Erzihlen im arabischen adab.
Zwischen Fiktionalitit und Faktualitit!

Isabel Toral-Niehoff

Enfiibrung

Zu den besonderen Herausforderungen fur die Erforschung von Fiktionalitit in
der Vormoderne gehort die Existenz von hybriden Textformen. Mittelalterliche
Chroniken und Hagiographien entziehen sich z.B. einer Klassifizierung in die al-
ternativen Kategorien Geschichte (faktual) oder Literatur (fiktional); zudem ver-
weisen sie auf ein besonderes Verstindnis von poetischer Wahrheit, was zu man-
cher Irritation geftihrt hat. Innerhalb der Medidvistik bewegt sich die Fiktioniali-
titsdebatte deshalb dahingehend, alternative Fiktionskonzepte zu entwerfen.?

Das Problem der hybriden Textformen stellt sich in dhnlicher Weise in der
mittelalterlichen hochsprachlichen arabischen Literatur des 8.—~10. Jahrhunderts
(im Folgenden: MHAL), fur die Stefan Leder feststellte:

The existence of fictive elements [...] cannot seriously be rejected [...] fictional narra-
tion, wherever it appears, is embedded in a mainstream of factual, or allegedly factual,
narration [...]. This ambiguity often obstructs any attempt to decide which text, or
which part of a text should be regarded as fiction.3

Leder setzte sich deshalb in seinem grundlegenden Artikel zu der Frage das Ziel,
»to unmask the fictive narrative and thus prevent fiction from declaring itself a
reality“4, was er als seine besondere Gefahr in der MHAL betrachtete. Schliefilich
gilt laut der communis opinio die MHAL als grundsitzlich ablehnend gegeniiber
Fiktion, so dass Fiktionalitit demnach nur ,maskiert” oder in der Trivialliteratur
auftreten konne.

Dieser Artikel wurde im Rahmen des Courant-Forschungszentrum “Bildung und Religion”
(Universitit Gottingen) verfasst, das von der deutschen Exzellenzinitiative finanziert wird,
und mit der Unterstiittzung eines Forschungsprojekts unter der Leitung von Dr. Delfina
Serrano, finanziert durch das spanische Ministerium fiir Forschung und Innovation
(FF12013-43172-P). Ferner mochte ich hiermit Jens Scheiner (Gottingen), Undine Ott
(Goéttingen) und Yoones Dehghani Farsani (Gottingen) fiir ihre wertvollen Vorschlige und
Korrekturen herzlich danken.

2 Vgl. den Uberblick zur Debatte in der Mediivistik in Jan-Dirk Miiller (2004) ,Literarische
und andere Spiele. Zum Fiktionalititsproblem in vormoderner Literatur.“ Poetica 36. S.
281-312.

Stefan Leder (1998) ,Conventions of Fictional Narration in Learned Literature”. Story-
telling in the framework of non-fictional Arabic literature. Hg. Stefan Leder. Wiesbaden: Harras-
sowitz. S. 34-60, hier S. 34.

Leder (1998). S. 46.

Fiir einen Uberblick iiber die Debatte der Wertigkeit von Fiktion in der MHAL und deren
»Verbannung® in triviale Genres s. Isabel Toral-Niehoff (2015a) ,,,Fact and Fiction® in der

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 ISABEL TORAL-NIEHOFF

Inwiefern kann in der MHAL aber tatsichlich von einer ,Einbettung® fiktio-
naler Erzihlelemente in einem faktualen Kontext gesprochen werden? Ist es
moglich, diese Elemente mit Hilfe von Fiktionalititssignalen zu isolieren? Wie
konnen wir die oben genannte ,ambiguity” zwischen Faktualitit und Fiktionali-
tit in der MHAL niher beschreiben?

Da die Kategorien ,Fiktionalitit® und ,Faktualitit“ auf der Grundlage europi-
ischer Texte aus der Moderne entwickelt wurden, diirfte es hilfreich sein, diese
auch im Bereich der MHAL anzuwenden, um die Grenzen von deren Giiltigkeit
weiter auszuloten. Dies soll im Folgenden an zwei ausgewihlten Beispielen des
mittelalterlichen arabischen adab erfolgen, da diese Textgruppe am ehesten unse-
rem modernen Verstindnis von ,Literatur® entspricht, insofern er neben der
Dichtung den typischen Bereich isthetischer Rede in der MHAL bezeichnet.®
Deshalb besteht auch im Rahmen von adab am ehesten die Moglichkeit, dass wir
fiktionales Erzdhlen antreffen.”

Im Vorfeld sind allerdings einige Prizisierungen zu den Differenzen zwischen
adab und ,Literatur” notwendig, da wir es mit zwei Begriffen aus verschiedenen
Kultur- und Zeitkontexten zu tun haben, und sie deshalb nur bedingt deckungs-
gleich sind. In den gingigen europdischen Literaturgeschichten der MHAL wird
unter der Rubrik adab bzw. adab-Literatur eine breite Textgruppe gefithrt, die als
sbelles-lettres” oder ,schongeistige Literatur” bezeichnet und von anderen Kate-
gorien wie Geschichtsschreibung und religioser Literatur abgegrenzt wird.? Viele
der adab-Werke haben die Form grofler thematisch geordneter Kompilationen

mittelalterlichen arabischen Literatur. Anmerkungen zu einer Debatte®. Faktuales und fikii-

onales Erzéblen. Interdisziplinire Perspektiven. Hgg. Monika Fludernik, Nicole Falkenhayner,

Julia Steiner. Wiirzburg: Ergon. S. 59-75, mit weiterfithrender Literatur.

Im heutigen modernen Standardarabisch bedeutet adab ,Literatur” im moderen, europdi-

schen Sinne. Dies ist allerdings eine spitere Bedeutungsentwicklung. Zu einer niheren

Begriffsbestimmung von adab s.u. Zu Poesie als Bereich der Fiktion in der MHAL s. den

Uberblick bei Philipp Kennedy (2005) ,,Preface®. On Fiction and Adab in Medieval Arabic Li-

terature. Hg. Philip Kennedy. Leiden: Brill. xi—xxii.

Die Definition von ,Literatur ist theorieabhingig und kann in diesem Rahmen unmog-

lich reproduziert werden, hier sei auf den Uberblick bei Burckhard Menninghof (2007)

wLiteratur®. Metzler Lexikon Literatur. Hgg. Dieter Burdorf/Christoph Fasbender/Burckhard

Moennighoff. Stuttgart: Metzler. S. 445a—445b sowie Lothar van Laak (2007) “Fiktionali-

tat”. Metzler Lexikon Literatur. Hgg. Dieter Burdorf/Christoph Fasbender/Burckhard

Moennighoff. S. 240a?-242a verwiesen. Demnach wird ,Literatur” essentialistischen Defi-

nitionen zufolge als der konventionelle Rahmen fiir Fiktion gesehen und dariiber defi-

niert; ,Literatur” sei also durch diese fiir sie spezifische Art des Behauptens und Fingierens

(»als-ob®) gekennzeichnet; antiessentialistische Konzepte sehen hingegen ,Literatur” eher

als Institution, andere betonen den Aspekt der Rezeption.

8 S.2.B. Julia Ashtiany w.a., Hgg. (1990). The Cambridge History of Arabic Literature. “Abbasid
Belles-Lettres. Cambridge: Cambridge University Press; M. J. L. Young/J. D. Latham/R. B.
Serjeant, Hgg. (1990) The Cambridge History of Arabic Literature. Religion, learning and science
in the “Abbasid period. Cambridge: Cambridge University Press. Auf das Problem der Kon-
fusion zwischen etischen und emischen Kategorien weist Hoyland hin: Robert G. Hoy-
land (2006) ,History, Fiction and authorship in the first centuries of Islam“. Writing and
Representation in Medieval Islam. Hg. Julia Bray. Routledge: London. S. 16-46, hier S. 18.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 119

von einzelnen Episoden, Anekdoten, Sentenzen und Gedichten, in denen Rhe-
torik, Kunstsprache und Humor eine grofle Bedeutung besitzt. In der hier er-
kennbaren isthetischen Zielsetzung von adab deckt es sich mit ,Literatur® im
konventionellen, europiischen Gebrauch. Zudem wird aber adab-Werken auch
eine didaktische Intention zugeschrieben, was sie wiederum in die Nihe von
Sachtexten riickt.” Ahnliches resultiert aus der engen thematischen Verwandt-
schaft von adab mit Weisheitsliteratur und Firstenspiegeln.!0

Die Semantik von adab geht zudem weit Uiber die Bedeutungsdimension einer
Textgruppe hinaus. So kann der schillernde Begriff auch ,feine Sitte®, ,urbanitas®,
»Bildung® wie auch ,Fertigkeiten eines bestimmten Berufes“ bedeuten. Offenbar
bezeichnet er sowohl die Beschiftigung mit Poesie, Sprache, Weisheitsspriichen
und erhabener Rede als Zeichen sozialer Distinktion, wie auch die Texterzeug-
nisse selbst, hat also eine passive und aktive Bedeutung zugleich. In vielen As-
pekten kommt adab somit dem griechischen enkyklios paideia nahe.!! Im Zentrum
des adab steht das Ideal des adib, des wahrhaft ,Gebildeten®, der sich weniger
durch die vertiefte Kenntnis bestimmter Wissensgebiete auszeichnet als durch
die Breite seines Wissens, dies verbunden mit der Fihigkeit, dieses Wissen in ge-
sellschaftlich angemessener Form anzuwenden. Adab-Werke stellen somit das
Wissen zur Verfigung, das von einem adib erwartet wird.

Vor dem Hintergrund der genannten Schwierigkeiten in der Definition von
adab und dem Mangel an Vorarbeiten kann im Folgenden folglich nur ein sehr
vorldufiger Einblick gegeben werden.

9 Zu verschiedenen Versuchen, adab zu definieren, s. Jaakko Himeen-Anttila (2015) ,Adab
a) Arabic, early developments®. Encyclopaedia of Islam, THREE. Hgg. Kate Fleet u,a. Brill
Online; Isabel Toral-Niehoff (2010) ,,,Sei seine Dienerin, dann wird er dein Diener sein!®
Auf der Suche nach der idealen Ehefrau: Ibn ‘Abd Rabbihi und sein Buch tiber die Frau-
en“. Didaktisches Erziblen. Spielarten literarischer Belehrung in Orient und Okzident. Hgg. Regula
Forster/Romy Giinthart. Frankfurt am Main: Peter Lang. S. 255-275, hier S. 257 (mit wei-
terfilhrender Literatur); auch Hartmut Fihndrich (1990) ,,Der Begriff ,adab® und sein litera-
rischer Niederschlag®. Neues Handbuch fiir Literaturwissenschaft. Bd. 5. Orientalisches Mittelal-
ter. Hg. Wolfhart Heinrichs. Wiesbaden: Aula. S. 326-345; Tarif Khalidi (1994) Arabic His-
torical Thought in the Classical Period. Cambridge: Cambridge University Press. S. 83—130.

10 Zu adab als ,web of myth® s. Julia Bray (2005) ,,Abbasid Myth and the Human Act: Ibn
‘Abd Rabbih and Others”. On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature. Hg. Philip
Kennedy. Leiden: Brill. S.1-54. Zur Nihe zwischen adab und Fiirstenspiegeln s. Isabel To-
ral-Niehoff (2015b) ,,,The Book of the Pearl on the Ruler" in the Unique Necklace by Ibn
‘Abdrabbih: Preliminary Remarks.” New Approaches to the History of Political Thought: Mir-
rors of Princes Reconsidered. Hgg. Neguin Yavari/Regula Forster. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press. S. 134-151.

' Der Vergleich von adab mit paideia findet sich u.a. in Khalidi (1994). S. 83; eine weitere
Ausarbeitung dieser Parallele steht allerdings noch aus.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 ISABEL TORAL-NIEHOFF

Text 1: Aus dem ,,Einzigartigen Halsband“

Der erste adab-Text stammt aus dem ‘Igd al-farid (,Das [einzigartige] Halsband®),
einer enzyklopidischen Sammlung, die in al-Andalus, dem islamisch beherrsch-
ten Teil der iberischen Halbinsel, des 10. Jahrhunderts entstand. Der fiir die ara-
bische Literatur typische bildhafte Buchtitel ist nicht nur Zierde, sondern auch
Programm, denn der Verfasser wollte ,eine Auswahl der besten aller Edelsteine®
aus dem adab prisentieren, wie er in seiner Einfithrung selbst sagt: In seinem
Werk sind demnach ,verschiedene Edelsteine der Rede enthalten, aufgereiht auf
feinen Fiden und wohl angeordnet®, d.h. es besteht aus 25 einzelnen Biichern
oder Grofikapiteln, die — jeweils mit dem Titel eines Edelsteins, jawhar, versehen
- nach thematischen Gesichtspunkten systematisch erfasst sind. Alle diese Bu-
cher ergeben zusammen eine ,Kette” bzw. ein ,Halsband®. Im Folgenden wird
ein Abschnitt vorgestellt, der aus Buch XIV stammt, das sich monographisch mit
der Kalifengeschichte beschaftigt.!2

Der erste umayyadische Herrscher in al-Andalus war ‘Abd al-Rahman b. Mu‘awiya, er
iibernahm die Herrschaft am Freitag, des letzten Zehntels des Dhul-Hijja des Jahres 138,
da war er 28 Jahre alt. Er starb am 10. des ersten Jumada im Jahr 172. Seine Herrschaft
dauerte 32 Jahre und 5 Monate.!3

Man nannte ihn ,den Falken der Quraysh“.14 Das war nimlich so: Eines Tages fragte der
Kalif al-Mangur einige seiner Begleiter: ,Wer ist der Falke der Quraysh?“ Sie antworteten:
»Der Befehlshaber der Gliaubigen (al-Mansur selbst), denn er befestigte ein Reich, bezwang
dort die Unruhen und befreite (das Reich) von Missstinden.” ,Nein, Thr habt unrecht.”
,Dann etwa Mu‘awiya? ,, ,Nein.“ ,°Abd al-Malik b. Marwan?“ ,Nein.” ,Dann wer, o Be-
fehlshaber der Glaubigen?” Er sagte: ,,Der Falke der Quraysh ist “Abd al-Rahman, der das
Meer durchquerte, Armut ertrug, alleine ein barbarisches Land betrat, dort Stidte griinde-
te, ein Heer aufstellte, die Verwaltung aufbaute, ein Konigreich aufbaute, nachdem es sich
abgetrennt hatte, mit Hilfe seiner trefflichen Fithrerschaft und seinem starken Willen.
Mu‘awiya bestieg ein Pferd, das schon zuvor fur thn von ‘Umar und ‘Uthman gesattelt
worden war; ‘Abd al-Malik, weil er zuvor dafiir ernannt worden war, und der Befehlshaber
der Gldubigen (al-Mansur selbst) [bestieg das Pferd] dank des Kampfes seiner Angehorigen
und die Solidaritit seiner Anhinger. Aber ‘Abd al-Rahman tat dies alleine, einzig mit der
Unterstiitzung seiner Urteilskraft, und begleitet von seinem starken Willen.“13

Fur die Interpretation dieser Anekdote ist aufgrund ihrer politischen Implikationen
der historische Entstehungskontext von besonderer Bedeutung. Der Verfas-

12 7u diesem Buch s. Isabel Toral-Niehoff (2015c¢) ,,History in Adab Context: ,The Book on
Caliphal Histories® by Ibn ‘Abd Rabbih (246/860-328/940)”. Journal of Abbasid Studies 2.
S. 61-85.

13 Herrschte also 756-789.

14" Quraysh ist der Name eines angesehenen mekkanischer Stammesverbandes, der zur Zeit
des Muhammad die Hegemonie hatte. Zu ihm gehorte der Prophet Muhammad, die
Umayyaden und auch die ‘Abbasiden. Laut sunnitischer Lehre sollte der Kalif ein Mitglied
der Quraysh sein.

15 Ibn <Abd Rabbih (1990) al-Iqd alfarid. Hg. Amin/al-Abyari/Tudmiri. Beirut: Dar al-Kutub
al-Ilmiya Bd. IV S. 443.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 121

ser/Kompilator Abu ‘Umar Ahmad b. Muhammad b. ‘Abdrabbih al-Andalusi
(860-940) stammte aus der damaligen Kalifen-Residenzstadt Cordoba und stand
tiber ein Klientelverhiltnis der regierenden Umayyadendynastie sehr nahe, womog-
lich war er eine Art Hofpanegyriker.!® Im Jahr 929 - wihrend der vermuteten
Kompilationszeit des ,Halsbandes“ — proklamierte sich der regierende Umayyade-
nemir ‘Abd al-Rahman (reg. 912-961) zum Kalifen und griindete so das Kalifat von
Cordoba. Die Titeliibernahme symbolisierte das Hegemoniestreben der umayyadi-
schen Dynastie innerhalb der damaligen islamischen Welt, denn die Errichtung ei-
nes Kalifats bedeutet aus islamischer Sicht einen universellen Herrschaftsan-
spruch.!” So provozierte die Erklirung die in Bagdad regierenden Abbasiden!®,
denn schlieSlich hatten Letztere im Jahr 750 die damals regierende Umayyadendy-
nastie in Damaskus in einer ,Revolution® gewaltsam abgelost. Die Umayyaden in
al-Andalus waren deren Nachkommen und leiteten ihre Legitimitit von dieser Ge-
nealogie ab. Kurzum, die Rivalitit mit der Dynastie der Abbasiden in Bagdad be-
stimmte entscheidend das Selbstverstindnis der Umayyaden in al-Andalus.'’

Die hier zitierte Anekdote befindet sich im Buch XIV, das sich monogra-
phisch der Kalifengeschichte widmet. Aufgrund des besonderen regionalpoliti-
schen Kontextes folgt die Kalifengeschichte des ,Halsbandes® allerdings einer
swestlichen®, pro-umayyadischen Perspektive und setzt die Linie der legitimen
Kalifen nach 750 mit den umayyadischen Emiren aus al-Andalus fort, unter Aus-
lassung der Abbasiden, die somit zu Usurpatoren degradiert werden.?? Diese Ge-
schichte leitet die Sektion tiber die Umayyaden in al-Andalus ein und befasst
sich mit dem Griinder der Umayyadenherrschaft in Spanien, dem Prinzen ‘Abd
al-Rahman I. (reg. 756-789). Dieser war derjenige Abkommling der abgesetzten
Umayyaden aus Damaskus, der im Jahr 756 auf der iberischen Halbinsel die
Macht tbernommen und dann das umayyadische Emirat von al-Andalus ge-
grindet hatte. Seine abenteuerliche Flucht vor dem grausamen Massaker der
Abbasiden an seinen Verwandten in Syrien und seine Machtiibernahme auf der
Halbinsel wurden zum Griindungsmythos der Dynastie in al-Andalus.?!

Die namentlich genannten Personen dieser Erzihlung sind somit alle dem Le-
ser wohlbekannte historische Figuren aus dem Tableau der frithen islamischen
Geschichte. So handelt es sich bei al-Mansiar um den bedeutenden frithen Abba-

16 Zu seiner Biographie S. Walter Werkmeister (1983) Quellenuntersuchungen zum Kitabh al-Igd

al-Farid des Andalusiers Ibn “Abdrabbib (246/840-328/940). Berlin: Schwarz. S. 16-26.

Zu einer allgemeinen Bewertung der Kalifenideologie in al-Andalus mit weiterfiihrender

Literatur, s. Janina Safran (2000) The Second Umayyad Caliphate: The Articulation of Caliphal

Legitimacy in al-Andalus. Cambridge: Harvard University Center for Middle Eastern Stu-

dies.

Vermutlich bildete allerdings die Proklamierung des Kalifats der Fatimiden in Nordaftrika

den unmittelbaren Anlass (909): s. Safran (2000), Index s.v. Fatimids.

19°°S. Safran (2000). S. 120 und Index, s.v. Abbasids; Toral-Niehoff (2015c¢) S. 71-73.

20 Fiir diese Liste s. Toral-Niehoff (2015c¢) S. 67-71.

21 Safran (2000). S. 120; Toral-Niehoff (2015¢). S. 71-73. Siehe auch Sabatino Moscati (1950)
»Le massacre des Umayyades“. Archiv orientdlni 28, 4. S. 88-115.

17

18

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 ISABEL TORAL-NIEHOFF

sidenkalifen (reg. 754-775);22 Mu‘awiya (reg. 661-680) ist wiederum der Griinder
der Umayyadenherrschaft in Syrien;?3 ‘Abd al-Malik (reg. 685-705) war der be-
deutendste der Umayyadenkalifen;?* und “Abd al-Rahman (reg. 756-789) ist der
Name des Umayyadenprinzen, der in al-Andalus das Emirat griindete. Gemein-
sam ist Mu‘awiya, ‘Abd al-Malik und ‘Abd al-Rahman, dass sie jeweils die Herr-
schaft der Umayyaden nach einer Periode der Instabilitit festigten.

Die Anekdote hat eine intensive politische Resonanz, erzihlt sie doch, wie aus-
gerechnet der Erzfeind der Umayyaden, der Abbasidenkalif al-Mansur, seine Be-
wunderung fur den Umayyadenprinzen ausdriickt. Zusitzlich etabliert sie eine Ty-
pologie von vorbildhaften Umayyadenherrschern, die erfolgreich gegen politisches
Chaos kimpften, zu denen schliefllich implizit der regierende Kalif ‘Abd al-
Rahman III. gerechnet wird, der nicht nur genealogisch, sondern auch tber seine
Namensgleichheit mit dem hier gelobten Prinzen ‘Abd al-Rahman verbunden war.
Die Geschichte kontrastiert zudem mit dem verbreiteten Bild des al-Mansar in den
arabischen Quellen: In Texten aus al-Andalus reprisentiert er den frithen Abbasi-
denkalifen, der die Umayyaden gnadenlos in Syrien verfolgte; auch irakische Texte
betonen seine anti-umayyadische Haltung.?> Da diese Anekdote nur im Westen der
islamischen Welt zirkulierte?6, handelt es sich somit hochstwahrscheinlich um eine
historische Konstruktion, die dazu dienen sollte, den besonderen Status des Umay-
yadenprinzen ‘Abd al-Rahman zu unterstreichen, dem sogar sein Erzfeind aufgrund
von dessen Heldentaten Lob zollen ,,musste”. In diesem Sinne diirfen wir also von
einer typischen historischen Fiktion ausgehen, die fir politische und legitimatori-
sche Ziele funktionalisiert wurde. Dennoch bleibt die Erzihlung hybride.

Fiir einen faktualen Status spricht nicht nur die Historizitit der Personen, son-
dern auch gerade die politische Funktionalisierung der Anekdote, deren Bedeu-
tung ja davon abhingt, dass dieser Dialog bzw. die Anerkennung durch al-
Mansur tatsichlich stattgefunden hat. Die externe Fokalisierung und der realisti-
sche Stil der Geschichte evozieren zudem Wirklichkeitsnihe und weisen somit
auf einen faktualen Status hin.

Es tberwiegen allerdings die Hinweise auf einen fiktionalen Status. Dafiir
spricht zunichst die starke Literarisierung und Dramatisierung der Anekdote. So

22 Al-Mansar war der zweite der Abbasidenkalifen und gilt als der eigentliche Begriinder des

abbasidischen Reiches, er war u. a. Griinder der Stadt Bagdad (762).

Mu‘awiya b. Abi Sufyan iibernahm die Herrschaft nach den Wirren unter dem Kalifat von
“Ali (656-661) und der Schlacht von Siffin (657). Er verlegte die Hauptstadt des jungen
Kalifats von Medina nach Damaskus und gilt als Begriinder der Umayyadenherrschaft.
‘Abd al-Malik b. Marwan musste die ersten Jahre seines Kalifats der Sicherung der Herr-
schaft der Umayyaden in Syrien, Palistina und Agypten widmen. Zu den Schwierigkeiten,
mit denen er zu kimpfen hatte, zihlten mehrere verheerende Pestepidemien, Hungersnote
und byzantinische Angriffe auf Syrien, so wie ein Gegenkalifat auf der Arabischen Halbin-
sel. Mit ihm beginnt die Herrschaft des marwanidischen Zweigs der Umayyadendynastie,
zu dem auch die Umayyaden in al-Andalus gehorten.

25 Toral-Niehoff (2015¢). S. 73.

26 Zu weiteren Versionen s. Toral-Niehoff (2015¢). S. 72, Anm. 53.

23

24

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 123

hat der erste Teil die Form eines Ritseldialogs, welcher einem dramatischen Ho-
hepunkt zustrebt, nimlich der Losung des Ritsels. Der zweite Teil, in dem al-
Mansur sein hochrhetorisches Lob tiber ‘Abd al-Rahman anstimmt, ist nicht nur
durchsetzt von Hyperbeln und Metaphern, die in einem sehr raschen Tempo
aneinandergereiht werden, sondern folgt auch dem stark rhythmischen, paralle-
listischen Stil mit gelegentlichem Binnenreim, der die erhabene Prosa im Arabi-
schen auszeichnet.?” Hier scheinen isthetische Gesichtspunkte und die ,tellabili-
ty* der Geschichte fuir die Auswahl eine bedeutende Rolle gespielt zu haben.

Ein anderer wichtiger Hinweis auf Fiktionalitdt resultiert aus der Tatsache,
dass Ibn ‘Abd Rabbih dieser Anekdote keinen isnad (Autorititenkette) beifiigt.
Der isnad ist in seinem Originalkontext eine Authentifizierungsstrategie aus den
religiosen Wissenschaften, wo er die kanonische Giiltigkeit des hadith (propheti-
scher Traditionen) bestimmen sollte.?8 Der isnad hat sich ab dem 9. Jahrhundert
auch allmihlich in anderen Bereichen der MHAL ausgebreitet, so wie z.B. in der
Geschichtsschreibung?® und gelegentlich auch in der adab-Literatur, wie wir im
zweiten Text sehen werden. Die Nicht-Verwendung eines isziad im ,Halsband®
witft ein interessantes Licht auf dessen Status. Ibn ‘Abd Rabbih begriindet seine
Omission des #szad am Anfang seines Gesamtwerkes und fuihrt ausdriicklich as-
thetische Erwigungen an. So macht er in seiner generellen Einfiihrung einerseits
geltend, dass er den isnad fur das flisssige Lesen als storend empfindet; anderer-
seits betont er, dass er ohnehin Nachrichten iiberliefere wie ,,Geschichten, Weis-
heitsspriiche und Anekdoten, denen der zszad in seiner Liickenlosigkeit weder
nutzt, wie ihm sein Fehlen schadet.“30 Die Positionierung von Ibn ‘Abd Rabbih
verdeutlicht, dass seine Auslassung eine bewusste Entscheidung war, und dass er
eine gute Kenntnis von dem #szad als Kulturtechnik besaf§, umso mehr als seine
Lehrer zu den Gelehrten gehorten, denen die Einfithrung der padith - Wissen-
schaft und damit des formalisierten #szid in Al-Andalus zugeschrieben wird.3!
Seine Aussage zeigt auch, dass er die Giiltigkeit seiner Zitate nicht von ihrer Au-

27 Hierzu s. A. F. Beeston (1983) ,The role of parallelism in Arabic prose“. The Cambridge

History of Arabic Literature. Arabic Literature to the end of the Umayyad period. S. 180-185;

Stefan Leder/Hilary Kilpatrick (1992) ,Classical Arabic Prose Literature. A Researcher's

Sketch Map®. Journal of Arabic Literature 23, 1. S. 2-26.

Fiir einen guten Uberblick zur Technik des iszad und der binnenislamischen hadith-Kritik

vgl. Jonathan A. C. Brown (2009) Hadith. Oxford: OneWorld. S. 67-122; ferner

Ubersichtsartikel von Jens Scheiner (2016, S. 110- 131,,Der Hadit®, in: Islam. Hg. Rainer

Brunner. Stuttgart: Kohlhammer.

29 Zur Ausbreitung der Technik des isnad in der Geschichtsschreibung vgl. Khalidi (1994). S.
17-81; fur die Verwendung in der adab-Literatur vgl. Khalidi (1994). S. 99-100; s. auch
Werkmeister (1983). S. 4446 zu seiner Auslassung im ,Halsband®. Die Funktion und
Verwendung des #snad auflerhalb des hadith bedarf aber m.E. noch einer vertieften
Untersuchung. Siehe auch unten zum #s#ad im ,,Buch der Lieder”.

30 Werkmeister (1983). S. 44.

31 Nimlich die beiden Gelehrten Baqi b. Makhlad (gest. 889) und Muhammad b. Waddah
(gest. 900). Zu ihnen siehe Isabel Fierro (1989) ,, The introduction of hadith in al-Andalus®.
Der Islam 66, 1. S. 68-93.

28

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 ISABEL TORAL-NIEHOFF

thentifizierung und damit auch von ihrer Faktizitit abhingig machte; sie sind
somit ohne Kontext universell giiltig.

Auf keinen Fall handelt es sich hier um einen Fall autonomer Fiktionalitit, da
diese keineswegs ,entblofit“ wird, sondern gegebenenfalls um eine funktionale
Fiktionalitit, die vorhandenes Material rhetorisch aufbereitet.32 Dennoch fillt es
schwer zu entscheiden, welcher narratologische Status dieser Geschichte in ih-
rem Originalkontext zukam. Auffallend ist schliefflich auch der Kontrast zwi-
schen dem realistischen Stil der Rahmenerzihlung, die Faktizitit evoziert, und
dem rhetorischen Stil der wortlichen Rede, der eine Fiktionalisierung signalisiert.

Text 2: Aus dem ,Buch der Lieder”

Der folgende Text stammt aus dem Sammelwerk ,Das Buch der Lieder” des Abu
|-Farag al-Isfahani (897-967). Das umfangreiche Werk®? ist eine Sammlung von
tber 100 Liedern bzw. Liedtexten; zudem enthilt sie biographische Notizen zu
den jeweiligen Singern, Dichtern und Musikern, die sich gelegentlich zu um-
fangreichen historischen Exkursen auswachsen.3* Wegen dieses reichen histori-
schen Materials, das zudem in einer eleganten und gut lesbaren Erzihlprosa ge-
schrieben ist, werden Ausziige aus dem ,Buch der Lieder” gerne zitiert und {iber-
setzt. 3% Es wird, so wie andere literarische Anthologien, der schon genannten
umfangreichen Kategorie der adab-Texte zugeordnet,’¢ denn ,compiling literary
anthologies was a central activity for the cultivation of adab.“’

Im Unterschied zu dem zuvor genannten ,Halsband® finden wir im ,Buch
der Lieder regelmifig einen isnad (Uberlieferkette) zu Beginn der jeweiligen
Nachricht/Texteinheit. Der Verfasser verwendet somit die oben genannte Au-
thentifizierungstechnik der Gelehrten in der prophetischen Tradition (padir), die
sich auch in der Historiographie ausgebreitet hatte38, und die Ibn ‘“Abd Rabbih
ausdriicklich ausgelassen hat. Diese Praxis hingt mit der expliziten Intention des

32 Miiller (2004). S.282-283; siehe van Laak (2007). S. 240.

33 Das Werk umfasst in der Standardedition aus Kairo 26 Binde: al-Isfahani (1927-1961)

Kitab  al-Agani. Kairo: Dar al-Kutub. Zu den verschiedenen Editionen und

Teilibersetzungen vgl. Hilary Kilpatrick (2003) Making the Great Book of Songs. London:

Routledge. S. 1-12.

Kilpatrick betont, dass das ,,Buch der Lieder” vor allem als Liedersammlung zu lesen sei:

Kilpatrick (2003). S. 13-23.

35 Kilpatrick (2003). S. 2 betont die ,readability des Buches.

36 Fihndrich zihlt z.B. das ,Buch der Lieder* zu den ,adabisierten Werken, Fihndrich
(1990). S. 339. Bilal Orfali (2012) ,A Sketch Map of Arabic Poetry Anthologies up to the
Fall of Baghdad®. Journal of Arabic Literature 43. S. 29-69 betont mehrfach den engen
Zusammenhang zwischen Anthologien und adab:,Literary anthology represents a type of
adab®, S. 31.

37 Orfali (2012). S. 29.

38 Zum isnad s. Anm. 29; zur Verwendung des isnad im ,Buch der Lieder®, s. Kilpatrick
(2003). S. 94-104; siehe auch unten Anm. 40.

34

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 125

Verfassers al-Isfahani zusammen, die jeweiligen Lieder nicht nur zu sammeln,
sondern auch durch Hinzufiigung historischer und biographischer Notizen zu
kontextualisieren;3° der Zsnad soll folglich diese Notizen durch eine Nennung
von Autorititen authentifizieren. Damit geht der Verfasser des ,Buches der Lie-
der” dhnlich wie viele Verfasser literarischer Anthologien seiner Zeit vor, die ei-
nen #snad einfiigten.?0 Wie viele dieser Anthologen, erlaubt sich allerdings al-
Isfahani einen flexibleren Umgang mit dem #szad als es die strenge Handhabung
in seinem Originalkontext der Prophetentradition vorschrieb;* die genaue Funk-
tion dieser langen Namensketten im ,Buch der Lieder” ist jedoch unerforscht.
Sie geht vermutlich iber die einer reinen Authentifizierung der Nachrichten
hinaus und diente auch literarischen Zielen.*? Im Folgenden werde ich diesen
isnad jeweils nur in sehr verkiirzter Form nennen, es genigt in diesem Rahmen
der Hinweis auf dessen Position im Text und eine kurze Evaluation.*?

ISNAD (Diese Kette reicht durchgehend von dem Zeithorizont des Verfassers al-
Isfahani bis zu dem der erzihlten Zeit, also das Jahr 17 H./638 CE; damit ist die Kette
korrekt und valide)

Mughira** pflegte eine Frau der Thaqif*® regelmifig zu besuchen, die al-Raqta’*® hief3.
Da traf ihn Aba Bakra?” und fragte ihn: ,Wo gehst du hin?* Er sagte: ,,Ich besuche die

39 Vgl. hierzu die Rinfithrung des Verfassers al-Isfahani (1927-1961). Bd. L. S. 1-6.

40 Die Verwendung des isnad in literarischen Anthologien ist nicht einheitlich, s. z.B. die
literarischen Anthologien von al-Suli (880-946), der regelmifig einen #snad verwendet;
andere, wie z.B. Ibn Qutayba (828-885) in al-Shir wa-I- Shu‘ara’, verwenden hingegen
keinen.

4l Kilpatrick (2003). S. 99-104.
42 Zur literarischen Verwendung des isnad vgl. Kilpatrick (2003). S. 101: ,he uses isnad to
literary effect. [...] Finally, the isnad, the hallmark of serious scholarship, maybe
combined with frivolous material, and this incongruous juxtaposition gives a tinge of
irony to a passage.”
Die Nennung der einzelnen Uberlieferer wiirde zu weit fithren; und auch das Problem der
umstrittenen Echtheit dieser isnade mochte ich an dieser Stelle nicht diskutieren, da es fiir
diese Fragestellung irrelevant ist. Wichtig ist vielmehr, ob die jeweiligen isnade den
formaltechnischen Erfordernissen dieser etablierten Strategie gentigten und somit als echt
wahrgenommen werden konnten. Ich mdchte mich hier ganz besonders bei Jens Scheiner
fur seine Erlduterungen bedanken.

Mughira b. Shu‘ba (gest. ca. 670) war ein Prophetengefihrte, der sich dem Propheten in

Medina frith anschloss. Er stammte aus der Stadt T2’if siidlich von Mekka und zeichnete

sich als besonders geschickter und schlauer Politiker aus. Unter dem Kalifen ‘Umar (reg.

634-644) wurde er Gouverneur von Basra und dann aufgrund der hier erzihlten Episode

638 abgesetzt; spiter wurde er mehrfach Gouverneur von Kifa, unter anderem unter Kalif

Mu‘awiya. Henri Lammens (2015) ,al-Mughira b. Shu‘ba.” Encyclopaedia of Islam, Second

Edition. Hgg.. P. Bearman u.a. Brill Online.

45 Thagif ist der Name des Stammes, der die Stadt Ta’if beherrschte. Zu ihm gehérte auch

Mughira. Sie waren wichtige Verbiindete der Quraysh (Vgl. Anm. 14), welche Mekka

dominierten. Michael Lecker (2015) "Thakif". Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Hgg. P.

Bearman u.a. Brill Online.

Diese Frau ist ansonsten unbekannt.

Weniger bekannter Prophetengefihrte, ehemaliger Sklave der Thaqif aus Abyssinien, der

630 vom Propheten freigelassen wurde, und der sich spiter in Basra niederlief3, wo er viele

43

44

46
47

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 ISABEL TORAL-NIEHOFF

Familie von dem und dem.” Da ergriff er ihn beim Kragen und rief: ,Ein Emir wird be-
sucht und besucht nicht selbst!“48

ISNAD (Bei dieser Kette handelt es sich um einen komplexeren iszid, bei dem sich der
letzte der gemeinsamen Uberlieferer der jiingeren Kette jeweils auf mehrere iltere Uber-
lieferungsstringe bezieht. Diesem hingt al-Isfahani jeweils auch die einzelnen angefiig-
ten Ketten an, er geht also ungewohnlich detailliert und gewissenhaft vor. Auch dieser
lange Zsnad, der in der Druckfassung ca. 2/3 der Seite umfasst, ist korrekt und valide)
Mughira (b. Shu‘ba) pflegte am helllichten Tag das Dar al-Imara (Statthalterpalast) zu
verlassen. Da traf ihn regelmiflig Aba Bakra, um ihn dann zu fragen: ,Wo gehst du hin,
o Emir?® Er sagte dann: ,Ich gehe, um eine Sache zu erledigen.” Er fragte dann immer:
,»Was fir eine Angelegenheit? Der Emir wird besucht und besucht nicht selbst!“

Und es war so, dass die Frau, die er besuchte, eine Nachbarin des Aba Bakra war. Als
Abu Bakra eines Tages in einem seiner Zimmer mit seinen Freunden und seinen beiden
Briiddern Nafi¢ und Ziyad*’, sowie mit einem anderen Mann namens Shibl b. Ma‘bad
zusammensafy — wobei das Zimmer sich genau gegeniiber dem Zimmer seiner Nachba-
rin befand - da schlug ein Windstoff die Tiir der Frau auf und 6ffnete sie. Da schauten
die Minner und, siehe da! Dort war Mughira und befand sich gerade mitten im Liebe-
spiel mit ihr. Da sagte Aba Bakra: ,Was fir ein Verderben, in das wir hier geraten sind!
Schaut hin!“ Da schauten sie, bis sie sicher waren30. Dann kam Aba Bakra hinab und
setzte sich (vor das Haus?) hin, bis Mughira zu ihm hinauskam, nimlich aus dem Haus
der Frau, und sagte dann zu ihm (Mughira): ,Du weifdt sehr wohl, wie die Sache steht,
trete also von deinem Amt (fiir uns) zuriick!“ Da ging Mughira los, um mit den Leuten
das Mittagsgebet zu beten, da hinderte ihn Abli Bakra daran®! und sagte: ,,Bei Allah, du
wirst nicht fiir uns vorbeten, nachdem du das getan hast, was du getan hast!“ Die Leute
aber sagten: ,Lasst ihn, er soll fiir uns beten, er ist der Emir!“ ,Und schreibt dariiber
(lieber) einen Brief an (den Kalifen) ‘Umar!“ Da schrieben sie ihm. Und sein (Antwort-
brief) besagte, dass sie alle vor ihn zu bringen seien, Mughira und die Zeugen.

Diese Passage befindet sich in der umfangreichen Biographie des Prophetenge-
fihrten Mughira b. Shu‘ba, die im ,Buch der Lieder” aufgenommen wurde.>?

48
49

50

51

52

Nachkommen hinterlie}. M. Th. Houtsma/Ch. Pellat (2015) ,,Abu Bakra®. Encyclopaedia of
Islam. Second Edition. Hgg. P. Bearman u.a. Brill Online.

Diese Formel wiederholt sich auch weiter unten.

Abu Bakra, Nafi® und Ziyad waren Halbbriider. Ziyad b. Abihi war zudem eine bekannte
politische Personlichkeit und wurde spiter Gouverneur des Irak. S. I. Hasson (2015)
wZiyad b. Abihi“. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Hgg. P. Bearman u.a. Brill Online.
Der Tatbestand der Unzucht (zina’) erfordert nach islamischem Recht vier minnliche
Augenzeugen des Geschehens, damit er als erwiesen gilt; konnen letztere das Zeugnis
nicht in aller Genauigkeit erbringen (,wie ein Stab in einer Kohlflasche auf und ab geht®),
werden diese Zeugen bestraft. R. Peters (2015) ,Zina>“. Encyclopaedia of Islam. Second
Edition. Hgg. P. Bearman u.a. Brill Online. Wie wir spiter sehen werden, beruht die Pointe
in dieser Geschichte genau auf dieser Regelung.

Das islamische Gebet erfordert einen Zustand der rituellen Reinheit, der durch
Geschlechtsverkehr (erst recht durch Unzucht) verloren geht. Dass Mughira in diesem
Zustand flir die Gemeinde vorbeten wollte (seine Aufgabe als Gouverneur), ist somit ein
zusitzlicher Skandal.

Die gesamte Biographie des Mughira befindet sich in al-Isfahani (1927-1961), Bd. XVI. S.
78-101; dieser Abschnitt auf S. 94-95. Eine Teiliibersetzung ins Deutsche findet sich bei
Gernot Rotter (2004) Und der Kalif beschenkte ibn reichlich. Ausziige aus dem ,Buch der Lieder*.
Lenningen: Erdmann. S. 26-39. Die Episode der ,Unzuchtsbezichtigung® auf S. 36-39.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 127

Den Authinger fur diese Biographie bildet die Tatsache, dass Mughira, der sich
sonst nicht als Dichter oder Musiker einen Namen gemacht hat, sondern als Po-
litiker, den Text eines Liedes®? verfasst haben soll, das am Anfang des Kapitels zi-
tiert wird. Vermutlich diirfte aber vor allem sowohl die Unterhaltsamkeit (,tella-
bility“) der darin enthaltenen Anekdoten sowie die satirische und moralische
Dimension seiner Vita eine grofle Rolle fur die ausfithrliche Aufnahme in das
»Buch der Lieder” gespielt haben, wie wir im Folgenden sehen werden.>

Die pikante Erzdhlung ist Teil einer lingeren Episode, in der es um eine causa
celebris geht, nimlich um den Prozess gegen Mughira wegen Unzucht im Jahre
17/638, als dieser Gouverneur von Basra unter dem Kalifen ‘Umar war. Sie er-
scheint auch in anderen Sammlungen (so z.B. im historischen Werk des al-
Tabari) mit einigen Varianten, die hier nicht im Einzelnen diskutiert werden sol-
len.?> Gemeinsam ist allen Berichten der Hauptplot, nimlich dass der amtieren-
de Gouverneur Mughira von Abu Bakra der Unzucht bezichtigt wurde, was nach
islamischem Recht mit dessen Hinrichtung bzw. Auspeitschung bestraft werden
musste.’® Mughira wurde aber freigesprochen, weil sein Prozessgegner nicht alle
vier der erforderlichen minnlichen Augenzeugen aufweisen konnte.’’ Die Dis-
kussion der juristischen und historischen Implikationen dieses Prozesses soll hier
nicht Thema sein, wichtig ist in diesem Rahmen vielmehr das Bild, dass al-
Isfahani von Mughira zeichnet, nimlich das eines Picaros, dessen Klugheit und
Scharfsinn ihn aus den schwierigsten Lagen zu retten vermag.’® Diese romanti-
sierende Charakterisierung prigt die Version des Prozesses im ,Buch der Lieder®,
welche sich fast wie eine spannende und witzige ,Sex-and-Crime®“-Geschichte
liest. So impliziert al-Isfahani, dass Abu Bakra ohnehin gegen Mughira voreinge-
nommen war und nur darauf wartete, ihn bei einer unziemlichen Handlung zu
erwischen; dann beschreibt der Verfasser detailliert wie Mughira zu allerhand
Tricks, Manipulation und Erpressung griff, um Zeit zu gewinnen und einen der
Zeugen zu Uberzeugen, nicht gegen ihn auszusagen.”® Die Aussagen der vier
Zeugen im Prozess werden dann in einem wortlichen Dialog hochdramatisch in-
szeniert®® und bringen schliefflich die Wende, als der letzte Zeuge zwar bezeugt,

53 al-Isfahani (1927-1961). Bd. XVI. S. 78.

54 Kilpatrick (2003). S. 75-76 betont, dass die Biographie des Mughira aufgrund ihrer
Detailfreude besonders hervorsticht.

Siehe. die Hinweise auf weitere Quellen in Lammens (2015); der Historiker al-Tabari
berichtet dariiber in seinem Eintrag zum Jahr 17, allerdings unter Berufung auf andere
Uberlieferer und mit anderen Versionen. S. al-Tabari (1879-1901). Ta’rikh al-mulik. Hg.
Michael Jan de Goeje. Leiden: Brill. S. 2529-2531.

Im Koran wird die Auspeitschung vorgeschrieben. Als juristischer Usus, mit Berufung auf
die Prophetentradition, setzte sich aber die Steinigung durch; s. Peters (2015).

Zu diesem Erfordernis des islamischen Rechts s. Anm. 50.

Alle anderen Episoden in der Biographie des Mughira, die zuvor al-Isfahani erzihlt, tragen
zu dieser Charakterisierung weiter bei.

59 alIsfihani (1927-1961), Bd. XVL S. 97.

60" Ebd., S. 96-98.

55

56

57
58

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 ISABEL TORAL-NIEHOFF

einen Sexualakt beobachtet zu haben, den er detailliert beschreibt, was noch eine
zusitzliche, schlipfrige Pointe bedeutet (z.B. ,ich sah das Wackeln der Ho-
den®el), sein Zeugnis aber dennoch nicht den formalrechtlichen Erfordernissen
gentigt: Der Zeuge kann nidmlich nicht den eigentlichen Koitus einwandfrei be-
zeugen, denn er hitte bezeugen sollen, dass der Penis ,,wie ein Kohlstift in sei-
nem Behilter auf und ab geht“.¢? Aus dieser Version der Geschichte in dem
»Buch der Lieder” gewinnt der Leser den Eindruck, dass Mughira zwar einerseits
schuldig war (schliefllich befand er sich im Haus der Frau und hatte in Gegen-
wart von Zeugen offensichtlich Geschlechtsverkehr mit ihr), aber dennoch sein
Vergehen nicht geahndet wurde, weil sich Mughira mit Hilfe seiner List aus der
schwierigen Lage befreien konnte.

Interessant sind die zahlreichen gesellschaftskritischen Implikationen der Ge-
schichte, die aus dem Basra der vorbildhaften frithislamischen Zeit einen korrup-
ten Ort der Siinde machen. So ist es generell bemerkenswert, dass al-Isfahani den
Gouverneur Mughira als Schlitzohr portritiert, obwohl es sich um einen angese-
henen Prophetengefihrten handelt.®* In eine dhnliche Richtung weist auch die
Szene, in der Mughira seine Position bei den Prophetengefihrten geltend macht,
um diese trinenreich dazu zu bewegen, ihn zu unterstiitzen und auch Druck auf
den Zeugen Ziyad auszuiiben.®* Somit erscheint nicht nur Mughira als weinerli-
cher Manipulator, sondern die gesamte Gruppe der Prophetengefihrten als ma-
nipulierbar und korrupt. Auch der Kalif ‘Umar spielt eine sehr ambivalente Rol-
le, da er das Leben des Mughira trotz dessen Schuld retten mochte und sich
freut, als dieser nicht verurteilt wird.6> Schliefllich erweist sich auch der Nachfol-
ger des Mughira als korrupt, er nimmt namlich als Dank fur seine ,kooperative®
Haltung eine schone Sklavin von dem Mughira als Geschenk an.t¢ Ein weiteres
Thema ist die Machtlosigkeit des Gesetzes, das diesen Missstand offensichtlich
nicht bekidmpfen konnte, da es viel zu formalistisch verstanden wurde. Hier fin-
det sich also auch eine implizite Kritik an der Wirksamkeit des figh (islamisches
Recht) als moralisch regelnde Kraft der Gesellschaft.

Dies alles deutet auf eine Literarisierung des Erzihlstoffes und auch auf eine
sehr ironische Herangehensweise des al-Isfahani hin, der eine historische Erzih-
lung tiber den Liedtextverfasser Mughira in eine unterhaltsame gesellschaftskri-
tisch-satirische Fabel iiber Macht und Korruption verwandelt, wodurch er die In-

61 Ebd,, S. 98.

62 Siehe Anm. 50.

63 Die Muslime erster Stunde, die zu Lebzeiten des Propheten zum Islam konvertierten,
werden ,Prophetengefihrten® (sababa) genannt und dienen bis heute nach dem Propheten
als Richtschnur fiir moralisch vorbildliches Verhalten bei den Sunniten. Miklos Muranyi
(2015) ,,Sahaba“. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Hgg. P. Bearman u.a. Brill Online.

64 al-Isfahani (1927-1961), Bd. XVL. S. 97.

65 Ebd., S. 98-99.

66 Ebd., Bd. XVI. S. 96.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 129

tegritit der vermeintlich vorbildhaften Frithzeit des Islam und somit eines in sei-
ner Zeit anerkannten Wertes in Frage stellt.6” Dies verweist auf eine typische Fik-
tionalisierung des vorgegebenen Stoffes (die Biographie des Mughira) bzw. auf
eine funktionale Fiktionalisierung mit moralischen Implikationen.

Die wiederholte und detaillierte Nennung von historischen Personen, Orts-
namen und anderen Details deutet jedoch auf Faktualitit. Wichtige Indizien
sind ferner die akribische und korrekte Verwendung des isnad, die den Erzihl-
fluss mehrfach unterbricht; wie auch das Zitieren von erginzenden und abwei-
chenden Parallelversionen, die an die Praxis von Historikern wie al-Tabari erin-
nert. Al-Isfahani verwendet hier die beiden Authentifizierungsstrategien, die wir
bei Historikern desselben Zeithorizonts finden. Er wendet also Konventionen
an, die Faktizitit evozieren.

Zusammenfassung

Die schongeistige MHAL oder adab ist ein gutes Beispiel fiir eine nicht europii-
sche altere Literatur, deren narrativer Status schwer zu bestimmen ist. Die hier
untersuchten Passagen wiesen einerseits einige Merkmale auf, die auf einen fak-
tualen Status hinweisen und Wirklichkeitsnihe evozieren, dazu zihlt die Kon-
trastierung von Paralleltexten, die Verwendung historischer Personlichkeiten und
topographischer Gegebenheiten sowie ein realistischer Stil. Es tiberwogen aller-
dings Signale, die auf eine funktionale Fiktionalitit hinwiesen; hierzu zihlt eine
starke Literarisierung des Erzihlstoffes, der politisch-moralische Gehalt wie auch
die Rhetorizitit der Erzihlungen. Hier finden sich viele Parallelen zur europii-
schen mittelalterlichen Literatur.

Ein kulturspezifisches Merkmal ist hingegen der sogenannte isnad (Autoriti-
tenkette), der in seinem Originalkontext als die zentrale Authentifizierungskon-
vention der Prophetentradition und Geschichtsschreibung fungierte. Wir diirfen
also davon ausgehen, dass der #sz@d im Rahmen der arabisch-islamischen Kultur
konventionell auf faktuale Textgruppen verweist. Seine Ausbreitung, Verwen-
dung und Funktion im Kontext von adab-Sammlungen ist uneinheitlich und
noch wenig erforscht. Wihrend er im ,,Halsband® (Text 1) ausdrticklich ausgelas-
sen wurde, wird er im ,Buch der Lieder” (Text 2) in voller Ausfihrlichkeit und
sehr akkurat verwendet. Dies ist ein signifikanter Unterschied, der moglicherwei-
se sowohl auf einen unterschiedlichen narratologischen wie auch epistemischen
Status beider Texte hinweist. Die Giiltigkeit der Texteinheiten im ,,Halsband®
wire damit universell und kontextunabhingig, wihrend sie im ,,Buch der Lieder”
eher historisch wire. Zum Gebrauch des iszad aulerhalb der Prophetentradition

67 Diese kritische Haltung kénnte damit zusammenhingen, dass al-Isfahani Schiit war und
somit die in der Sunna verehrten Werte, wie z.B. der besondere Status der Prophetenge-
fihrten, kritisch sah.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 ISABEL TORAL-NIEHOFF

und der Geschichte liegen allerdings leider noch keine signifikanten Vorarbeiten
vor; hier sind auf jeden Fall vertiefende Studien erforderlich.

Literatur

Abu al-Farag al-Isfahani (1927-1961) Kitab al-Agani. Kairo: Dar al-Kutub.

Ashtiany, Julia u.a., Hg. (1990) The Cambridge History of Arabic Literature. ‘Abbasid
Belles-Lettres. Cambridge: Cambridge University Press.

Beeston, A. F. (1983) ,,The role of parallelism in Arabic prose“. The Cambridge
History of Arabic Literature. Arabic Literature to the end of the Umayyad period. S.
180-185

Bray, Julia (2005) ,Abbasid Myth and the Human Act: Ibn ‘Abd Rabbih and
Others“. On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature. Hg. Philip Ken-
nedy. Leiden: Brill. S.1-54.

Brown, Jonathan A. C. (2009) Hadith. Oxford: OneWorld. S. 67-122

Fihndrich, Hartmut (1990) ,Der Begriff ,adab’ und sein literarischer Nied-
erschlag®. Neues Handbuch fiir Literaturwissenschafi. Bd. 5: Orientalisches Mittelal-
ter. Hg. Wolfthart Heinrichs. Wiesbaden: AULA Verlag S. 326-345.

Fierro, Isabel (1989) ,,The introduction of hadith in al-Andalus®. Der Islam 66, 1.
S. 68-93.

Himeen-Anttila, Jaakko (2015) ,,Adab a) Arabic, early developments®. Encyclo-
paedia of Islam, THREE. Hgg. Kate Fleet u.a. Brill Online.

Hasson, 1. (2015), ,,Ziyad b. Abihi“. Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Hgg. P.
Bearman u.a. Brill Online.

Houtsma, M.Th./Pellat, Ch. (2015) ,Abu Bakra®. Encyclopaedia of Islam. Second
Edition. Hgg. P. Bearman u.a. Brill Online.

Hoyland, Robert G. (2006) ,,History, Fiction and authorship in the first centuries
of Islam“. Writing and Representation in Medieval Islam. Hg. Julia Bray.
Routledge: London. S. 16-46.

Ibn ‘Abd Rabbih (1990) al-Igd al-farid. Hgg. Amin/al-Abyari/Tudmiri. Beirut:
Dar al-Kutub al-TImiya.

Kennedy, Philip (2005) ,Preface“. On Fiction and Adab in Medieval Arabic
Literature. Hg. Philip Kennedy. Leiden: Brill. S. xi-xxii.

Khalidi, Tarif (1994) Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cambridge:
Cambridge University Press.

Kilpatrick, Hilary (2003) Making the Great Book of Songs. London: Routledge.

Lammens, Henri (2015) ,al-Mughira b. Shu‘ba“. Encyclopaedia of Islam. Second
Edition. Hgg.. P. Bearman u.a. Brill Online.

Lecker, Michael (2015) , Thakif*. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Hgg.
P. Bearman u.a. Brill Online.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERZAHLEN IM ARABISCHEN ADAB 131

Leder, Stefan (1998) ,,Conventions of Fictional Narration in Learned Literature®.
Story-telling in the framework of non-fictional Arabic literature. Hg. Stefan Leder.
Wiesbaden: Harrassowitz. S. 34-60.

Leder, Stefan/Hilary Kilpatrick (1992) ,Classical Arabic Prose Literature. A
Researcher‘s Sketch Map®. Journal of Arabic Literature 23, 1. S. 2-26.

Menninghof, Burckhard (2007) ,Literatur®, Metzler Lexikon Literatur. Hgg. Dieter
Burdorf/ Christoph Fasbender/Burckhard Moennighoff. Stuttgart: Metzler. S.
445a-445b.

Moscati, Sabatino (1950) ,Lemassacre des Umayyades“. Archiv orientdini 28, 4. S.
88-115.

Miiller, Jan-Dirk (2004) ,Literarische und andere Spiele. Zum Fiktionalititsprob-
lem in vormoderner Literatur. Poetica 36. S. 281-312.

Muranyi, Miklos (2015) ,,Sahaba“. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Hgg. P.
Bearman u.a. Brill Online.

Orfali, Bilal (2012) ,,A Sketch Map of Arabic Poetry Anthologies up to the Fall
of Baghdad®. Journal of Arabic Literature 43. S. 29-69.

Peters, R. (2015) ,,Zin2>“. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Hgg. P. Bearman
u.a. Brill Online.

Rotter, Gernot (2004) Und der Kalif beschenkte ibn reichlich. Ausziige aus dem ,,Buch
der Lieder”. Lenningen: Erdmann.

Safran, Janina (2000) The Second Umayyad Caliphate: The Articulation of Caliphal
Legitimacy in al-Andalus. Cambridge: Harvard University Center for Middle
Eastern Studies.

Scheiner, Jens (2016) ,Der Hadit“. Islam. Hg. Rainer Brunner. Stuttgart:
Kohlhammer. S.110-131

Tabari (1879-1901) Ta@’rikh al-mulik. Hg. Michael Jan de Goeje. Leiden: Brill.

Toral-Niehoff, Isabel (2010) ,,,Sei seine Dienerin, dann wird er dein Diener sein!*
Auf der Suche nach der idealen Ehefrau: Ibn ‘Abd Rabbihi und sein Buch
Uber die Frauen®. Didaktisches Erziblen. Spielarten literarischer Belehrung in Orient
und Okzident. Hgg. Regula Forster/Romy Giinthart. Berlin: Peter Lang S.
255-275.

———(2015a) ,,,Fact and Fiction® in der mittelalterlichen arabischen Literatur. An-
merkungen zu einer Debatte®. Faktuales und fiktionales Erziblen. Interdisziplindre
Perspektiven. Hgg. Monika Fludernik/Nicole Falkenhayner/Julia Steiner.
Wiirzburg: Ergon. S. 59-75.

——— (2015b) ,, The ,Book of the Pearl on the Ruler® in the Unique Necklace by
Ibn ‘Abdrabbih: Preliminary Remarks®. New Approaches to the History of Political
Thought: Mirrors of Princes Reconsidered. Hgg. Neguin Yavari/Regula Forster.
Cambridge: Harvard University Press. S. 134-151.

Toral-Niehoff, Isabel (2015c) ,History in Adab Context: ,The Book on Caliphal
Histories® by Ibn ‘Abd Rabbih (246/860-328/940)°. Journal of Abbasid Studies
2.8S.61-85.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 ISABEL TORAL-NIEHOFF

Van Laak, Lothar (2007) ,Fiktionalitit“. Metzler Lexikon Literatur. Hgg. Dieter
Burdorf/Christoph Fasbender/Burckhard Moennighoff. Stuttgart: Metzler. S.
240a-242a.

Werkmeister, Walter (1983) Quellenuntersuchungen zum Kitab al-lgd al-Farid des
Andalusiers Ibn “Abdrabbib (246/840-328/940). Berlin: Schwarz.

Young, M. J. L./]. D. Latham/R. B. Serjeant, Hgg. (1990) The Cambridge History of
Arabic Literature. Religion, learning and science in the ‘Abbasid period. Cambridge:
Cambridge University Press.

https://dol.org/10.5771/6783856504273-117 - am 23.01.2026, 11:22:18. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(=) I


https://doi.org/10.5771/9783956504273-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

