
 

 9

dern das auch gleichsam in seinem Rücken eine «höchst riskante Um-

strukturierung der Grundlagen des Rechts» bewirkt hat, «nämlich die 

Umstellung auf in der Gesellschaft selbst entscheidbares, strukturell 

variables Recht.»13  

Man wird daher jeweils genauer fragen müssen, was in protestan-

tischer Perspektive am Naturrechtsdenken kritisiert wird, und wie 

evangelische Theologie14 mit dem Problem umgeht, um das es dabei 

geht. Und weil es beim Thema Naturrecht offenkundig nicht nur um 

ein Problem geht, sondern im Naturrechtsdenken der Antike (Stoa), 

des Mittelalters (Thomas v. Aquin), der Neuzeit (S. v. Pufendorf) und 

der Gegenwart (J. Messner) durchaus verschiedene Probleme im Zent-

rum stehen, richtet sich die protestantische Kritik am Naturrecht kei-

neswegs immer gegen dasselbe und wird darunter auch nicht immer 

nur ein und dasselbe Problem verstanden und verhandelt. Das kann im 

Folgenden nicht in ganzer historischer Breite aufgearbeitet werden.15 

Ich beschränke mich vielmehr auf einige Grundzüge der gegenwärtig 

neu auflebenden Debatte. 

 

 

II. Katholisches Naturrechtsdenken der Gegenwart 
 

Auf katholischer Seite fügt sich die gezielte Erinnerung an das Natur-

recht nahtlos in das seit längerem angesagte Programm ein, die angeb-

lichen Konfusionen, Relativismen und Positivismen der Postmoderne 

philosophisch und theologisch zu korrigieren. Das wird im deutsch-

sprachigen Raum auf drei verschiedenen Wegen versucht.  

 

 
13  N. Luhmann, Positivität des Rechts als Voraussetzung einer modernen Gesell-

schaft (1970), in: Ders., Ausdifferenzierung des Rechts. Beiträge zur Rechtssozio-

logie und Rechtstheorie, Frankfurt a. M. 1981, 113-153, 122. 

14  In diesem Text werden ‹protestantisch› und ‹evangelisch› austauschbar gebraucht. 

15  Vgl. S. Breuer, Sozialgeschichte des Naturrechts, Opladen 1983; G. Hartung, Die 

Naturrechtsdebatte. Geschichte der Obligatio vom 17. bis 20. Jahrhundert, Frei-

burg 21999. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-9 - am 17.01.2026, 10:58:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 10

1. Die substanzontologische Denkweise 

 

Zum einen geht man auf die theologischen Rechtstraditionen einer in 

Kategorien der Schöpfungsordnung denkenden Vormoderne zurück, 

indem man das klassische theologische Naturrechtsdenken zu aktua-

lisieren sucht.16 Dieses verstand mit Thomas von Aquin Naturrecht als 

Vernunftrecht, nämlich als dasjenige Recht, an dem der Mensch als 

imago dei partizipiert, weil er qua Vernunftwesen als einziges unter 

allen Lebewesen an der lex aeterna Gottes Anteil hat.17 Die lex aeter-

na (das ewige Sittengesetz) manifestiert sich in der lex naturalis (dem 

allgemeingültigen Naturgesetz), und nur insofern die leges humanae 

(das positive Recht) damit übereinstimmen, können sie Geltung bean-

spruchen. Der Mensch ist dieser Sicht zufolge also nicht nur Recht 

setzendes Wesen, ihm ist aber auch nicht nur Recht (vor)gesetzt, son-

dern er partizipiert – unter Wahrung der Differenz zwischen Schöpfer 

und Geschöpf – als Vernunftwesen am ewigen Gottesrecht, und eben 

das konstituiert das für alle Menschen verbindliche Naturrecht. Man 

kann das die klassische substanzontologische Denkweise in der katho-

lischen Naturrechtstradition nennen. 

 

2. Die erfahrungsontologische Denkweise 

 

Davon zu unterscheiden ist die erfahrungsontologische Denkweise. 

Diese bemüht sich, die schöpfungstheologische imago Dei-Tradition 

im Licht der Umstellung vom Natur- auf das Vernunftrecht in der 

 
16  Vgl. H. Dreier, Rez. R. Weiler (Hrsg.), Die Wiederkehr des Naturrechts und die 

Neuevangelisierung Europas, ThLZ (Theologische Literaturzeitung) 132, 2007, 

719-722. 

17  S.Th. I-II q.91 a.2: «lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis aeternae in 

rationali creatura». Vgl. E. Wolf, Zur Frage des Naturrechts bei Thomas von Aquin 

und bei Luther, in: Ders., Peregrinatio. Studien zur reformatorischen Theologie und 

zum Kirchenproblem, München 1954, 183-213; J. Goyette, St. Thomas Aquinas and 

the Natural Law Tradition. Contemporary Perspectives, Washington, D.C. 2004;  

J. Porter, Nature as Reason. A Thomistic Theory of the Natural Law, Grand Rapids, 

Mich. 2005. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-9 - am 17.01.2026, 10:58:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

