1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit 35

zentrale Paradigmenverdnderung im politischen Denken zieht auch elemen-
tare systematische Verdnderungen in der politischen Philosophie nach sich,
die wiederum theoretisch-praktische Probleme und Moglichkeiten in sich tra-
gen.

1.2  Spezifika der Moderne
1.2.1 Sakularisierung und politische Freiheit

Die Herausbildung eines bestimmten, als modern zu charakterisierenden,
politischen Denkens wurde von einer soziokulturellen Entwicklung getragen,
die schon weit vor dem eigentlichen, durch Hobbes begriindeten Paradig-
menwechsel in der politischen Philosophie, ihren Anfang nahm. Und diese
Entwicklung bezieht sich auf einen Aspekt des Politischen, der in der bis-
herigen Betrachtung des Freiheitsbegriffes keine Rolle gespielt hat, fiir die
Entstehung der modernen politischen Philosophie aber zentral ist: Der Pro-
zess der Sikularisierung.>® Wenn ich von Sikularisierung spreche, so spreche

their actions and dispose of their possessions and persons, as they think fit, within the
bound of the law of nature; without asking leave or depending upon the will of any
other man.« Locke (1963): 340. Wie dieses Zitat aufzeigt, so gibt es einen konkreten
und wichtigen Unterschied zu Hobbes: Locke argumentiert auf der Basis eines Ver-
standnisses von Naturgesetzen. »But though this be a state of liberty, yet, it is not a
state of licence: though man in that state have an uncontrollable liberty to dispose of
his person or possessions, yet he has not liberty to destroy himself, or so much as any
creature in his possession, but where some nobler use than its bare preservation calls
for it. The state of nature has a law of nature to govern it, which obliges every one:
and reason, which is that law, teaches all mankind, who will but consult it, that being
all equal and independent, no one ought to harm another in his life, health, liberty,
or possessions: For men being all the workmanship of one omnipotent and infinitely
wise Maker.« Locke (1963): 341. Fiir weiterfiihrende Literatur sei auf die Monographie
von Macpherson verwiesen: Macpherson, C.B. (1962): The Political Theory of Possessive
Individualism: Hobbes to Locke. Oxford University Press: Oxford.

53  Mirist durchaus bewusst, dass es viele ideenpolitische Assoziationen mit dem Begriff
der Sakularisierung gibt. Ohne diesen im Einzelnen nachgehen zu kénnen, verweise
ich auf die Interpretation Hermann Liibbes des Begriffes der Sakularisierung als ur-
spriinglich neutral, also »gegen das Urteil der Rechtmafigkeit oder Unrechtmafiigkeit
offen.« Sicherlich wurde der Begriff in der Folge als Kampfbegriff zwischen Liberalen
und Glaubenstreuen eingesetzt. Doch auch Libbe kommt in seinem historischen Ab-
riss zu dem Schluss, dass sich die Schirfe des Deutungsgegensatzes im Laufe der Zeit

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

ich von einem allgemeinen Verstindnis von Sikularisierung, welches entspre-
chend des philosophischen Worterbuchs folgendermafien beschrieben wer-
den kann:

Die philosophische Bedeutung geht auf die Verstaatlichung von Kirchenbe-
sitz, beginnend mit dem Westfilischen Frieden 1648 sowie nach der Fran-
z0sischen Revolution zuriick. Sikularisierung meint im Ubertragenen Sin-
ne die Losldsung der Philosophie und Wissenschaft von kirchlich-theologi-
schen Dogmen und deren Entwertung als eines letzten Bezugsrahmens und
einer unhintergehbaren Autoritit; zugleich meint sie die Ubernahme ihrer
vormaligen Welterklarungs- und Bewertungsfunktion durch weltliche Theo-

rien.>*

Ohne den Prozess der Sikularisierung zu betrachten, sind die Spezifika der
Moderne kaum verstehbar. Es ist gewiss, um mit Ludger Honnefelders Wor-
ten zu sprechen, dass »mit Sikularitit und Moderne iiberaus komplexe Phi-
nomene benannt sind, die Gegenstand hochst unterschiedlich ansetzender
wissenschaftlicher Beschreibungen und Analysen sind.«*® Daher ist es an die-
ser Stelle auch nicht moglich die Bedeutung, der ineinander verwobenen Phi-
nomene »Sikularitit und Moderne« umfassend zu beschreiben. Doch auf-
grund der Wichtigkeit dieser Phinomene fir die Entwicklung des Liberalis-
mus mochte ich dennoch knapp auf sie eingehen und das heifdt »zu den Ga-
belungen zuriickgehen, an denen der Weg in das sikulare Selbstverstindnis
[...] allererst beginnt, um von dort aus die Tragweite der davon ausgehenden
Entwicklung einschitzen zu kénnen.«*®

In seinen zwolf Vorlesungen Der philosophische Diskurs der Moderne stellt
Jirgen Habermas heraus, dass sich die Moderne vor allem dadurch konsti-
tuiert, dass sie sich von der Vergangenheit, d.i. von der Geschichte, die ihr
vorausgeht, abhebt. Die Moderne ist damit nicht einfach eine neue Epoche,
sondern eine, die sich selbst als neu bestimmt: Habermas bezeichnet den Be-
ginn der Moderne als die »Notwendigkeit der reflexiven Vergewisserung des

deutlich abgeschwicht hat. Die Kirche sihe auch die nicht zu unterschitzenden Vor-
teile und die Liberalen wiren »aus Griinden ihrer historischen und asthetischen Bil-
dung schlieRlich frei genug, die rohe Zerstérung hoher Kunstwerke tief zu bedauern,
die sich mit der Verschleuderung kirchlichen Gutes verband. Vgl. Liibbe (1965): 23ff.

54  Gessmann (2009): 637.

55  Honnefelder (2016): 33 (In: Horn (2016)).

56 Honnefelder (2016): 36. (In: Horn (2016).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

eigenen Standorts aus dem Horizont der Geschichte.«’” Was er mit dieser re-
flexiven Selbstvergewisserung meint, ist, dass die Moderne ihre orientieren-
den Maf3stibe nicht mehr Vorbildern einer anderen Epoche entlehnen konn-
te, sondern ihre Normativitit aus sich selbst schopfen musste.5®

Damit wird ein erster wichtiger Aspekt der Sikularisierung angespro-
chen, der fir die Entwicklung des Freiheitbegriffs und die Entstehung des
Liberalismus relevant wird.>® Der Aspekt einer kulturellen Transformation.
Denn diese von Habermas angesprochene »Notwendigkeit der reflexiven
Selbstvergewisserung« leitet sich aus der Ablosung der Vernunft von re-
ligiésen Konzepten ab, die zur Einsicht der Unabhingigkeit der Vernunft
fithrten.®® Damit wird Folgendes zum Ausdruck gebracht: Es geht um die
Einsicht, dass die Fihigkeit der Vernunft, nimlich zu einer Erkenntnis zu
kommen, einen Anspruch auf Wahrheit hat, auch wenn wir nicht wissen
konnen, ob Gott existiert.®!

Was Habermas hiermit als ein wichtiges Kennzeichen der Moderne an-
spricht, ist die Autarkie der Vernunft, die Ablésung der praktischen Verbind-
lichkeit der Vernunft von der Normativitit von Gottes Plan.®* Praktische Er-
kenntnis und normative Wahrheit waren nun Aufgaben der Vernunft und
letztere war nicht nur Werkzeug der Wahrheitssuche, sondern auch Quelle
der Wahrheit. Die Moderne ist damit dadurch charakterisiert, dass Sie mit
Bezug auf die Erkenntnissuche und die normative Orientierung radikal auf
die autarke Vernunft ausgereichtet ist. Die Vernunft ist somit auf der einen
Seite befreit, aber gleichsam dazu aufgerufen, diese Freiheit neu zu bestim-
men und zu ordnen. Damit gewinnt die Frage nach dem Verhiltnis von Ver-
nunft und Freiheit eine neue Bedeutung. Fiir Habermas gilt Hegel als der
erste Philosoph, der diese Entwicklung als das philosophische Problem der
Moderne par excellence erkannt und benannt hat:

57  Habermas (1985): 14.

58  Vgl. Habermas (1985): 16.

59  Und dieser Weg hin zur Notwendigkeit der modernen reflexiven Selbstvergewisse-
rung der Vernunft ist keiner, der mit der Aufklarung, oder der Neuzeit plétzlich auf-
taucht, sondern dem eine lange Ideengeschichte vorangeht. Honnefelder erwahnt
hierbei vor allem die Bedeutung der Aristoteles Rezeption durch Thomas von Aquin
und die spanische Spatscholastik im Mittelalter. Vgl. Honnefelder (2016): 37ff. (In: Horn
(2016)).

60 Vgl. Honnefelder (2016): 37 (In: Horn (2016)).

61 Vgl. Honnefelder (2016): 37 (In: Horn (2016)).

62  Vgl. Honnefelder (2016): 40 (In: Horn (2016)).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

37


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Hegel ist der erste, der den Prozess der Ablésung der Moderne von den au-
Rerhalb ihrer liegenden Normsuggestionen der Vergangenheit zum philo-
sophischen Problem erhebt. Gewiss, im Zuge einer Traditionskritik, die Er-
fahrungen der Reformation und der Renaissance in sich aufnimmt und auf
die Anfinge der modernen, Naturwissenschaft reagiert, bringt die neuzeit-
liche Philosophie, von der Spatscholastik bis zu Kant, das Selbstverstindnis
der Moderne auch schon zum Ausdruck. Aber erst am Ende des 18. Jahrhun-
derts spitzt sich das Problem der Selbstvergewisserung der Moderne so zu,
dass Hegel diese Frage als philosophisches Problem, und zwar als das Grund-
problem seiner Philosophie wahrnehmen kann. Die Beunruhigung dariiber,
dass sich eine vorbildlose Moderne aus den von ihr selbst hervorgebrach-
ten Entzweiungen heraus stabilisieren muss, begreift Hegel als den »Quell
des Bedurfnisses der Philosophie.« Indem die Moderne zum Bewusstsein ih-
rer selbst erwacht, entspringt ein Bedirfnis nach Selbstvergewisserung, das
Hegel als das Bedliirfnis nach Philosophie versteht. Er sieht die Philosophie
vor die Aufgabe gestellt, ihre Zeit, und das ist fiir ihn die moderne Zeit, in
Gedanken zu erfassen. Hegel ist iiberzeugt, dass er den Begriff, den die Phi-
losophie vonsich selberausbildet, unabhidngig vom philosophischen Begriff

der Moderne gar nicht gewinnen kann.%3

Doch Habermas zufolge ist es fiir Hegel jedoch nicht nur die abstrakte mo-
derne Vernunft, die freigesetzt ist, und sich ihrer selbst bedienen muss, um
die Welt auf den Begriff zu bringen; es ist auch das konkrete Individuum, das
in neuer Art und Weise auf sich selbst und auf seine eigene Freiheit zuriick-
geworfen ist. Die Moderne ist die Zeit der Entdeckung einer neuen Freiheit
des Einzelnen.®* Die unerreichbare Autoritit Gottes wurde mithin durch die
irdische Vernunft des Menschen ersetzt, die sich nun selbst die Welt zu er-
kliren und sich selbst aufzukliren hat. Damit wird der Einzelne der Aufgabe
der Selbstbehauptung ausgesetzt.

Neben diesem Aspekt der kulturellen Transformation, gibt es noch einen
weiteren, fur das politische Denken wichtigen Aspekt der Sikularisierung:
Die Trennung von Kirche und Staat, mit der eine strukturelle Transforma-
tion angesprochen ist. Schon seit dem Investiturstreit beanspruchten Papst-
tum und Kaisertum eigene, autonome Wertsphiren fiir sich, die den jeweils

63  Habermas (1985): 26f.
64  Vgl. Habermas (1985): 27.

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

anderen in seine Schranken verweisen sollten.® Der Streit begriindete eine
Eigenstindigkeit des Geistlichen, aus dem sich die Ecclesia, als eigenstindige
Institution entwickelte und rechtfertigte, und er begriindete eine begriffliche
Unterscheidung zwischen geistlich und weltlich, welche in die damalige jun-
ge Wissenschaft einging und das Zeitgeschehen seither beeinflussen sollte.®®
Was de facto als Selbstbehauptung der geistlichen Sphire angedacht war, ent-
puppte sich zu einem Emanzipationsprozess der politischen Ordnung — denn
diese war in die Freiheit, in die nur durch die sikulare Vernunft begriindete
Eigenstindigkeit, entlassen worden.

Ein weiterer zentraler Schritt der Geschichte von Religion und Staat in
der wesentlichen Hemisphire war der im eigentlichen Sinne radikale und
fir die systematische Fragestellung nach der Freiheit in der liberalen Theo-
rie ausschlaggebende: Die Spaltung des christlichen Glaubens in zwei Kon-
fessionen. Mit der Spaltung des Glaubens tauchte auf einmal eine wichti-
ge politische Frage auf: Wie konnen unterschiedliche religiése Konfessionen,
die je fiir sich einen unabdingbaren Anspruch auf Wahrheit haben, friedlich
koexistieren? Die schwerwiegenden Glaubenskriege und die damit verbun-
denen verheerenden menschlichen Griuel, die sich in Folge der Reformati-
on auf dem europaischen Kontinent ereigneten,®” haben dieser politischen
Frage natiirlich noch mehr historische Brisanz verliehen und die Suche nach
einer politischen Losung verstirkt. Die historische Tatsache dieser kriegeri-
schen Auseinandersetzung verlieh dem Politischen eine neue Vormachtstel-
lung, schlieRlich vermochte allein die Politik den Wunsch nach einer neutra-
len Instanz zu erfiillen. Uber die Institutionalisierung des religiés-neutralen
Staates wurde folglich das Primat der Politik errichtet — der Garant fiir Si-
cherheit und Ordnung.

Diese Gedankenfigur kommt natiirlich in duflerst konsequenter Weise in
der Philosophie des Thomas Hobbes zu ihrer ideengeschichtlichen Verwirkli-
chung. Denn seit Hobbes wird der Staat weder philosophisch-normativ ein-
gebettet gedacht noch iiber die Autoritit einer gottlichen Macht gerechtfer-
tigt. Es ist das freie, auf sich selbst gestellte Individuum, das mit seiner ratio-
nalen, an der eigenen Bediirfnisnatur orientierten Entscheidung den Staat als
legitime Institution politischer Macht begriindet. Das Hobbessche rationale

65  Vgl. Gabriel (2016): 82f. (In: Horn (2016)).

66  Vgl. Mirgeler (1961): 113ff.

67  Vgl.: Bauernkriege, Schmalkaldischer Krieg, Dreifligjahriger Krieg...etc. (siehe entspre-
chend: Bendikowski (2016)).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

39


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Individuum ist selbstbestimmt, es besitzt aber keine Autonomie im Sinne ei-
ner moralischen Selbstgesetzgebung praktischer Vernunft und ist somit von
profaner Natur.

Die Rationalitit ist im negativen Sinne frei und auf sich gestellt und es
ist diese Verbindung, welche eine grof3e systematische Frage des modernen
Staats aufwirft: Denn, wenn ethische und anthropologische Reflexionen auf
das Minimum reduziert werden und somit in der Theoriebildung kaum ei-
ne Rolle spielen, wie wird die negative Freiheit des Einzelnen, die Hobbes
ja voraussetzt, dann reguliert? Gemessen an der zusitzlichen Tatsache, dass
sich der moderne Staat als neutrale Instanz behaupten muss und die Reli-
gionen massiv an Autoritit eingebiifdt haben, erfihrt diese Frage eine noch
ausdriicklichere Brisanz. Es ist jene Frage, die fir diese Studie einen Kern-
punke abbildet. Schliefilich birgt sie die Krux der Bedeutung der Freiheit in
der modernen politischen Philosophie. Es hat seine Bewandtnis, dem Prozess
der Sikularisierung im Nachvollzug der Entstehungsgeschichte der Freiheit
eine wichtige Rolle zuzusprechen.

In der Folge dieser kurzen Betrachtung ist der Prozess der Sikularisie-
rung fiir die systematische philosophische Auseinandersetzung mit der Frei-
heit aus zwei Griinden von besonderer Bedeutung:

1) Die Vernunft wird von der religiésen Autoritit befreit und ist fortan auf
sich selbst gestellt, die Welt zu deuten und die politische Ordnung zu
rechtfertigen.

2) Mit dieser Loslosung geht ein Emanzipationsprozess einher, der das ra-
tionale Individuum dazu befihigt die (und damit gleichsam jede) politi-
sche Ordnung in Frage zu stellen.

Diese Prozesse stellen die tradierten Ordnungssysteme in bis dato undenk-
barer Weise zur Disposition.®® Das moderne Individuum wird zwar eman-
zipiert und befreit, aber im gleichen Mafle eben auch herausgefordert, mit
der gewonnenen Freiheit gut (im teleologischen Sinne der Eudaimonia; d.h.
um des guten Lebens willen) umzugehen. Die Frage nach der Beziehung zwi-
schen dem Guten und der Freiheit stellt sich in der Folge gleich doppelt, denn
nicht nur, dass sich die individuelle Anbindung an die antike Frage nach dem

68  Blumenbergspricht gar von einem »Ordnungsschwunds, doch da eine Infragestellung
der Ordnung nicht per se einem géanzlichen Verlust gleichkommt, erscheint mir dieser
Begriff nicht ganz addquat zu sein. Vgl. Blumenberg (2015).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

guten Leben verfliichtigt hat — auch das kollektive Verstindnis des Guten ist
dem politisch philosophischen Nachdenken verlustig gegangen. Eine Vorstel-
lung des Guten wiirde dem Primat des Neutralen nimlich prinzipiell entge-
genlaufen. Ob des historischen Geworden-Seins der Vorstellung staatlicher
Neutralitit ist es nicht ersichtlich, dass sich diese und jede, wie auch immer
geartete Vorstellung des Guten prinzipiell ausschliefRen miissen.

1.2.2  Freiheit als vollumfangliches Negativum?

Wie die Betrachtung der Entwicklung der Sikularisierung nahegelegt hat, ist
die Entstehung des modernen Paradigmas der Freiheit nicht unabhingig von
tibergreifenden geistesgeschichtlichen Entwicklungen zu denken. Als sozio-
kultureller Rahmenprozess hat eben zum Beispiel die Sikularisierung und
mit ihr die Entwicklung eines Primats des Politischen den Wunsch nach nor-
mativer Neutralitit und der Loslésung von tradierten Ordnungssystemen be-
ginstigt. Als ein Merkmal des modernen Paradigmas der Freiheit haben wir
bereits festgehalten, dass die Freiheit negativ definiert und verstanden wird.
Fir die theoretische Grundlegung der Freiheit heifdt dies zunichst, dass sich
der Fokus des konzeptionellen Denkens verschoben und ein bestimmter Re-
duktionismus Einzug gehalten hat.®® Fiir den praktischen Lebensvollzug des
Einzelnen bedeutet diese systematische Verschiebung zweierlei: Auf der ei-
nen Seite fithrt es zu einer Emanzipation des Individuums, weil dieses sich
ermichtigt fithlt, die eigene Vernunft immer freier zu gebrauchen, um vor-
mals als gegeben wahrgenommene soziale, religios-sittliche oder politische
Ordnungen zunehmend infrage zu stellen.

Da diese emanzipierte Vernunft sich aber eben auch skeptisch aufs Gan-
ze richten kann, wird das Individuum, auf der anderen Seite, in seinem Ver-
nunftgebrauch verstirkt auf sich selbst zuriickgeworfen.”® Dabei findet es
sich vermehrt vor die Aufgabe gestellt, das eigene Leben individuell zu deu-
ten und ohne Orientierung durch die moralische Autoritit religiés-sittlicher
Normen zu beurteilen, was es denn heif’t »gut« zu leben. Somit geht mit der
Befreiung auch eine bisher unbekannte Herausforderung einher: Sich die-
se Freiheit zu eigen machen und mit dieser, prinzipiell auf sich gestellt, gut

69  Siehe: Zwischenfazit1.1.4.

70  (Schliefilich gilt das Selbst als die grundlegendste, unhintergehbare Existenzform in
dieser Welt; Vgl. die Meditationen tber die Grundlage der Philosophie von René Des-
cartes; Zweite Meditation 24-27) In: Descartes (1960): 20ff.

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

umzugehen. Die politische Philosophie der Moderne, die auf Hobbes zuriick-
geht, kann auf diese Herausforderung kaum normative Antworten geben. Das
Hobbessche Individuum ist ein sich-selbst-bestimmendes. Obgleich die Wil-
lensausrichtung” sensualistisch gedacht wird, ist das Individuum aber den-
noch in der Lage rationale, auf die individuelle Selbsterhaltung ausgerichtete
Entscheidungen zu treffen. Fithrt man jedoch kein normatives Korrektiv ein,
beispielsweise in Form einer Festlegung objektiver Zwecke (z.B. iiber einen
kategorischen Imperativ’?), dann ist der sensualistisch begriindete Wille im
Prinzip frei von jeglicher normativen Ausrichtung und kann sich gewisser-
maflen unbegrenzt auf subjektive Zwecke; d.h. die eigene Bediirfnisbefrie-
digung beziehen. Er allein ist somit handlungsleitendes Prinzip. Der Ent-
wicklungsverlauf der Freiheit wiirde unverstanden bleiben, wenn die geis-
tesgeschichtlichen Entwicklungen, die als theoretische Grundlagen der po-
litischen Moderne zu verstehen sind, nicht ans Licht gebracht werden. Vor
diesem Hintergrund ist es wichtig, die inhirenten theoretischen Fallstricke
des modernen Paradigmas aufzuzeigen. Denn was bedeutet es, dass ein von
normativer Orientierung ganzlich losgeléster Wille den sensualistischen Nei-
gungen, Trieben und Leidenschaften ohne moralische Bedenken in absolu-
ter Bejahung zu folgen vermag und somit nicht mehr zwischen subjektiver
und objektiver Zwecksetzung zu unterscheidet. Die Bedeutung dieser Fra-
ge liegt vor allem dann auf der Hand, wenn man in Erwigung zieht, dass
iiber die Festlegung der Freiheit als ein negatives Prinzip keine Grundlage

71 Ich betrachte den Willen ansich als neutral, als ein Vermégen jedoch, das sich der Vor-
stellung gewisser Gesetze gemaifs sich selbst zum Handeln bestimmen kann. Fir den
Willen gibt es verschiedene Triebfedern; Begehren, Leidenschaften, Lust, Neigungen.
Diese setzen jedoch alle subjektive Zwecke, aber der Wille, bzw. das Wollen kénnen
auch durch Vernunft bestimmt werden. Vgl. Kant (2008): Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten, 62/[427] (CMS).

72 Derinformierte Leser wird sich fragen, warum die Autorin die Kantische Idee der Frei-
heit (Autonomie) nicht an dieser Stelle ausformuliert. Doch dies hat seine Griinde. An
dieser Stelle mochte ich auf die problematischen Konsequenzen eines reduktionisti-
schen, sensualistisch begriindeten Freiheitsbegriffes eingehen. Schliefilich horte die
Entwicklung des modernen Paradigmas nicht bei Thomas Hobbes’ auf. Wie bereits
mehrfach erwédhnt, war dieser vielmehr das auslésende Momentum der begrifflichen
Konzeption negativer Freiheit. Auch Kant spielt in diesem Entwicklungsprozess des
modernen Paradigmas eine Rolle, jedoch nicht priméar als Moralphilosoph, sondern
als politischer, rechtsphilosophischer Denker. Darauf werde ich dann im Kapitel zwei
eingehen.

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

normativer Handlungsorientierung iibrigbleibt.” In der Folge bleibt damit
namlich neben den bereits aufgezeigten philosophischen Bedenken (Reduk-
tionismus, anthropologisch-ethischer Minimalismus, Verlust teleologischer
Orientierung, Umdeutung des Guten), noch eine wesentlich radikalere Kon-
sequenz der theoretischen Reflexion stehen, die auch fiir den praktischen Le-
bensvollzug problematische Folgeerscheinungen hervorruft. Hierbei spreche
ich von einer aufs Ganze gerichteten Negativitit, oder in andere Worte ge-
fasst, von einer theoretischen und praktischen Form des Nihilismus. Diese
systematischen Konsequenzen aufzuzeigen wird mir in der Folge ein Anlie-
gen sein.

Das eben angesprochene, riickhaltlose philosophische Zielbewusstsein,
das in seiner Méglichkeit bis zum AufRersten, dem Nihilismus gehen kann,
wurde wohl von keinem Philosophen so stark verkérpert und gedanklich er-
fasst wie von Friedrich Nietzsche.

Letzterer scheint auch fiir die Fragestellung nach der Negativitit der Frei-
heit von besonderer Relevanz zu sein; schlieflich stellte fiir ihn die absolute,
von der Moral und damit von ihrer unterdriickerischen Macht befreite Selbst-
bestimmung des Individuums die unausweichliche Konsequenz des Entwick-
lungsverlaufs der Freiheit dar. Die Moralgeschichte wiirde Nietzsche zufolge
demnach der Entfaltung des durch die Sitte unterdriickten Willens, des ei-
gentlich freien Individuums gleichkommen:

Der Mensch wurde mit Hiilfe der Sittlichkeit der Sitte und der socialen
Zwangsjacke wieder berechenbar gemacht. [..] So finden wir als reifste
Frucht an ihrem Baum das souverane Individuum, das nur sich selbst glei-
che, das von der Sittlichkeit der Sitte wieder losgekommene, das autonome
Ubersittliche Individuum. [..] dieser Frei-gewordene, der wirklich verspre-
chen darf, dieser Herr des freien Willens, dieser Souverain — wie sollte er
es nicht wissen, welche Uberlegenheit er damit vor Allem voraus hat [..]?
[..] Der »freie« Mensch, der Inhaber eines langen und unzerbrechlichen
Willens, hat in diesem Besitz auch sein Werthmass: von sich aus nach den
Andern hinblickend, ehrt er oder verachtet er.”*

73 Ein Rechtsprinzip, auf der Grundlage der negativen Freiheit, (in Form eines Nicht-
Schadigungsprinzips) wie z.B. Kant und Rawls es begriinden, sei an dieser Stelle aus-
geschlossen. Es ist mir an dieser Stelle allein um die die moralisch-teleologische Argu-
mentation zu tun.

74 Nietzsche (1988) 293f. (KSA V).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

43


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Nietzsches Moralgeschichte endet demnach nicht einfach bei der Infragestel-
lung der Geltung objektiver Normen. Es ist vielmehr so, dass seine Geschich-
te der Emanzipation keinen Halt mehr anerkennt; unerbittlich fithrt ihn sein
Denken bis zur Zertriimmerung moralischer Objektivitit. Ottmann fillt da-
her auch iiber Nietzsches Moralgeschichte ein sehr deutliches Urteil:

Es ist eine Autonomiemoral extrem individualistischen Zuschnitts, die
Nietzsche als Endprodukt der Moralgeschichte fiir méglich halt [..]. Gott
oder zweckgerichtete Natur, Sitte und Institution haben ihre Rolle als Fun-
dament der Natur ausgespielt. Ubrig bleibt der Einzelne, welcher souverin

im Reich seiner Moral geworden ist.”>

Als moralischer Souverin, oder wie Ottmann es formuliert, als »Fundament
der Natur«, bleibt nunmehr der Einzelne und seine subjektive Vorstellung
von Moral bestehen. Damit 6ffnet Nietzsche einem subjektiven moralischen
Relativismus Tiir und Tor. Jeder normative Theorieansatz steht alsbald unter
Rechtfertigungszwang und sieht sich in jener misslichen Situation, dass ihr
jeglicher Boden der Geltung unter den Fiflen genommen ist. Wie Ottmann es
treffend ausdriickt: »Weder Gott noch die Idee eines Telos noch Sitte und In-
stitution« besitzen mehr ihre einstmalige Autoritit — sie alle sind tot, gestor-
ben, oder besser gesagt: erlegt. Denn Nietzsche zufolge, haben wir in dieser
Sache selbst Hand angelegt:

Wohin ist Gott? [...] ich will es euch sagen! Wir haben ihn getédtet —ihr und
ich! Wir Alle sind seine Morder! Aber wie haben wir dies gemacht? Wie ver-
mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den
ganzen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir die Erde von der
Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns?
[..]. Ist nicht die Grofie dieser That zu gross fiir uns? Miissen wir nicht selber

zu Gottern werden, um nur ihrer wiirdig zu erscheinen?’®

Die nietzscheanische Verkindigung des Mordes an Gott scheint mithin die
weitergedachte Folge des Entwicklungsverlaufs der Freiheit zu sein; schlief’-
lich ist es das autonom gewordene, seiner subjektiven Moralvorstellung fol-
gende Individuum, das Gott tétet. Fiir Nietzsche ist diese radikale Autonomie
eine naturwiichsige Folge der anthropologischen Anlage. Denn fiir ihn ist der
Mensch kein zoon logon, sondern primir ein Willenstier. Allein der Moral

75  Ottmann (1987): 212f.
76  Nietzsche (1999): 480f. (KSA Il1).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

selbst ist es zuzuschreiben, dass dieser natiirliche wilde Wille prima facie in
Schach gehalten wurde. Das sich selbst bewusstwerdende und damit seinen
umfassenden Willen entdeckende Individuum wuchs, Nietzsche zufolge, aus
eben diesem Wesenskern zur reifsten Frucht heran, zu einem Individuum,
das ubersittlich ist und damit iber die eigene Ermichtigung jede Grundlage
der Moral zertriitmmert. Insoweit ist es natiirlich nicht »nur« der christlich-
jidische Gott, der hier get6tet wird — philosophisch gedacht stirbt mit »Gott«
noch viel mehr. Schlieflich ist Gott nicht nur im religiosen Kontext von Be-
deutung, sondern sowohl potentiell Rechtfertigungs- und Geltungsgrundlage
einer universell geltenden Moral und Fundament einer metaphysischen Ord-
nung als auch im tbertragenen Sinne ein begriffliches Synonym der Erfas-
sung eines letzten Grundes. Wenn Gott demnach getdtet wird, wird mit ihm,
wie Heidegger zurecht feststellt, zugleich Moral und Metaphysik zu Grabe
getragen:

Was vormals in der Weise von Ziel und Ma das Menschenwesen beding-
te und bestimmte, hat seine unbedingte und unmittelbare und vor allem
Uberallhin unfehlbar wirksame Wirkungsmacht eingebiiRt. Jene tibersinnli-
che Welt der Ziele und Mafle erweckt und tragt das Leben nicht mehr. Jene
Welt ist selbst leblos geworden: tot [..]. Der iibersinnliche Grund der iiber-
sinnlichen Welt ist, als die wirksame Wirklichkeit alles Wirklichen gedacht,
unwirklich geworden. Das ist der metaphysische Sinn des metaphysisch ge-
dachten Wortes »Gott ist tot.«’’

Mit Gott gehen Moral und Metaphysik verloren, mit der Moral gehen die
Werte verloren und mit der Metaphysik die Ordnung der Welt. Anerkennt
man dies, so stimmt auch Nietzsches Prophezeiung, dass sich mit dem Tod
Gottes die Welt verindern wiirde. Die Begriindung hierfiir liefert Nietzsche
ebenfalls gleich selbst, denn ihm zufolge ist der Tod Gottes gleichbedeutend
mit der Aufdeckung des bis dato kaschierten Nihilismus: Der Nihilismus ist
Nietzsche zufolge gewissermaflen eine notwendige Konsequenz der bisheri-
gen idealistischen Philosophie: Ein Zustand der, wie er sagt, absoluten Wert-
1osigkeit:78 »Nihilism: es fehlt das Ziel; es fehlt die Antwort auf das »Warum?«
was bedeutet Nihilism? — dass die obersten Werthe sich entwerten.«’” Als
Voraussetzung der Hypothese zum Nihilismus postuliert Nietzsche zugleich

77  Heidegger (1963): 234.
78  Nietzsche (1988): 339 (KSA XII).
79  Nietzsche (1988): 350 (KSA XII).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

45


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

die Idee, »dass es keine Wahrheit gibt«®° Die Ermordung Gottes ist also die
Entwertung der obersten und der héchsten Werte: Sinn und Zweck des Da-
seins gehen verloren: »Das Miftrauen gegen unsere fritheren Wertschitzun-
gen steigert sich bis zur Frage »sind nicht alle sWerthe«< Lockmittel, mit denen
sich die Komédie in die Linge zieht, aber durchaus nicht einer Losung néher
kommr2«®!

Wie ist der Mord Gottes zu verstehen? Was sind die obersten Werte —
und was impliziert der Verlust des Zweckes? Dass Nietzsches Aussagen einer
Interpretation erfordern, liegt auf der Hand, denn schliefilich beginnt seine
Prophezeiung mit einem Paradoxon: Wie sollte der Mensch, als ein irdisches,
zeitliches Wesen, dazu in der Lage sein ein transzendentes, iiberzeitliches
Wesen zu toten? Auch Nietzsche sieht dieses Problem und bemerkt folgerich-
tig, dass der Mensch eine scheinbar unmégliche Tat begangen hat; moglich
wurde sie erst durch die gottliche Ermichtigung des Menschen. Hierzu be-
merkt Nietzsche: »Die Menschen mussten das Meer austrinken, den Horizont
wegwischen und die Sonne von der Erde losketten.«®? Ubertrigt man diese
Bilder in verstindige Sprache, so bleiben demgemif? géttliche Taten stehen:

(a) Die Einverleibung der Unendlichkeit, (b) der Verlust des Rahmens und
der Begrenzung der Welt, bzw. des menschlichen Handelns und (c) das Sich-
Lossagen von der Sonne.

Alle drei géttlichen Taten sind triftig. Uber (a), die Einbufe der Metaphy-
sik und (b), den Schwund der Moral, sprachen wir bereits; doch was kénnen
wir uns unter (c), der selbstinduzierten Trennung von der Sonne vorstellen?
Gemessen an der Tragweite der nietzscheanischen Prophezeiungen ist es re-
levant diesen auf den philosophischen Grund zu gehen:

Diese Sonne — das kannst du als meine Ansicht verkiinden, ist jener Spross
des Guten, den sich das Gute als Abbild seiner selbst gezeugt hat: was es
selbst in der Welt der Gedanken ist gegenliber dem Verstand und dem Ce-
dachten, das ist die Sonne in der Welt des Sichtbaren gegeniiber dem Ce-
sichtssinn und dem Cesehenen. [..] Wenn man sie [die Augen] aber auf Din-
ge richtet, die die Sonne bestrahlt, dann sehen sie deutlich, und in densel-
ben Augen wohnt jetzt offenbar die Sehkraft. [...] Ebenso stelle es dir in der

80 Nietzsche (1988): 351 (KSA XII).
81  Nietzsche (1988): 213 (KSA XII).
82  Vgl. Das Zitat zum Mord an Cott. Nietzsche (1999): 480f. (KSA Il1).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Seele vor! Wenn sie sich auf das stiitzt, worauf die Wahrheit und das Seien-
de leuchtet, dann kommt sie zur Einsicht und Erkenntnis und besitzt offen-
sichtlich Denkkraft. Wenn sie aber auf die Welt schaut, die mit dem Dunkel
vermischt ist, die wird und vergeht, dann hat sie bloR Meinungen und wird
blind, dandert ihre Ansichten bald so, bald anders und erweckt den Eindruck,

ohne Verstand zu sein.®3

Das berithmte platonische Gleichnis bildet die Sonne als Licht ab, als Bedin-
gung der Moglichkeit das Gute und Wahre zu erkennen; fehlt sie, so leben die
Menschen im Dunkel der Mutmafung und des Fiir-Wahr-Haltens — philoso-
phische Erkenntnis bliebe ihnen versagt.

Die drei gottlichen Handlungen der Menschen bedingen den Tod Gottes
und damit nichts weniger als 1. den Verlust der Ordnung der Welt, 2. den
Verlust der Ordnung des Handelns und 3. den Verlust der Ordnung des Den-
kens. Fiir die Interpretation der Freiheit sind natiirlich besonders der Verlust
des moralisch-teleologischen Denkens und der Verlust der Wahrheit interes-
sant. Denn der Verlust der Teleologie impliziert den Wegfall eines jeden Ori-
entierungspunktes des Guten und somit eine Auslieferung der individuellen
Willensorientierung an die Willkiir. Wie Nietzsche sagt, ist der Nihilismus
mit diesem Fehlen einer Antwort verbunden — denn wenn sich Individuen
keine Griinde mehr fiir ihr Handeln geben kénnen, die verniinftig und ein-
sichtig sind und anhand eines objektiven Maf3stabs gemessen werden kén-
nen, so wird die Warumfrage mit Beliebigkeit beantwortet werden. Folglich
ist der Verlust der Wahrheit natiirlich dramatisch, denn wenn alles méglich
erscheint, wenn alles getan werden darf und alles gedacht werden kann und
es keine Wahrheit mehr gibt, dann ist alles méglich. Uber den Wahrheitsver-
lust verliert sich der Mensch in letzter Konsequenz aber selbst, da er sich nicht
einmal mehr auf seine eigene Vernunft verlassen kann.34 Die gréRtmogliche
Negation der Freiheit oder die nihilistische Freiheit ist daher dquivalent zum
absoluten Relativismus: Nichts ist wahr, alles ist erlaubt.®5 Uber diesen Ex-
kurs mochte ich weder Nietzsche zustimmen, noch konstatieren, dass der
Nihilismus eine notwendige Folge einer negativen Freiheitskonzeption sein

83  Platon (1982): 508b-508e (Pol).

84  Vgl. hierbei auch Descartes: »Sodann entdeckte ich in mir eine gewisse Urteilsfahig-
keit, die ich sicherlich (...) von Gott empfangen habe und die, da er mich nicht tduschen
will, gewiss nicht so sein wird, dass ich jemals irren konnte, solange ich sie nur recht
gebrauche.« Descartes (1986): 99.

85  Nietzsche: Fragmente 11 bd. 88 (KSA XI)

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

47


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

muss. Doch angesichts der negativen Freiheit als alleiniger Grundlage nor-
mativer Handlungsorientierung (wie etwa bei Hobbes) wiren philosophischer
und lebenspraktischer Nihilismus mogliche logische Konsequenzen. Nietz-
sche erkennt selbst, dass die praktische Folge in gewisser Weise schwer zu
akzeptieren ist:

Wir haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die
Briicke hinter uns, — mehr noch, wir haben das Land hinter uns abgebro-
chen! Nun, Schifflein! Sieh dich vor! Neben dir liegt der Ocean, es ist wahr,
er brillt nichtimmer, und mitunter liegt er da, wie Seide und Gold und Trau-
merei der Giite. Aber es kommen Stunden, wo du erkennen wirst, dass er
unendlich ist und dass es nichts Furchtbareres giebt, als Unendlichkeit. Oh,
des armen Vogels, der sich frei gefiihlt hat und nun an die Wande dieses Ka-
figs stofdt! Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befallt, also ob dort mehr
Freiheit gewesen wire, — und es giebt kein »Land« mehr.8¢

Fiir den praktischen Lebensvollzug ist es in der Tat furchtbar, mit der Unend-
lichkeit der Freiheit zu leben. Sie gleicht einem Nichts,?” einem leeren Raum,
in dem wir haltlos und frei schweben, als einem Bezirk bisher ungeahnter,
mannigfaltiger konkreter Méglichkeiten.

Das bereits angesprochene Problem der negativen Freiheit trigt somit ei-
ne praktisch-philosophische Problematik in sich, die nihilistischen Ziige lo-
gisch in Erscheinung treten lassen kann. Ein einzig moglicher Ausweg aus
dieser nihilistischen Krise wire eine Flucht ins Irdische und den damit ver-
bundenen irdischen Lusterfahrungen. Nietzsche sah diesen auch sehr wohl
und nahm diese einzige Moglichkeit auch uneingeschrinkt an.8

Doch auch eine sensualistische Hingabe bietet keine normative Ordnung
fiir den Willen. Die negative Freiheit, in ihrer Vollumfinglichkeit, bietet kein
hoheres Ziel und keine teleologische Einbettung jenseits der Lusterfahrung.
Sie ldsst auch kaum mehr ethische Erwigungen zu und den Willen sich ginz-
lich frei ausrichten: Diese Lossagung von allen Ordnungen miindet fir den

86  Nietzsche (1999): 480 (KSA I11).

87  Esist wichtig zu erwdhnen, dass die Logik schon aufgezeigt hat, dass es unmoglich
ist, von einem Nichts zu sprechen, denn ein Nichts kann nicht anders als ein positiver
Seins-Inhalt gedacht werden. Aber wenn das Nichts dennoch so leer ist, so losgelost
von jeglicher positiven Bestimmung, so ist es doch auch sinnhaft vom Nihilismus als
einen Glauben an das Nichts zu sprechen.

Vgl. Kais (2006): 26.
88  Vgl. Nietzsche (1988): Also sprach Zarathustra (KSA IV).

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Willen, der nach dem Guten strebt und sucht, in eine krisenhafte Situation;
zumal sich dieser selbst kaum mehr zu begrenzen oder zu erhellen vermag.
Auch Vittorio Hosle sieht die Problematik des Nihilismus als mit dem Pro-
jekt der politischen Moderne verbunden: »Der moderne Nihilismus ist eine
logische Konsequenz von Weichenstellungen, die zu Beginn der Neuzeit vor-
genommen wurden — eine Konsequenz freilich, die das Projekt in Frage stellt,
das sich just jenen Weichenstellungen verdankt.«3? Es ist eben jene Weichen-
stellung der modernen politischen Philosophie, die in dieser systematischen
Fragestellung von Interesse ist: die negative Weichenstellung der Definition
und des Verstindnisses der Freiheit. Der Exkurs in die logischen Konsequen-
zen einer rein negativ definierten Freiheit hat die nihilistischen Anlagen des
modernen Paradigmas der Freiheit deutlich zur Sprache gebracht. Dass sich
das negative Freiheitsdenken der Moderne somit als Paradigma der zukiinfti-
gen politischen Philosophie fragwiirdig macht, liegt damit klar auf der Hand.

1.2.3 Die Besonderheit der politischen Moderne

Die Tatsache, dass gerade Hobbes Staatstheorie zur Mitte des 17. Jahrhun-
derts verfasst wurde, erhellt seine Herangehensweise ganz wesentlich. Welt-
anschauliche Differenzen fithrten zu verheerenden kriegerischen Auseinan-
dersetzungen in ganz Europa und so ist es nur naheliegend, dass Hobbes
unbedingt die Freiheit (und mit ihr auch die Gleichheit)*° als absoluten Wert
voraussetzen wollte.” Doch auf dieser bis auf das Minimale reduzierten Basis
(Eigeninteresse der Selbsterhaltung) kann eben keine Bestimmung der Frei-
heit mit einer Verbindung des guten Lebens mehr geschehen.

Es ist sogar vielmehr so, dass jegliche Beschrinkung der Freiheit als ein
unzuldssiger Eingriff erscheint. Jegliche Moral steht unter Rechtfertigungs-
zwang, obgleich es doch eigentlich sie ist, die eine gleiche Freiheit erst er-
moglicht. Je nachdem wie der Mensch anthropologisch begriffen wird — ob
als soziales, politisches Wesen (wie etwa bei Aristoteles), oder als Wesen mit
wolfischer Natur (wie etwa bei Hobbes), oder als Willenstier (wie etwa bei

89  Hésle (1997): 92.

90 »Die Natur hat die Menschen sowohl hinsichtlich der Korperkrafte wie der Geistesfa-
higkeiten untereinander gleichmafig begabt.« Hobbes (2005): 112ff.

91 Vgl. »Besonders nach den Schrecken der Religionskriege, die von der Wahnvorstel-
lung getragen waren, eine konfessionelle Homogenitit sei eine notwendige Bedin-
gung staatlichen Zusammenlebens, ist der Versuch, den kleinsten nur méglichen ge-
meinsamen Nenner zu finden, gewiss verstandlich« Hosle (1997): 786.

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

49


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Nietzsche) ergeben sich ganz unterschiedliche inhaltliche Bedeutungen fiir
den Begriff der Freiheit. Entspricht etwa die soziale Natur dem Wesenskern
des Menschen, so wire diese eine hohere Konkordanz des Menschlichen; fiir
das Hobbessche Freiheitsverstindnis bedeutet dies selbstredend aber das ge-
naue Gegenteil. Wie im vorausgehenden Abschnitt dargestellt, gewinnt diese,
von Hobbes ausgehende, negative Bestimmung der Freiheit vor dem Hinter-
grund des umfassenden soziokulturellen Prozesses der Sikularisierung ei-
ne iiberzeugende Plausibilitit. SchlieRlich erlaubte eine von jeglicher mora-
lischen Vorstellung des Guten geldste Vorstellung der Freiheit zugleich eine
Rechtfertigung der Neutralitit und des Primats des Politischen. (Und es ist
auch jene Freiheit, welche den Liberalismus begriindet).

Das Problematische an dieser rein negativen Rahmung der Freiheit ist
indes die logische Konsequenz der Inhaltsleere, die damit einhergeht und
welche die Moglichkeiten einer nihilistischen Interpretation bietet. Natiirlich
konnte behauptet werden, dass sich diese Problematik der Freiheit alleine auf
einer Ebene des Denkens abspielt — als wiren jene Probleme nur Scheinpro-
bleme akademischer politischer Philosophie. Doch eventuell liegt in dieser
Leere auch die Krux des Liberalismus als Form des politischen Denkens und
als real existierender politischer Ordnung. Vittorio Hésle bietet hierfiir fol-
gende Interpretation:

Esist nichteinfach, die politischen Kataklysmen dieses Jahrhunderts als blo-
Re Oberflachenprobleme zu deuten, die endgiiltig der Vergangenheit an-
gehoren. Der ethische Nihilismus, ohne den sie nicht zu erklaren sind, ist
keineswegs iberwunden; ja, das Unheimliche an der gegenwartigen Situa-
tion bestehtdarin, dass der moderne Staateinerseitsimmer weitere aufierli-
che Fortschritte macht—etwa was die internationale Kodifizierung der Men-
schenrechte betrifft—, wihrend andererseits seine weltanschauliche Grund-

lage immer unaufhaltsamer erodiert.?

Diese Erosion liegt folglich auch an den leeren, rein negativ definierten phi-
losophischen Begrifflichkeiten, die wir dem politischen Denken zugrunde le-
gen. Denn woher sollte eine Vorstellung des Guten kommen, wenn sie in der
philosophischen Konstruktion der Theorie keinen Platz mehr beanspruchen
kann? Folglich liegt es doch auf der Hand zu konstatieren, dass diese Wei-
chenstellungen, die zur politischen Moderne gefithrt haben, bedacht unter-
sucht und vielleicht auch wieder infrage gestellt werden sollten. Eventuell ist

92 Hosle (1997): 91.

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

die moderne politische Philosophie zu schnell iiber ein nicht definiertes Ziel
(die Freiheit) hinausgeschossen — die noch folgenden Kapitel werden einen
Versuch darstellen, dieser Frage nachzugehen und eine Alternative zur rein
negativen Freiheit zu entwickeln.

1.3 Hobbes’ Metatheorie der negativen Freiheit
1.3.1 Materialismus und Sensualismus

Uber die Abhandlungen zu den zwei Paradigmen der Freiheit ist deutlich ge-
worden, dass die Linie der modernen politischen Philosophie durch sieben
wesentliche Merkmale, die ich als Zwischenfazit®? festgehalten habe, geprigt
ist. Des Weiteren wurde dargestellt, dass der Entwicklungsverlauf der Frei-
heit auch in einen umfassenderen Rahmen soziopolitischer und kultureller
Wandlungen eingebettet ist; Umwilzungen, welche die Problematik der Un-
terbestimmung der Freiheit noch stirker haben hervortreten lassen. Ange-
sprochen wurden hierbei schon die mit dem Prinzip der Negativitit verbun-
denen nihilistischen Tendenzen des Denkens und Handelns. Hier ist neben
dem Orientierungsverlust des Willens auch der generelle Bedeutungsverlust
der Freiheit fir den Lebensvollzug des Einzelnen von philosophischer Rele-
vanz. Denn ist die Freiheit nur negativ bestimmt, so wird der Begriff zu ei-
nem leeren Platzhalter, der mit allen méglichen semantischen Inhalten gefillt
werden kann. Dies macht ihn in der Folge zu einem austauschbaren Symbo-
likum. Schliefilich lisst die Unterbestimmtheit der Ausrichtung der eigenen
Freiheit letztere gar als Last erscheinen, zumal es so ist, dass der Wille, um
sich zu orientieren, einen Zweck, und méchte er moralisch sein, auch einen
hochsten Zweck, zumindest jedoch einen objektiven Zweck braucht.

Die bis dato angestellten Uberlegungen zur negativen Freiheit werden mir
als Gegenfolie zu meiner eigenen Herangehensweise dienen. Diese findet ih-
ren Ursprung in der These, dass wieder ein reicherer Begrift der Moral in die
politische Philosophie Eingang finden muss. Uber die Analyse der Freiheit
kann ich die eben postulierte Notwendigkeit der Wiederzusammenfithrung
sehr deutlich illustrieren, denn wird sie substantiell verstanden, ist es in der
Tat so, dass in ihr Moralphilosophie, Anthropologie und politische Philosophie
zusammenlaufen miissen. Das Aufwerfen metatheoretischer Fragestellungen

93  Siehe1.1.3.

- 8m 14.02.2026, 08:01:0:

51


https://doi.org/10.14361/9783839465981-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

