
Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381, DOI: 10.5771/2625-9842-2021-2-376 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung:  
Kzlbaş-Aleviten im osmanischen Staat, 16.-18. Jahrhundert 

Dissertation von Benjamin Weineck 
Universität Bayreuth, 2019 
benjamin.weineck@uni-bayreuth.de 

(eingereicht unter dem Titel: Die Häresie und die Herde: Kzlbaş-Aleviten im osmanischen 
Staat zwischen Verfolgung und Akkommodation) 

1. Fragestellung und Thematik der Arbeit 

Die Arbeit geht den wechselhaften Beziehungen der Kzlbaş-Aleviten und dem osma-
nischen Staat zwischen dem 16. und dem 18. Jahrhundert nach. Wurden die Kzlbaş 
noch im Verlaufe des 16. Jahrhunderts als Anhänger der mit den Osmanen verfeindeten 
Safawiden verfolgt, so verschwinden sie mit Ende des 16. Jahrhunderts weitestgehend 
aus der osmanischen Dokumentation. Daher ging die bisherige Forschung davon aus, 
dass sich die Kzlbaş-Aleviten nach ihrer Verfolgung in „entlegene“ Reichsgebiete zu-
rückgezogen hätten, um sich fortan dem staatlichen Zugriff zu entziehen. So wurde 
lange Zeit auch die Lücke in der Dokumentation zu den Kzlbaş erklärt, die erst Ende 
des 19. Jahrhunderts, im Kontext der hamidischen Bildungsreformen, als Problemfeld 
osmanischer Staatstätigkeit wieder in Quellen auftauchen. 

Der Aspekt der Marginalisierung von Aleviten in der heutigen Türkei, ebenso wie 
die Verfolgung der Kzlbaş im Osmanischen Reich, ist konstitutiv für gegenwärtige 
alevitische Identitäten. Vor diesem Hintergrund sind Forschungsperspektiven auf diese 
Subjekte jenseits von Unterdrückung bisher unterentwickelt geblieben. Hier setzt die 
Arbeit ein und fragt danach, wie sich das Verhältnis der Kzlbaş-Aleviten mit dem os-
manischen Staat entwickelt hat, nachdem ihre breit dokumentierte Verfolgung um 1600 
zum Erliegen kam. Wie haben sich die Gruppen und Individuen dieser Gemeinschaf-
ten fortan im und mit dem osmanischen Staat arrangiert? Unter welchen Begrifflich-
keiten lassen sie sich in der osmanischen Dokumentation identifizieren und wie kann 
schließlich das Verhältnis des Staates zu den Kzlbaş-Aleviten zwischen dem 16. und 
dem 18. Jahrhundert charakterisiert werden?  

Um diese großen Desiderata der Forschung erstmals systematisch zu erschließen, 
wurde ein Analyseraster entwickelt, das konstruktivistische Einsichten von Nationalis-
musforschung und kritischer Religionswissenschaft mit philologischer Arbeit an osmani-
schen Quellen verbindet. Auf diese Weise entzieht sich die Arbeit den im Forschungsfeld 
der anatolischen/osmanischen Religionsgeschichte und in der Alevitentumsforschung 
weit verbreiteten nationalistischen Ansätzen sowie ahistorischen Begriffen und Konzep-
ten. 

Die Arbeit verfolgt dabei zwei komplementäre Erkenntnisinteressen: Zum einen gilt 
es, der vielfach auf Verfolgung fokussierten Geschichte des Alevitentums eine Perspek-
tive an die Seite zu stellen, die der Diversität der Interaktionsmuster zwischen den 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381 

377 

Kzlbaş-Aleviten und dem osmanischen Staat Rechnung trägt. Zum anderen zielt ein 
philologischer Fragekomplex darauf zu analysieren, in welchen Erscheinungsformen 
und unter welchen Begriffen diese frühen ‚Aleviten‘ in unterschiedlichen Quellen des 
16.-18. Jahrhunderts erkennbar sind, ist der Terminus ‚Alevi‘ im heutigen Sinne doch 
ein Produkt des 20. Jahrhunderts. Der für die Untersuchung anvisierte Zeitraum nimmt 
dabei jenen zeitlichen Abschnitt in den Blick, nach dem die Verfolgung der Kzlbaş 
zum Ende gekommen war, der Terminus ‚Alevi‘ als Eigenbezeichnung (semi-) nomadi-
scher Turkmenen und bestimmter Sufi-Linien in Anatolien aber noch nicht nachgewie-
sen ist. 

2. Methodologische und theoretische Grundlagen 

Mit ihrem Fokus auf die Interaktion des vormodernen osmanischen Staates und den 
Kzlbaş-Aleviten, aber auch mit Blick auf die sprachliche Repräsentation dieses Ver-
hältnisses in den untersuchten Quellen, geht die Arbeit vor allem philologisch vor. Das 
damit einhergehende Interesse an den „Eigenarten der sprachlichen Ausdrucks- und Vermitt-
lungsmöglichkeiten“1 wird jedoch um theoretische Prämissen erweitert, die der philologi-
schen, erschließenden Logik ihre positivistischen Tendenzen nehmen. Denn um ana-
chronistischen Perspektiven auf die historischen Kzlbaş-Aleviten die Spitze zu 
brechen, geht die Arbeit von einem grundlegend konstruktivistischen Verständnis von 
‚Alevitentum‘ aus. In dieser Perspektive ist die kollektive Identität ‚Alevi‘, wie sie seit 
Ende des 19., verstärkt jedoch zu Beginn des 20. Jahrhunderts nachweisbar ist,2 keine 
reine „invention“3 einer Tradition. Vielmehr umschließt der Kollektivbegriff eine Reihe 
von Subgruppen (turkmenische Stämme, als ‚Häretiker‘ verfolgte Dorfbewohner, ocak 
genannte Sufi-Linien), die in vornationalen Kontexten jene „historische Verfügungs-
masse“4 darstellen, die vor Ende des 19. Jahrhunderts noch keine gemeinsame, überre-
gionale kollektive Bezeichnung ‚Alevi‘ hatte – auch aufgrund der stark eingeschränkten 
Kommunikationswege, die nach Anderson Voraussetzung sind für die Entstehung kol-
lektiver Identitäten als „imagined communities“.5 

Das Fehlen eines kollektiven, quellensprachlichen Begriffes für diese historische Ver-
fügungsmasse stellte die Arbeit vor eine Reihe von Herausforderungen: Zum einen 
ergab sich dadurch das Problem, die Subjekte in den Quellen überhaupt als Teil dieser 
historischen Verfügungsmasse, als Teil der Kzlbaş-Aleviten zu identifizieren. Daher 
wurden in das Quellenkorpus Bestände aufgenommen, die geografisch und sozial 

 
1  Schöller, Marco (2000). Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft. Wiesbaden: Harrasso-

witz,114. 
2  Dressler, Markus (2013). Writing Religion. New York: Oxford University Press. 
3  Hobsbawm, Eric; Ranger, Terence (1983). The Invention of Tradition. Cambridge, New York: 

Cambridge University Press.  
4  Wehler, Hans-Ulrich (2001). Nationalismus. Geschichte, Formen, Folgen. München: C.H. Beck, 

38. 
5  Anderson, Benedict (2005 [1983]). Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen 

Konzepts. Frankfurt: Campus-Verlag.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376


Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381, DOI: 10.5771/2625-9842-2021-2-376 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung:  
Kzlbaş-Aleviten im osmanischen Staat, 16.-18. Jahrhundert 

Dissertation von Benjamin Weineck 
Universität Bayreuth, 2019 
benjamin.weineck@uni-bayreuth.de 

(eingereicht unter dem Titel: Die Häresie und die Herde: Kzlbaş-Aleviten im osmanischen 
Staat zwischen Verfolgung und Akkommodation) 

1. Fragestellung und Thematik der Arbeit 

Die Arbeit geht den wechselhaften Beziehungen der Kzlbaş-Aleviten und dem osma-
nischen Staat zwischen dem 16. und dem 18. Jahrhundert nach. Wurden die Kzlbaş 
noch im Verlaufe des 16. Jahrhunderts als Anhänger der mit den Osmanen verfeindeten 
Safawiden verfolgt, so verschwinden sie mit Ende des 16. Jahrhunderts weitestgehend 
aus der osmanischen Dokumentation. Daher ging die bisherige Forschung davon aus, 
dass sich die Kzlbaş-Aleviten nach ihrer Verfolgung in „entlegene“ Reichsgebiete zu-
rückgezogen hätten, um sich fortan dem staatlichen Zugriff zu entziehen. So wurde 
lange Zeit auch die Lücke in der Dokumentation zu den Kzlbaş erklärt, die erst Ende 
des 19. Jahrhunderts, im Kontext der hamidischen Bildungsreformen, als Problemfeld 
osmanischer Staatstätigkeit wieder in Quellen auftauchen. 

Der Aspekt der Marginalisierung von Aleviten in der heutigen Türkei, ebenso wie 
die Verfolgung der Kzlbaş im Osmanischen Reich, ist konstitutiv für gegenwärtige 
alevitische Identitäten. Vor diesem Hintergrund sind Forschungsperspektiven auf diese 
Subjekte jenseits von Unterdrückung bisher unterentwickelt geblieben. Hier setzt die 
Arbeit ein und fragt danach, wie sich das Verhältnis der Kzlbaş-Aleviten mit dem os-
manischen Staat entwickelt hat, nachdem ihre breit dokumentierte Verfolgung um 1600 
zum Erliegen kam. Wie haben sich die Gruppen und Individuen dieser Gemeinschaf-
ten fortan im und mit dem osmanischen Staat arrangiert? Unter welchen Begrifflich-
keiten lassen sie sich in der osmanischen Dokumentation identifizieren und wie kann 
schließlich das Verhältnis des Staates zu den Kzlbaş-Aleviten zwischen dem 16. und 
dem 18. Jahrhundert charakterisiert werden?  

Um diese großen Desiderata der Forschung erstmals systematisch zu erschließen, 
wurde ein Analyseraster entwickelt, das konstruktivistische Einsichten von Nationalis-
musforschung und kritischer Religionswissenschaft mit philologischer Arbeit an osmani-
schen Quellen verbindet. Auf diese Weise entzieht sich die Arbeit den im Forschungsfeld 
der anatolischen/osmanischen Religionsgeschichte und in der Alevitentumsforschung 
weit verbreiteten nationalistischen Ansätzen sowie ahistorischen Begriffen und Konzep-
ten. 

Die Arbeit verfolgt dabei zwei komplementäre Erkenntnisinteressen: Zum einen gilt 
es, der vielfach auf Verfolgung fokussierten Geschichte des Alevitentums eine Perspek-
tive an die Seite zu stellen, die der Diversität der Interaktionsmuster zwischen den 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381 

377 

Kzlbaş-Aleviten und dem osmanischen Staat Rechnung trägt. Zum anderen zielt ein 
philologischer Fragekomplex darauf zu analysieren, in welchen Erscheinungsformen 
und unter welchen Begriffen diese frühen ‚Aleviten‘ in unterschiedlichen Quellen des 
16.-18. Jahrhunderts erkennbar sind, ist der Terminus ‚Alevi‘ im heutigen Sinne doch 
ein Produkt des 20. Jahrhunderts. Der für die Untersuchung anvisierte Zeitraum nimmt 
dabei jenen zeitlichen Abschnitt in den Blick, nach dem die Verfolgung der Kzlbaş 
zum Ende gekommen war, der Terminus ‚Alevi‘ als Eigenbezeichnung (semi-) nomadi-
scher Turkmenen und bestimmter Sufi-Linien in Anatolien aber noch nicht nachgewie-
sen ist. 

2. Methodologische und theoretische Grundlagen 

Mit ihrem Fokus auf die Interaktion des vormodernen osmanischen Staates und den 
Kzlbaş-Aleviten, aber auch mit Blick auf die sprachliche Repräsentation dieses Ver-
hältnisses in den untersuchten Quellen, geht die Arbeit vor allem philologisch vor. Das 
damit einhergehende Interesse an den „Eigenarten der sprachlichen Ausdrucks- und Vermitt-
lungsmöglichkeiten“1 wird jedoch um theoretische Prämissen erweitert, die der philologi-
schen, erschließenden Logik ihre positivistischen Tendenzen nehmen. Denn um ana-
chronistischen Perspektiven auf die historischen Kzlbaş-Aleviten die Spitze zu 
brechen, geht die Arbeit von einem grundlegend konstruktivistischen Verständnis von 
‚Alevitentum‘ aus. In dieser Perspektive ist die kollektive Identität ‚Alevi‘, wie sie seit 
Ende des 19., verstärkt jedoch zu Beginn des 20. Jahrhunderts nachweisbar ist,2 keine 
reine „invention“3 einer Tradition. Vielmehr umschließt der Kollektivbegriff eine Reihe 
von Subgruppen (turkmenische Stämme, als ‚Häretiker‘ verfolgte Dorfbewohner, ocak 
genannte Sufi-Linien), die in vornationalen Kontexten jene „historische Verfügungs-
masse“4 darstellen, die vor Ende des 19. Jahrhunderts noch keine gemeinsame, überre-
gionale kollektive Bezeichnung ‚Alevi‘ hatte – auch aufgrund der stark eingeschränkten 
Kommunikationswege, die nach Anderson Voraussetzung sind für die Entstehung kol-
lektiver Identitäten als „imagined communities“.5 

Das Fehlen eines kollektiven, quellensprachlichen Begriffes für diese historische Ver-
fügungsmasse stellte die Arbeit vor eine Reihe von Herausforderungen: Zum einen 
ergab sich dadurch das Problem, die Subjekte in den Quellen überhaupt als Teil dieser 
historischen Verfügungsmasse, als Teil der Kzlbaş-Aleviten zu identifizieren. Daher 
wurden in das Quellenkorpus Bestände aufgenommen, die geografisch und sozial 

 
1  Schöller, Marco (2000). Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft. Wiesbaden: Harrasso-

witz,114. 
2  Dressler, Markus (2013). Writing Religion. New York: Oxford University Press. 
3  Hobsbawm, Eric; Ranger, Terence (1983). The Invention of Tradition. Cambridge, New York: 

Cambridge University Press.  
4  Wehler, Hans-Ulrich (2001). Nationalismus. Geschichte, Formen, Folgen. München: C.H. Beck, 

38. 
5  Anderson, Benedict (2005 [1983]). Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen 

Konzepts. Frankfurt: Campus-Verlag.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376


 Benjamin Weineck 378

erwarten ließen, dass darin Kzlbaş-Aleviten identifizierbar sind. So wurden Kadiamts- 
und Petitionsregister aus Regionen erschlossen, die heute stark alevitisch besiedelt sind 
(Amasya, Sivas, Divriği und Malatya).6 Diese Register-Serien sind ihrer Funktion und 
ihrer sozialen Durchlässigkeit nach am ehesten geeignet, die Sozialgeschichte unterer 
Strata der Bevölkerung zu erforschen.7 Zwar ist nicht gesagt, dass heute alevitische Sied-
lungen in der Vergangenheit ebenfalls von Kzlbaş-Aleviten besiedelt waren, da jedoch 
bisher so gut wie nichts über historische Siedlungsmuster der Kzlbaş-Aleviten bekannt 
ist, stellte dies eine wichtige Heuristik für den geografischen Zuschnitt des Quellenkor-
pus dar. Zum anderen musste das Fehlen eines kollektiven Begriffes auch herrschafts-
theoretisch konzeptualisiert werden, um die Frage zu beantworten, wie das Verhältnis 
des Staates und seiner Organe zu den Kzlbaş-Aleviten charakterisiert werden kann. 
Dies war vor allem mit Blick auf bisherige Forschung wichtig, ging diese doch davon 
aus, dass das Fehlen eines zentralen, verwaltungslogischen oder politischen Begriffes 
auch das Fehlen eines entsprechenden administrativen Regimes und letztlich von poli-
tischer Durchdringung suggeriere.8  

Mit Verweis auf Osterhammel wurde in dieser Arbeit daher von ‚Akkommodation‘ 
gesprochen, um Kontexte zu erfassen, in denen die Kzlbaş-Aleviten als einfache Bau-
ern oder als angehörige sufischer Abstammungsgemeinschaften mit dem osmanischen 
Staat interagierten – ohne dass diese dabei als ‚andere‘ behandelt würden. Osterhammel 
betont in Bezug auf Akkommodation als einer möglichen Form von Beziehung, dass 
dabei auf die „Herausbildung eines auf gegenseitigem Nutzen beruhenden modus vivendi“ ge-
zielt werde, der beinhalte, dass die „jeweilige Identität im Kern nicht aufge[ge]ben“9 werde. 

Von diesen theoretischen und methodologischen Prämissen ausgehend wurden die 
für den Untersuchungszeitraum und die besagten Regionen zur Verfügung stehenden 
tahrir defterleri, sicills und ahkam defterleri systematisch auf die Präsenz von Kzlbaş-Ale-
viten hin untersucht. Das philologische Anliegen der Quellenerschließung – auch in 
Transkription und Übersetzung ausgewählter Quellentexte – war dabei ebenso ein Teil 
des Vorgehens, da einerseits häufig auf der Basis von close readings und mit Verweis auf 
Regelmäßigkeiten wie auch auf Nuancen und Brüche osmanischer Diplomatik argu-
mentiert wurde. Andererseits sollte dadurch auch die weit verbreitete Ansicht, die 
Kzlbaş-Aleviten hätten wegen ihrer Marginalisierung und zurückgezogen Lebensweise 
keine Spuren in der staatlichen Dokumentation hinterlassen, relativiert werden. Die 
philologische Erschließung stellt sich hier jedoch nicht als „mere reading [...] prior to any 

 
6  Andrews, Peter Alford (1989). Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Reichert. 
7  Majer, Hans Georg (1984). Das osmanische ‚Registerbuch der Beschwerden‘ (şikayet defteri) von 

1645. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften; Ursinus, Michael 
(2005). Grievance Administration (Şikayet) in an Ottoman Province. London: Routledge. 

8  z.B. Barkey, Karen (2008). Empire of Difference. The Ottomans in Comparative Perspective. New 
York: Cambridge University Press; Braude, Benjamin (2014 [1982]) ‘Foundation Myths of 
the Millet System’. In: Ders. (ed.). Christians & Jews in the Ottoman Empire. New York: 
Holmes & Meier, 65-86. Hier: 70. 

9  Osterhammel, Jürgen (2001). Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats. Studien zur Bezi-
ehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 223. 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381 

379 

theory“10 dar. Vielmehr werden die bearbeiteten osmanischen Handschriften erst durch 
den dargestellten methodologischen und theoretischen Apparat als mögliche Quellen 
zur Geschichte der Kzlbaş-Aleviten im Osmanischen Reich lesbar, sodass theoretische 
Komplexität und philologische Durchdringung hier untrennbar ineinandergreifen. 

3. Wichtigste Ergebnisse 

Mit diesem methodologischen Rüstzeug einer konsequent konstruktivistischen Vorstel-
lung von historischem Alevitentum einerseits und einer quellenkritisch informierten 
Perspektive auf die zu untersuchenden Texte andererseits zeitigte die Studie Ergebnisse, 
die tradierte Grundannahmen in Bezug auf alevitische Geschichte entweder widerlegen, 
oder aber in einem anderen Licht erscheinen lassen. 

Als Grundlage eines neuen modus vivendi, der zwischen den Kzlbaş-Aleviten und 
dem osmanischen Staat nach der Verfolgung der Kzlbaş eingegangen wurde, ist in der 
bisherigen Forschung von einem „Rückzug der Kzlbaş in entlegene Reichsgebiete“ 
ausgegangen worden – eine Idee, die in ihrer homogenisierenden Tendenz so nicht 
haltbar ist. Denn im Kontext von anatolienweiten massiven Bevölkerungsanstiegen 
und -verlusten lassen sich zwischen ca. 1570 und 1640 nur vereinzelt Ansiedlungen von 
Gruppen und Individuen feststellen, die auf sich ansiedelnde Kzlbaş hindeuten. Auch 
ist die Lage dieser Siedlungen – wie auch die Lage heute alevitischer Dörfer – nicht 
überall als entlegen zu charakterisieren, denn Cluster heute alevitischer Dörfer liegen 
auch nahe von Straßen, die einst die wichtigsten Handelsrouten des Reiches darstellten 
(so etwa im nahiye Ezinepazar südöstlich von Amasya). 

Zeitlich parallel zur Verfolgung und zum vermeintlichen ‚Rückzug‘ der Kzlbaş-Ale-
viten lassen sich Beobachtungen anschließen, in denen diese als steuerzahlende Sub-
jekte des Reiches registriert wurden. Damit galten die Kzlbaş-Aleviten als gewöhnliche 
reʿaya und gehörten als solche – normativ wie administrativ – zu den schützenswerten 
Untertanen, zur ‚Herde‘ des Sultans. Manche Individuen wurden dabei von den Be-
hörden mit dem Attribut „sürh ser“, also der persischen Entsprechung von „Kzlbaş“ 
bezeichnet– und galten dennoch als reguläre Steuerzahler. Dieser Befund widerspricht 
der in der Literatur gängigen Annahme, der Staat konnte diese Gemeinschaften nur 
dulden, indem er ihre Existenz verschwieg. Die ocak genannten sufischen Abstam-
mungsgemeinschaften des historischen Alevilik wiederum, wie das Şeyh Ahmed Dede 
Ocağ oder die Hubyar, traten in den untersuchten Quellen regelmäßig als Sachwalter 
von tekkes auf, die unter anderem die Aufgabe hatten, die Ländereien ihrer Stiftungen 
zu verwalten und Reisenden Schutz zu gewähren. In dieser Funktion stellen sich diese 
heterogenen Gemeinschaften als wichtiger Stützpfeiler der lokalen Verwaltung dar. Ihre 
verbrieften Rechte innerhalb des osmanischen Stiftungswesens jedoch wurden ihnen 
nicht nur von osmanischen Sultanen, sondern auch von seldschukischen Herrschern 
verliehen und durch den osmanischen Staat im Sinne des ‚alten Brauches‘ (ʿadet-i ka-
dime) übernommen, als dieser in den entsprechenden Regionen Fuß fasste. Diese heute 

 
10  Pollock, Sheldon (2009). ‘Future Philology?’ Critical Inquiry 35, 931-961. Hier: 947. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376


 Benjamin Weineck 378

erwarten ließen, dass darin Kzlbaş-Aleviten identifizierbar sind. So wurden Kadiamts- 
und Petitionsregister aus Regionen erschlossen, die heute stark alevitisch besiedelt sind 
(Amasya, Sivas, Divriği und Malatya).6 Diese Register-Serien sind ihrer Funktion und 
ihrer sozialen Durchlässigkeit nach am ehesten geeignet, die Sozialgeschichte unterer 
Strata der Bevölkerung zu erforschen.7 Zwar ist nicht gesagt, dass heute alevitische Sied-
lungen in der Vergangenheit ebenfalls von Kzlbaş-Aleviten besiedelt waren, da jedoch 
bisher so gut wie nichts über historische Siedlungsmuster der Kzlbaş-Aleviten bekannt 
ist, stellte dies eine wichtige Heuristik für den geografischen Zuschnitt des Quellenkor-
pus dar. Zum anderen musste das Fehlen eines kollektiven Begriffes auch herrschafts-
theoretisch konzeptualisiert werden, um die Frage zu beantworten, wie das Verhältnis 
des Staates und seiner Organe zu den Kzlbaş-Aleviten charakterisiert werden kann. 
Dies war vor allem mit Blick auf bisherige Forschung wichtig, ging diese doch davon 
aus, dass das Fehlen eines zentralen, verwaltungslogischen oder politischen Begriffes 
auch das Fehlen eines entsprechenden administrativen Regimes und letztlich von poli-
tischer Durchdringung suggeriere.8  

Mit Verweis auf Osterhammel wurde in dieser Arbeit daher von ‚Akkommodation‘ 
gesprochen, um Kontexte zu erfassen, in denen die Kzlbaş-Aleviten als einfache Bau-
ern oder als angehörige sufischer Abstammungsgemeinschaften mit dem osmanischen 
Staat interagierten – ohne dass diese dabei als ‚andere‘ behandelt würden. Osterhammel 
betont in Bezug auf Akkommodation als einer möglichen Form von Beziehung, dass 
dabei auf die „Herausbildung eines auf gegenseitigem Nutzen beruhenden modus vivendi“ ge-
zielt werde, der beinhalte, dass die „jeweilige Identität im Kern nicht aufge[ge]ben“9 werde. 

Von diesen theoretischen und methodologischen Prämissen ausgehend wurden die 
für den Untersuchungszeitraum und die besagten Regionen zur Verfügung stehenden 
tahrir defterleri, sicills und ahkam defterleri systematisch auf die Präsenz von Kzlbaş-Ale-
viten hin untersucht. Das philologische Anliegen der Quellenerschließung – auch in 
Transkription und Übersetzung ausgewählter Quellentexte – war dabei ebenso ein Teil 
des Vorgehens, da einerseits häufig auf der Basis von close readings und mit Verweis auf 
Regelmäßigkeiten wie auch auf Nuancen und Brüche osmanischer Diplomatik argu-
mentiert wurde. Andererseits sollte dadurch auch die weit verbreitete Ansicht, die 
Kzlbaş-Aleviten hätten wegen ihrer Marginalisierung und zurückgezogen Lebensweise 
keine Spuren in der staatlichen Dokumentation hinterlassen, relativiert werden. Die 
philologische Erschließung stellt sich hier jedoch nicht als „mere reading [...] prior to any 

 
6  Andrews, Peter Alford (1989). Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Reichert. 
7  Majer, Hans Georg (1984). Das osmanische ‚Registerbuch der Beschwerden‘ (şikayet defteri) von 

1645. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften; Ursinus, Michael 
(2005). Grievance Administration (Şikayet) in an Ottoman Province. London: Routledge. 

8  z.B. Barkey, Karen (2008). Empire of Difference. The Ottomans in Comparative Perspective. New 
York: Cambridge University Press; Braude, Benjamin (2014 [1982]) ‘Foundation Myths of 
the Millet System’. In: Ders. (ed.). Christians & Jews in the Ottoman Empire. New York: 
Holmes & Meier, 65-86. Hier: 70. 

9  Osterhammel, Jürgen (2001). Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats. Studien zur Bezi-
ehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 223. 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381 

379 

theory“10 dar. Vielmehr werden die bearbeiteten osmanischen Handschriften erst durch 
den dargestellten methodologischen und theoretischen Apparat als mögliche Quellen 
zur Geschichte der Kzlbaş-Aleviten im Osmanischen Reich lesbar, sodass theoretische 
Komplexität und philologische Durchdringung hier untrennbar ineinandergreifen. 

3. Wichtigste Ergebnisse 

Mit diesem methodologischen Rüstzeug einer konsequent konstruktivistischen Vorstel-
lung von historischem Alevitentum einerseits und einer quellenkritisch informierten 
Perspektive auf die zu untersuchenden Texte andererseits zeitigte die Studie Ergebnisse, 
die tradierte Grundannahmen in Bezug auf alevitische Geschichte entweder widerlegen, 
oder aber in einem anderen Licht erscheinen lassen. 

Als Grundlage eines neuen modus vivendi, der zwischen den Kzlbaş-Aleviten und 
dem osmanischen Staat nach der Verfolgung der Kzlbaş eingegangen wurde, ist in der 
bisherigen Forschung von einem „Rückzug der Kzlbaş in entlegene Reichsgebiete“ 
ausgegangen worden – eine Idee, die in ihrer homogenisierenden Tendenz so nicht 
haltbar ist. Denn im Kontext von anatolienweiten massiven Bevölkerungsanstiegen 
und -verlusten lassen sich zwischen ca. 1570 und 1640 nur vereinzelt Ansiedlungen von 
Gruppen und Individuen feststellen, die auf sich ansiedelnde Kzlbaş hindeuten. Auch 
ist die Lage dieser Siedlungen – wie auch die Lage heute alevitischer Dörfer – nicht 
überall als entlegen zu charakterisieren, denn Cluster heute alevitischer Dörfer liegen 
auch nahe von Straßen, die einst die wichtigsten Handelsrouten des Reiches darstellten 
(so etwa im nahiye Ezinepazar südöstlich von Amasya). 

Zeitlich parallel zur Verfolgung und zum vermeintlichen ‚Rückzug‘ der Kzlbaş-Ale-
viten lassen sich Beobachtungen anschließen, in denen diese als steuerzahlende Sub-
jekte des Reiches registriert wurden. Damit galten die Kzlbaş-Aleviten als gewöhnliche 
reʿaya und gehörten als solche – normativ wie administrativ – zu den schützenswerten 
Untertanen, zur ‚Herde‘ des Sultans. Manche Individuen wurden dabei von den Be-
hörden mit dem Attribut „sürh ser“, also der persischen Entsprechung von „Kzlbaş“ 
bezeichnet– und galten dennoch als reguläre Steuerzahler. Dieser Befund widerspricht 
der in der Literatur gängigen Annahme, der Staat konnte diese Gemeinschaften nur 
dulden, indem er ihre Existenz verschwieg. Die ocak genannten sufischen Abstam-
mungsgemeinschaften des historischen Alevilik wiederum, wie das Şeyh Ahmed Dede 
Ocağ oder die Hubyar, traten in den untersuchten Quellen regelmäßig als Sachwalter 
von tekkes auf, die unter anderem die Aufgabe hatten, die Ländereien ihrer Stiftungen 
zu verwalten und Reisenden Schutz zu gewähren. In dieser Funktion stellen sich diese 
heterogenen Gemeinschaften als wichtiger Stützpfeiler der lokalen Verwaltung dar. Ihre 
verbrieften Rechte innerhalb des osmanischen Stiftungswesens jedoch wurden ihnen 
nicht nur von osmanischen Sultanen, sondern auch von seldschukischen Herrschern 
verliehen und durch den osmanischen Staat im Sinne des ‚alten Brauches‘ (ʿadet-i ka-
dime) übernommen, als dieser in den entsprechenden Regionen Fuß fasste. Diese heute 

 
10  Pollock, Sheldon (2009). ‘Future Philology?’ Critical Inquiry 35, 931-961. Hier: 947. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376


 Benjamin Weineck 380

ocak genannten Abstammungsgemeinschaften wurden in den Quellen dabei regelmä-
ßig mit dem Begriff evlad erfasst und damit in den allgemein-administrativen osmani-
schen Wissensbestand um sufische Gemeinschaften eingeordnet. 

Für den weiteren zeitlichen Verlauf über 1600 hinweg wurde anhand von Kadiamts- 
und Petitionsregistern herausgearbeitet, dass Kzlbaş-Aleviten in verschiedenen Foren 
des osmanischen Rechtswesens für ihre Rechte einstanden. Beispielsweise wandten sich 
Gruppen und Individuen an den Kadi oder den imperialen Divan, um Titel und damit 
einhergehende Steuerbefreiungen registrieren zu lassen, Konflikte um Landnutzung zu 
lösen oder aber unrechtmäßige Besteuerung durch übergriffige lokale osmanische Au-
toritäten anzuzeigen. Solche Befunde stehen ganz im Gegensatz zu der weit verbreite-
ten Annahme, die Kzlbaş-Aleviten hätten die osmanischen Autoritäten gemieden, 
weil sie zum einen über eigene, ritualisierte Streitschlichtungsinstanzen verfügten (wie 
etwa das görgü cemi) und weil der Staat und seine Institutionen, zum anderen, den sun-
nitischen Islam und somit den Erzfeind der Aleviten verkörperte. Vielmehr zeigt sich 
in solchen Beispielen, dass sich die historischen ‚Aleviten‘ avant la lettre durchaus ihrer 
Handlungsmacht bewusst waren und an den gängigen Verfahren und Strukturen des 
osmanischen Rechtswesens Teil hatten. Dies scheint in Konstellationen der Fall gewe-
sen zu sein, in denen Konflikte nicht innerhalb der Gemeinschaften gelöst werden 
konnten. 

Um die Befunde in den Gesamtkontext tiefgreifender politischer wie auch sozio-öko-
nomischer Transformationen des osmanischen Reiches zwischen dem 16. und dem 18. 
Jahrhundert zu stellen, wurde daraufhin erarbeitet, wie sich parallel zu den beschriebenen 
Beobachtungen ein semantischer Wandel von Terminologie vollzog. So ließ sich an den 
Registern feststellen, dass der Begriff ‚Kzlbaş‘ im Untersuchungszeitraum fast ausschließ-
lich für iranische Schiiten außerhalb des Reiches genutzt wurde. Nur sehr vereinzelt und 
regional begrenzt finden sich noch Denunziationen von vermeintlichen Kzlbaş in os-
manischen Dorfkontexten. Gleichzeitig zeigte sich auch, dass umherziehende Banden 
marodierender Bauern und Söldner eine Gefahr für die ruralen Ökonomien darstellten, 
deren Bekämpfung in den Registern einen breiten Raum einnimmt und damit die reichs-
weite Gefahr der Kzlbaş ablöste. Vor diesem Hintergrund scheint sich ein neuer modus 
vivendi zwischen dem osmanischen Staat und den Kzlbaş-Aleviten auch eingestellt zu 
haben, da die levend und segban genannten Banditen die Kapazitäten der Hohen Pforte 
an sich gebunden haben. 

Die Akkommodation der Kzlbaş-Aleviten war demnach solange möglich, wie diese 
die Legitimation des Staates und das Funktionieren seiner Administration nicht untermi-
nierten. Unter ‚Akkommodation‘ ist dabei kein klar definiertes Regime spezifischer Rege-
lungen umrissen, die sich allein auf die Kzlbaş-Aleviten angewandt hätten. Vielmehr 
handelte es sich dabei um ein Prinzip des Verhältnisses, das selber keinen Namen hat. 
Denn die Kzlbaş-Aleviten werden in den untersuchten Quellen zumeist nicht als ‚reli-
giös andere‘ identifiziert, sondern gehen vielmehr in der übrigen sunnitischen Bevölke-
rung auf. Eines der Charakteristika der Akkommodation bestand demnach darin, die so 
eingebundenen Subjekte in bestehende Strukturen und Verfahren aufzunehmen – als 
Dorfbewohner, Steuerzahler, seyyids oder Sufi-Gruppen – ohne sie dabei als religiös dif-
ferent zu benennen. Die Arbeit hat so erstmals aufgezeigt, dass es den Kzlbaş-Aleviten 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381 

381 

nicht in geschlossenem Rückzug, sondern vielmehr in Interaktion mit dem osmanischen 
Staat über die Zeit möglich war, sich mit diesem zu arrangieren, was schließlich ihr Über-
leben bis heute sichergestellt hat. 
 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376


 Benjamin Weineck 380

ocak genannten Abstammungsgemeinschaften wurden in den Quellen dabei regelmä-
ßig mit dem Begriff evlad erfasst und damit in den allgemein-administrativen osmani-
schen Wissensbestand um sufische Gemeinschaften eingeordnet. 

Für den weiteren zeitlichen Verlauf über 1600 hinweg wurde anhand von Kadiamts- 
und Petitionsregistern herausgearbeitet, dass Kzlbaş-Aleviten in verschiedenen Foren 
des osmanischen Rechtswesens für ihre Rechte einstanden. Beispielsweise wandten sich 
Gruppen und Individuen an den Kadi oder den imperialen Divan, um Titel und damit 
einhergehende Steuerbefreiungen registrieren zu lassen, Konflikte um Landnutzung zu 
lösen oder aber unrechtmäßige Besteuerung durch übergriffige lokale osmanische Au-
toritäten anzuzeigen. Solche Befunde stehen ganz im Gegensatz zu der weit verbreite-
ten Annahme, die Kzlbaş-Aleviten hätten die osmanischen Autoritäten gemieden, 
weil sie zum einen über eigene, ritualisierte Streitschlichtungsinstanzen verfügten (wie 
etwa das görgü cemi) und weil der Staat und seine Institutionen, zum anderen, den sun-
nitischen Islam und somit den Erzfeind der Aleviten verkörperte. Vielmehr zeigt sich 
in solchen Beispielen, dass sich die historischen ‚Aleviten‘ avant la lettre durchaus ihrer 
Handlungsmacht bewusst waren und an den gängigen Verfahren und Strukturen des 
osmanischen Rechtswesens Teil hatten. Dies scheint in Konstellationen der Fall gewe-
sen zu sein, in denen Konflikte nicht innerhalb der Gemeinschaften gelöst werden 
konnten. 

Um die Befunde in den Gesamtkontext tiefgreifender politischer wie auch sozio-öko-
nomischer Transformationen des osmanischen Reiches zwischen dem 16. und dem 18. 
Jahrhundert zu stellen, wurde daraufhin erarbeitet, wie sich parallel zu den beschriebenen 
Beobachtungen ein semantischer Wandel von Terminologie vollzog. So ließ sich an den 
Registern feststellen, dass der Begriff ‚Kzlbaş‘ im Untersuchungszeitraum fast ausschließ-
lich für iranische Schiiten außerhalb des Reiches genutzt wurde. Nur sehr vereinzelt und 
regional begrenzt finden sich noch Denunziationen von vermeintlichen Kzlbaş in os-
manischen Dorfkontexten. Gleichzeitig zeigte sich auch, dass umherziehende Banden 
marodierender Bauern und Söldner eine Gefahr für die ruralen Ökonomien darstellten, 
deren Bekämpfung in den Registern einen breiten Raum einnimmt und damit die reichs-
weite Gefahr der Kzlbaş ablöste. Vor diesem Hintergrund scheint sich ein neuer modus 
vivendi zwischen dem osmanischen Staat und den Kzlbaş-Aleviten auch eingestellt zu 
haben, da die levend und segban genannten Banditen die Kapazitäten der Hohen Pforte 
an sich gebunden haben. 

Die Akkommodation der Kzlbaş-Aleviten war demnach solange möglich, wie diese 
die Legitimation des Staates und das Funktionieren seiner Administration nicht untermi-
nierten. Unter ‚Akkommodation‘ ist dabei kein klar definiertes Regime spezifischer Rege-
lungen umrissen, die sich allein auf die Kzlbaş-Aleviten angewandt hätten. Vielmehr 
handelte es sich dabei um ein Prinzip des Verhältnisses, das selber keinen Namen hat. 
Denn die Kzlbaş-Aleviten werden in den untersuchten Quellen zumeist nicht als ‚reli-
giös andere‘ identifiziert, sondern gehen vielmehr in der übrigen sunnitischen Bevölke-
rung auf. Eines der Charakteristika der Akkommodation bestand demnach darin, die so 
eingebundenen Subjekte in bestehende Strukturen und Verfahren aufzunehmen – als 
Dorfbewohner, Steuerzahler, seyyids oder Sufi-Gruppen – ohne sie dabei als religiös dif-
ferent zu benennen. Die Arbeit hat so erstmals aufgezeigt, dass es den Kzlbaş-Aleviten 

Zwischen Verfolgung und Eingliederung  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 376–381 

381 

nicht in geschlossenem Rückzug, sondern vielmehr in Interaktion mit dem osmanischen 
Staat über die Zeit möglich war, sich mit diesem zu arrangieren, was schließlich ihr Über-
leben bis heute sichergestellt hat. 
 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

