Zwischen Verfolgung und Eingliederung:
Kizilbag-Aleviten im osmanischen Staat, 16.-18. Jahrhundert

Dissertation von Benjamin Weineck
Universitit Bayreuth, 2019
benjamin.weineck@uni-bayreuth.de

(eingereicht unter dem Titel: Die Hiresie und die Herde: Kizilbag-Aleviten im osmanischen
Staat zwischen Verfolgung und Akkommodation)

1. Fragestellung und Thematik der Arbeit

Die Arbeit geht den wechselhaften Beziehungen der Kizilbag-Aleviten und dem osma-
nischen Staat zwischen dem 16. und dem 18. Jahrhundert nach. Wurden die Kizilbag
noch im Verlaufe des 16. Jahrhunderts als Anhinger der mit den Osmanen verfeindeten
Safawiden verfolgt, so verschwinden sie mit Ende des 16. Jahrhunderts weitestgehend
aus der osmanischen Dokumentation. Daher ging die bisherige Forschung davon aus,
dass sich die Kizilbag-Aleviten nach ihrer Verfolgung in ,entlegene® Reichsgebiete zu-
riickgezogen hitten, um sich fortan dem staatlichen Zugriff zu entziehen. So wurde
lange Zeit auch die Liicke in der Dokumentation zu den Kizilbas erklirt, die erst Ende
des 19. Jahrhunderts, im Kontext der hamidischen Bildungsreformen, als Problemfeld
osmanischer Staatstitigkeit wieder in Quellen auftauchen.

Der Aspekt der Marginalisierung von Aleviten in der heutigen Tiirkei, ebenso wie
die Verfolgung der Kizilbag im Osmanischen Reich, ist konstitutiv fiir gegenwirtige
alevitische Identititen. Vor diesem Hintergrund sind Forschungsperspektiven auf diese
Subjekte jenseits von Unterdriickung bisher unterentwickelt geblieben. Hier setzt die
Arbeit ein und fragt danach, wie sich das Verhiltnis der Kizilbag-Aleviten mit dem os-
manischen Staat entwickelt hat, nachdem ihre breit dokumentierte Verfolgung um 1600
zum Erliegen kam. Wie haben sich die Gruppen und Individuen dieser Gemeinschaf-
ten fortan im und mit dem osmanischen Staat arrangiert? Unter welchen Begrifflich-
keiten lassen sie sich in der osmanischen Dokumentation identifizieren und wie kann
schliefllich das Verhiltnis des Staates zu den Kizilbag-Aleviten zwischen dem 16. und
dem 18. Jahrhundert charakterisiert werden?

Um diese groffen Desiderata der Forschung erstmals systematisch zu erschlieflen,
wurde ein Analyseraster entwickelt, das konstruktivistische Einsichten von Nationalis-
musforschung und kritischer Religionswissenschaft mit philologischer Arbeit an osmani-
schen Quellen verbindet. Auf diese Weise entzieht sich die Arbeit den im Forschungsfeld
der anatolischen/osmanischen Religionsgeschichte und in der Alevitentumsforschung
weit verbreiteten nationalistischen Ansitzen sowie ahistorischen Begriffen und Konzep-
ten.

Die Arbeit verfolgt dabei zwei komplementire Erkenntnisinteressen: Zum einen gilt
es, der vielfach auf Verfolgung fokussierten Geschichte des Alevitentums eine Perspek-
tive an die Seite zu stellen, die der Diversitit der Interaktionsmuster zwischen den

Diyir, 2. Jg., 2/2021, S. 376-381, DOI: 10.5771/2625-9842-2021-2-376

.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Utheberrechtlich geschitzter Inhaf 3
|||||| m far oder In



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

Zwischen Verfolgung und Eingliederung 377

Kizilbag-Aleviten und dem osmanischen Staat Rechnung trigt. Zum anderen zielt ein
philologischer Fragekomplex darauf zu analysieren, in welchen Erscheinungsformen
und unter welchen Begriffen diese frithen ,Aleviten® in unterschiedlichen Quellen des
16.-18. Jahrhunderts erkennbar sind, ist der Terminus ,Alevi‘ im heutigen Sinne doch
ein Produkt des 20. Jahrhunderts. Der fiir die Untersuchung anvisierte Zeitraum nimmt
dabei jenen zeitlichen Abschnitt in den Blick, nach dem die Verfolgung der Kizilbasg
zum Ende gekommen war, der Terminus ,Alevi‘ als Eigenbezeichnung (semi-) nomadi-
scher Turkmenen und bestimmter Sufi-Linien in Anatolien aber noch nicht nachgewie-
sen ist.

2. Methodologische und theoretische Grundlagen

Mit ihrem Fokus auf die Interaktion des vormodernen osmanischen Staates und den
Kizilbag-Aleviten, aber auch mit Blick auf die sprachliche Reprisentation dieses Ver-
hiltnisses in den untersuchten Quellen, geht die Arbeit vor allem philologisch vor. Das
damit einhergehende Interesse an den ,,Eigenarten der sprachlichen Ausdrucks- und Vermiti-
lungsmaglichkeiten! wird jedoch um theoretische Primissen erweitert, die der philologi-
schen, erschliefenden Logik ihre positivistischen Tendenzen nehmen. Denn um ana-
chronistischen Perspektiven auf die historischen Kizilbag-Aleviten die Spitze zu
brechen, geht die Arbeit von einem grundlegend konstruktivistischen Verstindnis von
,Alevitentum® aus. In dieser Perspektive ist die kollektive Identitit ,Alevi‘, wie sie seit
Ende des 19., verstirkt jedoch zu Beginn des 20. Jahrhunderts nachweisbar ist,? keine
reine ,invention™ einer Tradition. Vielmehr umschliet der Kollektivbegriff eine Reihe
von Subgruppen (turkmenische Stimme, als ,Hiretiker* verfolgte Dorfbewohner, ocak
genannte Sufi-Linien), die in vornationalen Kontexten jene ,historische Verfiigungs-
masse“ darstellen, die vor Ende des 19. Jahrhunderts noch keine gemeinsame, tiberre-
gionale kollektive Bezeichnung ,Alevi‘ hatte — auch aufgrund der stark eingeschrinkten
Kommunikationswege, die nach Anderson Voraussetzung sind fiir die Entstehung kol-
lektiver Identititen als ,,imagined communities*.

Das Fehlen eines kollektiven, quellensprachlichen Begriffes fiir diese historische Ver-
figungsmasse stellte die Arbeit vor eine Reihe von Herausforderungen: Zum einen
ergab sich dadurch das Problem, die Subjekte in den Quellen tiberhaupt als Teil dieser
historischen Verfuigungsmasse, als Teil der Kizilbag-Aleviten zu identifizieren. Daher
wurden in das Quellenkorpus Bestinde aufgenommen, die geografisch und sozial

1 Scholler, Marco (2000). Methode und Wahrbeit in der Islamwissenschaft. Wiesbaden: Harrasso-
witz,114.

2 Dressler, Markus (2013). Writing Religion. New York: Oxford University Press.

3 Hobsbawm, Eric; Ranger, Terence (1983). The Invention of Tradition. Cambridge, New York:
Cambridge University Press.

4 Wehler, Hans-Ulrich (2001). Nationalismus. Geschichte, Formen, Folgen. Miinchen: C.H. Beck,
38.

5  Anderson, Benedict (2005 [1983]). Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen
Konzepts. Frankfurt: Campus-Verlag.

Diyar, 2. Jg., 2/2021, S. 376-381

.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Utheberrechtlich geschitzter Inhaf 3
|||||| m far oder



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

378 Benjamin Weineck

erwarten liefen, dass darin Kizilbag-Aleviten identifizierbar sind. So wurden Kadiamts-
und Petitionsregister aus Regionen erschlossen, die heute stark alevitisch besiedelt sind
(Amasya, Sivas, Divrigi und Malatya).® Diese Register-Serien sind ihrer Funktion und
ihrer sozialen Durchlissigkeit nach am ehesten geeignet, die Sozialgeschichte unterer
Strata der Bevolkerung zu erforschen.” Zwar ist nicht gesagt, dass heute alevitische Sied-
lungen in der Vergangenheit ebenfalls von Kizilbag-Aleviten besiedelt waren, da jedoch
bisher so gut wie nichts iiber historische Siedlungsmuster der Kizilbag-Aleviten bekannt
ist, stellte dies eine wichtige Heuristik fiir den geografischen Zuschnitt des Quellenkor-
pus dar. Zum anderen musste das Fehlen eines kollektiven Begriffes auch herrschafts-
theoretisch konzeptualisiert werden, um die Frage zu beantworten, wie das Verhiltnis
des Staates und seiner Organe zu den Kizilbag-Aleviten charakterisiert werden kann.
Dies war vor allem mit Blick auf bisherige Forschung wichtig, ging diese doch davon
aus, dass das Fehlen eines zentralen, verwaltungslogischen oder politischen Begriffes
auch das Fehlen eines entsprechenden administrativen Regimes und letztlich von poli-
tischer Durchdringung suggeriere.®

Mit Verweis auf Osterhammel wurde in dieser Arbeit daher von ,Akkommodation®
gesprochen, um Kontexte zu erfassen, in denen die Kizilbag-Aleviten als einfache Bau-
ern oder als angehorige sufischer Abstammungsgemeinschaften mit dem osmanischen
Staat interagierten — ohne dass diese dabei als ,andere‘ behandelt wiirden. Osterhammel
betont in Bezug auf Akkommodation als einer moglichen Form von Beziehung, dass
dabei auf die ,,Herausbildung eines auf gegenseitigem Nutzen berubenden modus vivendi™ ge-
zielt werde, der beinhalte, dass die ,jeweilige Identitiit im Kern nicht aufge|ge]ben™® werde.

Von diesen theoretischen und methodologischen Primissen ausgehend wurden die
fir den Untersuchungszeitraum und die besagten Regionen zur Verfiigung stehenden
tabrir defterleri, sicills und abkam defierleri systematisch auf die Prisenz von Kizilbag-Ale-
viten hin untersucht. Das philologische Anliegen der Quellenerschliefung - auch in
Transkription und Ubersetzung ausgewihlter Quellentexte — war dabei ebenso ein Teil
des Vorgehens, da einerseits hiufig auf der Basis von close readings und mit Verweis auf
Regelmifligkeiten wie auch auf Nuancen und Briiche osmanischer Diplomatik argu-
mentiert wurde. Andererseits sollte dadurch auch die weit verbreitete Ansicht, die
Kizilbag-Aleviten hitten wegen ihrer Marginalisierung und zuriickgezogen Lebensweise
keine Spuren in der staatlichen Dokumentation hinterlassen, relativiert werden. Die
philologische Erschlieflung stellt sich hier jedoch nicht als ,,mere reading [...] prior to any

[e)N

Andrews, Peter Alford (1989). Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Reichert.

7 Majer, Hans Georg (1984). Das osmanische ,Registerbuch der Beschwerden® (sikayet defieri) von
1645. Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften; Ursinus, Michael
(2005). Grievance Administration (Sikayet) in an Ottoman Province. London: Routledge.

8  z.B. Barkey, Karen (2008). Empire of Difference. The Otiomans in Comparative Perspective. New
York: Cambridge University Press; Braude, Benjamin (2014 [1982]) ‘Foundation Myths of
the Millet System’. In: Ders. (ed.). Christians & Jews in the Ottoman Empire. New York:
Holmes & Meier, 65-86. Hier: 70.

9  Osterhammel, Jurgen (2001). Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats. Studien zur Bezi-

ehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 223.

.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Utheberrechtlich geschitzter Inhaf 3
Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

Zwischen Verfolgung und Eingliederung 379

theory“1? dar. Vielmehr werden die bearbeiteten osmanischen Handschriften erst durch
den dargestellten methodologischen und theoretischen Apparat als mogliche Quellen
zur Geschichte der Kizilbag-Aleviten im Osmanischen Reich lesbar, sodass theoretische
Komplexitit und philologische Durchdringung hier untrennbar ineinandergreifen.

3. Wichtigste Ergebnisse

Mit diesem methodologischen Riistzeug einer konsequent konstruktivistischen Vorstel-
lung von historischem Alevitentum einerseits und einer quellenkritisch informierten
Perspektive auf die zu untersuchenden Texte andererseits zeitigte die Studie Ergebnisse,
die tradierte Grundannahmen in Bezug auf alevitische Geschichte entweder widerlegen,
oder aber in einem anderen Licht erscheinen lassen.

Als Grundlage eines neuen modus vivendi, der zwischen den Kizilbag-Aleviten und
dem osmanischen Staat nach der Verfolgung der Kizilbag eingegangen wurde, ist in der
bisherigen Forschung von einem ,Riickzug der Kizilbas in entlegene Reichsgebiete®
ausgegangen worden — eine Idee, die in ihrer homogenisierenden Tendenz so nicht
haltbar ist. Denn im Kontext von anatolienweiten massiven Bevolkerungsanstiegen
und -verlusten lassen sich zwischen ca. 1570 und 1640 nur vereinzelt Ansiedlungen von
Gruppen und Individuen feststellen, die auf sich ansiedelnde Kizilbag hindeuten. Auch
ist die Lage dieser Siedlungen - wie auch die Lage heute alevitischer Dérfer — nicht
Uiberall als entlegen zu charakterisieren, denn Cluster heute alevitischer Dorfer liegen
auch nahe von Straflen, die einst die wichtigsten Handelsrouten des Reiches darstellten
(so etwa im nabiye Ezinepazari siiddstlich von Amasya).

Zeitlich parallel zur Verfolgung und zum vermeintlichen ,Riickzug® der Kizilbas-Ale-
viten lassen sich Beobachtungen anschlieflen, in denen diese als steuerzahlende Sub-
jekte des Reiches registriert wurden. Damit galten die Kizilbag-Aleviten als gewdhnliche
re‘aya und gehorten als solche — normativ wie administrativ — zu den schiitzenswerten
Untertanen, zur ,Herde® des Sultans. Manche Individuen wurden dabei von den Be-
horden mit dem Attribut ,,ssi7h ser”, also der persischen Entsprechung von ,Kizilbag“
bezeichnet- und galten dennoch als regulire Steuerzahler. Dieser Befund widerspricht
der in der Literatur gingigen Annahme, der Staat konnte diese Gemeinschaften nur
dulden, indem er ihre Existenz verschwieg. Die ocak genannten sufischen Abstam-
mungsgemeinschaften des historischen Alevilik wiederum, wie das Seyh Ahmed Dede
Ocag1 oder die Hubyar, traten in den untersuchten Quellen regelmifig als Sachwalter
von lekkes auf, die unter anderem die Aufgabe hatten, die Lindereien ihrer Stiftungen
zu verwalten und Reisenden Schutz zu gewihren. In dieser Funktion stellen sich diese
heterogenen Gemeinschaften als wichtiger Stiitzpfeiler der lokalen Verwaltung dar. Thre
verbrieften Rechte innerhalb des osmanischen Stiftungswesens jedoch wurden ihnen
nicht nur von osmanischen Sultanen, sondern auch von seldschukischen Herrschern
verliehen und durch den osmanischen Staat im Sinne des ,alten Brauches® (‘adei-i ka-
dime) Ubernommen, als dieser in den entsprechenden Regionen Fuff fasste. Diese heute

10  Pollock, Sheldon (2009). ‘Future Philology?’ Critical Inquiry 35, 931-961. Hier: 947.

Diyar, 2. Jg., 2/2021, S. 376-381

.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Utheberrechtlich geschitzter Inhaf 3
Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

380 Benjamin Weineck

ocak genannten Abstammungsgemeinschaften wurden in den Quellen dabei regelma-
Rig mit dem Begriff evlad erfasst und damit in den allgemein-administrativen osmani-
schen Wissensbestand um sufische Gemeinschaften eingeordnet.

Fir den weiteren zeitlichen Verlauf {iber 1600 hinweg wurde anhand von Kadiamts-
und Petitionsregistern herausgearbeitet, dass Kizilbag-Aleviten in verschiedenen Foren
des osmanischen Rechtswesens fiir ihre Rechte einstanden. Beispielsweise wandten sich
Gruppen und Individuen an den Kadi oder den imperialen Divan, um Titel und damit
einhergehende Steuerbefreiungen registrieren zu lassen, Konflikte um Landnutzung zu
16sen oder aber unrechtmiflige Besteuerung durch ubergriffige lokale osmanische Au-
torititen anzuzeigen. Solche Befunde stehen ganz im Gegensatz zu der weit verbreite-
ten Annahme, die Kizilbag-Aleviten hitten die osmanischen Autorititen gemieden,
weil sie zum einen {ber eigene, ritualisierte Streitschlichtungsinstanzen verfiigten (wie
etwa das gorgi cemi) und weil der Staat und seine Institutionen, zum anderen, den sun-
nitischen Islam und somit den Erzfeind der Aleviten verkorperte. Vielmehr zeigt sich
in solchen Beispielen, dass sich die historischen ,Aleviten® avant la lettre durchaus ihrer
Handlungsmacht bewusst waren und an den gingigen Verfahren und Strukturen des
osmanischen Rechtswesens Teil hatten. Dies scheint in Konstellationen der Fall gewe-
sen zu sein, in denen Konflikte nicht innerhalb der Gemeinschaften gelost werden
konnten.

Um die Befunde in den Gesamtkontext tiefgreifender politischer wie auch sozio-6ko-
nomischer Transformationen des osmanischen Reiches zwischen dem 16. und dem 18.
Jahrhundert zu stellen, wurde daraufhin erarbeitet, wie sich parallel zu den beschriebenen
Beobachtungen ein semantischer Wandel von Terminologie vollzog. So lief§ sich an den
Registern feststellen, dass der Begriff ,Kizilbas* im Untersuchungszeitraum fast ausschlief3-
lich fiir iranische Schiiten auerhalb des Reiches genutzt wurde. Nur sehr vereinzelt und
regional begrenzt finden sich noch Denunziationen von vermeintlichen Kizilbas in os-
manischen Dorfkontexten. Gleichzeitig zeigte sich auch, dass umherziehende Banden
marodierender Bauern und Séldner eine Gefahr fiir die ruralen Okonomien darstellten,
deren Bekimpfung in den Registern einen breiten Raum einnimmt und damit die reichs-
weite Gefahr der Kizilbag abloste. Vor diesem Hintergrund scheint sich ein neuer modus
vivendi zwischen dem osmanischen Staat und den Kizilbag-Aleviten auch eingestellt zu
haben, da die levend und segban genannten Banditen die Kapazititen der Hohen Pforte
an sich gebunden haben.

Die Akkommodation der Kizilbag-Aleviten war demnach solange moglich, wie diese
die Legitimation des Staates und das Funktionieren seiner Administration nicht untermi-
nierten. Unter ,Akkommodation" ist dabei kein klar definiertes Regime spezifischer Rege-
lungen umrissen, die sich allein auf die Kizilbag-Aleviten angewandt hitten. Vielmehr
handelte es sich dabei um ein Prinzip des Verhiltnisses, das selber keinen Namen hat.
Denn die Kizilbag-Aleviten werden in den untersuchten Quellen zumeist nicht als ,reli-
gios andere’ identifiziert, sondern gehen vielmehr in der iibrigen sunnitischen Bevolke-
rung auf. Eines der Charakteristika der Akkommodation bestand demnach darin, die so
eingebundenen Subjekte in bestehende Strukturen und Verfahren aufzunehmen - als
Dorfbewohner, Steuerzahler, seyyids oder Sufi-Gruppen - ohne sie dabei als religios dif-
ferent zu benennen. Die Arbeit hat so erstmals aufgezeigt, dass es den Kizilbag-Aleviten

.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Utheberrechtlich geschitzter Inhaf 3
Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

Zwischen Verfolgung und Eingliederung 381

nicht in geschlossenem Riickzug, sondern vielmehr in Interaktion mit dem osmanischen
Staat tiber die Zeit mdglich war, sich mit diesem zu arrangieren, was schlieflich ihr Uber-
leben bis heute sichergestellt hat.

Diyar, 2. Jg., 2/2021, S. 376-381

.73.216.60, am 25.01.2026, 11:45:22. © Utheberrechtlich geschitzter Inhaf 3
Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-376

