
https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Andreas Heyer 

Der gereimte Genosse

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Andreas Heyer

Der gereimte 
Genosse
Goethe in der SBZ/DDR

Tectum

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Andreas Heyer
Der gereimte Genosse. 
Goe the in der SBZ/DDR.  
© Tectum – ein Verlag der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
ISBN 978-3-8288-6695-9

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter der ISBN 978-3-8288-3992-2 im 
Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: Goethe-Schiller-Denkmal auf dem Theaterplatz in Weimar, 
2015; Fotografie von Wikimedia-User »Ad Meskens«; https://upload.wikimedia. org/
wikipedia/commons/1/11/Weimar_Goethe-Schiller-Denkmal_02.JPG (CC-BY-SA 
4.0)

Ergänzende Bildnachweise: 28 | Bundesarchiv Bild 183-68776-0001, Weimar; 50 | Bun-
desarchiv; 51 | Bundesarchiv Bild 183-30557-0008, Foto von Horst Sturm, 14. Mai 1955; 
52 | Bundesarchiv Bild 183-30557-0004; 55 | Bundesarchiv Bild 183-H25661; 68 | Bun-
desarchiv, Bild 183-81659-0008; 69 | Bundesarchiv, Bild 183-M0213-0307; 74 | Sächsi-
sche Landesbibliothek; 76 | Bundesarchiv Bild 183-30536-0001, Fotografie von Helmut 
Schaar, 13. Mai 1955; 83 | Bundesarchiv, Bild 183-59131-007, Foto von Hans-Günter 
Quaschinsky, 14. Oktober 1958; 101 | Bundesarchiv Bild 183-27348-0008, Foto von 
Hans-Günter Quaschinsky, 8. November 1954; 143 | Bundesarchiv, Bild 
183-15304-0097; 151 | Bundesarchiv Bild 183-C0826-0014-001, Foto von Joachim 
Spremberg, 26. August 1964; 158 | Bundesarchiv, Bild: 183-27389-0001, Foto von 
Krueger, 10. Novem-ber 1954; 260 li. | Antiquariat Dr. Haack Leipzig; 310 | 
Bundesarchiv, Bild 183-19204-2132; 320 | Bundesarchiv , Bild 183-33285-0009, Foto 
Heilig, 6. Oktober 1955; 321 | Bun-desarchiv Bild 183-35545-0009, Foto von Krueger, 
13. Januar 1956; 344 | Bundesarchiv Bild 183-15304-0097, Foto von Horst Sturm, 3. 
Juli 1952; 409 | Bundesarchiv

Alle Rechte vorbehalten
Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


5

Vorwort
Vor einigen Jahren hatte ich einen großartigen Plan. Es ging darum, 
die Philosophie, die Wissenschaften der DDR dadurch verständlich zu 
machen, dass ihre Ursprünge wahrgenommen werden und in den Mit-
telpunkt der Interpretation rücken. Klar war, dass die Debatten um das 
anzutretende Erbe der Schlüssel sein müssten. Die SBZ und spätere DDR 
schwebten nicht im luftleeren Raum, entstanden dort schon gar nicht. Sie 
wollten das auch nicht, sondern suchten bewusst Anschluss an »ihre« Tra-
dition, die zuvor freilich erst einmal genau bestimmt und exakt vermessen 
werden musste. 

Entwickelt hatte sich diese Idee im Zuge der Herausgabe der Nachge-
lassenen Schriften von Wolfgang Harich. Denn eben darum drehten sich 
wichtige Teile seines Schaffens – um die so banal klingende Frage, welche 
Theoretiker, Politiker, Schriftsteller, Künstler usw. durch ihr Wirken und 
mit ihrem Wirken im Sozialismus einen Platz finden sollten. Ich verfasste 
verschiedene kleinere Arbeiten, beispielsweise zur Rezeption Jean-Jacques 
Rousseaus in der DDR, zur Wahrnehmung Friedrich Jodls, zur Logik-
debatte der jungen DDR-Philosophie, zum Streit um Hegel, über Kant. 

Doch so bedeutsam all dies ist, man muss, das stand und steht mir 
deutlich vor Augen, über eine wichtige Rampe hinüber, um zum Erbe-Ver-
ständnis der DDR vorzudringen. Und diese Rampe, auf die euphorisch 
mit viel Schwung zuzurollen ist, um sie in ihrer Gänze zu bewältigen, von 
ihr abspringen zu können, hat einen Namen: Johann Wolfgang Goethe. 

Die DDR, die sich immer als Zukunft, als schon verwirklichte Zu-
kunft verstand, bestimmte ihr Fundament teilweise über die Vergangen-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


6

heit. Jubiläen waren in diesem Sinne Veranstaltungen, in denen um die 
eigene Identität gerungen wurde. Der Begriff des Erbes wird oft fallen – 
denn genau darum ging es: In welcher Tradition will man stehen? Wer 
hat Sozialismus und Humanismus vorbereitet? An welche Knotenpunkte 
der Geschichte knüpft die Entwicklung des Sozialismus an? Dem Goe
thejahr 1949 kam dabei besondere Bedeutung zu. Es ist der Anlass des 
vorliegenden Buches. 

Um Goethe also dreht es sich? Ja, auch, aber nicht ausschließlich. 
Denn es geht ja nicht um diesen selbst, sondern darum, was über ihn 
gesagt wurde, wie er verstanden und missverstanden Einzug in die DDR 
fand. Wenn man sich die in diesem Buch reflektierten Positionen der In-
tellektuellen anschaut, die die ersten Jahre der DDR prägten, dann fällt 
zudem sofort auf, dass in den entsprechenden Interpretationen nicht 
Goethe und Schiller nebeneinanderstehen, sondern Goethe und Hegel. 

Manchmal verschlägt es einem fast den Atem – bei der Lektüre der 
Schriften, die nicht mit der DDR untergegangen sind (da sie anderes 
markieren). Um Goethe soll der Aufsatz, die Rede, das Buch gehen, und 
ab der dritten Zeile wird über Hegel geredet. Geschuldet war dies nicht 
nur den gängigen marxistischen Interpretationen der Zeitenwende vom 
Ende des 18. bis hinein in die Mitte des 19. Jahrhunderts, es war vor al-
lem motiviert durch die in den ersten Jahren der DDR auf Hochtou-
ren laufende Hegel-Debatte. Wo es ging, versuchten die Intellektuellen 
der DDR zu ihrem Hegel Stellung zu nehmen, ihn aus der Verteufelung 
zu befreien, in ihm mehr zu sehen als den verschrobenen reaktionären 
»Erfinder« der Dialektik. »Ich lasse auf Hegel nicht scheißen!« Das rief 
wütend Wolfgang Harich, als er sich vor den Dogmatikern der Partei 
dafür rechtfertigen musste, dass er Hegel in seinen Vorlesungen nicht 
ausschließlich verdammte. Denn der, von dem man meinte, dass er da 
geschissen habe – nun, jene Person war bis 1956 der größte Philosoph aller 
Zeiten, bekannt unter dem Namen Stalin.

Wenn also auf den folgenden Seiten von Goethe die Rede ist, dann 
wird dabei immer wieder der Name Hegel fallen. Lukács, Bloch, Harich, 
Mayer und viele andere verbanden beider Theorien. Der gereimte und 
der ungereimte Knecht, so ja die bösartige – aber eben deshalb auch zu-
treffende – Sentenz aus dem 19. Jahrhundert, gehörten für die Intellektu-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


7

ellen der DDR zusammen. Aber nicht als Knechte des preußischen bzw. 
absolutistischen Staates, sondern, jeder auf seine Weise, als Sprecher des 
erwachenden Bürgertums. In diesem Sinne ist dem vorliegenden Band 
ein zweiter zur Seite zu stellen, der sich mit der Hegel-Debatte in der 
DDR-Philosophie beschäftigen wird.

Von Goethe als Rampe haben wir gesprochen und wenn man diese 
bewältigt hat, dann steht man vor Hegels Philosophie. So war mein Plan, 
kurz die Goethe-Rezeption der DDR darzustellen, mich dann mit He-
gel zu beschäftigen. Die Manuskripte und Notizen zur Hegel-Debatte 
waren angefertigt, es fehlte nur noch die prägnante und knappe Goethe-
Einleitung. Nichts leichter als das. So zwanzig oder dreißig Seiten kann 
man ja schon schreiben, sagte ich mir beruhigend. Doch es wurde immer 
mehr. Schließlich entstand das vorliegende Buch – Idee und Text hatten 
sich, ohne nachzufragen, verselbständigt, die Konzeption war vollständig 
verändert.

Was geblieben war vom Ursprünglichen, das war die mich primär inte-
ressierende Fokussierung auf die drei großen marxistischen Denker deut-
scher Sprache des 20. Jahrhunderts: Georg Lukács, Ernst Bloch, Wolfgang 
Harich. Ihr Werk steht heute vor uns, muss uns endlich wieder lebendig 
werden. Doch die drei haben so einiges getan, um sich der einfachen Lek-
türe zu entziehen. Zu allererst haben sie tatsächlich philosophiert – und 
dies macht die Sache zumeist etwas schwieriger. 

Diese drei prägten das moderne marxistische Goethe-Verständnis 
und, zeitlich parallel, die Diskussion um Hegel, ja, sie waren die zent-
ralen Personen der Debatte. Mayer muss bei der Vermessung der Goe
the-Rezeption der DDR Berücksichtigung finden, quantitativ steuerte er 
sicherlich die meisten Texten bei, an der Ausgestaltung des Jubiläums von 
1949 war er maßgeblich beteiligt, nach seinem Weggang aus der DDR 
blieb er als Germanist dem Thema treu. Alle vier wirkten in der SBZ/
DDR bis zum großen Umbruch von 1956, danach verliefen ihre Schick-
sale in unterschiedlichen Richtungen: Harich wurde ins Zuchthaus ge-
steckt, Lukács nach Budapest verdammt (mit dem Umweg über Rumäni-
en), Bloch und Mayer verließen in den frühen sechziger Jahren die DDR. 

Es wird kaum möglich sein, diese Eingrenzung aufrecht zu erhalten. 
Aber gewonnen ist auf diese Weise ein Fundament, ein fester Standpunkt, 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


8

von dem aus es möglich ist, zurück und nach vorn zu schauen, weitere 
Theoretiker in die Diskussion einzubeziehen, die Rezeption Goethes in 
der allgemeinen Entwicklung zu verankern. Erwähnt sei an dieser Stelle 
nur, dass beispielsweise die Positionen von Johannes R. Becher und Paul 
Rilla betrachtet werden müssen, um ein tatsächlich rundes Goethe-Bild 
zu erhalten. Auch die Wirkung Thomas Manns ist gebührend zu berück-
sichtigen – sein Besuch in Weimar war ein Politikum ohne Vergleichbares 
in den damaligen Tagen. Geschildert wird ein Prozess, der sich permanent 
weiterentwickelte und immer neue Facetten generierte und integrierte. 
Abgeschlossen wird der vorliegende Band daher mit einer Darstellung des 
Wirkens Harichs in den achtziger Jahren, in der Zeit des Zusammen-
bruchs der DDR. (Lukács und Bloch waren ja 1971 bzw. 1977 verstorben.)

Das Buch zerfällt in drei Teile. Zuerst geht es um die Rekonstruktion 
des Goethe-Jubiläums von 1949. Im Schatten dieses Ereignisses präsentier-
ten unsere Protagonisten ihre (teilweise bereits Jahre vorher gebildeten) 
Konzeptionen. Unter der Überschrift Zwischenstücke wird dann nicht nur 
der epochale historische Umbruch von 1956 beleuchtet, sondern auch die 
Erbe-Aneignung der DDR für Schiller und Heine anhand exemplarischer 
Beispiele dargestellt. In den Biographien von Lukács und Harich hinter-
ließ 1956 nicht nur mentale, sondern auch körperliche Spuren. Nach den 
fünfziger Jahren (Harich erst nach seiner Haftentlassung) kehrten unsere 
Protagonisten dann aus unterschiedlichen Perspektiven und über Europa 
verstreut zu Goethe zurück. Die marxistische Arbeit am Humanismus, an 
der deutschen Klassik, an der klassischen deutschen Philosophie des Ide-
alismus war noch längst nicht abgeschlossen oder gar zur ausschließlich 
historisch betrachtenden Herausforderung geworden. Damit beschäftigt 
sich der dritte Teil. 

Eine letzte Anmerkung: Die derzeitige Literatur zur DDR ist teilweise 
entsetzlich. Entweder wird ein Staat geschildert, der einem faschistischen 
Zuchthaus gleicht. (Wobei da natürlich sofort zu fragen wäre, was die-
jenigen, die heute diese These vertreten, vor 1989 getan haben, um den 
Opfern der roten Diktatur zu helfen.) Oder aber die Täter von gestern, 
solche gab es reichlich, die Zurückgebliebenen der Wendezeit, verteidigen 
ihre DDR, das sozialistische Paradies. (Wobei da natürlich sofort zu fra-
gen wäre, warum das Volk den Staat beseitigte.) Die vorhandene Literatur 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


9

über die DDR lässt sich einem der beiden Pole zumeist zuordnen, eine 
dazwischen liegende Ausgewogenheit gibt es kaum. Auch darum geht es, 
diese Lücke endlich weiter zu füllen.

Erich Kästner, das ist nun wirklich die allerletzte Anmerkung des Vor-
wortes, schrieb 1949 den kleinen Text Goethe-Derby vor dem Startschuss. 
Dort war zu lesen: »Das Rennen des Jahres hat begonnen: Das Goethe-
Derby über die klassische 200-Jahr-Strecke! Ein Riesenfeld! Was da nicht 
alles mitläuft! (…) Es dürfte ziemlich schrecklich werden. Von der fal-
schen Feierlichkeit bis zur echten Geschmacklosigkeit wird alles am Lager 
sein. (…) Die Schuld trifft das Vorhaben. Goethe, wie er es verdiente, zu 
feiern, mögen ein einziger Tag oder auch ein ganzes Leben zu kurz sein. 
Ein Jahr aber ist zu viel.«

Andreas Heyer				    Braunschweig im März 2017

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


11

Inhalt
Vorwort	 5

Teil 1: Das Erbe

1. 	 Das große Erbe	 15

2. 	 Die Faust-Studien von Georg Lukács	 29

3. 	 Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann	 49

4. 	 Im Jubelrausch – Johannes R. Becher	 69

5. 	 Goethe an neuen Ufern	 85

6. 	 Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch	 101

7. 	 Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich	 125

8. 	 Goethe und der Marxismus – Georg Lukács	 143

9. 	 Ein Vortrag in Berlin	 167

10. 	Der Jubiläumsredner – Hans Mayer	 179

Teil 2: Umbrüche

11. 	Zwischenstück I: Schiller, 1955	 199

12. 	Zwischenstück II: Heinrich Heine	 237

13. 	Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956	 261

14. 	Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich	 295

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


12

Teil 3: Nachklänge

15. 	Goethe in Tübingen – Ernst Bloch	 319

16. 	Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács	 337

17. 	Goethe an der Leine – Hans Mayer	 363

18. 	Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe	 395

19. 	Wertungen des Ursprungs	 417

20. 	Nahe Vergangenheit	 429

Literatur	 443

Personenregister	 475

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Teil 1: Das Erbe

Gemälde von Joseph Karl Stieler, 1828

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


15

1. Das grosse Erbe
»Der Große Oktober hat Mephistopheles samt

 seinen magischen Kräften von der  
Bühne der Geschichte verjagt.« 

(Lukács: Unser Goethe.)

Zwischen 1945 und 1956/1961 entstand die Philosophie in der SBZ/DDR 
in einem doppelten Bezugsrahmen. Einerseits ging es um die Kritik des 
Bisherigen, des Bürgerlichen, das dem marxistischen Verständnis nach 
zum Faschismus geführt hatte und in den westlichen Besatzungszonen 
gerade reaktiviert wurde, also um die Kritik der nichtmarxistischen Philo-
sophie – vom Neukantianismus bis zum Existenzialismus. Der Bruch mit 
der Vergangenheit sollte und musste (das Selbstverständnis war präzise 
und scharf ) auf allen Ebenen vollzogen werden. Im gesellschaftlichen Be-
reich ebenso wie im ökonomischen, im politischen und im kulturellen. 
Doch so radikal der Schnitt quer durch die Geschichte war, so überaus 
klar und deutlich die Eliten der SBZ/DDR sich gegen den Faschismus 
und dessen Wurzeln positionierten, ebenfalls klar und deutlich war auch 
das Bekenntnis zu den fortschrittlichen, humanistischen, progressiven Po-
tenzialen und Theorien der Vergangenheit. Das ist das Andererseits.

Den Weg in die sozialistische Zukunft wollten die Politiker, Philoso-
phen und Intellektuellen der SBZ/DDR nicht alleine antreten. Es gab ein 
großes Erbe in der Vergangenheit, längst verstorbene Streiter für Mensch-
lichkeit, denen sich die »Erbauer der Sozialismus« verpflichtet fühlten: 
Von Thomas Müntzer bis Heinrich Heine, von Lessing bis Rosa Luxem

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


16

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

burg, von Fontane bis Thomas Mann, von Goethe bis Hegel. Die so ge-
nannten Klassiker – Marx, Engels und Lenin (anfänglich auch Stalin) – 
hatten dabei die Art und Weise des Umgangs mit dem Geschichtlichen 
vorgegeben. Die Werke und Taten der Vergangenheit sollten überprüft 
und analysiert, die entsprechenden reaktionären Bestandteile kritisiert, 
die vorwärtsweisenden Elemente aufbewahrt und weiterentwickelt wer-
den. Marx, Engels, Lenin, Mehring und so manch anderer sollte als Dis-
kussionspartner an den Tisch gebeten werden – als Partner wohlgemerkt, 
nicht als dogmatische Autorität. Genau hier liegt die Wurzel des oppo-
sitionellen Denkens in der DDR, Opposition gegen Dogmatismus und 
Schematismus der Partei. 

Es ist nicht Aufgabe der folgenden Zeilen und Seiten diesen doppelten 
Prozess in all seinen Facetten nachzuzeichnen – ein Scheitern wäre vor-
programmiert. Von daher bleibt vieles unerwähnt, zuvorderst die ganze 
kritische Auseinandersetzung der Intellektuellen der SBZ/DDR mit der 
bürgerlichen Philosophie und Kultur. (Norbert Kapferer hat in den Wen-
dezeiten, ein chronologischer Zufall, eine noch heute lesenswerte Studie 
zu diesem Problemkontext vorgelegt, die uns, mit Blick auf das gewählte 
Thema, weiterer Ausführungen enthebt.)1 Hier geht es um den Erbantritt 
der SBZ/DDR in einem ganz konkreten historischen Fall: Johann Wolf-
gang Goethe. 

Die Auswahl des Beispiels (hat es exemplarischen Charakter, kann es 
ob seiner Spezifik verallgemeinert werden?) bedingt sich dadurch, dass 
1949 der 200. Geburtstag von Goethe in ganz Deutschland begangen und 
zelebriert wurde, in der SBZ/DDR aber deutlich intensiver, positiv-be-
jahender, zukunftsorientierter als in den westlichen Besatzungszonen. 

1	 Kapferer: Das Feindbild der mar xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR . 
Siehe zudem die verschiedenen von Hans-Christoph Rauh edierten Bände (mit 
manchen ausgezeichneten und manchen schlechten Beiträgen, wie das bei He
rausgeberschaften nun Mal der Fall ist). Gerhardt/Rauh: Anfänge der DDR-Phi-
losophie. Rauh/Ruben: Denkversuche. DDR-Philosophie in den 60er Jahren. Rauh/
Gerlach: Ausgänge. Zur DDR-Philosophie in den 70er und 80er Jahren. Gewarnt sei 
ausdrücklich vor der Erinnerungsliteratur, von Hager bis Schirmer oder Kosing, 
die nur den Zweck der Selbstinszenierung hat und in denen Verfälschungen, Ge-
schichtslügen dann mit Erinnerungslücken oder vermeintlicher Zeitzeugenschaft 
begründet werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


17

1. Das große Erbe

Ein Jahr zuvor hatte man in der SBZ noch das hundertjährige Jubiläum 
der gescheiterten bürgerlichen Revolution in den Mittelpunkt gerückt, 
ebenso den 100. Geburtstag des Kommunistischen Manifests. Mit Blick auf 
Goethe ging es nun darum, den Sozialismus anschlussfähig zu machen an 
die großen humanistischen und progressiven Traditionen Deutschlands 
im Zeitalter der Französischen Revolution. (Die Genossen Robespierre, 
Saint-Just und Babeuf grüßten die neue Menschheit aus der Ferne. Rei-
ne Phantasie? Erinnert sei nur an die durchaus Ernst gemeinten Pläne 
der Utopisten aus dem Umkreis der Revolution, alle Kommunisten der 
Vergangenheit wiederzubeleben, um sie am neuen System teilhaben zu 
lassen, an die Überlegungen zur Auflösung der Materie, der Bluttrans-
fusion, des ewigen kommunistischen Lebens, der Besiedlung des Mars 
usw.2 Gemeint ist: Was heute als Phantasie und Fiktion klingt, war auch 
Teil und Ausdruck von Euphorie und Hoffnung. Die Zukunft erschien 
als so gewaltig und groß, Marx und Engels hatten die Rolle von Noah 
übernommen und beluden die kommunistische Arche.)

Die Geschichte der DDR ließe sich auch schreiben anhand jenes roten 
Fadens, der, gleich einer Perlenschnur, Jahr für Jahr die Selbstvergewisse-
rung durch den Rückblick in die Vergangenheit ermöglichen sollte. Die 
Diskussion um das anzutretende Erbe wurde genau so alt wie der Staat 
selbst: Wer gehört dazu, wer nicht? Das Ganze nahm im Laufe der Jahre 
absurde Züge an, man braucht heute mehr als nur eine Schubkarre, um 
die ganze Regale füllende Kritik der bürgerlichen Ideologie, die die DDR 
produzierte, wegzufahren. Darunter, dahinter gibt es auch echten wissen-
schaftlichen Fortschritt, es überwog freilich die Produktion von – nennen 
wir es beim Namen – Unfug. Als Beispiel sei erwähnt die völlig absurde 
Materialismusforschung, also der Versuch, eine eigene deutsche Tradition 

2	 Vor einigen Jahren erschien ein Band mit den beeindruckendsten Utopien aus 
dem Umfeld der Russischen Revolution. Die einzelnen Texte transportieren sehr 
gut das heute mehr als nur fantastisch anmutende Hoffnungspotential, das mit 
einer Veränderung der gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und kulturellen Ord-
nung verbunden war. Siehe: Groys/Hagemeister: Die Neue Menschheit. Biopo-
litische Utopien in Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Siehe dazu: Heyer: 
Das utopische Denken im Umfeld und in der Nachfolge der Russischen Revolution, 
S. 197-218.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


18

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

materialistischen Denkens vor Marx, Engels und Feuerbach zu begrün-
den, die dazu führte, dass an sich unbedeutende Personen der Ideenge-
schichte über Gebühr aufgebauscht oder Theoretiker einfach zu Mate-
rialisten uminterpretiert wurden (so geschehen dem daran unschuldigen 
Georg Forster). Die eigene deutsche materialistische Philosophie musste 
gefunden werden, da ja nach Friedrich Engels der Materialismus immer 
mit dem Idealismus kämpfe – und Idealismus gab es in Deutschland zur 
Genüge. So gesehen, das war den Dogmatikern der SED klar, müsse es 
also auch Materialismus in Hülle und Fülle geben. Ein Engel(s) kann 
nicht irren. Es waren übrigens, dies sei zur Ehrenrettung des philosophi-
schen Marxismus angemerkt, echte Marxisten, die dieses Unterfangen 
frühzeitig kritisierten, allen voran Wolfgang Harich.3 

Die Bundesrepublik steht der DDR freilich in nichts nach. Denn wo 
die DDR vermeinte, mittels staatlicher Vorgaben und staatssicherheitli-
cher Kontrollen Philosophie »machen zu können«, begründete der Bun-
destag nach 1990 eine Kommission, um die Vergangenheit »von denen da 
drüben« von offiziell bestellten Eppelmann-Pfarrern aus Nazi-Elternhaus 
(der Vater war Wächter u. a. in Buchenwald) aufarbeiten zu lassen. Und 
diese Kommission war sich schnell einig: Die Berufung der DDR auf 
Goethe, Schiller, Lessing, auf die großen humanistischen Schöpfungen 
der Vergangenheit sei nichts als Instrumentalisierung gewesen. Differen-
zierung sucht man vergebens, wo die – sogar noch geweihte und gesalb-
te – Ideologie bei Kaffee und Keksen zur Konferenz einlädt.

Wenn wir uns die DDR anschauen in jenem Jahr, 1989, als sie sang- 
und klanglos unterging, dann sehen wir ein System, das den Kontakt zu 
seinen Bürgern völlig verloren hatte, das durch und durch marode und 
kaputt war, die Flüsse und Wälder von der Chemieindustrie vergiftet, die 
Kritiker abgeschoben oder im Gefängnis, die Verzweifelten an der Mauer 
erschossen. Ein Staat, der dem Volk misstraute und es bespitzelte, sich 
in lächerlich wirkenden Großveranstaltungen selbst inszenierte, vorgau-
kelnd, dass es etwas zu feiern gäbe, wo doch der Einzelne nur schnell nach 

3	 Interessante Einblicke und Hinweise bietet: Warnke: Der junge Harich und die 
Philosophiegeschichte. Warnke: Bemerkungen zu Wolfgang Harichs Philosophievorle-
sungen in den frühen fünfziger Jahren, S. 159-166.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


19

1. Das große Erbe

Hause wollte. Nicht die Philosophen herrschten, sondern die anderen, 
Ulbricht, Honecker, Krenz, Modrow, Apparate ersetzten den Menschen. 
Das Licht der Reklametafeln lockte dann nach 1989 die Tierärzte und 
Pfarrer aus dem antikommunistischen Dunkel hervor: Neue Foren ent-
standen, gar ein Bündnis 90.

Doch dies ist nur die eine Seite der Medaille, Geschichte darf nicht 
ausschließlich und allein von hinten beurteilt werden. Das römische 
Reich ist mehr als seine brennende Hauptstadt, die Europäische Union 
mehr als der Brexit. Und auch die SBZ/DDR war kein leeres Versprechen 
auf eine bessere Zukunft, sondern ein gewolltes und bewusst vorange-
triebenes Projekt von Millionen Menschen. Handlung und Tat all jener, 
die wirklich den Faschismus überwinden und den Krieg für immer von 
deutschem Boden fernhalten wollten. Das ist die große und entscheiden-
de Differenz zum Westen, hier begründet sich die Antinomie, nicht in 
Freiheit oder Sozialismus. 

Mit Blick auf Philosophie und Kultur lässt sich ein analoger Prozess 
erkennen. Am Ende der DDR gab es nur eine völlig gleichgeschaltete Ka-
derphilosophie ohne eigenes Denken, ohne Fantasie, ohne Niveau, ohne 
Intellekt. Doch die ersten Jahre waren auch hier Aufbruch und Diskussi-
on. Die Partei hatte eine Stimme in den Debatten, sicherlich damals schon 
die dem Selbstanspruch nach wichtigste, war aber dennoch der Kritik, der 
Überprüfung und der Veränderung ausgesetzt. Das zeigt ja nicht zuletzt 
die im Folgenden zu entwickelnde Nachzeichnung der Debatte um Goe
the, an der sich unterschiedliche Stimmen und Meinungen beteiligten, 
bei der selbst parteiliche Autorität vor Kritik nicht schützte.4 Um bei Goe
the zu bleiben, sei nur die Konstellation erwähnt, dass Stephan Hermlin 
und Hans Mayer Johannes R. Becher kritisierten, dieser zusammen mit 
Harich und Paul Rilla Mayer, Hermlin im Auftrag der Partei in den acht-
ziger Jahren dann Harich, der, trotz aller gegenseitiger Antipathie, wie 

4	 Das zeigt überaus deutlich die Logik-Debatte der jungen DDR-Philosophie, wo 
sich die Vertreter der klassischen Logik (ausgerechnet auf der Basis von Stalins 
Sprachwissenschaftsartikeln) gegen die Parteifunktionäre (u. a. Ernst Hoffmann) 
durchsetzten. Ihrerseits teilweise von der Partei unterstützt. Siehe: Heyer: Die 
Logik-Debatte in der Frühphase der DDR-Philosophie, S. 577-592.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


20

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Mayer eng mit Bloch befreundet war usw. (Noch einmal: Es ist nicht so 
einfach, wie die heute gängigen Bilder uns dies vermitteln wollen.)

Das vorausgesetzt ist Norbert Kapferer zuzustimmen, der über die 
Jahre zwischen 1945 und 1960 schrieb: »In den hier untersuchten Zeit-
abschnitt fällt nicht nur die Gleichschaltung der Philosophie, sondern 
in den Jahren 1945 bis 1956 erlebte die marxistische und marxistisch-leni-
nistische Philosophie in der SBZ/DDR ihre interessanteste Phase, mehr 
noch, innerhalb dieser zehn Jahre erschienen die wohl bedeutendsten 
Werke marxistischer Theoriebildung der Nachkriegszeit, und schließlich 
wurde in diesem Zeitraum das Fundament des marxistisch-leninistischen 
Feindbildes gelegt, von dem die gegenwärtige parteigebundene Philoso-
phie im real existierenden Sozialismus immer noch zehrt bzw. von dem sie 
sich nur mit äußersten Schwierigkeiten abzunabeln versucht. Ohne eine 
ausführliche Darlegung dieser Entwicklungsphase könnten die späteren 
und gegenwärtigen Tendenzen in der DDR-Philosophie nicht verstanden 
oder eingeordnet werden.«5

In der Tat sind die ersten Jahre des kulturellen, gesellschaftlichen und 
philosophischen Neuaufbaus eine Epoche des Tastens, des Suchens, der 
Orientierung – kurzum: Eine leider viel zu kurze und früh von der Partei 
abgewürgte Phase der Diskussionen von Marxisten mit Marxisten, mit 
Antifaschisten, mit, wie es immer wieder hieß, allen progressiven Kräften 
der damaligen Zeit. Dabei trat ein akutes Problem zu Tage, das sich aus 
der Geschichte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erklären lässt. Es 
herrschte schlichtweg ein eklatanter Mangel an »eigenen« marxistischen 
Philosophen. Die SED begann schon in der SBZ in Schnellstudiengän-
gen eine erste neue Generation marxistischer Wissenschaftler auszubil-
den. Als Dozenten fungierten dabei unter anderem Anton Ackermann, 
Hermann Duncker, Klaus Zweiling, Fred Oelßner, Rudolf Lindau und 
Wolfgang Leonhard. Die Schüler des ersten Lehrgangs waren zum Bei-
spiel: Kurt Hager, Wolfgang Harich, Klaus Schrickel, Georg Klaus, Georg 
Mende oder Ernst Hoffmann.6 Die Genannten prägten, daran kann kein 

5	 Kapferer: Das Feindbild der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR, S. 4
6	 Aufzählung nach: Eckholdt: Begegnungen mit Harich, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


21

1. Das große Erbe

Zweifel bestehen, die Herausbildung und Etablierung der Philosophie in 
der SBZ/DDR.

Bereits die Aufzählung der Namen liest sich wie ein »Who‘s-Who« der 
Philosophie der DDR. Doch die Biographien der Genannten konnten 
unterschiedlicher nicht verlaufen. Opfer und Täter späterer Tage saßen 
gemeinsam auf der universitären Schulbank. Ende der vierziger sowie An-
fang der fünfziger Jahre kam es derart in der SBZ/DDR zu verschiede-
nen Diskussionen, die sich jeweils um ein spezifisches thematisches Feld 
drehten. Hinzu trat dann später noch die so genannte Praxisdebatte (zum 
Verhältnis von Theorie und Praxis), die dann in den sechziger Jahren ih-
ren Höhepunkt mit dem Text von Helmut Seidel und der darum geführ-
ten Diskussion hatte.7 Stichpunktartig sind folgende Diskussionsfelder zu 
nennen:

(1)	 Erbe-Aneignung
(2)	 Logik-Debatte
(3)	 Hegel-Diskussion
(4)	 Naturphilosophie und moderne Physik
(5)	 Theorie-Praxis-Diskussion

Im Spannungsfeld dieser Kontroversen bildete die frühe DDR-Philoso-
phie ihr Profil aus. Hinzu trat die Beschäftigung mit anderen Themen, 
über die eine erste Orientierung innerhalb des marxistischen Lagers her-
gestellt wurde (beispielsweise die Feindbildbestimmung). Die DDR-Phi-
losophie entstand also nicht aus sich selbst heraus. Und auch nicht über 
die eigenständige Aneignung der »Klassiker« des Marxismus-Leninismus. 
Diese spielten eine zentrale Rolle, aber ihre Rezeption erfolgte mit jeweils 
spezifischem Blick auf die geführten Debatten.8 

Das lässt sich auch an der offiziellen Schilderung dieser Epoche ab-
lesen, die die SED in Form einer allgemeinen marxistischen Philoso-

7	 Seidel: Vom praktischen und theoretischen Verhältnis der Menschen zur Wirklichkeit, 
S. 908-922. Seidels Thesen wurden in verschiedenen Studien aufgearbeitet.

8	 Siehe hierzu die von Hans-Christoph Rauh gegebene Aufzählung der ideologi-
schen Grundlagenartikel in der sowjetischen Zeitschrift Neue Welt. Rauh: Zwi-
schen Entnazifizierung und Stalinisierung, S. 69-118.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


22

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

phiegeschichte in Auftrag gab und die 1979 erschien.9 Darin erfolgte die 
Darstellung der Erbe-Diskussion separat, d. h. von den anderen Debatten 
losgelöst. Die Hegel-Diskussion wurde vor allem unter dem Stichwort 
des Verhältnisses von Idealismus und Materialismus geführt.10 Die Lo-
gik-Debatte wurde mit der später stattfindenden Praxis-Diskussion zu-
sammen abgehandelt – im Rahmen der Analyse der Generierung einer 
marxistisch-leninistischen Erkenntnistheorie (was übrigens hochgradig 
unwissenschaftlicher Unfug ist). Dadurch entstand dann, allerdings eher 
konstruierend denn verstehend, ein Zusammenhang mit der deutschen 
idealistischen Philosophie bzw. der vormarxistischen Philosophie.11 

Neben der Logik-Debatte war sicherlich der Streit um Hegel im Spe-
ziellen sowie die klassische deutsche Philosophie des Idealismus im Allge-
meinen von zentraler Bedeutung bei der Herausbildung der Philosophie 
in der DDR. Grundsätzlich wird deutlich, dass in den ersten Jahren der 
DDR in einigen wissenschaftlichen Bereichen halbwegs ergebnisoffene 
Diskussionen geführt werden konnten. Auch wenn am Ende dieses Pro-
zesses eine Verhaftungs- und Repressionswelle stand, die kahlschlagartigen 

9	 Akademie für Gesellschaftswissenschaften beim ZK der SED: Zur Geschichte der 
marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR.

10	 Siehe: Richter: Die Entwicklung des dialektischen und historischen M aterialismus 
etc., S. 212-275.

11	 Dieter Wittich schrieb in der von der SED herausgegebenen Geschichte der mar-
xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR: »Die inhaltliche Bereicherung und 
Weiterführung der erkenntnistheoretischen Grundlagen des dialektischen und 
historischen Materialismus erfolgte zunächst dadurch, dass neu erreichte einzel-
wissenschaftliche Ergebnisse erkenntnistheoretisch analysiert wurden. Schließ-
lich ging es auch darum, das Instrument ‚marxistisch-leninistischer Erkennt-
nistheorie‘ selbst fortzubilden.« Für diesen Prozess seien die Debatten um die 
Logik und um das Verhältnis von Theorie und Praxis von zentraler Bedeutung 
gewesen: »In der ersten der beiden erwähnten Diskussionen wurde um ein noch 
ausstehendes marxistisches Verständnis der formalen Logik und besonders ihres 
modernen Standes gerungen. Sie ist für die Geschichte der marxistisch-leninisti-
schen Erkenntnistheorie in der DDR deshalb so wichtig, weil es in ihr allgemein 
um die Kriterien des Erkenntnisfortschritts ging sowie um das Verhältnis von 
erkenntnistheoretischen und einzelwissenschaftlichen Untersuchungen zum Er-
kenntnisprozess. Im Verlaufe der Praxisdiskussion wurde über die theoretischen 
Grundlagen der wissenschaftlichen Erkenntnistheorie selbst beraten.« Wittich: 
Zur Entwicklung der marxistisch-leninistischen Erkenntnistheorie, S. 282.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


23

1. Das große Erbe

Charakter hatte,12 so ist die erste Hälfte der fünfziger Jahre in einigen Fa-
cetten und innerhalb bestimmter Grenzen auch eine Zeit des Meinungs-
austausches gewesen. Natürlich versuchte die SED mit allen Mitteln, in 
die Diskussionen einzugreifen, sie zu lenken und zu bestimmen (auch 
damals schon mit extremen Methoden). Doch die involvierten Personen 
ließen sich nicht ohne Weiteres die vorgefertigten und zumeist nicht kon-
sequent durchdachten Positionen aufdrücken. Vielmehr vertraten sie ei-
genständige und kontroverse Thesen, die sich, auch das ist rückblickend 
zu erkennen, im Falle des Umgangs mit Hegel und der Logik durchsetz-
ten. Zwar gab die SED die Paradigmenwechsel als ihre Erfolge aus (oder 
verschwieg sie schlichtweg), erstritten wurden diese aber gerade gegen sie. 

Die Kontroversen waren auf das Engste miteinander verquickt.13 Die 
verschiedenen Überlappungen zwischen den einzelnen Diskussionen 
zeigen sich auch, wenn bedacht wird, dass Harichs Engagement in der 
Logik-Debatte einer der Bausteine war, die die Gründung der Deut-
schen Zeitschrift für Philosophie ermöglichten.14 In ihr sollte die Diskus-
sion über die Logik weitergeführt und darüber hinausgehend die Einheit 
als zentrales Organ für philosophische Fragestellungen ablöst werden.15 
Gleichzeitig wurde die neue Philosophie-Zeitschrift dann ab 1953/1954 
auch der Hauptplatz der Auseinandersetzungen um Hegels Philosophie 
sowie, übergeordnet, das Verhältnis von Materialismus und Idealismus. 

12	 Verwiesen sei exemplarisch auf die Prozesse gegen Wolfgang Harich, Walter 
Janka und andere. Mit den ausschließlich ideologisch motivierten Kampagnen 
gegen Ernst Bloch, Georg Lukács oder Jürgen Kuczynski signalisierte das Ul-
bricht-Regime den Intellektuellen, dass es nicht mehr zu Kompromissen bereit 
sei. Die Wissenschaften erlitten in der Folgezeit (d. h. ab Mitte der fünfziger Jah-
re) dasselbe Schicksal wie bereits die kulturellen und literarischen Bereiche – sie 
wurden intensiv geregelt, kontrolliert und bei »Fehlverhalten« sanktioniert. (Wir 
kommen darauf zurück.)

13	 Norbert Kapferer schrieb: »Die Debatten um die ‚idealistische‘ oder ‚materialisti-
sche‘ Dialektik und die damit zusammenhängende Hegel-Diskussion verlangten 
ebenso nach einer Erörterung der ‚Logik‘ wie die philosophischen Auseinander-
setzungen mit der modernen Physik und Biologie.« Kapferer: Das Feindbild der 
marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR, S. 77.

14	 Verschiedene Hinweise sowie eine gute Einführung bietet: Heyer: Zur inhaltli-
chen Ausrichtung der Deutschen Zeitschrift für Philosophie im Zeichen des Neuen 
Kurses der SED, S. 551-554.

15	 Hierzu: Harich: Ahnenpass, S. 192-194.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


24

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Von Anfang an stand sie auf diese Weise mitten auf den Schauplätzen 
der Generierung des Philosophieverständnisses der DDR. Herausgegeben 
wurde sie u. a. von Bloch und Harich, Chefredakteur war Harich, die 
Hauptautoren Lukács und Bloch – selbstverständlich nur bis Ende 1956.

Es ergab sich eine auch im Rückblick gar nicht so leicht aufzulösende 
Situation. In der Logik-Diskussion wurde Hegel für die Zurückweisung 
der Logik kritisiert16 und in einem zweiten Schritt das marxistische Ver-
ständnis der Logik extrem aufgewertet. Nur so war die Logik als Teil des 
Marxismus, aber auch als eigenständige Wissenschaft zu retten. In der 
Hegel-Debatte wurde wiederum Hegels Philosophie aufgewertet und sei-
ne Vorläuferrolle für Marx und Engels fokussiert und überaus deutlich 
betont. Die Konstellation lautete also: In der Logik gegen Hegel und für 
Marx, in der Hegel-Debatte für beide bzw. zuvorderst für die intellektu-
elle Beziehung des jungen Marx zu Hegels Philosophie.17 In seinen Erin-
nerungen warf Harich Ernst Hoffmann und weiteren Parteiphilosophen 
vor, dass sie diese spezifischen Grenzziehungen bewusst verwischt hätten. 
Man könne »sehr wohl gegen Hegels Abwertung der formalen Logik sein 
und zugleich auf Hegels politisch-gesellschaftlicher Progressivität behar-
ren«.18 

Mit diesen sehr knappen Anmerkungen sollte der diffizile Charakter 
der jungen DDR-Philosophie zumindest kurz angesprochen werden. Im 
Hintergrund vieler dieser Themen und ihrer jeweiligen Spezialarbeiten 
stand die Erbe-Pflege der DDR. Oft ging es um die Frage, welche Texte 
dem eigenen Erbe zuzurechnen seien und welchen »Preis« man dafür zu 
zahlen bereit war. Der Streit um das philosophische, kulturelle und äs-
thetisch-literarische Erbe darf nicht unterschätzt werden.19 Ging es der 
DDR – den staatstragenden und -bildenden Eliten ebenso wie den In-

16	 Siehe z. B.: Harich: Brief an Lukács vom 13. Dezember 1952, S. 287.
17	 Siehe hierzu den gemeinsam von Harich und Lukács verfassten Aufsatz: Zur phi-

losophischen Entwicklung des jungen Marx, 1840-1844, S. 288-343. Außerdem Ha-
rich: Die Lehre von Marx und die philosophische Bildung der deutschen Intelligenz, 
S. 370-413. 

18	 Harich: Ahnenpass, S. 198. Hierzu neuerdings: Heyer: Harichs Weg zu einem un-
dogmatischen Marxismus, S. 32-63. Amberger: Der konstruierte Dissident, S. 5-31.

19	 Siehe die Anmerkungen Günter Wirths: Über die intellektuelle Vorgeschichte der 
DDR, S. 305-326.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


25

1. Das große Erbe

tellektuellen  – doch tatsächlich um Identitätsstiftung. Um die Verbin-
dung von Vergangenheit, Gegenwart und potentieller sowie gewünschter 
Zukunft. Das zeigt mehr als exemplarisch der Erste Deutsche Schrift-
stellerkongress an, der im Oktober 1947 abgehalten wurde.20 Die große 
übergreifende Klammer all dieser Debatten war ein grundsätzliches »Ja« 
zum Marxismus (bzw. zu dem, von dem der jeweilig Einzelne glaubte, 
dass es Marxismus sei).21

* * * * *

Am 28. August 1949 wurde Goethes 200. Geburtstag begangen, in Ost und 
West. Dieser Hinweis ist wichtig, denn die westlichen Besatzungszonen 
vereinten sich in diesem Jahr zur Bundesrepublik und vollendeten damit 
nach vielen kleinen Schritten die Spaltung Deutschlands. Der Kalte Krieg 
hatte längst begonnen – im Bereich der Kultur am handgreiflichsten zu 
beobachten anhand jener Rede, die Melvin Lasky auf dem Ersten Deut-
schen Schriftstellerkongress gehalten hatte.22 Er referierte zu dem Thema 
Freiheit und Demokratie. Dabei attackierte er auch die Sowjetunion deut-
lich. Werner Mittenzwei schrieb rückblickend, dass mit Laskys Rede jene 
»Diktion« zu Wort kam, »die in den folgenden Jahrzehnten, fast ein hal-
bes Jahrhundert lang, die literarische Auseinandersetzung zwischen Ost 
und West bestimmte. Dabei griff er in seiner Rede noch nicht einmal auf 
die schlimmsten Äußerungen des sowjetischen Kulturpolitikers Shdanow 
zurück. Aber Lasky ging auch nicht auf die Verhältnisse in Amerika ein, 
was nicht weniger schlimm und beschämend war. In seinem Land muss-
ten sich Brecht und elf seiner amerikanischen Kollegen vor dem House 

20	 Die Beiträge der Tagung liegen in einer gelungenen Edition vor: Reinhold/
Schlenstedt/Tanneberger: Erster Deutscher Schriftstellerkongress. Siehe: Hartmann/ 
Eggeling: Sowjetische Präsenz im kulturellen Leben der SBZ.

21	 Siehe: Amberger/Heyer: Der konstruierte Dissident. 
22	 Lasky: Redebeitrag, S. 295-302. Auch: Gansel/Walenski: Erinnerung als Aufgabe? 

Zu den Kongressen und ihren zeit- und kulturhistorischen Kontexten liegen ei-
nige Studien vor, zuletzt unter Aufarbeitung der vorhandenen Literatur: Heyer: 
Die ersten Schriftstellerkongresse in der DDR, 1947-1952, S. 85-124.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


26

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

UN-American Activities Committee verantworten. Weil sich Brecht auf 
dieses Verhör vorbereitete, konnte er nicht am Kongress teilnehmen.«23 

Hans Mayer notierte in seinen Erinnerungen, es habe sich schnell 
gezeigt, »dass die Tagung zwar von vier Besatzungsmächten gebilligt 
schien, dass es jedoch höchst verschiedene Wärmegrade der Zustimmung 
gab.«24 Vor allem die Sowjets förderten und unterstützten das Vorhaben 
und mischten sich dabei nicht in die Vorbereitung und Planung ein. Die 
westlichen Besatzungszonen standen dem Projekt allenfalls tolerierend 
gegenüber. Die Amerikaner nutzten den Kongress allerdings, um ihre an-
tikommunistische Politik in Deutschland zu stärken. Sie provozierten so 
die Spaltung der versammelten Autoren und trugen damit die Politik des 
Kalten Krieges in das Feld der Literatur. Das wog auch deshalb schwer, da 
»unter den zahlreichen Kongressteilnehmern (…) Einigkeit und Einmü-
tigkeit (bestand): Die drohende politische Spaltung Deutschlands müsse 
mit Vehemenz verhindert werden.«25 

In der Tat war eines der zentralen Anliegen des Kongresses, die Spal-
tung Deutschlands zu verhindern. (Genau dagegen kämpfte Lasky – also 
direkt für die Teilung samt deutlich markierter Grenze, Mauer, auch 
wenn diese dann andere bauten.) In diesem Sinn machte Sigrid Bock 
zwei zentrale Momente des Kongresses aus. Als erstes sei der Versuch zu 
benennen, Einfluss auf die deutschen Verhältnisse zu gewinnen: »Die 
Stellung der Literatur innerhalb der sich verändernden Klassenauseinan-
dersetzungen musste geklärt werden. Faschistische Kräfte und neu sich 
etablierende imperialistische Stimmen waren zurückzudrängen und die 
Kongressdebatten zur Sammlung und zum Zusammenschluss aller an-
tifaschistisch-demokratischen Schriftsteller gegen eine Politik des Kalten 
Krieges und der Spaltung Deutschlands zu nutzen.«26 Zweitens ging es 
auch um die Rückkehr der deutschen Literatur auf die Weltbühne. Man 
wollte die »erneute und gleichberechtigte Teilhabe«27 an den Diskussionen 

23	 Mittenzwei: Die Intellektuellen, S. 55f. 
24	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 1, S. 387.
25	 Wende-Hohenberger: Vorwort, S. V. Siehe: Gansel: Zur Vorgeschichte, Durchfüh-

rung etc., S. S. 10f.
26	 Bock: Literarische Programmbildung im Umbruch, S. 123.
27	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


27

1. Das große Erbe

der Gegenwart. Nicht zuletzt, um die Bereitschaft für Frieden, Sozialis-
mus und Antifaschismus zu zeigen und diese sowohl in die Diskussionen, 
als auch in die Politik einzubringen. Diesen Zielsetzungen trug das auf 
der Veranstaltung verabschiedete Manifest28 Rechnung. »Es war Bekennt-
nis zu einer Literatur, die das Bewusstsein moralischer Verantwortung für 
die von Hitlerdeutschland der Welt zugefügten Leiden wachhalten, die 
humanistischen Traditionen der deutschen Kultur bewahren und fortfüh-
ren, die gegen die drohende Spaltung Deutschlands und für den Frieden 
in der Welt wirken sollte.«29

Was haben der Schriftstellerkongress vom Oktober 1947 und das Goe
the-Jubiläum miteinander zu tun? Auf den ersten Blick nichts, auf den 
zweiten vieles. Auf dem Kongress wurde die kulturelle Einheit zerstört 
und der ideologische Graben durch die Kulturlandschaft getrieben. Und 
eben diesen Graben sehen wir dann kurze Zeit später bei den Goethe-
Feiern: Im Westen eine Sache der Honoratioren, im Osten Angelegenheit 
des Volkes – und zwar freiwillig, nicht von »oben« verordnet. (Das werden 
wir auf den nächsten Seiten immer deutlicher erkennen.) 

Wenn sich die SBZ, die russischen Kulturoffiziere, die kulturellen Eli-
ten der jungen DDR zu Goethe bekannten, dann war dies ihrem Ver-
ständnis nach ein deutliches »Ja« zum humanistischen Erbe der deutschen 
Vergangenheit. Goethe repräsentierte für sie jene deutsche Kultur, die von 
den Nazis verfälscht werden musste, um rezipiert werden zu können. Jene 
Kultur, durch deren Popularisierung ein wichtiger Baustein gewonnen sei, 
Krieg und Faschismus auf deutschem Boden für immer zu verhindern. 
Vieles heute kritisch betrachtete galt und diente diesem Unterfangen. 

Manfred Jäger beschrieb in seinem Beitrag Kulturrevolution von oben, 
wie die sozialistische Klassik-Rezeption in die SBZ fand. »Die sowjetische 
Militäradministration arbeitete dabei eng mit Becher zusammen, dem 
Klassizisten, der für die große deutsche Kultur von Gryphius bis Hölder-
lin schwärmte und in seiner Person die endlich gelungene Symbiose von 
Geist und Macht zu repräsentieren gedachte, nach seinen jetzt verdräng-
ten angstbesetzten Erfahrungen im Moskauer Exil. Von dort hatte auch 

28	 Manifest des Ersten Deutschen Schriftstellerkongresses, S. 496f. 
29	 Reinhold/Schlenstedt: Vorgeschichte, Umfeld etc., S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


28

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

sein Freund Georg Lukács jene gebildeten, etwas trockenen theoretischen 
Schriften mitgebracht, deren Grundthesen Becher gern rhetorisch popu-
larisierte (…): Es mochte Grenzen geben, die unsere Klassiker objektiv 
nicht zu übersteigen vermochten, Vorbildfiguren blieben sie allemal trotz 
idealistischer Weltanschauung.«30

Beginnen wir damit, die Entstehung des modernen marxistischen 
Goethe-Bildes durch die beiden gerade Genannten, durch Lukács und 
Becher nachzuvollziehen. Ein permanentes und immer wieder neu be-
ginnendes Ringen um die Aneignung der Vergangenheit im Dienste von 
Gegenwart und Zukunft. Zwischengeschaltet wird eine kurze Ausein-
andersetzung mit Thomas Mann – denn ohne dessen Werk und Han-
deln ist weder das Goe
the-Jubiläum von 1949 
nachzuvollziehen noch 
die Thesen von Lukács 
und Becher.

30	 Jäger: Kulturrevolution von oben, S. 99f.

Goethe- und Schiller-Denkmal in Weimar, Kranzniederle-
gung zum 200. Geburtstag Schillers, 1959

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


2. Die Faust-Studien von  
Georg Lukács

Der Marxismus kann auf eine lange Tradition der eigenen Goethe-Lektüre 
und Goethe-Forschung zurückblicken. Neben Marx und Engels ist dabei 
natürlich zuvorderst Franz Mehring zu nennen. (Michail Lifschitz hat-
te die entsprechenden Ausführungen von Marx, Engels und Lenin zur 
Ästhetik zusammengestellt und interpretiert, wir kommen darauf an an-
derer Stelle zurück.31) Wenn die Analyse dieser Schriften hier ausgeklam-
mert wird, so ist dies legitimiert a) dadurch, dass wir uns mit der Mitte 
des 20. Jahrhunderts beschäftigen, und b) dadurch, dass Georg Lukács, 
gerade auch als Kritiker Mehrings, ein modernes marxistisches Goethe-
Bild schuf, dem prägender Charakter in den fünfziger Jahren mehr als 
nur zugesprochen werden muss. Lukács ist daher von der Bedeutung her 
mit seinen Ausführungen aus den dreißiger bis fünfziger Jahren höher 
einzuschätzen als beispielsweise »Lenins Ablehnung kulturrevolutionärer 
Traditionsfeindlichkeit«, von der Anne Hartmann ohne Belege behaup-
tet, dass man sie in »den dreißiger Jahren zum kanonischen Lehrsatz« 
erhoben habe.32 Natürlich hatte Lenins Umreißung des Themas den Weg 
für Lukács frei gemacht, doch wenn man sich das Jahrzehnt nach dem 
Zweiten Weltkrieg genau anschaut, so ist er dort mit seiner Position zwar 

31	 Gemeint sind die Bücher: Marx/Engels: Über Kunst und Literatur. Lifschitz: Karl 
Marx und die Ä sthetik. Siehe auch: Lukács: Die Eigenart des Ästhetischen, Bd. 1, 
S. 11.

32	 Hartmann: Züge einer neuen Kunst?, S. 70.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


30

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

unausgesprochen präsent, die Autorität, auch in der Kritik (!), ist aber 
Lukács (sowie neben diesem natürlich Johannes R. Becher). Noch weitaus 
stärker zu hinterfragen ist freilich die Einschätzung von Gunther Mai: 
»Aus der Tradition des zivilisationspessimistischen, aber kulturoptimis-
tischen Diskurses zu Beginn des Jahrhunderts, der Lukács, Kurella und 
Becher, auch Bloch vor ihrer Wendung zum Marxismus geprägt hatte, 
galt die ‚ästhetische Erziehung‘ als Mittel zur erlösenden Überwindung 
der Fragmentierung der ‚Moderne‘, die Goethezeit als Maßstab der seit-
herigen ‚Dekadenz‘-Erfahrung.«33 

Präziser und deutlicher sah Manfred Jäger, der sich – erfindungsreich, 
aber leider auf der falschen Spur – auf die Suche nach Gründen begab, 
warum die ersten Jahre der SBZ/DDR nicht als Kulturrevolution bezeich-
net werden könnten und dabei ausführte: »Die Berufung auf kulturre-
volutionäre Vorstellungen Lenins wirkte in Deutschland deplatziert und 
blieb daher wirkungslos. Denn sie bezogen sich vor allem auf die Besei-
tigung des Analphabetismus bei den bäuerlichen Massen und einer zah-
lenmäßig schwachen Arbeiterschaft.«34 Lenin wirkte (neben der staatlich 
verordneten Rezeption), das lässt Jäger bei Seite, eher auf direkt philoso-
phischem Gebiet, mit dem naiven Materialismus und Empiriokritizismus, 
in der frühen DDR mit seinem Philosophischen Nachlass (die Geschichte 
der Rezeption dieses Werkes muss unbedingt noch geschrieben werden) – 
nicht zuletzt, da seine Ausführungen in der Hegel-Debatte gegen Stalin 
geltend gemacht werden konnten. 

Thomas Höhle hat, um dieses Seitenthema hier abzuschließen, die 
Goethe-Beschäftigung in der DDR auf diese auf Marx und Engels zu-
rückgehende Traditionslinie zurückgeführt. Deren Philosophie »verstand 
sich als dialektisches Erbe (was soll das sein?, AH) der bisherigen Philoso-
phie- und Kulturgeschichte, als Fortsetzung und dialektische Aufhebung, 
besonders auch der klassischen deutschen Philosophie. Goethe hat bei 
den Überlegungen von Marx und Engels keine besonders große Rolle 

33	 Mai: Staatsgründungsprozess, S. 33.
34	 Jäger: Kulturrevolution von oben, S. 108. Diese Feststellung lässt sich durchaus 

übertragen. Denn Lenin war zwar ein unumstrittener »Klassiker« des Marxismus, 
aber nicht auf allen Feldern und Themengebieten in vorderster Linie präsent. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


31

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

gespielt. Sie kannten, schätzten und kritisierten ihn.«35 (Auch dies ist nicht 
so einfach, wie es scheint. Denn Goethe wirkte natürlich auch indirekt 
auf Marx und Engels, vermittelt durch Diderot-Lektüren, durch den 
Utopischen Sozialismus, durch die Herr-Knecht-Thematik, nicht zuletzt 
durch Hegel. Allein, Differenzierung bedarf des Intellekts und verursacht 
Mühe.) Es sei, so Höhle weiter, Franz Mehring gewesen, der, ganz allge-
mein gesprochen, die Literatur in die Philosophie des Marxismus inte
griert habe. Und in einem weiteren Schritt folgte dann Lukács. »Vor allem 
durch Georg Lukács, der wenig Verständnis für Mehring hatte, kam dann 
besonders in den dreißiger Jahren der viel berufene Goethezentrismus in 
die sozialistisch-marxistische Literaturpolitik (…). Die für Lukács sonst 
eigentlich nicht typische grobe Einteilung der Literatur in Fortschritt und 
Reaktion (in der gleichnamigen Broschüre, AH) hatte er unter dem Ein-
fluss der literaturpolitischen Debatten in der UdSSR vorgenommen. Er 
hatte die dortige unter stalinistischer Ägide durchgesetzte sehr starke Ori-
entierung auf eine oder einige wenige herausragende Persönlichkeiten der 
Vergangenheit unter zugleich äußerst fragwürdiger und unmarxistischer 
Ablehnung moderner innovativer literarischer Bestrebungen übernom-
men. Lukács und die deutschen Marxisten wollten im Geiste Goethes 
eine kulturelle Gemeinschafts- und Volksfront gegen den deutschen Fa-
schismus errichten.«36

Es ist also nicht überflüssig, bevor das Goethe-Jubiläum von 1949 re-
flektiert werden kann, gut zehn Jahre in der Zeit zurückzugehen, nach 
Moskau, wo Lukács im sowjetischen Exil, auf der Flucht vor den Natio-
nalsozialisten, seine positiven Erinnerungen an die deutsche Kultur und 
an die deutschen Menschen aufrecht erhielt, indem er sich mit den Hö-
hepunkten der deutschen Geistesschöpfungen um und nach 1800 ausein-
andersetzte – mit Marx und Engels, Hegel und Goethe. Die Faust-Studien 
von Lukács sind auf der Suche nach Goethe, nach der immerwährenden 
Weiterentwicklung von Goethes Denken, sie sind gleichzeitig auch Versu-
che, einen festen Ankergrund der eigenen Biographie und des Marxismus 

35	 Höhle: Goethe in der DDR, S. 8.
36	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


32

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

zu finden. Sie sind, nicht zuletzt, Teil einer umfangreichen Vermessung 
des klassischen deutschen Erbes in Kultur und Philosophie. 

Auf den 130 Seiten der Faust-Studien variierte Lukács einen für ihn 
zentralen Gedanken, dem er sich immer wieder und aus permanent 
wechselnden Gesichtspunkten näherte: »Gestaltet wird das Schicksal ei-
nes Menschen, und doch ist der Inhalt des Gedichts: Das Geschick der 
ganzen Menschheit.«37 Schon in seiner Jugend habe Goethe den Faust »als 
Weltgedicht empfunden«, aber das Werk sei mit »dem Leben und den 
Erfahrungen Goethes« gewachsen, durchlief mehrere Phasen der »radi-
kalen Umwandlung«.38 Es können im Folgenden nicht alle Facetten des 
Ansatzes von Lukács dargestellt werden, manches taucht später wieder auf 
und kann in diesem Zusammenhang behandelt werden, anderes ist für 
das Thema nicht von Relevanz, so dass die Beschränkung zugleich Chance 
intensiver Debatte ist. Verschiedene weitere Verweise auf entsprechende 
Arbeiten Lukács’ finden sich verstreut in der ganzen Abhandlung. Denn, 
wir haben es bereits gesagt, ohne die Berücksichtigung des Einflusses von 
Lukács kann die Entwicklung der Geisteswissenschaften und der Philoso-
phie in der DDR nicht verstanden werden. 

Weggelassen werden an dieser Stelle beispielsweise die historischen 
Darstellungen zum geschichtlichen Hintergrund des Schaffens Goe
thes,39 die Lukács dann einige Jahre später in Fortschritt und Reaktion in 
der deutschen L iteratur und im Jungen Hegel erneut und weitaus zuge-
spitzter zur Grundlage seiner Analyse machte. (Harichs Vorlesungen an 
der Berliner Humboldt-Universität ruhten dann auf genau diesem Fun-
dament.)40 Da im Folgenden hauptsächlich die Goethe-Interpretationen 
von Ernst Bloch, Wolfgang Harich und Hans Mayer zu untersuchen sind, 
ist hier zuvorderst zu berücksichtigen, welche Anmerkungen Lukács zum 

37	 Lukács: Faust-Studien, S. 200. 
38	 Ebd., S. 202.
39	 Vgl. Lukács: Faust-Studien, S. 204-214.
40	 Hierzu: Heyer: Harichs Vorlesungen an der Berliner Humboldt-Universität, S. 236-

304. Außerdem: Warnke: Der junge Harich und die Philosophiegeschichte. Die 
Vorlesungen liegen seit kurzer Zeit gedruckt vor, siehe u. a. den Überblick von 
der Antike bis zur Gegenwart in: Harich: Philosophiegeschichte und Geschichtsphi-
losophie, 2 Bde. Weitere Verweise im laufenden Text und im Literaturverzeichnis. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


33

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

»Gleichklang« von Goethe und Hegel machte.41 Rainer Rosenberg for-
mulierte im Kontext einer Auseinandersetzung mit Lukács’ Skizze einer 
Geschichte der neueren deutschen Literatur von 1953: »Hegel und Goethe: 
Der Weg zum ‚wissenschaftlichen Kommunismus‘ führte somit nicht 
nur über Hegel und Feuerbach, sondern auch über Goethe und Heine. 
Die Deutung des Fünften Akts von Faust II als symbolische Darstellung 
der produktiven und zugleich zerstörerischen Energien des Kapitalismus 
und als poetische Antizipation der befreiten Arbeit beglaubigte die An-
bindung, die durch die einschlägigen Faust-Zitate bei Marx und durch 
Äußerungen von Engels untermauert werden konnte.«42

Das erste, woran man denkt (hoffentlich, so müsste es eigentlich sein), 
wenn inhaltliche Analogien zwischen Goethe und Hegel gesucht werden 
sollen, ist natürlich der Durchbruch zum dialektischen Denken. Für den 
jungen Goethe sah Lukács ein »Streben zum dialektischen Denken«, 
das seine Brisanz ebenso wie seine Motivation aus dem Gegensatz zur 
in Deutschland noch herrschenden metaphysischen Betrachtungsweise 
zog.43 (Die lange Wirksamkeit der »Schulmetaphysik« Christian Wolffs 
in Deutschland muss hier außen vor bleiben, ebenso die späte Leib-
niz-Renaissance, ausgelöst durch Rudolf Erich Raspe, die deutsche Spi-
noza-Rezeption. Diese Ereignisse waren für die marxistische Philosophie-
geschichte sehr wichtig.) »Für seinen noch überwiegend gefühlsmäßigen 
Standpunkt bedeutet die Ahnung der Dialektik: Ein intuitives Erfassen 
der bewegenden und bewegten Einheit der Welt bei unbedingtem Ver-
werfen der trennenden Bestimmungen des Verstandes und in polarem 
Gegensatz zu ihnen.« Goethes Streben nach permanenter dichterischer 
Vervollkommnung sei identisch mit seiner Suche nach dem »Weg zu einer 

41	 Hans-Ernst Schiller hat die Vermutung ausgesprochen, dass Blochs Goethe-Bild 
(sowie der Vergleich mit der Phänomenologie) von Lukács’ Faust-Studien beein-
flusst sei. Allerdings bezieht er sich dabei nicht auf den im Folgenden analysier-
ten Goethe-Aufsatz Blochs, sondern nur auf einige wahllos zusammengetragene 
Passagen aus dem Prinzip Hoffnung und dem Geist der Utopie. Alles, was aus der 
DDR stammt und nicht in die Gesamtausgabe Einzug gefunden hat, wird ausge-
blendet. Schiller: Bloch liest Goethe, S. 142. 

42	 Rosenberg: Das klassische Erbe in der Literaturgeschichtsschreibung der DDR , 
S. 188. 

43	 Lukács: Faust-Studien, S. 215.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


34

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

wirklichen Erkenntnis der bewegten Widersprüchlichkeit des Lebens«.44 
Die philosophische Positionierung des jungen Goethe, die Analyse der 
Zeit, deren Herausforderungen er verarbeitete, die Tendenzen jener Strö-
mungen, in denen er wirkte oder gegen die er kämpfte – dies alles lässt 
sich Lukács zu Folge (und Bloch und Harich und viele andere sind ihm 
in dieser These nachgegangen) zusammenfassen in einem Entwicklungs-
strang, der in letzter Konsequenz zur Vollendung der klassischen deut-
schen Philosophie des Idealismus führte, die ihrerseits eine, wenn nicht 
vom philosophischen Standpunkt die wichtigste Quelle des Marxismus 
ist. (Kaum etwas war in den Wissenschaften der DDR so absurd wie der 
frühzeitig einsetzende und von den Dogmatikern der SED mit Stalin und 
Shdanow forcierte Streit um die Rolle der klassischen deutschen Philo-
sophie für Marx und Engels. Der Kern der Hegel-Debatte.) »Die Ent-
deckung, dass der Widerspruch das Zentrum von Leben und Erkennt-
nis ist, ist unzertrennbar verbunden mit der Historisierung des ganzen 
Lebensprozesses. Die Entwicklung in Natur und Gesellschaft wird zum 
Zentralproblem, und mit ihm nehmen die Deutschen führenden Anteil 
an jener Umgestaltung der Philosophie, die in Hegel gipfelt, in der Schaf-
fung einer neuen Geschichtswissenschaft.«45

Die »weitgehenden Parallelen« des Denkens Goethes mit »der objek-
tiven Dialektik Hegels« dürfen aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
sich Goethe »niemals irgendeiner Strömung dieser Philosophie vollstän-
dig« hingegeben/angeschlossen habe. »Wenn Goethe sich nunmehr (nach 
der Französischen Revolution, AH) bewusst der Philosophie zuwendet, 
so muss wiederholt werden, dass er sich keinem der entstehenden Syste-
me bedingungslos anschloss, wohl aber sich von dem Gesamtprozess der 
neuen objektiven Dialektik befruchten ließ. (…) Mit der Ideologie der 
Aufklärung selbst hat Goethe nie gebrochen. Seine Philosophie ist ein 
Hinüberwachsen des aufklärerischen Denkens in die Dialektik mit einem 
viel unversehrter bewahrten Aufklärungserbe, als man es sogar bei Hegel 
beobachten kann; ein radikaler Bruch, wie bei Schelling, liegt bei Goe

44	 Beide Zitate: Lukács: Faust-Studien, S. 216.
45	 Ebd., S. 214.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


35

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

the vollständig fern.«46 Goethe wird in der Interpretation von Lukács zu 
einem der wenigen Denker, die das fortschrittliche Erbe der Aufklärung 
durch die Zeiten und durch die Französische Revolution retteten und 
so der bürgerlichen Gesellschaft nach der Revolution fruchtbar mach-
ten bzw. zur Verfügung stellten. Ob sich diese Ansicht wirklich belegen 
lässt, erscheint durchaus als zweifelhaft. Denn zuerst »rettete« sich Goethe 
selbst (siehe exemplarisch seinen wirklich bösartigen Umgang mit Her-
der), die Ideale der Aufklärung waren im Prozess seiner Positionierung 
zur politischen Sphäre, zur Macht, ein Teil der entsprechenden Verhand-
lungsmasse. 

Bloch hat diese Aufgabe der Bewahrung der humanistischen Potenti-
ale, der Träume der Jugend der Menschheit, der Utopie zugeschrieben – 
im Prinzip Hoffnung und vielen anderen Texten. Sein Utopieverständnis 
lebt ja geradezu davon, mit einem Skalpell und einer Waage fast jeden 
einzelnen Hoffungsschimmer der Menschen zu sezieren, zu messen und 
in seinem Gehalt zu bestimmen. Mit dem Ziel der Überführung in die 
sozialistische Zukunft. Schon im September 1936 hatte Bloch in dem 
Aufsatz Demokratie und Begabung in eigentlich direkt politischen Äuße-
rungen und Analysen formuliert, dass der Sozialismus und die zukünfti-
ge kommunistische Gesellschaft die Befreiung des Menschen erbringen 
werden – mit dem Ziel- und Endpunkt der vollendeten Emanzipation 
aller Menschen sowie ihrer Potentiale und Fähigkeiten: »Die klassenlose 
Gesellschaft hebt die Verhältnisse auf, worin es zweierlei Arten Menschen 
gibt, Ausbeuter und Ausgebeutete. Aber sie hebt die charakteristische 
Vielfalt der Menschen, den Unterschied und Reichtum der einzelnen Na-
turen so wenig auf, dass sie ihn mit allen Mitteln des Ehrgeizes fördert, 
auswertet und reizt. (…) Doch die kanonischen Menschen und die wirk-
lichen Begabungen ersticken oder werden erstickt; erst die kommunisti-
sche Demokratie – als Vollstreckung aller partialen von bisher – macht 
Olympia. Die Freiheit, nach seinen Fähigkeiten zu produzieren, nach 
seinen Bedürfnissen zu konsumieren, schafft den Zufall wie die Fessel ab, 
unter der beide Freiheiten bisher gelegen haben.«47 

46	 Alle Zitate: Lukács: Faust-Studien, S. 222f.
47	 Bloch: Demokratie und Begabung, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


36

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Das Prinzip Hoffnung endet, trotz der damals schon unerträglich 
gewordenen Stellung Blochs (nicht nur »trotz«, es ist auch erneut eine 
Vorausschau auf die nächste Zukunft, nachdem die DDR keine mehr 
versprechen konnte), mit den Worten: »Der Mensch lebt überall noch 
in der Vorgeschichte, ja alles und jedes steht noch vor Erschaffung der 
Welt, als einer rechten. Die wirkliche Genesis ist nicht am Anfang, son-
dern am Ende, und sie beginnt erst anzufangen, wenn Gesellschaft und 
Dasein radikal werden, das heißt sich an der Wurzel fassen. Die Wurzel 
der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenheiten 
umbildende und überholende Mensch. Hat er sich erfasst und das Seine 
ohne Entäußerung und Entfremdung in realer Demokratie begründet, so 
entsteht in der Welt etwas, das allen in die Kindheit scheint und worin 
noch niemand war: Heimat.«48

Mit dem Verhältnis von Goethe und Hegel beschäftigte sich Lukács 
vor allem im zweiten Kapitel, Das Drama der M enschengattung, der 
Faust-Studien. Das Fragment zum Faust von 1790 zeige deutlich die für 
Goethe wichtige Problemstellung: Anhand der Entwicklung eines Indi-
viduums soll das Schicksal der ganzen Gattung dargestellt werden. Vor 
dem Hintergrund dieser grundsätzlichen Überlegung formulierte Lukács 
dann seine These: »Goethes Faust und Hegels Phänomenologie des Geis-
tes gehören als die größten künstlerischen und gedanklichen Leistungen 
der klassischen Periode in Deutschland zusammen. (Es ist interessant zu 
bemerken, dass die Phänomenologie fast gleichzeitig, 1807, mit dem ers-
ten Teil des Faust vollendet wurde.)«49 Zudem, ergänzend, sah Lukács die 
Phänomenologie aber nicht als Solitär, als Wundererscheinung50, sondern 

48	 Bloch: Das Prinzip Hoffnung, S. 1628.
49	 Lukács: Faust-Studien, S. 227.
50	 Diese Charakterisierung verwendete ja Auguste Cornu in der Hegel-Debatte ge-

gen Rugard Otto Gropp, der durch seine völlige Negierung Hegels mit Blick auf 
die Entstehung des Marxismus Marx zur »Wundererscheinung« mache. Cornu: 
Über das Verhältnis des Marxismus zur Philosophie Hegels, S. 895. Gropps zweitei-
liger Aufsatz, der in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie erschien, löste (nach 
verschiedenen Vorgefechten) die zweite DDR-immanente Phase der Hegel-De-
batte aus. Siehe: Gropp: Die marxistische dialektische Methode, Teil I, S. 69-344, 
Teil 1I, S. 344-383. Gropp wurde in seiner Position als Ordinarius für Philoso-
phie in Leipzig von Harich als Blochs Aufpasser und »neiderfüllter Antipode« 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


37

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

als große Zusammenfassung aller progressiven Tendenzen der damaligen 
Zeit, als das höchste mögliche Produkt angesichts der Erkenntnisschran-
ken der bürgerlichen Gesellschaft. (Genau das würde dann ja ebenso für 
Goethe gelten.)

Dabei bestehe das eigentliche Verdienst Hegels darin, dass er nicht 
nur die offensichtlichen, sondern auch die verborgenen, keimhaften Po-
tenziale seiner Zeit erkannt und gebündelt habe. Für die Phänomenolo-
gie gelte: »Hier kreuzen und durchdringen sich drei zusammenhängende 
Konzeptionen der Geschichte: Erstens die geschichtliche Erhebung des 
einzelnen Menschen von der einfachen Wahrnehmung der Welt bis zu 
ihrer vollendeten philosophischen Erkenntnis; zweitens die geschichtliche 
Erhebung der Menschheit von ihren primitivsten Anfängen bis zur Kul-
turhöhe der Hegelschen Gegenwart, zur Französischen Revolution, ihrer 
Überwindung durch Napoleon und jener modernen bürgerlichen Gesell-
schaft, die sich aus diesem Erdbeben aufrichtet. Und endlich, drittens, 
wird diese ganze geschichtliche Entwicklung als das Werk des Menschen 
selbst aufgefasst: Der Mensch schafft sich selbst durch seine Arbeit.«51 
(Man erinnere die gerade wiedergegebene Passage aus Blochs Prinzip 
Hoffnung.) Natürlich, so Lukács weiter, sei das Individuum bei Goethe 
zentraler, wichtiger, unmittelbarer als bei Hegel. Doch die Komposition, 
wenn man so will Ziel, Funktion und Methode in einem, von Faust und 
Phänomenologie gleiche sich: »Der Dichter Goethe geht vom Individuum 
Faust aus, und jeder Schritt, den das Werk macht, muss sich von hier 
aus bewahrheiten, sonst ist die Einheit der Einzelperson zerrissen. Aber 
der dialektische Gang innerhalb der einzelnen Entwicklungsstadien, ihre 
Aufeinanderfolge, die als überflüssig oder selbstverständlich übersprun-
genen Zwischenetappen, dieser dialektische Gang geht schon über das 

bezeichnet. Harich: Ahnenpass, S. 202. Zuvor hatte er sich bereits im Fall Kofler 
»engagiert«. Guntolf Herzberg schrieb: »Gäbe es eine ‚Ehrentafel‘ der größten 
Schurken, die durch Denunziation, perfide Beurteilungen und brutales Abkan-
zeln ihrer Gegner in der Philosophie nur Schaden angerichtet haben, dann gäbe 
es nur einen Kandidaten für den obersten Platz: R. O. Gropp.« Herzberg: Abhän-
gigkeit und Verstrickungen, S. 35.

51	 Lukács: Faust-Studien, S. 228.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


38

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Individuum hinaus und trägt seine Wahrheit in der historisch-sozialen, in 
der anthropologischen Entwicklung der Gattung selbst.«52

Auch wenn Goethe den Faust eine Tragödie genannt habe, so gehe das 
Werk doch weit über das rein Tragische hinaus – als Setzung und Auf-
hebung des Tragischen. Weder ein purer Pessimismus noch ein falscher 
Optimismus seien Goethes Sache gewesen – vor beiden Arten der Wel-
tanschauung habe er erschreckt zurückgezuckt: »Goethe und Hegel sehen 
hier gerade das Problem von Gattung und Individuum. Der Weg der Gat-
tung ist untragisch, er führt aber durch unzählige, objektiv notwendige, 
individuelle Tragödien. Goethe wie Hegel besitzen die Überzeugung der 
Aufklärung, dass das Menschengeschlecht grenzenlos vervollkommnungs-
fähig ist, wenn es sich einmal aus den mittelalterlichen Fesseln befreit hat. 
Diese Überzeugung haben beide unzählige Male ausgesprochen.«53 Nach 
1789 sei der alte Fortschrittsgedanke der Aufklärung, wenn er die Wider-
sprüche der entstehenden bürgerlichen Gesellschaft einfach verschweige, 
eben nur platter Optimismus und als solcher bereits mehr als nur in An-
sätzen reaktionär. (Eine Ausnahme, vom Marxismus immer verzerrt in-
terpretiert, ist beispielsweise Condorcet mit seinem Esquisse d‘un tableau 
historique des progrès de l‘esprit humain.)54 Ziel müsse vielmehr sein, beide 
Seiten der Sache in den Blick zu bekommen – die Fehler und Probleme 
ebenso wie die Potenziale (das sei die höchste Entwicklungsstufe inner-
halb des Beziehungsgefüges bürgerlich-kapitalistische Welt). Das ist, mehr 
als nur implizit, ein Bekenntnis Lukács’ zu den Grundlagen des Marxis-
mus, vor allem auch zum jungen Marx. Denn Marx und Engels hatten 
genau dieses Argumenten-Konglomerat immer wieder geltend gemacht. 
Den Utopischen Frühsozialisten (Owen, Fourier, Saint-Simon) warfen sie 
vor, die Fehler des Bürgerlichen zwar zu benennen, nicht aber die letzten 
Schranken und Hindernisse zu überwinden, noch nicht einmal in der 
Theorie. (Auch wenn die bessere Zukunft nur in ihren Köpfen existiere. 
An »die Stelle der gesellschaftlichen Tätigkeit« trete die »persönlich erfin-
derische Tätigkeit« der Utopisten – so heißt es im Kommunistischen Mani-

52	 Lukács: Faust-Studien, S. 230.
53	 Ebd., S. 232f.
54	 Siehe: Heyer: Condorcets Selbstbestimmung zwischen Aufklärung und Revolution, 

S. 293-309.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


39

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

fest.)55 Den Vertretern der ökonomischen Theorien von Smith bis Ricardo 
attestierten sie einen naiven Kinderglauben an die freie Marktwirtschaft. 

Genau in dieser Einsicht, so Lukács programmatisch, habe die Dialek-
tik von Goethe und Hegel ihren Ursprung. »Die konkreten Widersprüche 
der aus der Französischen Revolution hervorgehenden kapitalistischen 
Gesellschaft rücken in den Mittelpunkt ihrer Weltwahrnehmung und ih-
res Weltdenkens. Diese Widersprüche wollen sie nun weder verschmieren 
oder abschwächen noch ihren dissonanten Charakter als letztes Prinzip 
der Geschichte anerkennen. Damit ist der denkbar höchste bürgerlichen 
Standpunkt zum Fortschritt der Menschheit errungen (…).«56 Die grund-
legende Gemeinsamkeit von Faust und Phänomenologie kann dergestalt 
formuliert werden: »So entsteht für Goethe wie für Hegel der unaufhalt-
same Fortschritt der Menschengattung aus einer Kette von individuel-

55	 Und weiter: »Sie sind sich zwar bewusst, in ihren Plänen hauptsächlich das In-
teresse der arbeitenden Klasse als der leidensten Klasse zu vertreten. Nur unter 
diesem Gesichtspunkt der leidensten Klasse existiert das Proletariat für sie. Die 
unentwickelte Form des Klassenkampfes wie ihre eigene Lebenslage bringen es 
aber mit sich, dass sie weit über jenen Klassengegensatz erhaben zu sein glauben. 
(…) Sie verwerfen daher alle politische, namentlich alle revolutionäre Aktion, 
sie wollen ihr Ziel auf friedlichem Wege erreichen und versuchen, durch klei-
ne, natürlich fehlgeschlagene Experimente, durch die Macht des Beispiels dem 
neuen gesellschaftlichen Evangelium Bahn zu brechen. (…) Die Bedeutung des 
kritisch-utopischen Sozialismus und Kommunismus steht im umgekehrten Ver-
hältnis zur geschichtlichen Entwicklung. In demselben Maße, worin der Klassen-
kampf sich entwickelt und gestaltet, verliert diese phantastische Erhebung über 
denselben, diese phantastische Bekämpfung desselben allen praktischen Wert, 
alle theoretische Berechtigung. Waren daher die Urheber dieser Systeme auch in 
vieler Beziehung revolutionär, so bilden ihre Schüler jedesmal reaktionäre Sekten. 
Sie halten die alten Anschauungen der Meister fest gegenüber der geschichtli-
chen Fortentwicklung des Proletariats. Sie suchen daher konsequent den Klas-
senkampf wieder abzustumpfen und die Gegensätze zu vermitteln. Sie träumen 
noch immer die versuchsweise Verwirklichung ihrer gesellschaftlichen Utopien, 
Stiftung einzelner Phalanstere, Gründung von Home-Kolonien, Errichtung eines 
kleinen Ikariens – Duodezausgaben des neuen Jerusalems –, und zum Aufbau 
aller dieser spanischen Schlösser müssen sie an die Philanthropie der bürgerlichen 
Herzen und Geldsäcke appellieren.« Marx/Engels: Manifest der Kommunistischen 
Partei, S. 79-81. Interpretation dieser Passagen, Hinweise zur Forschung etc. bei: 
Heyer: Sozialutopien der Neuzeit, Bd. 2, S. 569-579, dort auch zu den Utopischen 
Frühsozialisten: Fourier, S. 418ff., Owen, 607ff., Saint-Simon, 653ff.

56	 Lukács: Faust-Studien, S. 233.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


40

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

len Tragödien; die Tragödien im Mikrokosmos des Individuums sind das 
Offenbarwerden des unaufhaltsamen Fortschritts im Makrokosmos der 
Gattung.«57

Neben der Dialektik bzw. den Vorstößen zum dialektischen Denken 
ist sicherlich die Französische Revolution sowie deren Bewertung ein 
Feld, auf dem über Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Goethe und 
Hegel nachgedacht werden muss. Anfangs, nach seiner Rückkehr aus Ita-
lien, war Goethe entsetzt über die Revolution. Ab Mitte der neunziger 
Jahre habe sich diese Einstellung aber geändert. Lukács formulierte, dass 
Goethe die plebejischen Methoden der Revolution abgelehnt, dem sozi-
alen Gehalt aber positiv gegenüber gestanden habe.58 Doch selbst wenn 
dies zutreffen sollte (der Autor vertritt eine andere Einschätzung), so war 
der Inhalt der Revolution doch immer maximal kleinbürgerlich. Als gute 
und echte Rousseauisten hielten noch die Jakobiner am Privateigentum 
fest, kamen nie über diese Schranke hinaus. Der soziale Gehalt war bis 
zum Auftreten Babeufs nach dem Ende der Jakobiner also gar nicht von 
Grund auf revolutionär, also anti-bürgerlich. Und noch Babeuf selbst sah 
die Sache schief, da er sich, ebenfalls Rousseauist, nach dem Thermidor 
auf Robespierre berief. Aber, dies sei ihm zu Gute gehalten, nicht auf den 
politischen Philosophen, den er zu dessen Lebzeiten heftig kritisiert hatte, 
sondern auf die Chiffre Robespierre, den Führer des Volkes, stammend 
aus dessen Mitte, Vollstrecker der Wünsche der kleinen Leute.59 Brot und 

57	 Lukács: Faust-Studien, S. 234.
58	 »Und einige Jahre später (nach 1792, AH) fängt er an, die aus der Französi-

schen Revolution hervorgehende neue bürgerliche Gesellschaft und ihren Staat 
mit wachsender Sympathie anzusehen, die ihren Gipfelpunkt in der Verehrung 
Napoleons, in der Parteinahme für ihn und gegen das Deutschland seiner Zeit er-
reichte. Goethes Ablehnung bezieht sich also nur auf die plebejischen Methoden 
bei der Durchführung der Revolution, auf bestimmte plebejische Forderungen; 
den wesentlichen sozialen Inhalt der Französischen Revolution hat er jedoch in 
steigendem Maße bejaht.« Lukács: Faust-Studien, S. 221.

59	 In seiner Zeitschrift Tribun du Peuple fasste Babeuf seine Ansichten in patheti-
sche Worte: »Urne von Robespierre, teure heilige Asche, werde wieder lebendig 
und zerschmettere die faden Verleumder! Doch nein, verachtet sie, bleibt fried-
lich, edle Reste! Das ganze französische Volk, dessen Glück Du gewollt hast und 
für das Dein Genie allein mehr als jeder andere getan hat, das ganze französische 
Volk erhebt sich, um Dich zu rächen! Und ihr Schmierfinken, lernt besser die 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


41

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

die Verfassung von 1793 – das war damals die Parole, nicht mehr Freiheit, 
Gleichheit, Brüderlichkeit.

Für Hegel, so Lukács bestimmt und programmatisch, sei die Franzö-
sische Revolution unentbehrlich gewesen – »als notwendiges Kettenglied 
der historischen Dialektik«.60 Und in der Phänomenologie erscheine sie gar 
als das Fundament der direkten Gegenwart Hegels. In seiner Monogra-
phie Der junge Hegel, an der Lukács zeitgleich arbeitete, hatte er auf die 
Darstellung der Rezeption und Adaption der Revolution durch Hegel viel 
intellektuelle Kraft verwendet. Neben den ökonomischen Studien Hegels 
stand dessen frühe Revolutionsbegeisterung im Mittelpunkt der Arbeit. 
Was den Jungen Hegel explizit von denjenigen Arbeiten unterscheidet, und 
zwar deutlich, die den alten Hegel, den preußischen Staatsphilosophen 
thematisieren (die Bandbreite derartiger Ansätze reicht von Shdanow 
und den DDR-Dogmatikern bis zu den faschistischen Hegel-Interpre-
tationen). Für Harich und einige andere Denker der DDR war dies der 
wichtigste Punkt des Werkes von Lukács. Denn der revolutionäre Hegel 
ist kompatibel zu einem undogmatischen Marxismus, ist Bejahung des 
jungen Marx. In den Faust-Studien interessierte Lukács dieser (später auch 
für ihn so wichtige) Punkt jedoch nur mit Blick auf Goethe, vor allem, 
um dessen spezifisches Verhältnis zur Revolution herauszuarbeiten. »Goe
the konnte unmöglich den Weg der demokratischen Revolution suchen, 
aber man findet in seinen entscheidenden Werken auch niemals einen 
reaktionären oder liberalen Kampf gegen sie. Der geniale Ausweg, den er 
findet und der selbstverständlich unmöglich von utopischen Elementen 
frei sein kann, ist eben der der Entwicklung der Produktivkräfte durch 
den Kapitalismus.«61

Damit war aus der Perspektive von Lukács aber zugleich die Grenze 
der Einsichten und Erkenntnisse von Goethe benannt: »Goethes Hori-
zont reicht über den Kapitalismus nicht hinaus. Seine tiefe denkerische 
und dichterische Ehrlichkeit führt deshalb zu einer Darstellung in nack-

Erinnerung an einen Weisen achten, an einen Freund der Menschheit, einen 
großen Gesetzgeber, und lasst davon ab, den zu beleidigen, den die Nachwelt 
verehren wird.« Zit. bei: Heyer: Maximilien Robespierre, S. 963f.

60	 Lukács: Faust-Studien, S. 245.
61	 Ebd., S. 248.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


42

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

ten, unüberbrückbaren Gegensätzen.«62 Und weiter heißt es: »Aber wie 
immer man diese Schranke63 Goethes auch kritisieren mag, sicher ist, dass 
die dichterische Phänomenologie des Geistes mit der realen Entwicklung 
der Produktivkräfte als jener Macht schließt, die aus dem fantasmago-
rischen Dasein des Feudalismus in die Welt der wirklichen Entfaltung 
der menschlichen Fähigkeiten, in die wirkliche Welt der menschlichen 
Tätigkeit führt. Der teuflische Charakter der kapitalistischen Form dieses 
Fortschritts wird bei Goethe (…) durch nichts beschönigt; aber zugleich 
wird gezeigt, dass hier erst das echte Feld der menschlichen Praxis eröffnet 
wird.«64

Neben diesen Ausführungen von Lukács ist für uns ein weiterer 
Schwerpunkt seiner Faust-Studien (das dritte Kapitel, Faust und Mephisto-
pheles) wichtig, der wie folgt umrissen werden kann: »Der Kampf um den 
inneren Kern des Menschen ist der Gegenstand der eigentlichen Hand-
lung des Faust (…).«65 Dabei hinge dieser Problemkomplex eng zusam-
men mit der gerade geschilderten Stellung Goethes zur kapitalistischen 
Entwicklung sowie den dazugehörigen Ansätzen dialektischen Denkens. 
Es handle sich, so Lukács, bei dieser Dialektik um die Grundlage von 
Goethes Zukunftsglauben – wie gesehen meint dies den Glauben an die 
Zukunft der ganzen Gattung auf der Basis der individuellen Tragödien. 
Die Selbstcharakterisierung von Mephistopheles als jene Kraft, »die stets 
das Böse will und stets das Gute schafft«, sei der »prägnanteste Ausdruck« 
dieser Goetheschen Weltanschauung: Ein »Balancieren auf des Messers 
Schneide«.66

62	 Lukács: Faust-Studien, S. 250.
63	 Gemeint ist: »Aus dieser Perspektive entsteht bei Goethe die Illusion, dass die 

politische Revolution bei einem so ungehemmten und großartigen Aufschwung 
der Produktivkräfte überflüssig werden könnte. Hier ist eine der wichtigsten 
Einseitigkeiten und Schranken seiner Weltanschauung, die sich auch in seiner 
Naturphilosophie, in seiner Auffassung der Dialektik, in der Überbetonung der 
Evolution, in der Ablehnung jeder ‚Katastrophentheorie‘ spiegelt.« Lukács: Ebd., 
S. 249.

64	 Ebd.
65	 Ebd., S. 251.
66	 Alle Zitate: Ebd., S. 255.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


43

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

Es ist eine Analogie zu Hegel, die Klärung bringt  – zu betrachten 
sei das Verhältnis von Mensch und Natur.67 »Auch hier läuft der grund-
legende Gedankengang Goethes parallel mit dem Hegels: Im menschli-
chen Handeln entsteht objektiv immer etwas anderes, als die Menschen 
in ihrer Leidenschaft gewollt haben; die Bewegung, die Entwicklung der 
menschlichen Gesellschaft geht von den Leidenschaften der Individuen 
aus, ihre Resultate gehen jedoch über die Individuen hinaus und machen 
den handelnden Menschen von den Konsequenzen seiner eigenen Taten 
abhängig.«68 Das Ergebnis einer Handlung ist also zu unterscheiden von 
dem Ziel, von dem Wunsch, den das Individuum mit seiner Tätigkeit ver-
band. Diese These von Lukács ist ein weiterer Baustein seiner versuchten 
Rettung der Französischen Revolution sowie deren umwandelnder Re-
zeption in Deutschland. Das ethische Konzept Goethes sah er in diesem 
Sinn darin, die freie Entfaltung der menschlichen Leidenschaften zu ge-
währleisten, gleichzeitig aber das harmonische Gleichgewicht der Lebens-
äußerungen aller nicht außer Acht zu lassen. Angesichts der deutschen 
Misere ein Unterfangen, welches automatisch zum Entwurf utopischer 
Bilder führen müsse69 – die allerdings bei Goethe, so Lukács weiter, nicht 
der Weisheit letzter Schluss seien. Denn der Kapitalismus stehe jedweder 
Harmonie im Wege. Dieser Gedanke wird dann bei Bloch mit all seiner 
Wucht und Anklage wiederkehren. 

Erneut sind wir, den Spuren von Lukács folgend, bei der doppelten 
Einschätzung des Kapitalismus durch Goethe angelangt: »Goethe bringt, 
ohne das ökonomisch-soziale Leben des Kapitalismus durchschauen zu 
können, mit dichterischer Intuition dessen widerspruchsvolle Rolle in der 

67	 »Die Goethesche Naturauffassung hat zum Zentralgedanken die Unabhängig-
keit der Natur vom Menschen, von seinen moralischen und anderen Gesichts-
punkten. (…) Im Netz solcher Bestimmungen lebt der Mensch nach Goethes 
Auffassung; er ist zugleich selbst ein Stück Natur, ein Mikrokosmos, in dem die 
gleichen Naturkräfte wirksam sind, wie im Makrokosmos. Die menschlichen 
Leidenschaften betrachtet Goethe als eine Art von Naturkräften, die – unmit-
telbar angesehen – aus unbekannten Ursprüngen entstehen, an einem (zufällig 
scheinenden) Anlass sich entzünden und, freigelassen, einem nicht berechenba-
ren Ziel entgegenstürmen.« Lukács: Faust-Studien, S. 262 und 263.

68	 Ebd., S. 262f..
69	 Ebd., S. 264.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


44

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Menschheitsentwicklung zur Gestalt.«70 Er habe die Fakten festgestellt, 
teilweise gewertet, vor allem dichterisch umgesetzt, aber nie ihnen gegen-
über eine »romantische Trauer«71 an den Tag gelegt, nie nach einem Zu-
rück in die vermeintliche Idylle vergangener Zeiten gerufen. Für den klu-
gen Marxismus, und um diesen geht es hier, war die Romantik Inbegriff 
solcher Fluchtbewegungen in die Vergangenheit, die doch nur danach 
trachten würden, das Morgen zu desavouieren. Beginnend mit der voll-
ständigen Zerstörung der Ideale der Aufklärung. (Durch diesen intellek-
tuellen Taschenspielertrick konnte dann beispielsweise Thomas Müntzers 
Andenken, der ja streng genommen und historisch exakt geblickt auch 
»zurück« wollte, gerettet werden.)72

70	 Lukács: Faust-Studien, S. 278.
71	 Ebd.
72	 Das hatte Karl Kautsky argumentativ vorbereitet, bei ihm findet sich auch die 

Stilisierung Müntzers zum »Mann der Tat«, im Gegensatz zu Thomas Morus, 
dem Schöpfer der Utopia. Das eigentlich Morus emanzipativ über die Grenzen 
seiner Zeit hinausgriff und nach »vorn« wollte, während Müntzer die »gute alte 
Zeit«, die »alten Rechte« beschwor, spielt dann keine Rolle mehr. Kautsky: Tho-
mas More und seine Utopie. Dort heißt es: »Der Gegensatz zwischen More (d. i. 
Morus) und Münzer enthält den Keim des großen Gegensatzes, der sich durch 
die ganze Geschichte des Sozialismus zieht und der erst dur ch das Kommunistische 
Manifest überwunden worden ist, des Gegensatzes zwischen dem Utopismus 
und der Arbeiterbewegung. Der Gegensatz zwischen More und Münzer, dem 
Theoretiker und dem Agitator, ist im wesentlichen derselbe wie der zwischen 
Owenismus und Chartismus, zwischen dem Fourierismus und dem Gleichheits-
kommunismus in Frankreich. So sehnsüchtig auch More wünschte, seinen Ide-
alstaat verwirklicht zu sehen, so scheu bebte er doch vor jedem Versuch zurück, 
der Ausbeutung von unter her ein Ende zu machen. Der Kommunismus konnte 
sich daher von seinem Standpunkt aus nicht im Klassenkampf durch die Logik 
der Tatsachen entwickeln, er musste im Kopfe fertig sein, ehe man daran den-
ken konnte, einen der Mächtigen für ihn zu gewinnen, der ihn der Menschheit 
von oben herab aufoktroyieren sollte. Das war eine Illusion. Aber gerade ihr ver-
dankte More seinen höchsten Triumph, ihr verdanken wir den ersten Versuch, 
eine Produktionsweise zu malen, die den Gegensatz zur kapitalistischen bildet, 
gleichzeitig aber an den Errungenschaften festhält, die die kapitalistische Zivili-
sation über die vorherigen Entwicklungsstufen hinaus gemacht hat, eine Produk-
tionsweise, deren Gegensatz zur kapitalistischen nicht in der Reaktion besteht.« 
(S. 248f.) Interpretation dieser Anschauung in: Heyer: Freiheit im N irgendwo, 
S. 34-38. Siehe auch: Bloch: Thomas Münzer als Theologe der Revolution. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


45

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

Die Fortschrittlichkeit und der Optimismus von Goethe hätten eine 
romantische Flucht nicht zugelassen. »Goethe steht zu den Problemen der 
kapitalistischen Entwicklung so wie Hegel oder Ricardo. Was die Gegen-
sätze, die dichterisch in schneidendem Kontrast zueinander stehen, ideell 
vermittelt, ist: Die objektive Unlösbarkeit des mephistophelischen Prin-
zips von der kapitalistischen Entwicklung der Produktivkräfte, von der 
objektiv wichtigsten und in richtiger Richtung gehenden menschlichen 
Praxis, von jenem Weg, der – das konnte Goethe, wie auch Ricardo und 
Hegel, nicht einmal ahnen – später dahin führt, dass auf diesem Boden 
Kräfte entstehen, die Menschheit wirklich von Mephistopheles erlösen.«73

Der teilweise Durchbruch zur Utopie, geschuldet (ja, Marxisten müs-
sen so etwas auch ent-schulden) dem Stand der historischen Entwicklung, 
resultiere auch daraus, dass von Goethes Standpunkt die komplizierten 
Widersprüche der kapitalistischen Gesellschaft objektiv unlösbar seien. 
»Goethes dichterische Größe besteht darin: Sie in ihrer durch nichts ge-
milderten Unlösbarkeit hingestellt zu haben. Darin ist er wahr wie Ricardo 
und Hegel.«74 Und eben dies ist es, was den Kampf um den menschlichen 
Kern des Individuums, um den menschlichen Kern von Faust ausmache. 
Die Suche nach einer Antwort auf die Frage, ob eine objektive Perspektive 
für Faust vorhanden ist. »Eine objektive soziale Macht, die Mephistophe-
les auf der Goethe bekannten Erde erfolgreich hätte bekämpfen können, 
konnte er nicht sehen und wollte er darum auch nicht gestalten.«75 Diese 
Aufgabe übernahm dann nach Lukács, wie das Eingangszitat zeigt, der 
große Rote Oktober. 

73	 Lukács: Faust-Studien, S. 278.
74	 Ebd., S. 278f. Das ist ein weiteres Kernelement marxistischer Philosophiege-

schichte. Wo auch immer und wie eklatant ihre Schranken seien, Hegel und Ri-
cardo hätten die Widersprüche des Kapitalismus erkannt und ausgesprochen. Ob 
zynisch, mit welchen Intentionen, beschränkt oder peinlich berührt – dies sei, 
ungeachtet der Motivation und der Konsequenzen, ein historisches Verdienst, 
hinter das die ganze bürgerliche Welt der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
zurückfalle, die Hegel verschweige (»der tote Hund«) und die Widersprüche des 
Kapitalismus verschleiere oder als allgemeine und damit unlösbare/unvermeidba-
re Menschheitsprobleme quasi anthropologischen Ursprungs ausgebe. 

75	 Ebd., S. 279.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


46

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Einen Ausweg bzw. eine Art von Ausweg (d. h. laut Lukács in histori-
scher Perspektive die mögliche Alternative vor der Entstehung des Mar-
xismus, demnach innerhalb enger Erkenntnisschranken) bilde Goethes 
Konzeption der menschlichen Vollendung, die zwei Tendenzen in sich 
vereine. Erstens die Vervollkommnung des Individuums durch Entwick-
lung aller seiner Fähigkeiten und Anlagen, zweitens die Generierung ei-
ner inneren Harmonie, so dass in letzter Konsequenz ein ganzer Mensch 
entsteht.76 »In der Wirklichkeit, in der er lebt, weiß Goethe, dass diese 
beiden Tendenzen, obwohl nur ihre Synthese den wirklich vielseitigen, 
harmonischen Menschen ausmacht, widerspruchsvoll, ja unvereinbar 
sind. In der glücklichsten Zeit seiner Reife entwirft er (in Wilhelm Meis-
ters Wanderjahre) eine gesellschaftliche Utopie ihrer Vereinigung. Aber die 
sozialen Erfahrungen der späteren Jahrzehnte, das Erlebnis des Kapitalis-
mus, dessen Rolle als Entwickler der Produktivkräfte er ohne sentimen-
tale Vorbehalte bejaht, die aufdämmernde Einsicht in dessen gesellschaft-
liche Widersprüche, führen ihn in dieser Frage zu einer Resignation.«77 
Die positive Kehrseite dieser dichterischen Resignation sei darin zu sehen, 
dass Goethe in der Wirklichkeit seiner Zeit nach realen Tendenzen und 
Tatsachen suche, um sein Programm – ohne Utopie – zu verwirklichen.78 
Sein Optimismus falle nicht mit der Einsicht in das Wesen des Kapitalis-
mus und der bürgerlichen Gesellschaft. Ganz im Gegenteil gewinne er an 
Schärfe und Profil. 

Und so wie Goethe immer stärker die Wirklichkeit studierte, war auch 
für den von ihm geschaffenen Faust diese Entwicklung die letzte Konse-
quenz: »Der Weg zu dieser Vollendung war der Weg Fausts zur Praxis. Da-

76	 Vgl. Lukács: Faust-Studien, S. 296f. Mit Blick auf die Aussöhnung von Ver-
nunft und Leidenschaft in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ist der »ganze 
Mensch« ein wichtiger Bestandteil der neueren Forschung.

77	 Ebd., S. 297.
78	 »Je mehr Goethe jedoch resigniert und die praktische Entfaltung der einzelnen 

menschlichen Fähigkeiten bejaht, die die Beherrschung der Naturkräfte und da-
mit die Weiterentwicklung des Menschengeschlechts eben in ihrer und durch 
ihre Vereinzelung fördern, desto energischer sucht er überall in der Wirklichkeit 
nach realen Tendenzen und Tatsachen, in denen die menschliche Harmonie und 
Vollendung, wenn auch auf der Grundlage eines objektiven Verzichts anderer 
Art, verwirklicht worden ist.« Ebd., S. 297f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


47

2. Die Faust-Studien von Georg Lukács 

rum gestaltete Goethe, wie schon erwähnt, nicht die nachträgliche Reue 
Fausts, sondern seine Heilung von den Wunden der Tragik durch eine 
neue Beziehung zur Natur, zum Leben, zur Praxis. (…) ‚Das Ewig-Weib-
liche zieht uns hinan‘: Nicht umsonst ist dies das letzte Wort nicht nur 
der Faustdichtung, sondern auch des Dichters Goethe. Es ist ein letztes 
Bekenntnis zur Möglichkeit einer diesseitigen Vollendung des Menschen, 
einer Vollendung des Menschen als psychisch-geistiger Persönlichkeit, ei-
ner Vollendung auf der Grundlage des Beherrschens der äußeren Welt, 
der Erhebung der eigenen Natur zur Geistlichkeit, Kultur und Harmonie, 
ohne ihre Naturartigkeit aufzuheben.«79

Mit seinen Ausführungen hat Lukács, dies war und ist wichtig, die 
Grundlagen eines modernen marxistischen Goethe-Bildes geschaffen. 
Dieter Schiller schrieb: »Seine Goethe-Studien aus den Moskauer Jah-
ren gehören zu den oft zitierten und positiv kritisch reflektierten Texten 
in der Klassik-Forschung während der fünfziger Jahre.«80 Lukács selber 
kehrte, wie wir sehen werden, immer wieder zu diesem Thema zurück. 
Schon 1940 war er sich überaus deutlich darüber klar, in welchem Berg-
werk er die Rohstoffe seines Denkens ausgrub: »Goethe, der Zeitgenosse 
und Mitstreiter jener Tendenzen, die zu den ‚drei Quellen des Marxis-
mus‘ geworden sind, ist dem Wesen nach ganz irdisch, ganz diesseitig.«81 
Knapp zehn Jahre später sollte er diesen letzten Gedanken, der einer sei-
ner Kerngedanken ist, viel stärker, pathetischer formulieren. Doch mit-
ten im Weltkrieg war dafür kein Platz. Da galt es, die Erinnerung an die 
humanistischen Traditionen der deutschen Kultur und Gesellschaft auf-
recht zu erhalten. Diese als Erbe, ja gar als Vorboten eines aufziehenden 
deutschen Sozialismus zu begreifen, dessen mögliche Realität auch nur zu 
ahnen, daran war in jenen Jahren kein Gedanke zu verschwenden. Tief in 
sich wird es Lukács dennoch getan haben. Nicht umsonst arbeitete Bloch 
im amerikanischen Exil ja an seinem großen Utopieprojekt und damit im 
Bergwerk der Träume, Hoffnungen und Wünsche. Ebenfalls im amerika-

79	 Lukács: Faust-Studien, S. 300 und 301.
80	 Schiller: Der abwesende Lehrer, S. 18.
81	 Lukács: Faust-Studien, S. 302.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


48

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

nischen Exil setzte Thomas Mann sein großes Romanwerk fort, hob es auf 
eine neue Stufe. Die Motivation war bei allen eine analoge. 

Der Urfaust, Fernsehfilm der DDR, 1961, Funk und Fernsehen der DDR,  
Nr. 14/1961, Monnika Lennartz und Hilmar Thate

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


49

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – 
Thomas Mann

Thomas Mann zitiert Goethe:
 »Entzieht euch dem verstorbenen Zeug,

 Lebendiges lasst uns lieben!«

»Hier brauchte er das Exil und die Emigranten nicht zu rechtfertigen: 
Viele Heimkehrer aus der Fremde waren jetzt um ihn. Auch sie gehörten 
zur Emigrantenliteratur. Im Dunstkreis von Buchenwald brauchte nichts 
beschönigt zu werden. So sprach Thomas Mann am Abend beim Bankett, 
als er sich für die Wünsche und Dankesworte zu bedanken hatte, voller 
Leidenschaft und Bewegung. Man sah, wie Katja Mann mit wachsender 
Sorge zuhörte. Ich sehe noch, wie sie ihn endlich sanft am Rocksaum 
zupfte, damit er sich nicht weiter ins Unheil rede. (… ) Nach der Abrei-
se des berühmten Gastes herrschte bei uns Hochstimmung. Hoffnungen 
schienen erlaubt zu sein. Unser Weg war trotz allem richtig, wie wir uns 
jetzt eingestanden, wodurch wir zugleich unsere geheimen Zweifel be-
kannten. Im Westen wurde mürrisch über den Besuch in Weimar berich-
tet. Thomas Mann hatte uns ‚aufgewertet‘, daran war nicht zu zweifeln.«82

Mit diesen Worten beschrieb Hans Mayer rückblickend in seinen Er-
innerungen den Besuch Thomas Manns in Weimar, jener zweite und um-
strittene Teil von Manns Goethe-Reise im Jahr 1949, die zum Politikum 

82	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 77 und 79.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


50

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

wurde, da dieser sich zu einem einigen Vaterland, aber auch zum neuen 
Deutschland bekannte, zum Bruch mit der Vergangenheit, den das Ade-
nauer-Regime noch nicht einmal künstlich zu imaginieren vermochte. 
Mit den bekannt gewordenen Worten Manns: »Ich kenne keine Zonen, 
mein Besuch gilt Deutschland selbst, Deutschland als Ganzem, und kei-
nem Besatzungsgebiet. Wer sollte die Einheit Deutschlands gewährleisten 
und darstellen, wenn nicht ein unabhängiger Schriftsteller, dessen wahre 
Heimat, wie ich sagte, die freie, von Besatzungen unberührte deutsche 
Sprache ist? Gewähren Sie, meine Zuhörer, dem Gast aus Kalifornien 
diese Repräsentation und lassen Sie ihn den Augenblick unbekümmert 
vorwegnehmen, den Goethes Faust seinen letzt-höchsten nennt: Den Au-
genblick, wo der Mensch, wo auch der Deutsche ‚auf freiem Grund mit 
freiem Volke steht‘!«83

83	 Mann: Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters, S. 319.

Thomas Mann in Weimar, 1949

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


51

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

Mann war 1949 erstmals seit seiner Emigration nach Europa und nach 
Deutschland zurückgekehrt. In Frankfurt hatte er den westdeutschen 
Goethe-Preis bekommen, um dann in Weimar das ostdeutsche Pendant 
entgegenzunehmen. Vor allem im Westen wurde er dafür kritisiert, dass 
er auch den Osten besuchte. Mayer hat in seinen Erinnerungen auch 
beschrieben, wie sehr sich diese beiden Veranstaltungen voneinander 
unterschieden. In Frankfurt habe es sich um eine elitäre Veranstaltung 
gehandelt, den Alltag der Menschen habe der Besuch des Dichters kaum 
tangiert.84 »Es ging anders zu in Weimar: Sowohl 1949 wie erst recht spä-
ter, im Mai 1955. Was es mit dem spontanen, nämlich wohl organisierten 

84	 »In Frankfurt hatte man, wie den Berichten zu entnehmen war, wenig Aufhebens 
gemacht auf der Straße und im Alltag vom Besuch dieses exilierten Schriftstellers. 
Das glaube ich gern, denn noch im Mai 1955 konnte ich mit ansehen, dass man 
in Stuttgart keineswegs ‚die Straßen säumte‘, als Thomas Mann zur Schillerfeier 
ins Opernhaus fuhr, und in der Mittagssonne aufbrach zu einem festlichen Mit-
tagessen in Bad Cannstatt.« Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 75.

Thomas Mann, 1955, während der Schiller-Ehrung in Weimar

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


52

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Volksjubel auf sich hat, wenn 
ein Mitglied des Politbüros er-
scheint oder gar der oberste der 
Freunde in Gestalt von N. S. 
Chruschtschow, braucht man 
mir nicht zu erläutern. Die 
Menschenmassen aber in Wei-
mar bei der Fahrt vom Hotel 
zum Nationaltheater hatte man 
nicht anlocken oder hinbe-
fehlen müssen. (…) Über den 
Besuch Thomas Manns jedoch 
freute man sich in der Stadt und 
im Lande ringsum. Da wurden 
verschüttete Gefühle freigelegt. 
(…) Thomas Manns Anspra-
che wurde richtig gehört und 
verstanden. Das war keine lite-
rarische Zeremonie unter Ho-
noratioren. Lautsprecher schallten über den Theaterplatz. Die Menschen 
standen dicht gedrängt und lauschten. Der Redner im Theater sprach 
klar, und auch deutlich.«85

Diese Schilderung des Besuchs von Mann ist letztlich auch eine Be-
schreibung des Umgangs mit Goethe. Im Westen als Teil des Bildungs-
bürgertums, hinter verschlossenen Türen, in elitären Zirkeln, im Osten 
hingegen als Sache des ganzen Volkes, als Teil der und Versprechen auf 
die Zukunft. So zumindest, das können wir unterstellen, sah Mayer die 
Sache – und zwar auch noch lange Jahre nach seinem Weggang aus der 
DDR. (Übrigens nicht die falscheste Einschätzung, es sei nur angemerkt.) 
Mann war nicht nur von Frankfurt nach Weimar gefahren, er hatte, so sah 
es der kleinere Teil unserer deutschen Heimat (und in ihr Mayer und viele 
andere), zwischen den Welten gewechselt, war von der Vergangenheit in 
die Zukunft gereist. Und es war der ganze Mann, den man im Osten se-

85	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 75f.

Thomas Mann, 1955, Schiller-Ehrung in Weimar

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


53

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

hen und feiern wollte, sein Leben, das Werk, die Perspektiven: »Thomas 
Manns Ansprache war nicht gefühlvoll: Eben weil sie nahezu bis zum 
Bersten voll mit Emotionen zu kämpfen hatte. Welch ein Augenblick!, 
doch wie weit war man entfernt von aller Opern-Apotheose. Man hatte 
in Frankfurt, so kam es dem Redner vor, und so erläuterte er uns am 
Abend in Weimar, kaum einen Gedanken seiner Rede zu Goethes Geden-
ken ernsthaft überdacht, für etwas anderes genommen als für Redekunst. 
Mehr noch: Über sein Werk hatte man ersichtlich mit Thomas Mann 
nicht sprechen wollen in Westdeutschland, bei Familienbesuch. Nun 
also der Kontrast: Hier bei den Russen und den Kommunisten. Auch das 
wurde nicht gesagt, musste auch nicht ausgesprochen werden, denn die 
Offiziere der Sowjetischen Militäradministration saßen mit am Tisch.«86 
Weiter heißt es dann: »Dies war kein Familientreffen, es galt dem Werk 
Thomas Manns. So glaubte er die Aufnahme in Weimar zu deuten und 
sagte das auch. ‚Und wenn es stimmt, wenn Ihnen mein Werk wirklich 
etwas bedeutet und weiterhelfen kann, dann wäre ich sehr glücklich!‘ So 
ungefähr hatte er es an jenem Abend ausgedrückt. Den Gedankengang 
erinnere ich genau.«87 

Als Wolfgang Harich 1950 Hans Mayers Buch über Thomas Mann (ge-
meint ist: Thomas Mann. Werk und Entwicklung) deutlich kritisierte, so 
teilte er doch diesen Gedankengang mit ihm – Mann habe in der SBZ/
DDR eine neue Heimat gefunden: »Mayer schreibt so, dass er all denen, 
die bislang von Thomas Mann nur wenig oder überhaupt nichts gelesen 
haben, absolut unverständlich sein muss. Man bedenke, was das heißt: 
Die Bücher Thomas Manns sind durch die Währungspaltung und die 
Kursmanipulationen des Westens für das Leserpublikum in der Deut-
schen Demokratischen Republik zu unerschwinglichen Wertobjekten 
geworden. Ausgerechnet in dem Teil Deutschlands also, in dem Thomas 
Mann nichts als Liebe und Verehrung entgegengebracht wird und in dem 
sich die denkbar besten Voraussetzungen für eine nationale Breiten- und 
Tiefenwirkung seiner humanistischen Lebensleistung zu entwickeln be-
ginnen, können seine Werke nur in vereinzelten Exemplaren zirkulie-

86	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 78. 
87	 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


54

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

ren – in sehr zerlesenen Exemplaren, zu unserer Ehre sei es gesagt. In den 
Massen unserer Jugend (der Leipziger Literarhistoriker kann das kaum 
übersehen haben!) ist ein Bildungshunger ohnegleichen erwacht. Alle 
diese Jugendlichen haben von Thomas Mann gehört. Alle lieben in ihm 
den Repräsentanten deutscher Ehre, den Vorkämpfer des Weltfriedens, 
den geschworenen Feind des Faschismus. Ihre ganze Erziehung ist darauf 
gerichtet, auf Thomas Manns Lebenswerk, wie auf alle Schätze unseres 
nationalen Kulturerbes, in einem hohen und edlen Sinne ‚neugierig‘ zu 
sein. Aber kaum einer von ihnen kennt seine Bücher. Und nun erscheint 
in einem Verlag der DDR ein Buch wenigstens über Thomas Mann und 
es findet reißenden Absatz. Aber was findet man darin? Keine Erklärung, 
keine Einführung, kein Wort, das irgendwas verständlich machte, sondern 
nur esoterische Andeutungen und Anspielungen für ‚Eingeweihte‘.«88

Schon zum 100. Todestag von Goethe hatte Thomas Mann am 18. März 
1932 in der Preußischen Akademie der Künste, Berlin, geredet über Goethe 
als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters.89 Johannes R. Becher führte 1949 
aus: »Eine imposante Feier war es im Jahre 1932, Goethes 100. Todestag – 
sein Geist schien wieder zu erstehen in den Herzen vieler Deutscher, ja, 
man mochte davon träumen, das Reich, das Goethe hieß und das verwahr-
lost im Innern Deutschlands lag, sei wiederentdeckt und als ein kostbarster 
Nationalbesitz dem deutschen Volke zurückgewonnen worden. Thomas 
Mann sprach ernste und würdige Worte damals in Weimar, mahnend und 
ahnend sprach er davon, dass unter Umständen auch Gewalt nötig sei, um 
dem Verderben zu widerstehen und den Geiste des Guten, wie er in Goe
the so vorbildlich verkörpert sei, zur Macht werden zu lassen.«90

88	 Harich: Hans Mayers Buch über Thomas Mann, S. 283. Bereits 1946 formulierte 
Harich: »Wenn wir Lotte in Weimar aus der Hand legen, wird uns noch einmal 
in krasser Deutlichkeit bewusst, was der Faschismus dem deutschen Volke nahm, 
als er Thomas Mann in die Fremde trieb, ihm – welch blutiger Hohn! – sein 
Deutschtum absprach und seine Bücher verbot. Mit dem Erscheinen dieses Bu-
ches auf dem deutschen Büchermarkt ist Thomas Mann viel sicherer heimge-
kehrt, als wir es vor zwei Jahren noch zu hoffen wagten. Der zürnende Lehrer der 
Deutschen ist wieder zu ihrem schenkenden Freunde geworden.« Harich: Lotte 
in Weimar. Thomas Mann wieder auf dem deutschen Büchermarkt, S. 1046.

89	 Mann: Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters, S. 7-39.
90	 Becher: Der Befreier, S. 320.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


55

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

Vor dem Hintergrund der Krisen der Weimarer Republik sah Thomas 
Mann beim »greisen Goethe« einen »träumerischen und kühnen Blick 
(…) in eine neue, nachbürgerliche Welt hinein«.91 Besser, als die Ausfüh-
rungen von Mann zusammenzufassen, ist es, ihn selbst zu Wort kommen 
zu lassen. Über die Wanderjahre sagte er 1932: »Um was es sich in diesem 
Buch eigentlich handelt, ist die Selbstüberwindung der individualisti-
schen Humanität und eine seherische kühne Abkehr von ihr zu Guns-
ten menschlicher und erzieherischer Grundsätze und Willensmeinungen 
(…). Es wetterleuchtet in dem Werk von Ideen, die weit abführen von 
allem, was man unter bürgerlicher Humanität versteht (…). Das Ideal 
privat-menschlicher Einseitigkeit wird fallen gelassen und ein Zeitalter 
der Einseitigkeit proklamiert. Das Ungenügen am Individuum ist da, das 
heute herrscht: Erst sämtliche Menschen vollenden das Menschliche, der 
Einzelne wird Funktion, der Begriff der Gemeinschaft tritt hervor, der 
Kommunität; und der jesuitisch-militaristische Geist der Pädagogischen 
Provinz, musisch durchheitert wie er ist, lässt vom individualistischen 

91	 Mann: Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters, S. 36. 

Goethefeier der Akademie der Künste, Berlin, 1932, Thomas Mann  
am Rednerpult, in der ersten Reihe (2. v. l.) Heinrich Mann

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


56

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

und ‚liberalen‘, vom bürgerlichen Ideal kaum etwas übrig.«92 Mann pro-
klamierte die gemeinsame Arbeit aller Menschen unter einigenden er-
zieherischen Grundsätzen und moralisch-humanen Ideen bzw. Idealen. 
»Im technisch-rationalen Utopismus geht das Bürgerliche in Weltgemein-
schaftlichkeit, es geht, wenn man das Wort allgemein genug und undog-
matisch verstehen will, ins Kommunistische über. Sie ist nüchtern, diese 
Begeisterung. Aber was heute not tut, ist die große Ernüchterung einer 
Welt, die an verdumpften und das Leben hindernden Seelentümern zu 
Grunde geht.«93

Seine Rede beendete Mann mit jenen Sätzen, die 1949 im Goethe-
Jahr mehrfach zitiert wurden (in der SBZ, nicht in Frankfurt), die, so 
kann und muss man es formulieren, das Werk von Mann an den Marxis-
mus anschlussfähig machten: »Die neue, die soziale Welt, die organisierte 
Einheits- und Planwelt, in der die Menschheit von untermenschlichen, 
unnotwendigen, das Ehrgefühl der Vernunft verletzenden Leiden befreit 
sein wird, diese Welt wird kommen, und sie wird das Werk jener großen 
Nüchternheit sein, zu der heute schon alle in Betracht kommenden (…) 
Geister sich bekennen. Sie wird kommen, denn eine äußere und ratio-
nale Ordnung, die der erreichten Stufe des Menschengeistes gemäß ist, 
muss geschaffen sein oder sich schlimmen Falles durch gewaltsame Um-
wälzung hergestellt haben, damit das Seelenhafte erst wieder Lebensrecht 
und ein menschlich gutes Gewissen gewinnen könne.«94 Dieser Antago-
nismus Manns zwischen rationaler neuer Ordnung und dem Untergang 
der Menschheit war ein Erbteil der marxistischen Theorie, das sich auch 
in anderen Themenfeldern zeigte. So machte sich Harich, um nur ein 
Beispiel zu nennen, seit Mitte der siebziger Jahre (Kommunismus ohne 
Wachstum) für die ökologische Umgestaltung stark. 1979 stellte er in einer 
Diskussion klar, dass ein neuer Staat kommen werde/müsse: »Die Frage 
ist, ob das ein demokratischer oder ein despotischer Staat sein wird. Das 
hängt davon ab, wie schnell und gründlich man den neuen Weg geht. 
Je schneller, desto mehr Freiheiten werden übrigbleiben. Je länger Ver-

92	 Mann: Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters, S. 36. 
93	 Ebd., S. 37f.
94	 Ebd., S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


57

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

schwendung und Umweltzerstörung weitergehen, umso härtere Maßnah-
men wird es brauchen. Zu welchen Gunsten werden diese Maßnahmen 
sein? Werden sie menschenwürdiges Leben der breiten Massen garantie-
ren – dann zu Ungunsten der Reichen. Damit aber wird die Gefahr eines 
Öko-Faschismus deutlich. Das ist die Wahl, vor der wir stehen: Öko-Fa-
schismus oder ein homöostatischer wachstumsloser Kommunismus mit 
staatlicher Autorität. Angesichts dieser Wahl muss ein Liberaler zum Pes-
simismus neigen. Ich bin kein Liberaler.«95

Doch zurück zu Thomas Mann. Weiter war bei diesem zu hören: 
»Das Recht auf die Macht ist abhängig von dem historischen Auftrag, 
als dessen Träger man sich fühlt und fühlen darf. Verleugnet man ihn 
oder ist man ihm nicht gewachsen, so wird man verschwinden und abtre-
ten, abdanken müssen zu Gunsten eines Menschentyps, der frei ist von 
den Voraussetzungen, Bindungen und überständigen Gemütsfesseln, die, 
wie man zuweilen fürchten muss, das europäische Bürgertum untauglich 
machen, Staat und Wirtschaft in eine neue Welt hinüberzuführen. Kein 
Zweifel, der Kredit, den die Geschichte der bürgerlichen Republik heute 
noch gewährt, dieser nachgerade kurzfristige Kredit, beruht auf dem noch 
aufrechterhaltenen Glauben, dass die Demokratie, was ihre zur Macht 
drängenden Feinde zu können vorgeben, auch kann, nämlich eben diese 
Führung ins Neue und Zukünftige zu übernehmen.«96

Von Lukács bis Bloch (Harichs gezeichneter Antagonismus aus einem 
anderen zeitlichen und thematischen Kontext wurde gerade erwähnt) 
erinnerten die marxistischen Goethe-Interpreten immer wieder an diese 
Wortmeldung Manns, nicht zuletzt, da kurz nach ihr die Machtergrei-
fung der Nationalsozialisten Deutschlands Unglück besiegelte – sie also 
von der bürgerlichen Gesellschaft ungehört verhallte. Und Mann hatte 
deutlich die sozialistische Zukunft als Alternative zur bürgerlichen Welt 
formuliert und fokussiert. Dass sich die bürgerliche Gesellschaft kurz 
nach seiner Rede auf den faschistischen Weg, den man aus ihrer Mit-
te heraus beginnen kann, begab, konnte er nicht wissen. Es bestätigte 
aber vollauf seine Einschätzung der damaligen aktuellen Situation. Ha-

95	 Harich: Kommunismus heute, S. 181.
96	 Mann: Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters, S. 38f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


58

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

rich kommentierte in einem Zeitungsartikel die gerade wiedergegebenen 
Ausführungen Manns 1949 wie folgt: »Mit dem verrotteten und dumpfen 
‚Seelentum‘ war das ideologische Gift der irrationalen und antihumanen 
Spießerromantik des Faschismus gemeint, mit der ‚organisierten Einheits- 
und Planwelt‘ die konkrete Verwirklichung der Goetheschen Vision vom 
freien Volk auf freiem Grund. Kein Wunder, dass bei den offiziellen Ver-
tretern des damaligen Deutschlands, die sich ‚pflichtgemäß‘ und völlig 
unverbindlich der gerade fälligen Goethe-Ehrung entledigten, um wenig 
später der faschistischen Mörderbande des deutschen Monopolkapitals 
bedenkenlos, ja, willig den Platz zu räumen, dass bei ihnen und ihresglei-
chen Thomas Manns Worte ungehört verhallten. In Deutschland stand 
nicht Vernunft und Nüchternheit, sondern ein abergläubischer Blutmy-
thos, nicht die Verwirklichung des Sozialismus, sondern der Rückfall in 
die Barbarei auf der Tagesordnung. Das Unfassbare und Ungeheuerliche 
konnte geschehen, dass ein Jahr nach jener Goethe-Feier der Terror der 
blutigsten, finstersten Reaktion, demagogisch eingehüllt in verrottetes, 
dumpfes ‚Seelentum‘ in Deutschland triumphierte, dass der ‚Tag von 
Potsdam‘ und all das Schändliche, das ihm folgte, den Geist von Weimar 
liquidierte, dass Thomas Mann, der Goethe-Redner des Jahres 1932, seine 
Heimat verlassen musste, ausgestoßen und bespien von denen, die dann 
Deutschland in Unglück, Not und Schande stürzten, totgeschwiegen, 
preisgegeben und verraten vom gesamten deutschen Bürgertum, dessen 
letzter großer Repräsentant und Kritiker er ist.«97

Johannes R. Becher merkte zu dieser Passage Thomas Manns (die er 
genau wie Harich wörtlich zitierte) im Speziellen, zu dessen Rede im All-
gemeinen an: »Diese imposante Kundgebung, bei der das beste Deutsch-
land versammelt schien – was war aus ihrem Treuegelöbnis Goethe gegen-
über geworden, als 1933 der Nationalsozialismus zur Macht kam. Wäre 
Goethe im deutschen Volke lebendig gewesen, so hätte diese seine leben-
dige Kraft solch einen überwältigenden Hass gegenüber der Nazibarba-
rei erzeugt, dass deren Bewegung hätte schon in den Ansätzen scheitern 
müssen. Und wieder hatte das Bürgertum versagt, dessen wunderbare 

97	 Harich: Das demokratische Deutschland grüßt Thomas Mann, S. 1197.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


59

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

menschliche Erhöhtheit ein Goethe gewesen war.«98 Und Hans Mayer 
schrieb 1948: »Das Goethejahr 1932 musste eine Warnung sein: Dass sie 
nicht als solche empfunden wurde, erhöht noch unsere Verpflichtung, aus 
jenem Vorfall zu lernen.«99

* * * * *

Am 25. Juli und am 1. August 1949 hielt Mann in der Frankfurter Pauls
kirche und im Weimarer Nationaltheater die gleiche Rede, die unter dem 
Titel Ansprache im Goethejahr 1949 gedruckt vorliegt. Über die Hälfte der 
damaligen Ausführungen Manns waren Selbstreflexionen und Momenten 
des Nachdenkens über die deutsche Katastrophe gewidmet. Den in diesen 
Jahren vor allem im Westen ausgetragenen Streit um seine Person und 
sein Werk sah er als verzerrte Auseinandersetzung mit den zurückliegen-
den Jahren. »Ich weiß, dass der Emigrant in Deutschland wenig gilt, er 
hat noch nie viel gegolten in einem von politischen Abenteuern heimge-
suchten Lande.«100 Im Prinzip beklagte Mann überaus deutlich die in den 
westlichen Zonen kaum stattfindende Aufarbeitung der nationalsozialis-
tischen Vergangenheit. Diese Aufgabe sei aber mehr als vorderdringlich, 

98	 Becher: Der Befreier, S. 321.
99	 Mayer: Goethes Erbschaft in der deutschen L iteratur, S. 17. Am Ende des Aufsat-

zes die Feststellung: »Unser Goethebild wird und muss anders sein als jenes der 
Romantiker, Börnes oder auch der blassen Klassizisten aus dem 20. Jahrhundert. 
1932 erlebten wir das leere Gepränge eines unverbindlichen Festbetriebes, der 
synchronisiert war mit dem Zusammenbruch der Weimarer Republik. Das Goe
thejahr 1949 sollte uns eine ähnliche Geschäftigkeit vor dem Abgrund ersparen.« 
(Ebd., S. 30.)

100	 Mann: Ansprache im Goethejahr, S. 317. Dort dann weiter: »Aber nicht nur zu 
dieser Danksagung bin ich hier, sondern auch, weil ein untrügliches Gefühl mir 
sagt, dass der Streit, der in Deutschland geht um mein Werk und meine Person, 
und dem ich mit Staunen zugesehen habe, an Bedeutung weit hinausreicht über 
diese gleichgültige Person, dies eben nur bemühte und gewiss von anderen über-
troffene Werk. Die Erbitterung, mit der dieser Streit geführt wird von den Has-
sern, der Nachdruck, den Freunde in ihre Erwiderung und Abwehr legen, wäre 
sonst unerklärlich. Das ist nicht Literaturkritik mehr, es ist der Zwist zwischen 
zwei Ideen von Deutschland, eine Auseinandersetzung, nur anlässlich meiner, 
über die geistige und moralische Zukunft dieses Landes.« (Ebd., S. 318.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


60

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

müsse unbedingt und ohne Angst vor den Konsequenzen angegangen 
werden. 

Es gehe darum, und eben dabei könne Goethe helfen, einen Stand-
punkt zu erringen, der es dem Menschen ermögliche, »wieder den Segen 
einer moralischen Autorität zu gewinnen«.101 Thomas Mann ließ keinen 
Zweifel daran, dass er die Umbrüche in der sowjetischen Besatzungszone 
begrüßte. Seinem Spätwerk und seinen Reden und Wortmeldungen in 
den Zeiten des Faschismus sowie in den Jahren danach liegt die Idee zu 
Grunde, dass es einen moralischen, humanistischen Horizont gebe, der 
über die bürgerliche Gesellschaft hinausreiche und sich nur außerhalb 
dieser verwirklichen könne. Aber die bürgerliche Welt könne sich den-
noch auf den Weg dorthin begeben, mit Änderungen beginnen. 

So wurde für ihn der Rückgriff auf Goethe zu einem Vorgriff auf, in 
die Zukunft: »Dem Dichter, dessen ganzes Alterswerk voll ist von sozialer 
Utopie und dessen Ideen und Gesichte in den Wanderjahren so gut wie 
im Faust weit hinausgehen über das 18. und 19. Jahrhundert bis in unser 
eigenes Zeitalter, war es von Herzen ernst mit Fausts letztem Abenteuer 
und seinem höchsten Augenblick, diesem ‚Solch ein Gewimmel möcht‘ 
ich sehen‘, auch wenn er die Tragik der Tat durchschaute und die Erlö-
sung seines Heilsuchers der Liebe und Gnade von oben vorbehielt. Nie 
hätte er sich dazu hergegeben, gegen ein Neues, das kommen wollte oder 
schon da war, überalterte und schon heuchlerisch gewordene Ideale aus-
zuspielen, denn er wusste, dass sich die Welt beständig erneuert, und hat 
sich den Namen eines Konservativen, der nur das Bestehende bewahren 
wolle, schönstens verbeten, denn vieles, was bestehe, sei gar dumm und 
schlecht, und was im Jahr 1800 vernünftig gewesen sei, das könne 1850 
sträflicher Unsinn sein. Er hat gerufen: ‚Entzieht euch dem verstorbenen 
Zeug, Lebendiges lasst uns lieben!‘«102

Diese Einschätzung der deutschen Wirklichkeit und diese, nennen 
wir es: moralisch-ideologische Unbefangenheit gegenüber dem Neuen, 
gegenüber dem Sozialismus, war es, die Thomas Mann die Liebe und 
Anerkennung der Menschen der sowjetischen Besatzungszone einbrachte 

101	 Mann: Ansprache im Goethejahr, S. 320.
102	 Ebd., S. 326.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


61

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

und dazu führte, dass sein Werk, seine Worte von den Menschen gehört 
und, wichtiger noch, verstanden, beherzigt wurden. Es war Johannes 
R. Becher, der die Laudatio Zur Verleihung des Goethe-Preises an Thomas 
Mann in Weimar hielt. Seine Rede muss als das gelesen werden, was sie 
war: Als Bekenntnis zu Mann und zu dessen humanitären dichterischen 
Aussagen – mit dem Grundtenor »unser«.103 »Wir danken Ihnen, Thomas 
Mann, dass Sie über Länder- und Zonengrenzen hinweg nach Weimar 
gekommen sind, sich auch dadurch erneut und unmissverständlich zur 
Einheit unseres Vaterlandes bekannt und dem Zusammengehörigkeits-
gefühl aller deutschen Menschen neue Hoffnung und eine neue freudige 
Stärke verliehen haben. Nach all den Tränen, die in unserem Vaterland 
vergossen wurden, (…) ist es ein Akt hoher Freude, den wir jetzt erleben, 
dass Sie, Thomas Mann, unter uns weilen.«104

Dennoch, trotz des Beharrens auf der deutschen Einheit, für die Be-
cher und viele andere im Osten ernsthaft kämpften (es ist gerade heute 
notwendig, daran zu erinnern und diesen Fakt nicht zu vergessen, davon 
zeugt auch das Thomas-Mann-Zitat im nächsten Absatz), war für ihn 
klar, dass »der geistige und moralische Umschwung und Aufschwung«, 
zusammen mit dem »Friedenswillen unseres Volkes«, in der sowjetischen 
Besatzungszone beheimatet sei.105 Eine neue Gesellschaft wäre am Entste-
hen – und mit ihr, in ihr, als ihre Träger die neuen sozialistischen Men-
schen: »Es sind neue deutsche Menschen, die hier unter veränderten ge-
sellschaftlichen Verhältnissen geboren werden und aufwachsen, und ich 
glaube, im Namen dieser neuen deutschen Menschen auch sagen zu dür-
fen, dass wir Sie nicht nur verehren und bewundern, (…) sondern dass 
Thomas Mann und sein Werk auch eine Sache unseres Herzens ist, der 

103	 »Die schönste Huldigung, die wir Johann Wolfgang Goethe zu seinem 200. 
Geburtstag darbringen können, ist die, dass unser Thomas Mann die Goethe-
Stätten in Frankfurt und Weimar besucht und dass an dem Geburtsort und dem 
Grabe Goethes der Mann erschienen ist, auf den wir mit Stolz als auf einen der 
besten und edelsten Söhne unseres Volkes hinweisen können.« Becher: Zur Ver-
leihung des Goethe-Preises, S. 418.

104	 Ebd, S. 420.
105	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


62

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

wir begeistert und leidenschaftlich anhängen und zu dessen Schöpfer wir 
sagen: Lieber, geliebter Thomas Mann!«106

Mann hat sich für diese Worte Bechers zwei Jahre später revanchiert 
(in der Festschrift zu Bechers 60. Geburtstag), obwohl dies das falsche 
Wort zu sein scheint, klingt es doch zu sehr nach Aufrechnung. Er hat die 
Hochachtung, die Becher ihm entgegenbrachte, erwidert: »Mehr noch, 
oder fast mehr noch als den Poeten und Schriftsteller liebe und ehre ich 
in Johannes R. Becher den Menschen – dies drängend bewegte, von in-
nigen Impulsen getriebene Herz, das ich mir bei so mancher Begegnung, 
besonders aber bei unserem Zusammensein während meines Besuches 
in Weimar im Sommer 1949, entgegenschlagen fühlte – eine persönliche 
Erfahrung, die eine fortdauernde Ergriffenheit von seiner Natur, seiner 
Existenz in mir zurückgelassen hat. (…) Dieser sein Kommunismus ist 
durchaus patriotisch gefärbt, er erfüllt sich tatsächlich im Patriotismus, 
und sein Drang zum Dienst an der Gemeinschaft, dem Volke, ist – man 
lese nur seine Gedichte – zuerst und zuletzt der heiße Wunsch, seinem 
Volke, dem deutschen, zu dienen und ihm ein liebevoller, getreuer Bera-
ter nach bestem Wissen und Gewissen zu sein. Ich glaube, der Tag wird 
kommen, wo ihm das deutsche Volk in seiner Gesamtheit für diese Liebe 
Dank wissen wird.«107

Der Name Walter Janka wird uns noch mehrfach begegnen. Dieser 
setzte der gerade zitierten Passage in seinen Spuren eines Lebens sofort wei-
tere Zitate von Wilhelm Pieck und Walter Ulbricht zur Seite. Das Ziel 
war natürlich die explizite Abwertung der Worte Manns (ein Lob Be-
chers war für Janka offensichtlich eine Zumutung): »‚Mehr als den Poeten 
und Schriftsteller liebe und ehre ich den Menschen.‘ Die hervorgehobene 
Nähe zur Person, bei gleichzeitiger Distanz zum Werk, zeugen von Res-
pekt und verhaltener Kritik. Dass sich Becher im stalinschen Sinne ver-
stand, ist gewiss. Sein Werk, sein Tun, seine politische Gesinnung zeugen 
davon. Thomas Mann mag man verzeihen, dass er aus der geographischen 
Ferne nicht erkennen wollte. Wir aber, die wir in Bechers Nähe gearbei-
tet, zu Werkzeugen oder Opfern seiner Größe wurden, waren kritischer. 

106	 Becher: Zur Verleihung des Goethe-Preises, S. 420f.
107	 Mann: Der Tag wird kommen, S. 170f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


63

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

Als Dichter wäre Becher groß genug gewesen, um spätestens nach dem 
XX. Parteitag der KPdSU die Stimme gegen Unrecht zu erheben.«108 Na-
türlich hat Janka Recht mit seiner Kritik an Becher, dass dieser schwieg 
als er einer der wenigen war (etwa neben Bloch und Anna Seghers), die 
etwas hätten sagen können. Aber Becher war eine überaus ambivalente 
Persönlichkeit und es ist historisch irreführend, nur dessen opportunis-
tische und stalinistische Seiten zu betonen. Nicht zuletzt sind Bechers 
Achtung der deutschen Klassik und sein Engagement für die deutsche 
Einheit, das hatte Thomas Mann »aus der geographischen Ferne« besser 
erkannt als Janka, wirklich und wahr gewesen. Die Kübel mit Schmutz 
sollte man nicht über die Toten entleeren – allein der niveauvolle Umgang 
mit anderen war Jankas Sache nicht. (Die Verleumdungen Harichs durch 
seinen früheren Vorgesetzten Janka können und sollen hier nicht wieder-
gegeben werden. Die deutsche Justiz hat nach 1989 alles Wesentliche zum 
Thema gesagt, die Geschichte pflichtet ihr bei, Harich hat seine Prozesse 
gegen Janka gewonnen.) 

In der Täglichen Rundschau setzte sich in den späten vierziger Jahren 
Harich in mehreren Artikeln für Thomas Mann und dessen Schriften ein 
(Thomas Mann und die D eutschen; Lotte in Weimar. Thomas Mann wie-
der auf dem deutschen B üchermarkt; Das demokratische Deutschland grüßt 
Thomas Mann; Goethe-Schändung in Westberlin. Bemerkungen über den 
Faschisten Ortega y Gasset). In den tagesaktuellen Debatten verteidigte er 
mehrfach die moderne sozialistische Kultur ebenso wie die humanistische 
bürgerliche Gesinnung – erinnert sei neben seinen Artikeln zu Thomas 
Mann nur an sein Eintreten für Bertolt Brecht.109 Ein Spagat, der Lukács 
so nicht gelang. Einher ging dies, als ein wesentlicher charakteristischer 
Zug seines gesamten Denkens, Handelns und Schreibens, mit einer klar 
formulierten Ablehnung nationalsozialistischen Gedankenguts – zu stu-

108	 Janka: Spuren eines Lebens, S. 250.
109	 Von Harich siehe (neben verschiedenen Artikeln in der Täglichen Rundschau) 

vor allem den Text der Kontroverse mit Fritz Erpenbeck, die in der Weltbühne 
ausgetragen wurde: Harich: Trotz fortschrittlichen Wollens. Ein Diskussionsbeitrag, 
S. 215-219. Siehe: Heyer: Der erste S treit um B recht in der SBZ/DDR , S. 55-69. 
Mit vielen Seitenblicken auf Harich: Mittenzwei: Der Realismus-Streit um Brecht. 
Mittenzwei: Das Leben des Bertolt Brecht. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


64

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

dieren exemplarisch an seiner frühzeitig geübten Kritik an Ernst Jünger110 
(bis hin zur Nietzsche-Debatte der achtziger Jahre und dem Wirken für 
die Herstellung der deutschen Einheit auf anti-militaristischer, anti-chau-
vinistischer, menschlich-humanistischer Grundlage in der Alternativen 
Enquetekommission)111.

Wie Becher empfing auch Harich (in dem Zeitungsartikel Das demo-
kratische Deutschland grüßt Thomas Mann vom 31. Juli 1949) Mann »auf 
dem Boden der neuen, antifaschistisch-demokratischen Ordnung der 
Ostzone«. Er sprach von »dankbarer Genugtuung« und »tiefer Freude«, 
die »alle fortschrittlichen Menschen des deutschen Volkes« empfinden 
würden.112 Er meinte damit einen doppelten Mann: Einerseits den Goe
the-Redner von 1932 (wir haben die entsprechende Passage aus Harichs 
Text bereits wiedergegeben) und andererseits den Emigranten, der die 
Werte der deutschen Kultur und Humanität in den Jahren der Barbarei 
hochgehalten habe. Ja, erst im Exil habe Mann seine Vermutungen und 
Überlegungen von 1932 konkretisieren können, der Weg der bürgerlichen 
Gesellschaft in den Faschismus habe ihn den Idealen des Sozialismus (als 
Bruch mit der bürgerlichen Welt und deren brutalen Tendenzen/Konse-
quenzen) noch näher gebracht.113

110	 Alle weiterführenden Hinweise, Literaturangaben, Harichs Beiträge etc. enthält: 
Heyer: Der erste Gegner wartet schon, S. 84-119. Außerdem: Dornuf: Wolfgang Ha-
rich und Ernst Jünger, S. 28-44.

111	 Hier reicht der Hinweis auf den Aufsatz von: Prokop: Wolfgang Harich und die 
Alternative Enquete-Kommission, S. 70-82. Wir kommen auf das Thema zurück. 

112	 Harich: Das demokratische Deutschland grüßt Thomas Mann, S. 1196.
113	 »Bei Thomas Mann selbst hat das Ideal des Humanismus, das 1932 in seinen 

Äußerungen noch vage und utopisch war (und das auch heute noch keineswegs 
mit der wichtigsten Konsequenz, mit dem Bekenntnis zum kämpfenden Prole-
tariat, verbunden ist), in den Jahren des Exils eine wesentliche Konkretisierung 
erfahren: In Joseph der Ernährer hat der Dichter, der zeitlebens mit dem Problem 
des Individualismus, mit dem Problem des gesellschaftsentfremdeten Ausnah-
memenschen rang, den Ausweg aus diesem Dilemma gezeigt: Die praktische, 
nützliche Tat im Dienste der Menschen. Im Doktor Faustus hat er erschütternd 
den tragischen Irrweg des modernen bürgerlichen Künstlers dargestellt, der der 
Dekadenz, dem Formalismus und der reaktionären Pseudoradikalität zum Opfer 
fällt, hat er den Ästhetizismus als Wegbereiter der Barbarei in der menschlichen 
Seele entlarvt (…).« (Ebd., S. 1199.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


65

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

Es sei ein beeindruckender und wichtiger Schritt Manns gewesen, 
dass er »den von der Reaktion aus Lügen und Verleumdungen fabrizierten 
‚Eisernen Vorhang‘ durchbrochen habe, um sich zur deutschen Einheit 
ebenso zu bekennen wie zu der ‚neuen antifaschistisch-demokratischen 
Ordnung der Ostzone‘«.114 Die sowjetische Besatzungszone habe, so lässt 
sich letztlich formulieren, Harich zu Folge die Ideen und Wünsche und 
Hoffnungen Manns in der Praxis realisiert: »Er findet eine soziale Ord-
nung, deren Struktur die reale Garantie gibt, dass – wenigstens in die-
sem Teil seines Heimatlandes – nie wieder die Mächte der Reaktion und 
des Krieges ihr Haupt erheben werden. Er findet werktätige Menschen, 
Arbeiter, Bauern, Ingenieure, Wissenschaftler und Künstler, deren ganze 
Arbeit ausschließlich im Dienste des friedlichen Aufbaus steht und die 
täglich und stündlich beweisen, dass man in Deutschland – sich selbst 
und der Menschheit zum Heil – ohne Kriegstreiber, ohne säbelrasselnde 
Militaristen, ohne ‚völkische‘ Volksverführer und profitlüsterne Mono-
polherren und Bankiers viel besser und aussichtsreicher für die Gegenwart 
und Zukunft sorgen kann, als dies jemals zuvor in unserer tragischen Ge-
schichte geschah. Mit einem Wort: Thomas Mann betritt Weimarer Bo-
den zu einem Zeitpunkt, da sich in einem Teil Deutschlands – und auch 
in Weimar selbst – erste Keime und Ansätze jener neuen, sozialen Welt, 
jener ‚organisierten Einheits- und Planwelt‘ zu entwickeln beginnen, von 
der er prophezeite, dass sie unweigerlich kommen werde.«115

Harich war klar, dass Mann natürlich kein Sozialist, sondern ein bür-
gerlicher Demokrat und Humanist sei, der seine Klasse zwar immer wie-
der »scharf kritisiert, aber nie verleugnet hat«.116 Von daher könne von 
einer totalen Identität zwischen Mann und den theoretischen und prak-
tischen Gehalten der sowjetischen Besatzungszone natürlich keine Rede 
sein: »Aber wir sind der begründeten Überzeugung, dass er in entschei-
denden Fragen unsere Haltung billigen wird: Unser Streben nach einer 
menschlichen Regelung der menschlichen Beziehungen, unser Bekennt-
nis zu Vernunft und Wissenschaft, unsere leidenschaftliche Verabscheu-

114	 Harich: Das demokratische Deutschland grüßt Thomas Mann, S. 1199.
115	 Ebd., S. 1199f.
116	 Ebd., S. 1200.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


66

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

ung der irrationalen und ‚mythischen‘ Irrlehren des Imperialismus und 
Faschismus, unser Kampf für die Erhaltung und Sicherung des Friedens – 
das ist Geist von seinem Geist. Vor allem aber entspricht unser Kampf für 
die Wiederherstellung der Einheit Deutschlands, unser Verlangen nach 
einem gerechten Friedensvertrag und dem Abzug der Besatzungstruppen 
zutiefst den patriotischen Motiven, die Thomas Mann bestimmten, nicht 
diese oder jene Zone, sondern das ganze, unteilbare Deutschland zu be-
suchen.«117

Letztlich ließe sich formulieren, dass Harich in Thomas Manns Wer-
ken und Wirken das letzte Aufflackern des bürgerlichen Geistes ausmach-
te, der schon Goethe geprägt hatte. Aus marxistischer Sicht jene Mischung 
aus zutreffender und tiefgreifender sezierender Analyse der bürgerlichen 
Welt bei gleichzeitiger Verhaftung in dieser Sphäre, die Grenzen sehend, 
auch beschreibend, aber sie doch nur unter mühsamsten inneren Kämp-
fen (gleich der Loslösung von der Religion in früheren Jahrhunderten) 
überwinden könnend. 

Dieser wohlwollende und gleichzeitig sorgfältige Blick auf Thomas 
Mann war nun freilich nicht jener der amerikanischen Kommunisten-
jäger. Ganz im Gegenteil. Es ist hier nicht der richtige Ort, um die Ent-
wicklung von Mann in Amerika nachzuvollziehen. Uns kann der Hinweis 
genügen, den Johannes R. Becher in seiner Laudatio gegeben hatte: »Wir 
danken Ihnen, Thomas Mann, dafür, dass Sie, der streitbare Humanist, 
als der Sie sich bewährt haben, offen aufgetreten sind, als es an der Zeit 
war, gegen die ‚Grundtorheit unserer Epoche‘, wie Sie den Antibolsche-
wismus genannt haben; und dass Sie von vornherein die Notwendigkeit 
erkannt haben, das historische Phänomen der großen Russischen Revo-
lution gerecht und sachlich zu würdigen. Ihr besonderes Verdienst, und 
wenn man es so nennen darf, Ihre hervorragendste literarische Note ist es, 
dass Sie mit dem Besten der deutschen Tradition das Beste der Weltlitera-
tur in sich vereinigen, dass Sie wie kein anderer deutscher Schriftsteller die 
große russische Literatur in sich aufgenommen haben und auch auf diese 
Weise völkerverbindend und wegweisend geworden sind.«118

117	 Harich: Das demokratische Deutschland grüßt Thomas Mann, S. 1200f.
118	 Becher: Zur Verleihung des Goethe-Preises, S. 419f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


67

3. Eine Dienstreise, zwei Visa – Thomas Mann

So weit Johannes R. Becher. Die amerikanischen Kommunistenjäger 
sahen genau die gleiche Konstellation, selbstverständlich richteten sie aber 
keinen Empfang aus, sondern polierten die Gefängnisschlüssel. »Im Juni 
1951 wurde Th omas Mann vor dem Repräsentantenhaus im Kongress als 
‚one of the world‘s foremost apologists for Stalin and company‘ (dt. ‚ei-
ner der weltweit bedeutendsten Verteidiger Stalins und seiner Anhänger‘) 
bezeichnet. Zwar blieb ihm, anders als zum Beispiel Hanns Eisler und 
Bertolt Brecht, das Verhör vor dem House Committee for Un-Ameri-
can Activities erspart, doch er musste einsehen, das seine 1943 in dem 
Vortrag Th e War and the Future geäußerte Überzeugung, er sei ‚vor dem 
Verdacht geschützt, ein Vorkämpfer des Kommunismus zu sein‘, nicht 
mehr galt.«119 (Weil Brecht vor diesem Ausschuss aussagen musste, konnte 
er nicht am Ersten Deutschen Schriftstellerkongress teilnehmen, darauf 
haben wir bereits verwiesen.)

Ziemlich genau ein Jahr später kehrte Mann, tief enttäuscht von 
der amerikanischen Entwicklung, nach Europa zurück, aber nicht nach 
Deutschland West oder Ost, sondern in die Schweiz. Seine amerikanische 
Staatsbürgerschaft behielt er bis zu seinem Tod.120

Ein kurzes Nebengleis: Als Th omas Mann in Weimar war, hatte Be-
cher eine wichtige Sache mit ihm zu besprechen. 
»Seit seiner eigenen Ankunft war Becher um die 
Rückkehr Heinrich Manns bemüht«, Versuche, 
die seit 1946 (durch den Th üringer Kulturbund) 
dauerten. Denn weitaus stärker als sein Bruder 
Th omas war Heinrich wirklich ein Kommunist 
bzw. zumindest diesen sehr nahe stehend. Becher 
hatte große Pläne: »Den Romancier, der 1933 in 
der Preußischen Dichterakademie zum Rücktritt 
genötigt wurde, weil er zur Einheit von KPD 
und SPD aufrief, der in Paris dem Volksfrontaus-
schuss vorstand und seit Jahren in Amerika, vom 
FBI streng überwacht, das Leben eines öff entlich 

119 Valentin: »Steine in Hitlers Fenster.«
120 Hierzu: Detering: Th omas Manns amerikanische Religion.

Briefmarke 1971

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


68

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Vergessenen führte, hoffte er für die Präsidentschaft einer neuen Akade-
mie zu gewinnen.«121

In Weimar besprachen Thomas Mann und Becher Details der Rück-
kehr von Heinrich Mann, der in die SBZ/DDR kommen wollte, sobald 
sein Gesundheitszustand eine Schiffsreise erlaubte.122 Doch Mann starb 
in Amerika, bevor diese Übersiedlung zu Stande kam. 1961, einige Jahre 
später, wurde seine Asche nach Berlin überführt, auf dem Dorotheenstäd-
tischen Friedhof fand er seine letzte Ruhe. 

121	 Dwars: Abgrund des Widerspruchs, S. 611f.
122	 Hierzu: Dwars: Abgrund des Widerspruchs, S. 612f.

Beisetzung der Urne mit Heinrich Manns Asche, Berlin, 
25. März 1961, feierlicher Zug von der Deutschen Aka-
demie der Künste zum Dorotheenstädtischen Friedhof

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


69

4. Im Jubelrausch –  
Johannes R. Becher

»Goethe haben wir es zu danken und denen, die sich zu ihm 
bekannten, dass in den Zeiten der Barbarei der Glaube an  

ein anderes Deutschland in der Welt sich aufrecht hielt,  
mehr noch in uns selbst hielt Goethe diesen Glauben wach.« 

Johannes R. Becher: Der Befreier.

In einem Gespräch hat Harich nach der 
Wende die intellektuelle Situation der Jah-
re der SBZ/DDR rückblickend beschrie-
ben: »Ja, also Lukács war ja 1945 bis 1950 
durch den gewaltigen enormen Einfluss 
vor Becher die maßgebliche Instanz in der 
Beurteilung von Literaturgeschichte. Ganz 
offiziell, in keiner Weise oppositionell oder 
abwegig oder Dissident oder so was. Er 
war die Autorität, Papst will ich nicht sa-
gen, Papst war Becher. (…) Wenn Lukács 
über irgend etwas nicht geschrieben hatte – 
keine Zeile –, dann wusste man nicht, wie 
man‘s zu beurteilen hat.«123 

123	 Prokop: Ich bin zu früh geboren, S. 57. 

Johannes R. Becher  
im August 1951

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


70

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Für seine Dissertation (Herder und die bürgerliche Geisteswissenschaft), 
dies sei (den letzten Satz) ergänzend angeführt, machte Harich in seinem 
Beitrag zur Lukács-Festschrift geltend: »Mancher Genosse rechnet es mir 
als Verdienst an, dass ich damit eine Lücke ausgefüllt hätte, ein Thema 
erörternd, das von Ihnen nicht behandelt worden sei. Stimmt das wirk-
lich? Gewiss: Sie haben niemals ein Buch oder einen Aufsatz über Her-
der verfasst. Aber Ihre Polemik gegen die Konstruktion einer deutschen 
Präromantik im 18. Jahrhundert, ferner die Ausführungen, die Sie in Ih-
rem Werther-Essay über die inneren Widersprüche der Aufklärung und 
über den deutschen Rousseauismus machen, sodann Ihre Bemerkungen 
über die Problematik des Kampfes, den der alte Herder gegen die Weima-
rer Klassik führte, und schließlich die auf Herders Geschichtsphilosophie 
bezüglichen Stellen im Jungen Hegel fügen sich, wie ich glaube, genau zu 
dem zusammen, was ich nicht erst zu entdecken, sondern, diesen Finger-
zeigen folgend, nur näher auszuführen und mit konkreten Belegen zu ver-
sehen brauchte. Es waren Ihre Hinweise, diese ganz knappen, beiläufigen 
Andeutungen, die mir in dem uferlosen und widerspruchsvollen Schaffen 
des genialischen Superintendenten von Weimar das Wesentliche markiert 
und mich zugleich auf die zentralen Fehler seiner bürgerlichen Interpre-
ten aufmerksam gemacht hatten. So hatte ich während der Arbeit auch 
stets das Gefühl, im Grunde nichts anderes zu tun, als das Herderbild von 
Lukács zu reproduzieren.«124 

Harich hat uns mit dieser Schilderung, zuvorderst mit der zuerst wie-
dergegebenen Aussage, ein Stichwort geliefert, bei dem kurz zu verweilen 
ist, bevor wir zum eigentlichen, hier gesetzten Thema zurückkehren. Zu 
beobachten ist das Zweigespann Becher und Lukács. Es konnte bereits 
gezeigt werden, wie die Faust-Studien von Lukács das Goethe-Bild der 
SBZ/DDR vorbereiteten bzw. antizipierten. Aber theoretisch gilt es, noch 
weiter zurückzugehen  – bis in die dreißiger Jahre. In dem Gedicht G. 
L. hatte Becher 1938 den damaligen Einfluss von Lukács auf die marxis-
tische Literatur und Literaturwissenschaft (und auf sein eigenes Schaf-
fen) poetisch verarbeitet und dargestellt: »Durchdringend bist du. Von 
dir aufgespürt, / Kann uns das Wahre wieder neu durchdringen. / Du 

124	 Harich: Georg Lukács zum Siebzigsten Geburtstag, S. 82. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


71

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

zeigst uns an den Wert, der uns gebührt, / Du wägst uns fein Gelingen 
und Misslingen. (…) Was Würde ist der Dichtung, ihre Ehre / Hast du 
gelehrt und wieder eingesetzt. / Du lehrtest uns Durch-Sicht und Über-
Sicht. / Wir wurden mündig erst in deiner Lehre. / Wir sagen Dank.«125 
In die Festschrift zum Siebzigsten Geburtstag von Lukács hatte Becher das 
Gedicht erneut aufnehmen lassen. Ein Kompliment, Erinnerung an das 
gemeinsame Ringen in der Vergangenheit. An die Verpflichtung auf das 
Erbe in der Gegenwart.

Was Lukács und Becher neben so manch anderem vereinte, war ihre 
Positionierung zu Goethes Schaffen. Schon in den dreißiger Jahren hatte 
Becher Goethe als »Zentralgestalt des nationalliterarischen Erbes«126 be-
zeichnet, nun, nach dem Ende des Krieges, konnte diese Theorie endlich 
in Praxis umgesetzt werden. Maria Brosig führte aus, dass »für das Kon-
zept eines neuen, sozialistischen Entwicklungsromans, wie es wesentlich 
durch Johannes R. Becher propagiert wurde, die Interpretation von Goe
thes Wilhelm Meisters Lehrjahre durch Georg Lukács grundlegend« gewe-
sen sei.127

Wie wichtig Lukács für Becher war, zeigt sich auch an einer Bege-
benheit, von der Harich in seinen Erinnerungen berichtet (im Gespräch 
mit Thomas Grimm) – ausgehend von der Feststellung der Tatsache, dass 
Lukács vor allem in Deutschland gewirkt hat, fast alle seine Werke in 
deutscher Sprache schrieb und von 1931 bis 1945 Mitglied der Kommu-
nistischen Partei Deutschlands gewesen ist: »Johannes R. Becher wollte 
Lukács schon 1945 in Berlin haben als den führenden geistigen Kopf der 
demokratischen antifaschistischen Erneuerung der deutschen Kultur, der 
deutschen Kultur, um die ja das ganze Werk von Lukács kreist. Das hat 
Becher mir bei unserer ersten Zusammenkunft im Mai oder Juni 1945 
gesagt: Den will ich hier haben, den brauchen wir hier, was soll der in 
Ungarn. Und Wilhelm Pieck ist auch dafür.«128

Obwohl Simone Barck in dem Aufsatz »Wir wurden mündig erst in 
deiner Lehre« (das als Titel verwendete Zitat stammt aus dem Gedicht G. 

125	 Becher: G. L., S. 8
126	 Leistner: Unruhe um einen Klassiker, S. 22.
127	 Brosig: »Es ist ein Experiment«, S. 123.
128	 Harich: Ahnenpass, S. 278f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


72

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

L. von Becher, aus dem gerade zitiert wurde) von 1975 auf die in der DDR 
notwendige, wenn er nicht gar völlig verschwiegen wurde, Kritik an Ge-
org Lukács zurückgriff, zurückgreifen musste, so ist ihr doch zu attestie-
ren, dass sie in ihrer Auseinandersetzung mit dem Einfluss von Lukács auf 
Becher beiden Persönlichkeiten durchaus gerecht wurde. Die »produktive 
Haltung Bechers zur Wissenschaft« führte sie auf den Einfluss von Lukács 
zurück – ein in der DDR nach 1956 durchaus mutiger und solitärer An-
satz.129 (Auf die Verdammung von Lukács nach 1956 in der DDR ist an 
anderer Stelle einzugehen.)

Becher, so Barck weiter, habe »mit besonderem Interesse die Arbei-
ten von Lukács über die deutsche klassische Literatur« verfolgt.130 Neben 
Schiller und Goethe ist dabei natürlich Friedrich Hölderlin zu nennen. 
Vereint waren beide durch den schon in den zwanziger und dreißiger Jah-
ren aktuellen (und damals intensiv diskutierten) Kampf um die Aneig-
nung des klassischen deutschen Erbes durch den Marxismus: »Die Bemü-
hungen der sozialistischen Schriftsteller und Kritiker um die Erschließung 
des kulturellen Erbes hatte eine doppelte Funktion: Einerseits ging es um 
die Verteidigung des humanistischen Erbes gegenüber dem Faschismus 
und damit um die Gewinnung von Bündnispartnern, andererseits ging 
es darum, die revolutionäre sozialistische Literaturkonzeption in ihrem 
Verhältnis zum Erbe und den progressiven Traditionen auszuarbeiten.«131 
Vor diesem Hintergrund vollzog sich, im russischen Exil, die Annäherung 
Bechers an Lukács: »Becher entdeckt jetzt vor allem Goethe für sich. Auf 
die Rolle der gesellschaftlichen Verhältnisse in der Sowjetunion für die-
sen Prozess verweisend, schreibt er: ‚Es ist kein Zufall, dass ich hier in 
der Sowjetunion wieder den Dichtern der Klassik begegnete. (…) Hier 
feiert die klassische Dichtung eine Auferstehung voller Unmittelbarkeit 
und Lebendigkeit.‘ Angeregt besonders durch Lukács’ Arbeit Der Brief-
wechsel zwischen Schiller und Goethe und die dort behandelten Probleme 
wie Inhalt-Form-Beziehung, Theorie der Genres greift Becher zu den the-

129	 Barck: »Wir wurden mündig erst in deiner Lehre«, S. 249.
130	 Ebd., S. 265.
131	 Ebd., S. 264f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


73

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

oretischen Äußerungen Goethes. Insbesondere studiert er die realistischen 
Prinzipien des späten Goethe.«132

Für Becher war die Literatur wichtig. Dieser an sich banale Satz, ge-
rade wenn es um einen Dichter und Schriftsteller geht, kann eigentlich 
nicht mit genug Ausrufungszeichen versehen werden. Durch die Litera-
tur, durch Kunst und Kultur sollte der neue sozialistische Mensch ent-
stehen, Humanität und Würde sich verbreiten, Barbarei und Faschismus 
für immer unmöglich werden. Es sei erlaubt, ohne große Reflexion, drei 
Zitate von Becher aus unterschiedlichen Kontexten wiederzugeben, die 
sein Verständnis von Literatur und Kultur illustrieren: 

In seiner Rede auf dem Internationalen Schriftstellerkongress zur 
Verteidigung der Kultur (21. bis 25. Juni 1935, Paris) sagte Becher: »Die 
großen Güter der Vergangenheit, Befreiung des Erbes aus den Händen 
derer, die es widerrechtlich in Besitz genommen haben; Erbkriege um 
Traumbesitz: Dante, Giordano Bruno, Thomas Morus, Campanella, 
Cervantes, Shakespeare: Ehre und Nachfolge jenen großen Träumern der 
Menschheit, jenen von einer tiefen Sehnsucht beunruhigten Realisten, 
Verherrlichern der Bestimmung des Menschen, die, indem sie die Größe 
der menschlichen Leidenschaften schilderten, die Macht des Menschen, 
seine Würde, seine umstürzende Schöpferkraft priesen. (…) Ehre jenen 
Brecheisen in den Steinbrüchen der Menschheit, die in wahnwitziger Ver-
blendung selbstmörderisch das tödliche Werkzeug oft gegen sich selbst 
wandten. Die Wahrheit braucht Freiheit.«133

In dem bereits erwähnten Aufsatz Wachstum und Reife lauteten 1937 
die Schlussworte: »Unsere Dichtung steht im Zeichen der Überwindung. 
(…) Wachstum und Reife unserer Literatur messen wir danach, bis zu 
welchem Grad Dichter und Volk eins werden. Das Volk wächst.«134

132	 Barck: »Wir wurden mündig erst in deiner Lehre«, S. 266. Das Becher-Zitat aus: 
Becher: Wachstum und Reife, S. 188. Das »hier« bei der Zitat-Wiedergabe durch 
Barck ist etwas irreführend, die Auslassung lautet: »Während im Ausland die 
Klassiker vielfach zu leeren Museums-Figuren geworden sind oder zum Ausbeu-
tungsobjekt einer Unzahl von Epigonen, feiert (…).«

133	 Becher: Im Zeichen des Menschen und der Menschheit, S. 155.
134	 Becher: Wachstum und Reife, S. 189.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


74

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Schließlich, 1946, in dem Aufsatz Über Literatur: »Literatur ist für ein 
Volk eine Frage auf Leben und Tod. Literatur ist das höchstentwickelte 
Organ eines Volkes zu seiner Selbstverständigung und Bewusstwerdung. 
(…) Die Literatur wendet sich an den ganzen Menschen, sie hat vor al-
lem auch die Macht, den Menschen bis ins tiefste Innerste hinein, bis in 
die Regionen des Unbewussten und des Unterbewusstseins zu erschüttern 
und umzugestalten. (…) Indem sie sich an den ganzen Menschen wendet, 
erzeugt Literatur im Menschen: Ordnung, Einheit. (…) Es gibt keine 
nationale Politik ohne Nationalliteratur.«135

Es kann kein Zweifel daran bestehen, dass Literatur für Becher zu-
vorderst politische Literatur war, als solche zu wirken hatte. (Das hatte ja 
beispielsweise Hermlin in den späten vierziger Jahren kritisiert.)136 Und 
nicht nur sein eigenes schriftstellerisches Schaffen, auch seine Entwick-
lung nach 1945 dokumentieren diesen Anspruch. »Becher hatte als Mit-

135	 Becher: Über Literatur, S. 224f.
136	 Siehe: Hermlin: Bemerkungen zur Situation der zeitgenössischen Lyrik, S. 186-192.

Johannes R. Becher mit Ivo und Margarete Hauptmann, rechts Hauptmanns  
Krankenschwester, bei der Beerdigung Gerhart Hauptmanns am 28. Juli 1946

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


75

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

begründer und Präsident des Kulturbundes in den Nachkriegsjahren eine 
wichtige, wenn auch umstrittene Rolle gespielt, die Kulturpolitik in ihrer 
Ausrichtung auf Klassik und Humanismus mitgeprägt und für sich den 
Platz als Staatsdichter beansprucht. Als Mitglied des ZK (ab 1950) wurde 
er ein Teil der Macht und geriet in die schwierige Lage, klassische und 
sozialistische Kultur und stalinistische Politik gleichzeitig zu vertreten. Zu 
seiner schwankenden Haltung kann als Erklärung dienen, dass er nach 
der Rückkehr aus Jahrzehnten des Getriebenseins, des Scheiterns, des Ver-
stricktseins in die Macht, der Mitzeugenschaft bei der Liquidierung von 
mehr als der Hälfte des Berliner KPD-Büros in Moskau, keine Kraft und 
schon gar nicht den Mut mehr fand, auszuscheren.«137

Wenn man die naive psychologische Küchentisch-Deutung von Herz-
berg einmal außen vor lässt (Woher will ausgerechnet er das wissen?), 
zudem berücksichtigt, dass Becher beispielsweise in die Präsidentschaft 
des Kulturbundes ohne eigenes (nennen wir es) »Verschulden« oder be-
wusstes machtgieriges »Wollen« gedrängt wurde,138 so sehen wir eine über-
aus ambivalente Persönlichkeit – opportunistisch und euphorisch, verrä-
terisch und treu, gewillt und willig. Sein Biograph Jens-Fietje Dwars hat 
der Darstellung und Interpretation dieser Widersprüche über 800 Seiten 
gewidmet.139 (Wir erwähnen das Buch hier auch deshalb, da es Dwars 
hoch anzurechnen ist, dass er sich in den neunziger Jahren so intensiv und 
tiefgreifend mit Becher auseinandersetzte – den Zeitgeist völlig außer acht 
lassend bzw. ihm bewusst entgegentretend.) 

137	 Herzberg: Anpassung und Aufbegehren, S. 101.
138	 Siegfried Prokop, der sich um die Erforschung der Geschichte des Kulturbundes 

verdient gemacht hat, hat, zusammen mit Dieter Zänker, die entsprechenden 
Dokumente ediert. Siehe: Prokop/Zänker: Einheit im Geistigen? Dort auch eine 
ausführliche Einleitung: Prokop: Einführung, S. 8-62. Zum Kulturbund mit zahl-
reichen persönlichen Erinnerungen siehe: Schulmeister: Siegfried Prokop, uner-
müdlich auf den Spuren der Kulturbundgeschichte unterwegs, S. 14-25.

139	 Dwars: Abgrund des Widerspruchs. Von der Biographie existiert noch eine Kurz-
fassung für den Hausgebrauch, zudem veranstaltete Dwars verschiedene Editio-
nen. Bedauerlicherweise hat Dwars das für uns wichtige Goethe-Jubiläum und 
Bechers dortige Rolle nur randständig behandelt. Bei seiner Darstellung Harichs 
reproduziert er leider nur die gängigen Klischees und Vorurteile. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


76

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

So hinterließen auch die beiden bedeutenden historischen Zäsuren, 
1953 und 1956, bei Becher ihre Spuren. Während des Arbeiteraufstandes, 
dies sei abschließend noch angemerkt, durchaus mit positiven Konse-
quenzen, aufrecht gehend, die Freiheit der Kultur verteidigend. 1956 mit 
den bekannten Unterwerfungsgesten, ängstlich, rückgratlos. Aber auch 
diese so oft gehörte und vorgetragene Einschätzung ist zu revidieren bzw. 
kritisch zu hinterfragen. Wolfgang Harich – ausgerechnet, möchte man 
fast hinzufügen – hat es getan. In dessen Nachlass findet sich ein Aufsatz, 
Zur Tragik Johannes R. B echers von 
1991, in dem er versucht, Bechers 
Rolle in den politischen Kämpfen 
der damaligen Zeit zu verstehen. 
Schon 1955 sei Becher resigniert ge-
wesen, da er sein großen Projekt der 
Verwirklichung der deutschen Ein-
heit als gescheitert angesehen habe. 
»Er war da im Grunde bereits am 
Ende, seine Unterwerfung 1956/1957 
eigentlich nur noch Agonie. Ihm da-
für Nachsicht zu gewähren, ist heute 
zu wenig. Deutschland, meine ich, 
schuldet ihm Dank.«140 Diese Fest-
stellung liegt durchaus auf der Linie 
Thomas Manns, der ja ebenfalls Be-
chers Patriotismus hervorgehoben 
hatte. Harich seinerseits war, das 
konnte herausgestellt werden, ein 
Verehrer Manns.

Am 28. August 1949 redete Becher im Nationaltheater in Weimar – der 
Titel seiner Ausführungen lautete, mehr als nur programmatisch gemeint: 
Der Befreier. Das bisherige bürgerliche Debattieren über Goethe müsse 
aufhören, »dieses herkömmliche und unfruchtbar gewordene Gespräch« 

140	 Dies sind die Schlusssätze von Harichs Beitrag: Zur Tragik Johannes R. Bechers, 
Blatt 4.

Johannes R. Becher begrüßt Thomas Mann 
in Eisenach, Schiller-Ehrung, 1955

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


77

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

sei zu unterbrechen, zu intensivieren wären die Bemühungen, »Goethe 
mit anderen, mit neuen Augen zu sehen«, kurz, wie der Untertitel seiner 
Ausführungen lautet: Von einem Neuen sei die Rede.141 In der DDR wurde 
dies von Ilse Siebert und Ingeborg Ortloff wie folgt kommentiert: »Man 
muss nur seine Goetherede lesen, um zu erfahren, wie weit er diesen Rang 
der Gestaltung erreicht hatte. Mit welcher Kunst entwickelt Becher dort 
ein neues Goethebild, dass er sich in Jahrzehnten erarbeitete! (…) Die 
Sprache, in der dieses Goethebild vor uns wächst, entspricht dem Auf-
bau, ist geschult an klassischem Geist und bereichert durch lebenslan-
ges Mühen um klare Gedanken und Ausdruck. Und vor allem: Sie ist 
poetisch.«142 Die Sprache Bechers in seiner Goethe-Rede ist nun freilich 
ganz und gar nicht poetisch, sondern hölzern, abgehackt, den neuen Satz 
immer mit dem Schlusswort des vorhergehenden beginnend. Aber das ist 
noch nicht einmal das eigentliche Problem. Dieses muss im Umgang mit 
dem historischen Material gesehen werden (wie im Folgenden deutlich zu 
erkennen ist). Denn mit dem tatsächlichen, dem historischen Goethe hat 
die Goethe-Rede Bechers nichts zu tun. 

Erst durch die Verwirklichung des Sozialismus in der Sowjetunion 
und später dann auch durch die gesellschaftlichen Umbrüche in der so-
wjetischen Besatzungszone sei es, so Becher, möglich, »dem großen und 
dem guten Genius unseres Volkes eine Huldigung darzubringen, die ihm 
gemäß und seiner würdig ist«. Becher sprach von dem »Reich, das Goe
the heißt« (es liege in der Zukunft, noch vor uns). Er ließ keinen Zweifel 
daran, dass er Goethe als einen Vorläufer des Sozialismus ansah bzw. in 
Beschlag zu nehmen trachtete. (Erst der Sozialismus rücke Goethes Werk 
in »ein klärendes und lebensspendendes Licht«, während die bürgerlichen 
Interpreten »es der Wahrheit entrückten und es verdunkelten«.) 143 Als 
Marxist und Sozialist könne man Goethe endlich als Mensch begegnen, 
»in der ungezwungenen Haltung freier Menschlichkeit. Das besagt, dass 
geschichtliche, gesellschaftliche Veränderungen erfolgt sind, welche die 
Grundvoraussetzung dafür bilden, eine ungezwungene Haltung freier 

141	 Becher: Der Befreier, S. 302f.
142	 Siebert/Ortloff: Nachwort, S. 446.
143	 Becher: Der Befreier, S. 302f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


78

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Menschlichkeit gegenüber den großen Persönlichkeiten und Begebenhei-
ten der Geschichte einzunehmen. (…) Durch die Neugestaltung unserer 
Lebensform und durch das neue Leben, das wir hier zu leben begonnen 
haben, wurde unser Blick in einem unvergleichlichem Maße weiter geöff-
net als bisher, nicht nur den Schwächen und den Verbrechen der Vergan-
genheit gegenüber, sondern auch für all das Schöne und Herrliche dieser 
Welt, und so sind wir auch im Stande, eine Gestalt wie Goethe tiefer 
und umfassender zu erkennen, als es den Generationen vor uns möglich 
gewesen ist.«144

Es ist ein schier unglaubliches Feuerwerk, welches Becher in seiner 
Rede entfaltete, um Goethe für den Sozialismus als Autorität hochzusti-
lisieren. Es geht an dieser Stelle nicht darum, den Wahrheitsgehalt seiner 
verschiedenen Titulierung und Formulierungen zu überprüfen. Jeder, der 
sich etwas mit Goethe auskennt, kann den teilweise hanebüchenen Unfug 
sofort erkennen. Viel spannender und interessanter ist es zu sehen, welche 
Hoffnungen und Wünsche, welchen überschießenden utopischen Gehalt 
(um mit Bloch zu reden) Becher dem Sozialismus zuschrieb und dann in 
einem weiteren Schritt auf Goethe, in dessen Werke projizierte. Eine Auf-
zählung mag verdeutlichen, was eigentlich nicht zusammengefasst werden 
kann:145

•	 »Wie weit in Goethe die Menschheit fortgeschritten war (…).« (S. 305)
•	 »In Goethe glühte die Renaissance nach, und in ihrem Schein wider-

spiegelte sich ihm die Antike.« (S. 310)
•	 Goethe habe jeder Art von Volkspoesie und nationalem Liedgut posi-

tiv und freundschaftlich gegenüber gestanden. (S. 360, 310)
•	 »Goethes Ideale waren konkrete, Goethes Menschenbild war kein ab

straktes, Goethes Humanismus war real.« (S. 313)
•	 »Das ganze Werk Goethes, kann man wohl sagen, drängte auf eine 

Vereinigung Deutschlands.« (S. 313)
•	 Goethe sei der »große Menschheitserzieher«. (S. 322) Der »Künder ei-

ner neuen Menschenlehre«. S. 325)

144	 Becher: Der Befreier, S. 303f.
145	 Angaben nach: Ebd. Seitenzahlen im laufenden Text in Klammern.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


79

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

•	 In der »genialen Selbstgestaltung Goethes« sei »eine Antizipation, eine 
Vorwegnahme der Lösung wichtigster Menschheitsprobleme zu erbli-
cken«. (S. 323)

•	 »Er war Visionär, Elegiker, Idylliker«, »meisterhafter Prosaist, Roman-
cier, Erzähler und Novellist in einem«. (S. 324)

•	 »Wenn ein deutscher Dichter je ein diesseitiger war, so war es Goethe.« 
(S- 330)

•	 »Goethe war der große deutsche Lobgesang des Lebens.« (S. 330)
•	 »Unendlich überstieg der Mensch Goethe den deutschen Menschen, 

wie er uns vor der Geburt Goethes entgegentritt.« (S. 335)
•	 »Goethes Werk ist das große humanistische Friedens- und Befreiungs-

werk der Deutschen.« (S. 335)

Natürlich könne der bürgerlichen Gesellschaft nicht abgesprochen wer-
den, dass sie versucht habe, ernsthaft an Goethe anzuknüpfen. Aber nur 
zwei Dichtern sei es gelungen, dessen Vermächtnis weiterzuführen: Gott-
fried Keller und Heinrich Heine.146 Und diesen beiden korrespondiere auf 
der anderen Seite, als Gegenpol, die Beschwörung des Bösen und der Ka-
tastrophe durch Friedrich Nietzsche. »Nicht Goethe wurde das Vorbild. 
Sondern Nietzsche wurde der Abgott. Welch ein Abfall!«147 Es gebe keine 
Frage, keine Facette, in der sich nicht der Geist von Goethe und Nietzsche 
konträr gegenüberstünden. Diese Nietzsche-Kritik war nach der deut-
schen faschistischen Katastrophe in der sowjetischen Besatzungszone ein 
wichtiger Bestandteil der kulturellen und geistigen Erneuerung. Im Laufe 
der Jahre und Jahrzehnte wurde dieser Konsens dann brüchig, am Ende 
der DDR stand Harich allein und auf verlorenem Posten, als er gegen die 
von ihm geortete Nietzsche-Renaissance in der DDR vorging und dabei 
an Lukács (und auch Becher) erinnerte. Anne Harich, seine Frau, hat die-
se Konstellation in den Mittelpunkt ihrer Erinnerungen – Wenn ich das 
gewusst hätte – gestellt. (Wir kommen auf dieses Thema zurück.)

146	 Hierzu: Becher: Der Befreier, S. 306ff.
147	 Ebd., S. 307. Becher sprach bei Nietzsche vom »trunkenen Nihilismus«, vom »Sa-

dismus«, von der »Grausamkeit und Lust am Bösen« etc. (Ebd., S. 308)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


80

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Für den jungen Goethe sei die Begegnung mit dem Werk von Rous-
seau, mit dessen Ansichten von der Natur und dem natürlichen Men-
schen, maßgeblich gewesen.148 In seinem Alterswerk habe er diese Über-
legungen dann aktualisiert. Erst auf diese Weise konnte er sich der 
Herausforderung seiner Epoche stellen, den Menschen vom Mittelalter 
zu befreien und den Horizont der bürgerlichen Gesellschaft aufzuzeigen. 
»Goethe befreite uns damit auch von der Vorstellung, dass das Weltge-
schehen von einer blinden Notwendigkeit beherrscht werde und dass dem 
Menschen nichts anderes gegeben sei, als sich willenlos dem Walten dieser 
geheimnisvollen Mächte zu unterwerfen. (…) Der Mensch als Gestalter 
seines Schicksals, keine andere Macht über ihm, und bestätigt fühlte sich 
Goethe auch durch den Ausspruch Napoleons, dass an Stelle des Schick-
sals die Politik getreten sei.«149 

Die Konsequenzen, die Becher aus dieser Feststellung zog, sind frei-
lich bar jeder historischen Wahrheit, sind schlichtweg Quatsch: »Es ist 
der Geist der Französischen Revolution, der ihn ergriffen und der ihn in 
seinen wesentlichen Zügen gestaltet hat und dessen Verkörperung er ge-
worden ist wie keiner unter allen Deutschen. Dabei ist es unerheblich, wie 
er sich selbst da und dort, durch irgendwelche Eingebungen und Launen 
bestimmt, zu dem Ereignis der Französischen Revolution geäußert hat. 
Sein Wesen ist mit diesem Ereignis so zutiefst und auf Gedeih und Ver-
derb verbunden, das, wie wir sehen werden, der Verrat der Französischen 
Revolution durch das deutsche Bürgertum zugleich auch den Niedergang 
seiner Wirkung bedeutet.«150 Man muss richtig stellen: Goethe hat sich 
nicht hier oder dort eventuell einmal nebenbei kritisch zur Revolution 
geäußert, sondern er hat sie vom ersten bis zum letzten Tag in allen ihren 
Äußerungen, in allen theoretischen und praktischen Manifestationen ab-
gelehnt, kritisiert, verdammt. (Was Becher macht, das ist fast so, als wür-
de man Martin Luther statt Thomas Müntzer zum Führer im deutschen 

148	 Zu Rousseaus Rezeption in der DDR-Philosophie und den DDR-Wissenschaf-
ten siehe: Bach/L‘Aminot: Rousseau et l‘Allemagne. Einen guten Überblick bieten: 
Bach: Rousseau  – réception et actualité, S. 11-23. Heyer: Ein Schmuddelkind der 
DDR-Philosophie. Dort alle weiterführenden Hinweise.

149	 Becher: Der Befreier, S. 309f.
150	 Ebd., S. 311.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


81

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

Bauernkrieg erklären.) Und schließlich ist zu fragen, ob sich das deutsche 
Bürgertum nicht auch deshalb von der Französischen Revolution abwen-
dete, weil seine Wortführer, Goethe und Schiller, mit jeder einzelnen 
Lebensäußerung eben dies zu tun empfahlen, befahlen. (Schiller sogar 
noch ausgestattet mit der Ehrenbürgerwürde der frühen Revolution, ein 
eklatantes Missverständnis der Geschichte.) Im besten Fall verwechselte 
Becher also Ursache und Wirkung. 

Immerhin, es sei ergänzt, hatte offensichtlich selbst Becher mit die-
sen Formulierungen Bauchschmerzen. So sprach er, das kam von Lukács, 
von der Schwäche des Bürgertums und sah diese deutsche Misere auch 
in Goethe wirksam.151 Noch einen Schritt weiter gedacht, erneut das Ge-
genteil vom gerade Gesagten behauptend, holte Becher dann zu der The-
se aus: »Wie illusionslos war er, wie vertraut war er mit dessen Grenzen 
und Krisen, wenn er vom deutschen Bürgertum sprach und von dessen 
Unfähigkeit, zu Harmonie und Freiheit zu gelangen. (…) Goethe war 
kein Utopist. Er war allzu sehr Realist, um nicht billige Wunschbilder 
sich vorgaukeln zu lassen (…). So war er weder Pessimist noch Optimist, 
er war bald der eine, bald der andere, je nachdem die Wirklichkeit zu 
Pessimismus oder zu Optimismus Anlass gab.«152 Als Pessimist-Optimist, 
je nachdem, habe Goethe »an Deutschland gelitten wie kaum einer« und 
sich deswegen im Alter von der Gesellschaft zurückgezogen, von ihr dis-
tanziert:153 »Was blieb ihm übrig in dieser deutschen Misere, von Westen 
her nur erhellt wie von einem Wetterleuchten, was blieb ihm übrig, als 
einen Teil seines Wesens diesen unerquicklichen Verhältnissen zum Opfer 
zu bringen, wollte er nicht Hölderlins Schicksal teilen, dessen Traum von 
deutscher Freiheit im Irrenhaus endete.«154

Goethe habe sich zur Menschheit als Ganzes bekannt. Das Einzel-
ne sei verwerflich, die Individualität problembehaftet. Es sei eine der 
zentralen Erkenntnisse Goethes, »dass alle Menschen die Menschheit 
ausmachen« und »dass der Mensch des Menschen bedarf, um sich zum 

151	 Hierzu: Becher: Der Befreier, S. 311f.
152	 Ebd., S. 315.
153	 Ebd., S. 316.
154	 Ebd., S. 317.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


82

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Menschen auszubilden«.155 Daraus folge die Notwendigkeit einer vernünf-
tigen Ordnung menschlicher Beziehung. Nicht zuletzt bedürfe es dieser 
gemeinsamen Anstrengungen und der gemeinsamen Arbeit, um die An-
eignung der Natur als »vordringlichste menschliche Aufgabe« permanent 
voranzutreiben.156 Alle diese Aussagen, so falsch sie sind (die letzten zwei, 
drei Äußerungen Bechers in diesem Absatz sind tatsächlich teilweise zu-
treffend), drängen in Richtung Aktualisierung. Eine Goethe-Renaissance, 
wie sie im Osten seit der Russischen Revolution sich anbahne und nun 
in der sowjetischen Besatzungszone einen vorläufigen Höhepunkt errei-
che, sei »gleichbedeutend mit dem Wiederauferstehen unseres Volkes«. 
Freie Menschen, und nur diese, könnten den Freiheitsprediger Goethe 
würdigen: »Der freie Mensch, dass freie Volk auf freiem Grund ist die 
Forderung unserer Epoche geworden, aus der Forderung der Epoche Goe
thes hervorgehend. Dem Licht im Westen, das zur Zeit Goethes aufging, 
ist in unserem Zeitalter der Glanz gefolgt, den die Russische Revolution 
über uns ausstrahlte. Unser Blick in die Zukunft ist nicht verhängt, wie 
es der Goethes war, denn nicht nur eine neue Klasse ist hinter dem Bür-
gertum aufgestiegen, diese Klasse hat sich auch zur Nation konstituiert 
in der Sowjetmacht, und es braucht uns nicht bange zu sein, die wir den 
Triumph der freien Menschen und der freien Völker auf freiem Grund 
herbeisehnen.«157

Wir können an dieser Stelle die Analyse und Wiedergabe der Aus-
führungen Bechers beenden. Dessen Rede gipfelte in einem seitenlangen 
(wahrscheinlich ca. 30 Minuten Redezeit) Appell an die neue deutsche so-
zialistische Jugend, im Zeichen Goethes Deutschland zu erneuern.158 Wer 
ein paar Seiten Goethe gelesen hat, der fragt sich jetzt natürlich, was mit 
Becher los war, dass er die Auferstehung der höfischen Aristokratie in der 
sowjetischen Besatzungszone forderte – denn das wären ja die Zeichen 
Goethes. Aber in Bechers Rede beschäftigte sich so gut wie kaum eine 
Zeile mit dem eigentlichen, dem verbürgten Goethe. Sondern es ging, wir 
haben dies bereits gesagt, darum, die Ideale des Sozialismus (die heute im-

155	 Becher: Der Befreier, S. 326f.
156	 Ebd., S. 330.
157	 Ebd., S. 336f.
158	 Hierzu: Ebd., S. 336-341.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


83

4. Im Jubelrausch – Johannes R. Becher 

mer noch Bestand haben, sich in der DDR aber als leere Versprechungen 
entpuppten) auf ein Phantasiebild Goethe zu projizieren. Nur in diesem 
Sinne kann die Rede Bechers gelesen werden, ansonsten hätte auch ihm 
das Schicksal Hölderlins, mit dem er sich so gern beschäftigte, als War-
nung entgegengesetzt werden müssen.

Aufbahrung von Johannes R. Becher am 14. Oktober 1958, stehend von links:  
Anna Seghers, Erwin Strittmatter, Kurt Stern, Arnold Zweig, Jeanne Stern, Stefan Heym

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Werbung für die »Neue Welt« in der »Täglichen Rundschau«, 1949

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


85

5. Goethe an neuen Ufern
Von 1946 bis 1950 wirkte Wolfgang Harich als Journalist für die Tägliche 
Rundschau.159 Sein erster Artikel erschien am 28. Juli 1946  – Und noch 
einmal: Ernst Jünger, kurz darauf folgte Röpke, Pechel und der »Totalitaris-
mus«. Wegen ihrer ideologisch-politischen Ausrichtung hatten (vor allem 
die gerade genannten) Texte Harichs den Bruch mit der französisch lizen-
zierten Zeitung Der Kurier hervorgerufen, für die er zuvor tätig gewesen 
war. Zeitlich parallel knüpfte Harich bereits Kontakte zu den russischen 
Kulturoffizieren. Dabei ging es um seine Pläne und seine Rolle bei der 
Neugründung der Weltbühne. Wolfgang Schivelbusch hat in der lesens-
werten Monographie Vor dem Vorhang die entsprechenden damaligen 
Diskussionen nachgezeichnet und detailliert rekonstruiert, warum Harich 
scheiterte.160 Aber Harichs Niederlage bei dem Versuch, maßgeblicher Re-
dakteur der Weltbühne zu werden, hatte positive Folgen. So schrieb er 
bis in die fünfziger Jahre nicht nur ca. vierzig Artikel für die Weltbühne, 
sondern die Vertreter der sowjetischen Militäradministration in der SBZ 
hielten sozusagen ein Trostpflaster für ihn parat: Die Anstellung bei der 
Täglichen Rundschau.161 

159	 Eine Auswahl der Artikel Harichs wurde gerade ediert. Siehe: Harich: Frühe 
Schriften, Bd. 2, S. 1013-1218. Dort auch eine Einleitung des Herausgebers: Heyer: 
Harich als Journalist der Täglichen Rundschau, S. 999-1012. Außerdem: Götze: Ha-
rich. Rezensent und Kritiker, S. 110-121.

160	 Schivelbusch: Vor dem Vorhang.
161	 Siegfried Prokop stellte heraus, dass Harichs »Freunde und Gönner in Karls

horst« den Übergang vom Kurier zur Täglichen Rundschau forcierten, Harich also 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


86

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Für Harich war diese Konstellation vorteilhaft. Er intensivierte in den 
Jahren der SBZ/frühen DDR seine Kontakte zu den russischen Kulturof-
fizieren, auf privater, freundschaftlicher und beruflich-kollegialer Ebene, 
die ihm zwar im November 1956 bei seiner Verhaftung durch Ulbricht 
nicht mehr helfen konnten, bis zu diesem Zeitpunkt aber überaus nütz-
lich waren: Sie öffneten Türen, halfen ihm bei Diskussionen (beispiels-
weise bei dem Streit um seine Hegel-Interpretation an der Berliner Hum-
boldt-Universität)162, stärkten seine Rolle im Berlin der Nachkriegszeit. 
Sicherlich war es auch dieser Konstellation geschuldet, dass Harich neben 
Anna Seghers und anderen zu der Delegation der deutschen Schriftsteller 
gehörte, die 1948 knapp einen Monat lang die Sowjetunion besuchte.

In der Anklageschrift gegen Wolfgang Harich (nach dessen Verhaftung 
im November 1956) stellten Staatssicherheit, Partei und Staatsanwalt-
schaft Harichs Laufbahn mit knappen Worten (und zudem verschiedenen 
inhaltlichen Fehlern in der Gesamtkonzeption) wie folgt dar: »Nach dem 
Zusammenbruch des Hitlerregimes im Mai 1945 war der Beschuldigte Ha-
rich kurze Zeit in der Bezirksverwaltung in Berlin-Wilmersdorf tätig und 
wurde persönlicher Referent des Präsidenten der neugebildeten Kammer 
der Kunstschaffenden, die ihren Sitz in Berlin-Charlottenburg, Schlüter-
straße 45 hatte. Diese Stellung gab er im Herbst 1945 auf und nahm eine 
Anstellung bei der französisch lizensierten Tageszeitung Der Kurier als ers-
ter Theaterkritiker an. Wegen fortgesetzten Differenzen mit dem franzö-
sischen Zensur-Offizier, Oberst Ravour, wechselte er im Juli-August 1946 
zur Redaktion der Täglichen Rundschau über. Bei dieser Zeitung war er bis 
Frühjahr 1950, erst als erster Theaterkritiker, dann als Leiter der Abteilung 
Theorie und Propaganda, tätig. Seit 1950 ist er als freischaffender Lektor 
am Aufbau Verlag in Berlin, V 8, Französische Straße 32, tätig gewesen 
und ab Herbst 1954 war er in diesem Verlag als Cheflektor für Klassiker-
ausgaben, Philosophie und Literaturkritik angestellt.«163 

eine Alternative anboten. Prokop: Ich bin zu fr üh geboren, S. 41. Das lässt sich 
allerdings in der gemeinten Deutlichkeit nicht belegen. 

162	 Die entsprechenden Texte und Debatten präsentiert der Band: Harich: An der 
ideologischen Front. Siehe zudem die Einblicke und Hinweise von: Eckholdt: Be-
gegnungen mit Harich.

163	 Harich: Aus der Anklageschrift gegen Harich, 1957, S. 152. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


87

5. Goethe an neuen Ufern

Und weiter heißt es: »Im Jahre 1946, und zwar im Juni dieses Jahres, 
wurde Harich Mitglied der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. 
Da er sich durch Selbststudium gute philosophische Kenntnisse angeeig-
net hatte, wurde er 1948 zu einem sechsmonatigen Dozentenlehrgang für 
dialektischen und historischen Materialismus an der Parteihochschule 
‚Karl Marx‘ in Kleinmachnow delegiert, dessen Abschlussprüfung er mit 
dem Prädikat ausgezeichnet bestand. Danach führte er einen Lehrauftrag 
für marxistische Philosophie an der pädagogischen Fakultät der Berliner 
Humboldt-Universität durch, indem er dort bis 1951 Vorlesungen über 
dialektischen und historischen Materialismus hielt und die gesellschafts-
wissenschaftlichen Prüfungen leitete. In der gleichen Zeit hatte Harich 
eine wissenschaftliche Aspirantur für Philosophie an der Humboldt-Uni-
versität inne, die er im September 1951 mit dem Staatsexamen und der 
Erlangung der Würde eines Doktors der Philosophie abschloss. Da Ende 
1951 an der Humboldt-Universität ein philosophisches Institut eröffnet 
wurde, hat Harich an diesem Institut eine Professur für Geschichte der 
Philosophie, neben seiner freischaffenden Tätigkeit am Aufbau Verlag, 
bis 1954 wahrgenommen. Seitdem er als Cheflektor beim Aufbau-Verlag 
angestellt ist, hat er nur noch von Zeit zu Zeit freiberufliche Vorlesungen 
an der Humboldt-Universität gehalten. Mit der Gründung der Deutschen 
Zeitschrift für Philosophie im Jahre 1953 wurde er auch Chefredakteur die-
ser Zeitschrift und war als solcher bis zu seiner Festnahme tätig.«164

Im Verlag der Täglichen Rundschau erschien nicht nur die gleichnamige 
Zeitung, sondern auch alle zwei Wochen die Neue Welt, ein Periodikum, 
in dem viele theoretische und wissenschaftliche Fragen des Marxismus 
behandelt wurden. Mit dem klaren Auftrag der Darstellung der offiziellen 
sowjetischen Position zu verschiedenen tagesaktuellen, aber auch histo-
rischen und philosophiegeschichtlichen Fragestellungen. Die Bandbreite 
reichte von der Interpretation der Werke der »Klassiker« (der echten und 
der angeblichen) bis zur Auseinandersetzung mit dem Existenzialismus 
und der Aufstellung/Klarstellung der Dogmen. 

Besondere Bedeutung kam 1949 der Zelebrierung des Goethe-Jubi
läums zu, wobei die russischen Kulturoffiziere versuchten, über die An

164	 Harich: Aus der Anklageschrift gegen Harich, 1957, S. 153. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


88

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

eignung des literarischen und philosophischen deutschen Erbes den 
Schulterschluss mit der sozialistischen und fortschrittlichen Intelligenz in 
Nachkriegsdeutschland herzustellen. Wenn sich die SBZ, die russischen 
Kulturoffiziere, die kulturellen Eliten der jungen DDR zu Goethe (und 
zu anderen Künstlern, Theoretikern etc.) bekannten, dann war dies ih-
rem Verständnis nach ein deutliches »Ja« zum humanistischen Erbe der 
deutschen Vergangenheit. Goethe repräsentierte für sie jene deutsche Kul-
tur, die von den Nazis verfälscht werden musste, um rezipiert werden zu 
können. Jene Kultur, durch deren Popularisierung ein wichtiger Baustein 
gewonnen sei, Krieg und Faschismus auf deutschem Boden für immer zu 
verhindern.

Vermittelt über die Ausgestaltung des Goethe-Jahres kam es zu einer 
Öffnung der Neuen Welt für die sich herausbildenden ostdeutschen Li-
teraturwissenschaften sowie die entstehende eigenständige marxistische 
Philosophie der SBZ/DDR. In seinem von der Staatssicherheit aus dem 
Verkehr gezogenen Hegel-Aufsatz von 1956 sprach Harich dann von den 
»schönen Würdigungen Goethes, die in den Nachkriegsjahren in der Sow
jetunion entstanden sind«.165 Die Rezeption der »Klassiker« der deutschen 
Kultur in der SU sei vorbildlich und richtungsweisend. Ähnlich äußerte 
er sich auch in den Gleichschaltungs-Artikeln in der Weltbühne von 1948, 
in denen er ein überaus positives Bild der Pflege der deutschen Kultur in 
der Sowjetunion entwarf.166

Zu diesem, noch nicht einmal durch das bittere Leid durch den Na-
tionalsozialismus getrübten Prozess der Aneignung der progressiven Teile 
des deutschen bürgerlichen Kulturerbes durch die SU stehe das philoso-
phische Erbe-Verständnis der offiziellen DDR-Politik fast schon im Ge-
gensatz, so Harich weiter. In dem gerade erwähnten Hegel-Aufsatz von 
1956 heißt es: »Um es zugespitzt zu sagen: Wenn unsere Politiker sich hät-
ten verhalten wollen wie einige unserer Philosophen, so hätten sie die Pa-
rolen der Nationalen Front aus gewissen übertemperierten Kriegsartikeln 
von Ehrenburg abschreiben müssen. Zum Glück haben unsere Politiker 

165	 Harich: Über das Verhältnis des Marxismus zur Philosophie Hegels, S. 189.
166	 Harich: Gleichschaltung?, S. 582-585; Gleichschaltung? II, S. 615-619; Gleichschal-

tung? Schluss, S. 664-668. Weitere Artikel zu diesem thematische Komplex er-
schienen in der Täglichen Rundschau. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


89

5. Goethe an neuen Ufern

das nicht getan, aber leider sind sie auch nicht ganz unbeteiligt daran, dass 
wir in der Deutschen Demokratischen Republik zwar großartige Goethe- 
und Schiller- und Bach-Jubiläen gefeiert haben (bei denen die Aneignung 
des Erbes nicht immer sehr kritisch war), aber vom 225. Geburtstag Kants 
im Jahr 1949 und vom 120. Todestag Hegels im Jahr 1951 kaum Notiz nah-
men. Wir müssen den Freunden der klassischen deutschen Philosophie 
in ganz Deutschland – auch denen und gerade denen, die wir von der 
Fruchtbarkeit der marxistischen Methode in der Philosophiegeschichte 
erst noch überzeugen wollen – offen einbekennen, dass das Fehler wa-
ren, die mit einer sozialistischen Einstellung zu Kant und Hegel nichts 
zu tun haben, und müssen überzeugend die Ursachen dieser Fehler auf-
decken.«167 Doch dies war schon Rückblick – die Zeit lief damals rasend 
schnell. Einige Jahre vorher überwog die Euphorie, die Begeisterung für 
das Neue und den großen Aufbruch.

Um sich die Rolle und die Aufgaben der Täglichen Rundschau und der 
Neuen Welt zu vergegenwärtigen, bietet es sich an, die Selbstdarstellung 
der DDR zu Rate zu ziehen (mit wachsamen, prüfenden Augen selbstver-
ständlich), genauer gesagt den dritten Band der die Historie im ideolo-
gischen Auftrag mehr als nur verfälschenden Darstellung Zur Geschichte 
der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR ,168 jene abstruse Pu-
blikation, die es ja beispielsweise fertig bringt, mehrere Autoren Harich 
kritisieren zu lassen, ohne dass diese dessen Werke gelesen haben. Dort 
gibt es im ersten Teil Marxistisch-leninistische Philosophie und antifaschis-
tisch-demokratische Umwälzung (1945-1949) neben der obligaten Kritik 
des Existenzialismus (die von den nicht ganz so plumpen Analysen von 
Lukács oder Georg Mende zu unterscheiden ist) oder der Darstellung des 
dialektischen und historischen Materialismus das Kapitel Deutsch-sowje-
tische Zusammenarbeit bei der E ntwicklung der mar xistisch-leninistischen 
Philosophie.169 

Vera Wrona, die verantwortliche Autorin, stellt darin in DDR-typi-
scher Vermischung von Produktionsstatistik und »Interpretation« (in die-

167	 Harich: Über das Verhältnis des Marxismus zur Philosophie Hegels, S. 195.
168	 AdW: Zur Geschichte der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR. Band 

III: Von 1945 bis Anfang der sechziger Jahre. 
169	 Wrona: Deutsch-sowjetische Zusammenarbeit etc., S. 147-173.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


90

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

sem Kontext ein eigentlich zu freundliches Wort) nach der Darstellung 
der Editionsarbeit russischer Verlage mit Blick auf die »Klassiker« fest: 
»Weitgehende Unterstützung leistete die SMAD bei der Verbreitung der 
marxistisch-leninistischen Weltanschauung, vor allem auch mit den von 
ihr herausgegebenen Publikationsorganen, der Täglichen Rundschau170, die 
als erste Tageszeitung im Nachkriegsdeutschland erschien, und der theo-
retischen Zeitschrift Neue Welt171, die zweimal monatlich erschien. Beide 
Publikationsorgane wurden bis 1954/1955 verlegt. Bis Ende des Jahres 1948 
wurden sie auch in den westlichen Besatzungszonen verbreitet. Maßgeb-
licher Einfluss auf die politisch-ideologische, weltanschauliche und kul-
turell-geistige Bildung und Erziehung ging von der Zeitschrift Neue Welt 
aus. Anfangs erschien sie in einer Auflage von 10.000, bald darauf von 
50.000 Exemplaren.«172

Auch zu der ideologischen Aufgabenstellung der Zeitung sowie der da-
zugehörigen Zweiwochenschrift nahm Wrona im Parteiauftrag Stellung: 
»Das Ziel, dass sich die Redaktion stellte, bestand darin, ‚weite Kreise der 
Bevölkerung der sowjetischen Besatzungszone Deutschlands mit dem so-
zialen, wirtschaftlichen und kulturellen Leben der Sowjetunion bekannt 
zu machen.‘173 Die Zeitschrift veröffentlichte Artikel sowjetischer Politi-
ker, Wissenschaftler und Schriftsteller sowie in zunehmendem Maße auch 
Beiträge deutscher Autoren. Die außerordentlich hohe politisch-ideologi-
sche und theoretische Wirksamkeit der Zeitschrift Neue Welt beruhte vor 
allem darauf, dass durch aktuelle und auf hohem wissenschaftlichem Ni-
veau stehende Beiträge eine breite Skala weltanschaulicher Fragen beant-
wortet wurde. Eine große Rolle spielten dabei vor allem jene Beiträge, die, 
ausgehend von der weltgeschichtlichen Rolle der Großen Sozialistischen 
Oktoberrevolution, das Wesen der sozialistischen Gesellschaftsordnung 

170	 Originalfußnote: Tägliche Rundschau. Der erste Untertitel lautete: Frontzeitung 
für die deutsche Bevölkerung; nach kurzer Zeit wurde dieser in Zeitung für Politik, 
Wirtschaft und Kultur umbenannt. Die Erscheinungszeit war: 15. Mai 1945 bis 
30. Juli 1955 im Verlag Tägliche Rundschau Berlin.

171	 Originalfußnote: Neue Welt (Halbmonatsschrift), Erscheinungszeit Mai 1946 bis 
Dezember 1954 im Verlag Tägliche Rundschau Berlin.

172	 Wrona: Deutsch-sowjetische Zusammenarbeit etc., S. 149f.
173	 Originalfußnote: Neue Welt, 1946, Heft 1, S. 2.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


91

5. Goe the an neuen Ufern

in der Sowjetunion, ihre geschichtlichen Errungenschaften und ihre Pio-
nierrolle im Kampf um den geschichtlichen Fortschritt zum Gegenstand 
hatten. Dabei wurde ein wesentlicher Beitrag zum Verständnis nicht nur 
der sozialökonomischen, politischen und militärischen Ursachen des 
Sieges der Sowjetunion über den faschistischen Aggressor, sondern auch 
der moralischen Überlegenheit der neuen Gesellschaftsordnung gegen-
über dem Faschismus und jeglicher Ausbeuterordnung geleistet. Durch 
die Propagierung vieler Artikel zu Grundfragen der marxistisch-leninis-
tischen Philosophie und Weltanschauung beeinfl usste die Neue Welt we-
sentlich den von der revolutionären Partei der deutschen Arbeiterklasse 
geführten Kampf, den dialektischen und historischen Materialismus im 
Bewusstsein der Arbeiterklasse und der werktätigen Massen fest zu ver-
ankern. Sie erfüllte eine große Aufgabe bei der Verbreitung der marxis-
tisch-leninistischen Weltanschauung und trug wesentlich zu der ideologi-
schen Umwälzung bei, die im Prozess der antifaschistisch-demokratischen 
Umgestaltung in der sowjetischen Besatzungszone vollzogen wurde.«174

174 Wrona: Deutsch-sowjetische Zusammenarbeit etc., S. 150f.

Modeillustration (oben) und »Wir lernen 
Russisch« in der Täglichen Rundschau 
(rechts)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


92

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Soweit die offizielle Darstellung. Die betonte ideologische Wirksam-
keit beider Publikationsorgane ist nicht von der Hand zu weisen. Gerade 
auch in der Geschichte der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR 
wird immer wieder aus Artikeln der Neuen Welt zitiert, die in der Tat den 
Charakter offizieller Verlautbarungen hatten. Die Tägliche Rundschau und 
die Neue Welt besaßen im Prinzip eine doppelte Funktion: Sie setzten die 
Themen und sie besetzten diese auch. Aus dieser Konstellation resultierte 
dann ihre Vorreiterrolle. Mit Blick auf die Etablierung der DDR-Philo-
sophie durch die permanente Auseinandersetzung mit der bürgerlichen 
Philosophie schrieb Norbert Kapferer: »Im Jahre 1946 waren der Aufbau 
und die vom SMAD herausgegebene Neue Welt die einzigen Zeitschriften 
in der SBZ mit philosophischem Profil. Während man sich im Aufbau aus 
Gründen der ‚Überparteilichkeit‘ mit der Propagierung des Marxismus, 
gar eines Marxismus-Leninismus, zurückhielt, wurde in der Neuen Welt 
die Philosophie des dialektischen und historischen Materialismus stali-
nistischer Provenienz schon 1946 offensiv verbreitet. Ab 1947 gingen die 
Autoren der Neuen Welt, zumeist sowjetische Philosophen, zum offenen 
Angriff auf die ‚bürgerliche Philosophie‘ über. Im selben Jahr gab auch 
das erste theoretische Organ der SED, die Einheit, seine bis dahin geübte 
philosophische Selbstbeschränkung auf und schaltete sich, nachdem 1946 
fast ausschließlich politische Themenstellungen bearbeitet worden waren, 
in die philosophische Diskussion ein.«175

Abschließend sei, diese kurze Vermessung komplettierend, noch auf 
den Aufsatz Zwischen Entnazifizierung und Stalinisierung von Hans-Chris-
toph Rauh, der sich um die Erforschung der DDR-Philosophie und der 
DDR-Nichtphilosophie mehr als nur verdient gemacht hat, hingewiesen. 
Seine Analyse erbrachte (bei der Auswertung der Zeitschriften Aufbau, 
Einheit und Neue Welt) das Ergebnis, dass die »geistig-philosophische Ent-
nazifizierung« in letzter Konsequenz zu einer »unvorstellbar totalen sow-
jetrussischen Stalinisierung der ostdeutschen Philosophieanfänge« führ-
te.176 Weiter heißt es bei Rauh: »Und in den ersten Nachkriegsjahren war 

175	 Kapferer: Das Feindbild der mar xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR , 
S. 13.

176	 Rauh: Zwischen Entnazifizierung und Stalinisierung etc., S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


93

5. Goethe an neuen Ufern

es natürlich wiederum vor allem die sowjetrussische Besatzerzeitschrift 
Neue Welt, die in allererster Linie nicht einfach nur ausführlich informie-
rend, sondern bereits grundsätzlich richtungsweisend orientierend, zum 
Beispiel fortlaufend über die einzigartige Entwicklung des ‚philosophi-
schen Lebens in der UdSSR‘ berichtete. (…) Wie jedoch sehr bald of-
fenbar wurde, reduzierte sich diese Berichterstattung zunehmend immer 
eingeschränkter, schließlich (…) bis in ihre normierte Sprache hinein 
einfach nur auf dogmatisch-verschulte, lehrbuch-‘philosophische‘ Weiter-
bildungskurse und Themen, absolut ohne jeden wirklichen Erkenntnis-
gewinn (…).«177

Diese Versuche der allumfassenden sowjetischen Durchdringung 
jedweder politischer, aktueller und philosophischer Fragestellung führte 
auch zur Adaption »typisch deutscher« Themen. (Wobei freilich nicht 
unterschlagen werden darf, dass sich viele der sowjetischen Kulturoffi-
ziere tatsächlich und ernsthaft für die deutsche Kultur und Philosophie 
interessierten, dass Schiller, Goethe, Heine und Hegel eine zweite Heimat 
gefunden hatten – während die faschistische Barbarei tobte.) Rauh führt 
aus: »Nicht unerwähnt soll hier bleiben, dass das sowjetische Besatzeror
gan Neue Welt 1948/1949 es sich nicht nehmen ließ, besonders ausführlich 
der (allerdings gescheiterten) deutschen bürgerlichen März-Revolution 
1848 (aber es ist ja zugleich das eigentlich entscheidende 100. Erschei-
nungsjahr des proletarisch-revolutionären Kommunistischen Manifests von 
Marx und Engels) zu gedenken, und dem bald nachfolgenden Goethe-
Jubiläum 1949 beide August-Hefte gewidmet wurden, wobei in großer 
sowjetisch-ostdeutscher Gemeinsamkeit (die zahlreichen Sowjetautoren 
sind hier unaufzählbar) neben einem wichtigen Beitrag von Ernst Bloch – 
als Erstautor in einer ostdeutschen Zeitschrift überhaupt178 – zum Faust

177	 Rauh: Zwischen Entnazifizierung und Stalinisierung etc., S. 89.
178	 Blochs Freiheit und Ordnung. Abriss der Sozial-Utopien war nach dem Druck im 

New Yorker Aurora-Verlag bereits im Aufbau-Verlag erschienen. Wie auch bei 
Lukács hatte der Aufbau-Verlag gedruckt, ohne mit dem Autor einen Vertrag 
zu haben. Die entsprechenden Briefe präsentiert: Bloch: Briefwechsel mit dem 
Aufbau-Verlag, S. 25-38. Außerdem die (nicht ganz vollständigen) Dokumente 
bei: Jahn: »Ich möchte das Meine unter Dach und Fach bringen (…)«. In der Sinn 
und Form erschienen 1949 ebenfalls zwei Aufsätze von Bloch: Heft 3: Bloch: Die 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


94

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

motiv in der P hänomenologie (also Hegels, Heft 6, S. 71ff.) eine längere 
Analyse des jungen Wolfgang Harich zu Goethes Naturanschauung mit 
abgedruckt wurden (S. 87ff.).«179

Zunächst ist festzustellen, dass diese Zuschreibungen stimmen. So-
wohl die Tägliche Rundschau als auch die Neue Welt hatten klare ideolo-
gische Aufgaben und Funktionen. Diese äußerten sich, neben den bis-
her angesprochenen Faktoren, auch durch eine massive Darstellung der 
»Klassiker«, durch breite und umfassende »Würdigungen« Lenins und 
Stalins, selbstverständlich durch die obligaten Produktionsstatistiken und 
vieles andere mehr. Öffentliche Verlautbarungen wurden gedruckt, De-
krete, Reden Stalins, Jahrestage umfassend gefeiert. 

Aber gerade die Tägliche Rundschau war ein Stück weit auch eine ganz 
normale Zeitung. Es gab Werbung und Kleinanzeigen, etwas Klatsch und 
Tratsch, Mode- und Frisurentipps. Wichtig waren auch die Spalten, in 
denen ernsthaft versucht wurde, das Leben in der Sowjetunion den Men-
schen in der Sowjetischen Besatzungszone näher zu bringen – die Serien 
hießen beispielsweise: »Wir lernen Russisch«; »Die Woche in der Sow-
jetunion«; »Was wollen Sie aus der Sowjetunion wissen?« Regelmäßige 
Rubriken waren außerdem etwa: »Das Stadtbild in der Sowjetunion« oder 
die »Briefe deutscher Kriegsgefangener« sowie die entsprechenden Versu-
che der Familienzusammenführung, Kontaktvermittlung, Angehörigen-
suche usw. Ein Schwergewicht war auch der heute leider aus der Mode 
gekommene Fortsetzungsroman, in dessen Rahmen nicht nur sowjetische 
Schriftsteller vorgestellt wurden, sondern auch (wirklich groß angekün-
digt) Anna Seghers oder im Goethe-Jahr eine Goethe-Biographie (Die 

Selbsterkenntnis. Heft 5: Bloch: Dargestellte Wunschlandschaft in M alerei, Oper, 
Dichtung.

179	 Rauh: Zwischen Entnazifizierung und S talinisierung etc., S. 100. Weiter: »Auch 
der Aufbau und die Einheit veranstalteten selbstverständlich eben solche traditi-
onsbewussten thematischen Goethe-Hefte, wobei dem wiederum von Johannes 
R. Becher (so wie dann nochmals im späteren Schiller-Jahr 1955) herbeigeführ-
ten doppelten, also zugleich west- und ostdeutschen Rede-Auftritt von Thomas 
Mann in Weimar (und Frankfurt am Main) eine unvergessliche, nicht zu unter-
schätzende kulturnational einigende Bedeutung zukam.«

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


95

5. Goethe an neuen Ufern

Forderung des Tages – Ein Goethe-Bild für die deutschen Werktätigen, von 
Edith Braemer und Hedwig Voegt).180 

Hinzuweisen ist zudem darauf, dass die Tägliche Rundschau sich im-
mer stärker den ostdeutschen Intellektuellen öffnete. Nicht nur Georg 
Lukács wurde ab ca. 1948/1949 ein regelmäßiger Autor der Zeitschrift. 
Die Liste der Personen, die, um ein exemplarisches Beispiel zu nennen, 
1948 in der Zeitung publizierten, ist fast ein Namensverzeichnis der politi-
schen und intellektuellen deutschen »Elite« der sowjetischen Besatzungs-
zone: Alexander Abusch, Anton Ackermann, Hermann Axen, Johannes 
R. Becher, Bertolt Brecht, Willi Bredel, Eduard Claudius, Hanns Eisler, 
Fritz Erpenbeck, Otto Grotewohl, Klaus Gysi, Stephan Hermlin, Rudolf 
Herrnstadt, Helmut Holtzhauer, Alfred Kantorowicz, Bernhard Keller-
mann, Alfred Kurella, Jürgen Kuczynski, Wolfgang Langhoff, Hans May-
er, Paul Merker, Alfred Meusel, Ernst Niekisch, Fred Oelßner, Wilhelm 
Pieck, Karl Polak, Anna Seghers, Victor Stern, Erich Weinert, Günther 
Weisenborn, Arnold Zweig, Klaus Zweiling.

180	 Harich leitete den Abdruck mit einem Artikel ein: Ein Goethe-Bild für die deut-
schen Werktätigen, S. 3 (Siehe Abbildung auf Seite 178 dieses Werks).

Tägliche Rundschau

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


96

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

In seiner Autobiographie Ahnenpass hat Harich auch über seine journa-
listischen Jahre berichtet.181 Über die Zeit beim französisch lizensierten 
Kurier schrieb er: »Trotzdem mache ich sehr bald die Erfahrung, dass man 
mir, ungeachtet meiner Star-Position als Feuilletonist und Kritiker, nur so 
lange Meinungsfreiheit gewährt, so lange ich rein kulturelle Themen be-
handle, dass meinem publizistischen Wirken aber in politischer Hinsicht 
auch am Kurier enge Grenzen gesetzt sind.«182 Die Meinungsverschieden-
heiten drehten sich um Ernst Jünger und Rudolf Pechel (Abdruck in der 
Täglichen Rundschau), um allgemeine politische Fragen sowie um die Be-
urteilung des Berliner Kulturlebens. Die »Streifzüge« durch Berlin brach-
ten es mit sich, dass Harich, wie erwähnt, auch zu den Russen in Kontakt 
kam. Harich schrieb, dass er »von den sowjetischen Kulturoffizieren hell-
auf begeistert (ist); später bedauere ich aufs tiefste, dass diese kultivierten, 
sensiblen, hochgebildeten Männer mit wachsender Souveränität der DDR 
von viel unsichereren, unbeholfeneren, weniger kenntnisreichen, stureren 
Kulturfunktionären aus dem Parteiapparat der SED abgelöst werden.«183 
Dieses Urteil Harichs sollte übrigens, dies sei nur erwähnt, auch bei der 
Beurteilung der Täglichen Rundschau zumindest berücksichtigt werden. 

Der Wechsel Harichs vom Kurier zur Täglichen Rundschau war nicht 
nur ideologischer Natur, war nicht nur ein Mehr an Freiheit beim Schrei-
ben, sondern hatte auch zutiefst menschliche Aspekte. »Schon in den Wo-
chen davor habe ich in der ‚Möwe‘ meinen neuen russischen Bekannten 
gegenüber gelegentlich etwas von meinen Schwierigkeiten beim Kurier 
erwähnt und dabei auch halb scherzhaft einmal die Bemerkung fallen 
gelassen: ‚Wenn das so weitergeht, dann komme ich zu Ihnen.‘ (…) 
Trotzdem sind die Russen zunächst dagegen, dass ich zu ihnen übergehe. 
Dymschitz meint, im Großen und Ganzen sei der Kurier doch eine recht 
achtbare linksliberale Zeitung, und man müsse vermeiden, dass sich die 
Linie dieses Blatts durch den Fortgang progressiv eingestellter Mitarbeiter 
nach rechts verschiebe. Aber dann kommt es am Kurier zu dem Krach 

181	 Harich: Ahnenpass, vor allem S. 156ff.
182	 Ebd., S. 157.
183	 Ebd., S. 161.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


97

5. Goethe an neuen Ufern

um Pechel, zu der Weigerung der Redaktion, meine Polemik gegen ihn 
abzudrucken.«184

Um Harichs Erinnerungen hier zu komplettieren und abzuschließen, 
sei noch kurz wiedergegeben, wie er sich zur Täglichen Rundschau und zur 
Neuen Welt äußerte: »Meine Tätigkeit an der Täglichen Rundschau dauert 
von Sommer 1946 bis Frühjahr 1950. Bis Anfang 1949 bin ich dort nur ers-
ter Theaterkritiker, gelegentlich Literaturkritiker und Feuilletonist. Dann 
übernehme ich außerdem noch als Ressortchef die neu gegründete Abtei-
lung Theorie und Propaganda, die der Verbreitung der marxistischen The-
orie mit journalistischen Mitteln dienen soll, und werde gleichzeitig, als 
einziger Deutscher, Mitglied des Redaktionskollegiums der im gleichen 
Verlag erscheinende Halbmonatsschrift Neue Welt. Auch deren Chefre-
dakteur ist, in Personalunion, Oberst Kirsanow (…). Die redaktionelle 
Tätigkeit nehme ich Anfang 1949 nur mit dem Vorbehalt auf, dass sie nur 
bis zu dem Augenblick dauern darf, wo die Vorbereitung von Staatsexa-
men und Promotion an der Universität mich beanspruchen werden, also 
höchstens für anderthalb Jahre; bis dahin will ich ein Ressort aufbauen, 
das auch ohne mich funktionieren kann. Was die Neue Welt angeht, so 
hat sie bis Ende 1948 fast nur Übersetzungen aus sowjetischen Zeitschrif-
ten enthalten. Meine Aufgabe im Redaktionskollegium soll es sein, von 
Anfang 1949 an auch deutschsprachige Mitarbeiter zu gewinnen und vor 
allem für eine niveauvolle Würdigung Goethes, aus Anlass seines 200. 
Geburtstages, in den Spalten der Zeitschrift zu sorgen. Ich gewinne dafür 
unter anderem Ernst Bloch, Hans Mayer und Paul Rilla, schreibe auch 
einen eigenen Essay über Goethe als Naturforscher und bringe die besten 
während des Jahres 1949 erschienenen Beiträge über Goethe Anfang 1950 
in einem Sonderband, unter dem Sammeltitel Zu neuen Ufern, heraus.«185

In der Täglichen Rundschau war Harich federführend dafür verant-
wortlich, die verschiedenen Beiträge zum Goethe-Jubiläum zu sammeln 
und zu bearbeiten, den Kontakt mit den deutschen Autoren zu halten 
sowie die finale Buchpublikation aller Aufsätze vorzubereiten. Der ent-

184	 Harich: Ahnenpass, S. 161f. Gemeint ist der Artikel: Röpke, Pechel und der »Totali-
tarismus«, S. 3. 

185	 Harich: Ahnenpass, S. 164.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


98

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

sprechende Band erschien Ende des Jahres 1949 unter dem Titel Zu neu-
en Ufern. Essays über Goethe. Zum Abdruck kamen dabei unter anderem 
Texte von Hans Mayer (Goethes Erbschaft), Ernst Bloch (Das Faustmotiv 
in der Phänomenologie des Geistes), Paul Rilla (Goethe in der Literaturge-
schichte), Wilhelm Girnus (Die ästhetischen Auffassungen Goethes) und An-
ton Ackermann (Ein Mitbürger der Zukunft). Harich steuerte den Aufsatz 
Bemerkungen zu Goethes Naturanschauung bei.186

Welche Bedeutung der von Harich betreuten Goethe-Sammlung zu-
kommt, lässt sich auch daran ermessen, dass es 1949 in der SBZ/DDR 
eine universitäre Literaturwissenschaft so gut wie nicht gab. »Erst mit 
dem 1948 aus dem Westen in die Ostzone übergewechselten Hans Mayer 
und Werner Krauss gewann eine marxistisch orientierte Literaturwissen-
schaft an Profil.«187 Werner Krauss versuchte, so ist zu ergänzen, seinerseits 
sofort, Ernst Bloch nach Leipzig zu holen, ihm also die Berufung auf 
einen Lehrstuhl zu ermöglichen. (Dazu gleich ausführlicher.) Es herrschte 
schlichtweg ein eklatanter Mangel an »eigenen« marxistischen Wissen-
schaftler, Philosophen sowieso. Fritz Behrens soll Ende der vierziger Jahre 
angesichts dieser »Knappheit« gesagt haben: »Da hilft nur eins, da muss 

186	 Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen Ufern. Abgedruckt wurden neben Harichs 
Aufsatz: Mayer: Goethes Erbschaft, S. 5-17. Kamnitzer: Weimar zwischen Potsdam 
und Paris, S. 19-37. Deiters: Goethe als Erzieher zur Humanität, S. 39-51. Girnus: 
Die ästhetischen Auffassungen Goethes, S. 53-85. Ackermann: Ein Mitbürger der Zu-
kunft, S. 87-103. Mann: Über Goethe, S. 105-108. Heimann: Marx und Engels über 
Goethe, S. 109-114. Rilla: Goethe in der Literaturgeschichte, S. 115-159. Bloch: Das 
Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, S. 161-178. Kaiser: Das Goethebild 
der russischen Literatur, S. 233-242. Jurgew: Russische Schriftsteller und Demokraten 
über Goethe, S. 243-246. Zweig: Der Gehilfe, S. 247-255. Die Beiträge von Thomas 
Mann und Arnold Zweig waren Nachdrucke früherer Arbeiten. Mit B. Heimann 
und L. Jurgew waren zwei sowjetische Literaturwissenschaftler beteiligt. 

187	 Mandelkow: Restauration oder N euanfang?, S. 141. Dort heißt es weiter: »Be-
sondere Bedeutung für die Konstituierung einer genuin sozialistischen Goe
theforschung gewann der bereits 1946 aus dem Exil in die SBZ zurückgekehrte 
Marxist Gerhard Scholz, ein Außenseiter der Zunft, der in einem legendären 
Lehrgang für Germanisten im Winter 1950/1951 in Weimar einen Kreis junger 
Wissenschaftler um sich versammelte, die in der Folgezeit wichtige linientreue 
Lehrstühle besetzten.« Ausführlich zu Scholz der Aufsatz von Krenzlin: Gerhard 
Scholz und sein Kreis, 195-218.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


99

5. Goethe an neuen Ufern

ein Trupp jüdischer Emigranten aus Amerika her.«188 Karl Robert Mandel-
kow, aus dessen Aufsatz wir gerade zitiert haben, hat nicht nur wichtige 
Anmerkungen zum Unterschied der ost- und westdeutschen Goethe-
Rezeption gemacht, sondern auch gezeigt, dass das Goethe-Jubiläum na-
türlich staatlich genutzt wurde, gleichwohl aber auch Forschung voraus-
setzte und Breitenwirkung entfaltete (und genau diese Ausgewogenheit 
gilt es zu beachten).189 

Diesen wirklich emanzipativen Anspruch der SBZ-DDR-Goethe-
Feiern müsste man noch weitaus stärker fokussieren als dies Mandelkow 
macht. (Genau diesem Unterfangen dienen unter anderem unsere Aus-
führungen.) Es war ein Prozess, der – staatlich-ideologisch – von Lukács’ 
Fortschritt und Reaktion in der deutschen Literatur über Johannes R. Becher 
Rede Der Befreier (28. August 1949) bis hin zu Wilhelm Girnus’ Goethe. 
Der größte Realist deutscher Sprache reicht.190 Nicht zu vergessen die ganzen 
politischen Rede-Beiträge, der berühmte Amboss, der noch wichtigere 
Hammer sind zu nennen. Aber dies ragte auch in den wissenschaftlichen 
und gesellschaftlichen Bereich hinein, wirkte dort. Mit Goethe in der 

188	 Das berichtete Walter Markov im Gespräch mit Thomas Grimm: Markov: Zwie-
sprache mit dem Jahrhundert, S. 180. Dort zahlreiche weitere Betrachtungen zum 
Thema. Mit Blick auf die Leipziger Universität zählte Markov auf: »Ernst Bloch, 
Hermann Budzislawski, (…) Wieland Herzfelde, Albert Schreiner, (…) Eva und 
Julius Lips, (…) die alten Kämpen Bönheim und Eisler. Eisens trafen aus Eng-
land ein, Baumgarten aus der Schweiz, Werner Krauss, Hans Mayer, Norbert 
Aresin und der unverwüstliche spätere Dauerrektor Mayer Schorsch (…) aus 
den Westzonen. Karl Polak und Käte Harig sowie später Basil Spiru und Gustav 
Hertz kehrten aus der Sowjetunion zurück. Als stets wohlgelaunter Gastprofessor 
schien Auguste Cornu aus Frankreich auf (…).« (S. 181f.)

189	 Vgl.: Mandelkow: Restauration oder Neuanfang?, S. 142ff.
190	 Becher: Der Befreier. Girnus: Goethe. Harich sorgte dafür, dass Girnus’ Goe

the-Buch nicht als eigenständige Monographie im Aufbau-Verlag erschien. Die 
entsprechenden Verweise etc. bietet der Aufsatz von Werner Mittenzwei: Im 
Aufbau-Verlag oder »Harich dürstet nach großen Taten«, S. 229ff. Ganz verhindern 
konnte er die Publikation aber nicht, der Text erschien als Einleitung des gerade 
genannten Goethe-Bandes: Girnus: Goethe. Der größte Realist deutscher Sprache, 
S. 7-197. An der Goethe-Schrift der Täglichen Rundschau, den Neuen Ufern, war 
Girnus ja ebenfalls beteiligt: Girnus: Die ästhetischen Auffassungen Goethes, S. 53-
85. Wichtig ist zudem, dass Harich Girnus wegen dessen Kant- und Hegel-Kritik 
ablehnte, also weil dieser aus dem hier skizzierten Rahmen der Analogisierung 
von Goethe und Hegel herausfiel. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


100

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

SBZ/DDR ist auch Blochs erster Aufsatz seines neuen Lebensabschnittes 
verbunden, der Beginn der wissenschaftlichen Karrieren von Harich und 
Mayer. Letzterer wiederum hatte am Amboss und Hammer ja mitgearbei-
tet usw. Ein Th ema für sich. Schauen wir genauer. 

Frontilllustration der Täglichen Rundschau, 1. Mai 1949

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


6. Von Amerika nach Leipzig –  
Ernst Bloch

Der Ausspruch von Bloch ist bekannt, wenn man so will, berüchtigt. 
Hans Mayer hat ihn 1977 auf einer Gedenkveranstaltung der Stadt Lud-
wigshafen für ihren Ehrenbürger Bloch wiedergegeben: »Ich kenne nur 
Karl May und Hegel; alles was es 
sonst gibt, ist aus beiden eine un-
reinliche Mischung; wozu soll ich 
das lesen?«191 Natürlich hat er gelesen, 
seine Philosophie wurde erst dadurch 
möglich, dass er sich das Kulturerbe 
Europas aneignete, es gruppierte und 
ordnete, immer auf der Suche nach 
den Momenten, die ihn interessier-
ten. Damit ist eine der Differenzen 
zwischen Bloch und Lukács bereits 
angesprochen: Bloch kam nicht von 
Goethe her, sondern er musste zu 
diesem hin, musste ihn finden. Nicht 
Besitz und Tradition aus dem Eltern-
haus waren ihm mitgegeben. Doch 

191	 Mayer: Ernst Bloch und die H eimat, S. 24. Wir kommen darauf zurück. Siehe 
auch: Bloch: Geladener Hohlraum, S. 372f.

Ernst Bloch, Deutsche Begegnung der 
Geistesschaffenden in Berlin, 1954

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


102

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

dieser (der Bildungsbürger würde sagen:) Nachteil hatte auch seine Vor-
züge. Denn Goethe (und viele andere Künstler ebenso) war für ihn keine 
Chiffre, kein Symbol für Untergegangenes oder Erstrebenswertes. Er war 
purer Text und diesen konnte man durcharbeiten, verstehen, kritisieren, 
verwerfen, aktualisieren. 

So überrascht es nicht, dass beispielsweise in der zweiten Fassung des 
Geistes der Utopie Goethe noch Dekorum ist, einige Male zitiert wird, im-
mer dort, wo einer seiner Aussprüche etwas zu illustrieren vermag. Teil der 
Argumentation, Grundlage der Argumentation ist er mit seinem Schaffen 
noch längst nicht. Auch der dortige Hegel ist vom Subjekt-Objekt unter-
schieden, befindet sich in der Diskussion mit Kant.192 Das tiefe Wissen, 
welches Bloch erst seine Entscheidungen ermöglichte, war noch nicht 
vorhanden. Und doch wies der Vorschein bereits den richtigen Weg  – 
das Bekenntnis zum Marxismus verlangte Stellungnahme. Damit war der 
Weg frei zu jenem Standpunkt, von dem aus Bloch sich in den dreißiger 
Jahren, während der faschistischen Katastrophe, intellektuell positionier-
te. Das literarische und philosophische Erbe gewann nun für ihn eine 
Kraft und einen Eigenwert. Allerdings, das ist ein weiterer Unterschied zu 
Lukács, weitaus kritischer beäugt als durch den Ungarn, stärker seziert als 
über ein Jahrzehnt später in der SBZ/DDR. 

In dem Artikel Jubiläum der Renegaten von 1937 lässt sich seine dama-
lige Position anhand der Betrachtungen zum Jahrestag der Russischen Re-
volution gut rekonstruieren. François Furet unternahm vor einigen Jahren 
einen breit angelegten und großartigen Versuch zur Vergleichbarkeit von 
Französischer und Russischer Revolution – überschrieben Das Ende der 
Illusion. (Gern erinnern wir an den bisher letzten großen Historiker der 
Französischen Revolution.) Bloch ging ihm damals (auf der Suche nach 
Hoffnung, der Stieftochter der Illusion) in einem Punkt voraus: Er thema-
tisierte die anfängliche Revolutionsbegeisterung sowie den späteren Abfall 
vom kühnen Experiment auf Grund der beiden Ereignisse.193 »Oft wirkt 

192	 Bloch: Geist der Utopie. Zweite Fassung, Goethe wird knapp zehn Mal zitiert, zu 
Hegel etwa S. 224ff.

193	 »Manche Guten sehen heute etwas betreten drein. Sie liebten vielleicht den rus-
sischen Anfang, doch in den letzten zwei Jahren wurden sie kühl. Sie kommen 
darüber nicht hinweg, dass der zwanzigjährige bolschewistische Staat sich so vie-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


103

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

die heutige Treulosigkeit wie der Abklatsch einer älteren, wie die Wieder-
holung eines Unglücks, das viel größeren Geistern zugestoßen war. Wir 
meinen die Schwankungen deutscher Dichter und Denker im Verlauf der 
Französischen Revolution, wir meinen die Zweifel zehn, zwanzig Jahre 
nach 1789. Wir meinen den Schock, als der Westwind mit der Tugend 
auch Blutgeruch mit sich führte. Gewiss, es bestehen Unterschiede (und 
zwar nicht zu Gunsten der heutigen Schwenkung). Die Französische Re-
volution ist nicht die russische, die damalige Schreckenszeit nicht die der 
Prozesse.«194 Die Probe aufs Exempel sei es, wie der Einzelne zur Revo-
lution in jenem Moment sich verhalte, da das Bekenntnis mehr als nur 
Sonntagspredigt ist und dergestalt Entscheidung verlange. (Diese Ansicht 
erklärt sicherlich auch ein ganzes Stück weit Blochs Bejahung der Schau-
prozesse und Stalinistischen Verbrechen in den dreißiger und vierziger 
Jahren – sie war ein »Ja« zu Revolution und Zukunft trotz »Blutgeruch«. 
Wir kommen darauf gleich zurück.)

Wenn die deutsche Kultur und Philosophie der Revolutionszeit nicht 
per se (wie bei Lukács, noch stärker bei Becher) als großes humanisti-
sches Erbe gelten und daher vor Einwürfen, vor allzu kritisch-tatsachen-
bezogener Lektüre, vor bürgerlichen Verfälschungen (und auch vor sich 
selbst) geschützt werden müssen, ist der Blick auf Schiller, Goethe und 
manch andere leichter (und auch schärfer): »Bis heute wirkt es nach, 
dass kaum ein deutscher Dichter damals treu blieb und begriffen hat. 
Sie verrieten mit der Form des bürgerlichen Aufruhrs auch diesen selbst. 
Ja, die Allergrößten wurden vor dem französischen Aristokratenschre-
cken am schwächsten; Schiller, erst recht Goethe sind hier nicht auf ihrer 
Höhe. Auch Schiller reizten die ‚Gesetzlosigkeit‘, des ‚Pöbels Geschrei‘, 
‚der Missbrauch rasender Toren‘ zum Abfall. Ein besonderes Attachement 
an kleinbürgerliche Sitte und Ordnung (Lied von der Glocke) kam hinzu 
(…).«195 Diese »kleinbürgerliche Welt« von »Sitte und Ordnung« sei bei 

ler Feinde zu entledigen hat und sich ihrer oft gehetzt und schreckend blutig ent-
ledigt. Sie sind verwirrt, begreifen die traurigen Vorgänge nicht. So wird die lange 
gemeinsame Sache nicht mitgefeiert, sie wird fast verwünscht.« Bloch: Jubiläum 
der Renegaten, S. 225f.

194	 Bloch: Jubiläum der Renegaten, S. 226.
195	 Ebd., S. 229f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


104

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Schiller gar zur ganzen Natur geworden und trage damit Züge der Restau-
ration, bereite diese vor. Evolution statt Revolution – dies ist nach Bloch 
die Einstellung von Goethe und Schiller zu ihrer Zeit.196 Bloch ging noch 
weiter: Die Versuche Goethes, die Revolution zu verarbeiten, beispiels-
weise mit Der Bürgergeneral, »sind erschütternd wenig auf dieser Höhe 
der Zeit, noch nicht einmal auf der Höhe der raffinierten Reaktion«.197 
Plump, naiv, völlig außerhalb des Zeitstroms stehend, die Erkenntnisse 
und Erfordernisse ihrer Gegenwart verkennend  – so und nicht anders 
charakterisierte Bloch die Olympier Goethe und Schiller.

Die Welt, die 1789 unterging, konnte noch eine Sogkraft entwickeln, 
sie hatte auch anziehende Inhalte und Formen. Dies sei seit der Russi-
schen Revolution jedoch anders, eine deutsche Misere gebe es nicht mehr, 
der Weg zur Bejahung der Revolution sei frei. Auch die Philosophie habe 
ein solches Bekenntnis zur neuen Welt abzulegen, nicht zuletzt, da schon 
in der Französischen Revolution die deutschen Denker das emanzipative 
Potenzial des Aufbruchs begriffen hätten. »Sinnlos übertriebene Kritik am 
Mutterland der Revolution befördert durchaus nicht, wie noch Klopstock 
und Schiller glauben konnten, das Ideal der Revolution; dem dient einzig 
die Volksfront. Und diese verlangt noch keineswegs ein heftiges, gar ab-
solutes Bekenntnis für Russland, sondern nur das schlichte und, wie man 
meinen sollte, leicht unterschreibbare: Kein antifaschistischer Kampf und 
Sieg ohne Russland. Wie wichtig aber auch der Wille zum Verstehen ist, 
das zeigte sich zu guter Letzt darin, dass die Philosophen aus Klopstocks 
und Schillers Zeit sich dem poetischen Abfall nicht angeschlossen haben. 

196	 »Und die ‚Natur‘, dies von Schiller neu verwandte Schibboleth der Verwerfung, 
ist nicht mehr die Natur Rousseaus, die ‚unverfälschte‘, die den Contrat social 
kündigt, wenn er schlecht geworden ist, sondern Natur ist hier bereits die patri-
archalische der Restauration, die angestammte Überlieferung, ‚das alte Gesetz‘. 
Es ist die gleiche ‚langsam bildende‘ und durchaus nicht ‚vulkanische‘ Natur, 
welche Goethe, den Former Schillers, sein Leben lang trug, welche ihn aber nach 
ihrer konservativen gewordenen Bergung, nach Seite der feudalen grande tenure, 
nur im klassizistischen Maß, eher eine Ungerechtigkeit ertragen ließ als eine Un-
ordnung. Hier hat Goethe Schiller entscheidend abgelenkt (…); so fügte er dem 
Abfall die – interessierte Bagatellisierung hinzu.« Bloch: Jubiläum der Renegaten, 
S. 230.

197	 Ebd., S. 231.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


105

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

Es ist recht beglückend, dass dasjenige, was heute Renegaten macht, da-
mals wenigstens mehr unter Dichtern als unter Denkern vorkam. Wenn 
es auch große Dichter waren, die damals begrifflos wurden, so haben doch 
die großen Denker der gleichen Zeit nie in ähnlicher Art Treue und Er-
kenntnis gebrochen.«198

Als Beispiel bietet Bloch na-
türlich seinen Hegel auf (im An-
schluss an ein Zitat aus Kants Streit 
der Fakultäten): »Und weniger ver-
klausuliert erblickt der Hegel der 
Phänomenologie des Geistes sogar 
im französischen ‚Schrecken‘ (als 
der Robespierreschen ‚Tugend‘) ein 
notwendiges Durchgangsmoment 
des Geistes zur moralischen Welt. 
Der junge Hegel hatte mit seinen 
Freunden Hölderlin und Schelling 
in Tübingen einen Maibaum ge-
pflanzt, der nachmalige preußische 
Staatsphilosoph ging freilich ande-
re Wege. Aber er hat weder diesen 
Enthusiasmus noch das andere ‚Durchgangsmoment des Geistes’ verges-
sen, er erfüllt den Auftrag, den Schiller an Don Carlos ergehen lässt, er 
möge den Träumen seiner Jugend Achtung tragen.«199 Interessanterweise 
kam, wie bei Lukács schon in den dreißiger und vierziger Jahren zu erken-
nen, Blochs Aufwertung Goethes später dann genau über diesen Punkt – 
durch die Analogisierung von Phänomenologie und Faust. Goethe wurde 
aus der gerade geübten Kritik ausgenommen, indem Blochs neue (und 
Lukács’ alte) These nun war, dass Phänomenologie und Faust zusammen-
gehören. Das Dichterwerk ist nicht mehr charakteristisch für den Dichter 
und dessen Verortung, da es in den philosophischen Bereich der Denker 
gehört. Um dies durchführen zu können, musste Bloch den revolutions-

198	 Bloch: Jubiläum der Renegaten, S. 233.
199	 Ebd., S. 234.

Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Gemälde 
von Jakob Schlesinger, 1831

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


106

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

begeisterten jungen Hegel (der Hegel Lukács’) einfach zurückdrängen zu 
Gunsten des reifen Hegels (der Hegel der »List der Vernunft«). Wir kom-
men darauf gleich zurück. Das ist die Grundbedingung einer nachholen-
den Analogisierung. Lukács ging ja genau den umgekehrten Weg, indem 
er Hegels Jugendideale in Goethes Werke projizierte.

Über Blochs Jahre im Exil wurde viel geschrieben, manches Interes-
sante, anderes Vergessenswerte. Im Fokus stand dabei oft seine Vertei-
digung der Schauprozesse Stalins,200 die zu Recht kritisiert wurde, nicht 
allein durch die damalige historische Situation zu legitimieren ist, wie 
Blochs Verteidiger meinten, aber bei Ausblendung des historischen Hin-
tergrundes gleichfalls halbgar bleiben muss. (Der Streit wurde seinerzeit 
um das Falsche geführt.) Oskar Negt formulierte: »Die geschichtlich 
gestellte Alternative, die weder im Denken noch im Handeln neutrale 
Frontstellungen erlaubt – die Alternative nämlich: Faschismus oder So-
wjetunion, gültig selbst noch auf der Ebene der Personalisierung: Hitler 
oder Stalin.«201 

Typisch Bloch, um nur ein Beispiel zu nennen, beginnt der Aufsatz 
Kritik einer Prozesskritik mit Sätzen, die das Thema aus der Ferne kom-
mend vorbereiten: »Ja, es geht heutzutage bunt her. Wer A gesagt hat, zö-
gert B zu sagen, der ehemals Liebende umwölkt sich.«202 Oder anders for-
muliert: Als es noch einfach war, sich zur Sowjetunion zu bekennen, taten 
es viele, jetzt, wo Schatten auf die Zukunft fallen, ist die Zahl derer, die 
die Ideale ihrer Jugend vergessen, zu groß. Und an anderer Stelle warnte 
Bloch davor, dass sich »gesunde Skepsis« allzu schnell in »kranke Skepsis« 
verwandeln könne. Die Sowjetunion sei auch nach den Moskauer Prozes-
sen »der Halt der gesamten antifaschistischen Front«.203 In diesem Sinne 
werden die Moskauer Prozesse bei Bloch »als eine Art Bewährungspro-

200	 Alle wichtigen Artikel enthält der Band: Bloch: Vom Hasard zur Katastrophe. Ge-
nannt seien exemplarisch: Bloch: Feuchtwangers Moskau 1937, S. 230-235. Bloch: 
Halbheit, Ganzheit und die Folgen, S. 321-325. Bloch: Kritik der Propaganda, S. 195-
206. Bloch: Kritik einer Prozesskritik, S. 175-184. Bloch: Bucharins Schlusswort, 
S. 351-359. Siehe: Zudeick: Der Hintern des Teufels, S. 133ff., S. 146ff., S. 153ff.

201	 Negt: Ernst Bloch, der deutsche Philosoph der Oktoberrevolution, S. 431.
202	 Bloch: Kritik einer Prozesskritik, S. 175.
203	 Alle Zitate: Ebd., S. 176.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


107

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

be auf die Zuverlässigkeit des sozialistischen Intellektuellen und auf die 
Verbindlichkeit des Bekenntnisses zur Oktoberrevolution« angesehen,204 
sie werden gleichsam zum Prüfstein der kollektiven marxistischen bzw. 
zumindest humanistischen Identität.

Alle diese interessanten Entwicklungen sind leider aus unserem Buch 
zu verbannen, haben hier thematisch nichts zu suchen. Über verschiedene 
Stationen in Europa gelang Bloch schließlich mit seiner Frau die Über-
siedlung nach Amerika  – dort arbeitete er an seinem philosophischen 
Werk, am Prinzip Hoffnung sowie dem Hegel-Buch. In diesen Jahren trat 
auch ein anderer Goethe in sein Leben als der eben geschilderte. Lukács 
arbeitete seinerseits, ebenfalls im Exil, am anderen Ende der Welt, in Mos-
kau, auch über Hegel, intensiver noch als Bloch zu Goethe und Schiller 
(seine entsprechenden Arbeiten wurden teilweise bereits angesprochen). 

 Es lässt sich nicht gesichert sagen, ob die Blochs nach dem Kriegsende 
nach Deutschland zurückkehren wollten, 1948 trat allerdings ein Ereignis 
ein, das eine Entscheidung erzwang: »Im Februar 1948 erreichte Ernst 
Bloch, wohnhaft Cambridge, Mass., USA, eine sicher unerwartete Nach-
richt aus Leipzig. In einem Brief von Werner Krauss, damals ordentlicher 
Professor für romanische Philologie an der Universität Leipzig, wurde 
dem im Exil lebenden Bloch eine Professur für Philosophie angeboten.«205 
Bekannt ist, dass es an der Universität zahlreichen Widerstand gegen eine 
Berufung Blochs gab, erst die politischen Eliten ermöglichten schließlich 
seine Installierung. Am 9. Juli 1948 schrieb Bloch an den Minister für 
Volksbildung der Landesregierung Sachsen: »Sehr geehrter Herr Minister! 
Heute erhielt ich Ihr Ernennungsschreiben vom 25. Mai 1948. (…) Der 
schönen und großen Aufgabe, die mich erwartet, bin ich bewusst. Philo-
sophie lehren heißt heute mehr als je: Die Schuppen von den Augen fallen 
lassen, den wahren Weg und das einzig Notwendige sehen lassen.«206

Im September schickte Bloch dann bereits eine Ankündigung seiner 
geplanten Vorlesung zur Geschichte der Philosophie, d. h. genauer zur 
»Darstellung der Entwicklung der dialektischen Subjekt-Objekt-Bezie-

204	 Negt: Ernst Bloch, der deutsche Philosoph der Oktoberrevolution, S. 433.
205	 Caysa u. a.: Einleitung, S. 22.
206	 Abdruck in: Caysa u.a.: Hoffnung kann enttäuscht werden, S. 82. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


108

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

hung in der deutschen klassischen Philosophie«. Der Plan sah vor, wie 
kann es anders sein: 6 Stunden Einleitung, 6 Stunden Fichte, 9 Stunden 
Schelling, 30 Stunden Hegel (unter Berücksichtigung von Engels, Marx, 
Feuerbach). 207

»Ich freue mich, zurückgekehrt zu sein.«208 Mit diesen Worten eröffne-
te Bloch im Mai 1949 seine Antrittsvorlesung in Leipzig. Die Widerstände 
gegen ihn waren immer noch spürbar, viele seiner Kollegen blieben der 
Veranstaltung fern. Bloch umriss sein Verständnis von Wissenschaft und 
Marxismus wie folgt – als Weg zu Kenntnis: »Die vorzüglichsten Mittel 
dazu sind Ökonomie und Philosophie, dialektisch-materialistische Philo-
sophie. Letztere zu lehren und zu befördern, auf hiesiger Universität eines 
neuen Mittelpunkts, ist meines Amts. Es ist das Amt dieser Philosophie, 
immer weitere und tiefere Gebiete des Daseins mit ihr zu durchdringen. 
Es ist ihre Aufgabe, das gesamte Kulturerbe wachsend anzutreten und, 
im Unterschied zum Historismus, aktiv lebendig zu halten. Es ist ihr 
Anspruch und Postulat, den Satz bewähren zu können: Wer der Wahr-
heit nach will, muss in das mit Marx eröffnete Reich; es gibt sonst keine 
Wahrheit mehr, es gibt keine andere.«209 Von Bedeutung für uns ist natür-
lich das von Bloch abgelegte Bekenntnis zum kulturellen Erbe. Was für 
ihn hieß: Es war natürlich (neben Marx und Engels)210 ein Bekenntnis zu 
Hegel: »Marx und Engels haben Hegel, seine Phänomenologie des Geistes 

207	 Bloch: Ankündigung der Vorlesung, September 1948, S. 84-86.
208	 Bloch: Universität, Marxismus, Philosophie, S. 270.
209	 Ebd., S. 276.
210	 Es gilt durchaus zu differenzieren, wir haben es zu wenig getan, auch Bloch sel-

ber ist dieser Vorwurf freilich nicht zu ersparen. Denn »den Marxismus« gibt es 
natürlich nicht. In einem Gespräch mit Jean-Michel Palmier antwortete Bloch 
1976 auf die Frage, ob er sein Werk als »ganz und gar in der Marxschen Linie ste-
hend« betrachte: »Ja, aber in der Tradition welches Marxismus? Sicherlich nicht 
des sowjetischen! Nein. Der Marxismus ist heute kein einheitliches System mehr, 
ebensowenig wie man von einer einzigen Form des Sozialismus sprechen kann. 
Selbstverständlich teile ich nicht die Anschauungen des Sowjet-Marxismus. Es 
gibt aber auch noch Frankreich und Italien. (…) Der von der französischen KP 
eingeschlagene Kurs ist sicherlich vernünftig. Es ist jedoch klar, dass man, wenn 
man sein ganzes Leben lang mit dem Begriff der ‚Diktatur des Proletariats’ ope-
riert hat, nicht von heute auf morgen auf ihn verzichten kann.« Bloch: Ein Mar-
xist hat nicht das Recht, Pessimist zu sein, S. 114f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


109

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

und seine Logik, seine Geschichtsphilosophie und Ästhetik, sogar seine 
Naturphilosophie zu einer Zeit hochgehalten, unvergessen erhalten, wo 
die bürgerlichen Neukantianer und andere Epigonen über Hegel Witze 
rissen oder über ihn sprachen als über einen toten Hund.«211

Dieses Vermächtnis, so Bloch weiter, müsse in der Gegenwart hochge-
halten werden. (Wusste er zu diesem Zeitpunkt schon, konnte er ahnen, 
dass sich um seine Überlegungen ein Streit entfachen würde? Die Dog-
matiker und Sektierer der kommunistischen Parteien hatten beschlossen, 
den toten Hund Hegel weiter zu prügeln.) Für Bloch war der Idealismus 
kein Gegenstand von gestern, nicht pure Reaktion, sondern auch Berg-
werk, in dem man für die Zukunft wirken könne/müsse: »Die Dialektik 
selber stammt aus idealistischen Gedankengängen und lebte zuerst in ih-
nen. Der Marxismus entnimmt einen großen Teil seiner Überlegenheit 
über den alten und historischen naturwissenschaftlichen Materialismus 
aus der Hegelschen Philosophie, und Hegel ist unter anderem eine Art 
Summa der gesamten idealistischen Philosophie. Daher muss der Idea-
lismus studiert, noch auf vielen Strecken weiter auf einen kryptomate-
rialistischen Sinn fruktifiziert werden; er darf nicht abstrakt-ungewusst 
bleiben. Bloße Gesinnungstüchtigkeit plus rasch erworbenem Schema-
tismus macht noch keinen materialistischen Sommer. Eierschalen des 
Idealismus, gewiss, sie müssen weg, durchaus weg. Aber der Idealismus 
enthält auch Eidotter, und was für einen; kurz, das Erkenntnissubstrat 
von Platon bis Plotin, von Augustin bis Occam, von Descartes bis Hegel 
verlangt, nach ideologie-kundiger Prüfung, durchaus seine Ehre und Auf-
merksamkeit.«212

* * * * *

Wie bereits erwähnt war Blochs Aufsatz in den Neuen Ufern eine von 
dessen ersten schriftlichen Wortmeldungen in der SBZ/DDR.213 Doch 
bereits das Thema, Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, ver-

211	 Bloch: Universität, Marxismus, Philosophie, S. 272.
212	 Ebd.e, S. 285.
213	 Siehe: Rauh: Zwischen Entnazifizierung und Stalinisierung, S. 100. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


110

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

weist deutlich auf die Quelle, auf den Ursprung seiner Ausführungen: 
Das im amerikanischen Exil entstandene Hegel-Buch: Subjekt-Objekt. 
Um die Analogien von Hegels Phänomenologie und Goethes Faust, ihr 
gemeinsames emanzipatorisches Ringen um die Zukunft aufzeigen zu 
können, ist zunächst eine ganz kurze Bestimmung der Interpretation der 
Phänomenologie durch Bloch von Nöten. Aber erst Hegels Jugendperiode, 
seine Begeisterung für die Französische Revolution, ermöglicht das Ver-
ständnis, die richtige Einordnung jenes Alterswerkes, das zu Verzerrungen 
mehr als nur einlädt. Darin wussten sich Lukács und Harich (Mayer nur 
teilweise) immer einig. Bloch hat die Jugendschriften Hegels zumeist eher 
randständig behandelt, brachte ihnen kein gesteigertes Interesse entgegen. 
(Wir kommen darauf an anderer Stelle zurück.) 

In der SBZ und der frühen DDR war das Jugendwerk Hegels umstrit-
ten und umkämpft, da die dort enthaltene und von Lukács und Harich 
exakt herausgearbeitete Revolutionsbegeisterung des jungen Hegel quer 
stand zu der von Stalin, Shdanow und ihren ostdeutschen Apologeten 
(Ernst Hoffmann, Rugard Otto Gropp, Klaus Schrickel, Alfred Kosing, 
Joachim Höppner und andere trieben ihr Unwesen) vertretenen These 
des ausschließlich »reaktionären Hegel« – der von Marx und Engels nur 
überwundene, jedoch keinesfalls beerbte Hegel. Der junge Hegel verwies 
auf den jungen Marx: Und beides zielte letztlich auf die Freiheit der Dis-
kussion, war ein Waffenarsenal gegen Dogmatismus und Sektierertum. 

In Subjekt-Objekt, seinem nach einigen Startschwierigkeiten und Zen-
surproblemen mit Verspätung in der DDR gedruckten Hegel-Buch, cha-
rakterisierte Bloch die für ihn so wichtige Phänomenologie wie folgt: »Drei 
Motive sozialer und ideologischer Herkunft haben sich in der Phänome-
nologie (erschienen 1807) vereinigt. Das Motiv des revolutionären Ich aus 
der Französischen Revolution, das sich zum Maß aller Dinge macht. So-
dann das Motiv der souveränen mathematischen Erzeugung des Erkennt-
nisinhalts; dieses hat von Galilei, Hobbes, Descartes bis Kant den Stolz 
strenger, methodisch reiner Wissenschaftlichkeit ausgemacht. Schließlich 
wirkte – beidem entgegengesetzt – das Motiv der beginnenden histori-
schen Schule. Diese, der Romantik entsprungene und durchaus nicht der 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


111

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

mathematisch-konstruktiven Aufklärung, sagte dem Räsonnement ab.«214 
Und an anderer Stelle, kurz zuvor: »Die Phänomenologie des Geistes will 
‚die Darstellung des erscheinenden Wissens’ sein, so eben war sie zunächst 
pädagogisch geplant. Das Individuum soll von seinem natürlichen Stand-
punkt zum wissenschaftlichen hinaufgeführt werden, zu dem sich wissen-
den Geist. (…) Dies soll dem Leser zugleich seine eigene philosophische 
Erziehung sein (…). Hier schon fällt die Ähnlichkeit des Plans zu dem in 
Goethes Faust auf; bei Goethe trägt ein Zaubermantel durch die Reiche, 
und Faust durchfährt sie lernend, erfahrend, der Welt und seiner selbst 
immer genauer teilhaftig; bei Hegel ist es der ‚Siebenmeilenstiefel des Be-
griffs’, der das Subjekt durch die Welt bringt und Objekt wie Subjekt 
aneinander belehrt, miteinander durchdringt.«215

Gleichzeitig finden sich in Subjekt-Objekt auch schon erste Anmer-
kungen, gleichsam eine kleine Einführung, zum Verhältnis von Hegel und 
Goethe.216 Ein Zitat kann abschließend verdeutlichen, wie das Hegel-Buch 
die Arbeiten Blochs in den ersten Jahren der DDR prägte, indem es Rich-
tung und Methode vorgab: »Dennoch, so entlegen die Phänomenologie 
ihre Straße zieht, gibt es ein verhältnismäßig zugänglicheres Schwester-
werk, an dem ihre Bewegung und das Ziel ihrer Fahrt immer wieder er-
läutert werden kann. Dies Werk ist, wie nun verständlich, Goethes Faust, 
eine Dichtung, vielfach der gleichen geistigen Situation entsprungen wie 
die Phänomenologie. Beide sind Ausdruck des bürgerlichen Bewusstseins 
am Beginn der weltgeschichtlichen Sendung des Bürgertums: Der Entfes-
selung der Produktivkräfte. Beide zeigen den Menschen als Macher seiner 
Welt wie als ein sie werdend Durchschreitender.«217 Blochs Goethe-Bild 

214	 Bloch: Subjekt-Objekt, S. 60.
215	 Ebd., S. 59.
216	 Ebd., S. 75-79.
217	 Ebd., S. 75f. Dort weiter zum Faust: »Faust ist das unruhige, unerfüllte Subjekt, 

das erfahren will, was der ganzen Menschheit zuerteilt ist. Seine Darstellung 
schreitet im engen Bretterhaus den ganzen Kreis der Schöpfung aus; um das Un-
endliche zu erreichen, geht Faust, konkret erfahrend, im Endlichen nach allen 
Seiten. Sein Ziel ist die Sättigung seiner gewaltigen, an sich selbst so unbestimm-
ten Unruhe; dazu beginnt die Weltfahrt auf Mephistos Zaubermantel. Genauer 
bestimmt wird das Ziel in der Wette mit Mephisto; es ist negativ dieses, sich auf 
kein Faulbett legen zu wollen, positiv wird es dieses, zu keinem Augenblick als 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


112

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

fand also in der SBZ/DDR eine Heimat, in seinen Grundzügen war es 
aber schon vorher in den Jahres des Exils entstanden, war wie bei Mann, 
Lukács und Becher Teil eines intellektuellen Abwehrmechanismus gegen 
die faschistische Barbarei. 

Für uns ist dies der Punkt, an dem wir das Hegel-Buch zur Seite le-
gen und uns dem Aufsatz in den Neuen Ufern zuwenden können. Dieser 
startet mit einem klaren Bekenntnis (das uns bereits vertraut ist): »Nur 
ein einziges philosophisches Werk gibt – aus persistenter Durchführung 
des weltfahrenden Motivs  – zu Goethes Faust das Gegenstück: Hegels 
Phänomenologie des Geistes.«218 Diese deutliche Gleichsetzung von Goe
the und Hegel war keine Selbstverständlichkeit, kein ewiges Erbteil des 
Marxismus (Lukács, ausgerechnet!, hatte für Bloch den Weg freigeräumt), 
sondern musste an diesen und in diesen hineingetragen werden. Es ging – 
in der konkreten historischen Situation – um die Aufwertung Hegels eben 
in jener Zeit, als die Debatte um Hegel ihre ersten Schatten voraus warf. 
(Wir erwähnten bereits A. Demals219 radikale Hegel-Kritik, die die Ver-
breitung des Stalin-Shdanowschen Hegel-Verdikts angekündigt hatte.) 
Diese aktuelle Dimension, ihre Verarbeitung im Kontext, bezeichnet den 
Schritt, den Bloch über Lukács hinausging. Letztlich zählt die Qualität, 
nicht die Quantität, nicht das pure »Mehr« an Beschäftigung. In Blochs 
frühen Schriften in der DDR sind derartige »oppositionelle« (der Begriff 
ist hier etwas ungeeignet, aber ein besserer ist auch nicht bei der Hand) 
Aussagen, halb versteckt, doch offen ausgesprochen eine Seltenheit. (Auch 
wenn seine Apologeten von Volker Caysa bis Manfred Riedel sie überall 
zu finden glauben. Die beste (Peter Zudeicks Der Hintern des Teufels) und 
die schlechteste (Arno Münsters Ernst Bloch. Eine politische B iographie) 
Bloch-Biographie sind sich darin – gegen die selbst-biographisch moti-

dem der substanziellen Erfüllung sagen zu können: Verweile doch, du bist so 
schön. Die Intention auf diesen Augenblick ist der Hegelschen Intention des 
Fürsichseins durchaus verwandt, obwohl der Inhalt der Faustwette sich bedeu-
tend weniger im reinen Geist aufhält, bedeutend mehr auf Welt um den Men-
schen geht.« (Ebd., S. 76)

218	 Bloch: Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, S. 161.
219	 Demal: Wurzeln der nazistischen Ideologie in der Philosophie Hegels, S. 171-176.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


113

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

vierte Geschichtsverdrehung– einig.)220 Um so interessanter ist es, dass sie 
sich ausgerechnet bei der Wahrnehmung von Goethe und Hegel finden, 
eruieren lassen. 

Zur Hegel-Debatte ist an anderer Stelle Position zu beziehen. Hier 
kann der Hinweis genügen, dass die Analogisierung von Hegel und 
Goethe intellektueller Protest war, die den Zweck hatte, Hegel vor dem 
Vorwurf in Schutz zu nehmen, dass dessen Philosophie »aristokratische 
Reaktion auf die Französische Revolution« darstelle – wie ja Shdanow be-
hauptet hatte mit Verweis auf Stalin.221 Was übrigens eine völlig paradoxe 
Situation nach sich zog. Kurt Hager, der Blochs Hegel-Buch persönlich 
überprüfte, ließ diesem über Walter Janka mitteilen: »Es muss allerdings 
gesagt werden, dass unseres Erachtens in diesem Werk nicht klar zum 
Ausdruck kommen: 1) Die Einschätzung Stalins, Hegel sei der Ideologe 
der aristokratischen Reaktion gegen die Französische Revolution, 2) die 
grundlegende Umwälzung in der Philosophie durch den dialektischen 
Materialismus.«222 Die Pointe war nun, dass es eine entsprechende Sta-
lin-Äußerung gar nicht gab, die Dogmatiker der DDR beriefen sich auf 
ein nicht-existentes Dogma. Vor allem Harich und Bloch kämpften gegen 
diesen Unfug an und verwiesen auf Stalins Anarchismus oder Sozialismus?, 
in dem dieser Hegel gerade genau andersherum charakterisiert hatte.223 
Harich musste wegen seiner Meinungsäußerungen (die auf der Basis von 
Lukács’ Der junge Hegel erfolgten und Blochs Positionierung dabei durch-
aus im – auch kritischen – Blick hatten) sogar ein Parteiverfahren über 
sich ergehen lassen, bei dem ihm letztendlich seine russischen Freunde 
halfen.224 Der versammelten Parteielite der Berliner Humboldt-Universi-

220	 Weiterführende Hinweise liefert der Aufsatz: Amberger/Heyer: Theorie und Pra-
xis, S. 107-126.

221	 Shdanow: Kritische Bemerkungen zu G. F. Alexandrows Buch: Geschichte der west-
europäischen Philosophie, S. 80-114. Diese verheerende Schrift ist an anderer Stelle 
ausführlicher darzustellen. 

222	 Janka: Brief an Ernst Bloch vom 6. Juni 1951, S. 38.
223	 Siehe exemplarisch: Bloch: Brief an Erich Wendt vom 12. Juni 1951, S. 39-40. Die 

entsprechenden Wortmeldungen Harichs finden sich in dem Band: An der ideo-
logischen Front.

224	 Harich geriet ja in die Parteikritik mit seinen Vorlesungen an der Berliner HU, 
die Vorwürfe gingen bis hin zur angeblichen feindlichen Einstellung zur Sowjet-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


114

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

tät rief er zu: »Ich lasse auf Hegel nicht scheißen.«225 (Wir haben dies im 
Vorwort bereits erwähnt.)

Gegen solche Windmühlen mussten die Intellektuellen der DDR 
kämpfen, Don Quichotte war es gelungen, sich als Minister zu verklei-
den. Es war gleichsam ein programmatischer Entwurf und Einwurf, wenn 
Bloch jenen Zeitgeist, der Goethe zum Fauststoff führte, in Hegels Bio-
graphie hineindeutete. »Die gesellschaftlich-geschichtlichen Antriebe, aus 
denen Goethe den Urfaust geschrieben hatte, 1774/1775, ein wenig nach 
Hegels Geburt, die Antriebe des revolutionären Bürgertums wirkten noch 
lange in Hegels Jugendzeit hinein. Es waren die gleichen, die den jun-
gen Hegel einen Maibaum pflanzen ließen, die ihn mit dem Citoyen des 
Hölderlinschen Griechenland verbanden, mit dieser freien Polis und der 
glücklich scheinenden Alleins-Natur. Die Phänomenologie selber, gewiss, 
sie hat mit dem jakobinischen Maibaum nichts mehr gemein, auch ihr 
war der Thermidor gekommen, der die Französische Revolution been-
det hat. Aber desto näher stand sie eben deshalb wieder dem späteren 
Goetheschen Ausgleich mit der Welt, das ist, dem wechselwirkenden 
Ich-Objekt-Bezug, als demjenigen, worin zwar nicht das Subjekt des Ur-
faust (…), wohl aber das des Faustfragments sich Welt erfahrend hindurch 
bewegt.«226 

Den Weg von dem Faustmotiv-Aufsatz bis zum Prinzip Hoffnung 
deutete auch Henrik Fronzek aus und benannte dabei vor allem die 
Bedeutung Fausts, von Figur und Werk, für Blochs Denken: »Im Faust 
erblickt Bloch eine quasi-historische Leitfigur, für die an der Schwelle 
des Epochenumbruchs vom Feudalismus zum Kapitalismus innerweltli-
che Grenzüberschreitung und metaphysische Entgrenzung in der Utopie 
des absoluten Augenblicks konvergieren. Fausts finale Hinwendung zur 
schöpferischen Tat offenbare, so Bloch sinngemäß, seinen über das rein 
Titanische hinausgehenden promethischen Charakter. (…) Eine starke, 

wissenschaft, und wendete sich an seine russischen Freunde, die sein Hegel-Bild 
mit den folgenden Worten kennzeichneten: »Genosse Harich, Sie nix Feind der 
Sowjetunion, im Gegenteil, Sie guter Freund.« Wiedergabe nach: Eckholdt: Be-
gegnung mit Harich, S. 49. Dort weitere Hinweise.

225	 Warnke: Bemerkungen zu Wolfgang Harichs Philosophievorlesungen etc., S. 159-166. 
226	 Bloch: Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, S. 162f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


115

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

keineswegs zufällige Affinität attestierte Bloch Goethes Faust und Hegels 
Phänomenologie.«227 Welche Momente sind es, die – in/aus der Perspektive 
Blochs – Phänomenologie und Faust verbinden? Folgen wir seinen Spuren:

1) Beide Werke reagieren auf ihre Zeit, sind Ausdruck des sich nun 
endlich auch, überaus verspätet, in Deutschland regenden bürgerlichen 
Geistes. Sie stehen beide »im Sonnenaufgang der deutschen bürgerlichen 
Gesellschaft«228 und haben daher zuvorderst optimistische Tendenzen, 
sind uneingelöste Versprechen auf die Zukunft. Gleichzeitig spiegeln 
sie auch die Schwächen der bürgerlichen Welt wider, sie »enthalten das 
Ringen der bürgerlichen Individualität um volle Selbstentfaltung und zu-
gleich um volle Einbeziehung der Welt in diese Individualität«.229

2) In diesem Sinne eignet ihnen eine Dynamik, die sie nach vorn treibt, 
dazu bringt, immer wieder aufs Neue zu beginnen, die Zukunft ins Visier 
zu nehmen. Gerade in Hegels Phänomenologie kann man ja studieren, das 
ist der Ansatz von Lukács, Bloch und Harich, wie derselbe Entwicklungs-
gang immer wieder und auf nächster Stufe in Angriff genommen und 
durchlaufen wird. (Harich hat die entsprechenden Ausführungen von 
Lukács in seiner Hegel-Vorlesung präzisiert.)230 Phänomenologie und Faust 
rasten nicht, sondern sind und verbürgen permanente Entwicklung, das 
»immer weiter« zu den Grenzen der bürgerlichen Gesellschaft, im Falle 
Hegels letztlich, als Abbiegung, in die Mitte des preußischen Staates. In 
Subjekt-Objekt hat Bloch diese Prozesse geschildert. Dort ist auch zu lesen: 
»Die Konsonanz enthält die Dissonanz und führt zu neuen Konsonanzen, 
die sich gleichfalls immer wieder entzweien, so lange, bis das ‚Unzuläng-
liche Ereignis’ geworden, bis, wie Hegel formuliert, ‚der Geist die Zeit 
tilgt und seinen reinen Begriff erfasst‘. Die Einleitung zur Phänomenologie 
erläutert derart den Faustplan fast ebenso wie den der Phänomenologie; 
beide sind geeint im Fahrtmotiv, in der dialektisch sich hocharbeitenden 

227	 Fronzek: Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/DDR, S. 109. 
228	 Bloch: Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, S. 163.
229	 Ebd., S. 165.
230	 Siehe vor allem die Sitzungen Enzyklopädie und Phänomenologie (7. März 1956), 

Zur Phänomenologie (9. März 1956), Phänomenologie des Geistes. 2. Teil (14. März 
1956) der Hegel-Vorlesung, in: Harich: An der ideologischen Front, S. 699-711.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


116

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Subjekt-Objekt-, Objekt-Subjekt-Durchdringung.«231 Es ist eindeutig, wo 
dieses Hegel-Bild Blochs seinen originären, kaum verborgenen Ursprung 
hat: Im Zentrum des intentionalen Utopiebegriffs, der so unterschiedli-
che Denker wie Bloch, Gustav Landauer (Aufruf zum Sozialismus und Die 
Revolution), Karl Mannheim (Ideologie und Utopie) oder Martin Buber 
(Der utopische Sozialismus) vereint.232 Es ist fast so, also habe Landauer die 
Feder in den entsprechenden Bloch-Passagen geführt, erinnert sei nur an 
seine Bestimmung von Topie und Utopie. Ebenfalls ein sich permanent 
erneuernder, nie zur Ruhe kommender Prozess – mit dem Bloch-Landau-
erschen Ziel der ständigen Erneuerung »des Utopischen«.233 

3) Goethe und Hegel hätten die bürgerliche Welt nicht nur bejaht, 
sie haben nicht nur ihre Widersprüche gesehen, sondern, gleichsam um 
Chance und Fehltritt zu vermitteln, Ansätze und Ausführungen des di-
alektischen Denkens hervorgebracht. Damit ist bei Bloch nicht nur 
die Dialektik von Herr und Knecht gemeint234, sondern er interpretiert 

231	 Bloch: Subjekt-Objekt, S. 76f.
232	 Aufgearbeitet bei: Heyer: Freiheit im Nirgendwo, S. 91-130.
233	 Der Begriff der Revolution ist eine der zentralen Denkkategorien Landauers: 

Denn er verweist auf die Definition und Stellung der Utopie, die bei ihm als 
Gegenpart der Topie erscheint. Letztere liegt vor, wenn ein geschichtlich stabi-
ler Zustand erreicht ist. »Dies allgemeine und umfassende Gemenge des Mit-
lebens im Zustand relativer Stabilität nennen wir: die Topie. Die Topie schafft 
allen Wohlstand, alle Sättigung und allen Hunger, alle Behausung und alle Ob-
dachlosigkeit; die Topie ordnet alle Angelegenheiten des Miteinanderlebens der 
Menschen, führt Kriege nach Außen, exportiert und importiert, verschließt oder 
öffnet die Grenzen; die Topie bildet den Geist und die Dummheit aus, gewöhnt 
an Anstand und Lasterhaftigkeit, schafft Glück und Unglück, Zufriedenheit und 
Unzufriedenheit.« Der Zustand einer Topie ist ein allumfassender und über das 
nötige Maß hinaus regelnder. In seinem Rahmen sind Entwicklungen möglich, 
ohne dass die gesetzten Grenzen ihr Profil verlieren. Die Topie ist das, was ist. 
Sie erzeugt dadurch aber über kurz oder lang den Widerspruch des Individuums, 
im Sinne dieser Interpretation Träger der Utopie, des fundamental-radikalen Wi-
derstandes gegen die Topie. Dies ist die Aufgabe der Utopie. Sie organisiert die 
Kritik an der Topie, an der jeweiligen Gegenwart. In dem Moment jedoch, wo 
ihr Wirken in der Wirklichkeit Erfolg hat, wird sie selbst zur Topie. Diese Konst-
ruktion sichert vor allem ein theoretisches Konzept Landauers ab: Die Offenheit 
der Geschichte. Zitat: Landauer: Die Revolution, S. 12.

234	 Hierzu neuerdings mit einigen Fehlern, aber auch interessanten Hinweisen: 
Birkner: Herr und Knecht in der literarischen Diskussion seit der Aufklärung. Siehe 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


117

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

Goethes Ausspruch »Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage.« als »völlig 
klassische Formel des dialektischen Umschlags«. Ebenso jene Sätze, mit 
denen Mephisto sich vorstellt – als die Kraft, »die stets das Böse will und 
stets das Gute schafft«.235 Zu Hegel und der Dialektik muss hier nichts 
mehr gesagt werden, eine gewisse Beschlagenheit in der Geschichte der 
Philosophie ist vorausgesetzt. Wichtig ist, darauf hinzuweisen, dass »der 
Widerspruch von ‚Leben‘ und ‚toter Objektivität‘ (…) schon das Denken 
des jungen Hegel bewegt« hatte.236 Hegels Dialektik wurzle also in dem-
selben Grund, aus dem seine ganze Philosophie erwachse. Eine deutliche 
Stellungnahme gegen jedwede Verdammung Hegels als »aristokratische 
Reaktion«. Und eben hier ist auch der Grund dafür, dass sich Lukács in 
seinem Hegel-Buch eine Beschränkung auferlegte, heißt es doch Der jun-
ge Hegel und diente dem exakten Nachweis dieser Überlegungen/Thesen 
(die Bloch nur antippte, gleichsam im Vorbeigehen in Richtung Phäno-
menologie). Bei Bloch ist zu lesen: »Der Widerspruch ist, wie Hegels Logik 
sagt, aber die Phänomenologie bereits belegen will, ‚die Wurzel aller Be-
wegung und Lebendigkeit, nur insofern etwas in sich einen Widerspruch 
hat, bewegt es sich, hat Triebe und Tätigkeit‘. Wobei die Einheit des Aus-
gleichs keineswegs in Harmonie zwischen den Gegensätzen ausläuft, gar 
die konstante Statik vor der Entzweiung wiederherstellt.«237 Hinzu trete 
schließlich noch, dies war Bloch wichtig, dass die Dialektik sich nicht nur 
auf theoretischer Ebene Bahn breche, sondern auch »Realprobleme der 
Dialektik« dem Faust und der Phänomenologie immanent sind, »mindest 
als Horizont«.238

Diesen Gedankengang hat Bloch später, im Prinzip Hoffnung, erneut 
aufgegriffen. Dort ist zu lesen: »Die Handlungsform im Faust legitimiert 
sich hegelianisch, das ist durch die dauernde dialektische Beziehung des 
Bewusstseins auf seinen Gegenstand, wodurch diese beiden sich fortwäh-
rend genauer bestimmen, bis eine Identität von Subjekt und Objekt ent-

auch Bloch am Ende seines Lebens in: Bloch: »Humanisierung des Arbeitsplatzes«, 
S. 391-398.

235	 Bloch: Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, S. 170f.
236	 Ebd., S. 171.
237	 Ebd., S. 172.
238	 Ebd., S. 173.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


118

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

wickelt ist. Aber die Kerndialektik der Phänomenologie legitimiert sich 
erst durch Fausts sich erfüllende Intensität und Moralität des intendierten 
Augenblicks; hieran erst erweist sich, einschlagend, was Hegel als besseres 
Wissen des Fürsichseins setzt.«239

4) Ein weiteres Ergebnis der Bezogenheit von Goethe und Hegel auf 
die erwachenden Wünsche und Hoffnungen der deutschen bürgerlichen 
Gesellschaft bestehe in der Zielfixierung ihrer Werke. Es ist klar, was ein-
mal sein soll, der Weg und die Umwege sind Herausforderungen an den 
Einzelnen und die Gesellschaft. Bei Lukács heißt es gleichlautend, dass 
der Weg zur allgemeinen Aufwärtsentwicklung der Menschheit durch in-
dividuelle Tragödien führe, wie sowohl Goethe als auch Hegel begriffen 
hätten. Erneut verwies Bloch hier implizit auf sein Hegel-Buch, in dem 
zu erfahren ist: »Die Phänomenologie enthält aber erst recht Kritik am Be-
stehenden oder noch Bestehenden; so in der erwähnten Darstellung des 
‚unglücklichen Bewusstseins’, als einer Kritik an der römischen Kirche; so 
in der Darstellung des ‚geistigen Tierreichs oder Betrugs’, als einer Kritik 
an dem individuellen Interesse, das sich hinter geistigen Phrasen verbirgt. 
Solche Kritik macht den Frieden mit der Welt, zu dem die Phänomenolo-
gie im Einklang mit der historischen Schule neigt, weit weniger penetrant, 
als es den Anschein hat. (…) So kontemplativ sich auch die Phänome-
nologie verhält, so sehr ihr Subjekt nur der Geist ist, so lebhaft ist hinter 
diesem Subjekt doch der reelle Mensch mit seinem Willen, mit seiner 
reell umgestaltenden Arbeit erkennbar. Und so stark ist damit die reelle 
Dialektik angekündigt, die bisher immer wieder aus verjährter Vernunft 
Unsinn werden ließ und frische Vernunft ansetzte.«240

5) Blochs Vermessung gipfelt in der Aussage: »Der Mensch als Frage, 
die Welt als Antwort: Diese Goethesch-Hegelsche Zuwendung nach au-
ßen ist ebenso ein immer wieder erneuter Start vom Menschen her. Vom 
strebenden Sichbemühen Fausts, von Hegels Lebendigkeit des Selbst her. 
(…) Die so verstandene Prävalenz des Subjekts über den jeweiligen Um-
kreis von Gesellschaft und Natur begründet die wahrhaft genetische Me-

239	 Bloch: Das Prinzip Hoffnung, S. 1199.
240	 Bloch: Subjekt-Objekt, S. 77. Noch einmal sei an den intentionalen Utopiebegriff 

und an Landauer erinnert, dessen Denken auch in diesen Passagen durchschim-
mert. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


119

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

thode. (…) Der Mensch als Frage und die Welt als Antwort, das bedeutet 
darum bei den konkret bewegten Subjekt-Objekt-Bezügen Goethes und 
Hegels ebenso: Die Welt als Frage, der Mensch als Antwort – nämlich 
der zu sich gekommene Mensch in einer mit ihm vermittelten, begriffe-
nen, humanisierten Notwendigkeit und Natur.«241 Es ist die Arbeit, die in 
letzter Konsequenz die Erzeugungsgeschichte des Menschen und seiner 
Welt begreiflich macht und zur Darstellung zwingt – im Faust und in der 
Phänomenologie.

Das Bekenntnis zu Goethe war in der DDR Konsens zwischen den 
Parteieneliten und den führenden Intellektuellen – Motivation und Illus-
tration des gemeinsam unternommenen Aufbruchs zugleich, das können 
wir schon an dieser Stelle konstatieren. Über diesen Umweg Hegel aufzu-
werten, seine Philosophie in die nicht durch Vorurteile belastete Diskus-
sion zu bringen, den Begriff des Erbantritts samt seiner Inhalte ständig 
neu zu überprüfen: Dies war das charakteristische Moment des Denkens 
von Bloch, Lukács, Harich und so manch anderem Intellektuellen, The-
oretiker und Schriftsteller – unabhängig davon, ob der Einzelne nun spä-
ter in der Partei Karriere machte oder in Konflikte mit dieser geriet. Die 
Analogisierung von Faust und Phänomenologie blieb eine der Konstanten 
im Blochschen Denken – vom Subjekt-Objekt über verschiedene Aufsät-
ze und Vorträge in der DDR und das Prinzip Hoffnung242 bis hin zum 
Tübinger Alterswerk. Wir müssen an dieser Stelle aber noch einmal ei-
nen Schritt zurückgehen, zum ersten Punkt der gerade wiedergegebenen 
Aufzählung. Denn auch das Wurzeln Goethes in den emanzipatorischen 
Potenzialen der entstehenden bürgerlichen Bewegung und Denkart im 

241	 Bloch: Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, S. 177. Im Prinzip Hoff-
nung heißt es: »Hegel macht in der Phänomenologie die große philosophische Ka-
valierstour an die Höfe der Welt, und fehlt ihm Fausts Zaubermantel, so besitzt 
er die ‚Siebenmeilenstiefel des Begriffs’. Im Faust wie im Phänomenologiegeist ist 
immer neu die Lust entzündet, sich als Frage, die Welt als Antwort, aber auch die 
Welt als Frage und sich als Antwort zu vernehmen. Immer wieder fährt das Sub-
jekt durchs Objekt als einem antwortenden Gegenstand zu jeweiligen Subjektart 
hindurch, immer wieder wird mittels des Objekts selber, in seiner Durcherfah-
rung, eine neue Subjektstufe betreten.« Bloch: Das Prinzip Hoffnung, S. 1196.

242	 In diesem ist ein Unterkapitel betitelt: Faust, Hegels Phänomenologie und das Er-
eignis. Ebd, S. 1194-1201.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


120

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

letzten Drittel des 18. Jahrhunderts ist zwar einerseits durchaus ein Fak-
tum, andererseits aber bereits Interpretation.

So überrascht es nicht, dass im dritten und letzten Band des Prin-
zip Hoffnung Bloch sich intensiv mit der bürgerlichen Aufbruchzeit in 
Deutschland beschäftigte. Man muss sicherlich nicht so weit gehen, 
darin autobiographische Momente zu erkennen,243 aber es ist schon so, 
dass Bloch mehr beschrieb als nur historische Ereignisse, dass der große 
Hoffnungshorizont jener Generation, die kurz vor der Französischen Re-
volution mit der eigenen deutschen Misere klar zu kommen versuchte, 
in verschiedenen Zügen an jene nicht abgegoltenen, kaum eingelösten 
Versprechen erinnert und erinnern sollte, mit denen die sozialistische 
Umgestaltung eines kleinen Stückchens Deutschland nach 1945 begonnen 
hatte, pointierter Weise jener Teil, der (mehr als nur) geographisch Jena 
und Weimar umfasste.

Die Jugend sei um 1770 nicht mehr bereit gewesen, die gegebene Zu-
stände zu akzeptieren. Aus der Passivität ihrer leidenden Eltern trat sie 
heraus, Aufbruchstimmung und Kraft gleichermaßen in sich vereinend. 
Es sei eine Zeit der bürgerlich-revolutionären Unruhe gewesen, die Re-
volution schien sich auch in Deutschland vorzubereiten und scheiterte 
dann doch, ja, kam noch nicht einmal in den ersten Anfängen zu Stande. 
Die Revolution war vorbei, bevor sie begonnen hatte. So wurde sie nicht 
Sache der Menschheit, nicht der Gesellschaft, sondern des Individuums. 
»Das war die deutsche, höchst deutsche Zeitenwende, Mischwende, die 
Goethes Jugend umgab – eine bürgerliche Revolution, trotz fehlendem 
Bürgertum dahinter, trotz der glühenden Unklarheit. Aus dem schmalen, 
auf Avantgarde und Jugend beschränkten Wesen kam diese übersteigerte, 

243	 Manfred Riedel hat ja Seite um Seite seines Buches über Bloch dem »Nachweis« 
gewidmet, dass Bloch, wo immer er über irgend eine historische Person sprach, 
die mit den Obrigkeiten in Konflikt stand – die Bandbreite reicht von Thomasius 
bis Nietzsche – eigentlich von sich selbst erzählte. Eine absurde These aus der 
Parallelwelt der Bloch-Apologie, die hier nicht kommentiert zu werden braucht. 
Nachzulesen in: Riedel: Tradition und Utopie.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


121

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

aber auch fassliche Kategorie: Sturm und Drang, als die von Jugend, uto-
pischer Überfülltheit zusammen.«244

Goethe habe genau diesen Zeitgeist verkörpert (der in diesem Zu-
sammenhang nicht erwähnte Hegel ebenso, von Schiller ist an anderer 
Stelle – analog – zu sprechen). Und wie der bürgerliche Geist im Allge-
meinen scheiterte, so zerbrachen auch die Hoffnungen von Goethe und 
Hegel, endeten in der – marxistisch gesprochen – zeitgemäßen, »an der 
Zeit seienden« Versöhnung mit der Wirklichkeit – die ihren höchsten the-
oretischen Ausdruck fand bei: Goethe und Hegel. »Opposition gegen die 
Obergewalt, und das kann auch lediglich Palastrevolution sein – und der 
spätere Goethe hat sich auf den Begriff der Palastrevolution beschränkt –, 
doch um 1770, in der aufsteigenden Epoche des Bürgertums, enthielt 
die Opposition ein Leben, das sich in bloßem Austausch der Fassaden 
nicht erschöpfen wollte.«245 Harich sah diese Zeit in seiner Hegel-Vorle-
sung 1956 etwas anders als Bloch und notierte in seinem Manuskript die 
Stichpunkte: »Philiströs, spießerhaft, altklug und alltäglich und vor allem: 
eine jedes Schwungs und jedes Feuers entbehrende durch und durch pro-
saische Natur. (…) Frei von der Sentimentalität des Sturm und Drang. 
Nichts von jenem Kultus der Individualität, von jener hypochondrischen 
Selbstbeobachtung, jenem Schöntun mit sich selbst, wie es sich in der 
bürgerlichen Intelligenz in Folge der allgemeinen Verödung des öffent-
lichen Lebens, durch den Mangel großer und allgemeiner Interessen in 
Deutschland ausgebildet hatte. Ungeheure Objektivität. Riesiger Tatsa-
chen- und Stoffhunger, der alles Wissenswerte in die Scheuern umfangrei-

244	 Bloch: Das Prinzip Hoffnung, S. 1148. An anderer Stelle heißt es: »So kam der 
Glut einer Jugend eben die neue und besondere einer Zeitwende hinzu, die bür-
gerlich-revolutionäre Unruhe, wie sie gegen Leibeigenschaft, Regelzwang, Des-
potie und ‚Unnatur‘ sich empörte. Die Stürmer und Dränger insgesamt hatten 
das Glück, nicht nur subjektiv, auch objektiv so alt zu sein wie ihr Zeitalter 
und mit den Tendenzen des endlich erwachenden deutschen Bürgertums sich 
im Einklang zu fühlen. (…) Bürgerliche Revolution schien sich in Deutschland 
vorzubereiten, die dann doch nicht kam; und sie verwandte, bei der geringen ka-
pitalistischen Entwicklung des Landes, nicht den kalkulierenden, regulierenden 
Verstand. Sie sprach wild-vages Freiheits- und Vaterlandsgefühl an, irrationale 
Schwärmerei, wie sie einem noch halbbarocken, nämlich pietistischen Kleinbür-
gertum, aber auch der Jugend lag.« (Ebd., S. 1146f.)

245	 Ebd, S. 1150.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


122

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

cher, immerfort wachsender Exzerpte einheimst. Nüchternes Interesse für 
die Sachen. Spezielles Interesse für die Geschichte, die er bereits in seinen 
ersten Anfängen philosophisch zu verstehen sucht.«246 Über Hegel war zu 
sprechen. Nur von Hegel?

Lukács seinerseits hatte, um das Bild hier zu komplettieren, formu-
liert, »dass schon der junge Hegel gegen den plebejischen Jakobinismus 
feindlich eingestellt gewesen ist. Die Sonderstellung Hegels unter seinen 
deutschen Zeitgenossen liegt auch nicht in seinem politischen Radika-
lismus. Nicht nur Forster ging in dieser Frage viel weiter – er tat es auch 
praktisch –, sondern auch Fichte; und ältere Aufklärer wie Herder oder 
Wieland bewahrten viel länger eine lebendige Sympathie auch mit den 
Extremen der Französischen Revolution. Hegels spezielle Position liegt 
darin, dass er zwar von Anfang an den äußersten linken Flügel der Franzö-
sischen Revolution ablehnt, jedoch sein ganzes Leben lang unerschütter-
lich an dem Gedanken der historischen Notwendigkeit dieser Revolution 
festhält, dass er bis an sein Lebensende in ihr die Grundlage der mo-
dernen bürgerlichen Gesellschaft erblickt. Freilich ändern sich in Bezug 
auf die bürgerliche Gesellschaft seine Anschauungen sehr energisch. In 
der Berner Jugendperiode (…) sieht Hegel, trotz seiner Ablehnung der 
Robespierreschen Politik, hier die Grundlage der kommenden Erneue-
rung der Gesellschaft. Später, nach der Frankfurter Krise, als er zu einer 
tieferen Einsicht in das ökonomische Wesen der bürgerlichen Gesellschaft 
gekommen ist, betrachtet er die Französische Revolution nicht mehr als 
den Anstoß, als das Vehikel zu einer zukünftigen Erneuerung der Gesell-
schaft, sondern im Gegenteil als die historisch vergangene, aber historisch 
notwendige Grundlage der Wirklichkeit, wie sie eben in der Gesellschaft 
seiner Gegenwart besteht. Dabei kommt er zu einer, freilich historisch 
temperierten Begeisterung auch für die radikalen Seiten der Französischen 
Revolution.«247 (Harich seinerseits, das sei ergänzt, hatte diese Passage aus 
Lukács’ Der junge Hegel in seiner Vorlesung zitiert.)

Die beiden Kapitel, in denen sich Bloch im Prinzip Hoffnung mit Goe
the und Hegel auseinandersetzte, sind überschrieben – einerseits ziem-

246	 Harich: Hegel-Vorlesung, S. 468f.
247	 Lukács: Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft, S. 40f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


123

6. Von Amerika nach Leipzig – Ernst Bloch 

lich banal – Der junge Goethe, Nicht-Entsagung, Ariel und – andererseits 
überaus programmatisch – Leitfiguren der Grenzüberschreitung; Faust und 
die Wette um den erfüllten Augenblick. Auch wenn Goethe und Hegel im 
Alter den Ausgleich mit der Wirklichkeit suchten, Hegel sicherlich noch 
deutlicher als der Weimarer Politiker, zu dem Goethe ebenfalls geworden 
war, die Motive ihrer Jugend seien Leitfiguren der Grenzüberschreitung. 
Zu fragen wäre allerdings, ob sich Goethe und Hegel nach der Franzö-
sischen Revolution noch von diesen Leitfiguren »leiten«, gar »verleiten« 
ließen. Wie Bloch vielleicht sagen würde: Zweifel verschwinden nicht in 
der Abenddämmerung. Aber erst dann fängt Hegels Eule an zu fliegen. 

Tägliche Rundschau«, 1948

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Wolfgang Harich im Alter von 18 Jahren

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


125

7. Goethe als 
Naturwissenschaftler –  

Wolfgang Harich

Frau von Stein an Karl Ludwig von Knebel: 
»Goethe grübelt jetzt gar denkreich in diesen Dingen,

 und jedes, was erst durch seine Vorstellung  
gegangen ist, wird äußerst interessant.«

Harich beschäftigte sich in seinem Aufsatz Bemerkungen zu Goethes Na-
turanschauung (im gleichen Band gedruckt wie Blochs Faustmotiv, zuvor 
ebenfalls Vorabdruck in der Neuen Welt) mit den entsprechenden Arbeiten 
Goethes, die er vor allem im Rahmen seiner Studien zur Geschichte des 
Entwicklungsgedankens in der deutschen Aufklärung vermessen hatte. 
Inhaltlich gehört der Goethe-Text also in den Kontext von Harichs Stu-
dien zur deutschen Aufklärung (vor allem zur zweiten Hälfte des 18. Jahr-
hunderts) sowie der Analyse der bürgerlichen Ideologien und Wissen-
schaften des 19. Jahrhunderts. Dabei bediente er sich unterschiedlichster 
Präsentationsmedien. In der Täglichen Rundschau schrieb er verschiedene 
Artikel, die, im feuilletonistischen Bereich angesiedelt, sein Verständnis 
von Aufklärung, Idealismus und Materialismus, im Rahmen des Erb-An-
tritts, präzisierten. (Der eine oder andere findet auf den folgenden Seiten 
Erwähnung.) Neben verschiedenen Editionen (im Aufbau-Verlag), Auf-
sätzen und Projekten sind sicherlich seine mittlerweile publiziert vorlie-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


126

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

genden Vorlesungsmanuskripte (wie schon im Fall von Blochs Leipziger 
Vorlesungen) eine echte Fundgrube.

Zuvorderst zu erwähnen sind die nicht nur von Harich, sondern auch 
von Lukács, Mayer und Bloch248 herausgearbeiteten möglichen Traditi-
onszusammenhänge, die, so die marxistische These, Goethes und Hegels 
Ideenwelten verbinden und die in den Marxismus hineinreichen. So fin-
den sich, im Falle Blochs haben wir dies gerade betrachtet, bei allein vier 
Anmerkungen zu Hegels Philosophie und deren Verhältnis zu Marx und 
Engels. Die eigentliche Hegel-Debatte der DDR249 hatte zwar zu diesem 
Zeitpunkt noch nicht eingesetzt, aber wichtige Texte und Stellungnah-
men waren bereits bekannt: Der Angriff Shdanows auf Hegel und die 
deutsche idealistische Philosophie ebenso wie Lukács’ noch während des 
Zweiten Weltkriegs zuerst publizierte Verteidigung Hegels.250 (Die Debat-
te schwelte, kündigte sich an, das sah man später, nachdem Rugard Otto 
Gropps zentraler Angriff erfolgt war.)

Dessen Philosophie, so Lukács programmatisch, habe mit dem Fa-
schismus nichts zu tun. In diesem Sinne sind die positiven Äußerungen 
zu Hegel (vermittelt über Goethe) schon als Stellungnahmen zur He-
gel-Verdammung (vermeintlich, angeblich) Stalins zu interpretieren. So-
wohl Bloch als auch Harich ergriffen früh Partei für die klassische deut-
sche Philosophie des Idealismus und waren zu den damit einhergehenden 
Konfrontationen mit der offiziellen SED-Philosophie bereit: Harich je-
doch mit weitaus offenerem Visier kämpfend als Bloch. Die Beschäfti-
gung mit Goethe ist in diesem Sinne, das ist immer mitzudenken, kein 
solitäres Phänomen. Vielmehr ging es um die kulturelle Tradition, um 
die Deutung der Geschichte und nicht zuletzt um die deutsche Philoso-
phie und Literatur auf dem Weg von der Aufklärung über den Marxismus 
hin zum realen Aufbau des Sozialismus. Daher interpretierte er Goethe, 
Schiller, wie wir noch sehen werden auch Heine, immer zuvorderst als 

248	 Diese These Blochs hat Burghart Schmidt im Kontext analysiert: Schmidt: Ernst 
Bloch, S. 59.

249	 Warnke: Das Problem Hegel ist längst gelöst, S. 194-221.
250	 Siehe vor allem: Shdanow: Kritische Bemerkungen zu G. F. Alexandrows Buch: Ge-

schichte der westeuropäischen Philosophie, S. 80-114. Lukács: Die Nazis und Hegel, 
S. 278-289.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


127

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

politische Philosophen – tätig im kulturellen Bereich und wirksam über 
diesen hinaus. 

Nicht nur Literatur und Philosophie gehören Harich zu Folge in den 
Klassikerkanon des Marxismus. Auch die Naturwissenschaften müssten 
wahrgenommen, von ihren reaktionären Verzerrungen befreit und in die 
eigene Tradition integriert werden. Hinzuweisen ist darauf, dass Harich 
nach dem Zweiten Weltkrieg so manches Vorurteil des Marxismus ge-
genüber den Naturwissenschaften teilte. Da die Debatte um die moderne 
Physik sowie Naturphilosophie hier nicht analysiert werden kann, muss 
der Hinweis genügen, dass er zum Beispiel Einsteins Relativitätstheorie 
als »Schwindel« ablehnte.251 Dieses Missverstehen der modernen natur-
wissenschaftlichen Theorien hinderte Harich (er sprach beispielsweise von 
den »Physiker-Idealisten«252) allerdings nicht, sich den historischen Spiel-
arten naturwissenschaftlichen Denkens zu widmen. Dabei kam er dann 
zu der These, dass die naturwissenschaftlichen Arbeiten Goethes für den 
Marxismus von eminent wichtiger Bedeutung seien. »Bei Goethe indes-
sen geben die progressiven, humanistischen Tendenzen seiner Dichtung 
seiner naturwissenschaftlichen Arbeit deutlich das Gepräge, während um-
gekehrt Wirkung und Einfluss des wissenschaftlich Erkannten wiederum 
unmittelbar in das Gesamtkunstwerk eindringen.«253 

251	 Das berichtet Harichs erste Frau. Siehe: Luis: Erinnerungen an Harich, S. 166. 
Siehe exemplarisch zur Debatte um die moderne Physik: Maffeis: Zwischen Wis-
senschaft und Politik, S. 100-103. Mocek: Marxistische Naturphilosophie in der Dis-
kussion, S. 180-193.

252	 »Aus der erwiesenen Unzulänglichkeit des Mechanismus zogen die subjektiven 
Idealisten falsche und verwirrende fideistische Schlussfolgerungen. Dass sie mit 
diesem Versuch die materialistischen Prinzipien auch der Naturwissenschaft zu 
erschüttern, dem Mystizismus (und damit der Liquidierung der Wissenschaft 
durch die imperialistische Reaktion) Tür und Tor öffneten, zeigen die Theori-
en der heutigen Physiker-Idealisten, der Pasqual Jordan und Konsorten, die es 
fertig bringen, aus der Heisenbergschen Unschärferelation eine ‚Willensfreiheit 
im Atom‘ und einen ‚unerforschlichen Ratschluss Gottes’ herzuleiten. Alle diese 
wissenschaftsfeindlichen Theorien, wie ‚modern‘ sie sich geben mögen, sind von 
Lenin in Materialismus und Empiriokritizismus bereits vor vier Jahrzehnten schla-
gend widerlegt worden. Damit hat Lenin den Fortschritt aller Wissenschaften 
gegen die Attentate einer vernunftwidrigen, barbarischen Reaktion gesichert.« 
Harich: Triumph der Wahrheit, S. 1189.

253	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 189.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


128

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Bei Goethe würden alle Bereiche seines Schaffens eine Einheit bilden, 
während zum Beispiel Voltaire die Physik nur als Zeitvertreib studiert und 
nicht in sein literarisches Schaffen integriert habe.254 Dieses Urteil kann 
man so aber nicht stehen lassen. Illustriert doch beispielsweise Voltaires 
Candide als »philosophischer Roman« (eine zentrale mediale Präsentati-
onsform aufklärerischen Wissens, wenn man es so nennen will – von Di-
derot und Montesquieu bis de Sade) par excellence die Verbindung und 
das Ineinandergreifen von Kritik am Absolutismus sowie dessen Stütz-
mächten, von Philosophie, Literatur und Naturwissenschaften. Ja, die 
französische Aufklärung, für die der Candide hier stellvertretend erwähnt 
wurde, lebte geradezu von der Verschränkung der unterschiedlichsten 
Themenbereiche, der Verschränkung aller Wissensformen und Erkennt-
nisarten (alle benutzt und ausgebaut mit dem Ziel der permanenten Un-
terminierung des Absolutismus). Nicht nur die Encyclopédie ist dabei zu 
nennen: Es ist ein ganzer Traditionsstrang, beginnend bei Maupertuis, 
Voltaire, den Materialisten und La Mettrie und Diderot bis hin zu Bou-
gainville und anderen (etwa den »Ideologues« in der Revolution).255 Der 
französische Materialismus, für den der Marxismus in seinen verschiede-
nen Schattierungen nie ein echtes, tiefgreifendes Verständnis entwickeln 
konnte, ist philosophisch angewandte Naturwissenschaft.

Harich ließ in seinem Essay die Arbeiten Goethes in den Naturwis-
senschaften Revue passieren: Neben der Mineralogie und der Botanik 
thematisierte er auch die Entdeckung des Zwischenkieferknochens256 und 
Goethes Beiträge (bzw. besser: Vorarbeiten) zur Evolutionstheorie. (Quasi 
eine Brücke zu Kant und Herder, über die Harich gegangen ist.) Außer-
dem machte er die Praxis als entscheidenden Faktor in Goethes Denken 
aus. Erst sie ergebe die Theorie und überprüfe diese gleichzeitig. Es seien 
»Forderungen des Tages«257 gewesen, Probleme aus dem täglichen Leben, 

254	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 189. 
255	 Aufgearbeitet ist die Thematik bei: Heyer: Das Erdbeben von Lissabon im Jahre 

1755, S. 255-272.
256	 In der Täglichen Rundschau hatte Harich sogar einen Zeitungsartikel Zum 

165.  Jahrestag der Entdeckung des Zwischenkieferknochens (so der Untertitel) ge-
schrieben. Siehe: Harich: Goethes Beitrag zum Materialismus, S. 4. 

257	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 194.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


129

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

den Wirtschaftsprozessen oder aktuellen wissenschaftlichen Debatten, 
die Goethes Forschungen stimulierten. Gleichzeitig habe dieser Theorien 
vom Ende der Geschichte abgelehnt. Theoretische und praktische Erfah-
rungen hätten einen Prozesscharakter und könnten nicht in endgültige 
Formen und Modelle überführt werden: »Goethe fasste die Erkenntnis als 
fortschreitenden Prozess auf. In der Unangemessenheit zwischen Theorie 
und Phänomen, in ihrem ‚Konflikt‘, ihrem ‚Widerstreit‘ und ‚Zwiespalt‘ 
sah er den ewigen Stachel zur Fortbewegung des Denkens und zur Berei-
cherung der Bewusstseinsinhalte, und er meinte, dass die Überwindung 
des ‚Konflikts‘ durch eine relativ angemessene Theorie, eine neu errun-
gene Wahrheit und Einsicht nicht das Werk des mit sich selbst in der 
Reflektion beschäftigten Verstandes sein, sondern nur durch die Praxis 
erzielt werden könne.«258 

Das Zitat zeigt, dass Harich Aristoteles gegen Platon ausspielte. Beider 
Theorien lernte er damals in Vorbereitung seiner Vorlesungen an der HU 
intensiv kennen (nach ersten Lektüren bei Nicolai Hartmann).259 Die aris-
totelische Erkenntnistheorie wird dem systemisch vorgehenden Gedan-
kengebäude Platons vorgezogen – für einen Marxisten ein durchaus un-
dogmatischer Schritt der Aneignung der europäischen Geistesgeschichte. 
Allerdings ging Harich nicht so weit, diese Überlegungen auch auf andere 
Gebiete der Kulturgeschichte anzuwenden. Das zeigt unter anderem seine 
Kritik des französischen Materialismus, dessen eigentlichen Sinn sowie 
die ihn umgebenden und hervorbringenden historischen, sozialen und 
kulturgeschichtlichen Bedingungen er – der offiziellen marxistischen The-
orie ebenso wie Engels und Mehring folgend – falsch einschätzte. Etwa 
dann, wenn er behauptete, dass die französische materialistische Philoso-
phie »den dialektischen Gehalt der Wirklichkeit (…) nie zu fassen ver-
mochte«.260 Die Ausnahme markiere dabei Denis Diderots Rameaus Neffe. 
Nun wurde freilich eben jener Dialog sowohl von Diderot als auch dem 
Übersetzer ins Deutsche, von Goethe, als Zusammenfassung der Prinzi-

258	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 200.
259	 Siehe: Eckholdt: Begegnungen mit Harich, S. 44-47. Dort allerdings verschiedene 

Fehlurteile. Die Vorlesungen Harichs liegen mittlerweile gedruckt vor: Harich: 
Philosophiegeschichte und Geschichtsphilosophie.

260	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 228.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


130

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

pien der Aufklärung sowie als spielerischer Umgang mit ihnen verstanden 
(darauf verwies Harich nicht). Rameaus Neffe ist also keine Ausnahme in-
nerhalb des französischen Materialismus und des dialektischen Denkens, 
sondern ganz im Gegenteil der Versuch Diderots, eine Zusammenfassung 
des gesamten Diskurses in einen tragfähigen Konsens zu überführen. 

Naturwissenschaften und Literatur, so Harichs These in dem Goethe-
Aufsatz, ergänzten sich bei Goethe gegenseitig. Beide speisten sich aus 
den gleichen Quellen und hätten identische Zielrichtungen. Vor allem 
der junge Goethe sei ein Mitstreiter der Aufklärung gewesen. Das würden 
die Leiden des jungen Werther ebenso aufzeigen wie Goethes Reformeifer 
im Herzogtum Sachsen-Weimar oder seine naturwissenschaftlichen For-
schungen.261 »Es sind dieselben humanistisch-progressiven Motive, diesel-
ben methodologischen Gesichtspunkte und Maximen, nach denen sein 
dichterisches wie sein naturwissenschaftliches Vermächtnis gestaltet ist, 
und in diesen Maximen ist letztlich die gesellschaftliche Praxis widerge-
spiegelt, um es konkret zu sagen: der Emanzipationskampf des Bürger-
tums gegen den Feudalismus, die Aufklärungsbewegung, die Französische 
Revolution, der Versuch also einer Bewältigung und Bemeisterung der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit durch die Menschen und für die Menschen, 
wie sie die besten Köpfe des Bürgertums in dessen revolutionärer Epo-
che anstrebten und ersehnten, ohne dieses große Ziel in der Wirklichkeit 
freilich jemals erreichen zu können. Hier hat der ästhetische Realismus 
Goethes so gut seine Wurzel wie sein naturwissenschaftlicher Forscher-
drang – beides nur Modifikationen derselben, praktisch gerichteten, le-
benbejahend aktiven Tätigkeit, deren großer Inhalt die Bewältigung der 
Welt ist.«262 

In dem Zeitungsartikel Goethes Beitrag zum Materialismus hieß es mit 
analoger Stoßrichtung: »Goethes Entdeckung fällt zeitlich in die erste 
Periode seines Aufenthalts in Weimar (1775-1786). Wenn Goethes dich-
terischer Schaffensprozess in dieser Periode seines Lebens komplizierter, 
schwieriger, langwieriger war, als er es in der Frankfurter Geniezeit ge-
wesen, so lag das nicht zuletzt daran, dass Goethe jetzt das praktische 

261	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 206.
262	 Ebd, S. 205.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


131

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

gesellschaftliche Handeln und die Vervollkommnung seiner wissenschaft-
lichen Kenntnisse über die dichterische Schöpfung stellte. Dabei bestand 
zwischen seiner gesellschaftlichen und seiner wissenschaftlichen Praxis ein 
enger Zusammenhang. Beide Tätigkeitsgebiete waren erleuchtet von den 
großen Ideen der bürgerlichen Aufklärung. Und als kühner Aufklärer, der 
gewillt war, der Vernunft zum Siege über die Vorteile der Religion zu ver-
helfen, packte er auch die Probleme der Naturwissenschaft an.«263 Diese 
Ausführungen Harichs sind zu den entsprechenden Stellen bei Lukács 
und Bloch vollständig kompatibel. Damit ist angezeigt, dass seine Positi-
on in den Kontext der sich neu formierenden marxistischen Philosophie 
gehört. 

Wie der Politiker Goethe (als praktischer Politiker, als Höfling etc.) 
in dieses Aufklärer-Bild passt, darauf ging Harich nicht ein. (Darin argu-
mentierte er ebenfalls analog zu Lukács, dem Bloch der Nachkriegszeit, 
Mayer.) Auch die Tatsache, dass die Aufklärung in Weimar kaum mehr als 
eine Chimäre war, eine Angelegenheit der Salons und Briefwechsel, nicht 
aber des realen Lebens, wurde von Harich nicht thematisiert. Vielmehr 
tat er dieses Konglomerat beinahe beiläufig ab. »Der Aufklärer, der in 
dem Naturforscher Goethe lebenslänglich fortwirkt, wird in dem Staats-
mann Goethe 1788, nach der Rückkehr aus Italien, für immer pensioniert 
und auf den Altenteil des Hoftheaters verwiesen, während er sich in dem 
Dichter Goethe zum klassischen Humanisten Goethe sublimiert, der die 
großen Ideen der bürgerliche Revolution zum pädagogischen Ideal er-
hebt.«264 Es ist Harich zu Folge also möglich, als Politiker seine aufklä-
rerischen Ideale zu pensionieren, so lange man als Naturwissenschaftler 
den Prinzipien der Aufklärung die Treue hält. Man stelle sich nur vor, 
Robespierre wäre Anwalt geblieben, Sieyès Priester, Rousseau Hauslehrer 
und Napoleon hätte nicht die bürgerliche Welt erzwungen, sondern sich 
weiter in die Integralrechnung vertieft. Der Zwischenkieferknochen wird 
so wichtiger als die gesellschaftlichen und politischen Umwälzungen, die 
sich in den deutschen Staaten gerade nicht vollzogen. 

263	 Harich: Goethes Beitrag zum Materialismus, S. 4. 
264	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 207.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


132

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Immerhin schränkte Harich seine Sichtweise partiell ein, indem er 
Goethe attestierte: »Aber welch mächtigen Alliierten er in der revolutio-
nären Bewegung der Massen hatte, ahnte er nicht, der Künstler des fort-
schreitenden Lebens.«265 Am deutlichsten zeige sich Goethes Bekenntnis 
zur Aufklärung in dessen Ablehnung von Systemen.266 Allerdings ergänz-
te Harich, dass er diese Maxime nur auf seine naturwissenschaftlichen 
Arbeiten bezog, während die französische Aufklärung die Überwindung 
des Systemsgeist ja gerade auf geisteswissenschaftlich-kulturellen Feldern 
unternahm.

In dem Zeitungsartikel Goethes Beitrag zum Materialismus hat er zeit-
lich parallel Goethes gleichsam doppelte (wenn nicht gar dreifache: Po-
litiker, Dichter, Naturforscher) Existenz prägnant zu vereinen versucht: 
»Aber während Goethe politisch in der deutschen Misere, der Stickluft 
feudalabsolutistischer Kleinstaaterei mit seiner Aufklärermission tragisch 
scheitern musste (die italienische Reise war 1786 eine Flucht aus dieser 
hoffnungslosen deutschen Kleinstaatenge), wuchs er als Naturwissen-
schaftler bereits weit über die Grenzen der Aufklärung hinaus. Denn was 
besagte die Entdeckung des ‚os intermaxillare‘? Dass der Mensch kein 
‚autonomes‘, ewig unveränderliches Geistwesen, sondern dass er aus der 
Natur entstanden ist, aus niederen, tierischen Formen der Materie sich 
empor entwickelt hat und – wie hoch er sich geistig auch erheben mag – 
seiner elementaren Grundlage, der Natur, der Materie, verhaftet bleibt. 
Goethe war der Dialektik in der Natur auf die Spur gekommen: Der Ein-
heit der Gegensätze, dem allseitigen Zusammenhang der Erscheinungen, 
der ständigen Bewegung und Veränderung, der Entwicklung vom Niede-
ren zum Höheren – und diese bewegte und verschlungene Wirklichkeit 
in ihrer Kompliziertheit, Lebendigkeit und Fülle zu fassen, waren die Ka-
tegorien des mechanistischen Materialismus des 18. Jahrhunderts zu eng 
und starr.«267

Eingangs wurde auf Harichs These verwiesen, dass auch die Beschäf-
tigung mit den naturwissenschaftlichen Studien Goethes einen aktuellen 

265	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 209.
266	 Ebd., S. 216f.
267	 Harich: Goethes Beitrag zum Materialismus, S. 4. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


133

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

Bezug habe. Aus marxistischer Sicht müsse Goethe von den reaktionären 
Analysen und Interpretationen seines Denkens befreit werden. Allerdings 
dürfe der Marxismus nicht so weit gehen, ihn seinerseits kritiklos zu ver-
einnahmen. Ließen sich in Goethes Weltsicht doch viele der Probleme 
und historisch bedingten Grenzen des deutschen Bürgertums aufzeigen. 
Größe und Grenze gehörten für Harich immer zusammen, bedingten sich 
gegenseitig. Daher sei Goethe als »der größte der Bürger in des Bürger-
tums großer, heroischer Zeit«268 zu betrachten. Außerdem gebe es durch-
aus Überschneidungen der marxistischen Theorie mit den Ansichten 
Goethes.269 Erste Ansätze dialektischen und materialistischen Denkens 
seien in Goethes Anschauungen eingeflossen bzw. hätten sich dort entwi-
ckelt. Gleichzeitig würden sie aber auch die Grenzen der Fortschrittlich-
keit seines Schaffens markieren, die identisch mit den Grenzen der bür-
gerlichen Epoche wären: »Wo er wissenschaftlich vorging, gelangen ihm 
dialektische und auch materialistische Detailerkenntnisse, die einer heu-
tigen Erfassung des Ganzen, vom Standpunkt des kämpfenden Proletari-
ats, eminent fruchtbare Wege weisen. Wo er selbst es aber auf Weltschau 
anlegte, zerstob die Wissenschaft, und es blieb ‚Naturphilosophie‘ mit all 
ihren fatalen Übeln, ein grandioser, ungeheurer, doch zu früher Versuch, 
der Goethes radikalen Denkmotiven, seinem Aufklärersinn zum Trotz in 
den Idealismus zurückmündete.«270 Im Prinzip wies Harich, das sehen wir 
jetzt, am naturwissenschaftlichen Goethe das nach, was Lukács und Bloch 
für den philosophischen und künstlerischen Goethe reklamierten. 

Das gerade eruierte Goethe-Bild Harichs kann um einen wichtigen 
Aspekt ergänzt werden, der bereits anklang. Zentrale Bedeutung maß 
er Goethes Arbeiten im Hinblick auf Die Herausarbeitung des Entwick-
lungsgedankens in der deutschen A ufklärung zu. Mit diesem Titel ist der 
erste Paragraph der Vorlesung Die deutsche P hilosophie im Z eitalter der 
Französischen Revolution überschrieben, die Harich im Wintersemester 
1950 und im Sommersemester 1951 an der Berliner Humboldt-Universität 

268	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauungen, S. 226.
269	 »Goethesch und marxistisch: oft geht das zusammen. Oft können wir ganze Pas-

sagen von ihm wörtlich übernehmen und in den Kämpfen der Gegenwart für die 
Sache des Fortschritts verwenden.« (Ebd.)

270	 Ebd., S. 227.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


134

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

hielt. In einer kurzen Aufzählung stellte er zu Beginn der Vorlesung die 
wichtigsten Stationen des Entwicklungsgedankens vor, ein Weg, der von 
Kants Allgemeiner Naturgeschichte und Theorie des Himmels bis zu Goethes 
naturwissenschaftlichen Studien reicht und dann in der deutschen Natur-
philosophie weiter wirkte.

»I: Kants Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels von 1755
II: Kaspar Friedrich Wolffs Theoria generationis von 1759
III: Die Wiederentdeckung von Leibniz’ Nouveaux Essais sur l‘entendement 
humain von 1765
IV: Die Sprachphilosophie von Johann Georg Hamann, 1760 bis 1770
V: Die Entwicklung der Geschichtsphilosophie Johann Gottfried Herders 
ab 1764
VI: Lessings Erziehung des Menschengeschlechts
VII: Goethes Naturanschauung«271

Dieses Programm arbeitete Harich in seiner Vorlesung ab. Dabei ging es 
ihm außerdem darum, weitere Momente der Entstehungsgeschichte des 
Marxismus, des dialektischen und historischen Materialismus herauszu-
arbeiten. Insofern waren, eine wichtige Analogie zu Blochs Ausführung, 
auch seine Thesen und Anmerkungen Bausteine einer Positionierung zu 
den zeitlich parallel sich ankündigenden Debatten um Hegel und die 
Logik.272 »Die fruchtbaren Elemente vorwärtsweisender Erkenntnisse, 
die einen Fortschritt des menschlichen Wissens bedeuteten, sollen her-
ausgearbeitet werden. Alle diese Elemente echter Erkenntnis sind – frei-
lich auf einer ganz neuen, qualitativ höheren Grundlage – Elemente des 
dialektischen und historischen Materialismus. Die Herausarbeitung der 
fruchtbaren Elemente in der klassischen bürgerlichen Philosophie ist also 
gleichbedeutend mit der Klärung der Vorgeschichte des dialektischen und 
historischen Materialismus. Das wichtigste Resultat der westeuropäischen 
bürgerlichen Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts: Der Materialis-

271	 Harich: Die deutsche Philosophie und die Französische Revolution, S. 847.
272	 Siehe hierzu mit weiteren Hinweisen: Heyer: Die Logik-Debatte in der Frühphase 

der DDR-Philosophie, S. 577-592.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


135

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

mus. Aber es war nur ein mechanischer, ein metaphysischer Materialismus 
(von einzelnen Ansätzen zur Dialektik abgesehen). Deshalb war er nicht 
konsequent materialistisch. Bestimmte Probleme, deren materialistische, 
wissenschaftliche Lösung die Anwendung der dialektischen Methode 
voraussetzt, werden entweder überhaupt offen gelassen oder idealistisch 
gelöst. Der dialektische Materialismus ist daher der einzig konsequente 
Materialismus. Um zu diesem einzig konsequente Materialismus zu kom-
men, bedarf es der dialektischen Methode.«273

Harich sah einen Weg von den Errungenschaften der Aufklärung über 
die klassische deutsche Philosophie des Idealismus zur dialektischen Me-
thode. Dies sei der Ausgangspunkt von Marx und Engels gewesen, den 
Schülern Hegels. Wichtig im vorliegenden Zusammenhang ist nun, dass 
Harich davon ausging, dass die Entwicklung und umfassende Anwen-
dung der dialektischen Methode nicht nur die Entfaltung der bürgerli-
chen Gesellschaft, sondern auch einen bestimmten Stand der naturwis-
senschaftlichen Forschung voraussetze.274 Erst auf dieser Basis konnten 
dann auch die Ansätze zur Dialektik, die es in der deutschen Aufklärung 
gegeben habe, fruchtbar gemacht werden, sich gleichsam von der Speku-
lation zur wissenschaftlichen Sättigung mit Fakten entwickeln. 

Bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts habe eine statische Naturauffassung 
vorgeherrscht, die These der Erschaffung der Welt durch Gott sei kaum 
hinterfragt worden. In Deutschland komme vor allem zwei Schriften, er-
schienen in der Mitte des Jahrhunderts, Bedeutung bei der Überwindung 
dieser falschen These zu: Zum einen Kants Allgemeine Naturgeschichte und 
Theorie des Himmels (1755), zum zweiten Kaspar Friedrich Wolffs Theoria 
generationis (1759). 

Die Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels hatte Harich 
immer wieder positiv hervorgehoben und in seiner Bedeutung gewürdigt. 
Das Werk erarbeitete Kant 1755 und veröffentlichte es anonym (nur we-
nige Exemplare kamen in Umlauf ). In dem Manuskript Über Hegels Kon-
zeption der Philosophiegeschichte schrieb Harich (kurze Zeit nach seiner 
Haftentlassung, also in der Mitte der sechziger Jahre): »Es sei nur daran 

273	 Harich: Die deutsche Philosophie und die Französische Revolution, S. 847.
274	 Ebd., S. 847f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


136

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

erinnert, dass im neuzeitlichen Philosophieren von Anfängen evolutio-
nistischer Naturbetrachtung ja erst seit der Allgemeinen Naturgeschichte 
und Theorie des Himmels des frühen Kant (1755) die Rede sein konnte, 
dass die universal verallgemeinerte Dialektik noch in der Naturphiloso-
phie der Romantiker rein spekulativen Charakter besaß und dass, was 
den Geschichtsprozess anbelangt, z. B. das Umschlagen quantitativer in 
qualitative Veränderung überhaupt erst durch die Französische Revolu-
tion als Phänomen der gesellschaftlichen Entwicklung fassbar geworden 
ist und erst von Hegel, 1806, übrigens unter Berufung auf vage Analogien 
aus der organischen Natur, auf den Begriff gebracht wurde. Es genügt, 
sich diese Daten der Wissenschaftsgeschichte und dazu die Entferntheit 
und anscheinende Unverbundenheit der verschiedenen Punkte, an denen 
das dialektische Weltbegreifen da ansetzte, zu vergegenwärtigen, um ein-
zusehen, wie schwer es den Philosophen fallen musste, der allgemeinen 
Zusammenhangs- und Entwicklungsgesetzlichkeit auf die Spur zu kom-
men, die den neu gesehenen bzw. neu geschehenden und nur dialektisch 
zu erfassenden Sachverhalten zu Grunde lag.«275 

Und in Widerspruch und Widerstreit hatte er zeitlich parallel formu-
liert: »Das besagt – einmal mehr, so müssen wir in Anbetracht der noch 
früheren Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels hinzufü-
gen –, dass er durchaus schon dialektischen Gesetzmäßigkeiten im Sinn 
der marxistischen Ontologie und Naturauffassungen, namentlich im Sinn 
ihrer Lehre vom ‚Kampf der Gegensätze‘, auf der Spur gewesen ist. Ge-
rade das wurde für ihn aber zum Anlass, das logisch Verbotene, den Wi-
derspruch, trennscharf davon abzuheben und so darauf zu dringen, dass 
man ‚Naturdialektik‘ (im späteren Sinn des Marxismus) und logische Ge-
setzlichkeit nebeneinander möge gelten lassen. Und nebeneinander hätte 
man sie, hätte man im Besonderen die Realrepugnanz und den Wider-
spruchssatz bei aller Universalisierung des dialektischen Weltbegreifens, 
wie wir sie Herder, Goethe, Schelling, Hegel und Marx zu danken haben, 
in der Folgezeit getrost auch gelten lassen können, wären die Errungen-
schaften des ‚vorkritischen‘ Kant, zu denen auch diese wichtige Distink-
tion gehört, nicht zu Unrecht ignoriert und missachtet – oder allenfalls 

275	 Harich: Über Hegels Konzeption der Philosophiegeschichte, S. 285.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


137

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

sehr spät in philosophiehistorischen Spezialforschungen immer nur nach 
Gedankenkeimen des Kritizismus abgesucht  – worden. Das indes ge-
schah, und dem derart einseitig orientierten Interesse an Kant verstellten 
die Antinomien der Kritik der reinen Vernunft, mitsamt der ihnen eigenen 
Inanspruchnahme des Begriffs ‚Widerstreit‘ für die bekannte vierfache 
Antithetik der transzendentalen Ideen, die Sicht. Schon Reinhold, Mai-
mon, Beck und Fichte galten die ‚vorkritischen‘ Schriften Kants, falls sie 
sie überhaupt gelesen haben, als unerheblich, schon ihrer Generation kam 
daher der Begriff ‚Realrepugnanz‘ abhanden, und an seine Stelle trat eben 
doch der ‚Widerspruch‘ – ein kapitales Missverständnis, das die dialek-
tische Ontologie und Methodologie, bis in den Marxismus-Leninismus 
der Gegenwart hinein, mit einer logikfeindlichen objektiv-idealistischen 
Konzeption belastet hat.«276

Diese Hochschätzung der Allgemeinen Naturgeschichte war innerhalb 
der Diskussionen der marxistischen Intellektuellen der DDR Allgemein-
gut (der dogmatischen SED-Kritik am Idealismus zum Trotz). Bei Bloch 
war in diesem Sinn zu lesen: »Denn wäre nichts von Kant übrig geblieben 
als die Allgemeine Naturgeschichte (…), dann würde er als der erste, der 
eine mechanische Kosmogonie gab, allein schon unsterblich sein. Er wür-
de triumphierend mit Demokrit, Epikur, Lukrez, mit den französischen 
Materialisten gefeiert werden als philosophischer Vollender der Bahn Ko-
pernikus, Galilei, Kepler und Newton.«277 In der kleinen Philosophischen 
Bücherei des Aufbau-Verlags, die Harich thematisch verantwortete und 
herausgab, hatte Georg Klaus den Text ediert und neu herausgegeben, 
seine Einleitung war zudem als Aufsatz in der Deutschen Zeitschrift für 
Philosophie erschienen.278

Goethes naturwissenschaftliche Arbeiten markieren dann, kehren wir 
zum Thema zurück, Harich zu Folge, die dritte Stufe (nach Kant und 
der Theoria generationis). Für seine Vorlesung hatte sich Harich folgende 
stichpunktartige Notizen angefertigt:

276	 Harich: Widerspruch und Widerstreit, S. 128f.
277	 Bloch: Zweierlei Kant-Gedenkjahre, S. 455.
278	 Klaus: Kants Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels und das moderne 

Weltbild, S. 18-42.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


138

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

(1)	 »Goethe, die dritte Station auf dem Weg der Einführung des Ent-
wicklungsgedankens in die Naturwissenschaften.
•	 Theologie: Urgeschiedenheit des Menschen vom Tier. Der 

Mensch wurde von Gott nach seinem Ebenbild geschaffen.
•	 Anatomisches Stigma dieser Urgeschiedenheit: Der Zwischenkie-

ferknochen, der beim Menschen fehlen soll.
•	 Goethes Arbeit an dieser Frage. Anatomische Untersuchungen 

seit 1783. Im März 1784 entdeckt er das Knöchlein bei einem 
Embryo.

(2)	 Konsequenzen, die Goethe selbst aus dieser Entdeckung gezogen hat. 
Universelle Anwendung des Entwicklungsgedankens in der Biologie. 
Konsequenter Bruch mit der Lehre von der Konstanz der Arten. 
(Freilich nur spekulativ, im Gegensatz zum Darwinismus, der die 
Entwicklungslehre in der Biologie wissenschaftlich begründet.)
•	 Wirbeltheorie des Schädels. Der Schädel hat sich aus der Erwei-

terung des obersten Rückenwirbels entwickelt.
•	 Metamorphose der Pflanzen und Tieren.

-- Die Varietäten müssen aus den Arten genetisch entstanden 
sein. Typus, der vererbt wird, und der sich entsprechend den 
Umweltbedingungen verändert.

-- Die Arten selbst sind miteinander verwandt, höhere stam-
men von niederen ab. Urpflanze, Urtier, monophyletische 
Descendenzhypothese. 

•	 Goethes Stellungnahme im Streit zwischen Cuvier und Geoffroy 
de Saint-Hilaire, der Schüler von Lamarck.«279

In den Jahren der produktiven Zusammenarbeit mit Herder (vor dem 
Bruch der Freundschaft wegen der unterschiedlichen Bewertung der 
Französischen Revolution) habe Goethe wiederholt seine Überzeugung 
formuliert, dass der Mensch von den Tieren abstamme.280 Wegen der 
Rückständigkeit der deutschen bürgerlichen Gesellschaft, wegen des feh-

279	 Harich: Die deutsche Philosophie und die Französische Revolution, S. 888f.
280	 Siehe hierzu auch die verschiedenen Hinweise Harichs in: Harich: Ein Kant-Mo-

tiv im philosophischen Denken Herders, S. 319-358.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


139

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

lenden Rückhalts der Intellektuellen in einem starken Bürgertum habe 
für Goethe aber die Notwendigkeit bestanden, seine Einsichten und Ent-
deckungen geheim zu halten. Ein Abwehrmechanismus, der beispielswei-
se auch in Herders Ausführungen zur Abstimmungsfrage in den Ideen zu 
erkennen sei.281

Es ist noch darauf hinzuweisen, dass Harich wie Lukács und Bloch die 
Analogien zwischen Hegel und Goethe mehrfach betonte sowie Fried-
rich Schiller in diesen Vergleich einbezog  – und zwar auch die Kritik, 
die Hegel an Schiller übte. Die Analyse und Wahrnehmung Schillers als 
Philosophen war ihm außerordentlich wichtig. So integrierte er dessen 
entsprechende Äußerungen in seine Vorlesung Die Geschichte der klassi-
schen deutschen Philosophie, die er 1955/1956 zum letzten Mal hielt. Der 
entsprechende Paragraph 13 Schiller als Philosoph findet sich in der Dar-
stellung zwischen Fichte und Schelling, wobei er Schillers Positionen 
gerade im Vergleich zu Fichte herauskristallisierte.282 Hatte Bloch noch 
das gemeinsame Wurzeln von Goethe und Hegel im erwachenden deut-
schen Bürgertum thematisiert, so sah Harich Schiller und Fichte vereint 
im Ringen um die Aufarbeitung der Französischen Revolution – freilich 
mit völlig unterschiedlichen Ergebnissen.283 Nicht zu unterschlagen ist zu-
dem, dass sich Harich bei seiner Schiller-Analyse auf Georg Lukács stützte 
und diesen als einzigen namentlich erwähnte – und zwar dessen Aufsätze 
Schillers Theorie der modernen Literatur (Goethe und seine Z eit) und Zur 

281	 Harich: Die deutsche Philosophie und die Französische Revolution, S. 889.
282	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen P hilosophie, der Paragraph zu 

Schiller S. 1069-1086.
283	 Harich schrieb: »Gemeinsamkeiten: a) Die philosophischen Leistungen beider 

Denker  – Fichtes und Schillers  – sind, soweit sie hier in Betracht kommen, 
Geistesprodukte, die historisch-gesellschaftlich der Periode unmittelbar nach 
der Französischen Revolution angehören und gleichermaßen von einem einzigen 
Ringen mit dem weltgeschichtlichen Ereignis der Französischen Revolution und 
ihren Resultaten erfüllt sind. b) Fichte und Schiller gehen beide gleichermaßen 
von Kant aus, sehen in Kants Theorien die führende progressive Philosophie der 
Epoche und versuchen, Kants Philosophie kritisch weiterzuentwickeln.« Weitaus 
evidenter aber: »Stellt man diese Gemeinsamkeiten fest, so ist es nun aber umso 
interessanter und aufschlussreicher, den Unterschieden und Gegensätzen auf den 
Grund zu gehen, die auf der Grundlage dieser Gemeinsamkeiten zwischen Fichte 
und Schiller bestehen.« (Ebd., S. 1070.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


140

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Ästhetik Schillers (Beiträge zur Geschichte der Ästhetik).284 Wir kommen auf 
dieses Thema zurück.

Harichs Analyse und Beurteilung der Phänomenologie, die sich frei-
lich viel stärker an Lukács’ Der junge Hegel als an Blochs entsprechenden 
Äußerungen orientierte, ist nachzulesen in seiner Hegel-Vorlesung, in dem 
Manuskript Hegels Phänomenologie des Geistes, das in den fünfziger Jahren 
als Teil der Vorlesung entstand, sowie in den Aufsätzen, die er kurz nach 
seiner Entlassung aus der Haft in der Mitte der sechziger Jahre schrieb, 
darunter die beiden Beiträge Über Hegels Konzeption der P hilosophiege-
schichte und Hegels Konzeption der Philosophiegeschichte und der Marxis-
mus.285

Trotz der beginnenden Annäherung an Lukács (ab ca. 1950, nach 
der gleich noch zu schildernden frühen Kontroverse, Kritik) klingt es 
fast nach Bloch, wenn Harich formuliert: »In dem Abschnitt Die Lust 
und die Notwendigkeit denkt Hegel vor allem an Goethes Faust. Faust 
ist das Individuum der anbrechenden neuen, bürgerlichen Zeit, das in 
seinem erhabenen Selbstgefühl die Welt an sich reißen und sie genießen 
will, nicht mehr auf dem Weg der Wissenschaft und Erkenntnis, der Be
obachtungen und Erkenntnisse, der Sitten und der Gesetze. All diese Be-
strebungen, die Hegel im Kapitel römisch V, Abschnitt A: Beobachtende 
Vernunft, durchgegangen ist, hat das faustische Individuum als ‚Theorie, 
als einen grauen, eben verschwindenden Schatten‘, wie Hegel sagt, hinter 
sich gelassen. Grau, Freund, ist alle Theorie. Nein, das faustische Indivi-
duum will die Welt an sich reißen durch die Gewalt seines unmittelbaren 
Wollens, seines Naturtriebs und seiner Begierde. Sein Selbstbewusstsein 
ist weltbegehrend und weltstürmend. Es verachtet, sagt Hegel, unter Ver-
wendung Goethescher Zitate, Verstand und Wissenschaft, des Menschen 
allerhöchste Gaben, es hat dem Teufel sich ergeben und muss deshalb 
zu Grunde gehen. Die Erfüllung dieser faustischen Begierde ist die Lust, 
ist der Genuss der Lust. Aber es kann diese Lust nicht finden; denn was 

284	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1070.
285	 Alle abgedruckt in dem Band: Harich: An der ideologischen Front. Hegel-Vorlesung, 

S. 437-714. Hegels Phänomenologie des Geistes, S. 221-246. Über Hegels Konzeption 
der Philosophiegeschichte, S. 247-298. Hegels Konzeption der Philosophiegeschichte 
und der Marxismus, S. 299-312.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


141

7. Goethe als Naturwissenschaftler – Wolfgang Harich 

diesem weltbegehrenden Selbstbewusstsein entgegensteht, was seiner Ein-
zelheit Trotz bietet, was sich durch keine Gewalt ergreifen und an sich 
reißen lässt, das ist die Welt als der feste Zusammenhang der objektiven 
Dinge, diese harte Wirklichkeit, an der das Individuum zerstäubt und 
scheitert.«286 

Damit ist eine ganz interessante Situation gegeben. 1949 war Harich 
von seiner späteren Hochschätzung Lukács’ noch entfernt, übte sogar 
(wir kommen darauf zurück) an dessen Goethe-Verständnis Kritik. Ob 
er den Jungen Hegel von Lukács zu diesem Zeitpunkt schon kannte, lässt 
sich nicht mit Sicherheit sagen, es ist aber eher unwahrscheinlich. Was 
er aber kannte war Blochs Hegel-Buch. Bloch seinerseits wusste noch 
nicht, wie er Harich einzuordnen habe. Bei ihm wirkte in den ersten ge-
meinsamen Jahren mit Harich im Aufbau-Verlag dessen Lukács-Kritik im 
Kontext der Goethe-Feiern nach. Ein Weiteres kam hinzu: Harich hatte 
sich offensichtlich ohne Rücksprache mit Bloch oder dem Verlagsleiter im 
Aufbau-Verlag die Korrekturfahnen des Hegel-Buches von Bloch geholt. 
Bloch war skeptisch, da der Druck des Buches seit einigen Monaten ver-
zögert wurde. Vielleicht vermutete er in Harich einen offiziellen Zensor. 
Erich Wendt schrieb am 3. November 1949 an Bloch: »Die Geschichte 
mit Harich geschah ohne mein Wissen. Er holte sich die Abzüge von 
unserer Presse-Abteilung persönlich ab. Wenn Sie sich die Situation und 
Verhältnisse richtig vorstellen, werden Sie verstehen, dass solch eine Pres-

286	 Harich: Hegels Phänomenologie des Geistes, S. 240f. Und an anderer Stelle, nach 
den Jahren seiner Haft: »Diese neue, dialektisch-historische Fassung des Fort-
schrittsprinzips, für die Goethe im Faust die schlagende Formel ‚Vernunft wird 
Unsinn, Wohltat Plage‘ geprägt hat, finden wir zuerst bei Lessing, in dessen Erzie-
hung des Menschengeschlechts, wir finden sie vor allem aber, von einem universell 
gebildeten Geist anhand eines überreichen geschichtlichen Materials konkreti-
siert, in den meisten Schriften Herders, insbesondere in seinen geschichtsphilo-
sophischen Werken. Allerdings haben damals aber weder Lessing noch Herder 
oder Goethe ihre Entdeckung für die Erforschung und Darstellung der Philoso-
phiegeschichte fruchtbar gemacht, für ein Gebiet, auf dem sich schöpferisch zu 
betätigen ihnen nie in den Sinn kam. Vorerst also blieb die Philosophiegeschichte 
von der neuen, dialektischen Konzeption des Fortschritts, die die bedeutendsten 
deutschen Aufklärer geschaffen hatten, unberührt.« Harich: Über Hegels Konzep-
tion der Philosophiegeschichte, S. 257.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


142

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

se-Abteilung keine Bedenken haben konnte, die Fahnen einem solchen 
Mann, wie Harich, zu geben.«287 

Harich war zu jener Zeit allerdings bereits mit seinen Studien zur klas-
sischen deutschen Philosophie des Idealismus beschäftigt, die ab 1952 – 
vermittelt über seine Vorlesungen an der Berliner HU  – in die Kritik 
der Partei gerieten. Spätestens zu diesem Zeitpunkt sah Bloch, dass er in 
Harich einen Verbündeten hatte. Zumindest aber wäre auf diese Weise zu 
verstehen, warum so manche Passage im frühen Schreiben Harichs eher 
nach Bloch denn nach Lukács klingt. Vor allem aber ist diese Überlegung 
ein Indikator dafür, dass die von Bloch formulierten Thesen zum Verhält-
nis von Phänomenologie und Faust 
innerhalb der intellektuellen Eli-
ten der DDR konsensfähig waren. 
Wie Harich seinen Durchbruch zu 
Lukács schilderte (in Mein Weg zu 
Lukács), darauf kommen wir im 
letzten Kapitel zurück.

287	 Wendt: Brief an Bloch vom 3. November 1949,S. 23. Dort weiter: »Selbstverständ-
lich kann Harich über das fertige Buch schreiben, wird es wahrscheinlich tun 
und sollte es auch tun. Schließlich muss ja irgend jemand die Buchkritik be-
sorgen. Doch die Fahnen werden von ihm zurückgefordert. Abgesehen davon, 
dass das Buch nicht die endgültige Fassung ist, sollte nicht gerade Harich der 
ausgewählte Kritiker sein.« (S. 23f.)

Wolfgang Harich, 1951

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


143

8. Goethe und der Marxismus – 
Georg Lukács

Wenn von und über Lukács die Rede ist, dann muss immer jenes son-
derbar ambivalente Verhältnis beachtet werden, dessen Kern darin be-
steht, dass Lukács einerseits einer 
der einflussreichsten Marxisten des 
20. Jahrhunderts war, dass er auch 
die intellektuelle Ausrichtung der 
DDR seit 1945 maßgeblich mit 
bestimmte, einige seiner Publikati-
onen im direkten Parteiauftrag ent-
standen, andererseits aber verschie-
dene seiner Thesen und Theorien in 
die Kritik der Partei gerieten (nach 
1956 gar der ganze Philosoph samt 
Werk  – inklusive verspäteter zag-
hafter Neu-Annäherungsversuche). 

Dies illustriert beispielsweise 
der Streit um den Druck seines 
Buches Der junge Hegel – sicherlich 
das beste marxistische Werk über Hegel. (Es lohnt ein Blick auf und in das 
Werk, so dass der folgende kleine Ausflug berechtigt ist.) Der ungarische 
Philosoph hatte die Arbeiten an dem Manuskript »im Spätherbst 1938 
vollendet. Der baldige Kriegsausbruch verhinderte für viele Jahre sein 

Georg Lukács, 1952

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


144

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Erscheinen. Als 1947/48 die Drucklegung möglich wurde, habe ich den 
Text einer gründlichen Durchsicht unterworfen; infolge meiner vielfa-
chen Inanspruchnahme war mir jedoch die Berücksichtigung der seit 1938 
erschienenen Hegelliteratur nur zum geringen Teil möglich.«288 So Lukács 
1954. Der junge Hegel war 1948 in Zürich erschienen, die DDR-Ausgabe 
folgte erst sechs Jahre später.289 Dass die Publikation überhaupt zu Stande 
kam, ist dem Engagement Harichs zu verdanken, der sich als Lukács’ Lek-
tor im Aufbau-Verlag für dessen Bücher und Aufsätze einsetzte.290

Als die Kritik an Lukács mit Ernst Hoffmanns Aufsatz 1951 in der 
Einheit einsetzte,291 war Der junge Hegel in der DDR eigentlich noch gar 
nicht erhältlich. Dass die Schrift dennoch in die Kritik geriet, ist eine 
der »Anekdoten« aus der DDR (man könnte ja meinen, dass die SED 
anderes zu tun hatte, als ein Schweizer Buch zu kritisieren – wegen seines 
Einflusses in der DDR). Natürlich war derart von Anfang an deutlich zu 
sehen, dass es gar nicht um Inhalte, sondern um Personen ging. Aber auch 
die Diskussionen um Harichs Vorlesungen an der Berliner HU liefen ja 
ähnlich – niemand kannte sie und alle Partei-Philosophen kritisierten sie: 
wegen der großen Nähe von Lukács und Harich. Und als es darum ging, 
Harich zu treffen und seine Stellung im System der DDR zu unterminie-
ren, erklärte Walter Hollitscher: »Er bezweifelt, dass wir bestimmte Bü-
cher gelesen haben. Aber das Buch von Lukács haben wir alle gelesen.«292

Die Ausführungen Harichs, in denen er Lukács’ Hegel-Interpretation 
umfassend würdigt, liegen mittlerweile gedruckt vor.293 Von daher kann 
an dieser Stelle darauf verzichtet werden, das Werk ausführlich zu inter-

288	 Lukács: Der junge Hegel, S. 7.
289	 Lukács: Der junge Hegel und die P robleme der kapitalistischen G esellschaft. Der 

erweiterte Titel der DDR-Ausgabe war auch für den Erstdruck in Zürich von 
Lukács vorgesehen, ließ sich dort aber wegen des Verlegers (Lukács sprach von 
»Feigheit«) nicht durchsetzen. Siehe: Lukács: Brief an Harich vom 4. Mai 1953, 
S. 296. 

290	 Alle wichtigen Dokumente druckt die kleine Broschüre: Heyer: Harich sprach 
über Lukács. 

291	 Hoffmann: Hegel, ein großer deutscher Denker, S. 1438-1454.
292	 Protokoll der Sitzung des Philosophischen Instituts (Mittwoch, den 16. April 1952), 

S. 160-169.
293	 Heyer: Harich sprach über Lukács.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


145

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

pretieren. Einige kurze Anmerkungen sind aber dennoch zu machen – zur 
Bestimmung der charakteristischen Momente von Lukács’ Hegel-Bild: 

(1)	 Lukács differenzierte sehr genau zwischen dem frühen und dem spä-
ten Hegel. Dieser habe eine geistige Entwicklung durchlaufen, die 
ihn am Ende seines Lebens nach Preußen (und zur preußisch-bür-
gerlichen Ideologie) führte. Aber dem ging eben eine intellektuelle 
Genese voraus, die genau nachgezeichnet werden müsse:

(2)	 Der junge Hegel sei gesondert zu bewerten. Detailliert erbrachte 
Lukács den Nachweis, wie sich dieser die Antike sowie die antike 
Demokratie als Ideale aneignete, die er den konservativen und re-
staurativen Tendenzen seiner Zeit gegenübersstellte (inklusive der 
christlichen Religion).

 (3)	 Die Französische Revolution habe der junge Hegel bejaht und als 
Möglichkeit interpretiert, die verloren gegangenen Ideale der Anti-
ke auf höherer Ebene neu zu verwirklichen. »Die Analyse und Lob-
preisung der antiken Demokratie hat also in diesem Zusammenhang 
(d. i. die Kritik am Christentum und die Erneuerung der gesellschaft-
lichen und politischen Zustände seiner Zeit, A. H.) für Hegel eine 
große aktuelle politische Bedeutung.«294 Und an anderer Stelle: »Es 
ist klar, dass Hegel hier den asketischen Heroismus der Französischen 
Revolution lobpreist und sogar in die Antike ihre der Antike vielfach 
fremden Züge hineinträgt.«295

(4)	 Der Konflikt zwischen Vergangenheit und Gegenwart durchziehe das 
gesamte Werk des jungen Hegel (bis zur später erfolgten »Versöh-
nung mit der Wirklichkeit«) und präge alle Ebenen der Kritik an sei-
ner Zeit. »Der junge Hegel stellt also der christlich-spießbürgerlichen 
Moral des ‚Privatmenschen‘ die heroische Moral des öffentlichen Le-
bens gegenüber.«296

294	 Lukács: Der junge Hegel, S. 66.
295	 Ebd., S. 85.
296	 Ebd., S. 86. Dort weiter: »Dies sind die wesentlichen Züge, mit denen der junge 

Hegel die Antike in ihrem Gegensatz zum Christentum charakterisiert. Nachdem 
der Leser sich mit diesem Material bekannt gemacht hat, muss es ihm, glaube 
ich, nicht nochmals nachgewiesen werden, dass beim jungen Hegel hier das Bild 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


146

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

(5)	 Lukács benannte Größe und Grenzen der Hegelschen Dialektik so-
wie der Gebiete, in denen Hegel dialektisch arbeitete.

(6)	 Zudem würdigte er Hegel als Philosophiehistoriker und Systemati-
sierer der Philosophie: »Der geniale historische Gedanke Hegels be-
steht in der Feststellung des inneren, dialektischen Zusammenhangs 
der philosophischen Systeme miteinander. Er hat als erster die Ge-
schichte der Philosophie aus einer Sammlung von Anekdoten und 
Biographien, aus metaphysischen Feststellungen über die Richtigkeit 
oder Falschheit einzelner Anschauungen einzelner Philosophen zu 
der Höhe einer wirklichen historischen Wissenschaft erhoben.«297

Besonderes Gewicht legte Lukács darauf, Hegels ökonomische Studien 
und Ansichten herauszuarbeiten. In seinen Vorlesungen hat Harich diesen 
Ansatz als entscheidendes Verdienst Lukács’ gewürdigt, Fritz Behrens und 
einige andere schlossen sich dieser Feststellung – die zu den umkämpftes-
ten Gebieten der Hegel-Debatte gehörte – an. Mit seinen Ausführungen 
betrat Lukács, darauf hat er berechtigterweise hingewiesen, wissenschaft-
liches Neuland.298 Dabei begann er mit der fundamentalen Ansicht, das 
bereits Hegels frühe ökonomische Studien (aller Naivität zum Trotz) dia-
lektische Züge getragen hätten: »Schon bei den ersten, primitivsten Ver-
suchen Hegels zur Systematisierung der ökonomischen Kategorien fällt es 

der Antike in die utopische Vorstellung der republikanischen Zukunft hinüber-
fließt, dass ununterbrochen aus dem einen in das andere Züge hinübergetragen 
werden. Vom Standpunkt der späteren Entwicklung Hegels ist diese Stellung zur 
Antike besonders zu unterstreichen – die Tatsache, dass für den jungen Hegel die 
Antike keine vergangene Geschichtsperiode, sondern das lebendige Vorbild für 
die Gegenwart war (…).« (Ebd., S. 88) 

297	 Lukács: Der junge Hegel, S. 11.
298	 »Da die Literatur über Hegel mit sehr wenigen Ausnahmen die ökonomische 

Seite seiner Gesellschaftsphilosophie vollständig ignoriert hat, da sogar jene 
bürgerlichen Schriftsteller, die vor dem Faktum, dass Hegel sich eingehend mit 
Ökonomie beschäftigt hat, die Augen nicht schlossen, der Bedeutung der Hegel-
schen Ökonomie gegenüber ganz blind waren, ist es unseres Erachtens unbedingt 
notwendig, zuerst mit einer Darlegung der ökonomischen Anschauungen Hegels 
zu beginnen. Marx hat in seinen (…) Aussprüchen (gemeint sind die Ökono-
misch-philosophischen Manuskripte, AH) sowohl die Bedeutung wie die Schran-
ken der Hegelschen Ökonomie klar und richtig aufgezeigt.« (Ebd., S. 374f.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


147

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

auf, dass deren Gruppierung bei ihm nicht nur die Form der dialektischen 
Triade hat, sondern dass auch der Zusammenhang der zu einer Gruppe 
vereinigten ökonomischen Kategorien die Hegelsche Form des Schlusses 
annimmt.«299 

Von zentraler Bedeutung war für Lukács zudem, darauf ist zu ver-
weisen, dass Hegel auch die Kategorien der Arbeit sowie der Entfrem-
dung entscheidend prägte. »Die dialektische Bewegung, die Hegel hier 
aufzuzeigen versucht, ist eine doppelte: Der Gegenstand der Arbeit, der 
eigentlich in der Arbeit und durch die Arbeit erst für den Menschen zum 
wirklichen Gegenstand wird, behält einerseits den Charakter, den er an 
sich hat. Es ist in der Hegelschen Auffassung der Arbeit eines der für die 
Dialektik wichtigsten Momente, dass gerade hier das aktive Prinzip (…) 
die Wirklichkeit, so wie sie ist, respektieren lernen muss. Im Gegenstand 
der Arbeit wirken unabänderliche Naturgesetzlichkeiten, die Arbeit kann 
nur auf der Grundlage ihrer Kenntnis, ihrer Anerkennung stattfinden 
und fruchtbar werden. Andererseits wird der Gegenstand durch die Ar-
beit ein anderer; nach der Hegelschen Terminologie wird die Form sei-
ner Gesetzlichkeit vernichtet, er erhält durch die Arbeit eine neue. Diese 
Formwandlung ist das Resultat der Arbeit in dem ihr fremden eigenge-
setzlichen Material.«300

Vor allem aber, dies sprach Lukács immer wieder direkt und indi-
rekt an, gehöre Hegel in die Traditionslinie der Genese des Marxismus. 
Vom Faschismus sei seine Philosophie energisch abzugrenzen – so ja auch 
die grundsätzliche Aussage seines bereits erwähnten Aufsatzes Die Nazis 
und Hegel. Das treffe gerade auf Hegels Jugendschriften, die Fragmente 

299	 Lukács: Der junge Hegel, S. 375. Mit den frühesten ökonomischen Studien Hegels 
hatte sich Lukács im Kontext von dessen Frankfurter Periode auseinandergesetzt, 
siehe S. 208-220.

300	 Ebd., S. 376. Dort weiter: »Dieser Dialektik im Objekt entspricht einer Dialektik 
im Subjekt. In der Arbeit entfremdet sich der Mensch von sich selbst (…). Durch 
die Arbeit entsteht im Menschen selbst etwas Allgemeines. Gleichzeitig bedeutet 
die Arbeit das Verlassen der Unmittelbarkeit, den Bruch mit dem bloß natur-
haften, triebhaften Leben des Menschen. (…) Erst dadurch, dass der Mensch 
zwischen seine Begierde und ihre Erfüllung die Arbeit einschaltet, erst dadurch, 
dass er mit der naturhaften Unmittelbarkeit bricht, wird er nach Hegel zum 
Menschen.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


148

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

und Entwürfe der frühen Phase zu. Diese müssten, das war der Anspruch 
Lukács’, gründlich marxistisch interpretiert werden. Wenn etwa Her-
mann Nohl die frühen Fragmente Hegels als Theologische Jugendschriften 
edierte,301 so führte Lukács den Nachweis, dass es sich um religionskriti-
sche Schriften handelte. Aus alledem schlussfolgerte er, dass die Ansichten 
und Theorien des jungen Hegel als höchstmögliche fortschrittliche Phi-
losophie der damaligen Epoche zu interpretieren seien. Sie markiere das 
»positive Gegenbild zur ‚klassischen‘ Periode des Irrationalismus, die ich 
in meinem Buch Die Zerstörung der Vernunft dargestellt habe. Derselbe 
Kampf, der dort als Kampf Schellings und seiner Nachfolger analysiert 
wird, erscheint in diesem Buch von der Seite Hegels als Kritik und Über-
windung des Irrationalismus, freilich als bloß negativ-kritisches Motiv zur 
Begründung der neuen idealistisch-dialektischen Methode.«302 

Die exakte wissenschaftliche und ideologische Verortung der unter-
schiedlichen Lebens- und Denkperioden Hegels sei »die« Voraussetzung 
zur Analyse und Bewertung des 19. Jahrhunderts. »In den vorliegenden 
Hegelstudien konnte es erst positiv geklärt werden, warum gerade die 
Hegelsche Philosophie der große Gegner der Irrationalisten dieser Perio-
de war, warum diese – mit Recht – in Hegel den prägnantesten Vertreter 
des bürgerlich-philosophischen Fortschritts ihrer Zeit bekämpft haben, 
und zugleich, warum ihre Kritik der Dialektik des Historismus in Hegels 
idealistischen Fehlern und Schranken reale Anhaltspunkte, Vorwände für 
eine – relativ – zutreffende Kritik finden konnte.«303

Wichtig war für Lukács auch, Marx und Engels gleichsam bei der 
Lektüre und (kritischen) Rezeption der Werke Hegels zu zeigen bzw. ab-
zubilden. »Um die nicht nur unmittelbare, sondern zuweilen weit ver-
mittelte Rolle von Marx in der deutschen Gedankenentwicklung ganz zu 

301	 Nohl: Hegels theologische Jugendschriften. In seiner Hegel-Vorlesung griff Harich 
intensiv auf diese Publikation zurück und folgte damit dem Beispiel Lukács’. 

302	 Lukács: Der junge Hegel, S. 7f.
303	 Ebd., S. 8. Dort weiter: »Darstellung und Kritik der Hegelschen Jugendentwick-

lung geben damit auch den Grund an, weshalb mit Nietzsche, nachdem der 
wissenschaftliche Sozialismus als Hauptfeind des Irrationalismus aufgetreten ist, 
auch jene Spuren einer philosophischen Fundiertheit verlorengehen mussten, die 
der Irrationalismus zu Zeiten des jungen Schelling noch besaß.« (Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


149

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

verstehen, ist eine wirkliche Kenntnis Hegels – seiner Größe und seiner 
Grenzen – unbedingt notwendig.«304 Die Beeinflussung der Schöpfer des 
Marxismus durch Hegel lasse sich nicht auf einzelne Felder beschränken, 
sie habe einen weitreichenden Charakter. Natürlich hätten Marx und En-
gels Hegel überall von dem Kopf auf die Füße stellen müssen, sie sahen 
Fehler, Irrungen und Verwirrungen, aber Hegel sei eben auch deshalb 
immer präsent. Das ist der entscheidende Punkt für Lukács (und in des-
sen Nachfolge ebenfalls für Harich): Auch wenn Hegel Idealist gewesen 
sei und den deutschen Idealismus zu seiner höchsten und vollendeten 
Form führte – sein Denken und seine Theorien waren fortschrittlich. In 
ihrer Zeit, aber auch über diese hinaus. Durch Marx und Engels und die 
diesen folgenden Theoretiker sei der Marxismus geschaffen worden, der 
über Idealismus und Materialismus gleichermaßen stehe und »das Bes-
te« aus beiden auf einer neuen Stufe vereine. Doch solange dieser nicht 
eine allumfassende Philosophie repräsentiere, behalte der Idealismus in 
bestimmten Punkten seinen fortschrittlichen Wert und müsse erst noch 
überwunden werden. Zudem habe die klassische deutsche Philosophie 
des Idealismus einen Eigenwert, der nicht (!) im Marxismus aufgehoben 
werden könne. 

* * * * *

Das Hegel-Buch lag also erst mit einiger Verspätung in der DDR vor. 
Direkt nach dem Krieg hatte der Aufbau-Verlag begonnen, Schriften 
von Lukács zu drucken, ohne mit diesem einen Vertrag, ja, noch nicht 
einmal dessen Einverständnis zu haben. Weitere Werke waren schon in 
Planung, als der Verlag am 18. Oktober 1946 versuchte, brieflich Kontakt 
mit Lukács aufzunehmen. Am 3. Dezember antwortete Lukács und verbat 
sich die Herausgabe weiterer Bücher von ihm, einzig Fortschritt und Re-
aktion in der deutschen Literatur gab er frei.305 Im Herbst 1947 hatten sich 
beide Parteien dann etwas angenähert, Lukács genehmigte den Druck 
von Fortschritt und Reaktion in der deutschen Literatur und Karl Marx und 

304	 Lukács: Der junge Hegel, S. 8.
305	 Lukács: Briefwechsel Lukács und der Aufbau-Verlag, S. 172-175.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


150

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Friedrich Engels als Literaturhistoriker – zwei Bücher, »bei denen es keine 
Meinungsverschiedenheiten gibt«.306 Für die geplante Edition der anderen 
Werke machte er aber erneut geltend, dass er mit Schweizer Verlagen ent-
weder bereits Verträge geschlossen oder diese in Aussicht habe.

Es gelang dem Aufbau-Verlag sowohl mit Lukács als auch mit den 
Schweizer Verlagen Arrangements zu treffen, die die Herausgabe in der 
Folge ermöglichten. »Mit der Publikation der Buchreihe zwischen 1947 
und 1949 war ein Gesamtbild des literaturtheoretischen und literaturhis-
torischen Konzepts von Lukács öffentlich verfügbar geworden. Die Reihe 
dieser gelben Bände hat für die Entwicklung von Literaturkritik und Ger-
manistik am Beginn der fünfziger Jahre prägend gewirkt.«307 Ausgerechnet 
das Goethe-Buch (und das ist doch unser Thema hier) blieb jedoch von 
dieser Vereinbarung ausgeschlossen. Lukács schrieb am 29. Oktober 1947 
an Erich Wendt (den er aus gemeinsamen Moskauer Tagen kannte): »In 
Bezug auf das Goethe-Buch habe ich Euch meine Meinung wiederholt 
mitgeteilt. Die Vereinbarung mit Francke ist für mich – von allen anderen 
Gründen abgesehen – auch darum wichtig, weil in Eurem Buch nur zwei 
Faust-Studien enthalten sind, während der Originalaufsatz fünf Studien 
enthält und die fragmentarische Veröffentlichung geradezu irreführend 
wirken würde.«308 Fast gleichzeitig zu diesen Zeilen von Lukács erschien 
der Band Goethe und seine Zeit in Bern.

Doch Erich Wendt und der Aufbau-Verlag ließen nicht locker. Da 
man sich mit Oprecht309, dem anderen Schweizer Verleger von Lukács, 
bereits geeinigt hatte, strebte man ähnliche Vereinbarungen auch mit 
dem Francke-Verlag an. »Von größter Bedeutung sind nur noch die Ar-

306	 Lukács: Briefwechsel Lukács und der Aufbau-Verlag, S. 182.
307	 Schiller: Der abwesende Lehrer, S. 13.
308	 Lukács: Briefwechsel Lukács und der Aufbau-Verlag, S. 183f.
309	 Über seine Arbeit im Aufbau-Verlag schrieb Harich Anfang der neunziger Jah-

re rückblickend: »Damals fiel mir erstmals aber auch auf, wie schlimm es sein 
kann, wenn ein Verleger – ein kapitalistischer, versteht sich – zu geizig ist, um 
einen Lukács-Text durch einen deutschen Redakteur entmagyarisieren zu lassen. 
Mit Stolz erfüllt es mich, der DDR-Ausgabe des Jungen Hegel und danach auch 
der Zerstörung der Vernunft, im Einverständnis mit dem Autor, diesen Dienst 
erwiesen zu haben. Ein ebensolches Ferkel wie Oprecht ist Luchterhand; was die 
Druckfehler angeht, ein noch schmutzigeres.« Harich: Mein Weg zu Lukács, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


151

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

beiten über Goethe und die deut-
sche Literatur«, so Wendt Ende 
November 1947.310 Die DDR-Aus-
gabe lag dann schließlich 1950 vor, 
drei Jahre später dann zudem in 
neuer Ausstattung. Ergänzt hatte 
Lukács, in Zusammenarbeit mit 
dem Aufbau-Verlag, nicht nur ein 
Vorwort, sondern auch den Aufsatz 
Unser Goethe. Festrede, gehalten am 
31. August 1949 im Berliner Kultur- 
bund zur demokr atischen Erneue-
rung Deutschlands. 

Der ursprüngliche Titel des 
Vortrages war Das moderne Goethe-
Bild. Für den Druck wurde dann 
ein neuer und mit Blick auf die 
Erbekonzeption der DDR präg-
nanterer Titel gewählt: »Die neue 
Überschrift Unser Goethe betont ei-

nen aktualisierenden Gestus.«311 Anne Hartmann hat, diese Einschätzung 
trifft auch hier zu, festgestellt: »Gleich, ob nun Städte nach Parteiführern 
benannt wurden, das Gedenken an Lenin ‚verewigt‘ wurde oder mit den 
Feiern anlässlich seines 100. Todestages Puschkin gehuldigt wurde – stets 
war bereits der Name Programm und Verheißung, als könne das mit dem 
Namen verbundene Potenzial sich auch losgelöst von seinem ursprüngli-
chen Träger entfalten.«312 In diesem Sinne ist auch das »unser« zu verste-
hen – unser Goethe, unser Heine etc. Diese Autoren und Theoretiker, 
so der Anspruch der politischen und geistig-kulturellen Eliten der DDR 
(es war tatsächlich ein übergreifender Konsens), hatten in der DDR ein 
neues Zuhause gefunden. Dieter Schiller hat, das ist rezeptionsgeschicht-

310	 Lukács: Briefwechsel Lukács und der Aufbau-Verlag, S. 185.
311	 Schiller: Der abwesende Lehrer, S. 18.
312	 Hartmann: Züge einer neuen Kunst?, S. 86.

Erich Wendt bei den Verhandlungen  
über das Passierscheinabkommen, 1964

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


152

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

lich wichtig, darauf hingewiesen, dass nicht vernachlässigt werden darf, 
dass Kennern der Materie die Schweizer Ausgabe des Goethe-Buches von 
Lukács natürlich bekannt war, das Werk in »der Öffentlichkeit der sow-
jetischen Besatzungszone (…) während des Goethe-Jahres« jedoch wegen 
des späten Veröffentlichungstermins kaum eine Rolle spielen konnte.313

Fritz J. Raddatz hat die Goethe-Studien sowie die damit zusammen-
hängenden Aufsätze zu den deutschen Realisten als Lukács’ »Eintritts-
karte zum Partisanenkampf« interpretiert und ihnen gleichzeitig das 
Hegel-Buch (Der junge Hegel), an dem Lukács zeitgleich gearbeitet hatte 
und die in der DDR trotz aller Schwierigkeiten beide schließlich erschie-
nen, kontrastiert.314 Eine Einschätzung, die insofern hinkt, als Lukács 
den Goethe und den Hegel zusammen betrachtete, beide als Beiträge zur 
wissenschaftlichen Fundierung des Marxismus ansah. Dass sein Hegel in 
die Kritik geraten würde, konnte er in den frühen vierziger Jahren nicht 
ahnen. Präziser als Raddatz sah Dieter Schiller: »Lukács rekapituliert hier 
vom Standpunkt der Gegenwart her die Veränderungen und Brüche des 
Goethe-Bildes von der Kunstperiode über die Niederlage der 48er Re-
volution bis zur gegenwärtigen bürgerlichen Gesellschaft. Den Bildern 
vom apolitischen Olympier und vom Stammvater des Irrationalismus 
stellt er seine Deutung der Position Goethes (…) gegenüber: Einerseits 
letzte epochale, universale Erscheinung seit der Renaissance, andererseits 
die erste große Erscheinung der Weltliteratur, die nicht mehr von ihrer 
Epoche getragen wird, sondern im Kampf gegen diese steht, nicht zuletzt 
durch Kritik an der Kapitalisierung der Welt. Das sind, wie man sieht, 
kaum neue Gesichtspunkte gegenüber der Emigrationszeit.«315 Der Text, 
so Schiller weiter, scheine sich »der platten Kampagne gegen den so ge-
nannten Formalismus anzubiedern«.316 Aber eben nicht, das ist entschei-
dend, weil Lukács seine Position den neuen Vorgaben anpasste, sondern 
vielmehr weil seine Äußerungen zur Parteilinie kompatibel waren – ob 
gewollt oder ungewollt ist zunächst erst einmal irrelevant.

313	 Schiller: Der abwesende Lehrer, S. 18.
314	 Raddatz: Georg Lukács, S. 91f.
315	 Schiller: Der abwesende Lehrer, S. 18.
316	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


153

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

Bevor wir uns den Goethe-Studien von Lukács zuwenden ist aber ein 
kurzer Blick auf seine 119 Seiten zählende Broschüre Fortschritt und Reak-
tion in der deutschen Literatur zu richten, die wie keine zweite Publikation 
für die kulturelle und ideologische Neuausrichtung der DDR prägend 
war. »Zentral war in ihr der Abschnitt Das Zwischenspiel des klassischen 
Humanismus. Die Überschrift ist bereits Programm und benennt den fun-
damentalen Unterschied zur Argumentation Bechers. War der Rückgriff 
auf Goethe bei Becher bereits der verwirklichte Humanismus, so definiert 
Lukács die Klassik, die er in Engführung auf die Zeit zwischen 1789 und 
1805 beschränkt, als ein ‚Zwischen‘ in geschichtsphilosophischer Perspek-
tive, eine notwendige Übergangsepoche zwischen der Aufklärung und 
dem Realismus des 19. Jahrhunderts.«317

In seinen Theorien und dem umfassenden Bedingungszusammenhang 
ist das Werk an anderer Stelle zu analysieren, hier interessieren uns die 
Ausführungen über Goethe und dessen Zeit sowie die sozialen, ökono-
mischen und kulturellen Hintergründe. Karl Robert Mandelkow formu-
lierte: »Die Klassik Goethes und Schillers ist für ihn (Lukács, AH) die 
Antwort auf das politische Großereignis am Ende des 18. Jahrhunderts, 
die Französische Revolution, eine Antwort jedoch, die vermittelt ist durch 
eine ästhetische Revolution, der deutlich die Züge der politischen Entsa-
gung eingeschrieben sind. Diese These liegt, bei aller Modifikation, den 
beiden großen Forschungsbereichen der DDR-Germanistik im Zeitraum 
bis 1960 zu Grunde: Die Frage nach dem Verhältnis von ästhetischer Form 
und politischer Aussage und die Untersuchung der Vorbildhaftigkeit der 
Klassik für die Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts.«318

Auch Lukács hat Goethe – wie schon in den Faust-Studien gesehen – 
begriffen als Teil seiner Epoche, in seiner tiefen Verwurzelung in der Zeit 
des erwachenden deutschen Bürgertums. (Dieter Schiller sieht dies, wie 
angesprochen, anders.) Die Hauptvertreter der deutschen Aufklärer seien 
»geistig wie künstlerisch echte Zeitgenossen der großen Vorbereitungs-
periode der Französischen Revolution« gewesen.319 Revolutionäre ohne 

317	 Mandelkow: Restauration oder Neuanfang?, S. 143.
318	 Ebd.
319	 Lukács: Fortschritt und Reaktion in der deutschen Literatur, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


154

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

eigene Revolution und doch zutiefst berührt von der bürgerlichen Gesell-
schaft, von deren Chancen und Widersprüchen. Dieses Fehlen der Mög-
lichkeit zu einer eigenen Revolution habe der deutschen Aufklärung jenes 
spezifische Gepräge gegeben, dass nur schwer entschlüsselt werden könne. 
Die Grenzen ihrer Zeit waren für die deutschen Aufklärer zugleich Auf-
forderungen eben diese hinter sich zu lassen, wenn schon nicht praktisch, 
so doch theoretisch die Zukunft zu antizipieren, an ihrer Ausgestaltung 
mitzuarbeiten.320 (Diese Thesen tauchen in Harichs Vorlesungen und 
wissenschaftlichen Arbeiten immer wieder auf, hatten für diesen prägen-
den Charakter. Das ist ein beispielhafter Fall für die sich entwickelnden 
DDR-Wissenschaften.) Goethes Werther bringe »bereits Bilder von den 
inneren Widersprüchen der bürgerlichen Gesellschaft, vor allem auf dem 
Gebiet der individuellen Moral, von den Widersprüchen, die noch nicht 
einmal in Frankreich, geschweige denn in Deutschland Inhalt und Form 
des Lebens beherrschen. Damit sind wir bei der entscheidenden Eigen-
art der deutschen Aufklärung angelangt. Sie ahnte den von Grund auf 
widerspruchsvollen Charakter des Lebens und erkämpft sich im engen 
Zusammenhang damit das Verständnis der historischen Bedingtheit eines 
jeden Daseins.«321

Dieses Gemisch aus Antizipation und historisch notwendiger Be-
grenztheit habe auch die deutsche Klassik geprägt – als Brücke zwischen 
dem Realismus der Aufklärung und dem Realismus des 19. Jahrhunderts: 
»Sie kann eine solche Brücke sein, weil sie geistig wie künstlerisch das 
Erbe der Aufklärung übernimmt (…), obwohl im Mittelpunkt der Arbeit 
Goethes und Schillers die neuen Probleme des von der Französischen Re-
volution geschaffenen Weltzustandes stehen und die Erkenntnis in The-

320	 »Deutschland ist in der geschichtlichen Wirklichkeit Zeitgenosse der Franzö-
sischen Revolution. Seine ökonomisch-soziale Entwicklungsstufe und die Be-
wusstseinshöhe seiner Massen erlaubten es jedoch nicht, dass das Feuer der Re-
volution einen Brand der Befreiung entfachte und damit Deutschland zu einem 
Volk, zu einer Nation werden ließ.« An anderer Stelle: »Die klassische Literatur 
Deutschlands stieß auf einen widerspruchsvollen Stoff: Weltanschaulich und 
künstlerisch schwebten ihr gewaltige Probleme einer großen Zeit vor, und als 
unmittelbaren Stoff besaß sie die kleinliche Armseligkeit des deutschen Lebens.« 
Lukács: Fortschritt und Reaktion in der deutschen Literatur, S. 37 und 40.

321	 Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


155

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

orie und Praxis auf die veränderte Geltung der alten, aus der Antike ent-
nommenen ewigen Formgesetze und auf die entsprechende Gestaltung 
des neuen Stoffes gerichtet ist.«322 Lukács hat mit der Schlacht von Jena 
auch klar das zeitliche Ende der knapp zehnjährigen Epoche der deut-
schen Klassik benannt: »Es wirkt wie ein historisches Symbol, dass sowohl 
der erste Teil von Goethes Faust wie Hegels Phänomenologie des Geistes 
ungefähr um diese Zeit zum Abschluss gelangen.«323

Deutlicher als Bloch hat Lukács die Entwicklung Goethes fokussiert, 
gleichsam jenen Weg, der, leicht simplifizierend formuliert, vom Bloch-
schen zum Harichschen Goethe reicht. Im Vordergrund standen dabei für 
Lukács die Kontinuitäten. Jene Elemente, Tendenzen und Anschauun-
gen, zu denen sich Goethe bereits in seiner Jugend durchgerungen hatte 
und die auch seinem Alterswerk einen festen Ankergrund gaben – freilich 
in modifizierter und veränderter Form. »In seiner Jugend gestaltete Goe
the tragische ‚Selbsthelfer‘ im Kampf um den Grundsatz der Unantast
barkeit des Menschen gegen das feudalabsolutistische deutsche Elend. 
Zur Zeit der Zusammenarbeit mit Schiller ging der Kampf schon darum, 
die Menschenwürde inmitten der modern-kapitalistischen Arbeitsteilung 
zu retten. (…) Aber der humanistische Kampf um den Menschen hat nur 
seine Form geändert, nicht seine entscheidende Zielsetzung.«324

Die gerade wiedergegebenen Anschauungen Lukács’ sind programma-
tischer Art. Sie zeigen seine Vorstellungen vom Marxismus, vom dialek-
tischen und historischen Materialismus, von der Anwendung des histori-
schen Materialismus auf die konkreten Aufgaben und Herausforderungen 

322	 Lukács: Fortschritt und R eaktion in der deutschen L iteratur, S. 34. Kurz zuvor 
hieß es: »Goethe und mit ihm Schiller erkennen von Anfang an ganz klar die 
gesellschaftlich-geschichtliche Problematik ihrer klassischen Bestrebungen. Die 
ungeheure Bedeutung ihrer Schriften, die das Wesen dieser Periode theoretisch 
umreißen, (…) liegt darin, dass sie die Problematik ihrer eigenen Bestrebungen 
als historisch objektiv notwendig erkennen und die spezifischen Formgesetze der 
modernen Kunst, und zwar einer zeitgenössischen Klassik, gerade aus dieser wi-
derspruchsvollen Grundlage ableiten.« (Ebd., S. 33) Die weiteren entsprechenden 
Aufsätze von Lukács zu diesem Themenkomplex werden an anderer Stelle abge-
handelt. 

323	 Ebd., S. 34f.
324	 Ebd., S. 49f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


156

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

der Philosophie-, Kultur- und Wissenschaftsgeschichte. Daher prägten sie 
auch seinen Eingangs erwähnten Vortrag Das moderne Goethe-Bild (ge-
druckt unter dem Titel Unser Goethe) vom 31. August 1949, der über die 
Geschichte hinausgehend ein Bekenntnis zu den Umbrüchen in der SBZ/
DDR war und auch sein sollte. Die Verwirklichung des Sozialismus er-
scheint geradezu als Einlösung der Hoffnungen und Versprechen Goe
thes. Da wir darauf noch zurückkommen werden, kann hier der Hinweis 
genügen, dass Lukács die »neue Geschichte« seiner Gegenwart als Praxis 
der Theorie Goethes interpretierte und gleichzeitig diese Praxis als Prüf-
stein der Theorie verstand.325 Doch diese Einsicht, so Lukács weiter, sei 
kein Versuch einer naiven Aktualisierung Goethes. Vielmehr habe dieser 
zu Menschheitsproblemen Stellung bezogen, die seit der Oktoberrevolu-
tion von realen Menschen in ihrer realen Gegenwart erneut thematisiert 
werden. Hans Mayer pflichtete im hierin (obwohl er sich da offiziell, nach 
eigener Verlautbarung bereits von Lukács emanzipiert hatte) noch am 
Ende des Jahrhunderts bei. In dem kleinen Text Goethe, Tübingen 1999, 
wies er darauf hin, dass nichts »törichter« sei, »als die modische Frage nach 
Goethes Bedeutung« für die Gegenwart.326

* * * * *

Diese implizierte Mahnung war für Lukács wichtig, denn sie richtete 
sich direkt gegen die zurückliegenden Versuche des bürgerlichen und im-
perialistischen Lagers, ein eigenes Goethe-Bild zu gewinnen, diesen in 
ihre Traditionslinien einzubauen. Paul Rilla, der mit Lukács und Harich 
befreundet war und leider viel zu früh verstarb,327 hatte im Goethe-Jahr 
in seinem Essay Goethe in der L iteraturgeschichte mit diesen Tendenzen 
überaus treffend und polemisch abgerechnet. (»Rillas Urteile waren ver-

325	 Vgl. Lukács: Unser Goethe, S. 331.
326	 Mayer: Goethe, Tübingen 1999, S. 445. Das Zitat später vollständig. 
327	 Harich und Hans Mayer hielten die Trauerreden für den am 5. November 1954 

verstorbenen Paul Rilla. Harich: In Memoriam Paul Rilla, S. 114-119. Mayer: Ge-
denkrede, S. 120-134. Zum Verhältnis von Harich und Rilla siehe die Anmerkun-
gen bei: Anne Harich: Wenn ich das gewusst hätte. Dort auch zu ihrem gemeinsa-
men Eintreten für die deutsche Einheit. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


157

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

nichtend.«)328 Um ein wirkliches, sozialistisches Goethe-Bild zu bekom-
men, so Rilla, programmatisch, müssten zuerst die Verfälschungen der 
vergangenen Zeiten beiseite geräumt werden. Er suchte die Auseinander-
setzung mit Wilhelm Scherer und Richard M. Meyer (»zwei, welche die 
historische Fibel-Essenz ergeben«), Friedrich Gundolf und Kurt Hilde-
brandt (»zwei, an denen die Identität des überhistorisch ästhetisierenden 
und des nationalsozialistisch politisierenden Goethe-Mythos nachweisbar 
ist«) und dem »katholisch-völkischen« Josef Nadler (»für den Nachweis, 
dass die reaktionäre Goethe-Hymnik ohne ihre Vorzeichen zu ändern, in 
typisch verklausulierte Goethe-Feindlichkeit umschlagen kann«).329 Hans 
Mayer sprach 1973 (in Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, wir kommen 
auf die Monographie später zurück) von einem »Material von schauerli-
cher Komik«: »Wilhelmischer Goethe; bei Friedrich Gundolf ein ‚Goethe 
als Kraft ohne Stoff‘; ein Klassiker im Dritten Reich. Geistesgeschichte 
tat ein übriges, um Goethes Lebenslauf und Schaffensweg von allem ge-
schichtlichen Substrat zu befreien. In den vier Bänden H. A. Korffs über 
den Geist der Goethezeit kommt die Französische Revolution nicht vor. 
Hegels System und die Wanderjahre werden, einer formal-harmonischen 
Stoffdisponierung zuliebe, der ‚Romantik‘ zugeordnet. Eine Nacht, mit 
Hegel zu sprechen, worin alle Katzen bloß grau erscheinen können.«330

Im Rahmen der versuchten Vermessung der marxistischen Literatur-
theorie in der DDR, unter der Leitung Werner Mittenzweis 1969 pu-
bliziert, schrieb Robert Weimann in einer auch heute noch interessant 
zu lesenden Analyse der Schriften Paul Rillas über dessen Goethe-Buch: 
»Er führte den Angriff auf breiter Front, gegen die preußische Apologie, 
gegen das schöngeistige Dunkelmännertum, von den akademischen Er-
ben der Scherer-Schule bis zu den mythologischen Mitläufern des Geor-
ge-Kreises. Er forderte die gesamte bürgerliche Goethe-Wissenschaft in 
die Schranken, die ‚seit den siebziger Jahren ihren unaufhaltsamen Verfall 
als unaufhaltsamen wissenschaftlichen Fortschritt inszeniert hatte‘. Die 
literarhistorische Szene war vielleicht komplexer, als die ‚glossierende 

328	 Fronzek: Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/DDR, S. 110. 
329	 Rilla: Goethe in der Literaturgeschichte, alle Zitate S. 8.
330	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 119.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


158

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Darstellung‘ des einstigen Theaterkritikers erkennen ließ, aber ‚da sich 
sämtliche Tendenzen dieser Goethe-Wissenschaft auf die beiden oben 
erwähnten reduzieren lassen‘, so genügte für Rilla das literarhistorische 
Paradigma. (…) Und obschon sich das Gesamtbild damit notwendig ver-
einfachte, standen doch wirklich repräsentative und höchst einflussreiche 
Vertreter der bürgerlichen Goethe-Kritik zur öffentlichen Revision.«331

Eine jede Beschäftigung mit Goethe zeige, so Rilla direkt gegen die 
bürgerlichen Goethe-Analysen argumentierend, dass dieser, in seiner Ju-
gend und in seinem Alter, ein fortschrittlicher Dichter und Denker ge-
wesen sei. Andere Deutungen seien schlichtweg falsch: »Wer Goethe für 
irgend einen Irrationalismus, d. h. für irgendwelche widervernünftigen 
Zwecke okkupiert, stellt sich gegen Goethe. Denn Goethe ist das Genie 

331	 Weimann: Der humanistische Traditionsgedanke, S. 445f.

10. November 1954. Paul Rilla in der Deutschen Akademie der Künste aufgebahrt. Im Ple
narsaal der Deutschen Akademie der Künste wurde der Literatur- und Theaterkritiker Paul 
Rilla aufgebahrt. Die Totenwache halten der Vizepräsident der Deutschen Akademie der 
Künste, Nationalpreisträger Otto Nagel (rechts) und Dr. Wolfgang Harich, Träger des Hein-
rich-Mann-Preises der Akademie (links).

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


159

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

der Vernunft, des hellen Tages, des tätigen Lebens. Er war kein Revoluti-
onär. Doch das revolutionäre Prinzip der bürgerlichen Epoche, die Ver-
nunft, blieb zeitlebens das Prinzip seines Wirkens. In seiner Jugend steht 
er in der Front der Aufklärung, die in all ihrer Vorläufigkeit doch der revo-
lutionäre bürgerliche Protest war. Und im Alter ist ihm nichts so zuwider 
wie die Nacht- und Todespoesie der Romantik, mit ihrem Rückfall in ein 
mystisches Mittelalter (…). Das Romantische nennt er das Kranke, dass 
Klassische das Gesunde. Klassisch ist sein ganzes Lebenswerk.«332 Und an 
anderer Stelle, im Schlusskapitel, schrieb Rilla: »Die auf Marx und Engels 
zurückgehende historisch-dialektische Methode hat die geschichtlichen 
Maßstäbe der Literaturkritik wiederhergestellt. Sie ist die Methode einer 
Literaturwissenschaft, die diesen Namen verdient. (…) Als die Methode 
des wissenschaftlichen Sozialismus umfasst sie die Erneuerung der Goe
the-Wirkung von einer gesellschaftlichen Erneuerung her (…). In einer 
menschenwürdigen Kultur wird die bürgerliche Bildung aufgehoben sein, 
aufgehoben im doppelten Sinne des Wortes: Als lebendiges Erbe, vernich-
tet als privilegierte Lebenswidrigkeit.«333 

Die Zerstörung der Vernunft, einige Jahre später geschrieben, scheint in 
diesen Sätzen durch, klingt an, womit gesagt ist, dass das epochale Werk 
Lukács’ mehr ist und sein sollte, als parteilich gewollte Vernichtung des 
Anderen, intellektuellen Konsens also markierte. Rilla schoss, ebenso wie 
Lukács, mit seiner an sich berechtigten Kritik in einzelnen Bereichen über 
das eigentlich anzuvisierende Ziel hinaus – Fehlurteile inklusive. Doch 
dies ist kein Grund zur »üblen Nachrede«, kein Nachweis von Unwissen-
schaftlichkeit. Vielmehr fordert uns diese Konstellation auf, den damali-
gen Zeiten untersuchend näher zu kommen, sie zu verstehen mit all ihren 
Hoffnungen und Versprechen. 

Noch einmal kann Robert Weimann, diesen kleinen, aber notwendi-
gen, Zwischenexkurs zu Rilla beendend, zu Wort kommen: »Rilla unter-
suchte die historischen Voraussetzungen und Folgen ihrer (die genannten 
Goethe-Forscher, AH) kritischen Deutungen, und das Resultat war über 
alle Maßen ertragreich: Die Überführung des preußischen und des höfi-

332	 Rilla: Goethe in der Literaturgeschichte, S. 41.
333	 Ebd., S. 87.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


160

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

schen wie auch des dämonischen und ästhetischen Goethe-Bildes. Das 
war Ideologiekritik auf höchstem Niveau, mit erschütterndem Resultat, 
in glänzender Formulierung. Mochte auch der Furor ironicus in direkter 
Proportion zu der Weite des Feldes dieser Attacke stehen: Der Angriff 
war notwendig, seine Schärfe gerechtfertigt, die Ausbeute lohnend. Man 
muss diesen polemischen Beitrag zu ‚der tragischen deutschen Bildungs-
geschichte‘ gelesen haben, um überhaupt die geistigen Voraussetzungen 
der Aufnahme Goethes nach 1945 zu begreifen. Wiederum zielt Rillas Ar-
gumentation über alles Nur-Literarische, über alles Nur-Historische hin-
aus, und gerade darin ist sie so brillant wie konkret.«334 Und Harich hatte 
in seiner Trauerrede das Andenken an Paul Rilla wie folgt formuliert: »So 
steht das Werk des Toten vor uns, zwar unvollendet, doch in seinen Ein-
zelheiten  – bis zur kleinsten Rezension  – so mustergültig vollkommen 
und als Ganzes von so richtungweisender Bedeutung, dass in Deutsch-
land keine Literaturgeschichte und -kritik mehr denkbar ist, die daran 
vorbeiginge, die nicht davon lernte.«335

* * * * *

Zurück zu Lukács, bei dem es analog zu Rilla heißt – und diese Über-
schneidung weist erneut darauf hin, dass das skizzierte Goethe-Bild ein 
Grundkonsens der Intellektuellen der jungen DDR war:336 »Jedes Goe
the-Bild ist aus den gesellschaftlichen Strömungen und Bedürfnissen der 
jeweiligen Gegenwart heraus gewachsen. Diese Erkenntnis bedeutet je-
doch keinen historischen Relativismus, wie man es in der bürgerlichen 
Philosophie der imperialistischen Periode geglaubt hat. (…) Deswegen 
beleuchtet schon das Herannahen des Sozialismus, das Herausarbeiten 
des marxistischen Standpunkts in der Beurteilung der Literatur immer 
klarer gerade die wesentlichen, die positiven Züge Goethes.«337 Für Lukács 

334	 Weimann: Der humanistische Traditionsgedanke, S. 446.
335	 Harich: In Memoriam Paul Rilla, S. 62.
336	 Hierzu auch (mit Blick auf Gerhard Scholz): Wertheim: Die marxistische Rezepti-

on des klassischen Erbes, vor allem S. 473ff.
337	 Lukács: Unser Goethe, S. 336.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


161

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

war Goethe, diese Position kennen wir bereits von Bloch, Harich, Rilla, 
Zeit seines Lebens Teil der Aufklärung oder Erbe der Aufklärung.

Wenn der Sozialismus Goethe in seine Reihen aufnehmen will, so 
kann er damit, Lukács zu Folge, auch ein positives Verständnis der Nati-
on gewinnen. Denn in Weimar habe Goethe »nicht nur eine antifeudale 
innere Politik, sondern auch eine antipreußische Außenpolitik treiben« 
wollen, ein »zaghafter und schüchterner Versuch in der Richtung der 
Herstellung der deutschen Einheit«.338 Auf Grund der deutschen Verhält-
nisse mussten aus marxistischer Sicht diese Bemühungen scheitern, es war 
nicht möglich, in einem deutschen Staat dieser Zeit eine progressive Po-
litik durchzusetzen. (Es folgte, so die uns bereits bekannte Interpretation, 
bei Goethe wie bei Hegel die »Versöhnung mit der Wirklichkeit«.)339 Der, 
wenn man so formulieren will, Lichtblick am Horizont, der Ausweg aus 
der Resignation, sei für Goethe dann Napoleon gewesen: »Goethe sei-
nerseits sah in Napoleon den Erben der sozialen Tendenzen der Französi-
schen Revolution, den – nach Hegels Ausdruck – ‚großen Staatsrechtsleh-
rer in Paris’, den erhofften Durchführer der Liquidierung des Feudalismus 
in Deutschland, der dazu die plebejischen Kräfte des Jakobinertums nicht 
in Anspruch zu nehmen braucht.«340

Gerade diese Ausführungen zeigen, dass sich die marxistische und die 
bürgerliche bis faschistische Einschätzung der Aufklärung und der Epo-
che nach der Französischen Revolution tatsächlich fundamental unter-

338	 Lukács: Unser Goethe, S. 336f.
339	 »Wenn wir auch beim alten Goethe, ebenso wie beim reifen Hegel, eine ‚Ver-

söhnung mit der Wirklichkeit‘ finden, so hat diese bei beiden zwei Seiten, sie 
ist, wie Engels über Goethe schrieb, ‚bald kolossal, bald kleinlich‘. Sie ist ei-
nerseits die steigende und steigend vertiefte Erkenntnis des Wesens der neuen 
gesellschaftlichen Formation, des Kapitalismus, die denkerische und dichterische 
Untersuchung, wie unter den Bedingungen dieser neuen Gesellschaft eine Hö-
herentwicklung der Menschheit möglich sei, also eine gleichzeitige Ablehnung 
von Utopismus und Pessimismus, ein Versuch, den wirklichen Gang der Ge-
schichte mit der progressiven Entwicklung der Menschheit zu versöhnen, an-
dererseits jedoch eine Kette von Kompromissen mit den schlechten, miserab-
len Erscheinungsweisen dieser Wirklichkeit, mit der langsamen Kapitalisierung 
Deutschlands unter Beibehaltung der Grundzüge der deutschen Misere.« (Ebd., 
S. 340.)

340	 Ebd., S. 337f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


162

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

scheiden. Es ist hier nicht der Platz, dies erneut genauer auszuführen, 
Rilla, Harich, Bloch und Lukács haben auch heute noch Wesentliches 
dazu bereits gesagt. Zentral für die marxistische Wissenschaft sei laut 
Lukács: »Jetzt ist es unsere Aufgabe, alle diese Niederlagen und Kompro-
misse rücksichtslos aufzudecken, auch die, wo Goethe in der Anpassung 
an die schlechten Tendenzen seiner Zeit innerlich weiter ging, als dies 
zum Schutz des Kerns seiner menschlichen und dichterischen Persönlich-
keit notwendig war.«341

Es ist fast schon die utopische Dichotomie aus Gegenwartskritik und 
alternativer Gesellschaft, wenn Lukács bei Goethe einerseits den »Kampf 
gegen die eigene Epoche« thematisiert und andererseits dessen Zukunfts-
vision deutlich positiv besetzt als Erbe des Sozialismus hervorhebt.342 (Das 
ist, von der intentionalistischen Motivation und Methode allerdings et-
was gedrosselt, das Grundprinzip der Spurensuche in und nach Utopia 
in Blochs Prinzip Hoffnung.)343 Die Kritik Goethes habe der deutschen 

341	 Lukács: Unser Goethe, S. 339.
342	 Siehe beispielsweise: Ebd., S. 342.
343	 Auf Blochs Utopiebegriff wurde bereits hingewiesen. Wichtige Hinweise etc. bei: 

Heyer: Sozialutopien der Neuzeit, 2 Bde. In der DDR entfaltete Bloch mit seiner 
»Hoffnungsphilosophie« eine breite Wirkung. Siehe hierzu die entsprechenden 
Dokumente der Leipziger Zeit bei: Caysa: Hoffnung kann enttäuscht w erden. 
Jahn: »Ich möchte das Meine unter Dach und Fach bringen (…)«. Eine gute Ein-
führung bietet: Feige: Willkommen und Abschied, S. 159-190. Verena Kirchner hat 
in den einleitenden Anmerkungen ihrer Arbeit interessante Hinweise gegeben, 
die eigentliche Analyse mit Blick auf die DDR-Literatur ist dann aber inhaltlich 
mangelhaft und rein deskriptiv: Kirchner: Im Bann der Utopie. Siehe auch die 
Beiträge des Fünften Walter-Markov-Kolloquiums, das sich mit Bloch beschäf-
tigte: Neuhaus/Seidel: Ernst Blochs Leipziger Jahre. Zuletzt zu Blochs Utopiebe-
griff vor dem Hintergrund der DDR die verschiedenen Arbeiten von Alexander 
Amberger: Amberger: »Aufrechter Gang« und Scheiter n, S. 229-247. Amberger: 
Ernst Bloch in der DDR, S. 561-576. Amberger/Heyer: Theorie und Praxis, S. 107-
126. Guntolf Herzberg und Kurt Seifert haben in ihrer Biographie Rudolf Bahros 
beschrieben, dass Bahro, als er mit seiner Verhaftung durch die Staatssicherheit 
rechnete, extra das Prinzip Hoffnung gut sichtbar in seiner Wohnung ausgelegt 
hatte, um seinen Protest gegen die starren bürokratischen und verkrusteten (also 
gerade nicht-träumenden, nicht-utopischen, nicht-emanzipativen) Strukturen 
der DDR zu versinnbildlichen: Herzberg/Seifert: Rudolf Bahro. Glaube an das 
Veränderbare. (Weitere Hinweise im laufenden Text und im Literaturverzeich-
nis.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


163

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

Misere gegolten, den Resten des Feudalismus, dem Absolutismus, der 
Kleinstaaterei und nationalen Zersplitterung. Den Kapitalismus habe er 
auch kritisiert, gleichzeitig jedoch das Positive und Fortschrittliche an die-
sem hervorgehoben. Gerade die Gestalt Fausts zeige aber, wie tief und 
deutlich Goethe die Probleme des Kapitalismus gesehen habe. Und so sei 
die Zukunftsvision des sterbenden Faust – »Auf freiem Grund mit freiem 
Volke stehen.« – nur auf der Basis einer »echten Einsicht ins Wesen des 
Kapitalismus möglich geworden«.344

Um den bei Goethe vorhandenen dialektischen Einsichten gerecht 
zu werden, stellte Lukács das Verhältnis von Mensch und Menschheit in 
den Mittelpunkt seiner Betrachtungen. Es ist dies zugleich jenes Thema, 
bei dessen Analyse die Analogien von Hegel und Goethe, von Phäno-
menologie und Faust besonders deutlich hervortreten. »Was aber Goethe 
und Hegel hier ihren Vorgängern und Zeitgenossen gegenüber auszeich-
net, ist, dass sie die zentrale Frage, Beziehung und Wechselwirkung zwi-
schen Individuum und Menschengattung, nüchterner, wirklichkeitsnäher 
und dramatischer zu stellen im Stande sind.«345 Der Vorstoß zur Dialek-
tik durch Goethe und Hegel sei auch deswegen so bedeutend, da beide 
die Gesetze der Geschichte und der gesellschaftlichen Entwicklung auf 
Grund der Erkenntnisschranken ihrer Zeit nur ahnen, nicht aber bewei-
sen konnten. Es sind die Gedanken aus seinen Faust-Studien, die Lukács 
hier noch einmal aufnimmt. Hegels »List der Vernunft« und Goethes Op-
timismus erscheinen als Ausdruck derselben Einsicht in die Widersprüche 
des Kapitalismus: »Eine solche  – unausgesprochene  – Philosophie (die 
Phänomenologie, AH) ist die Grundlage der Faustkomposition: Die Tra-
gödien im Mikrokosmos der einzelnen Individualitäten bilden den Weg 
zum Offenbarwerden des unaufhaltsamen Fortschritts im Makrokosmos 
der Menschengattung. Daher der unerschütterliche Optimismus Goe
thes, was das Ganze der Menschengattung betrifft, daher seine realistisch 
unsentimentale Auffassung und Darstellung der noch so tief empfunde-
nen individuellen Tragödien.«346

344	 Lukács: Unser Goethe, S. 346.
345	 Ebd., S. 350.
346	 Ebd., S. 352.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


164

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Natürlich, so Lukács weiter, sei Goethe kein Sozialist gewesen »auch 
nicht Vorläufer, nicht einmal Vorahner«. Aber erst nach dem Sieg des So-
zialismus könne Goethe in »seiner wahren Größe, mit seinen Niederlagen 
und Kompromissen« richtig erkannt werden. Seine Antizipationen der 
Zukunft wären erst nach der Verwirklichung dieser Zukunft zutreffend 
zu bewerten und einzuschätzen. »Goethe ist die größte, die universellste, 
die umfassendste Gestalt einer Vorstufe, in welcher vieles in die Zukunft 
Weisendes wirklich enthalten ist, aber freilich erst begriffen werden kann, 
wenn die höhere Stufe bereits verwirklicht wurde.«347

Der Erbantritt der sozialistischen Gesellschaft habe an verschiedene 
Elemente der Dichtungen und Schriften Goethes heranzugehen. 1) Zu-
vorderst natürlich einerseits die Bejahung der progressiven Seiten des Ka-
pitalismus, andererseits die Kritik am Kapitalismus. 2) Damit eng zusam-
menhängend die Problematik der Kunst im Kapitalismus, die Aufhebung 
der Isolation. 3) Goethe sei ein »großer nationaler Dichter ohne Nation« 
gewesen, »die Entwicklung des Sozialismus in der Sowjetunion« habe 
»das wirkliche Nationwerden vorbildlich gelöst«. 4) Goethes Überlegun-
gen zur Harmonie von Individuum und Menschengattung, von Mensch 
und Natur sowie der Menschen untereinander seien vorbildlich und 
wegweisend. 5) Genau in diesem Problem habe die »Größe« von Goethe 
und auch von Hegel ihre Wurzel: »Was Goethe und Hegel gesehen und 
geahnt, was sie in den damals gegebenen Verhältnissen nur in tragisch 
antagonistischer Verbundenheit zu gestalten bzw. auf den Begriff zu brin-
gen vermocht haben, ist heute in der sozialistischen Sowjetunion eine 
alltägliche und große, nüchterne und heroische Erfahrung von hunderten 
Millionen Menschen.«348

347	 Alle Zitate: Lukács: Unser Goethe, S. 361.
348	 Ebd., S. 361f. Dort dann weiter: »Und die mehr als dreißigjährige sozialistische 

Praxis der Sowjetunion zeigt: Ein jeder Mensch steht auf freiem Grund mit frei-
em Volke; ein jeder Mensch, indem er arbeitet, indem er die Arbeitserfahrung 
der Menschheit bewusst in sich aufnimmt, indem er seine persönliche Entfal-
tung in seiner Arbeit zur Bereicherung der Erfahrungen der Menschheitsgattung 
ausnützt, indem seine Tätigkeit in ihm selbst und in jenen, die mit ihm zusam-
menarbeiten, die wahren Gattungskräfte erweckt, steht real dort, wirkt und ent-
wickelt sich real dort, wohin Faust nach langen, schweren, tragischen Irrungen 
bloß in seinen Zukunftsvisionen gelangt.« (Ebd., S. 365)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


165

8. Goethe und der Marxismus – Georg Lukács

Die dichterischen und wissenschaftlichen Werke Goethes würden eine 
Bereicherung des Sozialismus darstellen, den Bürgern des Sozialismus 
Freude vermitteln und sie in ihrer beständigen Aufbauarbeit unterstüt-
zen. Goethe erscheint »als Freund und Weggenosse der heutigen Erbauer 
einer neuen, des Menschen würdigen Welt, als künstlerischer Führer zur 
Gesundheit aus dem Morast einer Krankhaftigkeit der Kunst, aus dem 
Morast einer Sympathie mit Krankheit und Verwesung, mit Auflösung 
und Tod«.349 Lukács’ Vortrag gipfelte dann in einem Bekenntnis zum 
Marxismus im Allgemeinen und zum sozialistischen Aufbau in der SBZ/
DDR im Speziellen, das an Pathos nur knapp hinter Bechers Rede zu-
rückbleibt. Aber wer hätte, außer Becher und Lukács, diese Rolle über-
nehmen können, die SBZ/DDR in den großen Traditionszusammenhang 
des Humanismus zu stellen? 

349	 Alle Zitate: Lukács: Unser Goethe, S. 365.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Tägliche Rundschau, 28. August 1949

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


167

9. Ein Vortrag in Berlin
Die Beziehung zwischen Wolfgang Harich und Georg Lukács begann un-
ter keinem guten Stern, sondern mit einem echten Missverständnis. Bei 
der Beschäftigung mit Johann Wolfgang Goethe kreuzten sich ihre Wege 
zum ersten Mal. Wir haben bereits rekonstruiert, in welchem Umfang 
Harich für die Tägliche Rundschau und die im gleichen Verlag erschei-
nende Neue Welt arbeitete. Am 31. August gehörte Harich dann zu den 
Besuchern des gerade analysierten Goethe-Vortrages von Lukács. 

Harich kritisierte dessen Beitrag zu Goethe in einem Zeitungsartikel 
Georg Lukács sprach über Goethe vom 2. September 1949 in der Täglichen 
Rundschau.350 Zwar, so berichtete er gegenüber Siegfried Prokop, habe er 
seine Kritik an Lukács in eine intensive Würdigung eingebettet. Doch 
die aktuelle Politik (»ich hatte ja gar keine Ahnung«)351 habe dieses dop-
pelte Verfahren von Lob und Kritik nicht zugelassen. Auf Anweisung aus 
Karlshorst sei der Artikel so umgeschrieben und gekürzt worden, dass 

350	 Der Artikel wurde gerade neu herausgegeben: Harich: Georg Lukács sprach über 
Goethe, S. 22-25. Harichs Kritik an Lukács war kein Einzelfall, also nicht auf 
diesen im Speziellen bezogen. So kritisierte Harich beispielsweise Günther Wei-
senborns Theaterstück Babel derart deutlich, dass sich die Tägliche Rundschau 
verpflichtet fühlte, in einer redaktionellen Anmerkung unter dem Artikel darauf 
hinzuweisen, dass Harichs Artikel dessen Ansicht widerspiegele und die Zeitung 
auch für zustimmende Kommentare offen stehe. Siehe: Harich: Berauschung am 
Gigantischen, S. 3. Es ging Harich also im wahrsten Sinn des Wortes um seine 
Meinung, sein Empfinden – und dabei scheute er schon frühzeitig keine Autori-
täten und anerkannte keine Dogmen. 

351	 Prokop: Ich bin zu früh geboren, S. 57.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


168

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

ein Lukács-Verriss übriggeblieben sei. Dieser Rückblick ist so allerdings 
nicht vollständig zutreffend, da Harichs Artikel sehr wohl Momente des 
Lobes für Lukács enthält. Der kurze Text Harichs beginnt mit den Sätzen: 
»Mit enthusiastischem Applaus wurde am Mittwochabend Professor Ge-
org Lukács, der bedeutende ungarische Literaturhistoriker und Kritiker, 
im überfüllten Vortragssaal des Klubs der Kulturschaffenden willkommen 
geheißen. Ein überaus zahlreich erschienenes Publikum versuchte, durch 
herzlichste Sympathiebezeigung dem bewährten Freund und Mitstreiter 
des demokratischen Deutschland zu danken, der viel dazu beigetragen 
hat, eine fortschrittliche Deutung der klassischen deutschen Literatur 
und Philosophie zu erarbeiten und den literarischen Faschismus auch in 
seinen raffiniertesten Erscheinungsformen zu entlarven.«352 Die kritische 
Hauptstoßrichtung ist allerdings im Laufe des Textes unübersehbar.

Lukács habe in seinen Ausführungen treffende Bemerkungen über 
die Goethe-Deutungen der Vergangenheit gemacht. (Das entsprechen-
de Buch von Paul Rilla, Goethe in der Literaturgeschichte, kannte Harich 
zu diesem Zeitpunkt bereits.)353 Zudem hob Harich hervor, dass Lukács 
es vermieden habe, Goethe zum Sozialisten zu stempeln und dessen 
Schwächen und Kompromisse deutlich herausarbeitete. Im Anschluss da-
ran thematisierte er dann fünf Punkte, drei positive und zwei negative: 
1) Die Ausführungen von Lukács über den gescheiterten Politiker Goethe 
würden sich bis zu Marx, Engels und Mehring zurückführen lassen und 
Lukács habe sich ausdrücklich zu dieser Tradition bekannt. Auch wenn 
Goethe als Politiker in der Enge des absolutistischen Kleinstaates versagte, 
Kompromisse schloss, »so habe er sich objektiv in seinen Werken doch 
aufs Entschiedenste zum Fortschritt bekannt und zugleich die ganze Wi-
dersprüchlichkeit und Kompliziertheit der fortschreitenden Entwicklung 
der Menschheit genial erfasst«.354 2) Der zweite Punkt würdigt die von 

352	 Harich: Georg Lukács sprach über Goethe, S. 22.
353	 In den Neuen Ufern war ja Rillas gleichnamiger Aufsatz vertreten. Rilla: Goethe in 

der Literaturgeschichte, S. 115-159. In den Memoiren von Anne Harich (Wenn ich 
das gewusst hätte) finden sich Briefe Harichs an Rilla sowie interessante Anmer-
kungen zu diesem Thema. Alles weitere hier Relevante wurde bereits erwähnt. 

354	 Harich: Georg Lukács sprach über Goethe, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


169

9. Ein Vortrag in Berlin

Lukács ausführlich dargestellte ästhetische Methode Goethes.355 3)  Den 
Höhepunkt der Ausführung von Lukács sah Harich dann in dessen »In-
terpretation der Auffassungen Goethes über die gesellschaftliche Entwick-
lung«. 

Außerdem fokussierte er die von Lukács herausgestellte Dichotomie 
zwischen der Zukunftsvision Goethes (ausgesprochen durch Faust) und 
der Enge der deutschen Misere sowie den sozialistischen Umbrüchen des 
20. Jahrhunderts. Harich schrieb. »Wie Goethe sich am Fortschritt der 
Technik begeistert habe, so habe er überhaupt jeden Fortschritt bejaht 
und auch die Zerstörung patriarchalischer und idyllischer Verhältnisse 
durch den Kapitalismus als notwendig erkannt. Aber wie Hegel habe 
Goethe seine größten Werke geschaffen, nachdem das ‚Reich der Freiheit‘ 
bereits als ‚Reich der Bourgeoisie‘ erwiesen war, und wie Hegel habe er 
erkannt, dass die Vorwärtsentwicklung der Menschheit, die er als Ganzes 
optimistisch beurteilte, eine Kette individueller Tragödien sei. Das vor-
wärtstreibende, daher notwendige Prinzip des Kapitalismus sei zugleich 
mephistophelisch und zerstörerisch. Gegen diese zerstörenden und ent-
menschlichenden Tendenzen habe Goethe die Kunst und die allseitig 
entwickelte Künstlerpersönlichkeit verteidigen wollen, und am Schluss 
von Faust II habe er die grandiose Erkenntnis ausgesprochen, dass – bei 
Erhaltung und schöpferischer Weiterentwicklung des Technisch-Zivi-

355	 »Lukács wies das an Goethes ästhetischer Methode und an seiner Darstellung der 
Wechselbeziehungen zwischen Individuum und Gesellschaft überzeugend nach. 
Goethe sei einer der größten und am meisten bewussten Realisten der gesamten 
bürgerlichen Literatur. Bezeichnend für die Tiefe und Vielseitigkeit seines Re-
alismus sei die Tatsache, dass er niemals der Gefahr des Manierismus verfallen 
sei, sondern jedem Inhalt die genau adäquate Form gegeben habe. So gebe es 
keinen Goetheschen Dramenstil wie es einen Shakespeareschen Dramenstil gebe: 
Unmöglich sei es, die Formen von Götz, Pandora, Iphigenie und Faust auf einen 
Nenner zu bringen. Immer wieder sei die Form neu und organisch aus dem spezi-
fischen Inhalt erwachsen. Ebenso verhalte es sich mit Goethes Prosadichtung und 
seiner Lyrik. Dem Baudelaireschen Lyrikstil stehe kein Goethescher Lyrikstil, 
sondern die konkret unterschiedene Fülle von Ausdrucksformen gegenüber, wie 
wir sie z. B. im Heideröslein, in der Harzreise im Winter, im Prometheus-Gedicht 
und in der Marienbader Elegie finden. Und während es einen Balzacschen Ro-
mantypus gebe, habe Goethe im Werther, im Wilhelm Meister und den Wahlver-
wandtschaften völlig verschiedene Prosaformen entwickelt.« Harich: Georg Lukács 
sprach über Goethe, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


170

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

lisatorischen – das mephistophelische Prinzip nur überwunden und die 
Freiheit der Persönlichkeit nur gerettet werden könnte durch das ‚freie 
Volk auf freiem Grund‘.«356 Diese Überlegung prägte Harichs Werk viele 
Jahrzehnte lang, bis hinein in die Wendezeiten. 

Die beiden letzten Punkte enthalten die Kritik an Lukács. Es sei klar, 
dass Lukács in seinem Vortrag natürlich nicht alle Elemente und Tenden-
zen Goethes behandeln konnte, die für ein modernes Goethe-Bild wich-
tig seien. 4) In seinem Aufsatz in den Neuen Ufern hatte Harich ja den 
Naturwissenschaftler Goethe thematisiert. Von daher überrascht es nicht, 
dass er folgenden Punkt geltend machte: »Es ist jedoch zu bemerken, dass 
eine marxistische Goethe-Darstellung in ihrer ganzen Anlage umfassend 
sein muss, keinesfalls – wie es bei Lukács der Fall ist – an Goethes natur-
wissenschaftlicher Leistung vorübergehen kann.«357 Entscheidend sei, dass 
dieser Mangel bei Lukács auch in anderen Schriften vorkomme, so dass 
eine Ergänzung und Weiterentwicklung von Lukács’ Thesen für die mo-
dernen Wissenschaften notwendig seien:358 »Das aber bedeutet, dass man 
im marxistischen Sinn nur dann die Literatur- und Philosophiegeschichte 

356	 Harich: Georg Lukács sprach über Goethe, S. 23f. Und weiter heißt es: »Freilich 
habe Goethe in der Wirklichkeit seiner Zeit keine reale Kraft erkennen können, 
die fähig gewesen wäre, diese letzte und höchste Sehnsucht Faustens zu verwirk-
lichen. Um so höher sei zu bewerten, dass er niemals in einen romantisch-re-
aktionären Antikapitalismus zurückgesunken oder hoffnungsloser Verzweiflung 
verfallen sei, sondern das Höchste gegeben habe, was in seiner Zeit möglich war: 
Die vorahnende, wenn auch utopische Vision einer harmonischen Zukunft der 
Menschheit. Damit kehrte Lukács zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen zu-
rück: Was Goethe erahnt und über alle Widersprüche seiner Gegenwart hinweg 
ersehnt habe, sei in unserer Zeit radikal irdisch geworden in der Sowjetunion, 
und so erschließe Goethes Werk seinen tiefsten Sinn erst den fortschrittlichen 
Menschen von heute, die sich zum Lager der Demokratie und des Sozialismus 
bekennen und seine Humanität bejahen, die in bewusster menschlicher Vervoll-
kommnung und Höherentwicklung durch Arbeit und Arbeitserfahrung bestehe 
und in der restlosen Harmonie zwischen persönlichem Glück und gesellschaftli-
chem Nutzen ihre Vollendung finde.« (Ebd., S. 24)

357	 Ebd.
358	 »Lukács selbst hat die tragischen Auswirkungen der Arbeitsteilung auf das Be-

wusstsein der Intelligenz derart scharfsinnig analysiert, dass er sich dieses Man-
gels zweifellos bewusst ist. Im Vorwort zu seinem Buch über den jungen Hegel, 
wo er ebenfalls die naturwissenschaftliche Seite unberücksichtigt lässt und He-
gels wichtige Jugendschrift De orbitis planetarum (Hegels Dissertation, AH) mit 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


171

9. Ein Vortrag in Berlin

sachgerecht darstellen kann, wenn man Lukács’ Errungenschaften wei-
terentwickelt und seine Beschränktheiten kritisiert und überwindet, statt 
ihn – wie es oft geschieht – für das A und O marxistischer Literaturhisto-
rie zu halten und ihn in steriler Kritiklosigkeit abzuschreiben, wie das die 
Klosterschüler von Padua mit der Summa des Thomas von Aquin taten.«359

Der Vorwurf Harichs ist jedoch nicht zutreffend, da Lukács im Jun-
gen Hegel (auf die entsprechenden Passagen verwies Hans Mayer in der 
Unendlichen Kette, dazu gleich ausführlicher) und beispielsweise in seinen 
Faust-Studien den Naturwissenschaftler Goethe sehr wohl positiv hervor-
gehoben hatte. Er begriff dort die naturwissenschaftlichen Arbeiten Goe
thes als Reaktion auf dessen Scheitern in der Weimarer Realpolitik sowie 
die Erfahrungen der sich anschließenden Italienreise. Lukács schrieb (die 
Passage ist hier wiederzugeben, da sie gut zeigt, wie Lukács das Problem 
einschätzte): »Der Versuch Goethes, seine Weltanschauung in politische 
Aktivität umzusetzen, ist gescheitert und hat zu einer tiefen Enttäuschung 
geführt. Freilich, wie dies bei Goethe selbstverständlich ist, zugleich zu 
einer großen Bereicherung seiner Erfahrungen, seines historisch-sozialen 
Horizonts, deren bewusste Konsequenzen sich jedoch erst viel später zei-
gen. Die Weimarer Zeit ist aber zugleich die seiner Wendung zur systema-
tischen Beschäftigung mit den Naturwissenschaften, der Überwindung 
des gefühlsmäßigen Intuitismus der Jugendzeit. Diese Beschäftigung geht 
vorerst von praktischen Bedürfnissen aus, führt jedoch schon in Weimar 
und Italien zu wichtigen Entdeckungen auf dem Gebiet der neuen Na-
turlehre, zu der Auffassung der Natur als einheitlichem Entwicklungspro-
zess (Entdeckung des menschlichen Zwischenkieferknochens, Urpflanze 
usw.).«360 Das ist durchaus die von Harich in Bemerkungen zu G oethes 
Naturanschauung vertretene Position.

Durchaus ähnlich, dies sei ergänzt, äußerte sich übrigens Paul Rilla 
in seinem kleinen Buch Goethe in der Literaturgeschichte:361 »Auf Goethes 

keinem Wort erwähnt, hat er den Mangel sogar eingestanden.« Harich: Georg 
Lukács sprach über Goethe, S. 24.

359	 Ebd., S. 24f.
360	 Lukács: Faust-Studien, S. 218.
361	 Derartige Analogien stellte auch Dieter Schiller fest, der schrieb: »Auffällig ist, 

dass Paul Rillas polemischer Essay Goethe in der Literaturgeschichte bei mancher 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


172

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

wichtige naturwissenschaftliche Schriften kann hier nicht eingegangen 
werden. Nur soviel: Indem Goethe dem naturwissenschaftlichen Entwick-
lungsgedanken die Bahn brach und eine organische Entwicklungstheorie 
aufbaute, ist er ein Vorläufer der materialistischen Dialektik, durch wel-
che das naturwissenschaftliche Denken von schematischen Prinzipien zu 
eigenständiger Praxis und praktischer Folge gelangte. Der Naturwissen-
schaftler und der Dichter Goethe sind nicht zu trennen. Worauf es ihm 
ankommt, ist der Mensch, der um so bestimmter seinen geschichtlichen 
und gesellschaftlichen Bezirk ausmisst, je bewusster er sich als Glied einer 
natürlichen Ordnung fühlt, die nichts Gemachtes, sondern ein Gewor-
denes, nichts ein- für allemal Fertiges, sondern ein immer Werdendes ist. 
Goethe sieht die Welt ganz, und er sieht sie schön. Denn sie schließt Will-
kür aus, auch die Willkür eines Schöpfungsanstoßes. Ihr Entwicklungs-
gesetz bleibt in den Naturformen so klar erkennbar, wie es im tätigen 
Menschen wirksam bleibt. Die Welt: Das ist diese Welt.«362 

Hans Mayer hat 1973 die naturwissenschaftlichen Arbeiten Goethes 
übrigens weitaus nüchterner eingeschätzt. Bei ihm ist über die verschiede-
nen Arbeitsfelder Goethes zu lesen: »Weniger verständnisvoll hatten Zeit-
genossen die so divergierenden Tätigkeiten, wo nicht gar Dilettantismen, 
eines berühmten Dichter beurteilt. Selbst die Entdeckung des Zwischen-
kieferknochens vermochte daran nichts zu ändern. Goethes Sympathie 
für Hegel stieg jäh an, als der Philosoph sich zur Farbenlehre bekannte. 
Allein Hegel war leider gleichfalls nicht vom Fach.«363 Und einige Seiten 
später: »Noch eine von Goethes letzten Arbeiten zur Naturwissenschaft 
und Naturphilosophie entscheidet sich, bei Darstellung des Pariser Aka-
demiestreits von 1830, wissenschaftlich wie historisch falsch. Für Geoffroy 
de Saint-Hilaire und gegen Cuvier.«364

inhaltlichen Berührung keinerlei Bezug auf Arbeiten von Lukács nimmt. Thesen, 
Theoreme und historische Wertungen, die solche Übereinstimmungen aufwei-
sen, wurden – mit hoher Wahrscheinlichkeit – als geistiges Gemeingut empfun-
den, während Differenzen ausgeklammert blieben, um keine Fronten im eigenen 
Lager zu schaffen.« Schiller: Der abwesende Lehrer, S. 17.

362	 Rilla: Goethe in der Literaturgeschichte, S. 47.
363	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 10.
364	 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


173

9. Ein Vortrag in Berlin

Harich richtete sich mit seinen Anmerkungen nicht nur gegen Lukács, 
sondern auch gegen die von ihm geortete Tendenz, dessen Schriften und 
Thesen gleichsam unreflektiert als Wahrheiten letzter Instanz auszugeben. 
(Auch wenn Harich in den fünfziger bis achtziger Jahren zum sicherlich 
wichtigsten Lukács-Verteidiger im marxistischen Lager wurde, so war dies 
bei ihm doch auch immer mit partieller Kritik am ungarischen Philoso-
phen verbunden, er akzeptierte Lukács als Freund und Diskussionspart-
ner, als Autorität und Institution, aber er hob ihn nicht als Denkmal auf 
einen Sockel.) 5) Der zweite Mangel von Lukács’ Vortrag müsse darin 
gesehen werden, dass es dieser versäumt habe, »Goethes große Bedeutung 
als nationaler deutscher Dichter, seine bewusste Repräsentanz der natio-
nalen Einheit Deutschlands und der Unteilbarkeit der deutschen Kultur 
herauszustellen«.365 Dieser Vorwurf greift aber ebenfalls zu kurz, da Lukács 
in seinen Ausführungen sehr wohl auf Goethes Verständnis der Nation 
eingegangen war und zudem gezeigt hatte, wie und in welcher Weise seine 
entsprechenden Gedanken für die sozialistische deutsche Nation frucht-
bar gemacht werden könnten. Bei Harich heißt es: »Wie ein Marxist im 
Jahr 1949 in Deutschland über Goethe sprechen kann, ohne den Kosmo-
politismus zu entlarven, ist eine unbegreifliche Verfehlung dessen, was 
Goethe die ‚Forderung des Tages’ nannte. Auch hier haben wir es mit 
einer Begrenztheit von Lukács zu tun, auf die unbedingt hingewiesen wer-
den muss, wenn seine Leistungen nicht durch kritikloses Nachschwätzen 
zerredet, sondern kritisch weiterentwickelt, bereichert, vertieft, konkre-
tisiert und von ihren Mängeln und Schwächen befreit werden sollen.«366

Die Folgen des Artikels waren für Harich deutlich zu spüren: »Der 
Artikel erscheint, und ich bin furchtbaren Anfeindungen ausgesetzt – von 

365	 Harich: Georg Lukács sprach über Goethe, S. 25. Dort heißt es weiter: »Dieses Ver-
säumnis wurzelt offenbar darin, dass Lukács in der Auseinandersetzung mit der 
profaschistischen und faschistischen Goethe-Verfälschung von gestern (Gundolf, 
Spengler, Klages, Weinhandl, Hildebrandt usw.) stecken geblieben ist und nicht 
klar genug erkannt hat, dass es heute bereits eine neue, ebenso gefährliche, ja, 
aktuellere Version der Goethe-Verfälschung gibt, die der kosmopolitischen Dem-
agogie des amerikanischen Monopolkapitals entspricht.« (Ebd.) Siehe außerdem: 
Harich: Goethe-Schändung in Westberlin. Bemerkungen über den Faschisten Ortega 
y Gasset, S. 4.

366	 Harich: Georg Lukács sprach über Goethe, S. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


174

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

wem? Von Hanns Eisler: ‚Sie sind vollständig abhängig von den Erkennt-
nissen von Lukács, wie können Sie sich gegen Ihren Lehrer wenden? Das 
ist ja unerhört, Sie sind ein Schwein. Und Pfui Deibel! Da hätten Sie 
nicht mitmachen dürfen!‘ Mir ist der Mund verschlossen, weil hier in 
der Redaktion gesagt worden war: ‚Redaktionsgeheimnis – dass wir ge-
strichen haben, darf keiner wissen. Sonst ist Schluss bei uns, sonst sitzen 
Sie vor der Tür. Ja, ja, Sie haben nichts gewusst, Sie dürfen darüber nicht 
reden.‘ Wie kann ich mich vor Eisler verteidigen?«367 Auch andere übten 
Kritik, z. B. Ernst Bloch368 – der ja gerade noch eng mit Harich in Sachen 
Goethe zusammengearbeitet hatte. Bei seinen verschiedenen Versuchen, 
wieder mit Lukács Kontakt aufzunehmen, hatte Bloch am 4. November 
1949 an diesen geschrieben: »Mit Ekel las ich die Frechheiten des playboy 
W. Harich gegen Dich. Dem Lausejungen muss das Handwerk gelegt 
werden.«369 Harichs Zeitgenossen gingen also davon aus, dass Harichs Ar-
tikel in der vorliegenden Form nicht auf Lukács’ Goethe-Interpretation 
zielte, sondern auf dessen Philosophie und deren Einfluss sowie Ausrich-
tung im Allgemeinen. Den geschichtlichen Hintergrund bildeten dabei, 
es sei zumindest ergänzt, die damaligen Debatten um Lukács in Ungarn. 
(Lukács antwortete übrigens nicht auf diesen Brief Blochs, auch andere 
Kontaktversuche ließ er unbeantwortet. Erst im Herbst 1952 meldete er 
sich wieder bei Bloch – der Grund war die geplante Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie, zu der Lukács Artikel beisteuern sollte. Die entsprechen-
de Korrespondenz in diesem Zusammenhang führten dann Harich und 
Lukács.)

In einem der radikalen Kritik an Harich gewidmeten Artikel in der 
Utopie kreativ interpretierte Bernd Florath 1994 den Vorgang wie folgt: 
»Auf der antisemitischen und intellektuellenfeindlichen Welle des Kamp
fes gegen den Kosmopolitismus schwimmend, greift Harich 1949 jenen 
Georg Lukács an, zu dessen Großkopfeten er sich spätestens 1986 ernen-
nen wollte.«370 Harich hat besonders auf diese Vorwürfe reagiert: »Da-

367	 Prokop: Ich bin zu früh geboren, S. 58.
368	 Siehe: Mesterházi: Ernst Bloch und Georg Lukács, S. 130. Prokop: Ich bin zu früh 

geboren, S. 58.
369	 Bloch: Brief an Lukács vom 4. November 1949, S. 196. 
370	 Florath: Rückantworten der Hauptverwaltung Ewige Wahrheiten, S. 61.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


175

9. Ein Vortrag in Berlin

gegen haben wir den nationalen Gedanken vertreten und gesagt: Gegen 
den Kosmopolitismus setzen wir unsere Bejahung der Nation und den 
Internationalismus des Proletariats. Was ja in Deutschland besondere 
Bedeutung hatte. (…) Das war hier die Linie. Die hatte aber mit Anti-
semitismus oder Intellektuellenfeindlichkeit gar nichts zu tun. Und ich 
konnte ja auch nicht die Idee haben, dass die Sowjetunion damit zu tun 
hat, denn wir hatten lauter jüdische Redakteure an der Täglichen Rund-
schau.«371 Doch Florath sprach »von einer billigen Denunziation (…), die 
überdies zu einem Zeitpunkt vorgebracht wurde, da Lukács in Ungarn 
schwersten ideologischen Angriffen ausgesetzt ist, Angriffen, die in der 
Atmosphäre des Rajk-Prozesses in anderen Fällen tödlich endeten. Mag 
sein, es war Harichs Ahnungslosigkeit, mit der er Lukács in dieser ver-
fänglichen Lage traktierte, mag sein, dass er sich mit Lukács über den 
Casus später verständigte. Mag sein, dass er zutiefst von der Richtigkeit 
und Notwendigkeit der Attacke überzeugt war. Jedenfalls wandelte sich 
seine Haltung zu Lukács in den folgenden Jahren fundamental.«372 

Wenn Florath Harich »denunzierende« Absichten vorwarf, so be-
schrieb er damit doch vor allem seine eigene Motivation. Es ist hier nicht 
der Ort, ausführlich zu schildern, für welche Gruppe Florath sprach, wo 
sein Irrtum aufhört und die Tatsachenverfälschung beginnt. Zu konstatie-
ren bleibt, dass Floraths Generalangriff diesen in die Havemann-Gesell-
schaft (Harichs Gegner seit den fünfziger Jahren)373 und an die Fleischtöp-

371	 Prokop: Ich bin zu früh geboren, S. 58.
372	 Florath: Rückantworten der Hauptverwaltung Ewige Wahrheiten, S. 61. Dort wei-

ter, versuchend, den Wandel in Harichs Lukács-Bild zu verstehen: »1986 erklärt 
er das Werk von Georg Lukács für sakrosant. Die Extremität dieser Wandlungen 
ist überraschend. Sie ist einem Außenstehenden nicht nachvollziehbar, und will 
man keinen billigen Opportunismus unterstellen, so müsste konstatiert werden, 
dass Harich dazu neigt, die von ihm gewonnene Überzeugung, selbst wenn sie 
einer älteren ins Gesicht schlüge, mit derselben Intransingenz vorzutragen: einer 
Intransingenz, die sich selbst als letzte Wahrheit dünkt.« (Ebd., S. 61). Der Ver-
weis auf 1986 bezeichnet: Harich: Mehr Respekt vor Lukács!, S. 31-37. Allein das 
Datum 1986 als Festsetzung der Pro-Lukács-Aktivitäten Harichs durch Florath 
bezeugt dessen völlige Unkenntnis der damaligen Vorgänge. Er hätte dies pro
blemlos erfahren können, so er gewollt hätte. 

373	 Die inhaltlichen Schwerpunktsetzungen von Harichs Beschäftigung mit Ha-
vemann auf theoretisch-wissenschaftlichem Gebiet dokumentiert der kürzlich 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


176

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

fe der offiziellen, ideologischen und politisch motivierten »Aufarbeitung« 
der DDR-Vergangenheit brachte, während Harich die letzten Jahre seines 
Lebens als Vorsitzender der Alternativen Enquetekommission gerade der 
Kritik der bundesrepublikanischen »Interpretation« der Geschichte, Kul-
tur, Wissenschaften, Philosophie der DDR widmete – immer unter Bezug 
auf seinen Freund und Weggefährten Georg Lukács und immer im Na-
men seines Hauptanliegens: Die Herbeiführung und gerechte, menschli-
che Ausgestaltung der deutschen Einheit. (Eben dafür hatte die Bürger-
bewegung der DDR ja nichts übrig, man muss daran erinnern, dass sie 
»ihre« separate DDR erhalten wollte – von Bärbel Bohley über Christa 
Wolf bis hin zum Havemann-Kreis.)

Es ist eine grundsätzliche Angelegenheit: Die Genese des Marxis-
mus-Verständnisses von Harich ist ohne den Einfluss von Georg Lukács 
nicht zu erklären. Ja, Lukács war die zentrale Autorität des Denkens von 
Harich. Er stand als Stichwortgeber noch vor Nicolai Hartmann. Zuzu-
rechnen wäre dieser Denkkonstellation dann ebenfalls Arnold Gehlen. 
Helmut Steiner, der Harich in den achtziger Jahren im Zusammenhang 
mit seinen Studien zur Soziologie kennen gelernt hatte, schrieb: »Und 
obwohl wir im Verlauf unserer Gespräche von Beginn an am Beispiel un-
serer konträren Beurteilungen von Arnold Gehlen und Ferdinand Tön-
nies dennoch auch über Fach-Soziologen zu sprechen kamen, kreisten sei-
ne intellektuellen Darlegungen immer wieder um Leben und Werk von 
Georg Lukács einerseits und Friedrich Nietzsche andererseits. Fühlte ich 
mich bei letzterem als Gesprächspartner inkompetent, so befanden wir 
uns mit seiner Forderung ‚Wieder mehr Einfluss dem Lukács!‘ in voller 
Übereinstimmung.«374 

Innerhalb dieses intellektuellen Bezugrahmens lässt sich Harichs Phi-
losophie und auch sein literaturwissenschaftliches Schreiben gewinnbrin-
gend verankern – mit Blick auf die fünfziger ebenso wie auf die achtziger 
Jahre. Die Annäherung an Lukács auf der einen, die radikale Kritik an 

publizierte Aufsatz: Harich: Über Robert Havemanns politische Konzeption, S. 363-
379. Dort auch eine kleine Einleitung des Herausgebers: Heyer: Wolfgang Harichs 
Kritik am demokratischen Sozialismus Robert Havemanns, S. 359-362. Siehe außer-
dem: Prokop: Der Harich-Havemann-Disput im Jahre 1956, S. 131-143.

374	 Steiner: Wolfgang Harichs Briefwechsel mit Georg Lukács, S. 67.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


177

9. Ein Vortrag in Berlin

Nietzsche auf der anderen Seite.375 Und beides verpflichtet dem natio-
nalen humanistischen Erbe, der Weiterentwicklung des Marxismus. Als 
zum Ende der DDR die Nietzsche-Renaissance einsetzte und von vielen 
als Aufbruch in eine neue intellektuelle Freiheit gefeiert wurde, erinnerte 
Harich an Lukács.376 An dessen überaus deutliches Nietzsche-Urteil und 
auch daran, dass dieser in der DDR keine wissenschaftliche Heimat ge-
funden hatte. Jürgen Große führte zuletzt aus, dass Harich in der Nietz-
sche-Renaissance zum Ende der DDR »nur einen ideologischen Aus-
verkauf des DDR-Sozialismus erkennen« konnte.377 Doch der Zeit und 
Chronologie vorzugreifen ist Aufgabe nicht. Am Ende unseres Buches ist 
von diesen Dingen die Rede.

Einige Monate nach dem Zeitungsartikel hatten Lukács und Harich 
ihrer Differenzen ausgeräumt und waren bis zu den politischen Umbrü-
chen von 1956 enge Weggefährten. Ihre gemeinsame Arbeit trug viele 
Früchte. Beide kehrten, man kann schon sagen Jahrzehnte später, erneut 
zu einer intensiven Beschäftigung mit Goethe zurück. Lukács in der Ei-
genart des Ästhetischen, zuerst erschienen 1965, Harich im Rahmen seiner 
Beschäftigung mit Jean Paul (Jean Pauls Revolutionsdichtung).

375	 Dieser Antagonismus prägte auch Harichs radikale (und fast ausschließlich 
negativ bewertete/eingeschätzte) Kritik an Nietzsche in der zweiten Hälfte der 
achtziger Jahre. Siehe: Harich: Nietzsche und seine Brüder. Anne Harich hat ihre 
Erinnerungen an Wolfgang Harich ebenfalls in dieser Konstellation aufgebaut. 
Dadurch gelang es ihr überaus stark, das Denken Harichs in den achtziger Jahren 
nachvollziehbar zu machen, d. h. in seinen Ursprüngen und Determinanten zu 
erklären. Siehe: Harich, Anne: Wenn ich das gewusst hätte. 

376	 Siehe: Harich: Mehr Respekt vor Lukács!, S. 31-37.
377	 Große: Ernstfall Nietzsche, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Tägliche Rundschau, 16. Juli 1949 (oben) und 26. August 1949 (unten)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


179

10. Der Jubiläumsredner –  
Hans Mayer

Es ist fast schon ein Grund, um Verzeihung zu bitten: So vieles haben wir 
weggelassen, konnten wir nicht gebührend behandeln, da die auferlegte 
Fokussierung auf Lukács, Harich und Bloch (gerade wenn die an anderer 
Stelle zu analysierende Hegel-Debatte, die mit dem Goethe-Thema mehr 
als nur verbunden ist, berücksichtigt wird) uns zwingt, unser Thema nicht 
aus den Augen zu verlieren. (Zu nennen wären: Der Scholz-Kreis, die 
politischen Aussagen und Reden, angrenzende Diskurse, das enorme kul-
turelle Engagement, die Debatte um Hanns Eisler usw.)378 Das Bedauern 
darüber bleibt, denn die Beschäftigung mit Goethe, mit dem Goethe-Bild 
der jungen DDR ermöglicht interessante Einblicke in das Innenleben des 
entstehenden sozialistischen Staates. Auf Paul Rilla wurde verwiesen, viele 
andere Querverbindungen konnten aufgezeigt werden, ohne allzu sehr 
vom Thema abzudriften. 

Zwei Ergänzungen sind aber nötig, eine kleinere und eine ausführ-
liche. Zunächst ist zumindest kurz daran zu erinnern, dass durch die 
Debatten über das Goethe-Bild der DDR noch immer jener Ausspruch 
geistert, den man Walter Ulbricht zuschreibt und der auf den III. Teil des 
Faust abzielt. Es ist bezeichnend für die Forschungssituation, dass Leono-
re Krenzlin sich 2003 genötigt sah, die verschiedenen Fehlurteile zu korri-

378	 Fast schon ein Kompendium zum Nachschlagen aller wichtigen Debatten ist: 
Fronzek: Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/DDR, 1945-1965. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


180

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

gieren. »Zwar kam bereits in den sechziger Jahren der DDR das kichernd 
kolportierte Gerücht in Umlauf, Walter Ulbricht habe den Autoren seines 
Landes eine solche Aufgabe gestellt (d. i. die Abfassung des III. Faust-Tei-
les, AH).«379 Aber es sei ihr nicht gelungen, eine Quelle für diese Vermu-
tung zu eruieren. Die Rede Walter Ulbrichts von 1962, die des Öfteren 
als Beleg angeführt wird, enthalte keine Aufforderung an die Schriftsteller 
der DDR. Vielmehr begreife Ulbricht dort die DDR selbst als Verwirk-
lichung der Antizipationen Goethes. Er sagte: »Erst weit über 100 Jahre, 
nachdem Goethe die Feder für immer aus der Hand legen musste, haben 
die Arbeiter und Bauern, die Angestellten und Handwerker, die Wissen-
schaftler und Techniker, haben alle Werktätigen der Deutschen Demokra-
tischen Republik begonnen, diesen dritten Teil des Faust mit ihrer Arbeit, 
ihrem Kampf für Frieden und Sozialismus zu schreiben.«380 Ob das »Ki-
chern« damit verstummt – leise Zweifel bleiben.

Dieser Satz Ulbrichts erinnert an die Aufbruchstimmung des Goethe-
Jahres 1949. (Dass es eben dieser Ulbricht mit seinen Helfern war, der die 
DDR frühzeitig zum eigenen Machterhalt ruinierte und in einen Spitzel-
staat unterster Qualität verwandelte – daran darf kein Zweifel aufkom-
men. Gerade angesichts der überaus fatalen Ulbricht-Huldigungsansätze 
der letzten Jahre, etwa das perfide Buch, das Egon Krenz herausgegeben 
hat.) Und damit sind wir bei der größeren notwendigen Ergänzung (die 
hier einige Seiten füllen wird): Zu den wichtigsten Protagonisten und 
Rednern des Jubiläums – gerade auch aus offizieller, staatspolitischer Per
spektive – gehörte Hans Mayer, auch wenn dieser nach dem Krieg ein 
»Außenseiter der Zunft« war.381 (Ein Urteil, das in dieser Allgemeingültig-
keit zumindest zu diskutieren ist.) 

Der Name Hans Mayer ist uns schon mehrfach begegnet und wird 
uns bis zu den letzten Seiten immer wieder begleiten. Von Mayer erschien 
eine Auswahl seiner Goethe-Beiträge 1949 unter dem Titel Unendliche 

379	 Krenzlin: Faust im Produktionseinsatz?, S. 47.
380	 Ulbricht: An alle B ürger der D eutschen Demokratischen Republik! An die ganz e 

deutsche Nation! Rede (…) in B erlin, 23. März 1962, S. 456. Zit. bei: Krenzlin: 
Faust im Produktionseinsatz?, S. 47.

381	 Fronzek: Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/DDR, S. 106. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


181

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

Kette.382 Den dort versammelten Goethe-Beiträgen sind weitere Publi-
kationen von Mayer hinzuzusetzen, deren Aufzählung hier den Rahmen 
sprengen würde. (Alle weiteren Hinweise im Literaturverzeichnis, in den 
laufenden Text sind verschiedene Querverweise eingearbeitet.) Zu erin-
nern ist auch daran, dass Mayer ebenfalls an den Neuen Ufern beteiligt 
war – mit dem Aufsatz Goethes Erbschaft (die Studie eröffnet als Neuab-
druck die Unendliche Kette).383 Henrik Fronzek schrieb: »Wenngleich sich 
Mayer in seinen Analysen vordergründiger Aktualisierung zu enthalten 
wusste, sind seine Bemühungen um einen Brückenschlag zwischen einer 
sozialutopischen Deutung der vermeintlich kapitalismuskritischen Ele-
mente in Goethes Werk und den gesellschaftspolitischen Ansprüchen der 
Rezeptionsgegenwart evident.«384

Die Unendliche Kette umfasst insgesamt sieben Studien und Vorträge, 
die vollständig im gerade geschilderten Kontext der marxistischen Goe
the-Interpretation aufgehen. Dies betrifft zuvorderst die Analogiesierung 
von Goethe und Hegel, die sich, wie gleich zu zeigen ist, auch bei Hans 
Mayer findet. Zudem hat Mayer bewusst die Verbindung zu den vorlie-
genden Arbeiten von Rilla und Bloch hergestellt (das Buch von Lukács 
war ja in der DDR noch nicht erschienen): »Nimmt man zu unseren 
Studien noch den umfangreichen Essay von Paul Rilla über Goethe in der 
Literaturgeschichte und Ernst Blochs Beitrag über Das Faustmotiv in Hegel 
zur Phänomenologie des Geistes, so sind wesentliche Elemente für eine kri-
tische Neudeutung des Goethe-Bildes in unserer Zeit damit zusammen-
gefasst.«385 So ist im Nachwort zu lesen. 

Alfred Klein hat darauf hingewiesen, dass die Orientierung von Mayer 
auf die Schriften von Lukács für diesen in den Jahren der SBZ und der 
jungen DDR fast schon die Grundlage des eigenen Denkens gewesen ist. 
War es ihm doch so möglich, Literatur, Kunst und Kultur als Teil der ge-
sellschaftlichen Umbrüche und Veränderungen zu begreifen: »In der ers-

382	 Der Band enthält die Texte: Die Erbschaft, S. 11-26; Goethe als deutscher Dichter , 
S. 27-39; Die Kränze, S. 40-43; Goethe und Hegel, S. 44-59; »Tasso« auf dem Thea-
ter, S. 60-64; Goethe in unserer Zeit, S. 65-85; Unsere Zukunft mit Goethe, S. 86-96.

383	 Mayer: Goethes Erbschaft, S. 5-17. 
384	 Fronzek: Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/DDR, S. 108. 
385	 Mayer: Hinweise, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


182

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

ten Hälfte seiner Leipziger Zeit hat sich Hans Mayer allerdings mehr um 
die Zusammenführung der gesellschaftlichen mit den literarischen Aspek-
ten gekümmert. (…) Franz Mehring und mehr noch Georg Lukács wur-
den ihm zu Leitfiguren, ihre Arbeiten zu Wegweisern für die eigene Missi-
on. (…) In Georg Lukács sah Hans Mayer einen kompetenten Mitstreiter 
für die Erneuerung der Literatur und der Literaturwissenschaft nach der 
faschistischen Gleichschaltung; einen Antipoden nationalistischer Über-
heblichkeit und povinzialistischen Dünkels, der universalgeschichtliche 
und weltliterarische Kriterien gegenüber dem eklatanten Mangel an Ur-
teilswilligkeit und -kraft aufbot; einen entschiedenen Gegner aller Wol-
kenkuckucksheime und einen entschiedenen Freund vernünftiger und 
realitätsbezogener Denkgebäude.«386

Doch die Prioritäten von Mayer verschoben sich, in den Leipziger 
Jahren näherte er sich immer stärker an Bloch an, er ging also, um in 
der Terminologie von Klein zu bleiben, ins Wolkenkuckucksheim (das 
ist übrigens Aristophanes, nicht Blochsche Schöpfung!) über. In diesem 
Sinne ist es fast schon symptomatisch, dass Hans Mayer nach 1956, als die 
Jagd auf ihn eröffnet war und Harich und andere im Zuchthaus saßen, 
weiter zu Goethe arbeitete und Vorträge hielt, sich mit Bloch über diesen 
unterhielt. So notiert der Bericht des GI Wild vom 30. November 1960 
gegenüber der Staatssicherheit – es ging um ein Telefonat zwischen Karola 
Bloch und Hans Mayer: »Herr M. wollte wissen, was dem Ernst fehlen 
würde. Fr. Bl. meinte, dass gar nichts mit ihm sei, sondern es würde alles 
jetzt kommen, denn zum Beispiel eine vom Hegelaktiv, da sei auch etwas. 
Er (M.) habe wissen wollen, was Herr Bl. für denen geschrieben habe. Fr. 
Bl. erwiderte, dass er das Faustmotiv in der Terminologie (Phänomenologie) 
des Geistes geschrieben habe. Herr M. erwiderte, dass dies aber doch nichts 
neues sagt (sei). Fr. Bl. sagte, dass er dieses aber überarbeiten würde und 
die Fahnen seien angekommen und da liest er dieses durch.«387

386	 Klein: Unästhetische Feldzüge, S. 18.
387	 Lehmstedt: Der Fall Hans Mayer. Dokumente, S. 313. Lehmstedt hat die Stasibe-

richte etc. mit allen Rechtschreibfehlern etc. abgedruckt. Es ist aber überflüssig, 
die Dummheit (neben dem Inhumanismus, der Menschenverachtung das be-
herrschende Motiv) dieser Institution uns auf diese Weise vor Augen zu führen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


183

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

In seinen verschiedenen (bzw. unzähligen, dies klingt aber etwas böse) 
Erinnerungen und Memoirenwerken hat Mayer mehrfach über das Goe
the-Jahr berichtet. Auch wenn der 28. August als Goethes Geburtstag das 
eigentliche Jubiläumsdatum bildete, so kam doch dem 22. März, Goethes 
Todestag, ebenfalls kultur- und parteipolitische Bedeutung zu. Am 21. 
und 22. März fand in Weimar eine »Feier der Jugend« statt. »Das Pro-
gramm war in hellblau gehalten, im Farbton der blauen Hemden einer 
Freien Deutschen Jugend (FDJ).«388 Erich Honecker war damals der Vor-
sitzende der FDJ und, so Mayer weiter, »hatte offensichtlich die richtigen 
Worte gefunden und die richtige Einladung ausgesandt, denn das Deut-
sche Nationaltheater zu Weimar, das wir am 21. März um 10 Uhr morgens 
betraten, Erich Honecker und ich, war überfüllt mit jungen Menschen im 
Blauhemd, die ersichtlich weder herkommandiert waren, noch die Veran-
staltung als lästiges Bildungsgetue empfanden. Viele waren aus dem Wes-
ten gekommen (…).«389 Der Vortrag, den Mayer hielt, kam unter dem 
Titel Goethe in unserer Zeit (ursprünglich lautete er Spiegelungen Goethes 
in der Gegenwart) zum Abdruck. Es ist der einzige Text Mayers aus dem 
Band Unendliche Kette, den er im Westen nach seinem Weggang aus der 
DDR neu drucken ließ. 

»Ich hänge an dieser Erinnerung, und damit an meinen Worten von 
damals. Es war meine erste große und ernstzunehmende Rede vor der Öf-
fentlichkeit.«390 Gemeinsam mit Alexander Abusch und Wilhelm Girnus 
war Mayer auch an den Zuarbeiten zu Otto Grotewohls Rede beteiligt, 
der Titel ist noch heute bekannt: Hammer oder Amboss. Zudem unter-
scheidet er sich, je nach eigener subjektiver Einstellung zu den Anfangs-
jahren der DDR kann man auch sagen wohltuend, von so manchem ehe-
maligen Marxisten oder Halbmarxisten aus dem Osten: Er ist frei davon, 
den Anfang nach Maßstäben zu beurteilen, die dem Zustand am eigenen 
sozialistischen Ende entnommen sind. »Damals, im März 1949, war noch 
nichts verspielt. Während meiner Rede war, in lautloser Stille, die geistige 

Gemeint ist in dem Zitat: Bloch: Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geis-
tes, S. 155-171.

388	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 31f.
389	 Ebd., S. 32.
390	 Ebd., S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


184

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Leidenschaft der jungen 
Menschen zu spüren. Auch 
ich war bewegt, an einigen 
Stellen drohte Emotion fast 
die Stimme zu drosseln. 
Honecker freute sich über 
unsere Veranstaltung. Der 
Ablauf in Weimar hatte all-
gemeine und herzliche Ak-
klamation bedeutet für seine 
Rolle als Sprecher einer deut-
schen Jugend. Mein Erfolg, 
der sich noch steigerte nach 
Erscheinen der Rede im Ver-
lag der FDJ, führte bis etwa 
zum Sommer 1950 dazu, dass 
ich gleichsam als kultureller 
Festredner vom Dienst am-
tieren musste.«391 Eben die-
se unterschiedlichen Reden 
vereint der Band Unendliche 
Kette. Die Analyse ist zu be-

ginnen mit dem Text Goethe in unserer Zeit, dem Mayer wie gesehen of-
fensichtlich einen Wert zumaß, der die Zeiten und die buchstäblichen 
Grenzen zwischen Ost und West überdauerte.

Mayer bekannte sich – hier Lukács, Bloch, Harich, Rilla, Abusch und 
vielen anderen folgend/vorausgehend – zum Erbe Goethes als Teil der zu 
verwirklichenden sozialistischen Gesellschaft. Die sprachliche Kraft von 
Lukács und Bloch (jeder der beiden ja auf seine ganz eigene Weise) fehlte 
ihm etwas, ebenso deren famoses Spiel auf der Klaviatur des Intellekts 
(das entsprechende Wissen eignete er sich im Laufe der Jahre teilweise 
an). Aber dennoch kann kein Zweifel daran bestehen, dass auch Mayer 
Goethe »in die DDR mitnehmen« wollte. (Nicht umsonst hielt er seine 

391	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 37.

Goethes Gartenhaus

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


185

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

Antrittsvorlesung in Leipzig zu diesem Thema.) Es sind der tätige und 
tatkräftige Faust und mit ihm sein Schöpfer Goethe, die das Leitbild der 
damaligen bürgerlichen Gesellschaft projizieren und damit gleichzeitig 
die einengenden Mauern dieser Gesellschaft aufzeigen und in Gedanken 
aufsprengen: »Der erblindete, sterbende Faust vernimmt das Geklirr der 
Spaten und ist erfüllt von der Vision eines freien Volkes auf freiem Grund, 
einer menschlichen Gemeinschaft, die siegreich den Nahrungskampf ge-
gen die Mächte der Natur besteht. (…) Faust meinte die große gesell-
schaftsnützliche Arbeit, die er angeregt hatte: Den entschlossenen Kampf 
der Menschen um fruchtbares Land, das man dem Meer abgewinnt.«392 
Faust selber habe seine Zukunftsvision nicht mehr erlebt, er konnte sie 
nur ahnen.393 

Goethe habe also nicht seine gesamte Weltbetrachtung in die Figur 
des Faust hineingelegt, einige Ansichten und Einsichten behielt er gleich-
sam für sich. Faust ist eine Figur, die sich in den Umbrüchen der da-

392	 Mayer: Goethe in unserer Zeit, S. 66.
393	 Vgl. Mayer: Ebd., S. 67f.

Goethes Juno-Zimmer

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


186

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

maligen Zeit bewegt.394 »Was Goethe aber von der Höhe seines Alters, 
seiner Weisheit, gleichsam wie von einem Turm aus erblickte, war ein 
undurchdringliches Gewirr aus Neubau und Zerstörung, von schöpferi-
schen und zerstörerischen Mächten. (…) Auch dies hat Goethe gewusst: 
Dass ein neues technisches Zeitalter noch nicht durch die bloße Technik 
den Menschen frei und glücklich machen könne, dass neue Formen der 
Gesellschaft und der menschlichen Lebensform notwendig seien, um die 
Kräfte der Arbeit und der Technik und der Natur nicht in Bahnen der 
Zerstörung, sondern des friedlichen Glückes der Völker zu lenken.«395

Wie schon Lukács explizit und Bloch implizit formulierte auch May-
er, dass mit dem Erbantritt der DDR aus Goethe natürlich kein Vorläufer 
des Sozialismus gemacht werden soll. Denn Goethe habe die Grenzen 
seines Zeitalters sehr wohl gesehen. Daraus resultiere die von Goethe be-
wusst vorgenommene Unterscheidung zwischen der »näheren und weite-
ren Zukunft«, zwischen der »nächsten Wirklichkeit« und »den dahinter-
liegenden großen Zielen sozialer Erneuerung in der Form einer befreiten 
und solidarisch wirkenden, über Spezialistentum und Egoismus hinaus-
gewachsenen Menschheit«.396 Größe und Grenzen Goethes seien gleicher-
maßen wichtig – auch dies ist eine der Konstanten der marxistischen An-
näherung an Goethe. Sein Wirken in der Realität ist also zu unterscheiden 
von den Einsichten und Visionen seiner Werke und Schriften.397 

In diesem Sinne galt für Mayer: Goethes Erbe antreten ja, ihn ver-
fälschen nein. Ein modernes Goethe-Bild müsse generiert werden – in 
(das kennen wir bereits) bewusster Abwehr der bürgerlichen und faschisti-

394	 »Die Welt des modernen Kapitalismus hat keine Beziehung mehr zur Tradition. 
(…) Die neue Zeit, die Goethe heraufkommen sah, begann mit Zerstörungen, 
mit rücksichtsloser Gewalt, als eine Macht des Aufbaus und der Zerstörung in 
einem.« Mayer: Goethe in unserer Zeit, S. 67.

395	 Ebd., S. 67f.
396	 Ebd., S. 70.
397	 »Goethe erlebt und versteht diese großen Zeichen seiner Zeit. Aber er durchlebt 

sie im Umkreis engster deutscher Misere, in dieser Stadt und am Hofe dieser 
Stadt, wo sich gleichzeitig das Schauspiel höchster geistiger Regsamkeit und 
engster Klatschsucht und Miniaturintrige bietet. Und beide Aspekte erlebt man 
auch in Werk und Lebenshaltung dieses Mannes, der aus der Forderung des Ta-
ges zu schaffen strebt, die Forderungen aber gleichzeitig in welthistorischer Weite 
und provinziellster Enge gestellt findet.« (Ebd., S. 75.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


187

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

schen Verfälschungen: »Ein Goethe-Bild ferner, das nicht versucht, einen 
abstrakten Weltbürger, einen deutschen Nationalisten oder auch einen 
sich selber unbewussten Marxisten aus Goethe zu machen. Ein Goe
the-Bild unserer Generation also, das einen gewaltig strebenden Geist in 
größter Weite und teilweise in jammervoller Enge des Lebenskreises wir-
kend vorfindet: Einen Geist, der um den Menschen bemüht ist und seine 
Möglichkeiten, der an die Entwicklung des Menschen glaubt und dieser 
Entwicklung mit jedem Atemzug seines Lebens zu dienen bestrebt ist.«398

Und dennoch: Auch wenn aus Goethe kein Sozialist gemacht werden 
soll, so findet sich auch bei Mayer der Hinweis, dass nur der Sozialismus 
Goethe richtig verstehen könne. Denn den bürgerlichen Theorien der 
Moderne  – vom Ende der Geschichte, vom Untergang des Abendlan-
des, vom Fatalismus, von »Verzweiflung und Barbarei« usw. – stünden die 
Kernaussagen von Goethes Werken diametral gegenüber. Diese Thesen 
weisen deutlich in Richtung Lukács und, vor allem, Paul Rilla (Goethe 
in der Literaturgeschichte). Aber auch die Zeitungsartikel Harichs sind in 
diesem Kontext zu erwähnen, exemplarisch der Text Goethe-Schändung 
in Westberlin. Bemerkungen über den F aschisten Ortega y Gasset aus dem 
September 1949. Dort heißt es eingangs: »Die Westberliner Hautevolee 
wird sich heute Abend in einem Klubhaus am Wannsee zu einer Goe
the-‘Ehrung‘ zusammenfinden, die es den Verderbern der Hauptstadt 
Deutschlands als ewige Kulturschande anzukreiden gilt. Als Redner des 
Abends ist der Spanier José Ortega y Gasset vorgesehen, auf den die Be-
zeichnung Reaktionär in einem so exakten und buchstäblichen Sinne zu-
trifft wie auf kaum einen anderen Vertreter bürgerlicher Ideologie in un-
serer Zeit. Ortega y Gasset, der ‚große Europäer‘ (wie ihn die Westpresse 
zu nennen beliebt), gelangte vor zwanzig Jahren durch sein Buch La rebe-
lion de las masas (Der Aufstand der Massen) zu trauriger Berühmtheit. Das 
Buch ist eines der niederträchtigsten Machwerke kapitalistische Apologie, 
die je zur Verächtlichmachung des Volkes veröffentlicht wurden.«399 Im 
Schatten von und unter Protegierung durch Franco setze Ortega y Gasset 
die Goethe-Verfälschung des Nazis nahtlos fort. Es war für die Intellektu-

398	 Mayer: Goethe in unserer Zeit, S. 77.
399	 Harich: Goethe-Schändung in Westberlin, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


188

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

ellen der DDR ein mehr als nur signifikanter, charakteristischer Vorgang, 
dass er im Westen zu Goethe redete.

Die bürgerliche Welt, so Mayer, könne Goethe nicht rezipieren, schon 
gar nicht verstehen oder an seine Zukunftsvisionen anknüpfen:400 »Ein 
neues Geschlecht ist heute aufgerufen, die Erbschaft Goethes zu verwal-
ten, eine Menschheit, die nicht mehr bürgerlich sein kann in jenem engen 
klassenmäßigen Begriff – die Welt arbeitender Menschen, denen Goethe 
stets so freundlich zugetan war, und die in seinem Werk von nun an al-
len Reichtum der Schönheit, der Sprachgewalt, der tiefen menschlichen 
Erfahrung entdecken sollen.«401 Und die letzten Worte seines Vortrages: 
»Wo immer in der Welt etwas den Menschen zuliebe geschieht, wo immer 
gesellschaftliche Aufgaben im Geiste des Vertrauens und der Zusammen-
arbeit tatkräftig gelöst werden, da wirkt Goethes Vermächtnis in unserer 
Zeit.«402 Gemeint war mit diesen Sätzen, daran besteht kein Zweifel, der 
Aufbau des Sozialismus im kleineren Teil unserer deutschen Heimat.

Mit seiner Antrittsvorlesung vom 20. Juli 1949 an der Leipziger Uni-
versität, gedruckt unter dem Titel Goethe und Hegel, suchte Mayer bewusst 
den Anschluss an Lukács und Bloch, darauf haben wir bereits verwiesen. 
Wie diesen beiden ging es ihm um den Marxismus – verstanden als Heim-
stätte der Gedanken und Theorien von Goethe und Hegel. Schöpferisch 
und kritisch zugleich müsse an das Erbe von Goethe und Hegel herange-
gangen werden, um es für den Aufbau der Zukunft nutzbar zu machen. 
»Wir möchten versuchen, durch diese Namen eines der bedeutendsten 
Anliegen moderner Kulturgeschichte zu umschreiben: Die gleichzeitig 
schöpferische wie kritische Aneignung unseres großen geistigen Erbes. 
Dass wir allerdings dieses Erbe auch als ein großes deutsches anzutreten 
vermögen, beweisen diese zwei Namen: Der des Dichters wie des Philoso-
phen, die beide zu ihrer Zeit (und bis heute) Weltgeltung besessen haben. 

400	 »Die Goethe-Welt und die Goethe-Zeit liegen fern. Das bürgerliche Zeitalter, 
dessen höchsten Ausdruck wir in Goethe bewundern, geht heute in grauenvollen 
Zuckungen und Krisen zu Ende. Wer heute Repräsentant des bürgerlichen Zeital-
ters bleiben will, landet unweigerlich in Verzweiflung und Barbarei (…).« Mayer: 
Goethe in unserer Zeit, S. 81.

401	 Ebd., S. 84.
402	 Ebd, S. 84f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


189

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

Es gibt keine moderne Philosophie, die es sich leisten dürfte, Hegel wie 
einen ‚toten Hund‘ zu behandeln, um ein bitteres Wort von Marx über 
die unwissenden Hegelgegner zu zitieren. Gerade Marxens, später Lenins 
tiefe und angelegentliche Beschäftigung mit Hegels Werk kann hier die 
Richtung angeben.«403 

Hans Heinz Holz hat geschlussfolgert, dass sich aus dieser Stellung 
Mayers (Holz zitierte exakt die gerade wiedergegebene Passage) eine »he-
gelianische Position des Verfassers« schließen lasse, was so aber sicher-
lich nicht zutrifft.404 Nach einigen einleitenden Anmerkungen und der 
Rekonstruktion der Begegnungen und Kontakte zwischen Goethe und 
Hegel405 umriss Mayer seine Erkenntnisinteresse: »Wir verzichten also we-
sentlich auf eine Darstellung goethescher Elemente in Hegels Werk, vor 
allem in seiner Ästhetik, und wollen versuchen, das Problem des Hegel-
schen Geistes, anders ausgedrückt, des dialektischen Denkens in Goethes 
Weltbild aufzuzeigen.«406

Als Ausgangspunkt wählte Mayer die naturwissenschaftlichen Arbei-
ten von Goethe und bezog sich dabei explizit auf Lukács und dessen Der 
junge Hegel. Damit nahm er quasi die Gegenposition zu Harich ein und 
erbrachte den Nachweis, dass Lukács sehr wohl die naturwissenschaftli-
chen Theorien von Goethe gekannt und in seinen Interpretationen be-
rücksichtigt habe.407 Gesagt war so zudem, dass man dieses Thema sehr 
wohl in Lukács’ Werk finden könne. Gerade Goethes Bezug zu den Na-
turwissenschaften habe ihn zur Annäherung an Schiller und Hegel sowie 
Herder geführt. (Eine These, die Harich seit den frühen fünfziger Jahren 
übrigens ebenfalls vertrat. Wie Mayer von Lukács herkommend dabei.) 
Die Rezeption von Goethe in diesem Beziehungsgeflecht zeige, dass dieser 
nicht einseitig als Naturwissenschaftler oder Naturforscher interpretiert 
werden dürfe, sondern die verschiedenen Teile seines Schaffens ineinander 
greifen würden: »Goethe selbst empfand sein Wirken und Werk als eine 
große Einheit, als eine ‚konkrete Totalität‘, um es in der Sprache Hegels zu 

403	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 44.
404	 Holz: Hans Mayers Beitrag zur Ideologietheorie, S. 41.
405	 Siehe: Mayer: Goethe und Hegel, S. 48-50.
406	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 50.
407	 Vgl. Ebd., S. 51f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


190

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

sagen. In solcher Haltung ist er Hegel sehr nahe; denn auch dessen große 
Enzyklopädie hatte den Versuch unternommen, das Ganze menschlicher 
Tätigkeit nicht bloß einer Gesamtbetrachtung einzuordnen, sondern sol-
ches System aus Urzellen gleichsam herauswachsen zu lassen.«408 

Wenn aus marxistischer Perspektive Gemeinsamkeiten von Goethe 
und Hegel gesucht werden, dann ist es im Prinzip selbstverständlich, dass 
die Dialektik, das dialektische Denken im Mittelpunkt steht. Mayer wi-
dersprach der Einschätzung von Lukács, dass Goethe bestimmte dialekti-
sche Einsichten Hegels nicht nachvollziehen konnte. Aus dem vorletzten 
Absatz von Lukács Der junge Hegel hatte er die entsprechenden Stellen 
angeführt. Es bietet sich an, diese Passage hier wiederzugeben, da sie ei-
nerseits noch einmal den Blick von Lukács auf die Beziehungen zwischen 
Goethe und Hegel verdeutlicht, andererseits die von Mayer angespro-
chenen Differenzen so verständlicher werden. »Goethe und Hegel leben 
am Anfang der letzten tragischen großen Periode der bürgerlichen Ent-
wicklung. Für beide eröffnen sich schon die unauflösbaren Widersprü-
che der bürgerlichen Gesellschaft, das Auseinandergerissenwerden von 
Individuum und Gattung durch diese Entwicklung.«409 Die sich daran 
anschließende These von Lukács mit Blick auf die historische Verortung 
von Goethe und Hegel kennen wir bereits: Widersprüche und Probleme 
dieser Zeit hätten sie genauso erkannt wie die Chancen und Potenziale.410 
»Wilhelm Meister und Faust sind in dieser Hinsicht ebenso unvergängliche 
Dokumente der Menschheitsentwicklung wie die Phänomenologie, die Lo-
gik und die Enzyklopädie.« Es schließt sich dann die Stelle an, die Hans 
Mayer zitierte: »Selbstverständlich darf über diese tiefe Verwandtschaft 
ihrer letzten Grundtendenzen ihre gedankliche Scheidung nicht völlig 

408	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 52.
409	 Lukács: Der junge Hegel, S. 645.
410	 »Ihre Größe besteht einerseits darin, dass sie diesen Widersprüchen unerschro-

cken ins Gesicht sehen und dem Versuch machen, für diese Widersprüche den 
höchsten, dichterischen oder philosophischen Ausdruck zu finden. Andererseits 
leben sie am Anfang dieser Periode, so dass es beiden – wenn auch nicht ohne 
Künstlichkeiten und Widersprüche – noch möglich ist, umfassende und doch 
tiefe und wahre Bestimmungen enthaltende synthetische Bilder über die Gat-
tungserfahrung der Menschheit, über die Entwicklung des menschlichen Gat-
tungsbewusstsein zu schaffen.« (Ebd., S. 645.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


191

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

außer acht gelassen werden: Goethe hat sich viel stärker an der Natur ori-
entiert als Hegel, stand Zeit seines Lebens dem Materialismus sehr nahe, 
andererseits aber hatte er für sehr wichtige dialektische Entdeckungen 
Hegels keinen Sinn mehr.«411

Eine Geschichte der Periode der klassischen deutschen Philosophie 
des Idealismus und der entsprechenden literarischen Strömungen der 
Zeit müsse die Unterschiede zwischen Goethe und Hegel ausführlich be-
rücksichtigen und analysieren. Grundlegend aber sei, daran ließ Lukács 
keinen Zweifel, die beiden gemeinsame Einsicht in die Wirklichkeit der 
bürgerlichen Gesellschaft: Jener Gedanke an das Wesen der Arbeit, den 
dann Marx so fulminant entwickelt habe. (Von dieser Überlegung nimmt 
übrigens auch Blochs Vermessung der Gemeinsamkeiten und Unterschie-
de von Goethe und Hegel in seiner Tübinger Einleitung in die Philosophie 
1963 ihren Ausgang. Wir kommen darauf zurück.)412 Noch einmal kann 
Lukács zu Wort kommen: »Wir brauchen hier nicht die komplizierte 
Dialektik jener Ursachen und Folgen detailliert zu untersuchen, die die 
Auseinandersetzung Goethes mit den Problemen der kapitalistischen Ge-
sellschaft teils realistischer, teils weiter in die Zukunft schauend, teils aber 
weniger dialektisch, weniger widerspruchsvoll gemacht haben als die von 
Hegel. Für unsere Zwecke genügt der Hinweis, dass der Ausgang von 
der menschlichen Arbeit als Selbsterzeugungsprozess des Menschen der 
gemeinsame Grundgedanke Goethes und Hegels gewesen ist.«413 Und so 
lautet der letzte Satz des Jungen Hegels, charakteristisch und paradigma-
tisch zugleich: »Es wäre lächerlich und pedantisch, zwischen den großen 
Werken Goethes und der Philosophie Hegels mechanische und in Einzel-
heiten gehende Parallelen zu ziehen. (Genau das macht ja ein Stück weit 
Bloch im Faustmotiv.) Aber der Weg, auf dem Goethe seinen Wilhelm 
Meister oder Faust findet, ist in einem großen historischen Sinne derselbe 
Weg, den der Geist in der Hegelschen Phänomenologie durchläuft.«414

411	 Lukács: Der junge Hegel, S. 645.
412	 Bloch: Tübinger Einleitung in die Philosophie, S. 54ff.
413	 Lukács: Der junge Hegel, S. 645f.
414	 Ebd., S. 646. In der Fußnote zu diesem letzten Satz verwies Lukács auf sein Goe

the und seine Zeit und bildete auf diese Weise einen Entwicklungsprozess ab, der 
von den Jahren des Exils bis hinein in die Wirklichkeit der fünfziger Jahre reicht.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


192

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Zurück zu Hans Mayer: Als Schriftsteller, so führte dieser in der De-
batte mit den gerade wiedergegebenen Lukács-Passagen aus, habe Goethe 
die Möglichkeiten des künstlerischen Schaffens in Form einer dialekti-
schen Triade aufgefasst. »Die dialektischen Triaden Hegels haben den Be-
griff, den Logos als Ausgangspunkt. Die Natur erscheint bei ihm erst in 
der Antithese als ‚Entäußerung‘ des Begriffs. Bei Goethe dagegen steht 
auch hier wieder das Dasein der Natur, das Objektive an sich am Beginn 
der dialektischen Entwicklung. Darum gibt es für Goethe auch nicht die 
Dreiheit von subjektivem, objektivem und absolutem Geist. Denn dieses 
dialektische Schema ist nur auf der Grundlage des Idealismus möglich, 
die nicht eine solche Goethes ist.«415 Mayer illustrierte dies an einem Bei-
spiel:

Goethe habe die Metamorphose der Pflanzen als einen dialektischen 
Prozess aufgefasst. Darüber hinaus habe er als Grundlage dieses dialekti-
schen Prozesses ewige Gesetze der Natur angenommen und nicht reine 
bewusstlose Wandlungen. Hegel hingegen habe, vor allem in seiner Ge-
schichte der Philosophie, den Keim, also den Ursprung als »Ansicht der Ver-
wirklichung« aufgefasst.416 Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Auf-
fassungen von Goethe und Hegel lassen sich dieser Art erkennen: »Auch 
bei Hegel der dialektische Gesamtprozess im Verhältnis von Pflanze, Tier 
und Mensch. Aber als Ausgangspunkt ist bei Hegel das Bewusstsein, die 
Einsicht, die bloße Erkenntnis gesetzt. Auch Goethes Metamorphosen 
sind dialektisch gefasst; allein als Ausgangspunkt steht entschieden die 
Objektivität der Natur. Und der Prozess ist bei ihm immer wieder ein 
solcher menschlicher Tätigkeit. Des Menschen Verhältnis zu Pflanze und 
Tier ist nicht bloß ein solches der Einsicht, sondern des Wirkens. (…) 
Auch hier also möchten wir meinen (gegen Lukács’ These aus dem Jungen 
Hegel, AH), dass Goethe nicht bloß dem Materialismus näher steht als 
Hegel, sondern dass er auch die Dialektik in diese Deutung nach Tat und 
Wahrheit einbezogen hat.«417

415	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 54.
416	 Vgl. Ebd., S. 55.
417	 Ebd., S. 56.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


193

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

Das Verhältnis von Goethe und Hegel zur Geschichte zeige allerdings 
ein Stück weit das Gegenteil des gerade Gesagten, denn auf diesem Ge-
biet habe Hegel auf idealistischer Grundlage die Dialektik weiter geführt 
als Goethe. »Und wenn Goethe die Gesetze der Natur in der Form der 
Wechselwirkung aus Erkenntnis und Praxis versteht, so ist er, allerdings 
wohl skeptisch gemacht durch die idealistischen Geschichtskonstruktio-
nen Hegels und seiner Schüler, auf dem Gebiet der menschlichen sozialen 
Praxis darin viel zurückhaltender.«418 Als Naturwissenschaftler sei Goethe 
weitaus tiefer und deutlicher zur Dialektik vorgestoßen als in seinen ge-
schichtsphilosophischen Überlegungen. In Konsequenz müsste man also 
formulieren, dass mit Blick auf die Dialektik gerade nicht von einer Ein-
heit des Werkes Goethes gesprochen werden kann. Doch so weit wollte 
Mayer nicht gehen. Seine These – oder Ausrede, je nachdem, wie man 
will  – ist eines Germanisten würdig (und scheidet diesen akkurat vom 
Philosophen): »Der Dichter Goethe nämlich besaß noch eine andere, 
vielleicht tiefere Einsicht in die geschichtlichen Zusammenhänge als der 
Historiker Goethe. Abermals wäre dabei zu zeigen, dass Goethes starkes 
Verhältnis zur Realität der Außenwelt ihn auch über Hegel hinauszufüh-
ren vermochte.«419

Gerade im Faust werde deutlich, dass Goethe dem Menschen die Fä-
higkeit zugestehe, sein Leben selbst zu gestalten, durch Tragödien hin-
durch zu erstarken, sich selbst zu verwirklichen. Gott habe in dieser 
Konzeption nur noch die Funktion, den ersten Anstoß zu geben, »der 
sich schließlich gegen ihn selbst wendet. Man könnte meinen, dass auch 
Hegels Vorstellung von der ‚List der Idee‘ einen ähnlichen Vorgang be-
schreibt: Ein Wirken, das sich durchsetzt im Widerspruch zu dem, was 
gewollt wurde. Und doch zeigt sich gerade hier der tiefste Gegensatz zwi-
schen Goethe und Hegel. Die List des Weltgeistes nämlich verwandelt 
nicht den verneinenden Geist in einen solchen, der schließlich Tätigkeit 
erzeugt und Gutes schafft. Der Prozess der Weltgeschichte triumphiert 
für Hegel über alle Tätigkeit des Menschen, um sich siegreich ihm gegen-
über durchzusetzen. Hier bleibt Hegel Determinist, während Goethe den 

418	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 56.
419	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


194

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Ausblick findet zur menschlichen Praxis.«420 Auch wenn sich Mayer im 
Anschluss an diese These erneut direkt auf Lukács bezog, so hatte er doch 
einen (in Teilen zu diskutierenden) Gegenentwurf zu den Überlegungen 
von Lukács und auch zu denen von Bloch vorgelegt. 

Von daher überrascht es nicht, dass Mayer aus seinen Überlegun-
gen Konsequenzen ziehen musste, die Goethe eindeutig vor Hegel set-
zen. »Versteht man dies aber recht, so wird auch begreiflich, warum die 
Weltgeschichte als eine Geschichte des Bewusstseins, eigentlich gar der 
Philosophie, bei Hegel schließlich in der Beharrung enden musste. Im 
abgeschlossenen System, das abgeschlossen war im gesellschaftlichen 
Rahmen des preußischen Staates als der nun zur Wirklichkeit geworde-
nen angeblich sittlichen Idee, und das abgeschlossen war im System des 
Philosophen Hegel.«421 In dem Aufsatz Goethes Erbschaft in der deutschen 
Literatur hatte Mayer 1948 geschrieben: »Allein Hegel hatte in seinen letz-
ten Jahren nahezu verzweifelt den Ausgleich zwischen geistiger Einheit 
(auch religiöser Einheit), bürgerlicher Gesellschaft und preußischer Staat-
lichkeit angestrebt. Er war darüber gestorben – als ein Scheiternder. Die 
Abrundung seines Systems war bloß scheinbar. Alle von ihm gestellten 
und scheinbar beantworteten Fragen standen von neuem in den nun an-
hebenden Auseinandersetzungen zwischen den konservativen Anhängern 
des preußischen ‚vernünftigen‘ Staates und den Junghegelianern mit ihren 
Drang nach Ausdehnung und kritischer Überprüfung aller Bestandteile 
des geistigen und sozialen Lebens.«422 Dort dann weiter, ergänzend, spitzte 
Mayer zu, dass auch Goethe gescheitert sei: »Das klassische Persönlich-
keitsideal des Weimarer Humanismus (…) war zerbröckelt. Goethe hatte 
im Schluss des Faust, vor allem in den Wanderjahren, ein neues Gesell-
schaftsbild entworfen, das nur wenig Gemeinsames mehr hatte mit dem 
Individualitätsprinzip der Lehrjahre, mit der Humanitas Herders wie auch 

420	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 58.
421	 Ebd., S. 59. Und weiter heißt es: »Erst die Zerbrechung der Form, die Freisetzung 

der dialektischen Methode durch Marx und Engels, konnte den zukunftsweisen-
den Erkenntnissen Hegels wieder die Freiheit zurückgeben. Vor Goethes Welt-
bild ist ein solches Zerbrechen der Form, solche schöpferische Aufhebung in weit 
geringerem Maße nötig.« (Ebd., S. 59)

422	 Mayer: Goethes Erbschaft in der deutschen Literatur, S. 17f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


195

10. Der Jubiläumsredner – Hans Mayer 

Schillers und mit der individuellen Pädagogik aus liberalem Geist. Aber-
mals war ein Abschied und ein Neubeginn notwendig geworden.«423

Letztlich reduzierte Mayer in Goethe und Hegel (und auch in anderen 
Aufsätzen) den Vollender der klassischen deutschen Philosophie des Idea-
lismus auf den »preußischen Staatsphilosophen«. Das muss deswegen er-
wähnt werden, da die Hegel-Debatte ihre Schatten ja bereits vorauswarf. 
So konnte die ostdeutsche Intelligenz in der Einheit seit Februar 1947 
bereits den (schon erwähnten) Artikel von A. Demal lesen, in dem Hegel 
als vermeintlicher Vorläufer des Faschismus kritisiert wurde. Hegels An-
schauungen konnten, so Demal, »in großem Maße durch die Ideologen 
der deutschen Reaktion des Imperialismus und des Nazismus ausgenutzt 
werden« und wurden auch ausgenutzt – und zwar, das ist entscheidend, 
ohne Momente der Verfälschung.424 Viele hatten diese Position, wenn sie 
sich in dieser Zeit über Hegel äußerten, bereits klar vor Augen und ver-
suchten das Erbe Hegels zu retten, ihn aus diesem Verdacht zu befreien.

Kurze Zeit später kam dann Shdanows Gerede vom »aristokratischen 
Reaktionär« Hegel – mit Bezug auf Stalins Autorität und unter sofortiger 
Verbreitung durch die »philosophischen« Helfer des Dogmatismus in der 
SU und der SBZ/DDR. Gegen diese These standen die modernen mar-
xistischen Hegel-Interpretationen von Lukács, Bloch, Cornu, Harich und 
anderen. Mayer nun hatte nicht den Dialektiker Hegel, den Vorläufer 
von Marx und Engels mit Goethe verglichen, sondern den reaktionären 
preußischen Staatsphilosophen. Dass seine Argumente, ungewollt, dies 
sei (vermutender Weise) zugestanden, nur kurze Zeit später gegen seinen 
Verbündeten im Kampf für einen offenen und modernen Marxismus gel-
tend gemacht wurden, scheint ihm rückblickend klar geworden zu sein – 
vielleicht ist genau darin einer der Gründe zu suchen, warum er seine 

423	 Mayer: Goethes Erbschaft in der deutschen L iteratur, S. 18. Dort dann weiter: 
»Goethe war in Weimar Beamter und Politiker, und als solcher gescheitert. Der 
Versuch, ‚die Ideen der Aufklärung im politischen und sozialen Leben des Mi-
niaturstaates zu verwirklichen‘ (Lukács) war missglückt. Die Freiheitskriege, 
anschließend die deutsche Restauration, hatten in der neuen Wirklichkeit eine 
Widerlegung der humanistischen Klassik dargestellt. Der spätere Goethe wird 
nun sozialer Denker und Erzieher.« (Ebd.)

424	 Demal: Wurzeln der nazistischen Ideologie in der Philosophie Hegels, S. 172.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


196

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 1: Das Erbe

Goethe-Studien aus den Jahren der SBZ und der jungen DDR bis auf 
eine Ausnahme dem Vergessen anheim gegeben wollte.

Alter (oben) und neuer 20-Mark-Schein der DDR

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Teil 2: Umbrüche

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Briefmarkensatz der DDR, 1982

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


199

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955
Marx und Engels gehören zusammen, Goethe und Schiller ebenso. Man 
kann die Namen nur schwer trennen, der eine ist ohne den anderen kaum 
zu verstehen, zu haben schon gar nicht. Von daher sei es erlaubt, hier 
einmal eine Ausfahrt zu nehmen, vom Thema abzubiegen – auf Friedrich 
Schiller zu blicken. Dessen Jubiläen wurden 1955 und 1959 (der 200. Ge-
burtstag) begangen, das erste Datum, der 150. Todestag, ist hier für uns 
interessant. Vor allem, da seit den Goethe-Feiern sechs Jahre vergangen 
waren, die damals beschworenen Ideale, Wünsche und Hoffnungen also 
genug Zeit hatten, sich in der Realität niederzuschlagen – was sie nicht 
taten, ganz im Gegenteil. 

Insgesamt vier Zwischenstücke werden im Fortgang dieser Analyse 
nun geliefert: Das zu Schiller, danach eines zu Harichs Heine-Bild und 
schließlich folgt ein Schritt in die Geschichte, in die Ereignisse des Jahres 
1956. Zudem wird das Verhältnis von Harich und Mayer kurz beleuchtet, 
da Mayers Opportunismus exemplarisch ist für den Untergang der DDR. 
Anschließend können wir dann schauen und, hoffentlich, überblicken, 
wie sich die Goethe-Sicht unserer Protagonisten weiterentwickelte, verän-
derte, sich dennoch treu blieb (oder auch nicht).

Die bereits bei der Rekonstruktion des Goethe-Bildes der DDR er-
wähnten und analysierten Theoretiker, Lukács, Harich, Mayer, Bloch 
(und Becher, als Minister), äußerten sich auch alle zu Schiller, so dass 
es möglich ist, jeden in der Folge kurz zu Wort kommen zu lassen, um 
zu sehen, wie sie Schiller beurteilten und einschätzten, welches Erbe sie 
ausmachten, welche Chancen und Potenziale sie sahen. Wie schon im 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


200

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Fall Goethe bietet es sich an, mit den Ausführungen von Georg Lukács zu 
beginnen, der in der Mitte der dreißiger Jahre ein modernes marxistisches 
Bild der deutschen Literatur zwischen 1750 und 1850 entwarf – immer bei 
gleichzeitiger Mit-Betrachtung, Mit-Analyse der klassischen deutschen 
Philosophie des Idealismus (am deutlichsten in den Aufsätzen Hölderlins 
Hyperion und Schillers Theorie der modernen Literatur).425

Lukács’ Beschäftigung mit Schiller fand im engen Zusammenhang 
mit seinen Goethe-Studien statt. Folgende Texte sind, chronologisch ge-
ordnet, für diese marxistische Frühphase (nach Geschichte und Klassenbe-
wusstsein) von Relevanz. Eine Gruppe, die Lukács dadurch gebildet sah, 
dass er in den einzelnen Beiträgen versucht habe, die ästhetischen Be-
merkungen von Marx und Engels zu sammeln, anzuwenden und zu kon-
kretisieren:426 Franz Mehring, 1933; Der Briefwechsel zwischen Schiller und 
Goethe, 1934; Hölderlins Hyperion, 1934; Karl Marx und Friedrich Theo-
dor Vischer, 1934; Nietzsche als Vorläufer der faschistischen Ä sthetik, 1934; 
Zur Ästhetik Schillers, 1935; Schillers Theorie der modernen Literatur, 1935; 
Die Leiden des jungen Werther, 1936; Wilhelm Meisters Lehrjahre, 1936; 
Faust-Studien, 1940.427

Schon diese rein quantitative Aufzählung verdeutlicht, dass Lukács’ 
Erkenntnisinteresse äußerst weit gespannt war, von Mehring bis Nietz-
sche, von der Bestimmung der Ästhetik bis zur Vermessung der idealis-
tischen Philosophie. Es ist hier schlichtweg nicht möglich, diese frühen 
Ansätze einer systematischen Ästhetik des Marxismus gebührend abzu-

425	 Lukács: Hölderlins Hyperion, S. 171-199. Schillers Theorie der modernen Literatur, 
S. 118-170.

426	 Siehe: Lukács: Vorwort zu den Beiträgen zur Geschichte der Ästhetik, S. 5. »Mit die-
ser Bestrebung hängen meine aus dieser Zeit stammenden Versuche zusammen, 
den dialektischen Zusammenhang der fortschrittlichen und reaktionären Ten-
denzen der deutschen idealistischen Ästhetik aufzuzeigen (Schiller); das Zurück-
prallen und Reaktionärwerden der ästhetischen Entwicklung im Zusammenhang 
mit der Revolution von 1848 klarzumachen (Vischer); die ideologische Krise, die 
Verdunkelung der Lehren des Marxismus im Zeitalter der II. Internationale im 
Zusammenhang mit der Tätigkeit eines Revolutionärs und bedeutenden Schrift-
stellers vom Range Mehrings aufzuweisen; und endlich: Den Vorläufer der dun-
kelsten Reaktion, des Faschismus, Nietzsche, auch auf dem Gebiete der Ästhetik 
zu entlarven.« (Ebd., S. 5)

427	 Alle weiteren Hinweise im Literaturverzeichnis. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


201

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

handeln. Vielmehr geht es darum, in Ergänzung der Ausführungen zu 
den Faust-Studien das Schiller-Bild von Lukács mit einigen knappen Stri-
chen zu skizzieren.

Wie für ihn üblich begann Lukács 
in dem Aufsatz Schillers Theorie der 
modernen Literatur mit einer Analy-
se und Schilderung der damaligen 
bürgerlichen Gesellschaft, um den 
Hintergrund von Schillers Wirken zu 
kennzeichnen. Dabei thematisierte 
er vor allem den »Grundwiderspruch 
der kapitalistischen Gesellschaft, den 
Widerspruch zwischen gesellschaftli-
cher Produktion und privater Aneig-
nung«.428 Da dieser die Einsicht in die 
bewegenden Kräfte der gesellschaftli-
chen Gegenwart permanent schwerer 
mache, sei die bürgerliche Literatur 
nur noch durch Idealisierung in der 
Lage, positive Helden zu schaffen. 
Die Schranken Schillers, seine Be-
grenztheiten und Missverständnisse, 
würden aus den »tragischen Wider-
sprüchen des bürgerlichen Humanismus entspringen«.429 Ganz pragma-
tisch formuliert: »Der Dualismus von Ideal und Wirklichkeit ist auf dem 
Boden der bürgerlichen Ideologie nicht zu überwinden.«430 Zusammen 
mit der spezifisch deutschen Situation (deren Sichtweise durch Lukács wir 
bereits wiedergegeben haben), ergebe sich, dass, von einigen Ausnahmen 
abgesehen (Georg Forster, Hölderlin), die bürgerliche Klasse in Deutsch-
land die Französische Revolution ablehnen musste. Und dies wiederum 

428	 Lukács: Schillers Theorie der modernen Literatur, S. 125.
429	 Ebd., S. 133.
430	 Ebd., S. 150.

Friedrich Schiller, Stahlstich von  
Johann Leonhard Raab, 1865

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


202

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

habe das Scheitern der dichterischen Versuche der Gestaltung der eigenen 
Gegenwart zur Folge.431 

Wie schon bei Goethe vermag der Vergleich mit Hegel Einsicht zu 
erbringen: »Die Entwicklung des jungen Hegel zeigt am klarsten, wie sehr 
im damaligen Deutschland die beiden Komplexe, einerseits die Bejahung 
der Französischen Revolution und das Kulturprogramm der Erneuerung 
der Antike und andererseits die themidorianische Abkehr von den revo-
lutionären Methoden und die Auffassung der Antike als einer endgültig 
vergangenen Epoche, aufs Engste miteinander zusammenhängen. Es ist 
sehr bezeichnend, dass beim jungen Hegel die eingehende Beschäftigung 
mit der klassischen englischen Ökonomie im Mittelpunkt jener Krisen-
periode steht, die diese politische Wendung in der Beurteilung des Grie-
chentums zu Stande bringt. Bei Schiller fehlt diese ökonomische Einsicht 
Hegels; er formuliert seine geschichtsphilosophischen Probleme immer 
rein ideologisch, wenn auch unter dieser ideologischen Hülle oft eine 
nicht unbeträchtliche Höhe von Geschichtserkenntnis verborgen ist.«432 

Doch nicht die Kontrastierung von Schiller und Hegel war Lukács’ 
Ziel. Ganz im Gegenteil. Gerade für das Gebiet der Ästhetik machte er 
Schiller als Vorläufer von Hegel aus.433 Der Durchbruch zum objekti-

431	 »Es gab immer wieder einzelne, die diese Ablehnung nicht mitgemacht, die die-
ses Zurückschrecken vor den letzten Konsequenzen der bürgerlichen Revolution 
individuell überwunden haben (…). Ausschlaggebend ist vielmehr, dass in die-
ser Periode der große Weg der bürgerlichen Klasse der einer solchen Ablehnung 
der plebejischen Weiterführung der bürgerlichen Revolution sein musste: Der 
Weg der Goethe, Hegel und Balzac (…). Schiller hat seine Entscheidung gegen 
die plebejischen Tendenzen getroffen. Darum war es notwendig, dass er das in-
haltlich-geschichtliche Problem der Ungünstigkeit des modernen bürgerlichen 
Lebens als Gegenstand einer großzügigen und darum notwendigen öffentlichen 
dramatischen Gestaltung nicht lösen konnte.« Lukács: Schillers Theorie der mo-
dernen Literatur, S. 134.

432	 Ebd., S. 136. Vor allem Harich hat diese Analyse des jungen Hegel, des ökono-
misch denkenden Hegel mehrfach als wichtige wissenschaftliche Leistung von 
Lukács herausgestellt, siehe vor allem die Hegel-Vorlesung sowie das Gutachten 
Harichs zu Lukàcs’ Jungem Hegel: Beide abgedruckt in dem Band: Harich: An der 
ideologischen Front, die Vorlesung S. 437-713, das Gutachten S. 170-174.

433	 »Schiller ist darin der Vorläufer Hegels in der Ästhetik, dass seinen ästhetischen 
Kategorien die Ahnung wichtiger gesellschaftlicher Bestimmungen des bürgerli-
chen Lebens zu Grunde liegt. Darin, dass er diese gesellschaftlichen Bestimmun-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


203

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

ven Idealismus sei Schiller jedoch immer versperrt gewesen, da es ihm 
nicht gelungen wäre, sich von Kant zu lösen. (Diese These wurde eine 
der Grundlagen des modernen marxistischen Schiller-Bildes der fünfziger 
Jahre.) Aber selbst diese Elemente der Stagnation, und nichts anderes war 
nach Lukács das Festhalten an Kant nach dem Auftauchen von Fichte 
und Schelling, wirkten auf Hegel ein bzw. nahmen diesen vorweg (nach 
Lukács: »sehr oft Hegel vorwegnehmend«)434. Es gebe eine »methodolo-
gische Verwandtschaft Schillers mit der genialen und verwirrenden Dop-
peldeutigkeit der Phänomenologie des Geistes«,435 die sich darin offenbare, 
dass es Schiller gelinge, zur Problematik der Literatur im Kapitalismus 
vorzustoßen. 

Ahnung, mehr aber auch nicht! Schiller habe an der Schwelle stehen 
bleiben müssen, zur real vorhandenen Einheit der Widersprüche konn-
te er nicht vordringen: »Diese Schranke der Schillerschen Methodologie 
hängt aufs Allerengste mit seinem unüberwundenem Kantianismus zu-
sammen.«436 Schillers Denken als Vorstufe zur Philosophie Hegels. Der 
Chronologie nach Leben und Tod entspricht, das ist der mehr als nur 
künstlich konstruierende Lukács, der historische Ablauf in finalistischer 
Perspektive: »Es ist klar, dass die bürgerliche Gesellschaft in Hegels Äs-
thetik in einer viel entfalteteren Form erscheint, dass in Bezug auf ihre 
Entwicklungsperspektiven schon die Illusionen der heroischen Periode als 
endgültig vergangen betrachtet werden müssen. Selbstverständlich spielen 
bei der relativen Illusionslosigkeit Hegels in dieser Hinsicht auch noch 
andere Motive eine Rolle. So sein ausgebildeter objektiver Idealismus, 
seine tiefere Einsicht in die ökonomische Struktur der kapitalistischen 

gen und ihren ästhetischen Widerschein vorbehaltslos als Tatsachen akzeptiert 
und auf der Basis ihrer Erforschung die spezifischen Grundzüge der modernen 
Literatur herausarbeitet. Und schließlich darin, dass er sich nicht mit einer blo-
ßen Feststellung der Struktur und Eigenart der bürgerlichen Kunst zufrieden 
gibt, sondern nach einem allgemeinen Maßstab für die Kunst strebt, mit Hilfe 
dessen ihre bürgerliche Entwicklungsetappe nicht nur in ihrer Eigenart erkannt, 
sondern zugleich ihrem Wert nach beurteilt werden kann.« Lukács: Schillers The-
orie der modernen Literatur, S. 152.

434	 Ebd., S. 166.
435	 Ebd., S. 156.
436	 Ebd., S. 160.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


204

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Gesellschaft usw. Aber dieser Fortschritt der Erkenntnis ist auch nicht 
bloß ein persönliches Vorwärtsschreiten Hegels im Vergleich mit Schiller, 
sondern vor allem der gedankliche Widerschein der objektiven Weiterent-
wicklung der bürgerlichen Gesellschaft selbst.«437

In dem Aufsatz Zur Ästhetik Schillers hat Lukács dieses Gedankenkon-
strukt noch präziser umrissen, dort ging es ihm um die Frage, wo Schil-
lers Überlegungen einzuordnen sind in dem »Entwicklungsweg von der 
Kritik der reinen Vernunft bis zur Phänomenologie des Geistes«.438 (Das ist ja 
der Entwicklungsweg der klassischen deutschen Philosophie des Idealis-
mus.) Lukács führte aus, dass sich Schiller bewusst gewesen sei über den 
praktischen und aktuellen Charakter der Erörterung geschichtlicher Pro-
bleme. Daraus resultiere die seinen Werken inhärente Progressivität, die 
schließlich zu Hegel führte. Schiller gelange »zuweilen ganz in die Nähe 
jener dialektischen Konzeption der Geschichte, die Hegel später mit dem 
idealistischen Terminus ‚List der Vernunft‘ bezeichnet hat«.439 Maßgeblich 
dafür sei vor allem seine ästhetische Konzeption: »Aber wenn Schiller die 
Ästhetik ins Zentrum rückt, so hat das auch eine (…) Seite, die für die 
Entwicklung der klassischen deutschen Philosophie in positivem Sinne 
außerordentlich folgenschwer geworden ist. Schiller ist einerseits ein Kan-
tianer, der die Grundlinien der Kantschen Erkenntnistheorie, das uner-
kennbare Ding an sich, niemals einer Kritik unterworfen hat. Er ist aber 
andererseits – wie dies Hegel wiederholt hervorhebt – der erste, der den 
Weg zum objektiven Idealismus eingeschlagen hat.«440

Schiller könne und dürfe nicht nur als Kantianer betrachtet werden, 
er habe vielmehr dazu beigetragen, den objektiven Idealismus vorzube-
reiten. (Ebenso wie Kant nicht nur Sackgasse, sondern auch Wegbereiter, 
Vorbereiter sei. Nicht nur Kompromiss, auch radikaler Bruch mit dem 

437	 Lukács: Schillers Theorie der modernen Literatur, S. 168.
438	 Lukács: Zur Ästhetik Schillers, S. 94.
439	 Ebd., S. 95f.
440	 Ebd., S. 17. Und weiter heißt es: »Dass die Ästhetik ein solcher Weg zum objek-

tiven Idealismus gewesen ist, ist aus der Geschichte der klassischen deutschen 
Philosophie, aus der Rolle der Ästhetik in dem Aufbau des objektiven Idealismus 
Schellings in dessen Jenenser Periode hinlänglich bekannt. Es ist auch bekannt, 
dass der Ausgangspunkt dieser Entwicklung die Kritik der Urteilskraft Kants ge-
wesen ist.« (Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


205

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

Vergangenen.)441 Das vor allem repräsentiere das Progressive bei ihm. Und 
es ist laut Lukács so stark, wichtig, zentral, dass es alle rückschrittlichen 
Elemente interpretativ überlagern müsse, also zentral zu fokussieren sei. 
Schiller »erweist sich als wichtiger Mitkämpfer jener Richtung in Philo-
sophie und Literatur, die nach der Französischen Revolution, gestützt auf 
ihre Erfahrungen, den Fortschritt des Menschengeschlechts mit der Me-
thode des Historismus verteidigte, also nicht mehr bloß auf der Grund-
lage des Gegensatzes von Vernunft und Unvernunft, wie die Aufklärung. 
Die Gegenwart als Produkt und Weiterbeweger der geschichtlichen Be-
wegung ist naturgemäß auch für die Kunstauffassung Motiv der Um-
wälzung. Jene Dialektik des Absoluten und Relativen, des Fortschritts, 
der künstlerischen Produktion und des Bewahrtbleibens der ästhetischen 
Werte steht im Mittelpunkt der Schillerschen Bestrebungen, die Kunst 
seiner Gegenwart gleichzeitig historisch und ästhetisch richtig zu erfas-
sen.«442

Der dritte Aufsatz von Lukács, der hier abschließend kurz rekapitu-
liert werden soll, beschäftigt sich mit dem Briefwechsel zwischen Schiller 
und Goethe (dieser umfasst den Zeitraum 1794-1805, also aus marxistischer 
Perspektive die hochinteressante Zeit der Verarbeitung der Erfahrungen 
der Französischen Revolution) und ist 1934 entstanden. Hans Mayer stell-
te knapp vierzig Jahre später fest – nach der kurzen Darstellung der kri-
tischen Stimmen zum Briefwechsel, von Grabbe bis Nietzsche: »Es ist 
nur scheinbar paradox, dass die marxistische Literaturwissenschaft, von 
Franz Mehring bis Georg Lukács, mit Begeisterung und Scharfsinn be-
müht war, den ästhetischen Gehalt des Briefwechsels zu erschließen, um 
ihn gar in den Rang einer ästhetischen Normativität zu erheben.«443 In 
der Tat sah Lukács in dem Briefwechsel einen »noch ungehobenen Schatz 
unseres kritischen und literaturtheoretischen Erbes« (was wieder einmal 
eine Spitze gegen Mehring ist), der seinerseits kritisch verarbeitet werden 

441	 Zur Kant-Rezeption in der DDR: Heyer: Kants Philosophie in den ersten J ahren 
der DDR, S. 359-418. Thom: Kant. Philosophiehistorische Forschung in marxistischer 
Sicht, S. 86-120. 

442	 Lukács: Zur Ästhetik Schillers, S. 96.
443	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 77f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


206

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

müsse.444 Als »einzigartiges Dokument« sei der Briefwechsel von heraus-
gehobener Bedeutung: »Denn Goethe und Schiller waren nicht nur die 
bedeutendsten Schriftsteller ihrer Periode, sondern standen auch kunst-
theoretisch auf der Höhe einer außerordentlich hohen philosophischen 
Entwicklung, der Entwicklung der idealistischen Dialektik in Deutsch-
land, der Entwicklung der Philosophie und Kunsttheorie von Kant bis 
Hegel. Die theoretischen Werke Goethes und Schillers bilden eine der 
wichtigsten Etappen auf dem Entwicklungsweg der deutschen Philoso-
phie und Ästhetik von der subjektiv idealistischen Dialektik Kants zu der 
objektiv idealistischen Dialektik Hegels.«445 Es schließen sich dann die für 
Lukács typischen Ausführungen zur politischen, gesellschaftlichen und 
ideologischen Situation Deutschlands um 1800 an.

Wichtig ist, dass Lukács exakt herauszuarbeiten versuchte, dass vor 
allem die Positionierung zur Französischen Revolution die Grundlage des 
gemeinsamen Arbeitens von Goethe und Schiller war. Die Ablehnung 
der Revolution und der revolutionären Methode bilde »die gesellschaft-
lich-ideologische Grundlage für den deutschen ‚Klassizismus‘«.446 Und 
dennoch, auch in der Ablehnung der Revolution, in dem Bekenntnis zur 
bürgerlichen Welt der vorrevolutionären Zeit wären grundlegende Dif-
ferenzen zwischen Goethe und Schiller gut zu erkennen, die ihrer, dies 
meinte Lukács durchaus programmatisch, »Freundschaft von Anfang an 
bestimmte Grenzen« setzten (diese Differenzen seien »auf allen Gebieten 
und ständig vorhanden« gewesen und hätten sich »im Lauf der Zeit im-
mer mehr« vertieft):447 »Goethe steht von Anfang an auf einem aufkläre-
risch-humanistischen, im wesentlichen evolutionären Standpunkt. Sein 
Realismus verhilft ihm dazu, diese Gesamtanschauung durch die Periode 
der Französischen Revolution hindurch zu bewahren und den neuen Ver-

444	 Lukács: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 68f.
445	 Ebd., S. 70.
446	 Ebd., S. 75. »Wir können also zusammenfassend sagen, dass die gesellschaft-

lich-politische Zusammengehörigkeit den Rahmen der gemeinsamen Wirksam-
keit Goethes und Schillers bestimmt. Im Zentrum dieser Zusammenarbeit steht 
das Trachten nach Schaffung einer bürgerlich-klassischen Kunst. Die Versuche, 
die großen theoretischen Probleme der Kunst zu klären, stehen ausnahmslos im 
Dienst dieser dichterisch-praktischen Frage.« (Ebd., S. 80.)

447	 Ebd., S. 75f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


207

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

hältnissen ideologisch anzupassen. Schiller ist ein kleinbürgerlich-idealis-
tischer Revolutionär, dessen revolutionärer Humanismus, dessen ideolo-
gischer Ansturm gegen das feudal-absolutistische Deutschland schon vor 
der Französischen Revolution zum Scheitern kommt.«448 Im Folgenden 
können einige knapp gehaltene Stichpunkte die Thesen von Lukács zur 
Zusammenarbeit und Zusammengehörigkeit (teilweise aber auch zu den 
trennenden Motiven) von Goethe und Schiller weiter verdeutlichen:449

•	 Beide arbeiteten für eine bürgerlich-klassische Kunst. (S. 82)
•	 Im Vordergrund habe dabei das Problem der Form gestanden. (S. 82)
•	 Sie erkannten die negativen Auswirkungen des Kapitalismus auf die 

Entwicklung der Kunst. (S. 84) Vor allem mit Blick auf die Arbeitstei-
lung. (S. 82f.)

•	 Das Leitbild der Antike sei nicht prinzipiell unerreichbar, es könnte 
verwirklicht werden. (S. 92)

•	 Damit werde die idealistische Seite ihres Denkens erkennbar. Es sei 
ihnen nicht möglich, »das Problem der künstlerischen Form als ein 
(…) Produkt der gesellschaftlichen Entwicklung aufzufassen«. (S. 92)

•	 »Sie verirren sich in den idealistischen Utopismus, in die Illusion, 
Krankheiten, die aus dem gesellschaftlichen Sein entspringen, durch 
Heilung des künstlerischen Bewusstseins aus der Welt schaffen zu 
können, in die Illusion, die Problematik der modernen Kunst von der 
Formseite aus überwinden zu können.« (S. 92)

•	 Beide hätten das »große zentrale Problem« der Kunst des 19. Jahrhun-
derts erkannt: »Die Frage der künstlerischen Überwindung der Häss-
lichkeit, des unkünstlerischen Charakters des bürgerlichen Lebens«. 
(S. 98)

•	 Ihr Grundproblem sei die Darstellung der wirklichen Widersprüche 
des modernen Lebens gewesen. (S. 101)

Während Goethe Zeit seines Lebens ein bedeutender Realist war, müsse 
von Schiller als dem »geborenen Tragiker« gesprochen werden, »dessen 

448	 Lukács: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 75.
449	 Alle Angaben nach: Ebd. Seitenzahlen in Klammern im laufenden Text. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


208

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Lebenselement der Widerspruch in seiner tragischen Zuspitzung gewesen 
ist«.450 Daraus resultiere, dass bei ihm, anders als bei Goethe, seine an 
sich richtigen Fragestellungen nur in echten Verzerrungen gelöst werden 
konnten. Eine Problematik, die zudem seine Stellung und Verortung in 
der Philosophie der damaligen Zeit ermöglichte, gleichzeitig auch aus die-
ser resultierte: »Als philosophischer Idealist, der den Weg vom subjektiven 
Idealismus zum objektiven gesucht hat, konnte Schiller das Hinausgehen 
über die kleinliche Reproduktion der unmittelbaren Wirklichkeit anders 
formulieren, indem er die wesentlichen Bestimmungen des Lebens, die 
die Kunst gestalten soll, von jedem Zusammenhang mit dem Leben los-
löst und als Bestandteile einer Ideenwelt auffasst. Diese allgemeine Verzer-
rung der Probleme ins Idealistische steigert sich bei Schiller noch dadurch, 
dass er zwischen einer großartigen objektiven Auffassung der Widersprü-
che des historischen Lebens und einer moralisierenden Verengung die-
ser Probleme – philosophisch zwischen einem objektiven Idealismus, der 
aus ihm einen der wichtigsten Vorläufer Hegels macht, und einer bloßen 
Nachfolge, Auslegung und Anwendung des Kantischen subjektiven Ide-
alismus – hin und her schwankt. Seine künstlerische Praxis ist somit ein 
ziemlich genaues Spiegelbild seiner philosophischen Zwischenstellung 
zwischen Kant und Hegel.«451 Banal formuliert lässt sich also zusammen-
fassen, wenn wir die bisher dargestellten Ausführungen von Lukács re-
kapitulieren: Hegel suchte Goethe und fand diesen, Schiller stand zwi-
schen Kant und Hegel und konnte nie das Erbe Kants überwinden, die 
Verständigung über die Gemeinsamkeiten, auch die unausgesprochenen, 
die nicht bewussten, ist zwischen Goethe und Hegel eigentlich größer 
gewesen als zwischen Goethe und Schiller.

Diese Betrachtungen abschließend, ein letztes größeres Zitat (es bildet 
bei Lukács den Schluss seiner Ausführungen): »Goethe und Schiller tre-
ten mit voller Bewusstheit das Erbe des ganzen bürgerlichen Aufschwung 
von der Renaissance bis zur Aufklärung an und bilden diese Erbschaft im 
Sinne der neuen Probleme des beginnenden 19. Jahrhunderts, der Peri-
ode nach der Französischen Revolution um. Sie sind also stets zugleich 

450	 Lukács: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 99.
451	 Ebd., S. 100f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


209

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

Erben und Überwinder der Aufklärung. Selbstverständlich würde eine 
sehr eingehende Betrachtung ihrer Anschauungen zeigen, dass sie auch in 
manchen Punkten bei Schwächen und Vorurteilen der im großen Ganzen 
überwundenen Periode stehen geblieben sind.«452 Es ist nicht so einfach, 
diesen Sätzen zu folgen. Denn die Aufklärung, das Erbe der Aufklärung, 
so denkt man doch, führte in die Französische Revolution. In vielfäl-
tigen und differenzierten Nuancierungen wurde es dort von eigentlich 
allen politischen Richtungen bemüht, lebendig gehalten, in praktische 
Tätigkeit umgesetzt. In der Revolution waren ja eigentlich so ziemlich alle 
Protagonisten Rousseauisten – wobei Rousseau als Chiffre für die Ideale 
fungierte, die die jeweilige Person als Erbe der Aufklärung auf Rousseau 
projizierte. Dass die Ideale der Aufklärung in Weimar überwinterten, dort 
die bösartige Revolution überlebten, und dann in neu gestalteter Form 
das 19. Jahrhundert prägten – diese These müsste bewiesen werden, die 
Schriften von Lukács können das nicht.

An diesem Punkt ist eine Debatte mit Lukács notwendig, sie ist aber 
zu unterscheiden von jener Kritik, die Hans Mayer 1973 an Lukács übte. 
Denn diesem ging es um seine Sonderstellung, um die eigene Originali-
tät, aber nicht um die Sache. (Im Fortgang des Buches wird noch mehr-
fach deutlich werden, dass Mayer spätestens seit Mitte der fünfziger Jahre 
versuchte, sich in seinen Publikationen von Lukács zu lösen, dessen The-
sen freilich beibehielt und als seine eigenen ausgab. Ab 1956 war er damit 
im Prinzip sogar auf Parteilinie, wenn man davon absieht, dass die SED 
den Namen Lukács eigentlich gar nicht mehr nennen oder hören wollte. 
Wir kommen darauf zurück.) Mayer schrieb: »In seiner Abhandlung von 
1934 über den Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe unternimmt Ge-
org Lukács eine differenzierte Bewertung der Partner. Unlieb muss es ihm 
dabei sein, was er nicht verhindern kann, dass er in die Nachbarschaft 
Friedrich Nietzsches gerät, denn auch Lukács sieht das Ereignis dieses Ge-
dankenaustauschs und seiner poetischen Resultate im Anteil Goethes.«453 
Wenn dies allerdings der Maßstab sein soll, mit dem wir zu messen haben 
nach Mayer, dann ist diesem zu attestieren, was er gerade Lukács vorwarf. 

452	 Lukács: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 116.
453	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


210

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Denn als er 1955 die Rede Das Ideal und das Leben  zum Schiller-Jubi-
läum hielt, da zitierte er ein paar Zeilen aus dem Gedicht Die Künstler 
von Schiller, sagte exakt einen Satz zu diesem und widmete sich danach 
ausführlich Goe the, um anhand von dessen Begriff en die Person Schillers 
messen zu können.454 Aber Pfeile, die man selber abschießt, treff en einen 
nicht.

Mayer störte sich daran, dass 
Lukács den »kleinbürgerlich-ide-
alistischen Revolutionär« Schiller 
dem Realisten Goe the gegenüber-
gestellt hatte. Und dies ist in der 
Tat eine sehr schwierige Konstruk-
tion von Lukács, die aus dessen 
Methode, aus der zu sehr eintei-
lenden Sicht auf Literatur und 
Philosophie resultierte. Mayer for-
mulierte: »Dies sind Gleichungen 
mit vielen Unbekannten. Evoluti-
on und Revolution, Humanismus 
und Realismus. Zwei theoretische 
Prämissen verhindern, dass die 
Gleichung aufgehen kann: Die 
grundsätzliche Abwertung der na-
tional-deutschen Bewegung samt 
ihrer romantischen Verkleidung innerhalb des Aufklärungsprozesses, und 
die Fixierung von Lukács auf das sowjetische, von ihm selbst inaugurierte 
Dogma vom Primat des Realismus.«455 

Wichtig ist auch, was Mayer 1973 für die Verortung von Goe the und 
Schiller innerhalb der klassischen deutschen idealistischen Philosophie 
kritisch anmerkte. Wie gesehen, hatte Lukács nicht nur in seinen Schil-
ler-Aufsätzen, sondern bis hinein in die fünfziger Jahre in seinen allgemei-
nen theoretischen Schriften zur deutschen Literatur, den Weimarer Klas-

454 Mayer: Das Ideal und das Leben, S. 9f.
455 Mayer: Goe the. Ein Versuch über den Erfolg, S. 78f.

Sondermarken der DDR 
zum Schiller-Jahr, 1955

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


211

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

sizismus deswegen also progressiv eingestuft, da dieser »vorwegnehme«. 
Also antizipiere, über das Gegebene hinausgehe, demnach auch dort, wo 
er eigentlich zurückschaue, nach vorn blicke. Dies war ein, wie Mayer mit 
aller Berechtigung feststellt, misslungener Versuch der Ehrenrettung Goe
thes und Schillers: »Diese These ist nicht neu: Sie darf als – unberechtig-
te – Abwandlung von Gedanken Heines interpretiert werden. Der Autor 
einer Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland konfrontierte 
die Radikalität der deutschen philosophischen Ideologie, von Kant bis 
zu Hegel, mit den Etappen der Französischen Revolution und befand: 
Hegel sei, wie eine künftige Praxis erweisen werde, radikaler als Robes-
pierre. Lukács möchte eben dies auch für den Weimarer Klassizismus in 
Anspruch nehmen: Womit er freilich in Heine durchaus keinen Alliier-
ten gewinnen kann.«456 Die Gründe für diese Fehleinschätzungen Lukács’ 
machte Mayer nicht nur in dessen starren Antinomien, ja, dieser Begriff 
erscheint durchaus angebracht, aus (»guter Realismus und schlechter For-
malismus, Fortschritt und Dekadenz, guter Rationalismus und schlechter 
Mythos«), sondern etwa auch in der Abwertung der Romantik.457

Diese kritische Sicht auf die Romantik war nun ihrerseits ein wichti-
ger integrativer Bestandteil der marxistischen Philosophie und Literatur-
betrachtung in der jungen DDR und gleichzeitig kompatibel mit der offi-
ziellen staatlichen Einschätzung der Kulturgeschichte.458 Doch Mayer hat 
sich nicht an der einseitigen Verteufelung beteiligt, in den frühen sechzi-
ger Jahren unternahm er in Leipzig, es war sein letztes Forschungsfeld vor 
dem Weggang aus der DDR, eine Neubestimmung des Romantik-Bildes. 
(Wir kommen darauf später zurück.) Mit seiner Kritik an Lukács traf 

456	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 79f.
457	 Ebd., S. 80. »Hier rächt sich die Abwertung der Romantik und der deutschen au-

ßenpolitischen Emanzipationsbewegung gegen napoleonische Fremdherrschaft. 
Von Mehring, den Lukács im allgemeinen herunter zu machen liebt, wird die 
Fehldeutung der Romantischen Schule als einer junkerlichen Regression über-
nommen, wodurch ein ästhetischer und harmonikaler Klassizismus gestärkt wer-
den kann: Viele Argumente von Lukács gegen Kleist finden sich bereits, und aus 
ähnlicher Deduktion, bei Friedrich Gundolf.« (Ebd.)

458	 Siehe: Kapferer: Das Feindbild der mar xistisch-leninistischen Philosophie in der 
DDR, S. 27-34, dort auch zur Romantik-Debatte in der zweiten Lebenshälfte der 
DDR-Wissenschaften, S. 229-256.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


212

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Mayer durchaus die richtigen Punkte. Aber es gibt ja auch noch die Frage 
der Motivation (die in den weiteren Ausführungen noch deutlicher wer-
den wird). Und so ist es nur eine Kritik um der Kritik willen, wenn Mayer 
Lukács beispielsweise vorwirft, dass dieser sich in dem Aufsatz zum Brief-
wechsel zwischen Schiller und G oethe ausschließlich an den Briefwechsel 
halte (was noch nicht einmal stimmt) und diesen für bare Münze nehme 
(was erst recht nicht zutrifft).459 

Doch nicht die Kritik an Lukács stand in der ersten Hälfte der fünf-
ziger Jahre an. Vielmehr war dieser (bis zu den ungarischen Ereignissen 
von 1956) eine der (die?!) zentralen Instanzen in marxistischer Philoso-
phie und Literatur. Im Herbstsemester 1955 begann Harich an der Ber-
liner Humboldt-Universität erneut mit seinem Zyklus zur Geschichte der 
klassischen deutschen Philosophie. Im Prinzip lässt sich sagen, dass Harich 
in der Vorlesung zwei große Themenblöcke bildete: Zum einen die Phi-
losophie Kants, die den ganzen Kant, von den vorkritischen Schriften bis 
zu den Kritiken, umfasst,460 und zum anderen die Philosophie Hegels, die 
Gegenstand des zweiten Teils der Vorlesung im folgenden Semester war 
(es ist die überarbeitete Version seiner skandalträchtigen, ja, die Partei 
hielt die Positivierung Hegels für einen Skandal, Hegel-Vorlesung).461 Diese 
Schwerpunktbildung passt gut zu Harichs chronologischer Einschätzung 
der klassischen deutschen Philosophie des Idealismus, die er immer von 

459	 »Charakteristischer Weise hält sich der Analytiker ausschließlich an den Brief-
wechsel, den er absolut setzt, niemals in seiner Aufrichtigkeit anzweifelt, nie auch 
zu konfrontieren versucht mit den während der Jahre dieser Korrespondenz ent-
stehenden Dichtungen von Goethe und Schiller.« Mayer: Goethe. Ein Versuch 
über den Erfolg, S. 781.

460	 Harichs umfangreichen Kant-Studien liegen gedruckt vor. Harich: Widerspruch 
und Widerstreit. Dort auch Vorträge, Manuskripte und Notizen aus den fünfziger 
Jahren sowie eine zwei Sitzungen umfassende Vorlesung von 1956 zur klassischen 
deutschen Philosophie. 

461	 Siehe hierzu vor allem das Protokoll der Sitzung des Philosophischen Instituts der 
HU vom 16. April 1952, das der Debatte um Harichs Hegel-Vorlesung gewidmet 
ist. Harich: An der ideologischen Front, S. 160-169. Die Hegel-Vorlesung, S. 437-714. 
Auf Camilla Warnkes Schilderungen und Interpretationen der Hegel-Vorlesun-
gen Harichs wurde bereits verwiesen. Siehe auch die Wiedergabe ihrer Mitschrift 
zu: Warnke: Wolfgang Harich über den deutschen Pantheismus, S. 167-198. Davor 
die Einführung: Warnke: Bemerkungen zu Wolfgang Harichs Philosophievorlesun-
gen in den frühen fünfziger Jahren, S. 159-166.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


213

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

Kants Kritik der reinen Vernunft bis zu Hegels Tod zeitlich ansetzte.462 An-
dere Werke, Personen, Theorien dieser Epoche wurden von Harich zu-
meist unter dem Gesichtspunkt analysiert und interpretiert, welche Rolle 
sie bei der Entwicklung von Kant zu Hegel spielen. Ein ideengeschichtli-
ches Verfahren, das er mit Georg Lukács teilte.

Harichs Vorlesung ist hier von Interesse, da er in dieser ein marxis-
tisches Bekenntnis zum klassischen Erbe abgelegt hat, das in der frühen 
DDR-Philosophie seinesgleichen sucht. Der 13. und abschließende Para-
graph (die Behandlung Schellings war Harich zeitlich nicht mehr mög-
lich) beschäftigt sich mit Schiller als Philosoph. Der normale Weg bei der 
Behandlung der klassischen deutschen Philosophie des Idealismus gehe 
von Kant über Fichte zu Schelling und dann zu Hegel. Harich spitzte nun 
pointiert zu, dass Schelling in einem doppelten Bezugsgefüge verstanden 
werden müsse: Zum einen der deutsche Pantheismus der achtziger Jahre, 
zum anderen die philosophischen Errungenschaften Schillers. Ausschließ-
lich der philosophische Schiller wurde von Harich behandelt, der sich 
dabei explizit auf Lukács berief (und zwar auf dessen Aufsätze Schillers 

462	 In dem § 3: Die klassische deutsche Philosophie in der Vorlesung Die Entstehungs-
geschichte des Marxismus trug Harich folgende Aufzählung als Grundlage seiner 
Ausführungen vor den Studenten vor: »Was versteht man darunter? Kant, Fich-
te, Schelling, Hegel. Zeitraum: Von 1781 (Kritik der r einen Vernunft) bis 1830 
(Hegels Tod). Keine Voraussetzung der bürgerlichen Revolution. Ökonomische 
Rückständigkeit (Verlagerung der Handelsstraßen nach der Entdeckung Ame-
rikas). Kein einheitlicher Nationalstaat. Dreißigjähriger Krieg. Wechselseitige 
Bedingtheit der nationalen Zersplitterung und der ökonomischen Rückständig-
keit. Schwäche der Bourgeoisie. Keine Kraft zur Überwindung des territorialen 
Feudalabsolutismus. Zur Zeit der Französischen Revolution war eine bürgerli-
che Revolution in Deutschland unmöglich. Die bürgerlichen Reformen wurden 
von außen aufgezwungen (Napoleon). Resultat der Befreiungskriege: Stärkung 
der feudalen Reaktion. Erst nach 1815 Entwicklung einer modernen Industrie. 
Das Fehlen einer bürgerlich-revolutionären Emanzipationsbewegung bedingt, 
dass keine Voraussetzungen für materialistische und atheistische Philosophie be-
stehen. Lessing, Kant, Herder, Goethe usw. bis Hegel halten in der einen oder 
anderen Form an der Religion fest. Kant bis Hegel – idealistische Grundlage. 
Aber Vorzüge: Entwickelt sich, nachdem die Beschränktheiten des klassischen 
westeuropäischen Materialismus in Erscheinung getreten sind. Entwickelt sich, 
nachdem die Resultate der bürgerlichen Revolution offenbar geworden sind.« 
Harich: Die Entstehungsgeschichte des Marxismus, S. 1128f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


214

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Theorie der moder nen Literatur und Zur Ästhetik Schillers).463 Mit dem 
Dramatiker Schiller hatte er sich beispielsweise in seinen Anfangsjahren 
als Journalist bei der Täglichen Rundschau beschäftigt.

Schillers Philosophie lasse sich sehr gut im Vergleich mit den Anschau-
ungen Fichtes herausarbeiten. Gemeinsam sei beiden, dass sie von Kant 
herkommen, »in Kants Theorien die führende progressive Philosophie der 
Epoche« sehen und »versuchen, Kants Philosophie kritisch weiterzuent-
wickeln«.464 Der historische Hintergrund werde dabei von der Französi-
schen Revolution geprägt, mit der sie sich auseinandersetzten. Weitaus 
bedeutsamer als diese Gemeinsamkeiten, die sie ja nicht unbedingt ex-
klusiv hatten, seien allerdings die Unterschiede und Differenzen zwischen 
ihren Überlegungen. »Fichte ist durch und durch eine unpoetische Natur. 
Er war ohne Sinn für Fragen der Kunst. Ästhetik kommt in seiner Philo-
sophie oder in seiner späteren Systematisierung seiner Gedanken nur ganz 
am Rande vor.«465 Schiller hingegen gehe – als bedeutendster deutscher 
Nationalautor neben Goethe – als Dichter an die philosophischen Pro-
bleme seiner Zeit heran. Die Kritik der reinen Vernunft habe auf ihn kei-
nen messbaren Einfluss ausgeübt. »Schiller interessieren von vornherein 
zunächst und vor allem ästhetische und sodann moralische Fragen. Und 
zwar beides  – Ästhetik und Moralphilosophie  – in unlösbarer Einheit, 
derart, dass er im Moralischen das Ästhetische und im Ästhetischen das 
Moralische sucht. Er sucht im Moralischen das Ästhetische, d. h. (…) ihm 
geht es darum, den ästhetischen Wert zu untersuchen, der einem Han-
deln von hinreißender, begeisternder sittlicher Größe innewohnt. Die 
Helden Schillers vor dessen Berührung mit Kant – etwa Karl Moor oder 
Fiesco – offenbaren auch Größe, aber Größe im Sinne einer gewaltigen 
Kraftentfaltung. Die späteren Helden Schillers zeigen dagegen Größe in 

463	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1069f.. »Also: Von 
Schiller nur die Philosophie, von dem Philosophen Schiller nur das, was für den 
Übergang von Kant zu Schelling und Hegel in Betracht kommt.« (Ebd., S. 1070)

464	 Ebd., S. 1070.
465	 Ebd., S. 1071.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


215

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

einem anderen, neuen Sinne, sittliche Größe, Größe der Selbstüberwin-
dung (…).«466

Auch die Begegnung mit der Philosophie Kants habe bei Schiller nicht 
dazu geführt, dass dieser eine harte Moralisierung der Kunst unterneh-
men wollte. Es gehe um die Darstellung des Schönen, um das Erlebnis 
des Schönen. Schillers Ansatzpunkt sei: »Als Ganzes genommen, ist der 
Mensch ein nicht nur moralisches Wesen, sondern ein Wesen von morali-
scher und sinnlicher Natur, und wenn er sich im Kampf mit den niederen 
Antrieben, die in seinem Verhalten wirksam sind, zur Moralität erheben 
soll, dann bedarf er dazu einer Hilfe und Stützung durch die ästhetische 
Bildung, eine Bildung, die nicht nur moralisch an ihn appelliert, son-
dern die den ganzen Menschen ergreift und zum Besseren umgestaltet. 
In diesem Sinne sucht Schiller im Ästhetischen das letzten Endes Mora-
lische.«467 Diesem Anliegen war das Bündnis mit Goethe verpflichtet, die 
gemeinsame Gedankenarbeit, die Frage nach der Erneuerung der Anti-
ke – alles im Bannkreis des deutschen Pantheismus der achtziger Jahre. 

Auch auf die aus marxistischer Perspektive wichtigste Frage, auf die 
Stellung zur Französischen Revolution, ging Harich ein. Schiller habe 
zu den Wegbereitern der Revolution gehört, vor allem mit den Räubern, 
Fiesco, Kabale und Liebe und Don Carlos. Aber bereits der Gironde habe 
er »ablehnend gegenübergestanden, und die Jakobiner gar, der jakobini-
sche ‚terreur‘ erfüllen ihn vollends mit Schauder und Entsetzen. Schiller 
schreibt 1793 nicht eine Berichtigung der Urtheile des Publicums über die 
französische Revolution (wie Fichte), sondern, im Gegenteil, Schillers Paro-
le lautet: Wo sich die Völker selbst befreien, da kann die Wohlfahrt nicht 

466	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen P hilosophie, S. 1071. Bei Bloch 
war zu lesen und zu hören: »Und doch ermangeln Schillers positiv-ideale Helden 
nicht eines damals höchst vorhandenen Elements, mitten in der Schwärmerei, 
der nicht nur einfach, sondern doppelt und dreifach idealisierten Bourgeoisie. Es 
ist das Element Citoyen, ist jener heroische Typ und Gehalt, mit dem die bür-
gerliche Revolution vorandrang, ohne den sie überhaupt nicht vorangekommen 
wäre.« Bloch: Weimar als Schillers Abbiegung und Höhe, S. 109. Die entsprechen-
den Ausführungen von Lukács wurden bereits wiedergegeben. 

467	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1072.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


216

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

gedeihen.«468 Wegen der Einschätzung der Jakobiner und dem Verlauf der 
Revolution habe Schiller in einem positiven Verhältnis zur Revolution 
nach dem Thermidor gestanden: »Schillers politischer Ausgangspunkt ist 
kein jakobinischer, sondern ein thermidorianischer, kein plebejisch-de-
mokratisch-revolutionärer, sondern ein großbürgerlich-evolutionärer,469 
und es entsteht bei Schiller in Folge dessen nicht, wie bei Fichte, eine ra-

468	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1074. Das indirekte 
Schiller-Zitat aus der Glocke.

469	 Diese Einteilung der Epoche der Aufklärung findet sich auch in Harichs Kommu-
nismus ohne Wachstum. Dort heißt es (1975): »Die europäische Geistesgeschichte 
kennt eine Traditionslinie des sozialen Denkens, die letztlich großbürgerlichen 
Ursprungs ist. Sie führt von Voltaire über Condorcet zu Saint-Simon und von 
ihm und seinen Anhängern (darunter Heine) zum Marxismus. Sie zeichnet sich 
aus durch Zivilisationsfreundlichkeit und Bejahung des Fortschritts und war je-
derzeit mit dem Aufstieg der industriellen Produktion, den sie reflektierte, so eng 
verbunden, dass sie schon vor dem Auftreten von Marx und Engels bei den klas-
senbewussten Arbeitern in dem Maße, wie die sich als modernes Industriepro-
letariat verstanden, das Vermächtnis Babeufs teils zu modifizieren, teils gänzlich 
zu verdrängen begann. Ich denke dabei an die Resonanz der Utopie Cabets, an 
Neobabouvisten wie Dezamy und auch, was Deutschland angeht, an Weitling. 
Das von da herstammende utopisch-sozialistische Gedankenerbe haben Marx 
und Engels in erster Linie kritisch aufgearbeitet und mit dem, was sich ihnen 
an der Geschichtsschreibung der Restaurationszeit, an der Hegelschen Dialektik, 
an Feuerbachs Materialismus, an den Theorien der klassischen englischen Nati-
onalökonomie (Smith, Ricardo) als rationell darbot, synthetisiert. Und sie taten 
gut daran, all dem den Vorzug zu geben. (…) Jetzt aber erleben wir, dass der in-
dustrielle Fortschritt, auch unter sozialistischen, erst recht unter kapitalistischen 
Bedingungen, an seine unaufhebbare Naturschranke stößt, und da hört das Do-
minieren der Voltaireschen Traditionslinie im Marxismus, so behaupte ich, auf, 
noch zeitgemäß zu sein. Und wenn ich in dem Zusammenhang an Babeuf erin-
nere, so deshalb, weil ich ihn als den ersten kommunistisch orientierten Jünger 
Jean-Jacques Rousseaus gebührend gewürdigt zu sehen wünsche, von dem eine 
andere Traditionslinie ausgeht, die, meiner Meinung nach, für den Marxismus in 
Zukunft bedeutsamer sein wird als die Voltaires, Condorcets und Saint-Simons. 
Sie ist vorindustriell, kleinbürgerlich-bäurischer Herkunft und – von Anbeginn 
radikal demokratisch; demokratisch freilich nicht im Sinne des politisch-pluralis-
tischen Systems der Monopolbourgeoisie, das sich derzeit Demokratie zu nennen 
wagt, sondern im Sinne des – höchst autoritären, extrem diktatorischen – Jako-
binertums; wobei zu beachten bleibt, dass dessen rühmwürdigster Repräsentant, 
dass Robespierre, genau wie sein kommunistischer Fortsetzer Babeuf, zu den 
enthusiastischsten Rousseauisten zählte.« Harich: Kommunismus ohne Wachstum, 
S. 185f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


217

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

dikalistische Konzeption der absoluten Entgegensetzung von Sollen und 
Sein, die die Wirklichkeit als bloße Schranke gelten lässt und sie um der 
Überwindbarkeit dieser Schranke willen zum bloßen Geisteserzeugnis he-
rabsetzt, sondern es entsteht bei Schiller eine ganz andere, dem entgegen-
gesetzte Konzeption, die auf eine spezifisch ästhetische Weise die spätere 
Hegelsche Versöhnung mit der Wirklichkeit vorbereitet.«470

Zentral sei, diesen Ausgangspunkt Schillers richtig zu beurteilen, ihn 
historisch zu verstehen und zu erklären. Handle es sich doch zweifellos 
um eine konterrevolutionäre Position: »Aber nicht in dem Sinne eines 
Zurücksinkens in eine feudalabsolutistische Position. Davon kann bei 
Schiller – und auch bei dem politisch ganz ähnlich urteilenden Goethe – 
keine Rede sein. Goethe und Schiller verneinen die gewaltsam-terroris-
tische Durchsetzung der bürgerlichen Klassenziele, aber sie verneinen 
keineswegs diese Klassenziele selbst. Sie bejahen nach wie vor die Umge-
staltung der deutschen Zustände in progressiver, bürgerlicher Richtung, 
nur eben nicht auf dem Wege des gewaltsamen Umsturzes, sondern durch 
freiwillige Liquidierung der feudalen Überreste durch den Adel, auf dem 
Weg einer Verbürgerlichung des Adels. Diesen Weg weist Goethe im Wil-
helm Meister. Diesen Weg weist Schiller im Wilhelm Tell. Die Verneinung 
der jakobinischen Konsequenzen bedeutet ja nicht eine Verneinung des 
epochalen sozialen Inhalts der bürgerlichen Revolution überhaupt.«471 
Dort, wo Goethe und Schiller nach Ansicht vieler Interpreten Schwäche 
zeigten, Angst, wo sie versagten, sah Harich ihre eigentliche Leistung. Sie 
hätten die bürgerliche Gesellschaft tiefer verstanden als eben Fichte, denn 
sie hätten erkannt, dass die Revolution noch nicht an der Zeit sei und 
daher scheitern müsse, so dass nur ihre grausamen Begleiterscheinungen 
und Konsequenzen bleiben würden, nicht aber ihr großartiges Befrei-
ungswerk. Harich sah, das kann jetzt schon festgehalten werden, klarer 
als Lukács und Mayer, gerade bei der Beurteilung der Stellung Schillers 
zur Revolution. 

Dies vorausgesetzt, werde die Frage von Schiller verständlich: »Wie 
lässt sich in dieser Wirklichkeit gleichwohl die Integrität der Persönlich-

470	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1074.
471	 Ebd., S. 1074f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


218

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

keit und vor allem die Ausbildung der Persönlichkeit zur allseitig ent-
wickelten Totalität aller ihrer bildungsmäßigen, ästhetischen und mo-
ralischen Fähigkeiten erreichen?«472 Fichte und Schiller, beide von Kant 
ausgehend und dabei völlig unterschiedliche Interessen verfolgend, hät-
ten in der Konsequenz dessen Philosophie in jeweils andere Richtungen 
ausgebaut. »Bei Schiller finden wir nicht, wie bei Fichte, eine extreme 
Steigerung des ethischen Rigorismus Kants, sondern, im Gegenteil, ein 
Synthetisieren und Harmonisieren dessen, was Kant streng auseinan-
dergehalten hatte, nämlich des Moralischen und des Ästhetischen unter 
dem Gesichtspunkt einer harmonischen Vollendung des Individuums als 
Persönlichkeit. Wobei von der vorhergegangenen Erziehung und Bildung 
ästhetisch-moralisch vollkommener und vollkommen harmonischer 
Menschen die politische Legitimität jeder künftigen  – selbstverständ-
lich evolutionären  – Umgestaltung der Gesellschaft abhängig gemacht 
wird.«473 Es ist offensichtlich, dass Harichs Überlegungen mit denen von 
Lukács kompatibel sind (obwohl er, wie gerade gesehen, teilweise sogar 
präziser als dieser urteilte). Am sinnfälligsten wird das, da auch Harich 
nicht davor zurückschreckte, trotz aller Verehrung für Schiller, diesen wie 
es schon Lukács getan hatte, als kleinbürgerlichen Denker zu begreifen.474

Aber, das war Harich wichtig, dieses Kleinbürgerliche sei keine Mauer, 
die den marxistischen Zugang zu Schiller versperre. Es wäre vielmehr ein 
zu konstatierender Fakt, die wichtigen und aufbewahrenswerten Errun-
genschaften Schillers wären trotz allem in den Marxismus hereinzuho-
len – Größe und Grenze als zwei Seiten einer Medaille: »Dieses Idealisie-
ren der Antike bei gleichzeitigem Verwerfen aller spezifisch modernen, 

472	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1077.
473	 Ebd.
474	 »Einerseits stellt Schillers Persönlichkeitsideal selbstverständlich eine höhere, 

reifere Stufe des humanistischen Gedankens dar als der ganze enge und einsei-
tige, moralisch-rigorose jakobinisch-asketische Aktivismus Fichtes, andererseits 
aber muss auch gesagt werden, dass mit Schiller das spießbürgerlich so beliebte 
und weit verbreitete Argument in die Welt gekommen ist, erst einmal müsse der 
Mensch von innen heraus umgestaltet werden und dann erst lasse sich an eine 
Umgestaltung der Verhältnisse denken, in denen er lebe. Ein Argument, das die 
Volksrevolution auf den Zeitpunkt vertagt, wo die Menschheit eine moralisch-äs-
thetische Sonntagsschule mit Erfolg absolviert haben wird.« (Ebd., S. 1077f.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


219

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

subjektiven, privaten Lebensäußerungen, bei gleichzeitigem Betonen des 
Unnatürlichen, Verkrüppelten des modernen Lebens und den entspre-
chenden Unnatürlichkeiten und Künstlichkeiten der modernen Kunst, 
das ist eine durchgehende Tendenz, die wir bei all den Denkern finden, 
die in dieser Zeit direkt oder indirekt unter dem Einfluss des Jakobiner-
tums gestanden und sich unter diesem Einfluss mit ästhetischen Fragen 
beschäftigt haben. Nun muss man allerdings sagen, dass es für die Zeitge-
nossen Goethes, Schillers, Herders, Wielands usw. ein starkes Stück war, 
von einer völligen Nichtigkeit der modernen Kunst und Literatur zu spre-
chen, dass es eine recht verzerrte und bodenlos ungerechte Art war, in der 
hier die Zeitgenossen der größten Kulturepoche unserer Nation über eben 
diese Epoche urteilten. Und wir erkennen in diesem Punkt nun ganz klar, 
inwiefern in jener Zeit der radikalere Standpunkt keineswegs auch die 
tiefere Einsicht verbürgte. Wo finden wir die tiefere Einsicht? Wir finden 
sie eben bei Friedrich Schiller. Und es hängt aufs Tiefste mit dem thermi-
dorianischen Standpunkt Schillers zusammen, dass Schiller der erste ge-
wesen ist, der den Eigenwert der modernen, der bürgerlichen Kunst und 
Literatur gegenüber den Kulturschöpfungen der Antike erkannt und auf 
den Begriff gebracht hat. Denn die Voraussetzung für diese Erkenntnis 
war eben ein anderes, ein – bei aller humanistisch motivierten Kritik – 
positives Verhältnis zu den Resultaten der Französischen Revolution.«475

Harichs Vorlesung fand im Schiller-Jubiläumsjahr statt, aber die Be-
handlung Schillers im Rahmen der Vermessung der klassischen deutschen 
Philosophie des Idealismus war für ihn kein Novum, so dass die Äußerun-
gen nicht als Reminiszenz an das Jubiläum verstanden werden können, 
sondern als allgemeine philosophische Grundaussage. Am 9. Mai 1955 
redete Johannes R. Becher im Nationaltheater in Weimar. Die Druckfas-
sung seiner Ausführungen ist überschrieben: »Denn er ist unser: Friedrich 
Schiller, der Dichter der F reiheit. Es ist klar, dass Festreden keine wissen-
schaftlichen Ausführungen sind (Bechers Formulierungen also schon in-
sofern von den gerade rekonstruierten Ausführungen Harichs abzusetzen 
sind), dass es nicht um Diskussion und Debatte mit dem Gegenstand der 
Ehrerbietung geht, um Fortschrittliches und kritisch zu Sehendes, son-

475	 Harich: Die Geschichte der klassischen deutschen Philosophie, S. 1079.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


220

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

dern dass das Lob naturgemäß den Taktstock schwingt. Selbst dies vor-
ausgesetzt, ist Becher aber – wie schon bei seiner Goethe-Ansprache Der 
Befreier von 1949 – deutlich übers Ziel hinaus geschossen.

Für ihn war Schiller »der Dichter der Freiheit«, dessen eigentliche Bot-
schaften erst in der DDR entschlüsselt werden könnten: Jener deutsche 
Staat, »Auferstanden aus Ruinen«, der »die Grundlage geschaffen hat, um 
Schillers Vermächtnis zu erfüllen«.476 Lukács stand bei Becher Pate für 
diese Ansichten, was sich vor allem dann zeigt, wenn Becher die Gestalt 
Schillers aus jener geschichtsphilosophischen Sicht ableitete, die Lukács 
seit den dreißiger Jahren geprägt hatte. Das Verhängnis der Einschätzung 
Bechers nimmt seinen Ausgang von einem der großen Fehler der Franzö-
sischen Revolution. Es sei »mehr als eine persönliche Auszeichnung« ge-
wesen, dass die Revolutionäre »Klopstock und Schiller zu Ehrenbürgern 
der französischen Republik ernannt« hatten. In der Tat war es mehr – 
nämlich, so müssen wir feststellen, ein echtes Missverständnis. Doch bei 
Becher fungierte die Französische Revolution als »Geburtshelferin des 
großen Jahrhunderts unserer Literatur, der Kunstperiode, unserer deut-
schen Klassik«.477 Diese Einschätzung kennen wir bereits aus dem Goe
the-Vortrag.

Auch diese Einschätzung wäre so falsch nicht, wenn Becher nicht bei 
Schiller eine ausschließlich positive und würdigende und jederzeit un-
terstützende Haltung zur Revolution in allen ihren Perioden ausmachen 
würde – abseits jedweder historischen Wahrheit. Doch da die Adaption 
der Französischen Revolution durch das deutsche Bürgertum gescheitert 
sei, musste auch Schiller scheitern: »Ruf der Marseillaise, die nicht das 
Echo bei den Deutschen fand, um die vielen Bastillen zu stürmen. Und 
eine Elite wartete auf ihre Zeit und war verurteilt zum Abwarten. Nach-
dem die Deutschen nicht die Kraft hatten, angesichts der Französischen 
Revolution ihre Tragödie zu überwinden, vertiefte sich auch Schillers Tra-
gik, der seinerseits alles unternommen hatte, seinem Volke, in dem Be-
streben, ein freies Reich deutscher Nation zu gründen, Kraft und Mut zu 

476	 Becher: Denn er ist unser: Friedrich Schiller, S. 342f.
477	 Ebd., S. 348.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


221

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

verleihen.«478 Und dann weiter: »Wohin er seinen Blick richtete, fand er 
unter den Deutschen keine politische Bewegung, die im Stande gewesen 
wäre, das Erbe des Bauernkrieges, das Erbe des niederländischen Befrei-
ungskampfes, das Erbe der Französischen Revolution anzutreten. Schiller 
floh nicht in die Antike, das Studium der Griechen war für ihn ebenso 
wenig Selbstzweck wie das der Geschichte. Schiller wollte Zeit gewinnen, 
und bis dorthin wollte er das Beste nutzen und an sich ziehen, was die 
Welt zu vergeben hatte.«479

Um die völlige ideologische Aufladung einer zuvor konstruierten Ide-
alfigur Schiller durch Becher hier irgendwie aufzeigen zu können (ohne 
den Text abzudrucken), bietet sich der Ausweg, in einigen Stichpunkten 
seine pathetischsten Äußerungen wiederzugeben:480

•	 Schiller, »der Dichter der ganzen, gewaltigen, unteilbaren Menschen-
freiheit«. (S. 343)

•	 Gegenüber der deutschen Misere konnte er sich nur behaupten durch 
eine »kühne geschichtliche Perspektive«, die nur als »Mission, als 
Traumstaat sichtbar war«. (S. 345)

•	 Trotz aller Rückschläge habe Schiller den Kampf gegen die deutsche 
Misere immer wieder aufs Neue begonnen. (S. 346)

•	 »Das persönliche Freiheitsgefühl des Dichters verband sich mit der 
sozialen Anklage gegen die gesellschaftlichen Missstände, und diese 
Anklage wiederum erhob sich zum nationalen Protest.« (S. 349)

•	 Wie kaum einer seiner Zeitgenossen habe er das »Fragmentarische, das 
Torsohafte des modernen Menschen«, denn der Kapitalismus schuf, 
erkannt. (S. 351)

•	 »Für Schiller stellt sich sein Werk dar als ein sozialer und nationaler 
Befreiungsakt, und sein größtes Glück war, sein persönliches Freiheits-
gefühl erlebte er darin, seinem Volk diese Freiheiten mit zu erkämp-
fen.« (S. 352)

478	 Becher: Denn er ist unser: Friedrich Schiller, S. 359.
479	 Ebd., S. 360.
480	 Die Aufzählung folgt der hier zur Debatte stehenden Rede, ebd., die Seitenzahlen 

in Klammern im laufenden Text.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


222

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

•	 Alle »deutschen Menschen guten Willens sind heute diese Stunde 
vereint, um aufzublicken zu dem Freiheitsdichter unserer Nation«. 
(S. 367)

•	 Schiller sei der »Dichter all derer, die vorwärts wollen, die strebend sich 
bemühen«. (S. 368)

•	 In Schiller brannte »ein Feuer von der revolutionären Intensität Tho-
mas Müntzers«. (S. 368)

Schiller erscheint bei Becher und durch Becher als großer Freiheitskämp-
fer, der Schriftsteller wurde, um sein Volk zu einen und zu befreien und, 
gleich Thomas Müntzer, alle sozialen Missstände aufzuheben. »Wenn ich 
Eingangs davon gesprochen habe, dass ‚Auferstanden aus Ruinen‘ ein 
deutscher Staat sei, der die Grundlage geschaffen habe, um das Vermächt-
nis Friedrich Schillers zu erfüllen, so heißt das nicht nur, dass das Problem 
der Freiheit in der Deutschen Demokratischen Republik im Begriffe ist, 
eine allseitige und die für unser Jahrhundert geschichtlich notwendige 
Lösung zu finden, sondern dieser Satz will auch besagen, dass die Werke 
unserer Dichter und Denker auf Grund der gesellschaftlichen Verände-
rungen allmählich zu einem Besitztum des ganzen Volkes werden und auf 
diese Weise das ganze Volk daran teilnehmen kann, wenn es gilt, ein neues 
Bild unserer Dichter zu schaffen.«481 

Die Rede von Becher wurde hier behandelt, da in ihr sehr gut zu er-
kennen ist, mit welchem Pathos, mit welchem Versprechen und Hoff-
nungen die Aneignung des klassischen Erbes durch die DDR noch 1955 
verbunden war. Jeder, der ein paar Zeilen von Schiller gelesen hat, weiß 
natürlich, dass nur einige Prozent von dem, was Becher so wortgewal-
tig und blumig ausführte, tatsächlich stimmen. Aber darum geht es gar 
nicht. Man merkt den Ausführungen deutlich an, dass Becher auch bei 
Schiller von Lukács herkam. Die bei dem ungarischen Philosophen schon 
vorhandenen Determinationen, Verzerrungen hat er noch weiter zuge-
spitzt. Überspitzt formuliert ist es die Vereinfachung der Vereinfachung: 
Lukács hat die Zitrone geschält und behauptet, diese habe keine Schale 
(gestützt auf ein Zitat von Marx, Engels und/oder Lenin). Becher hat 

481	 Becher: Denn er ist unser: Friedrich Schiller, S. 364.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


223

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

dann die Kerne aus dem Fruchtfleich entfernt, für das Ganze genommen 
und festgestellt, dass diese noch nicht einmal sauer schmecken würden, 
die Geschichte der Zitrone also eine Lüge der Bourgeoisie sei. Die Kerne 
könne man dann in den Boden der Deutschen Demokratischen Republik 
einpflanzen, dem neuen Baum beim Wachsen zusehen. Und wenn eines 
Tages gelbe saure Früchte am Zitrus-Stamm hängen, dann sind jene, die 
solches konstatieren, Revisionisten, Verräter, Klassenfeinde.

Das anzuvisierende Ziel war für Becher immer klar. Schon der Titel 
der Rede sagt ausdrücklich: Denn er ist unser. Was bedeutet, dass er nicht 
den andern gehört, nicht denen da drüben. Schillers Platz sei in der Mit-
te der sozialistischen Gesellschaft, die Aufgabe dieser Gesellschaft wird 
genau umrissen: »In diesem Bemühen dürfen wir aber auch nicht davor 
zurückweichen, einen Dichter wie Friedrich Schiller zu verteidigen gegen 
alle diejenigen, die in zeitgemäßer Aufmachung als die Finsterlinge und 
Bösewichte, als die Schurken und Schinder, als die Ignoranten und Intri-
ganten vor uns hin treten, wie sie Schiller gestaltet und angeprangert hat, 
und die sich nicht scheuen, den Dichter für ihre Missetaten in Anspruch 
zu nehmen.«482 Das Bekenntnis kennt keine Grenze: »Friedrich Schiller 
geht uns voran. Friedrich Schillers Werk liegt vor uns. Friedrich Schil-
ler – wir sind auf dem Weg zu ihm.«483 Und zum Abschluss: »Friedrich 
Schiller ist unser, weil er unsere Jugend, weil er unsere Heimat ist; Fried-
rich Schiller bleibt unser, weil er unser Volk ist, weil er an das Beste rührt, 
was unser Volk hervorzubringen vermochte; Friedrich Schiller ist unser, 
weil er unser ganzes Deutschland, unsere freie, wiedervereinigte deutsche 
Nation ist.«484

Von daher musste Becher aus Schiller einen Revolutionär machen, 
einen Freiheitsprediger, einen Demokraten und Sozialisten, einen so 
überhaupt nicht elitären Freund des Volkes. Was Schiller davon wirklich 
war – nun ja, jeder prüfe für sich selbst bei unvoreingenommener Lektü-
re. Letztlich hatte Becher die Ideale der DDR auf Schiller übertragen. Die 

482	 Becher: Denn er ist unser: Friedrich Schiller, S. 364f.
483	 Ebd., S. 367.
484	 Ebd., S. 369.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


224

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Konstruktion musste völlig windschief werden. Die DDR verwirklichte 
nie, was Schiller nicht versprochen hatte. 

Im Schiller-Jahr 1955 äußerte sich auch Ernst Bloch. Unter dem Ti-
tel Weimar als Schillers A bwägung und Höhe kam die Rede auch in der 
Gesamtausgabe zum Abdruck. Da es sich bei der Bloch-Gesamtausgabe 
höchstwahrscheinlich um die scheußlichste Werksammlung handelt, die 
einem Philosophen der letzten Jahrhunderte angetan wurde, erfährt man 
natürlich nichts darüber, wie der Text entstand, wo er vorgetragen wurde, 
wo er zuerst zum Abdruck kam usw. Die Blochianer, ein elitärer Zirkel 
ohne echte Elite, wollen keine Gesellschaft, schon gar nicht durch neu-
gierige Leser der Meister-Götze. Es wird also ein Bloch-Studium voraus-
gesetzt, um Bloch studieren zu können. (Aber wir haben ja schon darauf 
hingewiesen, dass die ganzen »merkwürdigen DDR-Sachen« Blochs, seine 
»Schriften aus der Zone«, in der westdeutschen Analyse, die sich nach 
1989 ohne jeden Bruch oder Zäsur gesamtdeutsch ausdehnte, sowieso kei-
ne Rolle spielen.)

Aus dem Briefwechsel mit Peter Huchel ist zu erfahren, dass Bloch 
mit dem »Schiller-Komitee 1955« eine Vereinbarung über einen Beitrag 
hatte. An Huchel schrieb er dann im Februar, dass ihm sein gerade ver-
fasster Text eigentlich zu schade sei für eine Schiller-Festschrift, letztlich 
ein »Mausoleum« ohne Leser.485 Der Text erschien dann unter dem Titel 
Schiller und Weimar als seine Abbiegung und seine Höhe (ursprünglich hatte 
Bloch noch an ein »oder« statt des »und« gedacht, zuerst an »Ablenkung« 
statt »Abbiegung«) in der Sinn und Form. In der Festschrift des Komitees 
erschien ein kleiner Auszug von drei Seiten.486 

Günter Mieth, der sich mit Blochs Schiller-Text auseinander gesetzt 
hat, schrieb: »Der Essay trägt ja den konzeptionell gemeinten Titel: Wei-
mar als Schillers Abbiegung und Höhe. Damit ist bereits verdeutlicht: Bloch 
zielt auf den ganzen Schiller, nicht nur auf einen Ausschnitt seines Le-
bens und Schaffens.«487 Schiller, das war für Bloch: »Der Gewalttätige, am 

485	 Bloch: Brief an Peter Huchel vom 28. Februar 1955, S. 872. Siehe auch die folgen-
den Briefe Blochs an Huchel, dort auch zu dem Schiller-Beitrag. 

486	 Bloch: Schiller und Weimar als seine Abbiegung und seine Höhe, S. 157-175. Bloch: 
Volkstümlichkeit und Größe, S. 25-27.

487	 Mieth: Blochs Schiller-Rede, S. 114.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


225

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

liebsten Schlag auf Schlag, obwohl er oft davor erschrickt und sich beson-
ders in Zucht fasst.«488 Nicht zuletzt dies mache die Modernität Schillers 
aus: »Wenig Veraltetes ist an ihm und kaum etwas, das uns im fortschrei-
tenden Bewusstsein nichts mehr angeht.«489

1932 hatte Bloch in dem Aufsatz Die Kunst, Schiller zu spr echen, bei 
der Betrachtung der damals aktuellen Versuche, Schiller auf die Bühne 
zu bringen, andere Feststellungen gemacht: »Die Sonne Schillers leuchtet 
noch, aber merkwürdig: Man weiß sie als Sonne, sieht sie jedoch nur in-
direkt, streifig, vielfältig, verzerrt, je nachdem. Keine Aufführung Schillers 
gelingt daher noch aus einem Guss, es mischen sich die verschiedensten 
Stile. Nicht nur der volle Jambus machte Schiller schwierig, auch noch 
sein hohes Pathos aus Lebensferne, die Leidenschaft im abstrakt idealisti-
schen Gewand. Das ist bereits die objektive Schwierigkeit oder Unstim-
migkeit in Schiller selber; die ‚sachliche‘ Zeit von heute plaudert nur viel 
davon aus. Ein Stück Schicksal der bürgerlichen Klasse an Fürstenhöfen, 
in übernommener Adelskultur ist darin enthalten; ein Stück Instinktlo-
sigkeit, ein Stück Verrat, ein Stück verratenes und dadurch verdorbenes 
Pathos selber, das – ohne adäquate Gegenstände – zum Ballast der Sprech-
barkeit und zum Bombast dem Sinn nach geworden ist.«490 Wie ist diese 
Differenz zu erklären? Vor allem dadurch, dass sich Bloch 1932 inmitten 
einer kapitalistisch-bürgerlichen Gesellschaft sah, die auf die faschistische 
Katastrophe zusteuerte und an der kein sozialistischer Hoffnungshorizont 
zu erkennen war. Schiller werde erst dann wieder in der Gegenwart wir-
ken und durch die neue Gegenwart verstanden werden, wenn »Freiheit 
kein Wort ist, das die Menschen weder hören noch sprechen können, 
sondern das fassbar ist.«491

Diese Situation war für Bloch in den fünfziger Jahren in der DDR 
gegeben bzw. zum greifen nahe – daran hat er nie einen Zweifel gelas-
sen und seine Apologeten können es drehen und wenden wie sie wollen, 
er bekannte sich zur DDR mit all ihren Fehlern. (Man muss diese Ein-
schätzung Blochs zunächst einmal konstatieren, bevor man sie in einem 

488	 Bloch: Weimar als Schillers Abbiegung und Höhe, S. 96.
489	 Ebd., S. 97.
490	 Bloch: Die Kunst, Schiller zu sprechen, S. 92.
491	 Ebd., S. 95f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


226

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

zweiten Schritt diskutieren oder, so gewollt, kritisieren kann. Verschwei-
gen und Verdrehen sind keine Lösungen.) Das »fremde Marmorwesen« 
sei endlich in der Mitte der Gesellschaft angekommen, Schiller könne in 
seiner Größe und mit seinen Fehlern als der »größte Volksschriftsteller 
aller Zeiten« erkannt werden.492 Folgende historische Stationen sah Bloch: 
»1859, am Ende des finsteren gegenrevolutionären Jahrzehnts, wurde 
Schillers 100. Geburtstag als ein einziges forderndes demokratisches Nati-
onalfest gefeiert. Zwar 1905, beim 100. Todestag, dröhnte um den Dichter 
die imperialistische Blechmusik des Nationalismus (Friedrich Naumann 
hielt damals die bemerkenswerte Festrede aus Demokratie und Kaisertum 
zugleich). Aber 1955 kann Schiller endlich wieder in Erinnerung an 1859 
und viel genauer als damals gefeiert werden, Schillers demokratischer Pa
triotismus mit dem sprechbaren Pathos von jenem Inhalt her, der jetzt 
erst, von Herr und Ausbeuter frei, nach Hause kommen könnte.«493

Bloch sah Schiller als Teil des Sturm und Drang und er erkannte auch, 
dass sich diese Ideale der Jugend bei Schiller zu einem Zeitpunkt noch 
erhielten und lebendig waren, da die Wirklichkeit sie bereits überholt hat-
te. So kam es zu der merkwürdigen Konstellation, dass Schiller für das 
Volk redete, an das Volk redete, doch dem »wirklichen Volkston dieser 
Zeit, nämlich der Marseillaise« nicht folgen konnte. »Und Schiller, dessen 
plebejisch-revolutionäre Anlage eine ununterdrückbare war, tat dennoch 
das Seine dazu, sich das Volk keinesfalls jakobinisch zu denken. Ein un-
terbrochener Brutus in Schiller sah die Nation nie ganz ohne die Herren 
außerhalb seiner; so bereitete der wirkliche Nationaldichter, der Schiller 
ist, doch zugleich schon den späteren Missbrauch des Wortes ‚national‘ 
vor.«494

Vor allem das Moralische an Schiller sei hervorzuheben – und zwar 
nicht nur als sein Vermächtnis, sondern auch als sein Scheitern. Denn um 
in den Jahren seines Lebens so wirken zu können, wie er es wollte, hätte es 
»Kenntnis und Bejahung der Französischen Revolution gebraucht«. Doch 
nicht die »Wahlverwandtschaft mit den Jakobinern« erkannte und suchte 

492	 Bloch: Weimar als Schillers Abbiegung und Höhe, S. 97.
493	 Ebd., S. 101.
494	 Ebd., S. 98f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


227

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

Schiller, sondern »eine selbst im Deutschland der Misere ungewöhnliche 
Fremdheit, ja bald Feindschaft gegen die größte Tendenz seines Jahrhun-
derts«. Derartig deutlich hat, außer Harich, kein anderer Marxist Schiller 
in diesen Jahren kritisiert. Dieser habe »nicht nur die Formen, auch die 
spezifischen Inhalte (Freiheit und Gleichheit) der bürgerlichen Revoluti-
on« verneint.495 Entscheidend war für Bloch, dies ist innerhalb des marxis-
tischen Schrifttums seiner Tage ein moderner und emanzipierender Zug, 
dass Schillers Versagen (ja, so kann, muss man es nennen) vor der Revolu-
tion eben nicht allein durch die spezifischen deutschen Umstände erklärt 
werden könne. Es habe dazu auch gehört Schillers ganz individuelle und 
von diesem selbst zu verantwortende Entscheidung. Bloch legte seinen 
Finger in jene Wunde, über die gerade Lukács und auch Mayer immer 
mit einer gewissen Nonchalance, einem »Es war halt so« hinweggingen.

Hans Mayer hat diese Einsichten Blochs 1980 in dem Rundfunkbei-
trag Der Lehrer und die Lehren kritisiert. Blochs These, dass Schiller auch 
die Inhalte der Revolution abgelehnt habe (deren Außendarstellung 1955 
für Blochsche Verhältnisse ein mutiger Akt war, ein Beweis seines in der 
DDR so seltenen aufrechten Ganges), sei »nur bedingt richtig, wenn man 
den Parallelismus der historischen Ereignisse und der philosophischen 
Spekulationen genauer untersucht«.496 Legt man diese Worte auf den 
Seziertisch, dann bedeuten sie, dass es also Mayer zu Folge eine Paral-
lele zwischen der Revolution und Schillers philosophischen Überlegun-
gen geben muss. Das klingt dann so: »Weit davon entfernt also, eine Art 
‚Flucht in die Philosophie‘ zu bedeuten, sind die theoretischen Arbeiten 

495	 Bloch: Weimar als Schillers A bbiegung und Höhe, S. 105f. Dort dann außerdem: 
»Erst recht wurde die Angst vor der Freiheit, die Kolosse und Extremitäten aus-
brüten sollte, durch die aristokratische Form des Klassizismus gefördert. Die 
Folge war, in Ansehung des überholenden Ungestühms, Schillers Umschlag ins 
Resignierte, Elegische, relativ Abdankende. (…) Und es war nicht, durchaus 
nicht der gekommene Thermidor, der Weg vom Citoyen zur Bourgeoisie, wel-
cher dergestalt, wie später bei Hölderlin, verzweifelt machte, sondern Schiller 
verdammt ‚Sturm‘ und ‚Mord‘ fasst so, als wären sie Fortsetzung der Revolution. 
Die Welt erschien nun insgesamt als irreparabel entsetzlich, das heißt, nicht nur 
ihr wirkliches Elend, sondern auch jener wirkliche Protest gegen ihr Elend, der 
Vormarsch der Revolutionsarmee hieß.« (Ebd., S. 106)

496	 Mayer: Der Lehrer und die Lehren, S. 155.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


228

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Schillers zwischen 1790 und 1794 als Versuche zu bestimmen, dem Zeit-
geschehen durch zeitloses Denken beizukommen. Weshalb Schiller die 
höchste Ausformung der Humanität in einer Sphäre des Spiels festzustel-
len glaubt, die sich als Übergipfelung des Ethischen und des Ästhetischen 
darzustellen schien: Wobei der spielende Mensch, der homo ludens, das 
Modell abzugeben hatte einer künftigen, richtig verstandenen Humani-
tät. Hier wurde das Philosophieren in einem zur Selbstdarstellung und 
zur geschichtlichen Therapie.«497

Mit einer Philosophie, die mit den realen Ereignissen der Gegenwart 
nichts zu tun hatte, versuchte sich Schiller also selber zu therapieren. Dies 
ist das Gegenargument Mayers gegen die von Bloch thematisierte Ableh-
nung der Inhalte der Revolution durch Schiller  – eine Ablehnung, die 
jede Zeile, jedes Wort von Schillers Schaffens ausdünstet. Andere gibt es 
nicht. Natürlich ist das purer Unfug und Quatsch, verwenden wir ruhig 
diese deutlichen Worte. (Es haben schon andere weit komplizierter noch 
weniger gesagt.) Wieder einmal sehen wir bei Mayer, dass sein Drang, 
sich mit Alleinstellungsmerkmalen zu positionieren durch die Kritik an 
allen anderen nur eine Folge hat – die Absurdität der Vermessung von 
Geschichte, Philosophie und Literatur. Überlassen wir Mayer das Schluss-
wort zu seinem Einwurf: »Das philosophische Zwischenspiel war been-
det. Die Verbindung mit Goethe hatte ganz neue Lebensaspekte eröffnet. 
Übrigens war die Revolution gleichfalls zu Ende. Der Thermidor hatte 
auch Robespierre und Saint-Just unters Fallbeil geschickt. Nun herrschten 
in Paris die Revolutionsgewinner des Directoire. Das Zwischenspiel eines 
scheinbar objektiven Philosophierens war für Schiller abgeschlossen.«498

Noch einmal kurz zurück zu Bloch: Schillers Weg sei der der Entfer-
nung von der Wirklichkeit. Aber eben dies hatte zur Konsequenz, dass er 
das bürgerlich-humane Ideal aufrechterhalten und seiner Zeit konfrontie-
ren konnte. Dies führte sein Denken über die Schranken der damaligen 
Zeit hinaus. Die von und durch Schiller thematisierte Freiheit weise nicht 
nur zurück, gehöre nicht in das Reich der weltflüchtigen Träume, sondern 
deute nach vorn. »Das klassenlos werdende Menschenbild hat daran ein 

497	 Mayer: Der Lehrer und die Lehren, S. 156.
498	 Ebd., S. 156f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


229

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

moralisches Erbe, das besonders schön gezeichnet in die Gewinnungsge-
schichte des aufrechten Gangs gehört.«499 Das Bekenntnis zu Schiller darf 
nicht die Marmorstatue meinen, nicht den fälschlicherweise überhöhten 
zweiten (oder ersten – je nachdem) Olympier. Zu erinnern sei vielmehr 
an Schillers großes Ideal  – und dieses heiße: »Lied an die Freude. Ein 
solcher Dichter geht, wie wenig andere, auf unseren guten Wegen vor. Er 
erglänzt nicht so weit hinaus wie das Meer, wie Goethe ins Ferne, Helle, 
in allem bedeutend. Doch durch Weimar kam Schiller außer der Ablen-
kung, Abkühlung, die hoftheaterhaft machte, auch auf seine Höhe, mit 
Narben bedeckt, ein Unterbrochener wie neu Bewahrter, und die Höhe 
Weimars ist nicht denkbar ohne Schiller. Es gibt größere Dichter, jedoch 
keinen, der zugleich feuriger, volkshafter, packender und verantwortlicher 
war.«500

In Leipzig redete am 10. Mai 1955 Hans Mayer, sein Text kam zum Ab-
druck unter dem Titel Das Ideal und das Leben. Wie schon bei Johannes 
R. Becher ist seine Rede getragen durch den Anlass, ist also einnehmend, 
vereinnahmend. Schiller  – eine »unvergleichliche und unvergleichbare 
Persönlichkeit«, ein »Mensch und Künstler, der mit nichts anderem ver-
glichen werden kann, der in all seinen Äußerungen unverkennbar er selbst 
ist«. Dies zeige bereits das Grundmotiv in seinem »Leben und Schaffen: 
Was er von sich selbst forderte, gedachte er als große Aufgabe vom Men-
schen seiner Zeit und künftiger Zeiten schlechthin zu fordern. Oder 
umgekehrt: Seine Vision von künftiger Menschheit gedachte er an sich 
selbst und durch sich selbst zu verwirklichen.«501 Schillers Werk – es sei 
das Zusammentreffen eines »großen geschichtlichen Moments mit einem 
großen Menschen, (…) der im Stande war, diesen Moment zu empfinden 
und in sich wirken zu machen.«502 Das Pathos der Festtagsrede umschließt 
den Vortrag wie der Honigtopf den darin gierig kreisenden Löffel. Noch 

499	 Bloch: Weimar als Schillers Abbiegung und Höhe, S. 111.
500	 Ebd., S. 111.
501	 Mayer: Das Ideal und das Leben, S. 10f.
502	 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


230

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

einmal greifen wir zur Aufzählung, um zu verdeutlichen, wie Mayer Schil-
ler zelebrierte:503

•	 »Menschenstolz, Aufgeschlossenheit des Geistes, Aufbau einer Ord-
nung der Vernunft, Streben nach rationaler Gesetzlichkeit in Wissen-
schaft, Kunst, gesellschaftlichem Leben, Erkenntnis der Naturgesetze 
und Dienstbarmachung der Natur für die menschliche Höherentwick-
lung.« (S. 13)

•	 »So groß hatte (…) noch keiner vom Menschen gedacht und gespro-
chen.« (S. 14)

•	 Die Lyrik Schillers sei ein »Aufbruch menschlichen Emanzipations-
strebens, eine Poesie menschlicher Selbstverwirklichung«. (S. 14)

•	 Die eigentliche künstlerische Größe Schillers liege in dessen dramati-
schem Schaffen. (S. 19ff.)

•	 Er wirkte vor allem für die nationale Sache der Deutschen. (S. 24)
•	 »Seine Dichtung war moralisch-politischer Art.« (S. 25)
•	 »Schiller ist seit seinen Anfängen ein eminent philosophischer Denker 

und philosophierender Künstler.« (S. 27)
•	 »Schillers Ideale sind Forderungen an den Menschen.« (S. 33)

Für Mayer war Schiller »ein stolzer Sohn der europäischen Aufklärung, 
ein bürgerlicher Humanist«.504 Schiller habe versucht, das zu Ende gehen-
de Jahrhundert zusammenzufassen und den Geist und die Errungenschaf-
ten der Aufklärungsepoche in die neue Zeit zu retten. Die Französische 
Revolution sei für ihn ein Anfang und die von der Revolution propagier-
ten Ziele wären seine eigenen gewesen, so dass es ein Fehler wäre, bei der 
Deutung Schillers auf seine Stellung zu den Jakobinern zurückzugreifen. 
»Den Geist der bürgerlichen Revolution, wenn auch nicht ihrer konse-
quent plebejischen und jakobinischen Fraktion, atmet Schillers gesamtes 
Werk. Schillers Ideale sind nur der Theorie nach den ‚heiteren Regionen‘ 
entnommen, ‚wo die reinen Formen wohnen‘. In Wahrheit sind sie fast 

503	 Alle Angaben nach: Mayer: Das Ideal und das Leben. Seitenzahlen in Klammern 
im laufenden Text.

504	 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


231

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

immer ein Ausdruck damaligen Lebens und damaliger Zeitwirklichkeit. 
Die Morgenröte gesellschaftlichen Anfangs und Neubeginns liegt über 
der Zeit, dem Leben und den idealistischen Forderungen, die der Zeitge-
nosse Schiller an sich und die Mitwelt stellt.«505 Dies ist nun freilich eine 
gewalttätige, eine vergewaltigende Konstruktion. Schiller, der Revolutio-
när, sei dermaßen deutlich ein Revolutionär gewesen, dass man übersehen 
dürfe und müsse, dass er die tatsächlich stattfindende Revolution in allen 
ihren Einzelheiten kritisierte.

Wie problematisch die Argumentation von Mayer ist, sieht man auch 
daran, dass er den Dramatiker Schiller, den er, wie in der Aufzählung 
gerade gesehen, extrem aufgewertet und positiviert sowie zudem mit ei-
nem revolutionären Grundanspruch versehen hatte, dann doch wieder 
auf den Boden der Tatsachen zurückbrachte: »Denn diese historische 
Dramatik sollte zwar auf die Zeitgenossen wirken, aber nicht in einem 
unmittelbaren moralisch-politischen Sinne, sondern mittelbar politisch: 
auf dem Umwege über die Ästhetik.«506 Der wahre Revolutionär beteiligt 
sich eigentlich nicht an der Revolution, sendet auch keine moralischen 
und keine politischen Botschaften, aber dank des »Umwegs über die Äs-
thetik« habe er wie kein Zweiter gewirkt und die positiven Tendenzen der 
Revolution transportiert, ja, gar verstärkt. 

Bloch sah da etwas genauer und schärfer als Mayer. 1968 wurde er 
in einem Interview gefragt, welche geistesgeschichtlich bedeutenden Per-
sonen sich das Recht des aufrechten Ganges verdient, erkämpft hätten. 
Bloch antwortete, dass dieses Recht in allen Rebellionen und Revoluti-

505	 Mayer: Das Ideal und das Leben , S. 15. Kurz zuvor hieß es: »Schillers Größe ist 
in hohem Maße verbunden mit der Größe des geschichtlichen Augenblicks, in 
dem er lebte und wirkte. Dass hier ein menschlicher Anfang sichtbar wurde, war 
Schillers unbeirrbare Überzeugung. Davon muss immer ausgegangen werden, 
will man Schillers Wirken in seiner Zeit und für die Nachwelt richtig verstehen 
und nicht verkennen. Darum kann man die Deutung Schillers nicht bloß, und 
wohl überhaupt nicht allzusehr, von seiner Stellung zu Jakobinertum und Robes-
pierre abhängig machen, die er ablehnte, vor denen ihm graute. Die Revolution 
selbst, die Veränderung der politischen und gesellschaftlichen Umstände im Voll-
zug der Vernunftsgesetze: Ihr fühlte auch er sich verbunden. Das war Schillers 
tiefste Überzeugung, (…) sein ganzes Leben hindurch (…).« (Ebd., S. 14f.)

506	 Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


232

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

onen vorhanden sei, da es diese ja sonst nicht gäbe. »Im Übrigen ist die 
Spiegelung des Naturrechts in der Praxis sehr deutlich in der Französi-
schen Revolution, die nicht von Sozialutopien aktiviert worden ist, son-
dern von Naturrechtsgedanken. Das Naturrecht spiegelt sich ebenso in 
großen klassischen Dramen (…), und dann in manchen Gestalten des 
frühen Schiller, zum Beispiel Karl Moor in den Räubern, der Musikus 
Miller in Kabale und Liebe und später noch Wilhelm Tell sowie selbst Goe
thes Götz von Berlichingen. Also, von der Bühne herab ertönt Naturrecht 
in Gestalten klassischer Dramen. In der Wirklichkeit ertönt es seltener: 
Der stärkste Ausbruch war die Englische, die Französische und die Ame-
rikanische Revolution.«507 Es sind also zwei Paar Schuhe, zwar im selben 
Laden zu kaufen, aber das eine doch eher für den Hausgebrauch, das 
andere der solide und grob gearbeitete Stiefel der Revolution.

Doch zurück zu der von Mayer behaupteten Wirkung auf Umwe-
gen. Wie diese sich in den Jahren nach Schillers Tod äußerte, darüber 
sagt Mayer nichts. Aber offensichtlich änderte sie sich mit dem »Eintritt 
in das Stadium des Imperialismus«.508 Schiller und Nietzsche würden die 
beiden Pole der bürgerlichen Entwicklung markieren, der eine die Mor-
genröte bürgerlicher und nationaler Literatur, der andere der Apologet 
des Untergangs. »Und wir? Wir haben erlebt, was es in der Wirklichkeit 
bedeutet: Bürgerliche Endzeit, oder überhaupt Endzeit einer Klasse. Wir 
wissen, was mit der Erkenntnis von Karl Marx gemeint ist, dass es in der 
Geschichte bisher noch keine Klassiker geben hätte, die freiwillig abgetre-

507	 Bloch: Um das Recht des aufrechten Ganges, S. 124.
508	 Mayer: Das Ideal und das Leben, S. 40. Dort weiter: »Einerseits blieb er das Lieb-

lingsobjekt für Zitate, die man bei Festreden und Kaisergeburtstagsfeiern wieder-
holte, um dem selbst erhobenen Anspruch, ein ‚Volk der Denker und Dichter‘ zu 
sein, gerecht zu werden. Schiller wurde verfälscht und gleichsam zum Vorläufer 
des Hohenzollerntums und des kriegerischen deutschen Nationalismus gemacht. 
Sein Appell zur gerechten Vaterlandsverteidigung wurde für die ungerechten Ag-
gressionsziele des Imperialismus missbraucht. (…) Auf der anderen Seite aber ist 
es eigentümlich, dass Schillers demokratisches Pathos und seine humanistische 
Gesinnung den eigentlichen Ideologen des Imperialismus unbequem werden, so 
dass man sich damit hilft, Schiller zu bewitzeln und als Museumsgegenstand bei 
Seite zu schieben. Die Hauptarbeit leistete auch hier Friedrich Nietzsche.« (Ebd., 
S. 40) Zur bürgerlichen und imperialistischen Schiller-Forschung äußerte sich 
Mayer beispielsweise 1955 in dem Text: Die Vorreden zu den »Räubern«, S. 72-94.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


233

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

ten wäre. 150 Jahre nach Schillers Tod steht die Welt zwischen den beiden 
Leitbildern unermesslicher künftiger Emanzipation und Höherentwick-
lung des Menschen – und dem Verschwinden der Menschheit von diesem 
Planeten, wenn nicht gar – auch das scheint wissenschaftliche Möglich-
keit geworden zu sein – zusammen mit diesem Planeten.«509

Verstehen, Lektüre, Rezeption Schillers hätten eine Voraussetzung – 
den Bruch mit der bürgerlichen Welt und den Aufbau des Sozialismus. 
Wie schon bei den Goethe-Feiern ist die Wandlung der DDR, ihr, wenn 
man so formulieren will, »Ausbruch aus der Geschichte«, die Initialzün-
dung der Aneignung des humanistischen Erbes: »Nein, ein Mensch und 
Künstler wie Schiller ist nicht über unser Volk dahingeschwebt, ohne dass 
sich etwas in diesem Volk geändert hätte. Das beweist die Vergangenheit, 
beweisen die hundertfünfzig Jahre seit seinem Entschwinden. Auch un-
ser Schiller-Jahr 1955 möge dazu helfen, dass wieder sichtbar werde, was 
und wie viel an gutem und bestem Deutschtum bei uns lebendig ist. Im 
Aufblick zur reinen Größe dieses Mannes möge auch in uns das Gefühl 
erglühen, dass wir nicht bloß Dankbarkeit schuldig sind, sondern dass 
die höchste Dankbarkeit darin besteht, dafür zu sorgen, dass das Bild des 
Menschen, das Schiller so groß gesehen und gezeichnet hat, nicht durch 
uns und unsere Taten verdunkelt werde.«510

Ein Vierteljahrhundert später sah Mayer die ganze Sache anders und 
treffender und doch weiterhin verzerrt. Immerhin hatte er, anders als 
bei Goethe, dieses Mal seine frühen Arbeiten aus der DDR nicht völlig 
mit Vergessenheit gestraft. Gerade seine Auseinandersetzung mit Schiller 
zeigt aber, dass er seine Position ziemlich deutlich verändert hatte. Ein 
Beispiel aus dem Rundfunkvortrag (vom 12. Mai 1980) Der Lehrer und 
die Lehren: »Die Lehren Friedrich Schillers sind nicht am dramatischen 
Werk abzulesen. Auch die großen philosophischen Gedichte (…) sind 
nur in vermittelter Form als Träger einer Lehrmeinung anzusehen.«511 1955 
war der Dramatiker Schiller, wie gerade gesehen, für Mayer noch der In-
begriff des politischen, moralischen und ästhetischen Aufklärers. Doch 

509	 Mayer: Das Ideal und das Leben, S. 41.
510	 Ebd., S. 45.
511	 Ebd., S. 149.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


234

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

der zeitliche Abstand zum Jubiläum und der geographische Abstand zur 
DDR und der innere Abstand zum Sozialismus (trotz aller gegenteiligen 
Behauptungen), führten zu der These: »In dieser Konstellation (d. i. wäh-
rend der Revolution, AH) wird für Schiller, abermals als Ersatzhandlung, 
die Philosophie zum Versuch, die rousseauistische Naivität der eigenen 
Anfänge zu überprüfen, besonders aber den Freiheitsgehalt des europä-
ischen Aufklärungsdenkens vom Terrorismus der Jakobiner zu trennen. 
Mit welchem Ziel? Eine Sphäre zu finden, worin sich Humanität ver-
wirklicht, ohne Gefahr zu laufen, durch kontrastierendes Zweckdenken 
in bare Unmenschlichkeit verwandelt zu werden.«512

Schiller als Lehrer sei dort zu erkennen, wo er das moderne Dichten 
als Kontrast zur bestehenden Kultur begreife.513 Dies ist ein ganz anderer 
Schiller als der von 1955. Der Dichter wird quasi von all seinen politischen 
und philosophisch-ideologischen Ummantelungen befreit (wobei nicht 
vergessen werden darf, dass ihm gerade Becher und Mayer diese Män-
telchen umgehängt hatten) – es bleibt der Ästhetiker, der allen progres-
siven realen politischen Tendenzen seiner Zeit kritisch gegenüber stand. 
Zwei Jahre später, 1982, in dem Aufsatz Skizzen zu einem Porträt begriff 
Mayer das Denken Schillers dann noch stärker im Scheitern der Person: 
»Nichts von allem, was in Schiller stecken mochte, jenseits der Schriftstel-
lerei, hat er verwirklichen können.«514 Schillers politisches Engagement 
sei im Grunde genommen ziellos gewesen, ebenso inhaltslos, seine ver-
schiedenen Zeitschriften entwickelten keinen Einfluss auf die damalige 
Gegenwart, als Philosoph habe er versagt, seine entsprechenden Schriften 
seien kein Gegenstück zu Platons Politeia, sondern erinnerten »eher an 
ein umfassendes Programm der Entpolitisierung«.515 Schillers philosophi-
sche Gedichte wären formlos, »oft nahezu drauflosgereimt, und sie ent-
behren der durch Überlieferung und eigenes Einverständnis des Dichters 
gefestigten Aussage über Mensch und Umwelt. Daher wimmelt es, bei 

512	 Mayer: Der Lehrer und die Lehren, S. 153f.
513	 Ebd., S. 161.
514	 Mayer: Skizzen zu einem Porträt, S. 166.
515	 Ebd., S. 168, zum Kontext S. 166ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


235

11. Zwischenstück I: Schiller, 1955

näherer Betrachtung, in Schillers philosophischen Gedichten von Wider-
sprüchen.«516 

Schiller habe »die geschichtliche Zeitgenossenschaft verweigert« zu 
Gunsten einer »geschichtslosen Ewigkeit«.517 Und so kommt Mayer zu ei-
nem Schluss, der seinen Betrachtungen von 1955 Hohn spottet: »Dass man 
nämlich Schillers Gesamtwerk auch als eigenständige und fast zwanghafte 
Flucht aus den poetischen Gattungen und den wissenschaftlichen Berei-
chen interpretieren könnte.«518 Ist nun ein Fragezeichen mitgedacht bei 
dieser Feststellung? Das ist schwer zu entscheiden. Was feststeht ist, dass 
sich Mayers Schiller-Bild radikal gewandelt hat. Gerade diese Perspektive 
zeigt aber ebenso, wie sehr er 1955 noch in die DDR verstrickt war, den 
Gedanken des verwirklichten Sozialismus, dessen Versprechungen hoch 
hielt und daran glaubte. Nicht an Sozialismus und Marxismus im Allge-
meinen, das wäre ein sympathischer Zug, sondern an die Praxis der DDR. 

Wir sind mit der einen oder anderen Äußerung hart ins Gericht ge-
gangen. Aber die Schiller-Ehrung trieb echte Blüten, gerade bei Becher 
und Mayer. Anders ließe sich der gerade nachgezeichnete Weg von May-
er nicht erklären. Vom Goethe-Jubiläum unterscheidet sich die Schil-
ler-Zelebrierung schlichtweg dadurch, dass sie einige Jahre später statt-
fand, in einer Zeit, da die großen Versprechen des sozialistischen Staates 
schon längst mit einer Realität in Konflikt geraten waren, die zwei Jahre 
vorher, 1953, die ein Jahr später, 1956, in ihrer Differenz zu den Idealen 
mehr als nur greifbar wurde. Dass ausgerechnet Mayer dies nicht sah, dass 
1953 (und später 1956) in seinem Denken keine Spuren hinterlassen hatte, 
anders als bei Harich, Lukács, Bertolt Brecht, ist durchaus überraschend 
und, fügen wir es ruhig hinzu, bedauerlich. Wie man diese Entwicklung 
beurteilt und einschätzt, das kann und soll hier nicht vorgegeben werden. 
Es war aber, was nicht vergessen werden darf, ein Prozess, der in der Mitte 
des Stalinismus begann und dessen Methoden sowie Inhalte nur spärlich 
hinter sich ließ. 

516	 Mayer: Skizzen zu einem Porträt, S. 171.
517	 Ebd., S. 176.
518	 Ebd., S. 173.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Titelblatt des Vorwärts mit Heines Weberlied, 1844

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


237

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine
Mit der Darstellung der verschiedenen 
Positionierungen zu Schiller haben wir 
bereits einen Seitenblick gewagt, der 
wichtige Einblicke in das Erbe-Verständ-
nis der DDR ermöglichte – der parteipo-
litischen Führungskader, der Intellektuel-
len und der offiziellen Verlautbarungen. 
Aber es gab neben dem Gespann Goethe 
und Schiller einen weiteren Dichter, der 
von der DDR für die eigene Tradition re-
klamiert wurde – Heinrich Heine.519

Vor allem Wolfgang Harich machte 
sich um dessen Werke in den ersten Jah-
ren der DDR mehr als nur verdient, so dass auf den folgenden Seiten sei-
ne Interpretation vorzustellen ist. Natürlich gibt es ebenfalls bedeutende 
Ansätze der Vermessung durch Georg Lukács und Hans Mayer, die hier 
aber weggelassen werden wegen der – wie zu zeigen sein wird – maßgeb-
lichen Rolle Harichs. 

In einem Artikel für die Tägliche Rundschau äußerte sich dieser am 
13. Dezember 1947 erstmals zu Heinrich Heine.520 Neun Jahre später folg-

519	 Abdruck als eigenständiger Aufsatz unter dem Titel: Heyer: Wolfgang Harich über 
Heinrich Heine, S. 45-66. Hier überarbeitet.

520	 Harich: Zwischen Romantik und Demokratie. Zu Heinrich Heines 150. Geburtstag.

Heinrich Heine

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


238

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

te dann der große Aufsatz Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deut-
schen Philosophie in der Sinn und Form. Er erlebte mehrere Neuauflagen, 
vor allem als Einleitung zu Heines Schriften.521 Zeitlich zwischen diesen 
beiden Texten erschien eine der ersten großen Editionsleistungen der jun-
gen Germanistik der DDR: Harich gab 1951 in sechs Bänden die Gesam-
melten Werke Heines im Aufbau-Verlag heraus und verfasste außerdem 
ein Vorwort (Vorbemerkung des Herausgebers). Wegen dieser allein schon 
quantitativ beeindruckenden Beschäftigung kann Harichs intensive Aus-
einandersetzung mit Heine als zentral für die entstehenden Wissenschaf-
ten der DDR bezeichnet werden. 

Der Hauptgrund hierfür ist offensichtlich: Mit Blick auf die sozialis-
tische Erbe-Pflege kam Heine eine besondere Bedeutung zu. Kaum ein 
anderer Schriftsteller wurde derart lautstark für die eigene Tradition in 
Beschlag genommen. Walter Reese hat in seiner Studie Zur Geschichte der 
sozialistischen Heine-Rezeption das entsprechende Kapitel über die DDR 
mit der Überschrift »Unser Heine« versehen und adaptierte damit den 
Titel des 1952 erschienenen Buches von Werner Ilberg.522 »Heine ist an-
gekommen in der DDR und hat hier eine neue Heimat gefunden – das 
ist das Bewusstsein aller DDR-Autoren die von nun an über ihn schrei-
ben.«523 

Was auf den ersten Blick etwas euphorisch klingt, hatte jedoch ein 
reales Fundament. In ihrer großangelegten Publikation Heine und die 
Nachwelt beleuchteten Dietmar Goltschnigg und Hartmut Steinecke die 
Differenzen in der ost- und westdeutschen Heine-Rezeption. Die bun-
desrepublikanische Heine-Beschäftigung sei »eher spärlich« zu nennen. 

521	 U. a.: Berlin, 1956. 3. Aufl., Leipzig, 1966. Frankfurt am Main, 1966, S. 7-52. In 
der letztgenannten Ausgabe des Insel-Verlages, Frankfurt am Main, vermeldete 
Harich zwar, dass die Neuausgabe seines Aufsatzes für Insel und den Leipziger 
Reclam-Verlag überarbeitet sei (S. 52), allerdings sind allenfalls geringfügige Än-
derungen feststellbar. Im Prinzip hat er an dem Erstdruck von 1956 in der Sinn 
und Form nichts inhaltlich Relevantes verändert. Neuabdruck in: Harich: An der 
ideologischen Front, S. 339-369.

522	 Ilberg: Unser Heine. Zu Ilberg siehe: Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter 
Deutschen, S. 147f. Reese: Zur Geschichte der sozialistischen H eine-Rezeption in 
Deutschland, S. 286. Hermand: Streitobjekt Heine, S. 23.

523	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption in Deutschland, S. 286. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


239

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

Hinzu sei ein »Wunsch zur Entpolitisierung« getreten, der teilweise mit 
einer Geringschätzung Heines einherging.524 Im Fahrwasser dieser An-
näherungsversuche sei es dann auch bei einigen Wissenschaftlern und 
Publizisten zu einer Reaktivierung der Vorurteile gegen Heine aus der 
bürgerlichen Zeit der Weimarer Republik und der Epoche des Faschismus 
gekommen. »So ist der Umgang mit Heine in der frühen Bundesrepu
blik – von Ausnahmen abgesehen – geprägt von Verdrängen, Berührungs-
ängsten und zögernden Wiedergutmachungsversuchen.«525 Noch weitaus 
stärker als Goltschnigg und Steinecke fokussierte Jost Hermand in seiner 
1975 publizierten Studie (Streitobjekt Heine) die Rückkehr der faschistisch 
motivierten Vorurteile gegen Heine im westdeutschen Nachkriegsdis-
kurs.526 

Anders als die Bundesrepublik versuchte die DDR, sich Werk und 
Handeln von Heine, dem Freund von Marx, anzueignen. Neben dieser 
im politischen Bereich angesiedelten und damit ideologisch motivierten 
offiziellen Politik stand aber gleichzeitig eine wissenschaftliche Ausein-
andersetzung mit Heine, die sich auf Franz Mehring und Georg Lukács 
berufen konnte527 und unter anderem mit den Namen Hans Mayer, Hans 
Kaufmann und Harich verbunden ist.528 

524	 Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, erstes Zitat S. 135, zweites 
Zitat S. 137.

525	 Ebd., S. 139.
526	 Hermand: Streitobjekt Heine, S. 17-21. In einem Aufsatz hat Hermand den Kon-

text geschildert, in dem seine Arbeiten und editorischen Leistungen der späten 
sechziger und siebziger Jahre zu verankern sind. Siehe: Hermand: Die Kontroverse 
um die Klassik-Legende, S. 21-30.

527	 Franz Mehrings Heine-Essay von 1911 publizierte Harich erneut als Einleitung 
seiner Heine-Ausgabe, er folgte auf seine Vorbemerkung des Herausgebers, S. 5-20. 
Mehring: Heinrich Heine, S. 21-72. Lukács hatte sich mehrfach zu Heine ge-
äußert, im öffentlichen Diskurs war sein 1937 veröffentlichter Aufsatz präsent. 
Lukács: Heinrich Heine als nationaler Dichter, S. 406-413. 

528	 Kaufmanns Beschäftigung mit Heine setzte zeitgleich zu den Arbeiten Harichs 
ein. Nach der Verhaftung Harichs avancierte er zum führenden Heine-Experten 
der DDR, der auch im Ausland mit seinen Werken und Editionen viel posi-
tive Resonanz fand. Siehe: Goltschnigg/Steinecke: Heine, der uns allen gehör t, 
S. 55-58 sowie passim. Über Hans Mayer, der einen »Sonderfall innerhalb der 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


240

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Anfang der fünfziger Jahre kam es dann zu einer Politisierung des 
Heine-Bildes, der nun immer stärker als politischer Dichter interpretiert 
wurde. Die Heine-Rezeption verschob sich vom kulturellen Feld in den 
»ideologisch-propagandistischen Zentralbereich eines entstehenden und 
hart um seine Existenz ringenden neuen Staates«.529 Goltschnigg und 
Steinecke wiesen auch darauf hin, dass die Bundesrepublik der DDR in 
den Anfangsjahren das Erbe Heines nicht streitig machte. Weder gegen 
den Nationaldichter Heine noch gegen »unser Heine« gab es Stellungnah-
men von Seiten der Politik oder der Wissenschaften der BRD.530 »Heine 
als ‚unser‘ Nationalautor – das heißt konkret: Die DDR wählt sich die 
mit dem Namen und Werk Heines verbundene kulturelle und literarische 
Ausrichtung als Zentrum ihrer eigenen Traditionsbildung. Wenn Heine 
damit neben der Weimarer Klassik in den Mittelpunkt des ‚literarischen 
Erbes‘ tritt, erklärt sich die DDR zum Erben seines freiheitlichen und so-
zialen (sowie zur Weiterführung seines kommunistischen) Denkens und 
Schreibens. Zweifellos hat dieser Umgang mit Heine zum kulturellen An-
sehen der DDR in der westlichen Welt beigetragen.«531 

Universitätsgermanistik der DDR« darstelle, schrieben die beiden im 3. Band 
ihrer Heine-Dokumentation: »Er hatte sich durch einen Vortrag im Gedenkjahr 
1947 an der Universität Frankfurt am Main, Ahnen und Erinnern Heinrich Hei-
nes, als profunder Kenner des Dichters erwiesen. Dieser Aufsatz – gedruckt 1949 
in einem Sammelband seiner Essays – und ein kurzer Vortrag von 1951 blieben 
allerdings die einzigen Publikationen Mayers über Heine in seiner Zeit als Leip-
ziger Hochschullehrer. So beschränkte sich die Wirksamkeit seines innerhalb der 
DDR-Literaturwissenschaft ungewöhnlich offenen, vielseitigen Heine-Bildes auf 
die Hörer seiner legendären Vorlesungen, in denen er auch Heine ausführlich 
behandelte (…).« (Ebd., S. 58)

529	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 290.
530	 Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 160.
531	 Ebd. Dort weiter zu den Konsequenzen der Aufwertung Heines: »Eine starke 

Förderung sowohl im populären als auch im wissenschaftlichen Bereich sowie, 
nicht zuletzt, an den Schulen. Aus welchen Motiven heraus solche Förderung 
auch erfolgte, mit welchen Funktionalisierungen und Verzerrungen sie auch ver-
bunden war: Es beginnt damit in der Rezeptionsgeschichte Heines, aber auch in 
der deutschen Literatur- und Kulturgeschichte, ein neues und wichtiges Kapitel.« 
(Ebd., S. 160f.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


241

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

Als 1956 dann der 100. Todestag von Heine im Rahmen eines offizi-
ellen Gedenkjahres in der DDR begangen wurde, publizierte das ZK der 
SED eine Stellungnahme, die die ganze Wucht und Bandbreite der Ver-
suche der DDR, Heine in das eigene Erbe zu integrieren, aufzeigt. Eine 
Aufzählung kann verdeutlichen, an welchen Punkten die DDR Heine als 
»ihren« Vorkämpfer ansah, wie sie ihn und sein Schaffen charakterisier-
te:532 

•	 Der »revolutionär-demokratische Denker und Publizist«.
•	 Der »unermüdliche Streiter für eine bessere Zukunft«.
•	 Der »Repräsentant der edelsten Bestrebungen im deutschen Volk«.
•	 Der »Vorkämpfer eines fortschrittlichen, friedliebenden und demokra-

tischen Deutschlands«. 
•	 »Er durchbrach die Schranken des bürgerlichen Denkens und wurde 

zu einem Vorläufer des sozialistischen Denkens.« 
•	 Die »Freundschaft und Zusammenarbeit mit Marx«.
•	 Die »Liebe zum Vaterland«.
•	 Er unterstützte »den konsequentesten Flügel der revolutionären Be-

wegung«. 

Zu diesen Leistungen sei Heine befähigt gewesen, da er sich »auf die fort-
schrittlichsten philosophischen und sozialen Theorien der vormarxisti-
schen Periode stützte und sie an den geschichtlichen Vorgängen seiner 
Tage überprüfte«.533 Geehrt wurde demnach der Dichter Heine, vor allem 
aber ging es der DDR natürlich um den politischen Heine. Im Rahmen 
des Heine-Jahres erschienen zahlreiche Aufsätze, Studien und Artikel, die 
dieses Verständnis in unterschiedlichen Facetten transportierten.534 Ex-

532	 Aufzählung nach: ZK der SED: Der deutsche Dichter Heinrich Heine, S. 497-500. 
Zuerst in: Neues Deutschland vom 12. Februar 1956, S. 1f.

533	 ZK der SED: Der deutsche Dichter Heinrich Heine, S. 498.
534	 Hinzu trat eine Vielzahl von Veranstaltungen, allein im ersten Halbjahr über 

800, »mit Vorträgen, Lesungen, Liederabenden, Seminaren, ferner einer Wander-
ausstellung, Hinweisen zur Schaufenstergestaltung und zu Straßenumbenennun-
gen«. Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 153. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


242

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

emplarisch dafür kann Stephan Hermlins Aufsatz Über Heine von 1956 
genannt werden. 

Für Hermlin war klar, dass die DDR jener Staat sei, in »dem Hei-
nes literarische Bestrebungen gesellschaftliche Realität werden«.535 Stärker 
konnte man die Idee des kulturellen Erbes kaum denken. Heine, der sei-
ne Zeit mit bitterböser Satire überzog, der gesellschaftliche Zustände der 
Repression und Unterdrückung kritisierte und vor allem eines forderte: 
die Freiheit der Kunst, wird so zum intellektuellen Gründungsvater der 
DDR verklärt. Der Pazifist Heine mutiert zum »Soldaten der Mensch-
heit«, denn für das sozialistische Glück schien nach Meinung der DDR 
und ihrer Apologeten auch dem Friedliebensten keine Schlacht zu blu-
tig.536 Hermlin schrieb: »Dem deutschen Gedanken, in der Höhe, zu der 
ihn Heine, Marx und Engels erhoben haben, entspricht eine Republik, 
die in die Reihe neuer Menschen-Staaten tritt, in denen uralter Hader 
geschlichtet wird, in denen Wahrheit und Schönheit sich für immer ver-
binden werden. Die Bürger der ersten deutschen Republik im Geiste 
Heinrich Heines grüßen an diesem Tag voller Ehrfurcht Heines Anden-
ken (…).«537 

Doch neben dieser plumpen Vereinnahmung Heines, die Harich 
vom marxistischen Standpunkt aus kritisierte, setzte sich auch eine wis-
senschaftlich fundierte Forschung durch. »Eine der ersten wesentlichen 
Leistungen der Heine-Forschung in der DDR war die Aufarbeitung der 
Verbindungen zwischen Heine und Marx. Das war der handgreiflichste, 
weil biographisch fassbare Beweis seiner Nähe zum Kommunismus.«538 
Auch für Harich spielte das Verhältnis Heines zu Marx eine wichtige Rol-
le. Die Beziehung beider wurde bei ihm zu einem zentralen Baustein der 
Interpretation der marxistischen Philosophie. 

Eine der Konsequenzen dieser intensiven Annäherung an Heine war 
die (schon erwähnte) Herausgabe der sechsbändigen Gesamtausgabe im 
Berliner Aufbau-Verlag 1951 durch Harich. In einer Rezension über die-
se Edition schrieb Hans Kaufmann: »Diese Ausgabe ist in dem immer 

535	 Hermlin: Über Heine, S. 78. 
536	 Ebd., S. 90. 
537	 Ebd. 
538	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 288. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


243

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

reicher werdenden Strom wertvoller Neuerscheinungen auf dem Bücher-
markt der DDR ein Ereignis. Sowohl Inhalt als auch Äußeres dokumen-
tieren einen wichtigen Fortschritt: Den Übergang vom provisorischen 
Einzeldruck ausgewählter Texte unseres Erbes zu vollständigeren, gründ-
licheren und dauerhafteren ‚Gesammelten Werken‘. Sechs geschmackvoll 
ausgestattete Ganzleinenbände mit holzfreiem Papier zeugen von den Er-
folgen des Aufbaus, die vor allem auch der würdigen Pflege der Kultur 
zugute kommen.«539 

Doch nicht nur die Ausstattung, die in der Tat einen wesentlichen 
Qualitätssprung des DDR-Buchhandels markierte, auch die »geleisteten 
quellenkritischen Arbeiten verdienen alle Anerkennung«.540 Die Edition 
war daher mehr als nur ein »Schnellschuss«, wie Siegfried Prokop mein-
te.541 Ganz im Gegenteil stellt sie einen Ernst zu nehmenden Beitrag zur 
Erbe-Debatte der DDR dar und war das Resultat intensiven Arbeitens. 
Harichs Angaben zu Folge umfasst die Ausgabe »alle wesentlichen Schrif-
ten« sowie »möglichst alle Werke Heines, die für das Verständnis seiner 
Entwicklung unentbehrlich sind und die die Gipfelleistungen seines pu-
blizistischen Schaffens darstellen«. So Harich in der Vorbemerkung des 
Herausgebers.542 Darüber hinaus wird deutlich, dass die Edition vor allem 
den politischen und philosophischen Heine abbilden wollte.543 Diese He-
rangehensweise hat Hans Kaufmann als Literaturwissenschaftler in seiner 
Rezension kritisiert: »Aus einem zu eng gefassten Begriff von ‚politischer 
Relevanz‘ misst Harich den literatur- und kunsttheoretischen Arbeiten 
Heines eine zu geringe Bedeutung bei. (…) Dabei wird übersehen, dass 
zur Schaffung der theoretischen Grundlagen einer realistischen Kunst und 
Literatur des demokratischen Deutschland Heines Arbeiten zur Ästhetik 
ganz unentbehrlich sind und folglich an ‚politischer Relevanz‘ mancherlei 

539	 Kaufmann: Rezension zu Heine, S. 283. Eine weitere Rezension verfasste Johanna 
Rudolph für die Einheit: Rudolph: Heinrich Heines Werke dem Volke!, S. 569-578. 

540	 Kaufmann: Rezension zu Heine, S. 283.
541	 Prokop: Ich bin zu früh geboren, S. 62. 
542	 Harich: Heinrich Heines Werke, S. 338.
543	 Siehe: Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 147-162.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


244

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Berichten über Kabinettsaffären Thiers’ und Guizots (in Lutetia) gewiss 
nicht nachstehen.«544 

Kaufmann warf Harich also vor, dass dessen Konzept politischer 
Kunst zu kurz greife. Harich erkenne nicht, dass auch ästhetische oder 
literaturtheoretische Konzeptionen in einer zweiten Dimension politische 
Inhalte und Konsequenzen haben bzw. wirksam transportieren. Mit Blick 
auf Harichs Frühwerk ist dieser Vorwurf jedoch nicht zutreffend. War es 
doch gerade Harich, der die ästhetische Eigenständigkeit von Literatur zu 
Gunsten einer politischen Interpretation zurückdrängte, d. h. politische 
Philosophie, geschichtsphilosophische Ansätze und ideengeschichtliche 
Traditionen in allen Quellenarten aufsuchte.545 

Harich stellte der Heine-Ausgabe wie bereits erwähnt im 1. Band eine 
Vorbemerkung des Herausgebers voran.546 Außerdem druckte er als weiteren 
Teil der Einleitung den biographisch orientierten Aufsatz Heinrich Heine 
von Franz Mehring:547 »Diese Arbeit ist das Beste, was über Heines Leben 
und Werk in der ganzen Epoche der Zweiten Internationale geschrieben 
wurde, und allen bürgerlichen Interpretationen, auch den wenigen wohl-
wollenden, weit überlegen.«548 Mit dieser Einschätzung gab Harich den 
Konsens der DDR-Intellektuellen wieder, der auch in Übereinstimmung 
mit der SED-Politik stand (eine Ausnahme ist dabei teilweise Lukács). Bei 

544	 Weiter heißt es: »Können Gründe der Raumersparnis diesen Mangel ausreichend 
entschuldigen? Die ausgelassenen Vorreden zur zweiten und dritten Auflage des 
Buches der Lieder umfassen zusammen dreieinhalb Druckseiten, und auf diesen 
wenigen Seiten spricht Heine den untrennbaren Zusammenhang seines poeti-
schen mit seinem politischen und philosophischen Schaffen aus und erklärt seine 
zeitweilige Wendung von der Lyrik zur Prosa aus der verschärften vorrevolutionä-
ren Situation zu Ende der dreißiger Jahre. Es lohnte sich wahrhaftig, dreieinhalb 
Seiten dafür zu opfern.« Kaufmann: Rezension zu Heine, S. 285. 

545	 Als exemplarisches Beispiel dieser Art wissenschaftlichen Arbeitens sei von Ha-
rich genannt: Harichs Auseinandersetzung mit Erik Reger: Union der festen 
Hand, S. 808-827. In dem Aufsatz Über die Empfindung des Schönen, S. 122-166, 
arbeitete er Anfang der fünfziger Jahre seine Kunsttheorie in ersten Ansätzen 
heraus. 

546	 Harich: Vorbemerkung des Herausgebers, S. 5-20. Neu unter dem Titel: Heinrich 
Heines Werke.

547	 Mehring: Heinrich Heine, S. 21-72. Zu Harichs Interpretation von Mehrings Hei-
ne-Aufsatz siehe auch: Harich, Anne: Wenn ich das gewusst hätte, 71f.

548	 Harich: Heinrich Heines Werke, S. 331.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


245

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

Johanna Rudolph hieß es: »Die Ehrenrettung für Heine vollzog die deut-
sche Arbeiterklasse. Mehring leistete mit seiner biographischen Abhand-
lung, die er der 1911 im Vorwärts-Verlag erschienenen Heine-Ausgabe vor-
anstellte, einen bedeutenden Beitrag zur Popularisierung des Dichters bei 
den Massen der Werktätigen. Seine Arbeit nimmt unter den Dokumen-
ten, die zum Verständnis und zur Aneignung des Erbes unserer National-
literatur führen, einen wichtigen Platz ein. Sie stellt eine Abrechnung mit 
Heines Gegnern dar, die den Dichter als ‚undeutsch‘ verleumdeten. Sie 
führt glänzende Schläge gegen das literarische Gewürm, das Heines Leben 
auf persönliche Affären und unfruchtbare Polemik zu reduzieren sucht, 
in ihm nur den Spötter sehen will. (…). Es war daher richtig, Mehrings 
Abhandlung mit in die neue Heine-Ausgabe zu übernehmen, zumal der 
Herausgeber sich kritisch mit ihren Fehlern auseinandersetzt (…).«549 

Ähnlich hatte sich Hans Kaufmann geäußert, auch er positivierte Ha-
richs Umgang mit Mehrings Heine-Bild.550 Da die Rekonstruktion von 
Harichs Heine-Verständnis anhand seines Aufsatzes noch erfolgt, steht an 
dieser Stelle sein Umgang mit Mehrings Schrift im Vordergrund. Diese 
enthalte, wie bereits die Rezensenten Rudolph und Kaufmann hervor-
hoben, trotz ihrer enormen Vorzüge verschiedene Fehler. Das war der für 
Harich typische Umgang mit den Schriften Mehrings, die er immer als in 
ihrer Zeit fortschrittlich einschätzte, aus moderner Sicht aber kritisierte.551 
Gleichzeitig lässt sich diese methodische Herangehensweise an die Arbei-
ten des älteren Marxismus bzw. der älteren Sozialdemokratie bei Harich 
auch mit Blick auf andere Autoren und Theoretiker eruieren, Mehring 
markierte also keine Ausnahme. Insgesamt machte Harich vier Fehler in 
Mehrings Ansatz aus:552 

549	 Rudolph: Heinrich Heines Werke dem Volke!, S. 575.
550	 Hans Kaufmann schrieb: »Es war eine gute Idee, Franz Mehrings Heine-Biogra-

phie der Ausgabe voranzuschicken, gleichzeitig aber einige Mängel in Mehrings 
Heine-Bild in der Vorbemerkung zu korrigieren.« Kaufmann: Rezension zu Heine, 
S. 285. 

551	 Siehe die Anmerkungen Harichs zu seiner Schopenhauer-Edition: Harich: Vor-
wort zu Schopenhauer, S. 6. Positiv zu Mehring, z. B.: Harich: Rudolf Haym und 
sein Herderbuch, S. 9.

552	 Alle Angaben der folgenden Aufzählung nach: Harich: Heinrich Heines Werke, 
S. 331ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


246

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

(1) 	 Anders als zum Beispiel Friedrich Engels berücksichtige Mehring 
Heines Zur Geschichte der R eligion und P hilosophie in D eutschland 
nicht hinreichend. Er unterschätze die revolutionäre philosophische 
Aussagekraft des Textes. 

(2) 	 Mehring habe die politische und philosophische Theoriebildung 
Heines nicht in ihrem gesamten Umfang erkannt. Das zeige gerade 
seine Rezeption der Polemik Heines gegen Platen (Karl August Ge-
org Maximilian Graf von Platen-Hallermünde) – in Bäder von Lucca. 
Da Mehring den Urteilen Ferdinand Lassalles zu häufig unkritisch 
folgte, bewertete er diese Auseinandersetzung falsch. Denn es habe 
sich dabei um mehr als nur einen »literarischer ‚Sumpf‘« gehandelt. 
Vielmehr seien Platen, der die »Beschränktheit des vormärzlichen 
Liberalismus« nie überwand, und der revolutionäre Heine aufeinan-
dergetroffen. Heines »grandiose Ironie der Platen-Polemik« zeige also 
vor allem die Weiterentwicklung Heines. 

(3) 	 Auch zu den Differenzen zwischen Heine und Ludwig Börne so-
wie dem Jungen Deuschland habe Mehring nicht entschieden ge-
nug Position bezogen und verkannt, dass Heine die »Symptome des 
geschichtlichen Versagens« des Bürgertums »als erster bewusst ge-
macht« habe. 

(4) 	 Der vierte Fehler Mehrings bestehe in seinem Versuch, »die Tatsa-
che zu rechtfertigen, dass Heine jahrelang von der Regierung der Ju-
li-Monarchie in Frankreich eine Pension bezog«. Doch diese Verfeh-
lung dürfe nicht verteidigt werden. Aber, und darauf kam es Harich 
an, sie tangiere nicht Heines Werk und auch nicht die positive Rezep-
tion seines Denkens durch die marxistische Literaturwissenschaft.

Das war eine durchaus grundsätzliche Stellungnahme, die über Heine hi-
nausreichte. Denn mit Blick auf die bürgerliche Gesellschaft ließen sich 
bei vielen Künstlern und Wissenschaftlern des 18. und 19. Jahrhunderts 
Verstrickungen in den jeweiligen politischen Überbau/Staatsapparat aus-
machen. Neben Goethe, um nur das vielleicht bekannteste Beispiel zu 
nennen, zeigt das gerade der »Fall Hegels« überdeutlich an – von Börne 
wurden beide ja als der »gereimte Knecht« und der »ungereimte Knecht« 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


247

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

tituliert.553 Doch selbst wenn Hegel als preußischer Hofphilosoph endete 
oder Heine von der französischen Aristokratie und Bourgeoisie alimen-
tiert wurde – ihre intellektuellen Leistungen würden dadurch nicht ge-
schmälert (selbstredend nach gründlicher marxistischer Durchleuchtung 
und Entrümpelung). Im Grunde genommen zielte der Kern von Harichs 
Kritik an Mehring auf den Punkt der fehlenden eindeutigen marxisti-
schen Interpretation Heines. Dadurch bedingt sei es dann noch zu einer 
partiellen Entpolitisierung Heines gekommen. Mehring konnte nicht alle 
positiven und nach vorn weisenden Aspekte des Oeuvres von Heine er-
kennen, da er diesen nicht konsequent genug als Demokraten und Revo-
lutionär verstanden habe. 

Die Rekonstruktion des Streits zwischen Heine und Platen durch 
Harich hat in der Forschungsliteratur Niederschlag gefunden. Ausgelöst 
wurde er, darauf hat Harich explizit verwiesen, durch Platens abwertende 
Äußerungen über Heines jüdische Herkunft. Heine reagierte, indem er 
Platens homoerotische Anspielungen in dessen Werken ironisierte und 
damit zudem öffentlich machte. Darauf nahm Harich Bezug und äußerte 
sich wie folgt:554

•	 »Platens Homoerotik zieht sich penetrant, wenn auch oft in prüde 
verschämten Andeutungen, durch sein ganzes Werk. Sie ist somit gar 
nichts Privates mehr, sondern durchaus eine Sache der literarischen 
Öffentlichkeit.«

•	 Heines »Spott gilt ausschließlich dem höchst unzeitgemäßen, ge-
schichtlich deplazierten Tatbestand, dass diese abwegigen Neigungen 
feierlich genommen werden (…)«.

•	 »Heine stellt fest, dass diese Liebesverirrung und ihre poetische Ideali-
sierung (…) unmöglich mit edlen ‚klassischen‘ Prätentionen ausgestat-
tet werden kann, ohne heillos lächerlich zu werden.«

Womit haben wir es zu tun? Handelt es sich um die für Harich typische 
Überspitzung einer Polemik, die kaum Rücksichten nimmt? Walter Reese 

553	 Lukács: Unser Goethe, S. 333.
554	 Aufzählung nach: Harich: Heinrich Heines Werke, S. 332-333.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


248

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

machte in seiner Studie zur Heine-Rezeption tiefer liegende Beweggründe 
aus. »‚Abwegige Neigungen‘: Das nimmt sich erschreckend aus im Mun-
de eines aufgeklärten Marxisten, der sich hier an der Diffamierung einer 
gesellschaftlichen Minderheit beteiligt, die nur wenige Jahre vorher von 
den Nationalsozialisten verfolgt und in KZs gesperrt worden war.«555 Ha-
rich habe mit der »vornehmen Distanzierung« Mehrings zu diesem The-
ma gebrochen. Reese unterstellte damit sowohl Mehring als auch Harich 
ein bewusstes Handeln. Und er ging noch weiter. Harichs »Affirmation 
antihomosexueller Vorurteile«556 sei kein Einzelfall, sondern vielmehr of-
fizielle Politik der DDR, die dann letztlich von Harich nur auf ein Spezi-
althema angewandt wurde. Damit verkannte Reese Harichs Rolle in der 
DDR, der eben nicht vollständig Teil der Partei- und Kaderphilosophie 
war, sondern frühzeitig emanzipative und undogmatische Entwicklungen 
absolvierte, die ihn in immer stärkere Diskrepanz zur Partei brachten. 

Gleichzeitig kritisierte Reese Harichs Vorgehen (das sich auch bei an-
deren marxistischen Heine-Forschern nachweisen lasse), Heines Angriff 
gegen Platen als persönliche Revanche zu missinterpretierten.557 »Harichs 
Neudeutung der Platen-Polemik und ihre Gefolgschaft gehört zu den 
problematischsten Kapiteln sozialistischer Heine-Rezeption. Erkennbar 
ist, wie an Hand von Heines Polemik Vorbehalte gegen Homosexualität, 
Formalismus, Modernismus und Liberalismus mobilisiert werden, wie die 
Probleme in jeweils angrenzende Bereiche projiziert werden, unter Affir-
mation bzw. Verschweigen des eigentlichen Skandalons.«558 

Harich und neben diesem etwa auch Georg Lukács hätten Heine 
einer »antimodernistischen Ausschlachtung«559 unterzogen. Damit stün-
den ihre Interpretationsansätze in einer Gemengelage, die die allgemeine 
Repression der Kulturlandschaft der DDR ebenso umfasse wie die Ent-
wicklung eines sozialistischen Menschenbildes, das Uniformität vor In-

555	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 281.
556	 Beide Zitate: Ebd.
557	 »Diese interpretatorischen Verrenkungen sind allesamt auf eine gesellschaftliche 

Ursache zurückzuführen: auf die Unterdrückung der Homosexualität auch in der 
DDR (…).« (Ebd., S. 283.)

558	 Ebd.
559	 Ebd., S. 283f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


249

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

dividualität setze. Mit diesem Fazit ist Reese sehr deutlich über das Ziel 
hinausgeschossen und setzte die Spekulation vor den wissenschaftlichen 
Diskurs.560 Vor allem aber sicherlich mit seiner These, dass Harich einer 
der intellektuellen Gründungsväter der Ressentiments der DDR gegen-
über Homosexuellen sei. So warf Harich ja Hans Mayer vor, dass dieser 
in seinem Buch über Thomas Mann un-marxistisch arbeite, wenn er bio-
graphische Fragen, wie etwa die nach Manns eventueller Homosexualität, 
fokussiere.561 Die Biographie ist irrelevant in diesen Punkten, so Harich 
programmatisch. (Diesen Aufsatz hätte Reese zu Kenntnis nehmen kön-
nen, viele andere Äußerungen Harichs ebenfalls.)

Wenn Harichs Frühwerk rekapituliert wird, wie es sich zwischen 1946 
und 1956 in einzelnen Schritten herausbildete, ist es nicht möglich, ihn 
mit den von Reese genannten Entwicklungen in Zusammenhang zu set-
zen. Ganz im Gegenteil steht gerade Harichs intellektueller Werdegang 
exemplarisch für die Emanzipation der Intellektuellen der DDR von der 
Führung der SED.562 Seine Biographie zeigt deutlich den Kampf gegen 
Bevormundung und für die Freiheit der Kunst sowie des Individuums 
als Produzent und Rezipient von Kunst. Ihm antimodernistische oder 
gar formalistische Tendenzen zu unterstellen, ist nach einer unvoreinge-
nommenen Lektüre seiner Schriften nicht möglich.563 Gerade wenn man 
berücksichtigt, wie er sich frühzeitig für Bertolt Brecht einsetzte und die-
sen massiv und polemisch treffend gegen die im Auftrag der SED vorge-
tragenen Formalismus- und Dekadenzanschuldigungen Fritz Erpenbecks 
verteidigte.564 Und gemeinsam mit Brecht gehörte er dann zu den ganz 

560	 Dietmar Goltschnigg und Hartmut Steinecke stellten in einem anderen Zusam-
menhang fest, dass Reese »wohl etwas zu hart« urteile. Goltschnigg/Steinecke: 
Heine, der uns allen gehört, S. 52.

561	 Harich: Hans Mayers Buch über Thomas Mann, S. 801-804. 
562	 Aufgearbeitet bei: Heyer: Harichs Weg zu einem undogmatischen Marxismus, S. 32-

63.
563	 Reese urteilt höchstwahrscheinlich rückblickend, d. h. mit Blick auf jene Positi-

onen, die Harich beispielsweise in den siebziger Jahren in seiner Thematisierung 
des Schaffens Heiner Müllers vertrat. Das ist aber eine zutiefst unhistorische He-
rangehensweise.

564	 Siehe: Harich: Trotz fortschrittlichen Wollens, S. 215-219. Wichtige Hinweise etc. 
liefert: Heyer: Der erste Streit um Brecht in der SBZ/DDR, S. 55-69.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


250

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

wenigen Wissenschaftlern und Künstlern der DDR, die 1953 die Energie 
des Arbeiteraufstandes zur Durchsetzung von Reformen nutzten. Nicht 
zuletzt ist es eine überaus merkwürdige Vorstellung, dass die verbindende 
Klammer der DDR-Intellektuellen und der SED ausgerechnet die Ho-
mophobie gewesen sein soll. Harich hätte sich für so etwas nie herge-
geben. Und schon gar nicht im Sinne eines vorauseilenden Gehorsams 
der Studierstube. Sein Schaffen galt immer dem Ringen um die Ermög-
lichung der freien Entfaltung aller leidenschaftlichen und intellektuellen 
Potentiale eines jeden Menschen. 

Harich ist mit seinen Schriften Teil des geschilderten Prozesses der 
Politisierung der Interpretation Heines, dessen Rahmenbedingungen er 
allerdings teilweise durchbrach. Walter Reese hat den Beitrag Harichs zur 
Entstehung des Heine-Bildes der DDR benannt: »Er arbeitete, deutlicher 
noch als Lukács, die philosophiehistorische Leistung Heines heraus. Zu-
sammen mit Hans Kaufmanns565 Dokumentation und Analyse der ästhe-
tischen Anschauungen Heines ist dieser Aufsatz (d. i. Heinrich Heine und 
das Schulgeheimnis, A. H.) Ausdruck einer Art von Paradigmenwechsel in 
der DDR-Rezeption. Er steht für die Entdeckung des ‚theoretischen Hei-
ne‘. Das Interesse verlagert sich vom vorwiegend biographisch abgeleite-
ten Bild des Kämpfers und Marxfreundes zu einer Einordnung in die kul-
turtheoretischen, philosophischen und ästhetischen Diskussionsprozesse 
in der Phase der Auflösung der klassischen deutschen Philosophie.«566 

Dieser Befund ist nicht überraschend. Denn es ist einer der charak-
teristischen Züge von Harichs Denken, dass er Kunst immer in ihren 
politischen Dimensionen begriff. Gleichzeitig war für ihn auch klar, dass 
ein Schriftsteller wie Heine in den hochgradig ideologisierten Zeiten des 
19. Jahrhunderts nicht einfach nur Gedichte verfasst habe. Ganz im Ge-
genteil war die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts für ihn ebenso wie etwa 
der Umbruch nach 1945 einer jener Knotenpunkte, an denen jede Hand-
lung, jedes Wort politisches Bekenntnis ist. 

In Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland prophe-
zeite Heine, dass aus der deutschen Philosophie um Hegel eine ähnliche 

565	 Gemeint ist: Kaufmann: Über die ästhetischen Anschauungen Heines, S. 5-48.
566	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 308.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


251

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

Revolution hervorgehen werde wie in Frankreich 1789. Im Prinzip ha-
ben in diesem Sinne, darauf will Harich hinaus, drei der großen euro-
päischen Kernländer ihre eigene Revolution initiiert: In Frankreich war 
sie direktes Handeln, in England zeigte sie sich als industrielle Revolu-
tion, in Deutschland bezeichnet sie in marxistischer Lesart den Prozess 
der Entwicklung von der klassischen Philosophie bis hin zum Manifest 
sowie der darauf folgenden Konvergenz von marxistischer Theorie und 
proletarischer Praxis.567 Harich zu Folge findet sich die frühe, noch tas-
tende Formulierung dieses Gleichklangs bei Heine: »Richtig verstanden, 
hat Heine hier als erster einen wirklichen, wesentlichen Zusammenhang 
unserer nationalen geistesgeschichtlichen Überlieferung ahnend erfasst, 
und fest steht, dass sein gebieterisches Wort die latenten revolutionären 
Energien des deutschen Denkens seiner Zeit, indem es sie, übertreibend 
sogar, beim Namen nannte, in folgenreicher Weise hat mobilisieren hel-
fen. Wie das ökonomische Erstarken der preußischen Bourgeoisie dem 
Junghegelianertum die soziale Basis gab und die Julirevolution es ins Le-
ben rief, so scheint Heine es sprechen gelehrt zu haben.«568

Es ist ein typisches Argumentationsschema Harichs, wenn er den 
bürgerlichen Wissenschaften und Ideologien unterstellt, dass sie die-
se Tendenzen in Heines Werk nicht erkennen konnten bzw., wenn sie 
sie erblickten, dann nur, um sie zu verfälschen. (Das ist ja exakt die 
Position von Lukács und Rilla mit Blick auf die bürgerlichen Goethe-
Interpretationen.) Die von ihm genannten Gründe sind identisch mit 
seinem Blick auf das 19. Jahrhundert. Wenn Heine also von Revolution 
spreche, dann habe er damit nicht den gescheiterten bürgerlichen Ver-
such der Paulskirche gemeint, sondern die philosophischen Veränderun-
gen. »Denn Heines Prophezeiung ist eben insofern kein bloßer Irrtum, 
als sie auf die Entstehung des Marxismus in Deutschland hindeutet, auf 
die deutsche Revolution also, die keineswegs gescheitert ist; die freilich 
unmittelbar, in den vierziger Jahren des vorigen Jahrhunderts, zunächst 

567	 Marx/Engels: Manifest der Kommunistischen Partei. Den soeben beschriebenen 
Weg verfolgen: Lukács (und Harich): Zur philosophischen Entwicklung des jun-
gen Marx, S. 288-343. Siehe auch Harichs Vorlesung: Die Entstehungsgeschichte des 
Marxismus, S. 1117-1281.

568	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 340.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


252

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

auch wieder eine Gedankenrevolution blieb, aber eine solche, von der alle 
Erfahrungen unserer Epoche beweisen, dass ihre welthistorisch-praktische 
Tragweite noch weit über das hinausgeht, was Heine in seinen kühnsten 
Träumen sich vorstellen mochte.«569

Im Prinzip führte Harich mit diesen Passagen aus, dass durch den 
Marxismus bzw. sogar bereits durch die diesem vorausgehenden Ände-
rungen in der Philosophie das Ende der bürgerlichen Gesellschaft gleich-
sam vorprogrammiert war. Alle drei aus marxistischer Sicht wichtigsten 
philosophischen Strömungen des 19. Jahrhunderts wurden damit aufge-
wertet: der Marxismus, der dialektische und historische Materialismus 
und der Idealismus (d. h. die klassische deutsche Philosophie). Letzterer 
sicherlich am deutlichsten, da er sonst oftmals in der von der SED initi-
ierten und organisierten Kritik stand. In dem Moment, wo sich der Mar-
xismus formiere, sei, in mittel- oder langfristiger Perspektive, das Ende 
der bürgerlichen Welt besiegelt. Das habe Heine als einer der ersten ange-
sprochen und eben in dieser Einsicht bestehe sein Verdienst um die Sache 
des Kommunismus. Damit ist dann auch gesagt, dass jede revolutionäre 
Aktivität innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft und jede anarchistische 
ad-hoc-Aktion, die nicht den Horizont der bürgerlichen Welt durchbre-
chen wollen, ebenfalls zwangsläufig scheitern müssten.570

Mit seiner überaus deutlichen Aufwertung von Heines Zur Geschichte 
der Religion und Philosophie in Deutschland prägte Harich das Heine-Bild 
der frühen DDR.571 In der bereits angesprochenen Stellungnahme des ZK 
der SED zum Heine-Jahr 1956 wurden drei Schriften Heines in den Vor-
dergrund gerückt: Deutschland. Ein Wintermärchen, Die schlesischen Weber 
und Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland.572 In dieser 
Schrift »charakterisierte Heine treffend die Rolle, die religiöse Vorstellun-
gen in der Geschichte spielten, und gab eine Darstellung der klassischen 

569	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 343.
570	 Diesen Gedanken formulierte Harich anhand zahlreicher Belege in: Harich: Zur 

Kritik der revolutionären Ungeduld. Hierzu: Heyer: Wolfgang Harichs Staatsbegriff, 
S. 9-78. 

571	 Das stellte Johanna Rudolph frühzeitig in ihrer Rezension heraus: Rudolph: 
Heinrich Heines Werke dem Volke!, S. 571f.

572	 Siehe: Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 153f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


253

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

deutschen Philosophie, die von den Begründern des wissenschaftlichen 
Sozialismus, Karl Marx und Friedrich Engels, als bahnbrechend einge-
schätzt worden ist.«573 Die Position Harichs und die offiziellen Stellung-
nahmen der SED waren an diesem Punkt also kongruent. 

Auch wenn Heine keine »philosophischen Leistungen, die diesen 
Namen verdienen« hervorgebracht habe, so sei er doch ein politischer 
Schriftsteller gewesen. Wie bereits aufgezeigt, bestehe seine bedeutende 
philosophische Leistung in der Thematisierung der revolutionären Poten-
tiale des Marxismus. Darüber hinaus »war (…) er ein wahrhaft univer-
seller, allseitig gebildeter Publizist«, der sich vor allem »den Resultaten 
des fortschrittlichen Denkens« seiner Zeit verpflichtet fühlte.574 Ermög-
licht wurde diese Positionierung Heines durch seine enge Anlehnung an 
Hegel. Harich nutzte seine Beschäftigung mit Heine nun, um in diesem 
Zusammenhang erneut Stellung zu nehmen und interpretierte Hegel als 
Stichwortgeber Heines. Ein interessanter intellektueller Schachzug, der 
die Aufwertung der Philosophie Hegels mehr als nur impliziert. Gleich-
zeitig wurde Heine so zum entscheidenden Bindeglied beim Übergang 
von der Auflösung der Philosophie Hegels hin zum Marxismus. 

In der Hegel-Denkschrift von 1952 hatte Harich bereits den hohen Stel-
lenwert Heines in diesem Sinne herausgestellt. Wenn also Marx tatsäch-
lich Hegel auf die Füße gestellt hat, dann zeigte Heine ihm den Platz, an 
dem Hegel seinen Kopfstand machte. Darüber hinaus habe Hegel auch 
das literarische Schaffen Heines geprägt. »Es ist nicht der schlagende Witz 
allein, es ist diese Nähe zu Hegel, es ist das Umprägen Hegelscher Ahnun-
gen und Einsichten in einen ironischen, geistreich aggressiven, volkstüm-
lich-verständlichen Journalismus, mithin das Hineintragen der höchsten 
philosophischen Kultur der Epoche in die oppositionelle Publizistik, was 
das Prosaschaffen Heines, von den Reisebildern an, die gesamte liberale 
und demokratischen Tagesliteratur im Deutschland der zwanziger und 
dreißiger Jahre haushoch überragen lässt und was namentlich den weiten 
Abstand zu dem ja gleichfalls höchst witzigen Börne schafft.«575 

573	 ZK der SED: Der deutsche Dichter Heinrich Heine, S. 498.
574	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 345.
575	 Ebd., S. 348.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


254

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Und dennoch, trotz des hohen Einflusses Hegels sei Heine nie ein 
»vorbehaltloser Hegelianer« gewesen. Da er revolutionäre und demokra-
tische Ideen vertrat, habe er zwangsläufig in Kontrast zu Hegel kommen 
müssen,576 der »als preußischer Staatsphilosoph endete«. Das zeige beider 
Geschichtsverständnis: Heine habe zwar nie die »objektiv-idealistischen 
Grundlagen« der Hegelschen Geschichtsauffassung überwunden, da die 
von Hegel vorgenommene Periodisierung der Geschichte zu den Fun-
damenten seines Denkens gehörte. Doch dadurch, dass sich Heine den 
Volksmassen verbunden fühlte, wendete er Hegels Ansichten gleichsam 
nach vorn, d. h. er machte sie modifizierend an sein revolutionäres Ge-
dankengut anschlussfähig. »Und diese ganze Umbildung der Hegelschen 
Philosophie kulminiert nun in einer Revolutionserwartung, die weit den 
Horizont der Zukunft aufreißt. Während für Hegel die Weltgeschichte in 
der Gegenwart des preußischen Staates vollendet ist, steht für Heine ihr 
Ziel, die Befreiung der Menschheit von Unterdrückung, Armut und Not, 
noch aus.«577 Damit hatte Harich den in der Tat fundamentalen Unter-
schied beider Geschichtskonzeptionen benannt. 

Harich ließ keinen Zweifel daran aufkommen, dass seines Erachtens 
Heine durch seine Adaption der Philosophie Hegels sowie deren revolu-
tionäre Umwandlung zum politischen Schriftsteller wurde.578 Über den 
»Umweg« Hegel öffnete er sich außerdem den großen französischen His-
torikern (Guizot, Mignet, Thiers, Thierry) und wurde zum »Anhänger 
des utopischen Sozialismus«.579 Und auch sein sich ständig verschärfender 

576	 Auf diese Weise hatte bereits Marx Hegels Philosophie überwunden. Siehe: 
Lukács (und Harich): Zur philosophischen Entwicklung des jungen M arx, 1840, 
S. 288-343.

577	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 350.
578	 Walter Reese führt zutreffend aus, dass »die Erkenntnis der engen Verwandt-

schaft Heines und Hegels ein Verdienst der marxistischen Heine-Rezeption« ist. 
Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 312.

579	 Hierzu mit analogen Aussagen: Harich: Arbeiterklasse und Intelligenz, S. 64. Auch: 
Lukács: Heinrich Heine als nationaler Dichter , S. 406-413. Ausführlich Harichs 
Positionierung zu den Quellen des Marxismus, also zum Utopischen Frühsozi-
alismus, zu den französischen Historikern und zu den englischen Ökonomen, 
nachzulesen in der Vorlesung Die Entstehungsgeschichte des Marxismus, vor allem: 
§ 4: Der Utopische Sozialismus, S. 1152-1179; § 5: Die Entdeckung des Klassenkampfs, 
S. 1179-1183; § 6: Die klassische englische Nationalökonomie, S. 1183-1197. Dort auch 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


255

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

Atheismus habe hier seine Wurzeln. Harich nannte drei positive Aspekte 
des Denkens und Schreibens Heines, die im Rahmen der sozialistischen 
Erbe-Pflege von Relevanz seien:580

(1)	 Er habe die Frontstellungen zwischen Fortschritt und Reaktion581 in 
der deutschen Geschichte erkannt.

(2)	 Er schilderte »mit oft genialer Treffsicherheit« die Zusammenhänge 
zwischen den realen politisch-sozialen Problemen und Kämpfen auf 
der einen und den jeweiligen philosophischen Konzeptionen auf der 
anderer Seite.

(3)	 Er argumentierte gegen die deutsche Rückständigkeit und Kleinstaa-
terei, übte eine »unnachsichtige nationale Selbstkritik« und sei den-
noch als »militanter Demokrat« ein überzeugter Patriot gewesen.582

In diesem Sinne stand Heine Harich zu Folge also in einem überaus 
Marx-konformen Spannungsfeld. Hinzu trete natürlich die persönliche 
Bekanntschaft mit Marx sowie die teilweise intensive persönliche und 
publizistische Zusammenarbeit. Diese Punkte wurden in der offiziellen 
Heine-Lesart der DDR oft fokussiert.583 Gleichzeitig, so Harich weiter, 
habe Heine auch die deutschen Kommunisten seiner Zeit positiv gewür-
digt. Aber Heine sei nie ein Verfechter des wissenschaftlichen Sozialismus 
oder gar ein Marxist gewesen. Es ist sicherlich das herausragende Moment 
des Aufsatzes von Harich, dass er sich gegen die allumschlingende Hei-

der Abdruck weiterer ergänzender Dokumente sowie des Zeitungsartikels: Entste-
hung des Marxismus, S. 1282-1294. 

580	 Aufzählung nach: Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen 
Philosophie, S. 361ff.

581	 Wichtig ist noch einmal darauf hinzuweisen, dass Harich an dieser Stelle (und 
auch in anderen Kontexten) von Fortschritt und Reaktion sprach, nicht von Ma-
terialismus und Idealismus. Gesagt war damit, dass auch der Idealismus fort-
schrittliche Momente, Theorien und Systeme hervorgebracht habe. Die Trennli-
nie zwischen Fortschritt und Reaktion ist nicht mit der zwischen Materialismus 
und Idealismus identisch, so seine These. 

582	 Siehe auch: Harich: Herder und die nationale Frage, S. 103-117. 
583	 Siehe hierzu: Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 147f. ZK 

der SED: Der deutsche Dichter H einrich Heine, S. 498f. Rudolph: Heines Werke 
dem Volke!, S. 576f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


256

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

ne-Vereinnahmung der DDR und deren einseitig-verzerrende Ausrich-
tung wendete. Am Anfang wurde bereits Stephan Hermlins Heine-Bild 
als charakteristisches Beispiel der offiziellen Sichtweise der SED erwähnt, 
in dem dieser fast schon als Gründungsvater der DDR erscheint. »Harich, 
und das ist eine Leistung, die anerkannt werden muss, hat sich ausdrück-
lich von solchen jubiläumsrednerischen Überschwenglichkeiten abgesetzt 
und gefolgert, dass gerade, um ein solches kritikloses subalternes Den-
ken zu vermeiden, ‚sehr scharf auch die Unterschiede und Gegensätze‘ 
herausgearbeitet werden müssen, die Heine vom marxistischen Denken 
trennen. So überwiegt in seinem Essay letzten Endes doch das Moment 
der kritischen Auseinandersetzung gegenüber dem der blindwütigen Ver-
einnahmung.«584 

Dietmar Goltschnigg und Hartmut Steinecke sprachen davon, dass 
es sich bei Harichs Ausführungen um eine »Fundamentalkritik« an der 
DDR-Praxis handelte.585 Harich selbst verstand seine Heine-Kritik als 
Hinweis an die »Adresse voreiliger Adepten«.586 Und es ist eindeutig, 
dass er damit die offiziellen Stellungnahmen der SED sowie der Teile der 
DDR-Intelligenz, wie wir sie in Hermlins Beitrag kennen gelernt haben, 
meinte. Die Idee des kulturellen, philosophischen und wissenschaftlichen 
Erbes hat er immer bejaht. Doch dieses sei nur dann richtig nutzbar, 
wenn es eben gerade nicht rein apologetisch oder einseitig verneinend 
gewonnen werde. Erbe-Pflege bedeute und impliziere kritische Hinterfra-
gung – nicht zuletzt zeuge dies auch von dem Respekt, dem man den Vor-
läufern zubillige.587 Wenn dies nicht berücksichtigt werde, dann drohe die 

584	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 310.
585	 Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 158. Deren Zielrich-

tung machten sie einerseits in den offiziellen Aufsätzen, Publikationen etc. aus. 
Gleichzeitig betonten sie, dass Harich auch die Weimarer Heine-Tagung im Vi-
sier hatte. Denn die Planungen für das eigentliche wissenschaftliche Hauptereig-
nis des Heine-Jahres waren zu diesem Zeitpunkt immer noch nicht abgeschlos-
sen. (S. 158f.) Siehe grundlegend: Schiller: Die Heine-Konferenz 1956 in Weimar, 
S. 199-211.

586	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 361.
587	 Einige vorsichtige Momente der Kritik an Heine finden sich auch im SED-Pa-

pier: ZK der SED: Der deutsche Dichter H einrich Heine, S. 499. Dort: »Wenn 
Heine auch leidenschaftlich für die Revolution und sozialistische Ziele kämpfte, 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


257

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

»falsche Kanonisierung der Heineschen Methode«.588 Die Momente der 
»partiellen Übereinstimmung« mit dem Marxismus dürften die grund-
legenden Differenzen zwischen den beiden Ansätzen nicht überlagern. 
Harich machte mehrere Punkte gegen Heine geltend, die in der Folge 
aufzuzählen sind:589

•	 Heine gelang es nie, »über eine geistreich politisierende Beleuchtung 
der großen Ideenkämpfe, über ein oft geniales, oft aber auch ganz ober-
flächliches Analogisieren politischer und ideengeschichtlicher Ereig-
nisse hinauszugehen«. Das heißt, im fehlte schlicht der wissenschaft-
liche Blick des Marxismus, die Fähigkeit zum »realen Erkennen«.590 

•	 In diesem Sinne seien seine philosophischen Leistungen zuvorderst 
feuilletonistische Arbeiten. Heine gebe treffende und gute Charakte-
ristiken von Ereignissen und Personen, mehr aber auch nicht.

•	 Auch wenn bei Heine von einer »Politisierung der Philosophiege-
schichte« zu sprechen sei, so habe er doch »vielfach die wirklichen Zu-
sammenhänge verfehlt«. Diese stelle erst der Marxismus her.

•	 Grundsätzlich sei einzuwenden, dass Heine sich nicht auf den Stand-
punkt des historischen Materialismus stelle. Seine Weltanschauung 
gebärde sich als eine »eigentümliche Synthese von Hegel, Goethe und 
Saint-Simon«.591 

so nahm er dennoch nicht völlig den Klassenstandpunkt des Proletariats ein. 
Seine Unklarheiten und Schwankungen wurden verstärkt durch die Isolierung, 
in die der kranke Dichter nach 1848 geriet. Heine wirkte trotz dieser im einzelnen 
irrigen Ansichten bis zu seinem Tode entschlossen für die Beseitigung der Aus-
beutung des Menschen durch den Menschen, für den Sieg des gesellschaftlichen 
Fortschritts, des Sozialismus.« (S. 499)

588	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 362.
589	 In der Vorbemerkung zur Heine-Gesamtausgabe (Heines Werke) findet sich diese 

Kritik in der hier wiedergegebenen Zusammenstellung noch nicht. Sie bildete 
sich also nach 1951 heraus und steht in Zusammenhang mit Harichs Interpreta-
tion der Erbe-Pflege der DDR. Die folgende Aufzählung nach: Harich: Heinrich 
Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 356-367.

590	 Am konkreten Beispiel argumentierend, äußerte sich Hermann Klenner anders 
als Harich. Siehe: Klenner: Hegel und der Klassencharakter des Staates, S. 648.

591	 Diese Aussage zeigt Harichs Nähe zur Konzeption von Lukács, der schrieb: »Die 
Vereinigung von sozialistischer Theorie und revolutionärer Arbeiterbewegung 
bleibt bei Heine ein rein theoretisches Postulat, bestenfalls die aphoristische Fest-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


258

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

•	 Heines Geschichtskonzeption sei idealistisch. Daraus resultiere, dass 
seine Sichtweise der Geschichte immer dort zu kurz greife, »wo es dar-
auf ankäme, sie aus den Besonderheiten der ökonomisch-sozialen Ent-
wicklung Deutschlands, aus den Veränderungen der materiellen Basis, 
aus dem Verhältnis der Klassen zueinander zu erklären«.

•	 Harichs abschließender Kritikpunkt zielte auf Heines Art und Weise 
der Generierung seiner Theorie: »Mit dem Hervorgehen der neuen, 
revolutionären Weltanschauung und politischen Praxis aus der klassi-
schen deutschen Philosophie hat Heine es sich entschieden zu leicht 
gemacht.« Er habe also durchaus das »Richtige« gesagt, es aber auf 
falsche Weise gewonnen.

Im Prinzip ergibt sich durch diese Vorgehensweise eine merkwürdige Si-
tuation. Zuerst wurde Heine mit aller Macht als politischer Philosoph 
mit dichterischen Einschlägen bzw. einem lyrischen Hobby präsentiert. 
Und dann erklärte Harich in einem weiteren Schritt, welche zahlreichen 
Fehler er dabei gemacht habe. Walter Reese hat als charakteristisches 
Merkmal von Harichs Aufsatz herausgestellt, dass in dessen Darstellung, 
die kritisch-distanzierter Natur sei, »schärfste Kritik mit höchstem Lob 
wechselt«.592 Zu diesem Urteil passt sicherlich Harichs Schlusskommen-
tar zu Heine: »Man kann von ihm zwar nicht behaupten, dass ihm die 
Zugehörigkeit der deutschen Philosophie zur deutschen Welt verborgen 
geblieben wäre: seine satirische Kritik an den philiströsen Schwächen und 
den spekulativen Verstiegenheiten der Klassiker des deutschen Idealismus, 
in deren problematischen Zügen er die Schwächen ihrer Nation kenntlich 
macht, bezeugt das Gegenteil. (…) Allerdings aber hat Heine ‚anderweitig 
hergeholte Forderungen und Resultate‘, nämlich die Ideen Saint-Simons 

stellung einer Notwendigkeit, sie wird aber niemals zu einer praktisch konkre-
ten Erkenntnis. Die sozialistische Perspektive Heines schwebt also für ihn in der 
Luft. (…) Alle konkreten Vorstellungen fehlen. Von der sozialistischen Revolu-
tion als konkretem historischen Prozess hat Heine keine Vorstellung. In dieser 
Hinsicht bleibt er Zeit seines Lebens auf dem methodologischen Standpunkt des 
Utopismus: der Sozialismus ist für ihn ein Zustand, eine kommende Weltlage. 
(…) In dieser Hinsicht bleibt er ein saint-simonistischer Hegelianer.« Lukács: 
Heinrich Heine als nationaler Dichter, S. 407. 

592	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption, S. 311.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


259

12. Zwischenstück II: Heinrich Heine

und Enfantins und die Forderungen der klassenbewussten französischen 
Arbeiter, dazu sein eigenes Revolutionärtum, nur zu oft als Schlussfolge-
rungen, die er aus den Prämissen von Kant, Fichte und Hegel gezogen 
habe, ausgegeben.«593

Vom 8. bis zum 13. Oktober 1956 fand dann in Weimar die große 
Heine Konferenz der DDR statt, die den Höhepunkt des Heine-Jahres 
markieren sollte. Dieter Schiller hat die Geschichte der Konferenz 2007 
erstmals rekonstruiert.594 »Der Eröffnungsvortrag sollte von einer ‚Persön-
lichkeit des öffentlichen Lebens’ gehalten werden; da sich kein geeigneter 
Redner aus diesem Kreis fand, wurde diese repräsentative Aufgabe Harich 
übertragen.«595 Harich trug eine leicht überarbeitete Fassung seines gerade 
analysierten Aufsatzes aus der Sinn und Form vor und redete insgesamt 
knapp zweieinhalb Stunden.596 Die Tagung lief für DDR-Verhältnisse 
überaus kontrovers ab. Dabei geriet dann auch Harichs Ansatz in die 
Kritik. So forderte zum Beispiel Paul Reimann die Trennung zwischen 
Dichtung und Philosophie. Und Marianne Lange ergänzte in ähnlicher 
Richtung, dass das künstlerische Werk an sich auch zu untersuchen sei.597 
Beide Einwände zielten also auf Harichs Konzept der politischen Sicht-
weise auf per se politische Kunst. Damit war er seinen Kritikern insofern 
voraus, als er den Marxismus auf seiner Seite hatte.598 

Allerdings blieben in den folgenden Jahren die Grenzen einer mög-
lichen Heine-Kritik in der DDR äußerst eng. Die SED und ihre philo-
sophischen sowie kulturellen Eliten wollten nicht auf »ihren Heine« ver-
zichten. Das allerdings evidiert noch einmal den hohen Stellenwert von 
Harichs Aufsatz. 

593	 Harich: Heinrich Heine und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, S. 368f.
594	 Schiller: Die Heine-Konferenz 1956 in Weimar, S. 199-211.
595	 Goltschnigg/Steinecke: Künstlerjude unter Deutschen, S. 159.
596	 Hermand: Streitobjekt Heine, S. 24.
597	 Reese: Zur Geschichte der sozialistischen H eine-Rezeption, S. 312. Von Marianne 

Lange erschien am 20. Oktober auch ein Artikel im Neuen Deutschland über die 
Konferenz. Lange: Nach der wissenschaftlichen Heine-Konferenz, S. 4.

598	 Hierzu auch die entsprechenden Passagen in: Redaktion der DZfPhil: Über die 
Lage und die Aufgaben der marxistischen Philosophie in der DDR, S. 14. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


260

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Am 29. November 1956 wurde Harich auf Befehl Walter Ulbrichts 
verhaftet und im März des nächsten Jahres wegen angeblicher Bildung 
einer »konterrevolutionären Gruppierung« zu zehn Jahren Zuchthaus 
verurteilt.599 Mit diesem Thema werden wir uns gleich beschäftigen. Da 
Harichs Werk mit allen Mitteln aus dem öffentlichen Gedächtnis der 
DDR-Intelligenz getilgt werden sollte, kamen seine Schriften auf den In-
dex. So wurden die Vorträge des Heine-Kongresses nicht schriftlich her-
ausgegeben.

Nach Harichs Verhaftung etablierte sich Hans Kaufmann als Hei-
ne-Experte der DDR, er hatte endlich freie Fahrt. Der Preis, den er da-
für zu bezahlen hatte, war allerdings sehr hoch: Als nur einer von zwei 
Deutschen war er an der Schmähschrift gegen Lukács (Georg Lukács und 
der Revisionismus) beteiligt, die 1960 im Aufbau-Verlag erschien. Der Ti-
tel seines Beitrags lautete: Lukács’ Konzeption eines »dritten Weges«. Diese 
Konstellation ist sicherlich kein Zufall. 

599	 Diese Ereignisse sind relativ gut erforscht, erste Einblicke und Orientierungen 
bietet: Heyer: Wolfgang Harichs Demokratiekonzeption aus dem Jahr 1956, S. 529-
550.

Der kranke Heinrich Heine (oben), Bleistift-
zeichnung von Charles Gleyre, 1851; Heine: 
Der Doktor Faust, 1851

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


261

13. Zwischenstück III:  
Die brutale Geschichte, 1956

Harich (Plattform): »Klarstellung der Tatsachen, dass es sich bei der Politik 
der jugoslawischen Bruderpartei seit 1948, beim Volksaufstand in der DDR 

vom 17. Juni 1953, beim XX. Parteitag der KPdSU, beim Posener Volksaufstand 
vom Juni 1956, beim VIII. Parteitag der KP Chinas, beim VIII. Plenum des ZK 
der Polnischen Vereinigten Arbeiterpartei und bei dem ungarischen Volksaufstand 

vom Oktober 1956 um Glieder eines revolutionären Kampfes der Arbeiterklasse 
gegen den Bürokratismus der Stalinschen Periode (…) handelt.«

Es ist notwendig, dass wir für einen kurzen Augenblick Goethe, Schiller 
und Heine, dass wir die philosophischen und wissenschaftlichen Debat-
ten der jungen DDR verlassen und uns den historischen Ereignissen zu-
wenden. Das Jahr 1956 war eine Zäsur in der Geschichte des Sozialismus 
und Marxismus und brachte mit seinem Ereignissen tiefe Einschnitte in 
die Biographien unserer Protagonisten. (Auf den folgenden Seiten steht, 
nach einer kurzen Betrachtung der ungarischen Unruhen, vor allem das 
Schicksal Harichs im Mittelpunkt, da es die Einstellung, das Selbstver-
ständnis der Intellektuellen in der DDR und in der Bundesrepublik auf 
Jahre hinaus determinierte.)

In der DDR versuchten Partei und Staatssicherheit die vielfältigen 
Diskussionen in den einzelnen Wissenschaften, die die Dynamik des in-
tellektuellen Aufschwungs der DDR verbürgt hatten (vor allem in der 
Philosophie), ein- für allemal zu unterbinden. Es sollte sie nicht mehr 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


262

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

geben, sondern ausschließlich den Parteidogmatismus. Für 1956 wurde 
daher ein ausführlicher Plan entwickelt, wie das akademische Leben zu 
gestalten sei, um die notwendige Konformität herzustellen. Jede Kon-
ferenz, jeder Vortrag, jeder Redner war detailliert erfasst und schon im 
Vorfeld genehmigt oder abgelehnt.600 Der Geschichte freilich war es egal, 
was die Stasi sich ausgedacht hatte: Sie konterkarierte schon immer jed-
wede Vorherberechenbarkeit. Von Chruschtschows Stalin-Rede bis zum 
ungarischen Aufstand setzte sie, wie es ihrem Wesen entspricht, auf die 
Unberechenbarkeit des Seins.

Das Jahr 1956 begann im sozialistischen Lager mit einem echten Pau-
kenschlag.601 Vom 14. bis 25. Februar fand der XX. Parteitag der KPdSU 
statt, auf dem Chruschtschow am letzten Tag ab 10 Uhr vormittags hinter 
verschlossenen Türen die radikale Abrechnung mit Stalin suchte. Über 
Monate hinweg war das entsprechende Material zusammengetragen wor-
den und der vor Entsetzen gelähmte Saal erfuhr nun von den Verbrechen 
des Diktators. Die Lektüre der Rede zeigt, dass es Chruschtschow gerade 
nicht um den Beginn einer innerparteilichen oder gar öffentlichen Dis-
kussion der Prinzipien der real existierenden sozialistischen Staaten bzw. 
der Sowjetunion ging. Vielmehr zielte sie fast ausschließlich darauf, die 
Fehlentwicklungen der zurückliegenden Jahrzehnte, salopp formuliert, 
Stalin anzulasten und damit gerade der Diskussion zu entziehen. »Nach 
dem Tode Stalins begann das ZK der Partei, exakt und konsequent eine 
Politik durchzuführen, die darin bestand nachzuweisen, dass es unzulässig 
und dem Geist des Marxismus-Leninismus fremd ist, eine einzelne Person 
herauszuheben und sie in eine Art Übermenschen mit übernatürlichen, 
gottähnlichen Eigenschaften zu verwandeln.«602 Die Abrechnung rüttelte 
am Weltbild und Selbstverständnis vieler Marxisten und Kommunisten 
im gesamten Ostblock. Die CIA versuchte, irgendwie Kenntnis von der 
Rede zu erhalten – was schließlich auch gelang. Parallel veröffentlichte die 

600	 Hierzu die entsprechenden Passagen in: Herzberg: Anpassung und Aufbegehren.
601	 Verschiedene der Passagen dieses Kapitels sind ausführlich im Kontext entwi-

ckelt in dem Aufsatz: Heyer: Wolfgang Harichs Demokratiekonzeption aus dem 
Jahr 1956, S. 529-550.

602	 Chruschtschow: Über den Personenkult und seine Folgen, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


263

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

Sowjetunion selbst Teile des Referats. In der DDR war der Text über die 
Westberliner Zeitungskioske erhältlich.

Im Ostblock wertete man die Kritik an Stalin als Beginn einer Neu-
bestimmung der real existierenden sozialistischen Verhältnisse. Stanis-
lav Sikora schrieb einleitend in seine Darstellung der ungarischen und 
tschechoslowakischen Umbrüche als Reaktion auf die Stalin-Kritik des 
Parteitags der KPdSU: »Die Beschlüsse dieses Parteitages weckten in den 
Ländern Mittel- und Südosteuropas – auch wenn sie keine direkte Sys-
temkritik des totalitären Sozialismus mit sich brachten  – Hoffnungen 
auf seine Humanisierung und Liberalisierung in der Praxis.«603 Aufruf zu 
Reformen und Veränderungen, Versprechen auf Hoffnung und Verbesse-
rung. Doch diese Einschätzung der verschiedenen oppositionellen und re-
formorientierten Gruppierungen war völlig falsch. Denn Chruschtschow 
hatte Stalin für alle Fehlentwicklungen des Sozialismus verantwortlich ge-
macht. Woraus sich der Schluss ziehen ließ, dass durch Stalins Tod gerade 
keine Reformen mehr notwendig seien. Der König ist tot, lang lebe der 
König!

In Ungarn und Polen kam es zu den heute noch bekannten Unruhen 
und Auseinandersetzungen. Wer einmal Ungarn besucht hat, der weiß, 
wie patriotisch aufgeladen die Erinnerung an den Aufstand von 1956 ist, 
wie sehr dieser zum ungarischen Nationalbewusstsein gehört. (Der Autor 
dieser Zeilen war, zufällig, 2006 während der offiziellen Gedenkveran-
staltungen in Budapest.) Georg Lukács war Teil der revolutionären Re-
gierung in Budapest und wurde nach der Machtübernahme durch die 
Sowjets für kurze Zeit verhaftet und interniert. 

Den ungarischen Ereignissen soll kurz unser Interesse gelten, da 
Lukács in ihnen als Treibender und Getriebener agierte. »Der nachhaltige 
Einfluss, den Lukács mit seinen Büchern ein Jahrzehnt lang in der SBZ 
und frühen DDR ausgeübt hatte, hat zweifellos dazu beigetragen, dass der 
ungarische Petöfi-Klub für viele zu einem Symbol der gesellschaftlichen 
Erneuerungswünsche und für die Parteiführung der SED zur Inkarnation 
aller drohenden politischen und ideologischen Aufweichungs-Gefahren 
wurde. Der ursprünglich als Diskussionsforum junger Intellektueller un-

603	 Sikora: Die Wirkung der ungarischen Ereignisse etc., S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


264

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

ter der Leitung des Jugendverbandes gegründete Petöfi-Klub war seit Mai 
1956 zu einem Zentrum antistalinistischer Opposition geworden.«604 

Norbert Kapferer beschrieb die Situation wie folgt: »Nach dem Tode 
Stalins setzten sich in dem besonders rigiden, stalinistisch geprägten Re-
gime in Ungarn gewisse Auflockerungstendenzen durch. Im selben Jahr 
wurde der Reformer Imre Nagy zum Ministerpräsidenten ernannt. Der 
von Nagy verfolgte Kurs eines ungarischen Weges zum Sozialismus schei-
terte aber schon zwei Jahre später am Widerstand der Altstalinisten in der 
Kommunistischen Partei Ungarns. Die Spannungen zwischen Reformern 
und Konservativen verschärften sich in der Gefolgschaft des XX. Partei-
tags der KPdSU und ermunterten gleichzeitig viele ungarische Intellek-
tuelle zur kritischen Stellungnahme. Lukács nahm mit einer im März 
1956 gegründeten oppositionellen Gruppierung von Intellektuellen und 
Schriftstellern, dem so genannten Petöfi-Kreis, Kontakt auf. Hier, in die-
sem Kreis, begann Lukács dann auch erstmals seine kritische Auseinan-
dersetzung mit dem Stalinismus.«605 Erinnert wurde mit dem Namen an 
den ungarischen Revolutionsdichter Sándor Petöfi. Lukács nahm in der 
Gruppierung eine wichtige Rolle ein: »Er leitete die philosophischen Dis-
kussionen, hielt einige Vorträge, mit denen er zum ersten Mal öffentlich 
in die Debatten eingriff, die der XX. Parteitag der KPdSU auslöste, unter 
anderem mit dem Text Der Kampf des Fortschritts und der Reaktion in der 
heutigen Kultur, der wiederum in der DDR zuerst gedruckt wurde.«606

Lukács blieb aber nicht bei den philosophischen Debatten stehen, 
sondern engagierte sich direkt politisch, versuchte die Forderungen des 
Klubs »nach individuellen Freiheiten, Wiederzulassung verschiedener 
politischer Parteien, freien Wahlen und nach der Abschaffung der Ge-
heimpolizei«607 in staats- und gesellschaftstragende Richtlinien umzuset-
zen: »Im Oktober 1956 tritt er als Volksbildungsminister in die Regierung 
Nagy ein, ist nach genau 37 Jahren zum zweiten Mal in diesem Amt – 
das ihn wieder außer Landes treibt. Obwohl Lukács am Vorabend der 

604	 Schiller: Der Donnerstagskreis, S. 9f..
605	 Kapferer: Das Feindbild der mar xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR , 

S. 144f.
606	 Raddatz: Georg Lukács, S. 105.
607	 Amos: Politik und Organisation der SED-Zentrale, S. 454.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


265

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

sowjetischen Intervention aus der Regierung Nagy zurückgetreten war, 
weil er den offiziell erklärten Austritt aus dem Warschauer Paktsystem als 
verhängnisvoll verurteilte, wird er von den Sowjets mit Imre Nagy und 
anderen Politikern verhaftet und nach Rumänien deportiert. Nagy wird 
ermordet, Lukács kehrt im April 1957 nach Budapest zurück – nun ein aus 
allen Ämtern und Würden gejagter, sogar aus der Partei ausgeschlossener 
Privatgelehrter.«608 

Am 28. Oktober hielte Lukács eine Radio-Botschaft an die ungarische 
Jugend, in der er, die damaligen Unruhen fokussierend, ausführte, dass er 
selber bereits seit Jahren ein Kritiker der ungarischen Politik sei: »Diese 
berechtigte Unzufriedenheit entstand durch den undemokratischen Cha-
rakter der Politik, wegen der Vernachlässigung der nationalen Unabhän-
gigkeit, der nationalen Traditionen und der nationalen Eigenart. Daher 
halte ich es auch für verständlich und gerechtfertigt, dass die Unzufrie-
denheit der Jugend so offen zu Tage trat. Die berechtigte Unzufriedenheit 
nahm bedauerlicherweise Formen an, die zahlreiche Opfer forderte und 
ein Betätigungsfeld für die in unserem Land noch immer vorhandenen 
revolutionären Strömungen bot. Eine solche Feststellung darf jedoch die 
Tatsache nicht schmälern, dass der überwiegende Teil der Forderungen 
der Jugend nach demokratischer und nationaler Unabhängigkeit berech-
tigt war und dass er verwirklicht werden muss.«609 Lukács nahm sich in 
die Pflicht, die Umsetzung der Forderungen selbst von der Philosophie 
in die direkte Politik zu begleiten: »Die Hauptaufgabe der neuen Regie-
rung wird es sein, ein solches demokratisches und nationales Programm 
auszuarbeiten und durchzuführen. Aus den schrecklichen Beispielen der 
letzten Tage muss jedermann die Lehre ziehen. Die drängendsten Lehren 
sind: Unser staatliches, gesellschaftliches, wirtschaftliches und kulturelles 
Leben im Geiste einer wahren Demokratie neu zu formen. Ein solcher 
wahrer Demokratismus ist in der Lage, alle Überreste des Stalinismus zu 
beseitigen. Der Aufbau einer demokratischen Freiheit, der Selbstbestim-
mungsgewalt des Volkes in jeder Richtung ist die wirkliche Grundlage, 

608	 Raddatz: Georg Lukács, S. 105.
609	 Lukács: Radio-Botschaft an die ungarische Jugend, S. 641.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


266

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

den ungarischen Weg des Sozialismus zu finden und den ungarischen 
Weg zum Sozialismus überall erfolgreich zu verwirklichen.«610

Erst 1969 wurde er wieder in die Kommunistische Partei Ungarns auf-
genommen, in Ost-Berlin wertete Harich dies dann einige Jahre später als 
Zeichen dafür, dass Lukács auch in der DDR zu rehabilitieren und wie-
der in seine Funktion als philosophische Autorität einzusetzen sei. Doch 
er konnte sich mit dieser Position kaum durchsetzen. Lukács war und 
blieb in der DDR eine überaus unerwünschte Person, deren Namen man 
am besten noch nicht einmal nennen wollte. Erst in den späten siebziger 
unad achtziger Jahren änderte sich dies etwas – wir werden an anderer 
Stelle darauf zurückkommen. 

Hier geht es nun noch darum, die ungarischen Ereignisse verlassend, 
ein Kuriosum zu erwähnen, dass sich in dieser Zeit sogar zwei Mal zutrug – 
für ein Kuriosum ein seltener Fall. 1955 hatten, zu ihrem 70. Geburtstag, 
sowohl Lukács als auch Bloch in der DDR eine Festschrift bekommen. 
Geehrt wurden, mit vielen offiziellen Stimmen und zusätzlichen Preisen, 
die damals bekanntesten marxistischen Philosophen. (Wie kritisch sich 
die beiden dabei beäugten, wie vor allem Bloch penibel Seiten zählte und 
Parteikontakte nutzte, damit seine Festschrift ein paar Gramm schwerer 
sei als die des ungarischen Philosophen, kann hier nicht rekonstruiert 
werden. Diese Geschichte ist an anderer Stelle zu erzählen.) Da nun bei-
de von der Partei nach 1956 als schlimmste Revisionisten gebrandmarkt 
wurden, gerieten die Jubiläumsgaben in Vergessenheit und wurden ersetzt 
durch Schmäh- und Verleumdungsschriften – wobei teilweise dieselben 
Autoren sowohl 1955 als auch in den Jahren danach in den Bänden vertre-
ten waren. Noch einmal kann Norbert Kapferer beschreiben: »Nachdem 
sich im Jahre 1955 Freunde, Verehrer, Schüler und Kritiker des Ungarn 
versammelt hatten, um den Siebzigjährigen als bedeutenden marxisti-
schen Theoretiker zu würdigen, forderten die politischen Ereignisse des 
Jahres 1956 zur Entscheidung für oder gegen Lukács.«611

610	 Lukács: Radio-Botschaft an die ungarische Jugend, S. 641.
611	 Gemeint ist die Festschrift: Georg Lukács zum Siebzigsten Geburtstag. Kapferer: 

Das Feindbild der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR , S. 144. Dort 
weiter zur ungarischen Situation: »Seit dem Revisionismusvorwurf aus dem Jahre 
1951 hatte sich Lukács aus der Politik in Ungarn zurückgezogen. An den ungari-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


267

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

Hans Koch, der als Herausgeber den 1960 erschienenen Band Georg 
Lukács und der R evisionismus zu verantworten hat, stellte in seiner Vor-
bemerkung fest: »Lukács’ Werk hat lange Zeit einen tiefen Einfluss auf 
die Entwicklung der Philosophie, Ästhetik und Literaturwissenschaft in 
der Deutschen Demokratischen Republik ausgeübt – einen Einfluss, der 
vielfach selbst noch dort spürbar ist, wo offensichtlich um die Überwin-
dung Lukácsscher Gedankengänge gerungen wird.«612 Die Anklage Kochs 
gipfelt im Namen von Partei und Staatssicherheit in der Feststellung: »Es 
ist ausgeschlossen, etwa eine Trennungslinie zwischen dem gefährlich ir-
renden Politiker und dem ‚hervorragenden Theoretiker‘ ziehen zu wollen, 
wie dies mancherorts versucht wird.«613 Da Lukács sich als Politiker an 
dem Versuch beteiligte, den Sozialismus in Ungarn zu verbessern, gehe es 
nun also darum, seine Schriften ausschließlich unter diesem Blickwinkel 
zu lesen: Als Vorbereitung von Revisionismus und Konterrevolution. Die 
nächste Absurdität, die nicht kommentiert werden muss.

Dass Hans Koch mit seinen Ausführungen in der Tat die neue offizi-
elle Linie verkündet hatte, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass sich noch 
Werner Mittenzwei 1975 bei seinem Versuch der leisen Rehabilitierung 
Lukács’ in den Literaturwissenschaften gezwungen sah, diese Paradig-
men zu wiederholen. Zu lesen war: »Es war unausbleiblich, dass Lukács’ 
Theorie in den fünfziger Jahren immer mehr die Kritik herausforderte. 
Diese Situation spitzte sich vor allem während der Konterrevolution 1956 
in Ungarn zu. Obwohl Lukács’ Tätigkeit in dieser Phase nicht mit der 
Imre-Nagy-Losonczy-Gruppe identisch war, diente er mit seinen Erklä-
rungen im Petöfi-Kreis objektiv den konterrevolutionären Kräften. In 
diesen Jahren nutzte der internationale Revisionismus das theoretische 
Werk Lukács’ auf seine Weise aus. Indem Lukács seine Polemik einseitig 
gegen die Entstellungen und Hemmnisse durch die Phase des Personen-
kult richtete und meinte, nur so könne eine ‚Erneuerung‘ des Marxis-
mus-Leninismus herbeigeführt werden, wurde sein Werk von Leuten in 
Anspruch genommen und ausgelegt, die Lukács selbst immer bekämpft 

schen Universitäten durfte er ab dem Jahre 1952 keine Vorlesungen mehr halten.« 
(Ebd.)

612	 Koch: Vorbemerkung, S. 8.
613	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


268

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

hatte und die bisher stets seine Gegner gewesen waren. Erst später, und 
nicht zuletzt durch die geduldige Diskussion, die leitende Genossen der 
ungarischen Partei mit Lukács führten, fand er die Verbindung zur unga-
rischen Partei der Arbeiterklasse, in deren Reihen er wieder aufgenommen 
wurde.«614 (Was Lukács tatsächlich gesagt hatte, ist an anderer Stelle zu 
rekonstruieren. Wir werden am Ende dieses Kapitels einige kleine Hin-
weise geben.)

Doch wir müssen in der Chronologie einige Jahre zurückgehen. In 
Ostberlin versuchte Johannes R. Becher am Ende des Jahres 1956 alles, um 
seinem Freund Lukács zu helfen. Walter Janka hat die damaligen Vorgän-
ge in seinen Erinnerungen beschrieben: »Die von den Volksmassen hin-
weggefegte Rákosi-Regierung hinterließ im Oktober 1956 ein Chaos. Nie-
mand wusste, wie sich eine neue Regierung konstituieren soll. Bis Imre 
Nagy, ehemals Emigrant in der SU, einst selbst den Intrigen Rákosis aus-
gesetzt, eine neue Regierung bildete und auch Lukács zu einem seiner Mi-
nister ernannte.«615 Als sich die Situation weiter zuspitzte, wusste niemand 
mehr, wie es Lukács während der Unruhen ging, wo er sich aufhielt, ob 
er in Gefahr war. Die Pressemeldungen überschlugen sich – natürlich mit 
einigen Unterschieden in der Darstellung in Ost und West: »Wollte man 
den Meldungen über Rundfunk, Fernsehen und Presse glauben, sah es in 
Ungarn verheerend aus. Die Medien in der DDR sprachen von Konter-
revolution. Verrat der Intellektuellen, Einmischung der Westmächte. Die 
westlichen Sender und Zeitungen meldeten Generalstreik, Plünderungen, 
brennende Partei- und Regierungsgebäude, Kommunisten, die gelyncht 
wurden. Kein Wunder, dass wir die Ereignisse mit Sorge verfolgten.«616

Walter Janka sprach mit Anna Seghers über die Probleme, die wie-
derum Becher einschaltete. Becher beschloss, dass Janka, chauffiert von 
seinem Fahrer, ausgestattet mit Pässen, Visa von westlichen Botschaften, 
nach Ungern reisen sollte, um Lukács dort herauszuholen, notfalls sogar 

614	 Mittenzwei: Gesichtspunkte, S. 93f.
615	 Janka: Schwierigkeiten mit der Wahrheit, S. 14. Dort zur Situation in der DDR 

weiter: »In Berlin war man ratlos. Viele fürchteten, dass die Aufstände in Polen 
und Ungarn über die Grenzen ausufern würden. Der 17. Juni 1953 war noch nicht 
vergessen.« (Ebd.)

616	 Ebd., S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


269

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

freizukaufen.617 Doch Jankas Abfahrt verzögerte sich, wurde verschoben. 
Becher gelang es dann endlich, mit Ulbricht zu sprechen und er teilte das 
Ergebnis Janka telefonisch mit: »Tut mir leid. Ihr könnt nicht fahren. 
Ulbricht hat die Reise untersagt. Es sei Sache der sowjetischen Genossen, 
zu handeln. Die wären in Ungarn präsent und wüssten allein, was zu tun 
ist. Einmischung unsererseits kommt nicht in Frage.«618

Diese kurze Geschichte zeigt an, dass auch die Intellektuellen der 
DDR die Situation falsch einschätzten. Sie glaubten, agieren zu können. 
Im Aufbau-Verlag und in der Redaktion der Zeitung Sonntag hatten sich 
im Laufe des Jahres 1956 mehrere Personen unter der Leitung Harichs 
zusammengeschlossen, um mögliche Veränderungen in der DDR zu dis-
kutieren, ja, diese, so möglich, herbeizuführen. Gedacht war, neben ver-
schiedenen Reformen, sogar an eine Absetzung Walter Ulbrichts und der 
Regierung. Die historische Situation schien günstig zu sein.619

Im Juli brachte Harich seine Gedanken erstmals zu Papier. Es entstand 
als Diskussionsgrundlage und für den eigenen Gebrauch das Memoran
dum. Außerdem verfasste er auch sein Vademekum, das in der Deutschen 
Zeitschrift für Philosophie, im vierten Heft, erscheinen sollte. (Dazu spä-
ter ausführlicher.) Ende Juli machte dann Lukács Urlaub im Harz (wo 
ihn u. a. Johannes R. Becher besuchte). In Berlin kam es im Anschluss 
zu mehreren Treffen und angeregten Diskussionen mit Harich, der sich 
dadurch in seinen Ansichten bestätigt fühlte. Ähnliche Gespräche führte 
er auch mit Bloch. Die folgenden Wochen vergingen mit verschiedenen 
Diskussionen und Zusammenkünften, der normalen Arbeit im Verlag, 
im Oktober nahm Harich zum Beispiel als einer der Hauptredner an der 
großen Heine-Konferenz teil. Es kann vermutet werden, dass das Konfe-
renzprotokoll wegen seiner Teilnahme nie gedruckt wurde.620

In der Mitte des Oktobers beschleunigten sich dann die Ereignisse. 
Am 25. war Harich ab Mittag in der sowjetischen Botschaft und sprach 
dort mit Georgij Puschkin über das Memorandum. Die großen Hoff-
nungen, die Harich, Gustav Just und Walter Janka in das Treffen gesetzt 

617	 Hierzu: Janka: Schwierigkeiten mit der Wahrheit, S. 30ff.
618	 Ebd., S. 35.
619	 Siehe: Loth: Stalins ungeliebtes Kind, S. 193-216.
620	 Siehe hierzu: Schiller: Die Heine-Konferenz 1956 in Weimar, S. 199-211.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


270

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

hatten, wurden enttäuscht. Denn Botschafter Puschkin stellte sich auf 
die Seite Ulbrichts und wies die dargelegten Pläne in so ziemlich allen 
Punkten zurück. Weitere Gespräche mit Vertretern der sowjetischen Ad-
ministration folgten in den nächsten Wochen. 

Da er sich von den Sowjets enttäuscht sah, suchte Harich nunmehr 
den Kontakt zur Westberliner SPD. Diese jedoch spielte von Anfang an 
mit falschen Karten und vermittelte ihn an das so genannte »Ostbüro« – 
damals ein Tummelplatz für Agenten, Spione und zwielichtige Gestal-
ten jeder Art. Man agierte mit Decknamen, kodierten Telefonnummern, 
Geheimtreffen usw. Willy Brandt hat sich Ende der siebziger Jahre dafür 
bei Harich entschuldigt. Seinen Mitstreitern hatte er diese Kontakte ver-
schwiegen, er war sich also der Gefährlichkeit seines Unterfangens offen-
sichtlich bewusst.

Am 7. November war Harich dann zu einem kurzen Gespräch bei 
Walter Ulbricht. Dieser kritisierte die Vorgänge in Polen und Ungarn hef-
tig. Es ist heute klar, dass Ulbricht bereits über Harichs Tätigkeiten Be-
scheid wusste. Ebenso über die verschiedenen Diskussionszirkel in Berlin 
und anderen Städten der DDR. Es war also mehr als nur eine Warnung, 
dass Ulbricht Harich unmissverständlich sagte, dass er eine Gruppe wie 
den Budapester Petöfi-Kreis, die intellektuelle Keimzelle des ungarischen 
Aufstands, nicht dulden und mit aller Härte zerschlagen werde. Gemein-
sam mit dem Minister für Staatssicherheit, Ernst Wollweber, hatte Ul-
bricht beschlossen, die von Harich geplante Reise nach Hamburg noch 
zuzulassen, um weiteres Material gegen diesen und seine »Mitverschwö-
rer« zu sammeln. Am 26. November brach Harich auf, er traf unter an-
derem mit Rudolf Augstein und Hans Huffzky zusammen. Dabei ging es 
neben persönlichen Kontakten auch um verschiedene Artikel Harichs für 
westdeutsche Zeitschriften, in denen er seine Position darstellen wollte. 

Im November begann Harich damit, an seiner Plattform für einen 
besonderen deutschen Weg zum Sozialismus zu arbeiten. Zuerst ruhig und 
kontinuierlich, ab dem 20. dann mit immer größerer Energie und von der 
Zeit getrieben. Jochen Cerny schrieb: »Vielleicht war Harich der einzige, 
der die vom XX. Parteitag der KPdSU im Februar eröffneten politischen 
Aussichten in ihrer ganzen Reichweite erfasste. Zumindest war er der ein-
zige, dem zuzutrauen war, er könnte ein angemessenes Programm ent-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


271

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

werfen. Als er es in der dritten November-Dekade endlich niederschrieb, 
waren die Aussichten für die Parteiopposition zwar schon schlechter ge-
worden. (Hier sei nur an den Suez-Konflikt, den ungarischen Bürgerkrieg 
und die Interventionen der Großmächte erinnert.) Doch zum Zeitpunkt 
der Konzipierung hatte die Welt anders ausgesehen.«621 

Am 29. November kehrte Harich mittags aus Hamburg zurück. Er 
ging kurz in den Aufbau-Verlag und führte einige Gespräche. In seiner 
Wohnung traf er dann seine damalige Lebensgefährtin Irene Giersch und 
wurde kurz darauf gemeinsam mit dieser verhaftet. In den Abendstunden 
kam es zur ersten Vernehmung Harichs in der Haftanstalt Hohenschön-
hausen. Weitere restriktive Maßnahmen folgen in der ganzen Republik, 
am 6. Dezember wurde auch Walter Janka verhaftet. Viele noch heute 
bekannte Namen sind mit dieser Säuberungswelle von Partei und Staats-
sicherheit verbunden (mit unterschiedlichen Konsequenzen): Von Ernst 
Bloch bis Erich Loest in Leipzig, viele Namenlose in der Provinz, Harich 
und seine Mitstreiter in Berlin. Die Institutionen überprüften sich selbst, 
führende Funktionäre übten »Selbstkritik«, so mancher musste in die 
Produktion oder floh in den Westen. Die kulturellen Eliten wurden von 
Ulbricht gezwungen, alles aus nächster Nähe zu betrachten. Gegenrede, 
öffentlich gar, leistete kaum jemand. 

Vom 7. bis 9. März und vom 23. bis 26. Juli 1957, die Verfahren gegen 
Harich und Janka waren getrennt worden, fanden die Gerichtsverhand-
lungen gegen die »konterrevolutionäre Gruppe Harich« statt, in denen 
die Angeklagten Harich, Manfred Hertwig, Bernhard Steinberger, Walter 
Janka, Gustav Just, Heinz Zöger und Richard Wolf zu Zuchthausstrafen 
verurteilt wurden. Harich erhielt wegen »Boykotthetze« mit zehn Jahren 
die höchste Haftstrafe. Seine Kontakte zum Ostbüro wurden als streng 
geheim eingestuft. Es kann aber kein Zweifel daran bestehen, dass gerade 
sie für die hohe Strafe verantwortlich waren. Mit dem Prozess hatte Ul-
bricht seine Macht demonstriert und für die nächsten Jahre gerettet. Er 
hatte gezeigt, dass er nicht bereit war, irgendwelche Kritik zu dulden. Das 
Ende der DDR – es ist in diesen Wochen und Monaten schon vorgeprägt. 

621	 Cerny: Einführung zu Wolfgang Harichs Programm etc., S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


272

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Gerade auch im Schweigen derer, die eigentlich etwas hätten sagen sollen/
können. 

Wer die entsprechenden Dokumente über Harichs Haftzeit liest oder 
durchblättert, der begreift das ganze Entsetzen dieses radikalen biogra-
phischen Bruchs. Von der Außenwelt abgeschnitten, von Büchern, Dis-
kussionen und Debatten ferngehalten, stupiden Arbeiten ausgesetzt: Die 
Isolation Harichs, die bis zu seinem Tod ein ständiger Begleiter blieb, 
hatte begonnen. 1963 durfte er zum ersten Mal wieder ein Buch lesen: Die 
Parteigeschichte der KPdSU (B).622 

Zu erinnern ist auch daran, dass die Partei alles tat, seinen Namen 
und sein Werk in der Öffentlichkeit der DDR für immer zu tilgen. (Eini-
ge Beispiele dafür wurden bereits erwähnt.) So wurde der Protokollband 
zu der Konferenz Das Problem der F reiheit im L ichte des wissenschaftli -
chen Sozialismus, auf der Harich (und etwa auch Bloch) geredet hatte, 
direkt nach seinem Erscheinen und dem Beginn der Auslieferung müh-
sam wieder Exemplar für Exemplar eingezogen und vernichtet. Das fünf-
te Heft des Jahres 1956 der Deutschen Zeitschrift für Philosophie, in dem 
die bedeutenden Hegel-Aufsätze von Bloch und Harich enthalten waren, 
wurde ebenfalls nicht veröffentlicht und mit einiger Verspätung Anfang 
1957 durch ein neues Doppelheft, Nr. 5/6, ersetzt. Statt Bloch und Harich 
hießen die Autoren nun Hager und Ulbricht.623 Kurze Zeit vorher war es 
Bloch und Harich noch gelungen, ein Ulbricht-Jubiläumsheft, geplant 
von Klaus Schrickel ganz im Sinne des Stalinismus, zu verhindern. Nun 
hielt der Parteivorsitzende mit seinem Stab Einzug und großen Hof, phi-
losophische Ehren nach dem Ende der Philosophie.

Im Dezember 1964 wurde Harich etwas vorzeitig aus der Haft ent-
lassen. Es begann der zweite Abschnitt seines Lebens. Und diesen ver-

622	 Hierzu: Heyer: Gefängnisnotizen zur Logik am B eispiel Plechanows und H art-
manns, S. 691-696.

623	 Die Aufsätze von Bloch und Harich liegen trotz allem gedruckt vor: Bloch: Pro-
blem der Engelsschen Trennung von Methode und System bei Hegel, S. 461-481. Au-
ßerdem: Bloch: Hegel und die Gewalt des Systems, S. 481-500. Harich: Über das 
Verhältnis des Marxismus zur Philosophie Hegels, S. 185-220. Die neuen Beiträge 
von Ulbricht und Hager: Ulbricht: Zum Kampf zwischen dem M arxismus-Leni-
nismus und den Ideologien der Bourgeoisie, S. 518-532. Hager: Der Kampf gegen bür-
gerliche Ideologien und Revisionismus, S. 533-538.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


273

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

brachte er, das ist sicherlich ein starkes Bekenntnis zum Marxismus, in 
der DDR. Ernst Bloch beispielsweise hat er nie verziehen, dass dieser in 
den Westen ging und sich dort aus Geldgründen als politischer Flüchtling 
registrieren ließ. Das berühmte Geburtstagstelegramm Harichs an Bloch 
zu dessem 90. Geburtstag lautete ja: »Lieber Ernst, in der Hölle, Abtei-
lung für Kommunisten, warten Brecht, Eisler und Lukács vorwurfsvoll 
auf Dich. Ihnen unter die Augen zu treten möge Gott, milder gestimmt 
dank Thomas Müntzers Fürsprache, Dir noch lange ersparen. Für mich 
bleibt die Trennung von Dir ein chronisches Leiden, verschlimmert durch 
häufiges Lesen Deiner Bücher, gemildert durch den Zorn über dein Weg-
gehen aus Gegenden, die ohne Dich ärmer sind, als sie sein müssten. Es 
wird schwer sein, dies bis zu Deinem 150. Geburtstag wieder einzurenken. 
Trotz Bitterkeit darüber grüße ich Dich zu Deinem 90. in Verehrung und 
Liebe, Dein Wolfgang Harich.«624 Es ist überraschend und spricht doch in 
ausgezeichneter Weise für ihn, dass Bloch ein knappes Jahr zuvor in ähn-
liche Richtung gedacht hatte. In einem Interview sagte er über die Zeit 
nach Harichs Verhaftung: »Da ich in der Akademie der Wissenschaften, 
deren Mitglied ich blieb, große Unterstützung fand, konnte ich jederzeit 
ausreisen und bekam sofort einen Pass. Und als ich wieder einmal, mit 
einem Pass ausgestattet, nach Bayern in die Sommerferien reiste, wurde 
die Mauer gebaut, und ich kehrte nicht mehr in die DDR zurück, weil 
ich nicht mehr glaubte, dass es dort noch Unabhängigkeit und relative 
Selbständigkeit gab. Ich bin also nicht aus der Republik geflohen, sondern 
ich war schon in Bayern und kehrte nur nicht mehr zurück. Juristisch 
besteht da zur Republikflucht ein Unterschied – moralisch bedeutete es 
aber dasselbe.«625

* * * * *

Die Chronologie ruft uns zur Räson. Schon wieder sind wir zu weit vor-
geprescht – auf der Suche nach Interessantem, Anekdoten, Erzählenswer-
tem. Kehren wir in das Jahr 1956 zurück. Es ist nunmehr zu schauen, wie 

624	 Zitiert bei: Markun: Ernst Bloch, S. 120.
625	 Bloch: Die Welt bis zur Kenntlichkeit verändern, S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


274

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

sich die Protagonisten unseres Buches zu den Umbrüchen des Jahres äu-
ßerten, ob und, wenn ja, wie sie die tiefen Einschnitte des XX. Parteitags 
verarbeiteten. 

1956 suchte Harich, auch dies war ein Grund für seine Verhaftung 
(zentral waren aber die Kontakte zum Ostbüro sowie die Umsturzpläne, 
wie gerade gesehen), immer wieder die Möglichkeit, seine Überlegungen 
zu einer Reformierung des Marxismus und Sozialismus vorzutragen. Es 
entstanden nicht nur die »internen« Dokumente Memorandum und Platt-
form, im Sonntag veröffentlichte er mehrere Artikel, in der Deutschen Zeit-
schrift für Philosophie hielt er beispielsweise die Hegel-Debatte am Laufen 
und wollte dort auch sein Kleines Vademekum für Schematiker veröffent-
lichen, das seit 1956 als verschollen galt und nur durch die entsprechende 
parteioffizielle Kritik überhaupt noch bekannt war. Hans-Christoph Rauh 
hat es 2006 ediert und mit einer prägnanten Einleitung versehen.626 Sei-
nerzeit lag der Beitrag schon in den Druckfahnen vor, aber Alfred Kosing 
und Matthäus Klein zensierten diese und schrieben Harich in den Urlaub 
einen Brief, dass vor dem Druck zuerst die Partei über die Thesen disku-
tieren müsse.627 Diesem Text kann im Folgenden unsere Aufmerksamkeit 
gelten, um Harichs Denken exemplarisch darzustellen. 

Harichs Schrift transportierte all die Differenzen und das Unbehagen, 
das im Laufe der Jahre zwischen den Intellektuellen und der SED entstan-

626	 Der Text trug ursprünglich den Titel Vademekum für Dogmatiker, Harich änderte 
ihn in Kleines Vademekum für Schematiker. Siehe: Prokop: Was befähigt Marxisten? 
Harich: Zur Frage der Weiterentwicklung des Marxismus (Vademekum), S. 759-765. 
Die Einleitung: Rauh: Ein kleines Vademekum für Schematiker , S. 751-757. Pa-
radoxerweise verurteilte die SED in mehreren Studien Harichs Artikel explizit, 
sogar noch in der offiziellen Geschichte der marxistisch-leninistischen Philosophie 
von 1979. Einen Text, den bis 2006 keiner kannte und lesen konnte (auch nicht 
die, die ihn im Auftrag der SED zu kritisieren hatten). Akademie für Gesell-
schaftswissenschaften: Zur Geschichte der marxistisch-leninistischen Philosophie in 
der DDR, Band III. Dort: Wrona: Marxistisch-leninistische Philosophie und sozia-
listische Revolution in der DDR, S. 174-211. Zur Geschichte des Textes: Wessel: Ein 
Denker zwischen Dichter namen, S. 302. Redaktion der DZfPhil: Über die neue 
Aufgabenstellung etc., S. 7.

627	 Kosing »erinnert« sich nicht an diese Vorgänge und hat eine andere Version mit-
geteilt. Im Harich-Nachlass in Amsterdam sind die entsprechenden Schriftstücke 
aber archiviert. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


275

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

den war. Dabei ging es nicht um den Sozialismus an sich. Sondern um 
Druckorte und -genehmigungen, die Einmischung der Partei in Lehre 
und Forschung, Angriffe, auf die man nicht reagieren konnte und ähnli-
ches. Fast jeder hatte zwar seine eigenen schlechten Erfahrungen mit dem 
Apparat gemacht, und doch wurden gerade kaum Fundamentalkritiken 
erzeugt. Ganz im Gegenteil gingen auch die von der SED kritisierten, 
abgestraften und gemaßregelten Wissenschaftler und Künstler davon aus, 
dass genau sie für den weiteren Aufbau des Sozialismus gebraucht würden. 
Harichs Biographie in den frühen fünfziger Jahren ist dafür ein Beispiel, 
für Bloch und Mayer muss dies noch stärker geltend gemacht werden. 
Harich schrieb: »Der Marxismus ist keine dogmatische Konstruktion, die 
mit dem Anspruch einer ein- für allemal abgeschlossenen Totalität der 
Erkenntnis auftritt.«628 

Das einzige Buch, das Harich nannte, war Blochs Prinzip Hoffnung. 
Das war ein deutliches Bekenntnis Harichs zur »unabhängigen« (soweit 
man davon sprechen kann), zumindest aber zur nicht-dogmatischen und 
parteifernen DDR-Philosophie. Repräsentiert durch das zu diesem Zeit-
punkt bereits in der Kritik stehende epochale Prinzip Hoffnung Blochs. 
Damit stand er am Anfang einer Tradition, die – über alle Differenzen 
hinweg  – unterschiedliche Oppositionelle vereinte: Robert Havemann 
ebenso wie Rudolf Bahro.629

In diesem Sinn ergab sich für Harich ein ganz einfacher Antagonis-
mus: Dogmatismus contra Dynamik. Der Marxismus selbst könne in 
seiner dogmatisierten Lesart (d. h. aus Sicht der Partei) nur auf Probleme 
Anwendung finden, die die »Klassiker« bewusst ansprachen.630 Aus der 
permanenten Veränderung der Realität folge »zwingend, dass Einsichten, 

628	 Harich: Zur Frage der Weiterentwicklung des Marxismus, S. 759.
629	 Amberger: Bahro, Harich, Havemann. Außerdem: Amberger: Der konstruierte 

Dissident, S. 5-31. Weber: Sozialismus in der DDR . Außerdem: Weber: Sozialisti-
sches Denken in der DDR, S. 65-98.

630	 Siehe: Harich: Zur Frage der Weiterentwicklung des M arxismus, S. 759. Dort: 
»Selbst wenn eine absolute Garantie bestünde, dass kein einziger Satz der mar-
xistischen Klassiker sich jemals als korrekturbedürftig erweisen könnte, so wäre 
immer noch daran zu erinnern, dass die nicht zu bezweifelnde Wahrheit ihrer 
Worte sich schlechterdings nur auf Fragen beziehen kann, die in ihren Werken 
tatsächlich behandelt werden. (S. 759) 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


276

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

die den marxistischen Klassikern zu danken sind, unbeschadet ihrer Wahr-
heit, auch insgesamt genommen die Realität nur teilweise widerspiegeln 
können«.631 Die »bei weitem gefährlichste Erscheinungsform des Dogma-
tismus« stelle das »Festhalten an Denkgewohnheiten, die sich im Bann 
der Kämpfe von gestern herausgebildet haben«, dar.632 Die Konsequen-
zen aus dem bisher Gesagten seien klar: »Dem Anspruch des Marxismus, 
die führende Weltanschauung der sozialistischen Gesellschaftsordnung 
zu sein und alle Gebiete ihres geistigen Lebens zu durchdringen, sind 
durch den Stand seiner eigenen Entwicklung und Ausarbeitung deutlich 
Grenzen gezogen. (…) Der Hauptfehler des Stalinismus auf kulturpoliti-
schem Gebiet war der verzweifelte Versuch, diese Grenze durch Dekrete 
und administrativen und psychologischen Druck auf die Intellektuellen 
gewaltsam aufheben zu wollen, was um so sicherer scheitern musste, als 
gleichzeitig der Marxismus durch Verpönung jedes neuen Gedankens da-
ran gehindert wurde, sie wirklich aufzuheben.«633 

Ja, die Entwicklung des 20. Jahrhunderts habe die marxistische Idee 
»aufs glänzendste bestätigt«. Es sei aber eine Illusion, aus dieser Tatsa-
che zu folgern, dass der Marxismus im Volk verbreitet wäre. Vielmehr sei 
eher das Gegenteil der Fall: »Die Kirchen und die Vorträge bürgerlicher 
Professoren« wären »in den meisten sozialistischen Ländern überfüllt«.634 
Im Prinzip sagte Harich damit, dass es dem Marxismus bzw. der SED in 
der DDR bisher nicht gelungen wäre, das Volk zu überzeugen, dass der 
Sozialismus als gesellschaftliche, kulturelle und staatliche Organisations-
form ein Erfolg sei. In letzter Wendung war dies auch eine nachträgliche 
Erklärung des Arbeiteraufstands vom 17. Juni 1953. Harich war damit ei-
ner der ganz wenigen Theoretiker der DDR, die auch rückblickend noch 
versuchten, das Ereignis abseits der offiziellen Deutungsmechanismen zu 

631	 Harich: Zur Frage der Weiterentwicklung des Marxismus, S. 760. »Das aber heißt 
gerade nicht, dass die neu entstandenen sozialen Realitäten als solche den aus-
schließlichen Gegenstand jener neuen Erkenntnisse zu bilden hätten, um die es 
den Marxismus jetzt zu bereichern gilt. Es ist zwar die Gegenwart, die der The-
orie ihre Aufgaben stellt, aber diese Aufgaben sind weit umfassender, als dass sie 
mit einer Analyse der Verhältnisse der Gegenwart erledigt wären.« (Ebd., S. 762)

632	 Ebd.
633	 Ebd., S. 763.
634	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


277

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

verstehen. Er machte drei Bereiche aus, in denen der Marxismus bisher 
versagt habe:635 

(1)	 Über die politische Ökonomie hinaus habe der Marxismus in seiner 
derzeitigen Form keine Möglichkeiten, »die Überzeugungen und Ge-
sinnungen (der Menschen) zu durchdringen«.

(2)	 Der Marxismus erreiche die Menschen nicht, könne ihr »normales« 
Leben nicht anleiten. »Was hat er ihnen in Bezug auf ihre Arbeit, 
ihre Lebensführung, ihre moralischen Wertungen und Kollisionen, 
ihr Verhältnis zu Liebe, Ehe, Heimat, Lebensgenuss, Krankheit, Tod 
zu sagen?«

(3)	 Die »intellektuellen Interessen« des Volkes würden durch den Mar-
xismus kaum berührt. Denn die Kultur wäre »so reich und differen-
ziert«, dass ihr der Marxismus bisher nicht gerecht geworden sei. 

Die marxistische Philosophie scheitere also an den ganz einfachen, aber 
für das Individuum doch so eminent wichtigen Fragen. An dieser Stelle 
wusste sich Harich mit Bloch einig, der im Rahmen seiner Hoffnungsphi-
losophie nach Antworten auf genau diese Fragenkomplexe gesucht hatte. 
Heimat, Kultur, Zukunft etc. – in diesen Kategorien solle der Marxismus 
Denk- und Identifikationsangebote unterbreiten. Er müsse die Menschen 
mitnehmen und gleichzeitig genau dort erreichen, wo sie dankbar für Ori-
entierung wären: In ihrem täglichen Leben.636 Eine andere, eigentlich eine 
komplett neue Beziehung von Mensch und Marxismus, von Individuum 
und Staat müsse erzeugt werden. Hierfür sei der Marxismus weiterzuent-
wickeln – innerhalb eines freien und nicht-kontrollierten Diskurses der 
besten Köpfe und Denker des Landes. Dass auch die Führungsschichten 

635	 Die Aufzählung nach: Harich: Zur Frage der Weiterentwicklung des Marxismus, 
S. 763.

636	 »Seiner Intention nach mag der Marxismus noch so universell und allseitig orien-
tiert sein, diese Universalität und Allseitigkeit sind in erheblichem Maße bisher 
nur Möglichkeiten, und er ist auf demjenigen Stande seiner Entwicklung, der im 
wesentlichen den theoretischen Bedürfnissen des klassenbewussten Proletariats 
in der Ära des Kapitalismus entspricht, noch weit davon entfernt, explizit zu allen 
Aspekten des sozialen und geistigen Lebens Stellung nehmen zu können.« (Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


278

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

der SED bzw. DDR die Sprengkraft des Vademekum erkannten, lässt sich 
daran ablesen, dass die Hetzkampagne nach Harichs Verhaftung auch auf 
dessen verschollenen, d. h. von der Stasi vernichteten Text Bezug nahm.637 

Auf den bisherigen Seiten war mehrfach die Sprache davon, wie eng 
und intensiv Lukács und Harich zusammenarbeiteten. Von daher über-
rascht es sicherlich nicht, dass es auch zwischen Harichs Vademekum und 
den Texten und Wortmeldungen von Lukács bezüglich des XX. Parteita-
ges zahlreiche Überschneidungen gibt – was die Kritik angeht ebenso wie 
bei der Fokussierung der Potenziale und Chancen des innersozialistischen 
Umbruchs und Wandels. Im Prinzip durchlief Lukács im Zeitraffer eini-
ger weniger Monate einen Radikalisierungsprozess, der ihn zu seinen eige-
nen Wurzeln und zu den Grundlagen des Marxismus zurückführte. Peter 
Ludz beschrieb dies als eine Entwicklung, die von den frühen politischen 
Schriften bis zu den sechziger Jahren reichte.638 

Am 15. Juni 1956 redete Lukács im Petöfi-Klub, zu dem ja bereits ver-
schiedene Anmerkungen gemacht wurden. Dabei ging er davon aus, dass 
der XX. Parteitag nicht nur Umbruch, Einschnitt, Aufklärung über die 
Stalinschen Verbrechen bedeute, sondern zugleich dem Marxismus-Leni-
nismus »begeisternde Möglichkeiten« der »Verbreitung im Weltmaßstab« 
in Aussicht stelle. »Dieses Ereignis muss uns mit Pathos und Begeiste-
rung erfüllen. Gewaltige Möglichkeiten stehen vor uns (…).«639 Nach-
dem der Parteitag die Verbrechen und Verfehlungen der letzten Jahre 
benannt habe, sei nun der Weg frei, jene Debatten und Diskussionen 
weiter zu fokussieren und zu intensivieren, die bis zu diesem Zeitpunkt 
in der Kritik durch die Partei gestanden hätten. Dadurch könne und 
müsse es gelingen, den Marxismus als »ehrliche« und einzig zukunfts-
fähige Weltanschauung weitaus stärker zu verbreiten als bisher. Dieser 
Hoffnungshorizont verweise aber auch auf die Kehrseite der zukünftigen 
Möglichkeiten, nämlich das, Lukács zu Folge eine nicht zu leugnen Tat-
sache, fast schon völlige Versagen des Marxismus in der Gegenwart der 

637	 Hierzu neben den bisher genannten Texten: Redaktion der DZfPhil: Über die 
neue Aufgabenstellung etc., S. 6f.

638	 Ludz: Der Begriff der »demokratischen Diktatur« etc., S. XVIIIf. Ebenso: Ludz: 
Vorwort, S. 11.

639	 Lukács: Rede in der philosophischen Debatte des Petöfi-Kreises, S. 593.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


279

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

fünfziger Jahre. Eine bittere und traurige Zeitdiagnose: »Der Marxismus 
war in der öffentlichen Meinung des Landes noch nie in einer so prekären 
Lage wie heute.«640 Es wurde nicht Debatte geübt und Philosophie un-
terrichtet, sondern »Philosophen am laufenden Band hergestellt«. Es sei 
nicht darum gegangen, den Marxismus zu vermitteln, sondern lediglich 
die Aufgabe zu stellen, »auf eine aktuelle Frage das passende Lenin- oder 
Stalin-Zitat zu finden, um das jeweils ‚politisch Richtige‘ auszubrüten«.641 
Gerade außerhalb der Geisteswissenschaften zeige sich dies, beispielswei-
se bei Naturwissenschaftlern, wo man an längst überholten bürgerlichen 
Meinungen festhalten könne, ja, diese mit einem Stalin-Zitat sogar als 
Marxismus auszugeben vermöge.642

Wie wichtig diese Gedanken für Lukács waren, zeigt sich nicht zuletzt 
daran, dass er sie knapp ein Jahr später im Vorwort zur italienischen Aus-
gabe der Beiträge zur Geschichte der Ästhetik erneut vortrug. Damit also 
gleichsam internationalisierte, aus dem ungarischen Kontext herausnahm 
und zur breiten Diskussion stellte. Dort äußerte sich Lukács auch zu den 
verheerenden Folgen des Stalinismus auf dem Gebiet der Philosophie und 
gab wichtige Inneneinblicke in seine eigene Arbeitsweise.643 

In der politischen Akademie der Partei der Ungarischen Werktätigen 
hielt Lukács am 28. Juni 1956 einen Vortrag, der unter dem Titel Der 
Kampf des Fortschritts und der R eaktion in der heutigen K ultur auch in 
der DDR gedruckt wurde, im neunten Heft der Zeitschrift Aufbau. »Auf 
diesen Beitrag sollten sich dann später, nach den Ereignissen in Ungarn 
vom Oktober und November 1956, seine Kritiker stürzen.«644 Zuerst ging 
es Lukács um allgemeine Fragen des Marxismus: Wie wird sich der So-

640	 Lukács: Rede in der philosophischen Debatte des Petöfi-Kreises, S. 593.
641	 Ebd., S. 595. Dort: »Vor ein paar Jahren jedoch bestand das individuelle Lernen, 

wenn jemand Philosoph war, darin, dass er den Anti-Dühring von Seite 40-70, 
den Feuerbach von Seite 80-85 usw. lesen musste und um keinen Preis der Welt 
dazu angehalten wurde, ein Werk im Zusammenhang ganz durchzulesen.« (Ebd., 
S. 594f.)

642	 Siehe: Ebd., S. 596.
643	 Lukács: Vorwort zur italienischen Ausgabe der Beiträge zur Geschichte der Ästhetik, 

S. 643-645.
644	 Kapferer: Das Feindbild der mar xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR , 

S. 145.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


280

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

zialismus entwickeln? Wo verlaufen die Trennlinien von Fortschritt und 
Reaktion? Wie weit kann man gehen beim Kampf gegen den Faschis-
mus? Dabei richtete er sich immer wieder gegen dogmatische und sek-
tiererische Ansichten, wehrte sich gegen Versuche, einfache Antworten 
auf diese komplizierten Herausforderungen zu finden. Die »Verzerrung 
und dogmatische Einengung des dialektischen Materialismus« der letzten 
Jahrzehnte, eingeführt »unter dem Vorwand der Parteilichkeit«, müssten 
radikal überwunden werden.645 Wichtiger denn je sei es, den Marxismus 
zu einer vollständigen Wissenschaft und Philosophie auszubauen, für 
die kommenden Aufgaben zu stärken und zu festigen und gleichzeitig 
in seinem prozesshaften, sich permanent weiterentwickelnden Charakter 
zu stärken: »Die bürgerliche Ideologie wird nicht von selber zusammen-
brechen; die bürgerliche Philosophie, die bürgerliche Wissenschaft ist in 
eine ideelle Krise geraten, aber wir müssen sie stürzen; stürzen aber nicht 
mit von der Roten Armee geliehenen Waffen, sondern mit den Waffen des 
Marxismus-Leninismus, des wahren Wissens und der Sachkenntnis.«646

Lukács entwickelt seine Thesen auf verschiedenen Feldern, etwa dem 
der Religion, der Friedenspolitik usw. Wir können hier als Beispiel auf 
das zurückgreifen, was er zur modernen Kunst und Ästhetik sagte, da es 
unser Thema natürlich am meisten tangiert. Damit der Marxismus an den 
Auseinandersetzungen um die »dekadente avantgardistische Kunst« sowie 
bei der Bestimmung von »Realismus und Antirealismus« kompetent mit-
reden könne, sei es notwendig, »auf die übernommenen Momente aus der 
Stalinschen Epoche hinzuweisen, die ein Hindernis für eine erfolgreiche 
Teilnahme an diesem Kampf sind«.647 Er machte dabei zuvorderst drei 
Punkte geltend:648

(1)	 »Dies als erstes: Die Auffassung, die bei uns herrschte, und wie ich 
glaube, zum Teil noch in unserer Literaturtheorie herrscht, dass näm-
lich mit dem Heraufkommen des sozialistischen Realismus die Zeit 
des kritischen Realismus abgelaufen sei.«

645	 Lukács: Der Kampf des Fortschritts und der Reaktion in der heutigen Kultur, S. 625.
646	 Ebd., S. 626.
647	 Ebd., S. 626f.
648	 Aufzählung nach: Lukács: Ebd., S. 627f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


281

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

(2)	 »Zweitens fassen wir die Kriterien der Dekadenz außergewöhnlich 
dogmatisch und formalistisch auf.«649

(3)	 »Zum Dritten beurteilen wir die literarischen Werke und die Autoren 
von kleinlichen, alltäglichen politischen Gesichtspunkten aus.«

Dies vor Augen schrieb Norbert Kapferer: »Auch hier trat Lukács – ohne 
eine Spur von Selbstkritik – gegen die Geister an, die er mit seiner ei-
genen Kritik an der ‚Dekadenz‘ heraufbeschworen hatte.«650 In der Tat 
argumentierte Lukács gegen seine eigenen Überzeugungen und Aussa-
gen der zurückliegenden Jahre, ja, er versuchte sogar beispielsweise die 
Schrift Existenzialismus oder Marxismus von 1951 in andere Kontexte zu 
stellen bzw. seine damals entwickelten Gedanken aus anderer Perspektive 
verständlich zu machen, um sie so zu retten und aus der nun von ihm 
geleisteten Kritik herauszunehmen.651 Es lässt sich also durchaus fragen, 

649	 Diese Überlegung hatte Harich frühzeitig in seiner Polemik gegen Fritz Erpen-
beck entwickelt, der ja Brecht »volksfremde Dekadenz« und anderes vorgeworfen 
hatte. Harich: Trotz fortschrittlichen Wollens, S. 215-219. Eine gute Einführung in 
die Kritik der SBZ/DDR und der führenden SED-Funktionäre an Brecht bietet: 
Esslin: Brecht, S. 224-226. Von Fritz Erpembeck: Einige Bemerkungen zu Brechts 
Mutter Courage, S. 101-103. Dieser Artikel hatte Harichs Replik ausgelöst. Siehe 
die ausführliche Aufarbeitung bei: Mittenzwei: Der Realismus-Streit um Brecht.

650	 Kapferer: Das Feindbild der mar xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR , 
S. 149.

651	 Lukács: Existenzialismus oder M arxismus? Dort schon im Vorwort: »Die große 
Mode des Existenzialismus ist vorbei; dass er noch immer eine nicht unwich-
tige Rolle spielt, entspringt allein der beispiellosen Unfruchtbarkeit des heuti-
gen bürgerlichen Denkens; er nimmt nur darum noch immer einen gewichti-
gen Platz ein, weil nach ihm nichts oder so gut wie nichts entstand. Sogar die 
vorfaschistische Periode – wahrhaft ein erschreckender Tiefpunkt bürgerlichen 
Denkens – zeigt ein weniger gesunkenes Niveau im Vergleich zu den philoso-
phischen Manifestationen der ‚amerikanischen Lebensform‘«. (Ebd., S. 5) Seine 
Studien, so Lukács, würden sich »nicht auf bloße Polemik« beschränken, sondern 
»den philosophischen Sackgassen des Existenzialismus die echten Lösungen des 
Marxismus-Leninismus« gegenüberstellen. (Ebd. S. 6) Nun denkt man, undiffe-
renzierter kann kaum gegen »die« bürgerliche Welt argumentiert werden, doch 
die Parteidogmatiker (ihr Sprachrohr war in diesem Fall Klaus Schrickel, der 
im 1. Heft der Einheit von 1952 gegen Lukács’ Buch polemisiert hatte) warfen 
Lukács vor, dass er die bürgerliche Philosophie nicht hart genug kritisiere bzw. 
sogar über Gebühr aufwerte. Harich erhob dagegen Einspruch und argumentier-
te seinerseits, Lukács vereidigend, gegen Schrickel (in einer Stellungnahme an die 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


282

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

inwieweit verschiedene Schriften Lukács’ von jenem Zeugnis betroffen 
sind, das er dem Marxismus des Jahrzehnts der Nachkriegszeit ausstell-
te: »Unsere sich zwischen Extremen bewegende, so genannte marxisti-
sche Kritik, die außer Lob und Niederknüppelung keinen vermittelnden 
Standpunkt kannte, beförderte die zu Stande kommende Differenzierung 
nicht, sondern trieb mehr als einmal diejenigen ins Lager der Reaktion, 
bei denen vielleicht die Neigung zu einer Annäherung bestanden hät-
te.«652 Doch eine alles vernichtende Kritik an Lukács ist unsere Sache 
nicht, schon gar nicht wollen wir ihm mangelnde Selbstkritik vorwerfen, 
denn das wiederum ist finsterster Stalinismus. Er hat vielmehr, genau wie 
Harich, im Herbst 1956 nicht versagt, sondern Moral, Anständigkeit und 
Emanzipation versucht zu verbreiten und gleichzeitig vorgelebt. Kurz: Er 
handelte als Kommunist.

Für Lukács war der XX. Parteitag nicht nur von »außergewöhnlich 
großer Bedeutung«.653 Es gelte auch, die richtigen Schlüsse aus den Chan-
cen zu ziehen die sich ergeben würden, bereits schon ergeben hätten. 
Insofern war Lukács tatsächlich ein Reformer des Sozialismus. »Das be-

Einheit, die aber nicht gedruckt wurde): Harich: Stellungnahme zu der Kritik des 
Genossen Dr. Klaus Schrickel an dem Buch Existenzialismus oder Marxismus? von 
Georg Lukács, S. 25-33. Ein Jahr später wurde Schrickel dann Sekretär der Deut-
schen Zeitschrift für Philosophie (als »Aufpasser« der SED), der Harich als Chef-
redakteur vorstand. Später gelang es Bloch und Harich gemeinsam, Schrickel 
aus der Redaktion zu entfernen. Harich interpretierte daher zu Recht Schrickels 
Angriff auf Lukács als Positionierung der Partei – mitten in der beginnenden He-
gel-Debatte und begleitet von den in der DDR immer mehr oder weniger offen 
existierenden Vorurteilen gegenüber Lukács. 

652	 Lukács: Der Kampf des Fortschritts und der Reaktion in der heutigen Kultur, S. 630.
653	 »Es ist klar, dass die Auswirkungen des XX. Parteikongresses in dieser Lage von 

außergewöhnlich großer Bedeutung sind. Das können heute einige noch nicht 
erkennen, denn die Propaganda der Bourgeoisie versucht, das gesamte Problem 
auf das Niveau der Sensationen, der Entlarvungen, der Story zu drücken, und 
auch in unseren Reihen hat sich noch keine so klar dem XX. Parteikongress fol-
gende Umwandlung vollzogen, dass diese reaktionären Angriffe überall erfolg-
reich zurückgeschlagen werden können. (…) Der Versuch der Bourgeoisie, die 
Ergebnisse des XX. Parteikongresses gegen uns zu verwenden, wird keinen Erfolg 
haben. Die Aussicht jedoch, dass die Ergebnisse des XX Parteikongresses wirklich 
wirksam werden, gründet sich auf deren wahres Verständnis.« Lukács: Der Kampf 
des Fortschritts und der Reaktion in der heutigen Kultur, S. 630.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


283

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

deutet eine radikale Abrechnung mit dem Sektierertum und dem Dogma-
tismus; dies ist nicht nur die Vorbedingung dafür, dass wir die Vorgänge 
in der Welt verstehen, sondern auch dafür, dass wir auf die neue langsam 
und widerspruchsvoll sich differenzierende Welt einwirken können. Wir 
müssen wissen, dass jede wirkliche (aber nicht nur in der Presse angeprie-
sene) Erhöhung des Lebensstandards; jeder wirkliche (nicht nur von der 
Kulturbürokratie angepriesene) Erfolg unserer Wissenschaft und unserer 
Kunst; das Offenbarwerden dessen, dass die völlige Entfaltung der De-
mokratie die Diktatur des Proletariats stärkt und nicht untergräbt usw. 
(…).«654

Im Sonntag, wo ja auch Harich verschiedene Artikel publiziert hatte, 
erschien am 2. Dezember 1956 Mayers Zur Gegenwartslage unserer Litera-
tur – ein Text, der eigentlich als Rundfunkbeitrag geplant war, aber we-
gen der Verhaftungen nicht ausgestrahlt wurde. Der kleine Beitrag gilt 
gemeinhin als Nachweis der oppositionellen Tätigkeit Mayers, als Nach-
weis, dass dieser Klartext geredet habe und vor keiner Konfrontation zu-
rückschreckte. Doch von dieser Einschätzung bleibt nicht allzu viel übrig, 
wenn man Mayers Darstellung durcharbeitet. Er kritisierte den Zustand 
der Literatur und Kultur, sprach von »Symptomen (…), die auf einen 
Krisenzustand hindeuten, um nicht von Krankheitszustand zu sprechen«, 
kritisierte etwa die Vergabe des Nationalpreises an Hans Marchwitza (für 
dessen Roman Roheisen).655 Aber er bettete diese Analyse sofort in eine 
Kritik der gesamten internationalen Literaturentwicklung ein, auch in 
Westdeutschland, in Frankreich, teilweise in Amerika (wo es nicht ganz so 
schlimm sei), in der Sowjetunion stehe die Sache nicht besser.656 

Damit relativierte er seine Kritik an der DDR etwas, eben durch die 
Kontextualisierung der allgemeinen Krisensymptome, kam dann aller-
dings auf die spezifische Situation in Ostdeutschland zu sprechen. Die 
»meisten unserer Schriftsteller (…) versuchten eine schematische Dar-
stellung unserer Wirklichkeit, die auch dann nicht aufhört, schematisch 
zu sein, wenn sie geschwätzig von wissenschaftlichem Sozialismus und 

654	 Lukács: Der Kampf des Fortschritts und der Reaktion in der heutigen Kultur, S. 630f.
655	 Mayer: Zur Gegenwartslage unserer Literatur, S. 66.
656	 Siehe: Ebd., S. 66-69.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


284

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

werktätigen Menschen spricht, vom Volk und angeblicher Volkstümlich-
keit. Die Produkte solchen Tuns kennen wir alle.«657 Die DDR müsse sich 
öffnen und, ganz banal formuliert, die Kultur der Welt in ihrer Mitte 
zulassen, um eigene Weltkultur schaffen zu können. »Moderne Literatur 
ist nicht möglich ohne Kenntnis der modernen Literatur.«658

Das Ziel des Sozialismus sei der mündige Mensch und der Staat habe 
daher dafür zu sorgen, dass seine Bürger mündig sein können, sich selber 
Urteile bilden. Zu brechen sei beispielsweise mit der Praxis, Werken der 
Vergangenheit Vor- und Nachworte beizugeben, in denen die jeweiligen 
Schöpfer ideologisch eingeordnet würden.659 »Das Reich der Zitate und 
der Zitierer verdunkelt sich. Viele landläufige ästhetische Axiome müssen 
in Frage gestellt werden. Man wird dabei vom einzelnen Kunstwerk aus-
zugehen haben und nicht von Begriffen wie realistisch, typisch, positiv, 
optimistisch und dergleichen.«660 Das war mutig formuliert, daran kann 
kein Zweifel bestehen. Uwe Johnson hat zudem darüber berichtet, wie 
Mayer vor der geschlossenen Gesellschaft des Hörsaals Klartext sprach 
(oder auch in Chiffren): »Nieder mit der Stalinschule des kritischen Re-
alismus! (…) Die Literatur ist nicht teilbar!«661 Doch der Hörsaal ist zu 
unterscheiden von der direkten Wirkung in der Öffentlichkeit. Für diese 
gab es als einzige Wortmeldung die Gegenwartslage unserer Literatur. Ein 
Ansatz der, von einigen Nuancen abgesehen, zwar einerseits Intellektu-
ellen der DDR aus der Seele sprach, andererseits aber durchaus mit der 
Parteilinie kompatibel schien. So steckte Mayer für seinen Artikel viel 
Kritik ein, seine Rolle in der DDR und in Leipzig blieb aber weitgehend 
unangetastet. (Wir kommen darauf später zurück.)

657	 Mayer: Zur Gegenwartslage unserer Literatur, S. 71f.
658	 Ebd., S. 72. Kurz vorher war zu lesen: »Will man immer noch so tun, als habe 

Franz Kafka nie gelebt, als sei der Ulysses von James Joyce nie geschrieben worden, 
als sei das so genannte epische Theater bloß ein Hirngespinst des im übrigen 
recht achtbaren Bertolt Brecht?«

659	 Siehe: Ebd., S. 73.
660	 Ebd., S. 74.
661	 Johnson: Einer meiner Lehrer, S. 76. Johnson hat aber auch darauf hingewiesen, 

dass diese Äußerungen nicht immer tatsächlich allgemein-kritisch gemeint wa-
ren, sondern beispielsweise spontanen Leseerlebnissen entstammten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


285

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

 Der Spiegel schrieb in einem Artikel 1963, dass Mayer der Beitrag 
Zur Gegenwartslage unserer Literatur nicht verziehen wurde. Vergleiche 
mit Lukács wurden von den strammen Partei-Dogmatikern gezogen. 
»Mayer wurde vorsichtiger. Als er 1961 in Köln während eines Vortrags 
behauptete, einer offenen Diskussion seien in der DDR keine Grenzen 
gesetzt, erhob sich der in den Westen geflohene Ostberliner Redakteur 
Zöger, der Mayers Aufsatz im Sonntag gedruckt hatte: ‚Herr Professor 
Mayer, am 28. November 1956 wollten Sie im Deutschlandsender einen 
Vortrag halten: Zur Gegenwartslage unserer Literatur. Der Vortrag durfte 
nicht gesendet werden. Ich habe mir damals erlaubt, ihn im Sonntag zu 
veröffentlichen. Als ich kurz darauf mit Wolfgang Harich und anderen 
Freunden verurteilt wurde, warf man mir die Publizierung Ihres Artikels 
vor. Ihnen geschah nichts. Aber wollen Sie wirklich behaupten, in der 
Zone herrsche Meinungsfreiheit?‘ Der Leipziger Intellektuelle ergriff die 
Funktionärs-Flucht: ‚Ich lasse mich nicht provozieren.‘«662

Es kann kein Zweifel daran bestehen, dass Bloch auch und wegen 
der Partei in der DDR, an der Leipziger Universität wirkte.663 So man-
cher Text aus seiner Feder bereitet noch heute Schülern und Apologeten 
Bauchschmerzen  – die Aufarbeitungsansätze (das Wort passt eigentlich 
nicht) oszillieren dann zumeist um einen der Pole Verschweigen oder Ver-
drehen. Dieses Vorgehen ist auch deshalb bedauerlich, da sich in Blochs 
Wirken selbstverständlich auch Elemente oppositionellen Geistes finden 
lassen, Versuche der Reformierung von Marxismus und Sozialismus. 
(Diese werden dadurch negiert, abgewertet, verlieren ihren realen Ge-
halt.) 1953 erschien der Text Marx und die bürger lichen Menschenrechte, 
in dem Bloch auf die für ihn so üblichen Verklausulierungen verzichtete 
und deutlicher redete. Er sprach von »Kritikrecht, ja Kritikpflicht« der 
Werktätigen beim Aufbau des Sozialismus. »Der vorläufig verbleibende 
und noch organisatorisch verfahrende Staat kann kein über seine sozi-
alistischen Auftraggeber und Teilhaber erhobener sein, alte Untertanen 
enthaltend oder gar altneue Yesmen vor Administrationen und unbefug-

662	 Spiegel: Mayer-Flucht. Immer etwas seltsam, S. 25. 
663	 Es wurde bereits darauf verwiesen, dass die entsprechenden Dokumente etc. zu 

Blochs Berufung gedruckt vorliegen, siehe: Caysa: Hoffnung kann enttäuscht wer-
den.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


286

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

ter Weisheit. Wonach keine Entzweiung zwischen Volk und Staat, Staat 
und Volk nötig ist, wenn es mit rechten sozialistischen Dingen zugeht.«664 
Wichtig ist: Wir schreiben das Jahr 1953, es sagten nicht viele etwas in die-
sem Jahr, so dass Respekt zu gelten hat, es sagten aber manche auch mehr, 
warfen ihre ganze Autorität in die Waagschale, beispielsweise Brecht und 
Harich. 

Arno Münster hat diese Ausführungen Blochs ebenfalls wiederge-
geben und die Tatsache, dass Bloch zum Arbeiteraufstand keinerlei di-
rekte Aussagen machte, mit der »Furcht vor Repressalien« begründet.665 
»Dass Bloch hier schwieg, könnte auch noch einen anderen Grund ge-
habt haben: Die im Ostberliner Aufbau-Verlag vorgesehene Veröffentli-
chung der beiden ersten Bände von Das Prinzip Hoffnung, die er unter 
keinerlei Umständen gefährden wollte, sowie seine Mitherausgeberschaft 
der Deutschen Zeitschrift für Philosophie.666 Erst sollte sein Hauptwerk er-
scheinen, bevor er sich wieder (d. h., das hat er vorher schon getan? AH) 
verstärkt in die innenpolitischen Angelegenheiten der DDR einmischen 
würde. Aufgrund dieser Haltung blieb Bloch zunächst unbehelligt, und 
am 8. Juli 1955 – noch galt er als der Vorzeigephilosoph der DDR – wurde 
sein 70. Geburtstag gar mit einer offiziellen Gratulationscour in Leipzig 
gefeiert.«667 Den Nationalpreis bekam er im selben Jahr. Wie ein roter 
Faden durchzieht dieses permanent wiederkehrende Argument Münsters 
Biographie von Bloch: Diesem sei die Veröffentlichung seiner Schriften so 
wichtig gewesen, dass er dafür auf offizielle Kritik an der DDR verzichte-
te. Es muss nur an das Wirken von Lukács und Harich (oder etwa Brecht 
1953) erinnert werden, wir haben es gerade wiedergegeben. Im Prinzip 
kann man als Linker nur froh sein, dass Lenin 1917 nicht seine Gesamt-
ausgabe plante und so Zeit hatte, sich um die Revolution zu kümmern.

664	 Bloch: Marx und die bürgerlichen Menschenrechte, S. 349f.
665	 Münster schrieb auch, dass Bloch »betroffen und wie gelähmt« gewesen sei, dies 

ist für 1953 allerdings pure Mutmaßung, es gibt dafür keine Indizien. Münster: 
Ernst Bloch, S. 268.

666	 Der Chefredakteur der Deutschen Zeitschrift für Philosophie, Harich, offensicht-
lich ohne Angst um seine Position im Journal, war in den Monaten nach dem 
Aufstand neben Brecht und gemeinsam mit diesem einer der wenigen Intellektu-
ellen, die sich für eine Reform des Sozialismus einsetzten. 

667	 Münster: Ernst Bloch, S. 269.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


287

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

Man merkt der Biographie von Münster an, zu welchen Tricks und 
Kniffen ihr Autor greifen musste, um irgendwie erklären zu können, wa-
rum sich Bloch in der DDR verhielt wie er es tat. Wenn sich Opposition 
schon nicht finden lässt, dann sei wenigstens konstatiert (als Einschub 
in einer Klammer): »Und dazu gehörte schon etwas Mut, um dies in der 
DDR der fünfziger Jahre öffentlich zu sagen!«668 Was ist gemeint? Dass 
Bloch auf den subjektiven Faktor in der Praxis hingewiesen hatte – in sei-
nem Referat auf der Großen Freiheitskonferenz, das Harich vor versam-
meltem Publikum wegen der von ihm ausgemachten Unwissenschaftlich-
keit (sowie der entsprechenden Begriffs- und Definitionsfehler Blochs) 
derart in der Luft zerfetzt hatte, dass Bloch mehrere Wochen nicht mit 
ihm sprach.669 

Noch ärger freilich als Arno Münster ist der Ansatz von Manfred 
Riedel. Dieser behauptet dass der Aufsatz Blochs über Christian Thoma-
sius autobiographische Züge trage. Da er 1953 erschien, wäre dort also 
Blochs Kritik an der Politik der SED im Jahr des Arbeiteraufstands nach-
zulesen.670 Da auch Riedel direkte Opposition Blochs nicht nachweisen 
konnte, ging er den Weg der Behauptung, dass so ziemlich jede Äuße-
rung Blochs über einen philosophiegeschichtlich relevanten Denker, so 
dieser etwas gegen seinen damaligen Staat gesagt habe, eigentlich eine 
autobiographische Äußerung Blochs zur aktuellen Situation gewesen sei. 
Es kommt zu Analogien in der Art, dass der Geschlossene Handelsstaat 
von Fichte ein »dem späteren DDR-Staat nicht unähnliches Staatsge-
bilde« darstelle.671 (Wahrscheinlich wegen dem »geschlossen«. Zwischen 

668	 Münster: Ernst Bloch, S. 272.
669	 Deutsche Akademie der Wissenschaften: Das Problem der Freiheit im Lichte des 

wissenschaftlichen Sozialismus. Der Konferenzband wurde nach den Ereignissen 
des Herbst 1956 von der Stasi trotz der bereits erfolgten Auslieferung wieder ein-
gezogen und fast vollständig vernichtet. Nur einige wenige Exemplare überdau-
erten die Zeit. Bloch: Freiheit, ihre Schichtung und ihr Verhältnis zur Wahrheit, 
S. 573-598. Harichs Text: Harich: Das Rationelle in Kants Konzeption der Freiheit, 
S. 65-75. Harich hielt seinen ursprünglich ausformulierten Vortrag nicht, sondern 
ging auf seine Vorredner ein. 

670	 Riedel: Tradition und Utopie, S. 126. Gemeint ist der Aufsatz: Bloch: Christian 
Thomasius, ein deutscher Gelehrter ohne Misere, S. 315-356.

671	 Riedel: Tradition und Utopie, S. 117.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


288

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Atlantis und der DDR hat Riedel diesen Vergleich übrigens nicht gezo-
gen.) »In der Hoffnung darauf, dass der geschlossene Staat seine Grenzen 
öffnen werde, hatte Bloch schließlich gewagt, eine Wahrheit zu sagen, 
die so nur er aussprechen, die außer ihm niemand öffentlich artikulieren 
konnte. Nationalerziehung, wie sie Fichte forderte, ist keine für den Staat 
um seiner selbst willen, sondern eine zur Arbeit, zur Einigkeit in deut-
scher Gesinnung und europäischer Verantwortung, ohne Einmischung 
in die Welthändel: Erziehung zu sittlicher Ganzheit in der besonderen 
Aufgabe der deutschen Nation. Und Bloch berief sich dann auf jenen Er-
ziehungsgrundsatz, der nicht von Fichte, sondern von Pestalozzi stammt 
und dem studentischen Publikum im Hörsaal 40 aus dem Herzen gespro-
chen war: ‚Wir wollen keine Verstaatlichung des Menschen, sondern eine 
Vermenschlichung des Staates.‘«672

Natürlich musste auch Riedel zur Kenntnis nehmen, dass Ernst Bloch 
in seinen Jahren in der DDR so manches machte, was der Partei nutzte 
und recht war und von dieser gefordert wurde. Beispielsweise seine Aus-
einandersetzung mit der Weltlage auf dem Gebiet der Kultur.673 Riedel 
erklärt das wie folgt: »Bloch wollte nicht den Weg von Lukács gehen, 
wurde aber durch die Umstände dahin getrieben. Das ist ein Kapitel für 
sich, so betrüblich, ja, finster, dass es auch mir nicht möglich ist, den 
gedanklichen Abfall ins zeitliche Dunkel des gelebten Augenblicks durch 
die geschichtlichen Umstände des Lebens im Schatten Stalins und seiner 
ostdeutschen Musterschüler zu erhellen.«674 Warum Bloch etwas (es war 
eigentlich sogar ziemlich vieles, aber das nur am Rande) Positives über die 

672	 Riedel: Tradition und Utopie, S. 122. Das Zitat aus Blochs Leipziger Vorlesungen 
zur Geschichte der Philosophie, Bd. 4, S. 284. Dort hat Riedel offensichtlich auch 
die originelle Idee für seinen DDR-Vergleich her, denn es ist zu lesen  – aus-
gehend von der Idee einer disziplinierten Wirtschaft: »Fichte sagt dazu: ‚Die 
Leichtigkeit der Staatsverwaltung, sowie aller Arbeit, hängt davon ab, dass man 
mit Ordnung, Übersicht des Ganzen und nach einem festen Plane zu Werke 
schreite.‘ (…) Wenn der Satz in einem Leitartikel des Neuen Deutschland stünde, 
würde er keinem auffallen, und dabei steht er im Geschlossenen Handelsstaat.« 
(Ebd., S. 185f.)

673	 Riedel verweist auf die Aufsätze. Bloch: Die Todesschleife, S. 334-337. Bloch: Wah-
re Rettung der abendländischen K ultur, S. 337-342. Riedel: Tradition und Utopie, 
S. 110.

674	 Ebd., S. 110f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


289

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

DDR sagte, kann also nicht nachvollzogen, gar erklärt werden. Es gibt 
demnach auch keinen Grund, dies zu versuchen oder wenigstens empi-
risch aufzulisten. Wichtiger ist die Suche der verborgenen Chiffre. Riedels 
Verklärungsversuch ist ein charakteristisches Beispiel des Arbeitens der 
Blochianer. 

Nachdem die Bösartigkeiten nun genügend verteilt sind (es ist eine 
Grundbedingung des Bösartigen, dass es im großen Teil zutreffend ist), ist 
abschließend ein Text Blochs zu rekapitulieren, der überraschenderweise 
in der Forschungsliteratur oftmals zu kurz kommt, obwohl er eigentlich 
illustrieren könnte, was die Bloch-Schüler und Bloch-Apologeten so gern 
begründen würden: Über die Bedeutung des XX. Parteitags. Bloch war der 
Text so wichtig, dass er in die Gesamtausgabe Eingang fand. (Die Apo-
logeten können sich nicht auf ihn beziehen, weil er, für sie bedauerlicher 
Weise, auch Verteidigung des bestehenden Sozialismus ist.) Er beginnt 
mit einer Feststellung, der nichts hinzuzusetzen ist: »Wie doch ein bloßes 
Wegtun uns reich machen kann. Diesfalls ein Wegtun des Drückenden, 
Falschen, Hemmenden, das sich an der großen Sache angesetzt hatte. Mit 
einem ist die Luft verändert und das überall dort, wo man begreift, be-
greifen will.« Auch die Verlierer des radikalen Chruschtschowschen Ein-
schnitts hat Bloch benannt: »Dem kapitalistischen Westen ist die Wen-
dung höchst verdrießlich, obwohl er doch so sehr auf freie Welt aus ist. 
Den Abtrünnigen ist der Parteitag besonders bitter und verschlägt ihnen 
den Atem, obwohl sie in einigem doch Recht bekommen zu haben schei-
nen. (…) Sie haben auch gar keine Kritik ausgeschüttet, sondern Kübel 
voll Unrat in Bausch und hohem Bogen, wenn er nur die Sowjetunion 
traf, ausnahmslos traf.«675 Im Westen, als da sind: Die »alten Menschen-
verächter und Despoten, von den Karlsbader Beschlüssen bis McCarthy 
(…), Adenauer freut sich über alle Fortlebe des im Kreml Kritisierten« 
usw.676

Der XX. Parteitag wurde von Bloch vollumfänglich anerkannt. Er 
dürfe nicht abgewertet werden, indem man ihn beispielsweise zur bloßen 
Fehlerdiskussion reduziere. Er müsse »zur Konsequenz gebracht werden, 

675	 Bloch: Über die Bedeutung des XX. Parteitags, S. 357f.
676	 Ebd., S. 359.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


290

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

und das mit dem eigenen, in ihm selbst gegebenen Maß«.677 Der Schluss-
satz des Aufsatzes von Bloch lautet: »Mit einem solchen Parteitag, wohl-
verstanden: Nicht als Sonntag und Oase, sondern als Quellwerk für den 
Alltag, das nicht einfriert.«678 Dies vorausgesetzt, weise der XX. Parteitag 
den Weg, auf dem die Reformierung des Sozialismus vorgenommen wer-
den müsse. 1) Zuerst sei wichtig, dass das Volk den Staat nicht als Druck 
empfinde, nur die inneren Feinde sollen die ganze Härte des Staates zu 
spüren bekommen.679 2) Der Kampf gegen den Personenkult (und nicht 
nur gegen diesen) müsse vollständig und dauerhaft geführt werden. Bloch 
sprach von »Bestialitäten« der Stalinschen Periode: »Die Bewährung 
heißt im ganzen sozialistischen Lager innerparteiliche Demokratie mit 
endlich wieder vorstehender, belehrt-lehrender Theorie, und im Westen 
neue Volksfront dazu.«680 3) Wichtig sei zudem, dass man sich daran hal-
te und es verinnerliche, dass die Sowjetunion nicht »das einzige Modell 
des Sozialismus« sei. »Die Sowjetunion hat Ruhm bis in die fernste Zeit 
als Land der Oktoberrevolution und erster sozialistischer Staat; sie hat es 
nicht nötig, ihre späteren so genannten Kulturpaläste angehimmelt zu 
sehen.«681 4) Schließlich, für Bloch und die Intellektuellen sicherlich am 
wichtigsten, müsse das selbstständige und freie Denken gefördert werden. 
Auch bei Bloch fällt das Schlagwort der Überwindung des Dogmatismus 
und Schematismus, zusammen mit einer auch ironischen Abrechnung 

677	 Bloch: Über die Bedeutung des XX. Parteitags, S. 359.
678	 Ebd., S. 365.
679	 Ebd., S. 359f.
680	 Ebd., S. 361. Dort weiter: »Denn purste Bestialitäten ohne alles barbarische Bei-

werk von Personenkult waren, wie erst der XX. Parteitag auch draußen ans Licht 
brachte, außerhalb der Schauprozesse jene Millionen lautloser Morde durch 
ganz Russland hindurch, an kleinen Leuten, gutgläubigen Kommunisten, Un-
schuldigen, Hilflosen, nichts als Opfern. Freilich wurden auch diese Verbrechen 
erst durch das Moskauer Zentralexempel zu ihrem subalternen Sadismus freige-
setzt. Gar die so viel späteren anderen Schauprozesse gegen Rajk in Ungarn und 
Slansky in der Tschechoslowakei wären ohne den damaligen Kreml nicht mög-
lich gewesen. Trotzdem verlangt das konkrete Maß: Die erkannten Barbarismen 
und himmelschreienden Bestialitäten können nicht dazu führen, dass man (was 
allen Antimarxisten ja so gelegen käme) den in Russland begonnenen Sozialismus 
mit der Person Stalins, gleichsam in negativem Personenkult, so übel zusammen-
fallen lässt.« (Ebd.)

681	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


291

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

mit der Vergangenheit: »Unter Stalin (obwohl nicht unter ihm allein, 
durch ihn allein) konnte es bisweilen scheinen, als sei der Marxismus eine 
abgeschlossene Lehre und eine Idee nichts anderes als eine Verbindung 
zwischen zwei Zitaten. Zugespitzt formiert: Bislang hatte nur Stalin das 
Recht, ein anderes als Zitate zu sagen, ein Anderes, das nun sogleich und 
vor allem wieder ein Zitat wurde.«682

In diesem Text steckt der Bloch, den wir so sehr wollen, der uns im-
poniert und Respekt abringt. Ein Theoretiker mit scharfem Intellekt, ein 
deutliches Bekenntnis zum Marxismus in Theorie und Praxis, mit beiden 
Beinen im Sozialismus stehen und für diesen kämpfend – aber eben einen 
Sozialismus der Freiheit und Diskussion einfordernd, der die von Marx 
und Engels verkündeten Paradigmen der Zukunft nicht sofort und ad hoc 
in die Gegenwart holen will, sie aber nie als normative Zielperspektiven 
außer Acht lässt. Der nicht das Klassiker-Zitat sucht, sondern die Debatte 
braucht. Doch die Sache hat einen Haken. Bloch hatte den Text geschrie-
ben, war damit zufrieden und legte ihn in die Schublade. Zu einer Veröf-
fentlichung kam es nie (in der Gesamtausgabe wird darauf übrigens nicht 
hingewiesen, es wird der Eindruck vermittelt, als sei der Text gedruckt 
worden) – und diese wäre so wichtig gewesen, so notwendig das geschlos-
sene Bekenntnis der Intellektuellen zum Aufbruch in die Zukunft, zur 
sezierenden Analyse der Gegenwart. Warum Bloch den Text nicht veröf-
fentlichte oder wenigstens zur Veröffentlichung anbot? Darüber lässt sich 
nichts sagen. Unbestreitbar ist, damit wollen wir schließen und so gehört 
es sich auch, dass Bloch seine Studenten und Zuhörer zu freiem und kri-
tischem Denken erzog. Dass er tatsächlich Menschen und Philosophen 
bildete und keine Sektierer und Dogmatiker. 

1965, im Westen, formulierte Bloch dann endlich öffentlich, was er 
die Jahre zuvor für sich gedacht (und im Hörsaal 40 manchmal direkt, oft 
verklausuliert gesagt) hatte. (Was seine Haltung in der DDR als um so be-
dauerlicher erscheinen lässt, da ja offensichtlich Meinung vorhanden war.) 
Im Gespräch mit Fritz Vilmar führte er zunächst aus, dass der Marxismus 
erst dann richtig bestimmt werden könne, wenn man berücksichtige, dass 
einiges, was ihn hemmte, gar nichts mit ihm zu tun hatte, sondern viel-

682	 Bloch: Über die Bedeutung des XX. Parteitags, S. 364.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


292

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

mehr »eine Standortfrage des Ausgangs« sei, »erst dann kann diese Frage, 
die ich einmal scharf und bösartig formulierte, behandelt werden: Hat 
sich in der Sowjetunion der Marxismus bis zur Kenntlichkeit oder bis zur 
Unkenntlichkeit verändert? Bis zur Unkenntlichkeit verändert, ist eine 
übliche Wendung; zweifellos stimmt sie auch. Aber intellektuelle Redlich-
keit verlangt auch das zu formulieren: Hat er sich bis zur Kenntlichkeit 
verändert? Als Frage, als eine wissenschaftliche Aufgabenstellung, nicht 
als eine Beschimpfung und nicht als nur die Spur einer Ideologie für re-
aktionäre Tendenzen, die dann an Hitler anschließen könnten, indem sie 
schlechthin antikommunistisch sind.«683

Wieder einmal ist Hegel der Ausgangspunkt – nun allerdings in einem 
anderen Beziehungsgefüge: »Es hat sich also gezeigt, dass die Prämissen 
zum aufrechten Gang im Marxismus nicht genügend angedacht sind, der 
eben nicht nur an die Französische Revolution anschloss, sondern auch 
an die Hegelsche Philosophie, an deren autoritären, objektiven Geist. Die 
staatskritischen Prämissen, die anarchosyndikalistisch in Frankreich ent-
wickelt waren, die auch in der italienischen Partei im 19. Jahrhundert 
lebendig waren – dieses: Wie rette ich den einzelnen Menschen vor dem 
Staat?  – sind nicht zu Ende gedacht worden. Das Absterben des Staa-
tes kommt nicht, und die individuelle Freiheit, ein besonderes Ziel im 
Marxismus, ist schlimmer dran als irgendwo.«684 Bloch spitzte zu, dass 
nur ein radikaler Wechsel diese Situation ändern können. Der Marxismus 
müsse sich entwickeln, um Anziehungskraft für alle Menschen zu errei-
chen.685 »Eine Angst vor dem Vakuum, die sich an den allgemeinen Ni-
hilismus sehr leicht anschließen kann, und eine Angst, die innerhalb der 
bestehenden kapitalistischen Wirtschaft übertäubt wird durch die sehr 
nahe liegenden Sorgen des Erwerbs, womit die Ohren in Krisenzeiten 
besonders erfüllt sind; und die Konjunkturzeiten bewirken Ablenkung 
und Betäubung durch Konsum. Wenn das wegfällt, wenn also eintritt, 

683	 Bloch: Über ungelöste Aufgaben der sozialistischen Theorie, S. 81.
684	 Ebd., S. 85f.
685	 »Evolution reicht nicht aus, ein Umbruch müsste stattfinden, ein theoretischer 

zunächst. Ein Umbruch, durch den das Diktatorische institutionell verhindert 
wird, wie im Westen ja auch einiges institutionell durch die Verfassungen verhin-
dert wird.« (Ebd., S. 84.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


293

13. Zwischenstück III: Die brutale Geschichte, 1956 

was Marx sagt: nicht Freiheit des Erwerbs, sondern Freiheit vom Erwerb, 
als unser Ziel, dann stehen die Menschen mit Angst vor einer Leere. So 
also brauchen wir eine neue Ästhetik; auch eine neue Religionsphiloso-
phie; auch eine neue Ethik. Eine Ethik ohne Erwerb; eine Ästhetik ohne 
Illusion; eine Dogmatik ohne Aberglaube. Dies ist ein Geschäft innerhalb 
eines recht verstandenen und sich fortentwickelnden Marxismus. Wobei 
die Prämissen dazu endlich blühen.«686 Dies ist, wir erinnern daran, exakt 
die Position von Lukács und Harich im Jahr 1956 – zu der Bloch damals 
mehr als nur der Mut fehlte.

Und 1974, damit ist unsere Rekapitulation beendet, antwortete Bloch 
auf die Frage, ob der Marxismus ohne Moral nicht leben könne: »Nicht 
durchdringen und auch nicht leben. Es wäre kein Marxismus mehr. Was 
in der Sowjetunion unter Stalin geschehen ist, ist eben nicht moralisch, 
und wir beurteilen es auch nicht allein ökonomisch. (…) Und Moral geht 
um Verhaltensformen und Lebensweisen. Lenin ist völlig einwandfrei, 
sonst wäre er nicht Lenin. (…) Und die Revolution als solche ist doch 
moralisch: Dass man es nicht mehr aushält, dass es zwei Arten von Men-
schen gibt, Herr und Knecht, ist doch kein ökonomisches Urteil, sondern 
ein moralisches.«687

Der Blick auf 1956/1957 ist ein ganzes Stück weit ernüchternd. Es 
sei abschließend angemerkt, dass man gerade im Vergleich erkennt, wie 
wirklich beeindruckend und mutig die Wortmeldungen von Harich und 
Lukács waren. Beide zahlten einen hohen Preis dafür. Mit ihnen waren 
es viele heute Namenlose, die ihr Leben riskierten für eine Verbesserung 
des Sozialismus. Eben dies bringt uns aber zur Ernüchterung. Es ist ein 
hochgradig peinlicher Anblick, heute zu sehen, wer in diesen Wochen 
und Monaten alles schwieg  – von unseren Protagonisten sind zu nen-
nen Johannes R. Becher, Bloch und Mayer. Natürlich lassen sich, ihrer 
Apologeten haben das in nach Zentnern zu messender Sekundärliteratur 
eifrigst getan, zahlreiche Gründe anbringen, warum gerade Bloch und 
Mayer schwiegen: Die Bandbreite reicht von der schlichten Angst bis hin 
zu den bereits genossenen und noch in Aussicht stehenden Vorteilen und 

686	 Bloch: Über ungelöste Aufgaben der sozialistischen Theorie, S. 89.
687	 Bloch: Rosa Luxemburg, Lenin und die Lehren oder Marxismus als Moral, S. 215f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


294

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Privilegien. Man kann und darf niemandem einen Vorwurf machen, aber 
sehr wohl Fakten konstatieren. 

Keine Kritik ihrer Wissenschaftlichkeit soll es sein, die hier geleistet 
wird, auch nicht ihrer privaten Einstellung. Es geht einzig darum, dass 
es falsch ist, sie zu sich verklausuliert ausdrückenden Oppositionellen zu 
machen. Denn das waren sie in der Außendarstellung nicht und wollten 
es auch nicht sein. Deutlich wird dies nicht nur durch die sichtbaren 
Unterschiede zwischen ihren Äußerungen und denen von Harich und 
Lukács (und so manch anderen), sondern auch durch die Offenheit, mit 
der sie dann ein paar Jahre später im Westen sprachen. Das waren andere 
Menschen mit einer anderen Einstellung. Das Versteckspiel hatte aufge-
hört, es bedeutet aber auch, dass sie sich vorher eben tatsächlich versteckt 
hatten. Exemplarisch nachzulesen ist das etwa in der kurzen Notiz Brü-
derliche Kampfesgrüße in Prag von 1968, wo Bloch das »grauenvolle Prager 
Geschehen« zutreffend charakterisiert mit Worten wie: »russische Kolo-
nie«, »Lüge über Lüge«, »Panzer und Blutvergießen« usw.688 Keine einzige 
dieser Vokabeln, noch nicht einmal ihre geduckten kleinen Brüder, las-
sen sich eruieren wenn es darum geht, herauszufinden, was Bloch zu den 
Schauprozessen nach 1945 zu sagen hatte, zum Arbeiteraufstand, zu den 
Umbrüchen von 1956. Das ist das mehr als nur Bedauerliche.

Bloch und Mayer – wie oft mögen sie sich gegenseitig versichert ha-
ben (in Leipzig und später dann in Tübingen), dass sie Marxisten sind, 
Intellektuelle, die für die Freiheit und die Aufhebung der Entfremdung 
jedes Einzelnen kämpfen? Man weiß es nicht. Ende 1956 zeigten beide ihr 
wahres inneres Ich. Warum auch immer – dieses Ich war ein Egoist, ein 
Angsthase, ein Opportunist. Eine solche Haltung ist menschlich überaus 
legitim, hat mit dem Marxismus aber nichts zu tun.

688	 Bloch: Brüderliche Kampfesgrüße in Prag, S. 418-419.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


295

14. Zwischenstück IV:  
Hans Mayer und Wolfgang Harich

Noch einmal ist die Zeit der Verhaftung Harichs hier zu betrachten – aus 
einem ganz anderen Blickwinkel. Denn es ist (neben einigen weiteren 
Dingen) kurz zu analysieren, wie Mayer auf Harichs Verhaftung (und die 
seiner Mitstreiter) reagierte. Mayers eigener Weg in der DDR nach dem 
November 1956 wird an anderer Stelle dargestellt. Es wäre natürlich auch 
möglich gewesen, das Verhältnis von Harich zu Lukács oder Bloch etwas 
ausführlicher zu untersuchen, allein diese Themen wären zu komplex und 
würden den Rahmen unserer Betrachtungen mehr als aufsprengen, die 
Gewichtung zu sehr verschieben. Mayers Stellung zu Harich wird hier 
behandelt, da so gut deutlich wird, wie schlimm Opportunismus und 
Anpassung in der DDR wüteten. In seinen Memoiren Schwierigkeiten mit 
der Wahrheit hat Walter Janka ja vor allem Becher und Anna Seghers ihr 
Schweigen vorgeworfen. (Harich seinerseits hat in den Wendezeiten Be-
cher und Seghers verteidigt, gerade auf Anna Seghers, mit der er 1948 in 
der Sowjetunion war und deren Bücher er hoch schätzte, ließ er nichts 
kommen.) Aber auch andere hat diese Anklage zu treffen. Für Mayer lässt 
sich nach dem November 1956 ein Prozess des Arrangierens mit dem Ge-
gebenen ausmachen, die anfänglich geäußerte private Wut verwandelte 
sich in Resignation, Stillschweigen, schließlich Vergessenheit. Ein Verhal-
ten, das so, tausendfach praktiziert, auch zum Untergang der mehr als 
schäbig gewordenen DDR beitrug. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


296

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Die Gruppierung um Harich und Janka war nicht der einzige Versuch, 
in der DDR trotz der gegenläufigen Tendenzen und Praktiken von Stasi 
und SED öffentliche freie Diskussionen über die potentielle Ausrichtung 
und Weiterentwicklung des sozialistischen Staates durchzuführen. So gab 
es beispielsweise den Donnerstagskreis, der 1956 im Club der Kulturschaf-
fenden wöchentlich stattfand – initiiert und geleitet von Fritz J. Raddatz, 
der nach eigenen Angaben ca. 35 Intellektuelle regelmäßig einlud.689 Auch 
diese Gruppierung hatte Kontakt zu den herrschenden Eliten: »Raddatz 
berichtet sogar, er habe dem Minister Becher – unter dessen schweigender 
Duldung – die Ziele seines locker zusammengesetzten Kreises dargelegt: 
Abschaffung der Zensur, eine unabhängige Wochenzeitung und größeren 
Raum für ausländische Literatur in den Verlagsprogrammen, alles Forde-
rungen, die für Becher damals wahrlich nichts Außergewöhnliches wa-
ren.«690 

Der 29. November 1956 war nicht nur der Tag der Verhaftung Harichs, 
dieser hatte eigentlich zugesagt, bei dem Treffen des Donnerstagskreises 
am selben Tag einen Vortrag über Hegel zu halten.691 Die Wahl des The-
mas war natürlich kein Zufall – unsere bisherigen Anmerkungen haben 
gezeigt, dass um Hegel die intensivste Debatte in der jungen DDR-Phi-
losophie geführt wurde, dass gerade dieses Gebiet wie kein zweites zur 
Aufarbeitung der Vergangenheit zwang und zwingen sollte, einen freien 
und undogmatischen Marxismus forderte, forcierte, implizierte. (Eben 
dies ist ja einer der Gründe, warum der Name Hegel, dessen Philosophie 
sowie die entsprechenden Wertungen und Interpretationen in den Goe
the-Feierlichkeiten und nachfolgenden Goethe-Vermessungen so eine 
tragende Rolle einnahmen. Und es waren die Hegel-Artikel Harichs und 
Blochs aus dem fünften Heft der Deutschen Zeitschrift für Philosophie von 
1956, die die Stasi für alle Zeiten unterdrücken und vernichten wollte.)

Raddatz wird sich gewundert haben, weshalb Harich am 29. nicht zu 
seinem Vortrag erschien, vielleicht gab es sogar Versuche der Kontaktauf-
nahme. So lässt sich eventuell erklären, warum er gemeinsam mit Gerhard 

689	 Raddatz: Hermann Kants Mimikry, S. 65.
690	 Schiller: Der Donnerstagskreis, S. 13.
691	 Hierzu (allerdings mit einigen problematischen Einschätzungen und Schlussfol-

gerungen): Ebd., S. 25f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


297

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

Schneider, einem seiner Mitstreiter im Donnerstagskreis, am 30. vormit-
tags im Cafe Möhring am Berliner Kurfürstendamm sich aufhielt und 
bereits Gerüchte über Harichs Verhaftung aufgeschnappt hatte. »Beide 
gehen davon aus, dass nun auch ihr Schicksal besiegelt ist. Sie sind ent-
schlossen, nicht wieder (in die DDR, AH) zurückzukehren. Da erscheint 
plötzlich der ahnungslose Hans Mayer im Café. Er explodierte förmlich, 
nachdem er die Nachricht von der Verhaftung Harichs vernommen hat-
te. Er müsse sofort Bloch sprechen, erklärte er und forderte die beiden 
auf, nach Ostberlin zurückzukehren. Das Verbleiben im Westen würde 
den ‚Donnerstagskreis‘ hochgehen lassen. Wenn Sie im Westen blieben, 
würden sie doch nur in den Sold der Imperialisten geraten. Mayer fährt 
nach Leipzig. Raddatz und Schneider kehren nach Ostberlin zurück.«692 
(Raddatz verließ die DDR 1958.) 

Harich und Mayer sind einander immer wieder begegnet, gerade in 
der Frühphase der DDR führten sie viele Konferenzen und Veranstaltun-
gen zusammen. Ihr Verhältnis war allerdings mehr als angespannt. Harich 
hatte 1950 Mayers Buch Thomas Mann. Werk und Entwicklung (erschienen 
1950 in Berlin) in der Weltbühne – für die er zahlreiche Artikel schrieb693 – 
scharf kritisiert. Auch wenn sich Mayer dem Anspruch stelle, so Harichs 
Grundaussage, in den Fußstapfen Georg Lukács’ eine materialistische Äs-
thetik als Teil des Marxismus zu vertreten,694 so sei sein Buch doch »zu-
tiefst unmarxistisch. Mayer untersucht nicht die historisch-gesellschaft-
lichen Voraussetzungen der modernen Literatur. Er versucht auch nicht, 
an Hand einer Analyse dieser Voraussetzungen die Entwicklung Thomas 
Manns begreiflich zu machen. Er legt vielmehr durch dessen Gesamt-
werk sogenannte ‚große Längsschnitte‘, und er will damit vor allem die 
angebliche Konstanz seiner Thematik beweisen. Das ist genau das gleiche 

692	 Prokop: 1956, DDR am Scheideweg, S. 209.
693	 Eine Auswahl wurde gerade veröffentlicht: Harich: Frühe Schriften, Band 1, 

S. 209-288. Siehe: Schivelbusch: Vor dem Vorhang. 
694	 »Der Verfasser erhebt den Anspruch, ‚die von Lukács gestellte Aufgabe histo-

risch-systematischer Darstellung‘ erfüllen zu wollen, und er bekennt sich zur 
‚materialistischen Ästhetik‘, deren Probleme, wie er sagt, ‚als gewaltige Zukunfts-
aufgabe vor uns stehen‘. Wir vermuten also, es hier mit marxistischer Literatur-
wissenschaft zu tun zu haben.« Harich: Hans Mayers Buch über Thomas Mann, 
S. 801.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


298

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Verfahren, das die bürgerliche ‚Geisteswissenschaft‘ immer dann anzu-
wenden pflegt, wenn sie einen Dichter oder einen Philosophen auf einen 
‚seelischen Strukturtypus’ festlegen möchte. Veränderung und Entwick-
lung der gesellschaftlichen Basis geraten dabei außer Sicht.«695 Einige der 
Kritikpunkte Harichs seien zum besseren Verständnis aufgezählt:696

•	 »Fast Seite für Seite lassen sich darin Missverständnisse und Fehlurteile 
nachweisen.«

•	 »So löst sich das Leben Thomas Manns in Folge der Mayer‘schen 
‚Längsschnitte‘ in lauter anekdotische Belanglosigkeiten auf.«

•	 »Äußerste Rücksichtslosigkeit gegenüber den elementaren Bildungsbe-
dürfnissen der weit überwiegenden Mehrzahl des Leserpublikums ist 
eines der hervorstechendsten Merkmale des Buches.«

•	 »Mayer gibt weder über die objektiven gesellschaftlichen Grundlagen, 
die sich in Thomas Manns Werk widerspiegeln, noch über irgendwel-
che literarischen Zusammenhänge Auskunft.«

•	 »Über ganz entscheidende Jugendnovellen Thomas Manns verliert er 
kein Sterbenswörtchen.«

•	 »Aber das Schlimmste sind die zahlreichen Taktlosigkeiten dieses Bu-
ches.«

•	 »Doch dies ist noch gar nichts gegen die Behauptung, dass Thomas 
Mann in seinem Leben eine bewusste Imitation Goethes betreibe.«

•	 »Es spricht alles dafür, dass Mayer seiner eigenen Einfälle nicht Herr 
zu werden vermag. Wo sich bei ihm eine Bildungsassoziation einstellt, 
flink wird sie aufs Papier gebracht (…).«

Die Aufzählung verdeutlicht die Stoßrichtung der Besprechung Harichs, 
die als Fundamentalkritik zu bezeichnen ist. Noch einmal lässt sich erken-
nen, wie Harich argumentierte. In der DDR geriet die Art des Vorgehens 
in die Kritik. In seinen Ausführungen zum Zweiten Schriftstellerkongress 
schrieb Günther Cwojdrak: »Willi Bredel sprach allen Schriftstellern aus 
dem Herzen, als er eine scharfe aber kameradschaftliche Kritik forderte, 

695	 Harich: Hans Mayers Buch über Thomas Mann, S. 801.
696	 Aufzählung nach: Ebd., S. 801-804.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


299

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

die nicht darauf ausgeht, einen Autor möglichst brillant zu erledigen, son-
dern ihm möglichst konkret zu helfen. Auch hier hätte ruhig von einem 
Beispiel gesprochen werden können, etwa von Wolfgang Harichs Kritik 
zu dem Buch von Hans Mayer über Thomas Mann. Von einem Vertrau-
ensverhältnis zwischen Kritik und Schriftsteller kann vorläufig, wie sich 
zeigte, noch nicht die Rede sein.«697 

Hans Mayer sagte im März 1982 in einem Gespräch mit Fritz J. Rad-
datz: »Mein Thomas-Mann-Buch des Jahres 1950 stieß in der DDR auf 
empörte Ablehnung. Johannes R. Becher, das hat er später mir selbst ge-
genüber ohne weiteres zugegeben, hat eine Kampagne eröffnet, und zwar 
hat zuerst Paul Rilla dagegen geschrieben, dann, das war unvermeidlich, 
auch er hat sich später geschämt, Wolfgang Harich in der Ost-Berliner 
Weltbühne. Das sei ja ein ganz schlimmes Buch, und was ich da über 
Thomas Manns Männer und Knaben geschrieben hätte, das gehe doch 
überhaupt nicht an, und ich hätte Thomas Mann als Lübecker und Ger-
hart Hauptmann als Schlesier bezeichnet, das sei ja sozusagen nazistisches 
Blut-und-Boden-Diskutieren, also es wurde alles getan, um mich, nicht 
nur mein Buch, fertig zu machen.«698 Mayer strich heraus, dass Bertolt 
Brecht ihm helfen wollte: »Das war nicht sehr angenehm Tag für Tag zu 
lesen. Morgens klingelt das Telephon in Leipzig, Brecht ist am Apparat: 
‚Sagen Sie, Mayer, ich habe das alles gelesen, was geht hier vor? Was wird 
hier gespielt? Soll ich mich einschalten?‘ Ich sagte ‚nein‘. Sehen Sie, das 
vergisst man nicht.«699

Soweit der Rückblick, schauen wir etwas genauer. Am 25. Juli 1950 
hatte Mayer Walter Wilhelm in einem Brief mitgeteilt: »Ich habe es bis-
her abgelehnt, einen Gegenartikel zu schreiben, weil ich gegenüber den 
Fälschungen und Verleumdungen einfach gar nichts anderes sagen könnte 
als: Die Leser möchten selbst mein Buch lesen und sich ein Urteil bilden, 
dann können sie ja sehen, ob ich Recht habe oder nicht. (…) Immer-
hin kann ich Dir nicht verschweigen, dass ich mich über dieses Manöver, 
dessen intrigenhafte Hintergründe ich genau kenne, doch sehr geärgert 

697	 Cwojdrak: Bemerkungen zum Deutschen Schriftstellerkongress, S. 864.
698	 Raddatz: Skeptischer Aufklärer und roter Kämpfer noch immer, S. 41. 
699	 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


300

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

habe.«700 Einen Gegenartikel schrieb Mayer tatsächlich nicht, er machte 
etwas anderes, ging nicht den Weg der publizistischen Debatte, sondern 
den opportunistischen der Funktionärsbahn. An Willi Bredel (dessen 
Wortmeldung vom Zweiten Schriftstellerkongress gerade erwähnt wurde) 
schrieb er am 21. Juli 1950: »Da Du, wie ich aus der Zeitung ersehen, ja 
nun im engeren Vorstand des Schriftstellerverbandes bist, was mir sehr 
recht ist, wirst Du Dich demnächst mit meiner Klage auf Einleitung des 
Ehrengerichtsverfahrens gegen Wolfgang Harich befassen können. Kritik 
ist eine Sache, Fälschung und Verleumdung sind eine andere. Ich habe 
gegen Harich ein Disziplinarverfahren bei der Universität angestrengt, 
weil ich (und ich nicht allein!) der Meinung bin, dass solche literarischen 
Achtgroschenjungen und beauftragte Totschläger nicht als verantwortli-
che Lehrer der Jugend taugen. Da sie auch, meiner Ansicht nach, nicht an 
verantwortlicher Stelle in die literarische Öffentlichkeit gehören, werde 
ich den Fall auch dem Ehrengerichtsverfahren im Schriftstellerverband 
unterbreiten.«701

Die Partei sollte es also richten, hinter den Kulissen und abseits der 
Öffentlichkeit sollte Harich seine Lektion lernen. Es sind Momente wie 
diese, die klar zeigen, wie sich Mayer zur DDR positionierte, dass er bereit 
war, bestimmte Mechanismen der Anklage und Denunziation mitzutra-
gen oder wahrzunehmen, die Macht der Partei dort einzusetzen, wo die 
freie Debatte versagen musste. Als ob jemals ein Gericht oder eine Ver-
lautbarung der Partei ein publizistisches Problem auf Dauer gelöst hätte. 
Am 22. November 1950 schickte Mayer seine »offizielle Anklageschrift 
gegen Wolfgang Harich« an Rudolf Leonhard in dessen Funktion als Vor-
standsmitglied des Deutschen Schriftstellerverbandes »mit der Bitte um 
Weiterleitung an den Vorstand«.702 Gegen Becher und Rilla ging Mayer 
übrigens nicht auf diese Weise vor, auch nicht mit Disziplinarverfahren, 
vielleicht waren sie ihm einfach zu berühmt, um es sich mit ihnen dauer-
haft zu verscherzen.

700	 Mayer: Brief an Walter Wilhelm vom 25. Juli 1950, S. 69.
701	 Mayer: Brief an Willi Bredel vom 20. Juli 1950, S. 68.
702	 Ebd., dort die Fußnoten des Herausgebers Lehmstedt, S. 68.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


301

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

Natürlich musste auch Thomas Mann Meldung gemacht werden. Am 
30. Juli 1950 schrieb Mayer an den »sehr verehrten Herrn Professor« nicht 
nur die Nachricht, dass das Buch ein Verkaufserfolg sei: »Auf der anderen 
Seite bin ich durch zwei unserer Kritiker, die Herren Paul Rilla und Wolf-
gang Harich, mit einem Eifer ‚zerfetzt‘ worden, dass nicht bloß ich allein 
den Eindruck haben musste, hier liege blinder Eifer vor, Blindheit des 
Ärgers und Eifer als Nachbar von Eifersucht. Es ist nicht schön dabei zu-
gegangen, wenn man Sätze aus dem Zusammenhang reißt, verfälschend 
zitiert, dem Buch nicht einen einzigen logischen Gedanken zubilligen 
möchte, wie es Rilla wahrhaftig getan hat.«703 Natürlich differenzierte 
Mayer, das Buch enthalte tatsächlich einige Schnitzer, auf die Thomas 
Mann »in so gütiger Weise« aufmerksam gemacht habe.704 Harich wird 
in dem Brief, das scheint fast für Mayer notwendig zu sein (wir kommen 
darauf zurück), als »sehr jugendlich und einigermaßen überheblich auf-
tretend« bezeichnet, eine Charakterisierung die ihrer Art nach nur den 
trifft, der sie ausspricht.705 Der »sehr verehrte Herr Professor« darf also »in 
gütiger Weise« kritisieren, der überhebliche Jungspund nicht. Und Mayer 
differenzierte noch weiter: Gegenüber Thomas Mann erwähnte er Becher 
als angeblichen Mitverschwörer, gar Initiator der Kritik an ihm nicht – er 
wusste, dass Becher und Mann gut befreundet waren.

Mayer und Harich sind sich früh begegnet. Schon 1948 musste es erste 
Kontakte gegeben haben, da Mayer in der Täglichen Rundschau verschie-
dene Artikel und Rezensionen publizierte und Harich in der Zeitung für 
den Bereich der Kultur verantwortlich war, vor allem aber die (in den ers-
ten Jahren noch nicht allzu zahlreichen) deutschen Autoren und Beiträger 
betreute. Auch im Goethe-Jahr steuerte Mayer einen Aufsatz bei, den Ha-
rich nicht nur in der Neuen Welt druckte, sondern auch in die Jubiläums-

703	 Mayer: Brief an Thomas Mann vom 30. Juli 1950, S. 72f.
704	 Ebd., S. 73.
705	 Ebd., S. 74. Dort: »Wenn der noch sehr jugendliche und einigermaßen überheb-

lich auftretende Wolfgang Harich mir vorwirft, ein Buch geschrieben zu haben, 
das keinem unvorbereiteten Leser eine Einführung in Ihr Werk zu geben ver-
möchte, so muss ich darauf wohl antworten, dass mein Buch, wie es die Litera-
turgeschichte im allgemeinen tun muss, die Existenz und Kenntnis der Werke, 
von denen gesprochen wird, voraussetzt.«

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


302

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

schrift der Neuen Ufer mit aufnahm.706 Ab 1949/1950 war Harich dann 
Leiter des Ressorts »Theorie und Propaganda« und damit sogar so eine Art 
Vorgesetzter Mayers, da dieser als freier fester Mitarbeiter ihm zugeordnet 
war. 707 Am 14. Januar 1949 sprach Mayer in Berlin zum Thema Thomas 
Mann, Goethe und Deutschland und berichtete in einem Brief über »gro-
ßen Erfolg beim Publikum (darunter das ganze intellektuelle Berlin mit 
Arnold Zweig, Becher, Abusch, Legal, Hermlin, Harich etc.)«.708

Schon in dieser Zeit, irgendwann in der Mitte des Jahres 1949, müs-
sen sie gemerkt haben, dass sie sich gegenseitig nicht sympathisch waren, 
so etwas gibt es ja durchaus. Harichs Argumentieren und Polemisieren 
gegen Mayers Thomas-Mann-Buch ist freilich nur die eine Seite der Me-
daille, auch Mayer war kein Kind von Traurigkeit und konnte austeilen. 
Am 24. Oktober 1949 schrieb er an Stefan Hermlin: »Das Schuldkonto 
Harichs aber sieht bereits folgendermaßen aus: Eine pöbelhafte Auseinan
dersetzung mit Erpenbeck, worin die echte Diskussion über Brecht prak-
tisch erstickt wurde; eine ebenfalls maßlose und damit wertlose Abferti-
gung des gewiss sehr anfechtbaren Buches von Kämpf, die ebenfalls eine 
echte Aussprache verhinderte und keineswegs diesem so begabten Schrift-
steller half, seine Fehler zu überwinden und auf den richtigen Weg zu 
kommen.«709

Von Mayers Seite ging es hier nicht um das Thema, sondern um Per-
sönliches. Ein Beispiel sei herausgegriffen: Der Herausgeber des Brief-
wechsels von Mayer, Mark Lehmstedt, merkte in einer Fußnote an, dass 
nicht nachvollziehbar sei, warum Mayer die Polemik Harichs gegen Er-
penbeck ablehnte.710 In der Tat gibt es dafür keinen Grund, da Harich in 
seiner Verteidigung Brechts gegen die Angriffe aus der Partei, die mehr als 
nur stalinistisch motiviert waren, für weite Teile des intellektuellen Ber-
liner Lebens sprach. Harich und Brecht standen freundschaftlich neben-
einander – und wenn es etwas gab, was sie von Mayer unterschied, dann 
die eine Tatsache, dass sie 1953 nicht zutiefst opportunistisch handelten 

706	 Mayer: Goethes Erbschaft, S. 5-17. 
707	 Siehe hierzu: Harich: Ahnenpass, S. 164f.
708	 Mayer: Brief an Walter Wilhelm vom 5. Februar 1949, S. 16.
709	 Mayer: Brief an Stephan Hermlin vom 24. Oktober 1949, S. 32.
710	 Ebd., S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


303

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

wie Mayer, sondern mutig und öffentlich Reformen forderten.711 Harichs 
Verteidigung Brechts hatte diesem einige Atemluft verschafft und zudem 
Erpenbeck in die Schranken gewiesen – ein echter Erfolg. Es überrascht 
nicht, dass die Kritik Mayers an Harich Vorwürfe umfasste wie der, dass 
Harich erst 25 Jahre alt sei:712 Einem derartigen jungen Menschen steht es 
natürlich nicht zu, einen Professor auf Fehler aufmerksam zu machen, gar 
etwas besser wissen zu wollen. Mayer sagte mit seinen privaten Polemiken 
gegen Harich mehr über sich selbst als über diesen. An Mayes Brief an 
Thomas Mann konnte schon studiert werden, zu welch subtiler Fertigkeit 
er es auf diesem Gebiet brachte (wem man was sagt, wer wo angeprangert 
wird etc.). Woyzeck grüßt aus der Ferne. 

Zu dem (von Mayer erwähnten) 1948 erschienenen Buch von Alfred 
Kämpf, Die Revolte der Instinkte, hatte Mayer ein Vorwort geschrieben 
und Harich eine treffende, berechtigte Kritik. (Dies sei schon vorweg 
gesagt.) Kämpfs Buch wurde übrigens auch im Westen kritisiert, etwa 
wegen Kämpfs Ablehnung des Goetheschen Humanismus.713 Harich fo-
kussierte genau diese Momente: »Kämpf bringt Fortschritt und Reakti-
on hoffnungslos durcheinander und vermag nicht einmal zwischen den 
verschiedenen historischen Entwicklungsphasen des Bürgertums, seiner 
Blütezeit und seiner Zersetzung zu unterscheiden. Die klassischen Genies 
hätten sich rechtzeitig davor schützen sollen, von den Ideologen des Im-
perialismus einmal missbraucht zu werden. Es wäre ihnen dann erspart 
geblieben, von Kämpf mit Heidegger und Alfred Rosenberg in den gro-
ßen Topf der ‚Instinktrevolte‘ geworfen zu werden. Weil die Nazis mit 
dem ‚Mythos‘ von der ‚Volksgemeinschaft‘ die Klassengegensätze aus der 
Welt logen, werden Herder und Hegel, die von ‚Volksgeistern‘ sprachen, 
bei Kämpf zu Vorläufern der Nazis, unbeschadet der Tatsache, dass sie 
den Sinn der Weltgeschichte in der fortschreitenden Verwirklichung von 
Humanität und Freiheit sahen (obwohl Hegel die Verwirklichung der 
Freiheit in der preußischen Monarchie fand). (…) Und Goethe war, man 
höre und staune, ‚ein Vorläufer des Pragmatismus‘! So geht es munter wei-

711	 Hierzu: Amberger: Der konstruierte Dissident, S. 5-31. Heyer: Der erste Streit um 
Brecht in der SBZ/DDR, S. 55-69.

712	 Mayer: Brief an Walter Wilhelm vom 25. Juli 1950, S. 70.
713	 Hierzu: Peitsch: Der »junge« Hans Mayer, S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


304

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

ter! Und das alles läuft auf eine großzügige Verfälschung des klassischen 
Erbes hinaus. Die Reaktionäre aller Schattierungen berufen sich, ohne 
das geringste Recht dazu zu haben, auf Goethe und Schiller, Kant und 
Herder, Saint-Simon und Hegel; Kämpf ruft ihnen zu: ‚Recht habt Ihr! 
Die Klassiker waren auch nicht besser als Ihr!‘«714

Kurz und prägnant lautete Harichs Vorwurf: »Mit einem Federstrich 
hat Kämpf die deutsche Aufklärung ausgestrichen und die großen hu-
manistischen und progressiven Ideen der klassischen deutschen Literatur 
und Philosophie für null und nichtig erklärt.«715 Wie bereits gesagt ist die-
ser Vorwurf tatsächlich zutreffend und es erscheint rückblickend durch-
aus schleierhaft, wie Mayer das übersehen konnte, da er ja doch auch 
optimistisch und hoffnungsvoll im großen Bergwerk des humanistischen 
Erbes seine Steine klopfte. Wenn Harich, Rilla und andere gegen Kämpfs 
Buch argumentierten, dann, weil ihnen die Einheit Deutschlands am 

714	 Harich: Verfälschung des klassischen Erbes, S. 3.
715	 »Das tollste aber ist Kämpfs geradezu krankhafte Vorliebe für den Begriff ‚Anar-

chismus‘. Man glaubt nicht, wer alles ‚Anarchist‘ war! Weimar symbolisierte ‚das 
Rauschhafte, Lebendige, wie es sich im Anarchismus und Pantheismus der Faust
dichtung (!) bekundete‘. Die Klassiker der deutschen Literatur waren durchweg 
‚Anarchisten‘. Hamann war ‚Anarchist‘, die Dichter des ‚Sturm und Drang‘ wa-
ren es, weil sie Shakespeare zum ‚Prototyp des Originalgenies‘ ‚avancierten‘. Die 
Helden der klassischen Dichtung, Werther, Tasso und Clavigo sind ‚anarchisti-
sche Menschen‘. Schillers Wilhelm Tell ist ‚der Anarchist mit dem Evangelium 
der direkten Aktion‘. Die Räuber sind kein Freiheitsdrama, sondern ein ‚Produkt 
der Persönlichkeitsspaltung‘. Faust ist der ‚Träger eines hemmungslosen Macht-
willens, der sich durch Magie zu verwirklichen sucht‘. Der II. Teil der Faustdich-
tung, worin Goethe über die Grenzen bürgerliche Ordnung hinaussah und das 
‚freie Volk auf freiem Grund‘ prophezeite, wird bei Kämpf zum ‚Dokument einer 
Religion des Gefühls, des Instinkts (!)‘, in dem sich ‚das deutsche Bürgertum 
nicht zur Vernunft, sondern zu ihrem Gegenprinzip‘ bekennt. Und weiter: Goe
thes ‚kleinbürgerlich-pietistisches Ich‘ (!) schwärmt in den Gefühlserregungen 
der ‚echten Liebe‘ und der pantheistischen Gottesanbetung‘. Sein ‚Anarchismus‘ 
wurde ‚überfällig‘, nachdem Goethe ‚Zutritt zur aristokratischen Gesellschaft‘ 
gefunden hatte. Und das Fazit dieses ungeheuerlichen Blödsinns: ‚Mit Iphige-
nie und Tasso beginnt die kurze Scheinblüte (!) eines bürgerlichen Klassizismus. 
Die deutsche ideologische Revolution hat damit ihr Ende gefunden. Ihre Motive 
aber, der Antirationalismus (!), die Anbetung des Gefühlsrausches, des Lebens 
und der Tat, der antinomische Pantheismus, wirken unterirdisch fort.‘« Harich: 
Verfälschung des klassischen Erbes, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


305

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

Herzen lag, weil sie sich zum philosophischen und literarischen Erbe der 
deutschen Nation bekannten. »Im Grunde sind die Abschnitte in Kämpfs 
Buch, die sich auf die Philosophie und Literatur des 18. Jahrhunderts und 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts beziehen, ein einziger Anschlag auf 
unsere nationale Kultur, für deren Bestand heute alle ehrlichen patrioti-
schen Kräfte des deutschen Volkes kämpfen. Das deutsche Volk hat allen 
Grund, seine geschichtliche Vergangenheit kritisch zu betrachten. Aber 
diese nationale Selbstkritik muss, wenn sie in der politischen Praxis zu 
fortschrittlichen Konsequenzen führen soll, die positiven und negativen 
Seiten sorgfältig gegeneinander abwägen und vor allem von echter patrio-
tischer Gesinnung, von einem klaren Bekenntnis zu den großen Geistern 
der deutschen Aufklärung und Klassik, zu den Ideen des klassischen deut-
schen Humanismus getragen sein. Ohne Lessing, Goethe, Schiller, Heine 
und Büchner, ohne Leibniz und Kant, Herder, Fichte, Schelling und He-
gel wären die deutsche Nation und ihre Kultur undenkbar. Der Kampf 
der patriotischen Kräfte des deutschen Volkes für die nationale Einheit 
Deutschlands wird gekrönt durch die liebevolle Pflege und schöpferische 
Weiterentwicklung dieses stolzen Kulturerbes. Der ‚Radikalismus‘ des 
Herrn Kämpf kann daher seiner antinationalen Tendenzen wegen gar 
nicht scharf genug zurückgewiesen werden.«716 

Seine Überlegungen waren Harich übrigens derart wichtig, dass er 
sie in seiner Hegel-Denkschrift wiederholte. Dort fungierte Kämpfs Buch 
als Beleg dafür, dass man bei der Vermessung des klassischen philosophi-
schen Erbes alle progressiven Kräfte bündeln müsse und nicht ablenken 
dürfe, wodurch es letztlich zu einem verzerrten Blick auf das nationale 
Erbe ebenso wie auf den Faschismus komme – und eben dies habe Kämpf 
gemacht.717 

716	 Harich: Verfälschung des klassischen Erbes, S. 3.
717	 »In der pseudoantifaschistischen liberalen Publizistik des Westens wurde wäh-

rend der Nazizeit und insbesondere während des Krieges der Versuch gemacht, 
das deutsche Volk mit dem Faschismus zu identifizieren, den Faschismus als ein 
deutsches Nationallaster darzustellen. Damit sollte der Klassencharakter des Fa-
schismus verschleiert werden. In diesem Zusammenhang wurden die deutschen 
Dichter und Denker der Vergangenheit und namentlich Hegel als Vorläufer des 
Faschismus hingestellt. Auch dadurch sind irrige Auffassungen entstanden. Viele 
kleinbürgerliche Intellektuelle glauben, den Faschismus am besten dadurch über-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


306

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Doch genug von diesen Seitengleis. Kehren wir zu dem Brief Mayers 
an Hermlin zurück. Dort hieß es weiter: »Dann kam der Skandal seiner 
Pöbelei gegen Lukács, und jetzt teilt er mir freudestrahlend mit, dass Ernst 
Bloch und ich als nächste Opfer fallen werden. Blochs Hegel-Buch hält 
Harich für ‚snobistischen Feuilletonismus‘, wobei ihm immerhin zuzuge-
ben ist, dass er von dieser Materie etwas versteht. Mein Hegel-Aufsatz hat 
es ihm gleichfalls angetan. Allerdings hatte ich nach seinen mündlichen 
Erläuterungen den Eindruck, dass er weder Hegel noch den Sinn meiner 
Studie richtig erfasst hatte. Nun, man wird sehen, was sich hier begibt.«718 
Der thematische Aufhänger des Briefes von Mayer an Hermlin war üb-
rigens, dass Hermlin Susanne Kerckhoff, die Halbschwester Harichs, die 
später unter so tragischen Umständen Selbstmord beging, scharf kritisiert 
hatte. Dies wurde von Mayer begrüßt. Und zwar aus folgendem Grund: 
»In jedem Fall war es äußerst nützlich, dass Sie nicht bloß den Fall Kerck-
hoff aufgerollt haben, sondern zugleich die Nutzanwendung allgemeiner 
Art zogen.«719 Der Knüppel ist gut, wenn man den Richtigen oder einen 
Stellvertreter treffen kann und gleichzeitig noch den, der daneben steht. 

Die Zerwürfnisse, Missverständnisse zwischen Harich und Bloch wur-
den bereits angesprochen, seit den frühen fünfziger Jahren waren sie, trotz 
kritischer Blicke auf das Werk des jeweils anderen, eng befreundet. Mit 
Stephan Hermlin, dem Briefpartner Mayers, hat es seine eigene Bewandt-
nis. 1948 waren Harich und Hermlin noch gemeinsam in der Sowjetuni-

winden zu können, dass sie sich radikal von allen nationalen Kulturtraditionen 
losreißen. Typisch für diese Haltung ist das Buch Revolte der Instinkte von Kämpf. 
Gegen diese Gefahr kann man nur dann erfolgreich kämpfen, wenn man einer-
seits die wirklich reaktionären deutschen Denker der Vergangenheit (Schopen-
hauer, den alten Schelling, Nietzsche, die Neukantianer usw.) entlarvt, – aber 
andererseits alles Fortschrittliche in der Geschichte der deutschen Philosophie 
energisch betont. Zu diesem Fortschrittlichen gehört auch die bürgerlich-pro-
gressive Seite Hegels. Den Genossen Hager und Hoffmann muss vorgeworfen 
werden, dass sie sich über dieses ganze Problem und die daraus erwachsenden 
Aufgaben des ideologischen Kampfes nicht klar sind. Deshalb legen sie auf ihrem 
Arbeitsgebiet den Anstrengungen, ein fortschrittliches nationales Traditionsbe-
wusstsein der Intelligenz zu entwickeln, ernste Hindernisse in den Weg.« Harich: 
Hegel-Denkschrift, S. 146.

718	 Mayer: Brief an Stephan Hermlin vom 24. Oktober 1949, S. 32.
719	 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


307

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

on – dort zeigten sich erste Risse: Politischer und philosophischer Art, 
Egoismen, da sich Hermlin von Anna Seghers missverstanden fühlte, die 
ihrerseits große Stücke auf Harich hielt. In den achtziger Jahren gehörte 
Hermlin dann in die Reihe jener Harich-Gegner, die von Manfred Buhr 
bis Kurt Hager reichte. Er beleidigte Harich mehrfach und verkündete 
diesem, dass es in der DDR selbstverständlich keinerlei Zensur gebe, je-
des Buch, jedes Manuskript gedruckt werde. Die späte Rache schmeck-
te schal. (Harich hatte andere Geschichten zu erzählen, aber nicht die 
Möglichkeit dazu, Hermlin stand in einer festen Burg. Darauf kommen 
wir zurück.) 1948 hatten Hermlin und Mayer gemeinsam ein Buch publi-
ziert – Ansichten über einige Bücher und Schriftsteller (ursprünglich waren 
es, bis auf einige Ausnahmen, Beiträge für Radio Frankfurt). In einem 
Beitrag hatte Hermlin Johannes R. Becher scharf kritisiert, was dieser 
Hermlin übel nachtrug.720 Eben jener Becher, der 1957 an Harichs Mut-

720	 Hermlin hatte geschrieben: »Tragisch ist der Fall eines der bedeutendsten Ly-
riker des heutigen Deutschland, der Fall des Johannes R. Becher. Sein letzter 
Gedichtband (…) beweist neuerlich, dass Becher in seiner von sehr ernsten po-
litisch-ästhetischen Motiven bestimmten Erneuerung, die er seit etwa 15 Jahren 

Harich, hintere Reihe (3. v. r.), zwischen Hermlin und Langhoff,  
vorne rechts Seghers und Kuczynski

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


308

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

ter schrieb, dass er ihren Sohn eigentlich gar nicht gekannt und niemals 
getroffen habe: Harichs Mutter hatte bei Becher nachgefragt, ob er etwas 
für ihren Sohn tun können. Mayer seinerseits schrieb im Oktober 1958 an 
den Aufbau-Verlag, dass schon einmal der Verlag Buchpublikationen von 
ihm zu verhindern versucht habe, der Verantwortliche sei damals – der ja 
mittlerweile in Bautzen inhaftierte – Harich gewesen, Mayer demnach ein 
Opfer der Konterrevolution.721 So verwirrend waren die Konstellationen 
in der DDR, so vieles persönlich geprägt, Differenz und Streit erzeugend 
wegen persönlicher Animositäten. 

Zurück zu Mayer. Dieser hatte geschrieben, dass Harich als Kritiker 
von Blochs Hegel-Buch durchaus etwas von der Materie verstünde, bei 
der Beurteilung seines Aufsatzes aber »weder Hegel noch den Sinn meiner 
Studie richtig erfasst«722 habe. Grund genug zu überprüfen, was Mayer 
in dem besagten Aufsatz präsentierte. Die Phänomenologie bezeichnete er 
als eines der »geheimnisvollsten und großartigen Bücher der deutschen 
Vergangenheit«, in dem »der Prozess der geistige Emanzipation des Men-
schen« geschildert werde.723 Auch weitere seiner knappen Äußerungen 
sind mit den Hegel-Bildern von Lukács, Bloch und Harich durchaus 
kompatibel, freilich ohne deren erschöpfende Tiefe zu erreichen. Kriti-
scher wird es in dem Moment, wo Mayer zwar das richtige meint, aber in 
kleinen Nuancen bereits von der »allgemeinen Linie« des intellektuellen 
Konsenses abweicht: »Der idealistische Deuter der Gesellschaft erblickt 
den Kontrast ewiger Ideen mit einer zerrissenen Welt und erkennt, dass 
diese Gesellschaft und ihre Zerrissenheit ‚aufgehoben‘ werden müssen. 
Hegel selbst kam dabei schließlich nur zu einer Versöhnung im bloßen 

unternommen hat, über jedes mit seiner hohen dichterischen Begabung verträg-
liche Ziel hinausgeschossen ist. Dieser Fall ist sehr kompliziert und erfordert eine 
gründliche Auseinandersetzung. (…) Becher ist in neo-klassizistischer Glätte und 
konventioneller Verseschmiederei gelandet. Er hat eine politisch richtig gestell-
te Aufgabe mit dichterischen Mitteln falsch gelöst.« Hermlin: Bemerkungen zur 
Situation der zeitgenössischen Lyrik, S. 191. Konsequenterweise hätte Mayer ja an-
merken müssen, dass hier ein überheblicher Jungspund einen »hochverehrten« 
So-und-so kritisiert. Aber seine »Prinzipien« waren flexibel. 

721	 Mayer: Brief an Günter Caspar vom 17. Oktober 1958, S. 380.
722	 Mayer: Brief an Stephan Hermlin vom 24. Oktober 1949, S. 32.
723	 Mayer: Hegel oder das Problem des unglücklichen Bewusstseins, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


309

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

Denken. Hier hat bekanntlich die Weiterbildung und Umgestaltung der 
Hegelschen Dialektik durch den historischen Materialismus eingesetzt, 
um diese Dialektik aus den zeitbedingten Banden des ‚Systems‘ zu be-
freien.«

Dass Harich dies etwas anders beurteilte, braucht hier nicht ausge-
führt zu werden. Was ihn aber sicherlich zum Widerspruch reizte, das 
war, dass Mayer den Existenzialismus (samt seiner Begleiterscheinungen) 
an Hegels Philosophie zurückband.724 Auch hier ist es wieder nicht so 
einfach: Die Aufwertung von Thornton Wilder nahmen beide vor, Ha-
rich und Mayer, beide zudem mit dem Versuch einer Abwehr potenti-
eller dogmatischer Kritik. An Jean Giraudoux mögen sich dann schon 
die Geister geschieden haben, wobei auch in diesem Fall Harich weitaus 
positiver einordnete als aus marxistischer Perspektive zu erwarten, so dass 
wieder eine Übereinstimmung mit Mayers Position zu eruieren ist.725 Was 
ein Stein des Anstoßes gewesen sein kann, ist sicherlich die Protegierung 
Sartres durch Mayer. Denn während Mayer seine »Priorität als Entdecker 
Sartres für deutschsprachige Leser« einforderte,726 so war dieser für Harich 
(ganz im Sinne der 1951 vorgelegten Aufsatzsammlung Existenzialismus 
oder Marxismus? von Lukács) kaum mehr als ein Erbe des Faschismus. 
Wenn Mayer gar Die Fliegen von Sartre als wichtige und positive »Zeiten-
wende« charakterisierte, dann mussten Harich (und Lukács ebenso) die 
Haare zu Berge stehen.727

Der Stachel saß tief, Mayer, so hat es den Anschein, scheint durch-
aus nachtragend gewesen zu sein. (Was der Opportunist überhaupt nicht 
leiden kann als Wesenszug bei anderen, ist, wenn diese nicht oppor-

724	 Mayer: Hegel oder das Problem des unglücklichen Bewusstseins, S. 14f..
725	 Von Mayer siehe exemplarisch aus dieser Zeit: Mayer: Thornton Wilders Schau-

spiel Wir sind noch einmal davongekommen, S. 97-103. Mayer: Der glückliche Dich-
ter Jean Giraudoux, S. 104-112. Zu Mayers entsprechenden Aufsätzen in den ge-
meinsam mit Hermlin publizierten Ansichten siehe: Rahner: »Tout est neuf ici, 
tout est à recommencer…!« Harichs Theaterbesprechungen zu Wilder, Giraudoux, 
Sartre etc., die in den späten vierziger Jahren in der Täglichen Rundschau und in 
der Weltbühne erschienen, sind in Auswahl abgedruckt bei: Harich: Frühe Schrif-
ten, Bd. 1 und 2.

726	 Peitsch: Der »junge« Hans Mayer, S. 50.
727	 Mayer: Von der dritten zur vierten Republik, S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


310

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

tunistisch sind, also ihre Meinung gerade heraus sagen.) Im Laufe der 
Jahre folgten so manche Briefe mit Seitenhieben auf Harich (und die 
»Mann-Verschwörer«). Etwa am 13. November 1952 an Max Schroeder 
vom Aufbau-Verlag.728 Oder am 7. Januar 1953 an Peter Huchel, den 
Chefredakteur der Sinn und Form: »Im übrigen muss ich zum ersten Mal 
sagen, dass mir ein Heft von Sinn und Form gründlich missfällt. In was 
für einer Nachbarschaft stehe ich, lieber Himmel! Dieses fürchterliche 
Zeug von Hanns Eisler, das ich inzwischen bereits in der Buchausgabe in 
vollendeter Schönheit erleben durfte. Dann der hymnische Quatsch von 
Fischer über Eislers Meisterwerk, dann Harichs Philosophie, die meines 
Erachtens bei Euch überhaupt nicht am Platze ist und die ich trotz vielen 
Nachdenkens nicht als ‚Beitrag zur Literatur‘ betrachten kann. Ob Sie ein 
Beitrag zur Philosophie ist, lasse ich dahingestellt.«729 (Das »fürchterliche 
Zeug« von Eisler übrigens, ist ein trauriges Kapitel der DDR-Kulturpo-

728	 »Wenn ich sehe, mit welchem Aufwand Ihr die Einleitungen von Rilla in der 
Becher-Ausgabe prospektmäßig ankündigt, auch jene von Harich bei Heine und 
Herder etc., komme ich mir – ehrlich gesagt – doch ziemlich schäbig behandelt 
vor.« Mayer: Brief an Max Schroeder vom 13. November 1952, S. 141.

729	 Mayer: Brief an Peter Huchel vom 07. Januar 1953, S. 147.

Hanns Eisler im Gespräch mit Bertolt Brecht, 1950

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


311

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

litik für sich, wenn Mayer Harich seine Lukács-Kritik von 1949 vorwarf, 
dann saß er beim Werfen seines Steines also im Glashaus. Dem Eisler-
schen Ankläger Abusch standen, Eisler helfend, nur Brecht, Felsenstein 
und Zweig entgegen.) 

Kurze Zeit später, 1953, kritisierte Harich dann im Aufbau-Verlag das 
Manuskript des Buches Fortschritt und Reaktion in der deutschen Romantik 
von Mayer auf der Basis der entsprechenden Ausführungen Lukács’ scharf 
und lehnte eine Veröffentlichung im Verlag ab. Am 11. Juni hatte Mayer 
von Max Schroeder sein Manuskript zurückerhalten. Es war übersät mit 
Anstreichungen etc. Mayer war derartig brüskiert, dass er am nächsten 
Tag an Erich Wendt schrieb und seine Zusammenarbeit mit dem Auf-
bau-Verlag kündigte. Zuvor hatte er ja bereits mit den Zeitschriften Neue 
deutsche Literatur (Willi Bredel) und Aufbau (Bodo Uhse) wegen kritischer 
Anmerkungen zu seinen Werken gebrochen. Im Aufbau-Verlag vermutete 
Mayer, damit lag er richtig, Harich als den Lektor seines Manuskripts: 
»Kurzum: Ich musste mich fragen, was hier eigentlich gespielt wird. Oder 
vielmehr: Ich weiß sehr genau, was hier gespielt wird. Ich kenne diese 
Totschlägermanier. Ich kenne die Weise, ich kenne den Text, ich kenne 
auch den Herrn Verfasser – um in diesem Zusammenhang vielleicht nicht 
unpassenderweise gerade Heinrich Heine zu zitieren!«730 (Peu a peu renkte 
sich die Zusammenarbeit zwischen Mayer und dem Aufbau-Verlag wieder 
ein, Janka kümmerte sich nun um den Autor. Max Schroeder hatte in 
einer Hausmitteilung an Erich Wendt geschrieben: »Ich habe ihn (Mayer, 
AH) nicht für so kindisch gehalten, dass ihm allein über die Anstreichun-
gen der Kragen platzen würde.«731)

Trotz der gemeinsamen Freundschaft zu Bloch hatten sich Harich und 
Mayer in den fünfziger Jahren nach diese Querelen nichts mehr zu sagen. 
Von daher überrascht es nicht, dass der »GI Lorenz« der Staatssicherheit 
am 4. Dezember 1956 mitteilen konnte, dass sich Mayer noch nicht zur 
Verhaftung Harichs geäußert habe: »Jedoch weiß der GI, dass Mayer eine 
Kontra-Stellung zu H. bezieht, obwohl er andererseits eng befreundet ist 

730	 Mayer: Brief an Erich Wendt vom 12. Juni 1953, S. 164.
731	 Fußnote des Herausgebers Lehmstedt zu: Mayer: Brief an Max Schroeder vom 22. 

Juni 1953, S. 168.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


312

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

mit Professor Bloch, der sehr gute Verbindung zu Harich hat.«732 Mark 
Lehmstedt hat nicht nur die Briefe aus Mayers Leipziger Zeit ediert, son-
dern 2007 einen weiteren Band vorgelegt, der zahlreiche Dokumente zur 
Beobachtung und Observierung von Hans Mayer abdruckt und dabei 
den Zeitraum von 1956 bis 1963 erfasst. Die ersten Seiten dieses Werkes 
beschäftigen sich mit eben den im hiesigen Zusammenhang wichtigen 
historischen Abschnitten. Es bietet sich daher an, in einer Aufzählung die 
wichtigsten Feststellungen der Staatssicherheit über die Haltung Mayers 
kurz wiederzugeben:733

•	 Nach der Verhaftung von Janka am 6. Dezember teilte Karola Bloch 
dies am nächsten Tag Mayer mit: »Janka ist dem Professor Mayer eben-
falls bekannt. Mayer äußerte, dass die vollkommen wahnsinnig wären, 
was auch die Bloch bestätigte.« (S. 15: 07. 12. 1956)

•	 »Mayer meinte, wahrscheinlich würde alles mit Lukács zusammenhän-
gen, und man wahrscheinlich zu sehr für Lukács eingetreten wäre.« 
(S. 16: 07. 12. 1956)

•	 »Zur Verhaftung des Harich und Janka sagte er in einem Gespräch 
mit der Frau Bloch, dass dies wahnsinnig sei, da es sich bei beiden um 
anständige Menschen handeln würde.« (S. 21: 15. 12. 1956)

•	 »Mayer brachte zum Ausdruck, dass gewisse Leute wieder gegen den 
Ernst – gemeint ist Bloch – vorgehen würden.« (S. 27: 24. 01. 1957)

•	 Ernst und Karola Bloch und Mayer gingen davon aus, dass das Vor-
gehen der DDR gegen Janka auch gegen die Familie Thomas Manns 
gerichtet sei. Mayer sagte: »Das wäre also die Frage und gleichzeitig die 
Erklärung für Harichs Bestrebungen die Konterrevolution auszurufen 
mit der Basis des Aufbau-Verlags und einer Wochenzeitung des Kul-
turbundes. Ihm sei nur nicht klar, wie man auf diese Weise die volks-
eigenen Betriebe und die MTS außer Gefecht setzt. Herr Bloch erwi-
derte darauf: ‚Unter uns gesagt, bei Harich ist das möglich.‘« (S. 34: 
06. 02. 1957)

732	 Lehmstedt: Der Fall Hans Mayer. Dokumente, S. 13.
733	 Aufzählung nach: Lehmstedt: Der Fall Hans Mayer. Dokumente. Seitenzahlen 

und Datumsangabe in Klammern im laufenden Text.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


313

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

•	 »Professor Mayer (…) frage sich nur immer wieder, für wie dumm und 
infam man die Leser hält, indem man ihnen allen Ernstes sagt, mit der 
Wochenzeitung des Kulturbundes und einem belletristischen Roman 
kommt eben der Kapitalismus in die DDR.« (S. 34: 06. 02. 1957)

•	 »Er sei der Meinung, der ganze Kampf gegen Bloch sei im Grunde ge-
nommen ein Kampf gegen Lukács, und es wäre bei einigen Leuten ein 
Missverständnis der Zusammenhänge, vor allem bei Ulbricht. Dieser 
sehe in Lukács den geistigen Wegbereiter des Petöfi-Clubs, die An-
hängerschaft zu Lukács erzeuge eine gewisse Anti-Lukács-Stimmung.« 
(S. 39: 06. 02. 1957)

•	 Karola Bloch berichtete über die Maßnahmen der Partei gegen ihren 
Mann: »Professor Mayer entgegnet ihr darauf, dass er so etwas jetzt 
nicht mehr hören mag, es wäre zu ekelhaft. Sie würden nur noch nach 
Mördermethoden arbeiten.« (S. 41: 06. 02. 1957)

Durch die Berichte der Staatssicherheit können wir hören, was im Wohn-
zimmer von Hans Mayer besprochen wurde. Dies ist einerseits mehr als 
nur perfide, dass es das überhaupt gab, andererseits eröffnet es uns inter-
essante Einblicke, die freilich unter zahlreichen Vorbehalten stehen: Wem 
sagte man was, wusste man von der Anwesenheit der Stasi etc. Die zent-
rale Frage für uns ist natürlich die nach dem politischen Engagement von 
Mayer. Was tat er, um Harich und den anderen zu helfen? Unterstützte, 
tolerierte, verteidigte er die Maßnahmen von Partei und Staatssicherheit? 
Entwickelte er oppositionelle Gedanken? Das Ergebnis ist mehr als nur 
ernüchternd.

Am 10. März 1957, einen Tag nach der Verurteilung Harichs zu zehn 
Jahren Zuchthaus, trafen die Blochs mit Isot Kilian, der Ex-Frau Harichs, 
die diesen für Bertolt Brecht verlassen hatte, zusammen.734 In den Gesprä-
chen ging es auch um Mayer und Bloch erklärte, dass nach der Verhaf-
tung Harichs »dessen ganze Antipathie gegen Harich begraben« gewesen 
sei.735 Doch hatte sich dies offiziell irgendwie geäußert? (Beispielsweise in 

734	 Siehe die Biographie von: Arnim:  Brechts letzte L iebe. Harich und Isot Kilian 
waren von 1952 bis 1954 verheiratet. 

735	 Lehmstedt: Der Fall Hans Mayer. Dokumente, S. 56. Bericht der Quelle »Wild« vom 
10. März 1957.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


314

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 2: Umbrüche

Form eines Gespräches mit den Staatseliten, durch eine briefliche Einga-
be, eine Petition, einen Zeitungsartikel oder ähnliches in der Westpresse.) 
Die Antwort ist ein klares Nein. Mayer tat absolut nichts – für keinen der 
Angeklagten in den verschiedenen Prozessen. 

Das einzige, was er überhaupt je angedacht hatte, datiert auf den 
6.  Dezember 1956: »So wurde dem GI ‚Jak‘ durch den Parteisekretär 
Dr. Horn bekannt, (…) dass Professor Bloch gemeinsam mit Professor 
Hans Mayer eine Unterschriftensammlung unter den Wissenschaftlern 
durchführen wollte mit der Forderung der schnellsten Durchführung des 
Prozesses gegen Harich und dessen Freilassung.«736 Dieses Unterfangen 
kam aber nicht zu Stande. Knapp drei Monate später konnte die Stasi 
dann feststellen, dass Mayer »einen durchaus ausgeglichenen Eindruck« 
mache und kein Grund zu eruieren sei, »dass er nach Westdeutschland 
gehen könnte«.737 

Wir können die Betrachtung der Rolle Mayers hier abschließen mit 
einem kurzen Blick auf den Bericht des GI »W ild« vom 14. März 1957 
über einen Besuch Mayers bei den Blochs. Mayer erzählte zuerst von sei-
ner Reise in den Westen. Dann sagte er: »Was der Harich gemacht habe, 
sei von einem Dilettantismus, der überhaupt nicht zu beschreiben sei.«738 
Anschließend rekapitulierten die Anwesenden die verschiedenen Gerüch-
te um die Prozesse: »Mayer sagte auch, Harich hätte offensichtlich die 
Taktik gehabt, möglichst viele, sehr prominente Leute mit in dem Prozess 
hineinzuziehen, um zu erreichen, dass er eine solche Tragweite bekommt, 
dass es den Leuten mulmig wird. Er habe sicher gedacht: ‚Du kommst 
um das Todesurteil herum, wenn Du schon aussagt.‘ Frau Bloch bestä-
tigte diese Auffassung.«739 Gemeint war damit unter anderem die Aussage 
Harichs gegen Bloch, dass dieser in seine Pläne eingeweiht gewesen sei. 
Bloch seinerseits stritt dies an jenem 14. März gegenüber Mayer ab. »Auf 
die Frage der Frau Bloch, ob Mayer glaube, dass alle Dinge, die Harich 

736	 Lehmstedt: Der Fall Hans Mayer. Dokumente, S. 14. Treffbericht mit GI »Jak« vom 
7. Dezember 1956.

737	 Ebd., S. 54. Bericht des GI »Lorenz« vom 27. Februar 1957.
738	 Ebd., S. 57.
739	 Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


315

14. Zwischenstück IV: Hans Mayer und Wolfgang Harich 

vorgeworfen werden, auf Wahrheit beruhen, meinte Mayer, dass er das 
schon glaube.«740

Es lässt sich nicht sagen, auch nicht vermuten, unter welchen inne-
ren Kämpfen sich Mayer zu dieser (nur resignierten oder doch zuvorderst 
opportunistischen?) Position durchgerungen hatte. Fakt ist – er bezog sie 
und blieb für die nächsten Jahre ein zuverlässiger Zuträger der DDR. 
Trotz oder vielleicht sogar wegen der auch an ihm geübten Kritik, die 
freilich nie die Intensität oder gar Gefährlichkeit erreichte wie im Falle 
Harichs (oder etwa mit dem Engagement von Lukács vergleichbar wäre). 
Das Absurdeste ist sicherlich, dass Mayer alle Informationen, die ihn 
zum – nennen wir es einmal – Umdenken in Sachen Harich hätten ver-
anlassen können, ja ausschließlich von offizieller Seite bezog, also von der 
Partei, von den Verlautbarungen, durch die Staatsanwaltschaft etc. Also 
von eben jenen Personenkreisen, denen er kurz vorher noch Mörderme-
thoden vorgeworfen hatte. Das ist beste stalinistische Tradition, das ist 
das Versagen der Intellektuellen vor den stalinschen Schauprozessen, die 
Ernst Bloch in den dreißiger Jahren so beredt verteidigt hatte.

740	 Lehmstedt: Der Fall Hans Mayer. Dokumente, S. 58.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Teil 3: Nachklänge

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


319

15. Goethe in Tübingen –  
Ernst Bloch

»Ihre Freunde, Kollegen und Mitarbeiter wünschen Ihnen,
 hochverehrter Ernst Bloch, noch viele Jahre reichen Schaffens.«

 Rugard Otto Gropp in der Bloch-Festschrift

Die letzten Jahre von Bloch in der DDR waren ein Zustand permanenter 
Demütigungen, Erniedrigungen. Fast schon eine Art zweites Exil: Wie in 
Amerika lebte er inmitten einer Gesellschaft, die ihn nicht wollte, die er 
nicht akzeptierte. Doch anders als in Amerika wurde er ab 1956/1957 mit 
zahlreichen schmähenden Zeitungsartikeln überzogen, es gab Parteiver-
sammlungen über ihn auf allen Ebenen, offene Briefe, geheime Anschul-
digungen  – und alles ohne die Chance auf öffentliche Erwiderung. In 
einem Interview formulierte Bloch das 1976 wie folgt: »Seit dem Aufstand 
in Ungarn beschuldigte man mich ununterbrochen des Abweichlertums 
und des Revisionismus.«741 Das war die übliche Strategie der Partei. Hans 
Mayer klagte 1963, dem Jahr seines Weggangs aus der DDR in einem 
Brief an Stefan Heym: »In der Tat, man fällt in konzentriertem Angriff 
gegenwärtig über mich her.«742

Das große Zerwürfnis mit der DDR, der SED, es hatte sich ange-
kündigt, auch wenn Bloch, wie herausgestellt, immer wieder und auf 

741	 Bloch: Ein Marxist hat nicht das Recht, Pessimist zu sein, S. 113.
742	 Mayer: Brief an Stefan Heym vom 20. Mai 1963, S. 592.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


320

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

unterschiedlichen Feldern seine Treue zum sozialistischen Staat bekundet 
hatte. Gipfelnd ja in der Festschrift zu seinem 75. Geburtstag, der Mit-
gliedschaft in der Akademie der Wissenschaften und der Verleihung des 
Nationalpreises im selben Jahr. Der Dekan der philosophischen Fakultät 
der Leipziger Universität hatte den parteilosen Bloch für die Verleihung 
noch mit den Worten vorgeschlagen: »Seine gesamte publizistische und 
pädagogische Arbeit stellt Ernst Bloch in den Dienst der humanen Be-
strebungen unserer Zeit: Des Kampfes um die Sicherung des Weltfriedens 
und des Aufbaus der sozialistischen Gesellschaftsordnung. Er hat in dieser 
Beziehung in seiner Entwicklung keinen Bruch aufzuweisen, sondern ist 
konsequent von Beginn seiner wissenschaftlichen Tätigkeit an einen Weg 
gegangen, der ihn sehr bald in unmittelbare Berührung mit diesen Ziel-
setzungen gebracht hat.«743 Das ist eine Feststellung, die a) gar nicht ein-
mal so falsch ist und b) von Bloch sicherlich sogar unterschrieben worden 

743	 Vorschlag der Philosophischen Fakultät etc., S. 104.

Verleihung des Nationalpreises an Ernst Bloch, 1955

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


321

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

wäre. Und Rugard Otto Gropp, der die Festschrift zu Blochs Geburtstag 
herausgeben musste (dieses Wort ist hier zu benutzen), schrieb (sicherlich 
mit geballter Faust in der Tasche) im Vorwort: »Ihre Freunde und Kolle-
gen ehren in Ihnen mit dem Philosophen zugleich die Persönlichkeit, die 
sich leidenschaftlich zum Humanismus, zum historischen Progress, zum 
Sozialismus bekennt. Ihr Denken ist dem Leben, der Praxis zugewandt. 
(…) In Schrift und Wort, durch Buch, Artikel und Vortrag fördern Sie 
den Kampf der Menschheit um eine glückliche Zukunft.«744

Doch es gab zwei offizielle Wahrheiten gleichzeitig, nebeneinander in 
der DDR. Und die zweite, von Stasi und Partei als vertrauliche Verschluss-
sache deklariert, las sich wie folgt – be-
reits im April 1956: »An der philosophi-
schen Fakultät herrscht ein ungesunder 
Zustand (…). Das hat auch seine Ursa-
che darin, dass sie (die Assistenten und 
Studenten, AH) in ihrer Studienarbeit 
kritiklos die philosophischen Lektionen 
Professor Blochs entgegennehmen, der 
Auffassung sind, dass Bloch einer der 
größten Philosophen ist, der selbst sich 
so einschätzt, dass man ihn erst im Jahre 
2000 richtig verstehen wird, zu ihm auf-
blicken, wie zu einem Unfehlbaren. Von 
dem Gesichtspunkt aus den Personen-
kult, den sie in aller Schärfe gegenüber 
Stalin verurteilen, doch selbst gegenüber 
Professor Bloch in Anwendung bringen und nicht sehen, dass die Philo-
sophie Blochs nicht exakt basiert auf den Grundlagen des dialektischen 
Materialismus (…). Deswegen sehen sie auch nicht die politisch-ideolo-
gischen Entgleisungen Blochs gegenüber der Partei und damit gegenüber 
unserem Arbeiter- und Bauernstaat, der erst vor einigen Tagen aussprach: 

744	 Gropp: Vorwort (zur Bloch-Festschrift), S. 7.

Ernst Bloch, Schriftstellerkongress  
in Berlin, 13. Januar 1956

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


322

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

‚Wenn man zur Einheit Deutschlands kommen will, dann muss Ulbricht 
zurücktreten.‘«745

Gegen Bloch lag, das zeigen die Akten heute deutlich, im Herbst 1956 
ebenfalls ein Haftbefehl vor. Die Staatssicherheit hatte bereits minutiös 
aufgelistet, welche Verbindungen Bloch zu Harich, Janka, Lukács usw. 
gehabt hatte. Aber in letzter Minute machte die Spitze des Staates einen 
Rückzieher, der Haftbefehl wurde nicht vollstreckt. Die Stasi wusste zu 
berichten: »Die Nachricht von der Verhaftung Dr. Harichs rief bei Pro-
fessor Bloch ein starkes Zittern hervor, was nicht nur als Ausdruck eines 
Schreck-, sondern gleichzeitig als Ausdruck eines starken Angstgefühls 
gewertet wurde.«746 Das erklärt, wir dürfen es nicht vergessen, ein gan-
zes Stück weit Blochs Opportunismus, sein Schweigen. Anders als etwa 
Mayer befand er sich tatsächlich in einer gefährlichen Lage – und er war 
sich darüber klar. 

Es folgte jener gerade angesprochene Prozess der permanenten öf-
fentlichen Demütigungen und Kritiken, der Bloch zermürben und ihm 
gleichzeitig zeigen sollte, wie die Partei auf Abweichungen von ihrer 
Meinung zu reagieren gedachte. Am 5. und 6. April 1957 fand die Kon-
ferenz über Fragen der Blochschen Philosophie statt, in der diese einer 
Generalabrechnung unterzogen wurde.747 Schon vorher war der Offene 
Brief des Philosophie-Instituts (18. Januar) in Umlauf gekommen – als 
Teil eines Drohszenarios, denn noch einmal wurden Blochs Kontakte 
und Verbindungen zu Harich und Lukács benannt.748 Da Bloch nicht 
öffentlich reagieren konnte/durfte, schrieb er seinerseits einen Offenen 
Brief (22. Januar), den er an die Partei- und Universitätsführung sende-
te (u. a. an Wilhelm Pieck, Ulbricht, den Präsidenten der Volkskammer 

745	 Beschluss des Büros der Bezirksleitung vom 19. April 1956, S. 109f.
746	 Bericht der Staatssicherheit vom 15. Dezember 1956, S. 121.
747	 Siehe: Caysa u. a.: Einleitung, S. 44. Der Konferenzband erschien unter dem 

Titel: Ernst Blochs Revision des Marxismus, herausgegeben von Johannes Heinz 
Horn. Mit dem Ergebnis: »(…) in Folge dessen ist die Philosophie Ernst Blochs 
kein Marxismus-Leninismus. Denn sie ist alles das, von dem wir feststellten, dass 
dafür kein Platz in der Lehre ist, die von Marx, Engels und Lenin herausgebildet 
wurde.« Horn: Kritische Bemerkungen zur Philosophie Blochs, S. 352. Das waren 
die Schlusssätze des Bandes. 

748	 Institut für Philosophie: Offener Brief an Ernst Bloch, S. 129-135.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


323

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

J. Dieckmann, Hager, Harig, den Rektor und den Dekan der Universi-
tät). Darin wies er natürlich zuvorderst die politischen Anschuldigungen 
zurück und er legte dann seinen Finger in die Wunde der Absurdität: 
Dass die Verurteilung seiner Philosophie auf der Basis genau jener Bücher 
erfolge, für die er 1955 den Nationalpreis bekommen habe.749 Ulbricht 
persönlich sah sich veranlasst, mit der ihm eigenen Weltsicht aus Lügen 
und Verdrehung zu antworten.750

Die folgenden Jahre waren für Bloch nicht einfach, in seinem Offenen 
Brief hatte er geschrieben, »dass ich, wenn die Regierung es wünschen 
sollte, auch von meinem Recht, Vorlesungen weiter zu halten, keinen Ge-
brauch machen möchte«.751 Das war der Weg in die Isolation, der Rück-
zug ins Private, an den Schreibtisch. Verschiedene Privilegien konnte er 
behalten, etwa Reisevisa, die Möglichkeit, mit westdeutschen Verlagen 
zu verhandeln usw. Und so wurde auch für ihn, wie zeitlich parallel für 
Lukács, die von außen erzwungene universitäre und politische, also öf-
fentliche Ruhe eine Phase produktiven Arbeitens. Es ist hier nicht der 
Platz, die parteioffizielle Kritik an Bloch in ihren Facetten nachzuzeich-
nen. Springen wir also chronologisch einige Jahre nach vorn. »1960 reiste 
Bloch zu mehreren Vorträgen nach Tübingen, Stuttgart, Heidelberg; der 
Erfolg war vor allem in Tübingen so überwältigend, dass die Universität 
ihn zu einer Gastprofessur für eines der nächsten Semester einlud. Die 
offizielle Einladung zum Gastsemester kam, die Formalitäten mussten al-
lerdings erst noch mit Hilfe der Akademie der Wissenschaften erledigt 
werden. Bloch fuhr im Sommer 1961 wieder zu Vorträgen nach Tübingen 
und Bayreuth, dann zum Urlaub ins oberbayrische Marquartstein, von 
dort am 13. August weiter nach München, um Freunde zu besuchen. Die 
empfingen die Blochs mit der Nachricht vom Mauerbau.«752

Es stand eine Entscheidung an, deren Konsequenzen intensiv zu über-
legen waren. »Bloch aber zögerte noch, obwohl er über den Mauerbau 
empört war, (…) obwohl klar war, dass die Arbeitsbedingungen in Leipzig 
für ihn nun noch eingeschränkter sein würden, fürchtete er gleichzeitig 

749	 Hierzu: Bloch: Offener Brief, S. 146f.
750	 Ulbricht: Brief an Ernst Bloch vom 11. Februar 1957, S. 152-154.
751	 Bloch: Offener Brief, S. 149.
752	 Zudeick: Der Hintern des Teufels, S. 243f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


324

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

auch, im Falle einer Nicht-Rückkehr erneut seine Bibliothek, besonders 
aber die Manuskripte zu verlieren (…). Bloch beschloss daher, erst ein-
mal abzuwarten, war doch die Bundesrepublik Deutschland auch nicht 
gerade ein Paradies für Marxisten.«753 In diese Tage fiel eine Meldung des 
Pressedienstes der SPD, dass Bloch spurlos aus Leipzig verschwunden sei. 
Freunde und Bekannte von ihm würden befürchten, »er sei verschleppt 
oder verhaftet worden«.754 Doch Bloch hatte gemeinsam mit Unseld die 
Wartezeit genutzt. Der Verleger Dausien hatte eine Akkreditierung für 
die Leipziger Buchmesse. »Karola Bloch hatte ihm die Wohnungsschlüs-
sel von Blochs Leipziger Domizil ausgehändigt sowie einen Lageplan des 
Arbeitszimmers und einen Schlüssel für den Schrank, in dem Blochs Ma-
nuskripte aufbewahrt waren. Dausien und seine Frau Margret betraten 
spät nachts mit einer Taschenlampe das Haus und luden die Manuskripte 
unbemerkt in den Kofferraum ihres Wagens. Den Argusaugen der Kont-
rolleure bei der Grenzkontrolle entging die wichtige Fracht (…).«755

Aus Marquartstein schrieb Bloch am 20. September, nunmehr im Be-
sitz seiner Manuskripte, an den Präsidenten der Akademie der Wissen-
schaften – und teilte diesem mit, »dass ich bei künftigen Sitzungen der 
Deutschen Akademie der Wissenschaften, deren ordentliches Mitglied 
ich bin, zu meinem wahren Bedauern nicht mehr anwesend sein kann«.756 
Der Bruch war vollzogen. Und an genau diesem Tag hörte auch das Ver-
steckspiel auf und Bloch erklärte sich deutlich: »In den ersten Jahren mei-
ner Universitätstätigkeit erfreute ich mich ungehindert der Freiheit des 
Wortes, der Schrift und der Lehre. In den letzten Jahren hat sich diese 
Situation zunehmend geändert. Ich wurde in Isolierung getrieben, hatte 
keine Möglichkeit zu lehren, der Kontakt mit Studenten wurde unterbro-

753	 Münster: Bloch, S. 306. Dort weiter: »Schließlich war er jedoch bereit, dem Drän-
gen seiner Freunde – Arnold Metzger in München, Walter Jens und Julie Gastl 
in Tübingen, Siegfried Unseld in Frankfurt – nachzugeben, allerdings nur, sofern 
in der Angelegenheit seiner Manuskripte eine Lösung gefunden würde, bevor 
die Staatssicherheit während seiner Abwesenheit in seine Leipziger Wohnung 
eindringen konnte und sie beschlagnahmte. Sonst würde er nach Leipzig zurück-
kehren.« (Ebd.)

754	 Zudeick: Der Hintern des Teufels, S. 244.
755	 Münster: Bloch, S. 307.
756	 Zitiert bei: Zudeick: Der Hintern des Teufels, S. 245.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


325

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

chen, meine besten Schüler wurden verfolgt und bestraft, die Möglich-
keit für publizistisches Wirken wurde unterbunden, ich konnte in keiner 
Zeitschrift veröffentlichen, und der Aufbau-Verlag in Berlin kam seinen 
vertraglichen Verpflichtungen meinen Werken gegenüber nicht nach.757 
So entstand die Tendenz, mich in Schweigen zu begraben. (…) Nach den 
Ereignissen vom 13. August, die erwarten lassen, dass für selbstständig 
Denkende überhaupt kein Lebens- und Wirkungsraum mehr bleibt, bin 
ich nicht mehr gewillt, meine Arbeit und mich selber unwürdigen Ver-
hältnissen und der Bedrohung, die sie allein aufrechterhalten, auszuset-
zen. Mit meinen 76 Jahren habe ich mich entschieden, nicht nach Leipzig 
zurückzukehren.«758

Die Abrechnung mit dem DDR Regime war da und sie war deutlich 
formuliert. Aber es war kein Abschied vom Sozialismus, den Bloch be-
gangen hatte. Vielmehr blieb ihm eben jene Kategorie, die sozialistische 
Hoffnung, in der er immer gedacht hatte: »Diese Hoffnung ist ja kei-
ne Ideologie, die im selben Maße zerfällt, wie die Augen aufgeschlagen 
werden und die Wirklichkeit sichtbar wird, sondern das gibt durch den 
Marxismus Aussicht nicht auf Hoffnung allein, vielmehr auf eine materi-
alistisch fundierte Hoffnung, auf eine gelehrte Hoffnung der Gestalt, dass 
ja auch innerhalb der Leninschen Reihenfolge bei der Durchführung des 
Sozialismus und dann des Kommunismus es nur sehr allmählich vorwärts 
geht. Aber die Hoffnung auf das Endziel bleibt, und man wird auf das 
Endziel sehen müssen, damit die notwendigen konkreten Vermittlungen 
dazwischen nicht in der Vermittlung stecken bleiben, sondern immer eine 
Vermittlung wozu und wohin lebendig ist.«759 So Bloch, 1975.

Im Westen kehrte Bloch in den sechziger Jahren zu Goethe und He-
gel zurück, seine früheren Gedanken beibehaltend, weiterentwickelnd, 
modifizierend an ihre Ursprünge zurückführend. Wir finden die ersten 
Ergebnisse dieses Prozesses in seiner Vorlesungstätigkeit in Tübingen, 

757	 Die entsprechenden Briefe und Dokumente druckt: Jahn: »Ich möchte das Mei-
ne unter Dach und Fach bringen (…)«  Dort lässt sich auch gut nachlesen, wie 
schäbig, falsch, hinterhältig sich die handelnden Personen auf Seiten der SED 
verhielten. 

758	 Zitiert bei: Zudeick: Der Hintern des Teufels, S. 245.
759	 Bloch: Schlüsse sind Kurzschlüsse, S. 250.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


326

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

beginnend mit der Antrittsvorlesung (Bloch sprach von einer Eröff-
nungs-Vorlesung) unter dem Titel Kann Hoffnung enttäuscht werden?,760 
gipfelnd in den publizierten Manuskripten der Tübinger Einleitung in die 
Philosophie – die im Folgenden zur Debatte stehen. In dem Band Literari-
sche Aufsätze der (so vieles weglassenden) Gesamtausgabe ist die Antritts-
veranstaltung publiziert, besser: deplatziert. Denn Literatur wollte Bloch 
im Westen nicht treiben. Es galt, das philosophische Werk zu vollenden. 

»Der Abschied von Leipzig und der DDR im September 1961 bedeu-
tete für Ernst Bloch, dass er jetzt in Tübingen, der kleinen schwäbischen 
Universitätsstadt 40 km südlich von Stuttgart, im hohen Alter von 76 Jah-
ren buchstäblich neu anfangen musste. (…) Die Haare waren inzwischen 
weiß, der Rücken krumm, und seine Augen verschwanden hinter dicken 
Brillengläsern. Aber er hatte den unerschütterlichen Willen, mit seiner 
akademischen Karriere im ‚freien Westen‘ jetzt wieder am Nullpunkt zu 
beginnen.«761 Diesen Nullpunkt, diese Stunde Null hat es so natürlich 
nicht gegeben. In der Forschungsliteratur ist sogar von einer »philosophi-
schen Wende im Werk Blochs« die Rede, motiviert und vollzogen durch 
den Umzug von Leipzig nach Tübingen.762 Dieser These werden wir uns 
nicht anschließen, ganz im Gegenteil geht es hier um die Kontinuität 
durch Weiterentwicklung.

Peter Zudeick schrieb: »Nach fünf Jahren Lehrverbot steht Ernst Bloch 
am 17. November 1961 zum ersten Mal wieder vor Studenten (…). Im Au-
ditorium Maximum der Tübinger Universität geschieht Ungewöhnliches: 
‚Die ersten Reihen wurden mühsam freigemacht für die Prominenz, eine 
Übertragung der Vorlesung in einen anderen Hörsaal wurde vorbereitet, 
und es begann ein abenteuerlicher Zustrom, der das Auditorium bis auf 
den letzten Quadratzentimeter füllte, so dass zu befürchten war, Bloch 
würde sich kaum zum Rednerpult durchkämpfen können.‘ Er konnte, 
(…) jung wie eh und je. ‚Meine Damen und Herren, ich freue mich, 
unter Ihnen zu sein. Hier möchte ich meine bisherige Arbeit fortsetzen. 

760	 Bloch: Kann Hoffnung enttäuscht werden?, S. 385-392. 
761	 Münster: Ernst Bloch, S. 311.
762	 Behrens: Blochs marxistische Propädeutik, S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


327

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

Meine bisherige, sagte ich, und sie werde in Freiheit als realer Humanis-
mus fortgesetzt.‘«763 

Also fortsetzen, nicht etwa wenden oder bei Null beginnen. Arno 
Münster selbst, der den merkwürdigen Topos des Nullpunktes ins Ge-
spräch brachte, hat gleichzeitig das Gegenteil seiner These begründet. 
Denn die Tübinger Einleitung in die Philosophie, die Bloch seit November 
1961 in zwei Semestern an der Universität vortrug, sah er nicht nur als 
eine »Einführung in die Philosophie Blochs«, sondern verortete sie im 
Rückgriff auf Bisheriges, auf den Hegel und das Prinzip Hoffnung, als 
Vorgriff auf Zukünftiges, auf Tendenz-Latenz-Utopie und Experimentum 
Mundi.764 Es ist über die Vorlesung zu erfahren: »Auch enthält sie eine 
Reihe von philosophischen Studien, die auf vorhergehende Werke Blochs 
verweisen: Auf das Hegel-Buch etwa die Studie über das Faustmotiv in 
Hegels Phänomenologie des Geistes, in dem sich für Bloch die gesamte He-
gelsche Wissenschaft von der Erfahrung des Bewusstseins, angefangen bei 
der Erkenntnis als Selbstgewissheit bis hin zum absoluten Wissen, zusam-
menfassen lässt.«765 

Eben diese neue Hegel-Deutung ist es, die uns hier interessiert. Bloch 
hat sie unter dem Titel Methodisches Fahrtmotiv zwischen den Teilen Er-
schwerungen und Weisungen utopischen I nhalts angesiedelt. Die erneute 
Debatte um Goethe und Hegel bildet also gleichsam den Auftakt, die 
Rampe hin zur Utopie. Ein insofern interessanter Zug, da ja gerade Goe
the und Hegel für die »Versöhnung mit der Wirklichkeit« stehen – der 
eine Zeit seines Lebens parallel zur utopischen Vision, der andere am 
Endpunkte seines Lebens und Wirkens. Das Thema, das für Bloch wich-
tig war, kündigte dieser leise an. Verweise auf die Phänomenologie (»Streift 
nicht Hegels Phänomenologie eine untergegangene Lebensgeschichte, als 
eine des menschlichen Bewusstseins überhaupt, wie es sich großgezogen 

763	 Zudeick: Der Hintern des Teufels, S. 252f.
764	 Münster: Ernst Bloch, S. 331.
765	 Ebd. Die Ausführungen zum Faustmotiv gehen natürlich nicht auf das He-

gel-Buch, sondern auf den gleichnamigen Aufsatz von 1949 zurück. Es hat aber 
auch noch kein Wissenschaftler Arno Münster unterstellt, dass seine Bloch-Bio-
graphie in ihren Details zutreffend und richtig wäre. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


328

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

hat und bildet?«)766 und den Faust (»Faust, unruhig an seinem Pult, ist das 
bisher stärkst dargestellte Subjekt des menschlichen Hinstrebens, Hinfah-
rens zu wechselnd füllendem Etwas.«)767 bereiten den erneuten Vergleich 
beider Konzeption vor.

Es dauert zwei oder drei Seiten (im Hörsaal also so ca. zehn Minu-
ten), bis der Leser erfährt, wohin und worauf diese Hinweise zielen. Ihren 
Ausgang nimmt die Betrachtung, man kann schon sagen selbstverständ-
lich, von Hegel. Dessen Phänomenologie sei von der ganzen Anlage »das 
ebenbürtige Lehr-Gegenstück zu Goethes Faust. (…) Die ferneren ‚Sie-
benmeilenstiefel des Begriffs‘, wie Hegel an anderer Stelle sagt, entspre-
chen dem mythischen Zaubermantel, der Fortgang einer methodischen 
Subjekt-Objekt-Beziehung hat als Ziel nicht minder das ‚Erkenne dich 
selbst im schönen Sinn‘.«768 Die Phänomenologie, wir hören davon nicht 
zum ersten Mal, zeige Prozesse der Entwicklung. Jede neue erklomme-
ne Stufe zeige zugleich neue Herausforderungen, das Subjekt verändere 
das Objekt, das Objekt das Subjekt: »Das Dialektische ist kritisch, lässt 
sich durch nichts imponieren, genau der Fortgangs-Bund der Hegelschen 
Phänomenologie mit dem ‚Großziehenden‘ des Faustplans liegt auf der 
Hand.«769 Hegels Phänomenologie schildere eine Reise, die unglaublich 
sei  – ein »beständig aufbrechender Prozess«, immer wieder neu begin-
nend, von dem man vermeinen könnte, er habe kein Ende und sei für die 
Ewigkeit gemacht. Doch die Welt bei Hegel ist, so Bloch präzise, »ebenso 
fertig. Es bleibt danach keine Möglichkeit, die nicht bereits verwirklicht 

766	 Bloch: Einleitung in die Tübinger Philosophie, S. 48.
767	 Ebd., S. 50.
768	 Ebd., S. 53.
769	 Ebd., S. 54. Und weiter heißt es: »Hier wie dort gilt der Mensch als Frage und die 

Welt als Antwort, aber auch die Welt als Frage und der Mensch als Antwort. Hier 
wie dort will das Subjekt erfahren, was der ganzen Menschheit zuerteilt ist, aber 
auch das Objekt erfährt, dass ein Selbsterkennungsprozess es durchfahren und 
durcherfahren hat. Das Subjekt ist in beiden großen Exodus-Heimkehrbüchern 
nicht bloß betrachtend, gar konservierend und hütend; der Mensch ist in beiden 
nicht ein angeblicher Hirt des Seins. Er ist in beiden vielmehr das Agens, das 
gleiche, doch gesteigerte, das die Gestalten laufen, sich verwandeln und in uns 
immer adäquateren Sphären aufschlagen lässt.« (Ebd., S. 54f.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


329

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

wäre.«770 (Das ist, wir verweisen nur kurz darauf, exakt die Position von 
Lukács und Harich in den fünfziger Jahren.)

Die Verwandtschaft von Hegel und Goethe, von Phänomenologie und 
Faust sei nichts von außen an die Werke Herangetragenes, sondern lie-
ge in der Sache selbst begründet. Ein Wesenszug, den beide Schriften 
exklusiv hätten. »Jedoch werkhaft durchgehalten ist das Faustmotiv, aus 
Gründen seiner Kraft wie Weite wie Tiefe, nur bei Goethe. Und eben 
nur ein einziges philosophisches Werk gibt – aus persistenter Durchfüh-
rung des weltfahrenden Motivs – zu Goethes Faust das Gegenstück: He-
gels Phänomenologie des Geistes.«771 Der Grund hierfür liegt darin, dass 
jene Motive, die geschichtlich und gesellschaftlich bedingten, aus denen 
heraus Goethe an die Verwirklichung seines Faustplanes ging, in Hegels 
frühen Jahren fortwirkten und dessen frühes Schaffen und Denken präg-
ten. »Die gesellschaftlich-geschichtlichen Antriebe, aus denen Goethe den 
Urfaust geschrieben hatte, 1774/1775, ein wenig nach Hegels Geburt, die 
Antriebe des revolutionären Bürgertums wirkten noch lange in Hegels 
Jugendzeit hinein. Es waren die gleichen, die den jungen Hegel einen 
Maibaum pflanzen ließen, die ihn mit dem Citoyen des Hölderlinschen 
Griechenland verbanden, mit dieser freien Polis und der glücklich schei-
nenden Alleins-Natur. Die Phänomenologie selber, gewiss, sie hat mit 
dem jakobinischen Maibaum nichts mehr gemein (…). Aber desto näher 
stand sie eben deshalb wieder dem späteren Goetheschen Ausgleich mit 
der Welt (…).«772

Diese Argumentation ist uns vertraut, sie bildet eine der Kontinui-
tätslinien, die vom amerikanischen Exil durch die Jahre in der DDR bis 
nach Tübingen reicht. Gleichzeitig ist es der Punkt, an dem Bloch und 
Lukács mehr als nur konform gingen, der eine Identität philosophischer 
Art illustriert, die nicht durch die gemeinsamen Jugendjahre legitimiert 
oder erklärt werden muss, sondern deren Begründung einzig und allein 
in der Adaption Hegels vom Standpunkt der marxistischen Philosophie 
aus zu suchen ist. Der junge Hegel von Lukács, der wie kein anderes Buch 

770	 Beide Zitate: Bloch: Einleitung in die Tübinger Philosophie, S. 62.
771	 Ebd., S. 64.
772	 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


330

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

die positiven, revolutionsbejahenden Gedanken der frühen Manuskrip-
te und Schriften Hegels abbildet und fokussiert, war eben kein solitäres 
Phänomen, sondern Zusammenfassung der Tendenzen des philosophi-
schen Aufbruchs. Und so finden wir keine Spuren des Jungen Hegel bei 
Bloch, sondern den gleichen Gedanken, geschöpft aus der gleichen Zeit 
und Erfahrung, verbunden der analogen Hoffnung, blickend auf das Ziel 
der Weiterentwicklung der marxistischen Philosophie. Es geht nicht da-
rum, ob Bloch sich der »Sklavensprache«773 bediente oder Opposition in 
Permanenz trieb – das sind Scheingefechte mit dem Ziel der Ablenkung 
vom Wesentlichen (die sie alle wollen, von Zwerenz bis Riedel): Dem 
marxistischen Konsens. 

Zurück zum Tübinger Bloch – der sich auf der Spurensuche in Sachen 
Goethe, Hegel und Lukács befand. Ein wenig müssen wir dann doch dif-
ferenzieren (die eigene Ausgangsthese etwas zurücknehmen), es darf hier 
keine absolute Identität von Bloch und Lukács behauptet werden, dafür 
beobachteten sich die beiden in den fünfziger Jahren viel zu argwöhnisch. 
Wir sagten bereits: Der eine schaute immer ganz genau, was der andere 
tat, Bloch sogar noch etwas intensiver als der ungarische Marxist.774 Denn 
es ging ja ausgesprochen-unausgesprochen immer auch um die Frage der 
»Führung« innerhalb der modernen marxistischen Philosophie. Und so 
konnte es Bloch sich nicht verkneifen, seinen Leipziger Studenten in sei-
ner Vorlesung zu erklären – nach seiner Darstellung der bürgerlichen He-
gel-Interpretationen (es ist eine von zwei Wortmeldungen zu Lukács, die 
zweite beschäftigt sich mit der Zerstörung der Vernunft): »Ein guter Schlag 
dagegen ist enthalten in dem Buch Der junge Hegel und die Probleme der 
kapitalistischen Gesellschaft von Georg Lukács, einer fleißigen, kenntnis-
reichen Schrift mit sehr interessanten Partien, wodurch Hegel aus den 
Entstellungen des immer faschistischer werdenden Neuhegelianismus he-
rausgebracht worden ist.«775 Aber Lukács schildere einen Hegel, den Marx 
nicht kannte, da die von Lukács verwendeten und interpretierten Schrif-

773	 Siehe: Zwerenz/Zwerenz: Sklavensprache und Revolte. 
774	 Einblicke gibt: Amberger/Heyer: Theorie und Praxis, S. 107-126.
775	 Bloch: Leipziger Vorlesungen, Bd. 4, S. 271.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


331

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

ten noch gar nicht vorlagen.776 Damit meinte Bloch die von Hermann 
Nohl edierten Jugendschriften Hegels, auf die sich auch Harich in seiner 
Hegel-Vorlesung intensiv stützte und die in Blochs Subjekt-Objekt in der 
Tat eine eher randständige Stellung einnehmen.777

Weiter sagte Bloch seinen Studenten: »Das Lehrreiche ist, dass die 
ökonomische Seite Hegels, sein ökonomisches Bewusstsein hier heraus-
gestellt ist, vielleicht in einer übertriebenen Weise, eben als Gegenschlag. 
Es ist auch sonst alles sehr innerhalb Hegels gehalten. Der Blick auf Hegel 
geschieht vom späten Hegel auf den jungen Hegel, es ist ein von Hegel 
bezaubertes Buch, was zum Verständnis Hegels natürlich sehr beiträgt, 
aber auch die Grenzen ausmacht, denn das Buch ist doch philologisch, 
literarhistorisch und nicht philosophisch, im Zusammenhang mit den 
anderen Arbeiten von Lukács. Daneben hat es aber immer wieder, vor 
allen Dingen in einem kühnen Kapitel wie Die Arbeit und das P roblem 
der Teleologie, außerordentliche Fernblicke, wie es bei einem Verstand und 
einer Begabung und einem Umblick, wie sie Lukács besitzt, nicht ver-
wunderlich ist.«778

Dies war natürlich, hintergründig, schon ein ganzes Stück weit boshaft. 
Nicht zuletzt, da Bloch sein Hegel-Buch, auch wenn er diese Titulierung 
dann wieder zurücknahm, als Gegenstück zum Jungen Hegel hinstellte: 
»Ich darf in diesem Zusammenhang noch auf ein kleines Gegenstück zu 
diesem Buch hinweisen, namens Subjekt-Objekt. Erläuterungen zu Hegel, 

776	 »Allerdings ist es der Hegel, der auf Marx nicht eingewirkt hat, da dieses Schrift-
tum zu der Zeit von Marx überhaupt nicht gedruckt war. Das Buch schließt ab 
mit der Phänomenologie des Geistes, die Marx selbstverständlich kannte, aber das 
Vorhergehende war fast vollkommen unbekannt, soweit es nicht in dem 1. Band 
erschienen war.« Bloch: Leipziger Vorlesungen, Bd. 4, S. 271.

777	 Hermann Nohl hatte die entsprechenden Dokumente und Manuskripte aus He-
gels Jugendjahren 1907 herausgegeben (Hegels theologische Jugendschriften). Für 
Lukács und Harich war diese Publikation überaus wichtig. Lukács war im Jungen 
Hegel der erste, der die Jugendtexte Hegels wirklich tiefgreifend und systemati-
sierend auswertete. Harich seinerseits zitierte in seiner Hegel-Vorlesung, inspiriert 
durch Lukács, ganze Seiten aus dieser Publikation (oftmals zusammen mit der 
entsprechenden Interpretation der Passagen durch Lukács). Siehe (neben den 
bisherigen Verweisen im laufenden Text): Heyer: Die Hegel-Debatte in der frühen 
DDR-Philosophie und ihre Ursprünge, S. 11-118.

778	 Bloch: Leipziger Vorlesungen, Bd. 4, S. 271f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


332

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

von Bloch, in dem der junge Hegel keinen großen Umfang einnimmt, 
weil das ja schon abgehandelt war. Das heißt, ich wusste gar nicht, dass 
es geschah, die beiden Bücher sind ungefähr gleichzeitig geschrieben und 
auch ohne gegenseitige Kenntnis des Unternehmens angefertigt worden. 
Dafür ist Hegel von der Phänomenologie an behandelt, was bei Lukács 
fehlt, so dass man vielleicht von einer Ergänzung sprechen kann.«779

Die Genese der Blochschen Philosophie, ihr eigener prozesshafter 
Charakter der in der Kontinuität enthalten ist, diese erst gewährleistet, 
lässt sich hier kaum rekonstruieren. Mit Blick auf den Vergleich von Goe
the und Hegel ist vor allem zu erkennen, dass dieser nun viel dichter und 
intensiver durchgeführt wird als in den früheren Schriften. Der Suche 
nach einigen Hauptpunkten des Vergleichs, wie sie Bloch noch in der 
ersten Fassung des Aufsatzes Das Faustmotiv in der P hänomenologie un-
ternommen hatte, wurde verdrängt von einem fast überkochenden Topf 
zahlreicher Analogien auf unterschiedlichsten Ebenen. In der Folge sind 
einige wichtige Elemente des Verhältnisses von Phänomenologie und Faust, 
die für Bloch Anfang der sechziger Jahre relevant waren, stichpunktartig 
aufzuzählen (darunter so manche, die den jungen Hegel eigentlich vor-
aussetzen, wir notieren das bloß ohne Kommentar):780

•	 Die gleiche ökonomische Basis. (S. 66)
•	 »Beide Werke stehen im Sonnenaufgang der deutschen bürgerlichen 

Gesellschaft, beide sind daher optimistisch.« (S. 66)
•	 »Die objektive Selbsterziehung macht sich und bewährt sich in der 

durchgängigen Vita activa: Was fürs Faustsubjekt die rastlose Tätigkeit, 
ist fürs phänomenologische die seinsmächtig werdende Arbeit.« (S. 69)

•	 Die »Objektwelt« Goethes und Hegels verschiebe sich um 1800 – vom 
Ancien Régime nach Weimar und hin zum Rheinbund. Letztlich zu 
Napoleon. (S. 68)

•	 »Derart überwand Hegel den subjektiven Idealismus, gewann eine Art 
geistmäßigen, doch objekthaft genährten Realismus, einen der Goe

779	 Bloch: Leipziger Vorlesungen, Bd. 4, S. 272.
780	 Aufzählung nach: Bloch: Einleitung in die Tübinger Philosophie. Die Seitenzahlen 

im laufenden Text.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


333

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

theschen Gegenständlichkeit, Welthaltigkeit, auch Weltbeglücktheit 
durchaus verwandten.« (S. 69)

•	 Ununterbrochen, nie anhaltend, sind beide Werke »in großer Fahrt«, 
immer neu beginnend. (S. 69f.)

•	 Ihr Antrieb ist »das Ungenügen, der nicht getilgte und zu tilgende 
Mangel«. (S. 70)

•	 »Weder das Wanderhafte noch die verschiedenen Stufen fehlen, geht 
man zu Hegels Werk über. (…) Das Wanderhafte, Ausfahrthafte der 
Phänomenologie durchläuft so eine Welt, in der keine Substanz ist und 
gilt, die nicht ebenso mit dem fahrenden Subjekt fährt und von ihm 
durchdrungen ist.« (S. 71)

•	 »Wie Faust, so ist es derart auch die Phänomenologie der Aufstiegsform 
der Divina Commedia, mutatis mutandis, nicht unverwandt.« (S. 72)

•	 Noch deutlicher als Faust nehme die Phänomenologie immer wieder 
ihren Anfang im Ursprung, bedenke die Tradition. (S. 73)

•	 Eine besondere Verwandtschaft ergebe sich mit Blick auf die Dialektik. 
(S. 75ff.)

•	 »Indem die Fahrt Fausts in der Phänomenologie eine des Ungenügens 
oder Mangels ist, geht sie aufs Füllende und Rechte hin, also muss sie 
allem, was ihr im Gegenständlichen auf die Dauer nicht Genüge tut, 
widersprechen.«781 (S. 75)

•	 Die Dialektik Hegel gehe dadurch über alles Bisherige hinaus, so dass 
sie nicht bei der einfachen Gegensätzlichkeit stehen bleibe, sondern 
Bewegung, Entwicklung, Widerspruch überall orte und setze. (S. 77)

•	 »Der Widerspruch von ‚Leben‘ und ‚toter Objektivität‘ hatte schon das 
Denken des jungen Hegel bewegt, in der Frankfurter Epoche. Jedoch 

781	 »Komprimierter dialektischer Umschlag erscheint in den Worten: ‚Vernunft wird 
Unsinn, Wohltat Plage.‘ Und obwohl Goethe sonst sehr oft die Worte der Hegel-
schen Dialektik zu bizarr fand, nennt er umgekehrt in einem Brief an Niebuhr 
das Wort ‚Zustand‘ ein elendes, weil nichts eben stehe, alles beweglich sei. (…) 
Doch ist das Faustmotiv an und für sich ein fortlaufend dialektisches, es ist das 
Kräftig-Unbefriedigte, das zwar jeder Situation genüge tut, dem aber keine Situ-
ation bereits Genüge zu tun im ‚Zustand‘ ist. Infolgedessen gelingt die Einheit 
des strebenden Bemühens mit seinem Zielinhalt dem Faust sogar weniger fix 
und fertig als dem Schluss der Phänomenologie und seiner Angelangtheit im ‚sich 
wissenden Geist‘.« Bloch: Einleitung in die Tübinger Philosophie, S. 75f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


334

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

noch als unvermittelter Widerspruch und so, dass die Objektivität 
eben noch lauter Tod sein sollte. Die unvermittelte Antinomie von 
‚Leben‘ und angeblicher ‚toter Objektivität‘ vermehrte sich aber, als 
Hegels reife Dialektik mit einem Schlag durchbrach, um die Antino-
mie im bewegten, also lebendigen Objekt selber. Mephisto, der Geist, 
der stets verneint, kommt nun völlig in den Realprozess, muss durch 
Negation wirken, reizen.« (S. 76f.)

•	 »Nicht nur Dialektik, auch tätige Realprobleme der Dialektik sind also 
in Faust und Phänomenologie gleichmäßig immanent, mindestens als 
Horizont.« (S. 79)

•	 Wie kaum andere Werke in der Geschichte der Philosophie und Kunst 
sind Faust und Phänomenologie von Anfang an auf ein Ziel, auf ihr Ziel 
bezogen. (S. 79)

•	 »Wonach das Subjekt mit dem Objekt nicht mehr behaftet ist als mit 
einem fremden; der Welt-Faust der Phänomenologie landet so im Itha-
ka seiner ihm eigentümlichen Heimat (…). Leider nur ist das Selbst 
der Phänomenologie darin nicht bloß mit keinem fremden, sondern 
überhaupt mit keinem Gegenstand mehr behaftet, und das trotz des 
bekundeten Weltsinns Hegels, seiner mit Goethe verbundenen Ob-
jektbezogenheit, seiner konkreten Auswendigkeits-Freude.« (S. 81)

•	 »Faust bleibt bis ans Ende ebenso voll äußere Figur (…). In die Welt 
hat er sich eingeschifft, gleich dem Subjekt der Phänomenologie, aber 
materieller als dieses bleibt für Faust Gegenständlichkeit auch im Für-
sichsein des erfüllten Augenblicks und gerade in diesem als rechte.« 
(S. 81)

•	 »Und doch klingt auch im Chorus mysticus des Phänomenolo-
gie-Schlusses die antizipierte Augenblicksfülle des Faust-Schlusses un-
verkennbar verwandt wieder – kraft der Fülle, die es nie ohne Gegen-
ständlichkeit aushält und gibt.« (S. 82)

Phänomenologie und Faust schöpfen aus den gleichen gesellschaftlichen 
Grundlagen, aus historischen, ökonomischen und kulturellen Gegeben-
heiten, die den Aufbruch des Bürgertums markieren. Dergestalt sei ihr 
Zusammenhang mit der Bewegung der Aufklärung verbürgt – trotz der 
sowohl bei Goethe wie bei Hegel (nach seiner euphorischen Jugendphase) 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


335

15. Goethe in Tübingen – Ernst Bloch 

sich immer stärker akzentuierenden negativen Einstellung zur tatsächli-
chen Französischen Revolution und ihren spontan-revolutionären Ergeb-
nissen bzw. Konsequenzen. Diese Feststellung war schon für Lukács und 
Harich überaus bedeutsam. Es handelt sich um eines der Fundamente, 
auf denen die marxistischen Goethe- und Hegel-Interpretationen ruhen. 
»Immer ist das Faustische in der Phänomenologie, das Phänomenologische 
in Faust wechselseitig gegenwärtig, kraft des gemeinsamen, so geheimnis-
vollen wie Geheimnis lösenden Weltwegs von innen nach außen. So dass 
mit einem hier Goetheschen dort Hegelschen Ausdruck gesagt werden 
kann: Fausts Monolog ist das ‚Urphänomen‘ der Phänomenologie, und die 
Substanz, die sich ebenso als vermitteltes Subjekt weiß, ist das ‚Absolu-
tum‘ des Faust; beider Hermeneutik steht sich, steht unseren Angelegen-
heiten bei.«782

Abschließend sei angemerkt, dass es überaus bemerkenswert und be-
deutsam ist, dass Bloch im Westen an den Intentionen und Motivatio-
nen seines Werkes festhielt. In diesem Sinne gipfeln auch seine Tübinger 
Überlegungen in jenem Bekenntnis zum Sozialismus, das sich schon 1949 
nachweisen lässt (und noch weitaus tiefer in den Zeiten wurzelt)783: »Das 
Subjekt-Objekt in Faust und Phänomenologie ist auf gemeinsame Wei-
se das der Menschheit, die in widerspruchsvolle Selbstbefreiung aus den 
Entäußerungen und durch sie hindurch aufsteigt. Wurde dieser Prozess 
visiert durch die damals noch progressive bürgerliche Gesellschaft, so ste-
hen Faust und Phänomenologie mit uns nun an dem neuen Tor, an dem 
der sozialistischen Gesellschaft.«784

Die Vermittlung von Goethe und Hegel wurde dergestalt für Bloch 
zur Vermittlung des Sozialismus. Unter den Bergen der Verfälschungen, 
Verschüttungen des Dogmatismus hatten Bloch, Lukács, Harich und ei-
nige andere gegen die SED (teilweise aber auch mit dieser!) den originä-
ren Goethe und den originären Hegel gesucht und gefunden. Beide wur-
den dergestalt zur Mahnung an den sich immer mehr bürokratisierenden 
Sozialismus und waren gleichzeitig doch auch Symbol der Hoffnung auf 

782	 Bloch: Einleitung in die Tübinger Philosophie, S. 69.
783	 Bloch selber ging bis zur 2. Auflage des Geistes der Utopie zurück, aus dem er eine 

Passage zitierte. Ebd., S. 84.
784	 Ebd., S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


336

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

die Verwirklichung der bis dato nicht eingelösten Versprechen. Stärker 
und intensiver konnte der Gedanke des marxistischen Erbantritts nicht 
gedacht werden. Dass es ein wahres, ein echtes Erbe war, davon zeugen 
die Positionen, die Lukács, Harich und Bloch einnahmen, nachdem sie 
ihre jeweils individuellen bitteren Erfahrungen mit dem real existierenden 
Sozialismus gemacht hatten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


337

16. Schwerwiegende Budapester 
Notizen – Georg Lukács

Wenn die dicken und schweren Bände des Alterswerkes von Lukács (die 
im wahrsten Sinn der Bemerkung als »Waffen« im Kampf gegen die bür-
gerlichen Wissenschaften dienen können, etwa als Wurfgeschosse oder 
zum Barrikadenbau) auf ihren Inhalt und ihre Thesen hin überprüft 
werden, so wird dem Leser sehr schnell deutlich, dass sie Zusammen-
fassung, Zusammenführung des Bisherigen unter großen, allgemeinen, 
übergreifenden Gesichtspunkten sind. Dies trifft zu auf die Ontologie, 
erst recht auf Die Eigenart des Ä sthetischen, nicht zuletzt auf die Arbeit 
an der Gesamtausgabe durch neue Vorworte, Versuche der Einordnung, 
Bewertung des Vergangenen. (Manches Neue kam natürlich auch hinzu, 
hervorzuheben sind dabei besonders die Elemente einer Neubestimmung 
des real existierenden Sozialismus, genannt sei nur die posthume Edition 
von Sozialismus und Demokratisierung – begleitet von verschiedenen, die 
Vergangenheit aufarbeitenden Interviews Lukács’.)

Die Eigenart des Ästhetischen (»eine der bedeutendsten großen syste-
matischen Ästhetiken seit Hegel und Friedrich Th. Vischer«)785, erschie-
nen 1963, ist dergestalt eine Gesamtschau der ästhetischen Vermessungen 
Lukács’ – begonnen gleichsam am Anfang des Jahrhunderts, dessen Mitte 
der ungarische Philosoph als Marxist durchschritten hatte. Die Verwirkli-

785	 Bahr: Georg Lukács, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


338

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

chung eines/des »Jugendtraums«.786 Im Vorwort formulierte Lukács: »Ich 
begann als Literaturkritiker und Essayist, der in den Ästhetiken Kants, 
später Hegels theoretische Stütze suchte. Im Winter 1911/1912 entstand in 
Florenz der erste Plan einer selbständigen systematischen Ästhetik, an de-
ren Ausarbeitung ich mich in den Jahren 1912-1914 in Heidelberg machte. 
Ich denke noch immer mit Dankbarkeit an das wohlwollend-kritische 
Interesse, das Ernst Bloch, Emil Lask und vor allem Max Weber meinem 
Versuch gegenüber zeigten. Er ist vollständig gescheitert. Und wenn ich 
hier leidenschaftlich gegen den philosophischen Idealismus auftrete, so ist 
diese Kritik auch gegen meine eigenen Jugendtendenzen gerichtet. Äu-
ßerlich gesehen, unterbrach der Kriegsausbruch diese Arbeit. Schon die 
Theorie des Romans, entstanden im ersten Kriegsjahr, richtet sich mehr auf 
geschichtsphilosophische Probleme, für welche die ästhetischen nur Sym-
ptome, Signale sein sollten. Dann traten Ethik, Geschichte, Ökonomie 
immer stärker in den Mittelpunkt meiner Interessen. Ich wurde Marxist, 
und das Jahrzehnt meiner aktiven politischen Tätigkeit ist zugleich die 
Periode einer inneren Auseinandersetzung mit dem Marxismus, die seiner 
wirklichen Aneignung. Als ich – um 1930 – mich wieder der intensiven 
Beschäftigung mit künstlerischen Problemen zuwandte, stand eine sys-
tematische Ästhetik nur als sehr ferne Perspektive an meinem Horizont. 
Erst zwei Jahrzehnte später, Anfang der fünfziger Jahre, konnte ich daran 
denken, mit ganz anderer Weltanschauung und Methode an die Verwirk-
lichung meines Jugendtraums heranzutreten und ihn mit völlig anderen 
Inhalten, mit radikal entgegengesetzten Methoden auszuführen.«787

Rüdiger Dannemann, einer der Lukács-Forscher unserer Tage, der 
sich freilich zu oft in alten ideologischen Debatten verstrickt, der bedau-
erlicherweise das Jahrzehnt von »Lukács in der DDR« fast systematisch 
verschweigt, ignoriert, setzte sich damit auseinander, warum Lukács 
Anlauf um Anlauf unternehmen musste, um endlich zu seiner Ästhetik 
durchzubrechen: »Dass es Jahrzehnte dauert, bis Lukács zur Fertigstel-
lung einer systematischen Ästhetik gelangt, hat unterschiedliche Gründe. 
Entscheidend sind wohl zwei Faktoren: Lukács befindet sich nach der 

786	 Lehmann: Ästhetik im Streben nach Vollendung, S. 839.
787	 Lukács: Die Eigenart des Ästhetischen, Bd. 1, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


339

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

Verabschiedung der utopischen Philosopheme der zwanziger Jahre in ei-
ner Orientierungskrise. Es dauert lange, bis er mit seinem Buch über den 
Jungen Hegel, schließlich dann mit der Ontologie seine philosophischen 
Grundlagen neu zu formulieren vermag. Der Weg zu Marx, wie Lukács 
seine Denkbewegung übertrieben bescheiden, auch irreführend nennt, 
wird erschwert durch die Zeitabläufe und die Verstrickungen in sie. Sta-
linismus und Faschismus werfen die radikale Philosophie der Weimarer 
Republik weit zurück. Anders als Adorno, Brecht oder Bloch betrifft den 
engagierten Kommunisten Lukács die Zerstörung einer theoretischen 
Öffentlichkeit in der kommunistischen Internationale unmittelbar. Erst 
nach dem XX. Parteitag der KPdSU findet er Gelegenheit, seinen Traum 
einer systematischen Ästhetik zu verwirklichen. Ironischerweise fördert 
die erzwungene Isolation nach dem Ungarn-Aufstand die Arbeit an der 
Eigenart des Ästhetischen nicht unerheblich.«788 

Wer in der Eigenart des Ästhetischen ein selbstständiges Goethe-Kapitel 
sucht, sieht sich enttäuscht. Dass es fehlt, ist (neben der systematisch-
metatheoretischen Ausrichtung) nicht damit zu begründen, dass Goe
the keine Rolle mehr spielte für Lukács. Ganz im Gegenteil ist er neben 
Marx und Engels zur unumschränkten Autorität geworden. Wann immer 
Lukács etwas illustrieren, vertiefen, durch Querverweise absichern woll-
te – ein Goethe-Zitat erledigte diese Arbeit für ihn, durch ihn. Tiefer kann 
ein Verständnis von und die Liebe zu Goethe nicht greifen. Hans Mayer 
brachte das auf die Formel: »Der Goetheanismus von Lukács ist größer als 
derjenige von Goethe.«789 Und ein weiteres ist das Werk: »Es ist der große 
Versuch, Hegel noch einmal für die Ästhetik nutzbar zu machen.«790 Er-
neut stehen also Hegel und Goethe nebeneinander, ergänzten sich, wer-
den interpretiert, nutzbar gemacht als Ausdruck analoger Tendenzen im 
Denken und Fühlen der bürgerlichen Gesellschaft. Lukács selbst nannte 
Aristoteles, Goethe und Hegel als Ahnherren seiner theoretischen Kon-

788	 Dannemann: Georg Lukács, S. 32
789	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den E rfolg, S. 81. Ehrhard Bahr schrieb analog, 

dass Lukács »Goethescher gewesen sei als der historische Goethe«. Bahr: Lukács’ 
»Goetheanismus«, S. 94.

790	 Raddatz: Lukács, S. 110.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


340

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

zeption, daneben noch Epikur, Bacon, Hobbes, Spinoza, Vico, Diderot, 
Lessing und die revolutionären russischen Denker.791

George Lichtheim hatte in seiner Analyse die Kontinuitäten der Ei-
genart des Ästhetischen, ihr gleichsam evolutionäres Emporringen aus den 
Ursprüngen von Lukács’ frühen Schriften betont. Die zentrale Neuerung 
des großen Werkes sah er in der Art und Weise, wie Lukács nun seine The-
orien präsentierte. Ein Bruch, der 1956 von außen herbeigeführt worden 
war, der gleichzeitig aber Lukács auch darauf aufmerksam gemacht hatte, 
dass er seinen Platz, seine Position der marxistischen Literaturgeschichte 
neu beziehen, ausgewählte frühere Stellungen verteidigen musste. Licht-
heim zu Folge verbunden mit einer Neuakzentuierung des zur Debatte 
stehenden Themas. »Die ruhige, leidenschaftslose Diktion, die er wählte, 
stand in scharfem Gegensatz zu seinen Schriften in den fünfziger Jah-
ren, wodurch sowohl eine Änderung im geistigen Klima als auch Lukács’ 
nunmehr klassisch gewordener Status innerhalb des von ihm bevorzugten 
Sektors angezeigt wurde; letzterer Umstand wurde durch häufige Zitie-
rungen Goethes hervorgehoben, dessen Olympierweise einem System äs-
thetischer Prinzipien, die größtenteils aus der Weimarer Klassik abgeleitet 
sind, angemessen war. Lukács hatte niemals versäumt, seine Leser darauf 
hinzuweisen, dass Goethe und Hegel Zeitgenossen waren und dass Hegel 
(wenn man sich auf seine eigenen Auslassungen zu diesem Thema verlässt) 
Goethes Werk viel verdankte. Noch nie zuvor hatte er eine hegelianische 
Ästhetik in einem auf der Weimarer Klassik fußenden Vokabular entwi-
ckelt. Genau dies tat er dann 1963, wenn man zahlreiche Zitate von Marx 
und gelegentliche kurze Abstecher in den Leninismus außer acht lässt.«792

Es ist hier nicht der Platz, schon gar nicht der richtige Ort, um Die 
Eigenart des Ästhetischen in der ihr gebührenden Ausführlichkeit zu ana-
lysieren. (Was aus marxistischer ebenso wie aus bürgerlicher Perspektive 

791	 Lukács: Die Eigenart des Ästhetischen, Bd. 1, S. 13f. »Die Liste der Autoren, denen 
ich mich für diese Arbeit, im Ganzen wie im Detail, verpflichtet fühle, ist damit 
noch lange nicht erschöpft.« (Ebd., S. 14) Diese Aufzählung war Konsens und 
Grundlage des Arbeitens von Lukács, Bloch und Harich, die sich alle drei, natür-
lich mit divergenten Schwerpunkten und Nuancierungen, mit diesen Denkern 
auseinandersetzten. 

792	 Lichtheim: Georg Lukács, S. 111.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


341

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

immer noch zu leisten ist.) Hervorzuheben ist, dass Lukács tatsächlich 
eine marxistische Ästhetik vorgelegt hat (gerade der Aufbau versuche 
»eine möglichst richtige Anwendung des Marxismus auf die Probleme der 
Ästhetik«)793 – und zwar ausgehend von der Ästhetik Hegels. Diese ent-
halte zwar viele »Fragwürdigkeiten« und idealistische Verzerrungen, aber 
der »philosophische Universalismus ihrer Konzeption« sei »auf Dauer bei-
spielgebend für den Entwurf einer jeden Ästhetik«.794 Der Erbantritt in 
Sachen Hegel, in Sachen Ästhetik war für Lukács also lebendig, Aufgabe 
und Herausforderung seiner veränderten Gegenwart. 

Das Erbe Hegels sei um so zentraler und wichtiger, da der Marxismus 
keine eigene Ästhetik habe. Auch die Analyse und Zusammenstellung 
der entsprechenden Passagen von Marx, Engels und Lenin könne diese 
Lücke nicht schließen: »Denn wäre in den gesammelten und systema-
tisch geordneten Aussprüchen der Klassiker des Marxismus eine Ästhetik 
oder zumindest ihr perfektes Skelett bereits explizit enthalten, so wäre 
nichts anderes nötig als ein guter Verbindungstext, und die marxistische 
Ästhetik stünde fertig vor uns. Davon kann keine Rede sein! (…) Man 
steht also vor der paradoxen Situation, dass es eine marxistische Ästhetik 
gleichzeitig gibt und nicht gibt, dass sie durch selbständige Forschungen 
erobert, ja, geschaffen werden muss und dass das Resultat zugleich doch 
nur etwas der Idee nach Vorhandenes begrifflich darlegt und fixiert.«795 An 
diese, durchaus vernichtende Diagnose, schloss Lukács eine Abrechnung 
mit jenen Vulgärmarxisten, Dogmatikern, Sektierern an, die für die Starre 
und Dokumentgläubigkeit des Marxismus des 20. Jahrhunderts verant-
wortlich waren, die ihn und Bloch und viele andere geschmäht, Harich 
gar ins Zuchthaus gesteckt hatten: »Wer die Illusion hegt, mit Hilfe einer 
bloßen Marx-Interpretation die Wirklichkeit und zugleich damit Mar-
xens Erfassen der Wirklichkeit gedanklich zu reproduzieren, muss beides 
verfehlen. Nur eine unbefangene Betrachtung der Wirklichkeit und ihrer 

793	 Lukács: Die Eigenart des Ästhetischen, Bd. 1, S. 10.
794	 Ebd., S. 8. Weiter: »Die aus dem objektiven Idealismus entspringenden Starr-

heiten der Hegelschen Systematisierung wurden durch den Marxismus richtig 
gestellt.« (Ebd., S. 9)

795	 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


342

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Aufarbeitung mittels der von Marx entdeckten Methode kann beides er-
ringen: Treue zur Wirklichkeit und zugleich Treue zum Marxismus.«796

Die Sammlung und Analyse der Äußerungen der Klassiker sei also 
wichtig, enthebe den einzelnen Intellektuellen jedoch nicht der weiteren 
Arbeit. Es drohe schlicht das Sektierertum. Immerhin aber könne eine 
Zusammenstellung der Klassiker-Zitate zumindest deren Erbe-Verständ-
nis aufzeigen. »Seit der geistvollen Studie von Michail Lifschitz über die 
Entwicklung der ästhetischen Anschauungen von Marx, seit seiner sorg-
fältigen Sammlung und Systematisierung der zerstreuten Aussprüche von 
Marx, Engels und Lenin über ästhetische Fragen kann kein Zweifel mehr 
über Zusammenhang und Kohärenz dieser Gedankengänge bestehen.«797 
Der 1905 geborene Lifschitz gehörte zu den engen Freunden Lukács’ in 
dessen russischen Jahren. Seit 1929 war er am Marx-Engels-Institut, ein 
Jahr später traf er dort auf Lukács und die beiden diskutierten intensiv 
über ästhetische Probleme, Fragestellungen des Marxismus, wobei der 
russische dem ungarischen Philosophen die entsprechenden Thesen der 
»Klassiker« näher brachte. 

Schon einige Jahre zuvor, in einer Rede, die er am 15. Juli 1956 im 
Petöfi-Klub hielt, hatte Lukács die Sache analog umrissen. Wir haben in 
dem entsprechenden Kapitel bereits gesehen, dass er dort überaus deut-
lich formulierte, dass es noch »keine marxistische Logik, keine marxisti-
sche Ästhetik« usw. gebe, der Marxismus seit den Tagen Stalins also auf 
philosophischem Gebiet völlig versagt habe.798 Diese Probleme seien so 
zügig wie möglich zu beheben: »Das heißt natürlich nicht, dass wir diese 
Wissenschaften aus dem Nichts heraus aufbauen werden. Ohne die gro-
ßen Arbeiten der Klassiker, ohne die Ausarbeitung unzähliger Fragen der 
von den Klassikern geschaffenen methodischen Grundlagen können wir 
keinen Schritt vorwärts gehen.«799 Der Dogmatiker würde an genau dieser 
Stelle stehen bleiben, doch ein solcher war Lukács gerade nicht. Ganz 

796	 Lukács: Die Eigenart des Ästhetischen, Bd. 1, S. 12.
797	 Ebd., S. 11. Gemeint sind die Bücher: Marx/Engels: Über Kunst und Literatur. 

Lifschitz: Karl Marx und die Ästhetik.
798	 Lukács: Rede in der philosophischen Debatte des Petöfi-Kreises, S. 599. Die entspre-

chenden Passagen wurden bereits wiedergegeben. 
799	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


343

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

im Gegenteil. Erneut zeigt sich im Fortgang seiner Argumentation, dass 
Marx und Engels für ihn keine unumstößlichen Autoritäten, sondern, 
wie auch für Harich und Bloch, Diskussionspartner waren, denen er auf 
Augenhöhe begegnete.

Die Beschäftigung mit den Klassikern dürfe kein reiner Selbstzweck 
sein, sondern müsse immer der Lösung der gerade aktuellen Probleme 
und Herausforderungen dienen. Zu diesen hätten Marx und Engels und 
viele andere gerade nicht die spezifische Antwort geliefert, eben wegen der 
Aktualität und Gegenwärtigkeit, aber zahlreiche methodische Hinweise, 
Denkanstöße, Traditionsgefüge. Marxismus sei die permanente Aufforde-
rung zum Selbstdenken. Auch wenn man, wie Lukács gerade sagte, ohne 
die Klassiker »keinen Schritt vorwärts gehen« könne, so ist an dieser Aus-
sage doch das Wichtigste das folgende »Aber«. Hören wir Lukács: »Aber 
das heißt nicht etwa, dass, wenn wir alle Äußerungen von Marx, Engels 
und Lenin über die Ästhetik sammeln (um über mein Fach zu sprechen) – 
dann in diesen Äußerungen bereits die ganze marxistische Ästhetik ent-
halten ist. Ohne diese Äußerungen können wir zwar keine Ästhetik schaf-
fen, aber unsere Generation muss jetzt diese Wissenschaft der Ästhetik 
aufbauen. Dies gilt natürlich auch für die andere Wissenschaft. Dies darf, 
Genossen, auf niemanden entmutigend wirken. Im Gegenteil: Ich fühle 
tief, welche Verantwortung wir hier nicht nur vor den Proletariern aller 
Länder, sondern auch vor der ganzen Menschheit tragen.«800

Die Intentionen von Lifschitz (und auch Lukács) falsch verstehend 
schrieb Alfred Klein über Hans Mayers Denken der Mitte der fünfziger 
Jahre: »Er wollte ins Bewusstsein heben, dass Marx und Engels außer ih-
ren prinzipiellen Äußerungen über das Sickingen-Drama von Ferdinand 
Lassalle nur fragmentarische Bemerkungen über Kunst und Literatur hin-
terlassen hatten und nicht etwa ein geschlossenes System unanfechtba-
rer ästhetischer Normen, wie es Michail Lifschitz und Georg Lukács seit 
dem Beginn der dreißiger Jahre suggerierten.«801 Das hatte Lukács freilich 

800	 Lukács: Rede in der philosophischen Debatte des Petöfi-Kreises, S. 599.
801	 Klein: Unästhetische Feldzüge, S. 29f. Dort heißt es weiter: »Hans Mayer setzte 

Franz Mehring als ‚ganz große Gestalt‘ von den späteren Kanonisierungsversu-
chen ab, während er dem inzwischen zum ‚Klassiker‘ gewordenen Lukács den 
Vorwurf nicht ersparte, dass in seinen literaturwissenschaftlichen Arbeiten zu 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


344

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

nie behauptet, Klein wiederholte hier also unreflektiert die Thesen sei-
nes Lehrers. Die Theorie ebenso wie die fehlende Reflektion von diesem 
übernehmend. 

Die hier geschilderte Position von Lukács ist außerdem kein Bruch 
mit seinen frühen Ansichten. Denn 1952 hatte er im Vorwort der Beiträge 
zur Geschichte der Ästhetik geschrieben, dass es einmal eine Zeit gegeben 
habe (in der auch seine Goethe- und Schiller-Studien entstanden, in der 
Mitte der dreißiger Jahre), »da man beweisen musste, dass die formell 
zerstreuten, gelegentlichen Bemerkungen von Marx und Engels über Li-
teratur und Kunst ein streng zusammenhängendes, konkretisierbares und 
zu konkretisierendes System bilden«.802 Dieser Nachweis sei nun aber er-
bracht und damit die Möglichkeit gegeben, auf diesem Fundament selb-
ständig weiter nach vorn zu gehen, ein Rückfall hinter diese neuen Positi-
onen, auf die längst gewonnene Basis sei eben Rückschritt, Dogmatismus. 

Harich hat in den achtziger Jahren, als er das Erbe von Lukács ver-
teidigte, die größeren Zusammenhänge dieses Seitenzweiges der ästhe-
tischen Theorie gesehen und Lukács im »linken« Umfeld mit seiner Po-
sition verortet: »Als Lukács 1931 aus Moskau in Berlin eintraf, mit der 
‚Sickingen-Debatte‘ im Kopf (respektive im Koffer), zu konsequentem 
Materialismus bekehrt durch noch unveröffentlichte Marxsche Früh-
schriften, da hießen die wirklichen, die ihm vergleichbaren Gegenspie-
ler, die er hier im linken Umfeld vorfand, Korsch, Benjamin und Bloch. 
Brecht, mit seinem Hang zum theoretischen Dilettieren (wobei es ihm 
zustieß, dass er Theodor Lipps für Aristoteles hielt), stand unter ihrem 
Einfluss, weshalb Lukács sich vergebens um ihn bemühte. Ernst Bloch 
saß damals an Erbschaft dieser Z eit. Er hatte Brecht den Floh ins Ohr 
gesetzt, gerade Fäulnisprodukte spätkapitalistischer Kultur ließen sich re-
volutionär ‚umfunktionieren‘ (daher Brechts Forderung, nicht ans gute 
Alte, sondern ans schlechte Neue anzuknüpfen). Walter Benjamin wieder 
belehrte ihn über vermeintliches Auseinanderklaffen kritischer und ge-
nießender Haltung beim Publikum, über die angebliche Hinfälligkeit der 

viel philosophischer Ballast und zu wenig künstlerischer Spürsinn walte.« (Ebd., 
S. 30) Bei Mayer ist dies nachzulesen in seinen: Drei Vorlesungen am Collège de 
France, S. 359-427.

802	 Lukács: Vorwort zu den Beiträgen zur Geschichte der Ästhetik, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


345

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

Kunstgattung und dergleichen. Auch von der Seite also ward Brecht auf 
den Modefimmel einer linksbürgerlichen Avantgarde eingedrillt, die sich, 
aufgewühlt von der großen Krise, doch ohne von heut auf morgen ih-
ren mitgeschleppten Snobismus loszuwerden, der kommunistischen 
Bewegung näherte. Lukács hat sich der KP gleich bei ihrer Gründung 
angeschlossen, Ausgeschlossen aus ihr, wegen Beharrens auf ultralinken 
Dummheiten, war seit 1926 Karl Korsch. Und eben auf Korsch geht noch 
Brechts sektiererisches Unbehagen an der späteren Volksfrontpolitik, ge-
hen desgleichen seine gelegentlichen Missverständnisse der Dialektik zu-
rück.«803

Weiter heißt es dann, um den Gedankengang Harichs zu vervollstän-
digen: »Es ist wahr: Um einzusehen, dass Lukács’ materialistisch-dialek-
tische Methode, dass seine Einstellung zum Kulturerbe, seine anspruchs-
vollen Maßstäbe auch für die Würdigung proletarisch-revolutionärer, 

803	 Harich: Mehr Respekt vor Lukács, S. 63. Gut aufgearbeitet ist Brechts Ästhetik 
sowie ihre Debatte mit Lukács bei: Mittenzwei: Das Leben des Bertolt Brecht oder 
Der Umgang mit Welträtseln. Mittenzwei: Der Realismus-Streit um Brecht. 

Tagung des Weltfriedensrats, Berlin 1952, Georg Lukács und Anna Seghers

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


346

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

sozialistischer Kunst und Literatur immens brauchbar sind, muss man 
sich an die ihm zu verdankenden Analysen sowjetischer Erzählwerke, na-
mentlich Gorkis, Fadejews, Wirtas, Scholochows, Makarenkos, Beks, Ka-
sakewitschs halten. Brecht hat er lange unterschätzt. Er hat, als er ihn ken-
nenlernte, ihm offenbar nicht zugetraut, dass die Kraft seiner realistischen 
Dichtkunst sich in der Praxis des künstlerischen Schaffens gegen die ideo-
logischen Irritationen behaupten werde, denen er in einer entscheidenden 
Phase seiner Entwicklung ausgesetzt war. So hat Lukács erst unmittelbar 
nach dem Tode Brechts in dessen reifsten Stücken das Festhalten an der 
aristotelischen Katharsis wahrgenommen. Das ändert nichts daran, dass 
von ihm die tiefe Fragwürdigkeit der Brechtschen ästhetischen Doktrin 
und ihrer – ich muss das einmal offen aussprechen – pseudo- und anti-
marxistsichen Quellen jederzeit richtig beurteilt worden ist; richtig und 
obendrein unbestechlich auch bei genauer, von hoher Wertschätzung ge-
tragener Kenntnis sowohl der Lyrik Brechts wie seiner reifen dramati-
schen Produktionen in der Eigenart des Ästhetischen (1963).«804 

Das war ein Themengebiet, das Harich tief bewegte. Schon Anfang 
der fünfziger Jahre sah er sich ja zwischen Lukács und Brecht gestellt, war 
mit beiden befreundet, verteidigte den einen, Brecht, gegen Fritz Erpen-
becks dumme Dekadenz-Vorwürfe, den anderen, Lukács, gegen die noch 
dümmeren Sektierer-Philosophen der SED.805 Roland Links hat daran 
erinnert, dass auch Hans Mayer einen ähnlichen Spagat zwischen Brecht 
und Lukács vollzog.806 Waltraud Engelberg (wir werden darauf noch zu-
rückkommen und den Kontext etwas ausführlicher schildern) schrieb: 
»Bei Hans Mayer jedenfalls gab es nicht Lukács oder Brecht, sondern Ge-

804	 Harich: Mehr Respekt vor Lukács, S. 63f.
805	 Harichs Texte und Schriften zu Lukács in der Publikation: Heyer: Harich sprach 

über Lukács. Auf die Konstellation Harich und Brecht wurde bereits verwiesen, 
siehe die entsprechenden Publikationen von Werner Mittenzwei. 

806	 »Mit seiner Argumentationshilfe hatte ich damals schon und erst recht dann als 
Lektor im Verlag Volk und Welt zu Bertolt Brecht gefunden, den Lukács tun-
lichst umging.« Aber auch an Lukács habe Mayer eben festgehalten, nicht den 
einen gegen den anderen ausgespielt. Links: Hans Mayer, der »engagierte Beobach-
ter«, S. 234.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


347

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

org Lukács und Bertolt Brecht.«807 Doch zurück zur Ästhetik von Lukács 
(an deren Herkommen von der Anthropologie Harich übrigens seinen 
Anteil hat).

Bereits die gerade wiedergegebenen Passagen von Lukács verdeutli-
chen, dass dieser seine Ästhetik nicht im »luftleeren Raum« formulierte, 
sondern ganz bewusst und explizit die Auseinandersetzung mit der Ver-
gangenheit suchte. In diesem Sinn ist es eminent bedeutsam, darauf hin-
zuweisen, dass er mit deutlichen Worten Kritik an der damals aktuellen 
Gegenwart sowie ihren, im sozialistischen Lager verheerenden, Umbrü-
chen, Auswüchsen übte. Gleichzeitig sind sie eine Reflexion über seine ei-
gene Rolle, über die Notwendigkeit marxistischen Philosophierens gegen 
den parteilich verordneten Dogmatismus, eine Abrechnung mit den po-
litischen Führern des sozialistischen Lagers: »Die Treue zum Marxismus 
bedeutet aber zugleich die Anhänglichkeit an die großen Traditionen der 
bisherigen gedanklichen Bewältigung der Wirklichkeit. Es ist in der Sta-
linschen Periode, besonders seitens Shdanows, ausschließlich das hervor-
gehoben worden, was den Marxismus von den großen Überlieferungen 
des menschlichen Denkens trennt. Wenn dabei nur das qualitativ Neue 
am Marxismus betont worden wäre, nämlich der Sprung, der seine Dia-
lektik von der seiner entwickeltsten Vorläufer, etwa von Aristoteles oder 
Hegel, trennt, so könnte das relativ berechtigt sein. Ein solcher Stand-
punkt könnte sogar als notwendig und nützlich bewertet werden, wenn 
er nicht – in tief undialektischer Weise – das radikal Neue am Marxismus 
einseitig, isolierend und darum metaphysisch hervorhöbe, wenn er dabei 
nicht das Moment der Kontinuität in der menschlichen Gedankenent-
wicklung vernachlässigte.«808

807	 Engelberg: Bert Brecht bei H ans Mayer, S. 134. Zur Konstellation Mayer und 
Brecht reicht es, auf die entsprechenden Schriften Mayers zu verweisen, gut be-
leuchtet in: Völker: Hans Mayer und Bertolt Brecht, S. 323-333.

808	 Lukács: Die Eigenart des Ä sthetischen, Bd.  1, S. 12. Und weiter heißt es: »Das 
einseitige Hervorheben des Trennenden und Neuen beschwört die Gefahr, al-
les Konkrete und Bestimmungsreiche am wahrhaft Neuen in eine abstrakte An-
dersheit einzuengen und darin verarmen zu lassen. Die Gegenüberstellung der 
Kennzeichen der Dialektik bei Lenin und Stalin zeigt die Folgen einer solchen 
methodologischen Differenz ganz deutlich; und die vielfachen unvernünftigen 
Stellungnahmen zum Erbe der Hegelschen Philosophie führten zu einer oft er-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


348

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Was aber hat dies mit Goethe zu tun? Lukács selbst stellte die Frage 
von der anderen Seite.

 Als er einige Jahre nach der Eigenart des Ä sthetischen über Goethe 
sprach, machte er die Zwischennotiz: Was aber hat das mit Marx zu tun? 
In welchem Kontext dies geschah – damit haben wir uns als nächstes zu 
beschäftigen.

Auf den 28. August 1970 datiert die Verleihung des Goethe-Preises der 
Stadt Frankfurt am Main an Georg Lukács. Die Begründung liest sich 
wie folgt: »Sie ehrt damit den bedeutenden marxistischen Philosophen, 
Literaturwissenschaftler und Humanisten, der in seinem Buch Goethe und 
seine Zeit überzeugend traditionelle und reaktionäre Goethe-Klischees wi-
derlegt und die lebendige Gestalt Goethes in ihrer Tiefe und Progressivi-
tät, aber auch in ihrer Widersprüchlichkeit und Grenze sichtbar gemacht 
hat. Sie zeichnet damit zugleich ein Lebenswerk aus, das – von der volks-
pädagogischen Verantwortung der Wissenschaft getragen – entscheidend 
zum kritischen Verständnis und zur Bewahrung der klassischen deutschen 
Kultur beigetragen hat.«809

Man könnte nun denken, gerade angesichts des Verweises auf Goe
the und seine Z eit und mit dem Wissen um die permanente Aneignung 
der progressiven deutschen Klassik in Literatur und Philosophie durch 
Lukács, dass die Preisverleihung gerechtfertigt, sinnvoll, durchaus ver-
dient war. Aber die westdeutsche Konservative stand 1970 unter Druck: 
Seit einigen Jahren war sie gezwungen, sich mit ihrer faschistischen Ver-
gangenheit und Gegenwart auseinander zu setzen. Der Reflex, damals 
wie heute, ist immer der gleiche: Ja, ja, aber die anderen. Man dürfe den 
Linksextremismus nicht vergessen usw. Das alles ist bekannt, Totalitaris-
mustheorie, Populismus, es gibt viele Schlagworte, die das transportieren. 

William S. Schlamm, einstmals Kommunist, dann im amerikanischen 
Exil unter Jospeh McCarthy zu einem der engagierten Kommunistenjä-
ger avanciert, nach seiner Rückkehr nach Deutschland von Axel Springer 

schreckenden Inhaltsarmut der logischen Untersuchungen in der Stalinschen Pe-
riode.« (Ebd., S. 13) Dies war eines der zentralen Argumente der Hegel-Debatte 
der fünfziger Jahre, an deren Auswüchse Lukács mit seinen Ausführungen sicher-
lich auch erinnern wollte. 

809	 Stadt Frankfurt: Verleihungsurkunde des Goethe-Preises, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


349

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

für Die Welt als Kommentator verpflichtet und schließlich, der krönende 
Höhepunkt, mit dem Konrad-Adenauer-Preis bedacht, machte klar, dass 
für die Konservative die alten ideologischen Grenzen noch völlig intakt 
waren. Lukács war für Schlamm ein »zutiefst opportunistischer Schriftge-
lehrter«, es habe nie einen »zur gebotenen Lüge bereiteren Kommunisten« 
gegeben.810 Nach verschiedenen niveaulosen Schmähungen (dass Lukács 
kein Deutsch könne usw.) schrieb Schlamm dann: »Diesem Mann den 
Goethe-Preis zu verleihen ist eine Niedertracht gegenüber Goethe, gegen-
über Frankfurt, gegenüber der deutschen Kulturgeschichte. (…) Einem 
Volk, das lethargisch mit ansieht, wie sein größter Dichter für politische 
Perversitäten ordinärster Art missbraucht wird, einem solchen Volk ist 
nicht mehr zu helfen. Wenn der Goethe-Preis widerstandslos an Georg 
Lukács verliehen werden kann, dann sind die Deutschen offenbar auch 
aus ihrer Kulturgeschichte ausgetreten. (…) Denn nicht einmal neudeut-
sche Literaturprofessoren konnten geglaubt haben, der orthodoxteste aller 
kommunistischen Literaturpäpste sei in Goethes geistiger Landschaft zu 
Hause! Lukács, wie sich‘s gehört, hasst Goethes Lebensgefühl, Sprachge-
fühl, Glücksgefühl.«811

Der primitiven konservativen Dümmlichkeit würde ein Bein fehlen, 
wenn sie sich auf den kulturellen Bereich beschränken würde. Also musste 
Schlamm natürlich auch die politische Dimension des Vorgangs betonen: 
»Nicht genug daran, dass Willy Brandt eine gute Hälfte Deutschlands 
Ulbricht, Gomulka und Gromyko abtreten will, soll nun auch Goethe an 
den Osten abgetreten werden. Die Oder-Neiße-Linie wird in die deutsche 
Klassik hinein verlängert, und da Ulbricht ohnehin schon Weimar hat, 
wird ihm auch noch Goethe selbst nachgeworfen. Schließlich, nicht wahr, 
hat Deutschland den Krieg verloren und muss nun eben, wie Brandt zu 
sagen pflegt, endlich die Kosten bezahlen. Also, zum Beispiel, den Goe
the-Preis an Lukács.«812 (Verzichtet sei an dieser Stelle auf eine Gegen-Po-
lemik, die ja fokussieren müsste, dass, so haben wir gerade erfahren, 
beispielsweise jemand, der Goethe liebt, die Oder-Neiße-Grenze nicht 

810	 Schlamm: Frankfurt verdient eine Lenin-Medaille, S. 136.
811	 Ebd., S. 137.
812	 Ebd., S. 137f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


350

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

anerkennen darf. Schlamm sagt genügend über sich selbst. Mit seinen 
Erben haben wir uns noch an anderer Stelle zu beschäftigen.)

Lukács selbst sah die ganze Angelegenheit natürlich anders und, so 
fügen wir hinzu, selbstverständlich auch richtiger: »Ich fühle mich also 
zur Annahme der hohen Auszeichnung insofern literarisch-moralisch be-
rechtigt, als die intensive Beschäftigung mit Goethes Lebenswerk bis heu-
te meine Auseinandersetzung mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit in 
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft bestimmt.«813 Er habe, so Lukács 
weiter, eine enge Verbundenheit zu Goethe, zu dessen Werk, Lebensfüh-
rung und Weltanschauung. Eine Einstellung bzw. Grundhaltung, die mit 
seiner marxistischen Philosophie zusammenhänge. Denn auch für Marx 
sei die Beschäftigung mit Goethe »ein wichtiges Element seines geistigen 
Lebens« gewesen. Gerade deshalb dürften nicht die Differenzen zwischen 
Marx und Goethe in den Vordergrund gestellt werden. Es drohe, dass 
der »wesentliche Gehalt« verblasse »bis zum Verschwinden«.814 (Wir ha-
ben bereits darauf verwiesen, dass dieses Argument aus der Hegel-Debatte 
herkam, wo die Dogmatiker und Sektierer ja immer Marx und Engels 
derart stark von Hegel abgesetzt hatten, dass allein das Trennende blieb. 
Es war Auguste Cornu, der daraufhin feststellte, dass dergestalt Marx fast 
zu »Wundererscheinung« werde.)815

Auch 1970 war Goethe für Lukács ein »Kind seiner Zeit« und gleich-
zeitig ein Gestalter der krisenhaften (das ist für Lukács nach wie vor sehr 
bedeutsam) Entwicklung der bürgerlichen Gesellschaft. »Das tief in der 
‚deutschen Misere‘ versunkene deutsche Volk war zwar außer Stande, als 
politische, aktuell mobilisierende geistige Kraft der Aufklärung praktisch 
zu folgen und sich später an die große Revolution anzuschließen. Da-
für war es jedoch geistiger Mittelpunkt seiner intellektuellen Vorhut: Das 

813	 Lukács: Rede zur Verleihung des Goethe-Preises, S. 121.
814	 Ebd., S. 122. Weiter heißt es: »Werden, was philologisch zumeist geschieht, in der 

Unmittelbarkeit wirksame Motive in den Vordergrund gestellt, so ist es leicht, 
Goethe als einseitigen Verherrlichter so genannter ‚organischer‘ Entwicklungen, 
Marx als dem Revolutionär ‚um jeden Preis‘, allen Übergang ausschließend ge-
genüberzustellen.«

815	 Cornu: Über das Verhältnis des M arxismus zur P hilosophie Hegels, S. 895. (Wir 
haben auf diese treffend zugespitzte Äußerung Cornus aus dem Kontext der He-
gel-Debatte bereits verwiesen.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


351

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

welthistorisch Neue an Aufklärung und Revolution, dessen entscheiden-
de Möglichkeiten, dichterisch wie denkerisch ins Weltbild einer bewusst, 
historisch gewordenen Gattungsmäßigkeit einzubauen. Das bedeutet ei-
nerseits eine Konkretisierung dieser Tendenzen, sie in einem individuel-
len, nicht mehr transzendenten Weltbild zu verankern, andererseits, der 
großen historischen Erschütterung dieser Ereignisse folgend, eine His-
torisierung dessen, was früher bloß als abstraktes Postulat der Vernunft 
mit dem Alltag des feudalen oder halbfeudalen Lebenskreises kontrastiert 
werden konnte.«816 Verschiedene philosophische Theorien hätten in ge-
nau dieser Richtung gewirkt: Die Naturphilosophie Goethes, die Ge-
schichtsphilosophie von Herder und Hegel mitsamt den entsprechenden 
Zwischenstücken. Genau diesen Themenkreisen, daran erinnern wir nur, 
waren Lukács, Harich und Bloch ja in den fünfziger Jahren auf der Spur 
gewesen.

Ein weiterer Rekurs auf die theoretischen Modelle der fünfziger Jahre 
ist darin zu sehen, dass Lukács zudem die Rolle Spinozas in der deutschen 
Philosophie und Kultur des ausgehenden 18. Jahrhunderts betonte – eine 
inhaltliche Setzung, die vor allem Harichs frühe wissenschaftliche Arbei-
ten und Vorlesungen getragen hatte und die sich, allerdings nicht ganz 
so ausgeprägt, auch in Blochs Leipziger Vorlesungen findet. »Konkreter: 
Das unmittelbar gegebene Dilemma des Handelns in der bürgerlichen 
Gesellschaft ist das Dilemma einer Wahl zwischen unmittelbarem und 
darum abstrakten Egoismus und einem postulierten und darum gleich-
falls abstrakten Altruismus. Erst der Mensch, der in seinen Handlun-
gen – auch gegen seine eigene Partikularität – sich als Gattungswesen zu 
verwirklichen bestrebt ist, kann im innersten Innern seines Selbst bewegt 
sein, ohne sich abstrakt-konventionellen Normen zu unterwerfen. Nur 
der Mensch kann sich so seiner eigenen Gattungsmäßigkeit annähern.«817 

Das ist die uns bekannte Aussöhnung von individueller Tragödie und 
optimistischer Gattungsgeschichte, wie sie auch Mayer und Bloch ver-
treten hatten. Lukács ging 1970 davon aus, dass er mit der gerade wie-
dergegebenen Passage die grundlegende Einstellung Goethes formuliert 

816	 Lukács: Rede zur Verleihung des Goethe-Preises, S. 123.
817	 Ebd., S. 124.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


352

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

habe, die dessen Persönlichkeit samt dem dazugehörigen Werk bestimm-
te. »Und gerade diese scheinbare Zwiespältigkeit, die sich einerseits als 
tief begründete Skepsis aller so genannten Originalität gegenüber äußert, 
die angeblich die Persönlichkeit des Menschen ausmacht, andererseits in 
der Einsicht, dass wir eine feste Richtschnur für die Entscheidungen un-
serer praktisch fruchtbar werdenden – und in diesem Sinne für wahrhaft 
menschliches Leben unentbehrlichen – Innerlichkeit nur in der Gattungs-
mächtigkeit besitzen, diese Zwiespältigkeit bestimmte die Menschenent-
würfe aller bedeutenden Werke Goethes; ihr Aufbauprinzip der Gestal-
tung von Welt gründet sich auf diesen Fragestellungen im Leben.«818

Der Goethe der Faust-Studien, der fünfziger und der siebziger Jahre 
(dazwischen wie gesehen noch die Eigenart des Ästhetischen) ist bei Lukács 
im Kern identisch. Wenn sich das Goethe-Bild gewandelt hat, dann da-
durch, dass Lukács Goethe noch innerlicher besaß als vorher. An die gera-
de wiedergegebenen Bemerkungen anschließend formulierte Lukács dann 
die bereits erwähnte Frage: Was aber hat das mit Marx zu tun? »Nun, ich 
habe nie behauptet, dass Goethe ein – auch nur unbewusster Vorläufer 
des Marxismus war. Es ist evident, dass auch der von mir skizzierte Goe
the zu den größtenteils ökonomischen und politischen Problemen, über 
die die Menschen im allgemeinen zu Marx kommen, keine innere Bezie-
hung haben konnte.«819 

Aber Marx sei davon ausgegangen, dass sich der Mensch zu seiner ei-
gentlichen Ordnungsmäßigkeit entfalten könne. Mit Marx sei es möglich, 
Goethe als Teil, als einen Sprecher der damaligen bürgerlichen Welt zu 
interpretieren, und ihm gleichzeitig eine wichtige Rolle bei der Mensch-
werdung, der Bewusstwerdung des Menschen zuzuschreiben. Klar sei, 
»dass aber das ‚Reich der Freiheit‘ ebenso ein Produkt der Geschichte 
der Selbsttätigkeit des Menschen ist, wie wir das für das ‚Reich der Not-
wendigkeit‘ ununterbrochen erleben. Wenn diese Entwicklung sich nicht 
zum subjektiven Faktor des ‚Reichs der Freiheit‘ vertiefen und ausdehnen 
könnte, bliebe dieses eine abstrakte Utopie. Darum glaube ich nicht nur 
auf dem richtigen Weg zum Verständnis Goethes zu sein, sondern dies 

818	 Lukács: Rede zur Verleihung des Goethe-Preises, S. 125f.
819	 Ebd., S. 127.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


353

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

auch auf einem von Marx aufgezeichneten Weg gesucht zu haben, indem 
ich in Goethe einen jener Ideologen erblicke, die eine bestimmte Etappe 
der menschlichen Gattungsentwicklung in ihren wesentlichen und nor-
malen Bestimmungen erkannt und bewusst gemacht haben.«820

Auch wenn Lukács den Begriff der Ideologie im Sinn von Marx ver-
wendet (»Nach Marx ist sie vielmehr der Inbegriff jener geistigen Mit-
tel, mit deren Hilfe sich die Menschen der gesellschaftlichen Konflikte 
ihres Lebens bewusst werden und diese auszufechten in Stande gesetzt 
sind.«)821, so bleibt doch ein großes Bedauern. Denn Lukács’ Goethe ist 
kein Dichter und Schriftsteller mehr, kein Wortschöpfer, kein Gestalter 
von menschlichen Situationen, sondern, auch ohne ihn zum Vorläufer 
des Marxismus zu machen, letztlich doch »nur« ein Denker und Wissen-
schaftler, der den Weg zum Marxismus frei gemacht hat. Eine Reduktion, 
die man so nicht akzeptieren sollte. Derartige Verengungen sind für das 
Werk von Lukács in gewisser Weise durchaus charakteristisch. (Wir haben 
dies bereits hinreichend aufgezeigt.) Manchmal sind sie offen angespro-
chen und bilden sogar das Fundament der Untersuchung (beispielsweise 
in Fortschritt und Reaktion in der deutschen L iteratur und in der Zerstö-
rung der Vernunft), an anderer Stelle sind sie implizit und doch ziemlich 
schwerwiegend eingeschoben (etwa im Jungen Hegel), wieder in anderer 
Weise scheinen sie erst das Ergebnis der Untersuchung zu sein und sind 
doch stillschweigend vorausgesetzt. Dieses Letztere trifft auch auf die 
Goethe-Beiträge zu.

George Lichtheim hat sich in seiner kleinen Lukács-Monographie 
auch mit dessen Eigenart des Ä sthetischen auseinandersetzt  – als Höhe-
punkt der Entwicklung des Denkens von Lukács (Lichtheims Buch ist 
1971 erschienen). Dabei sah er eine ähnliche Problemlage wie wir. Über 
Lukács’ Version einer marxistischen Ästhetik schrieb er: »Seine Darstel-
lung der Ästhetik Hegels sondert systematisch das aus, was Hegels zentra-
les Thema ist, nämlich die unlösliche Verbindung von Kunst, Philosophie 
und Religion.«822 Ob dieses Dreigestirn wirklich von Hegel als unlösbar 

820	 Lukács: Rede zur Verleihung des Goethe-Preises, S. 130f.
821	 Ebd., S. 128.
822	 Lichtheim: Georg Lukács, S. 112.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


354

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

miteinander verbunden gesehen wurde, sollte zumindest zum Gegen-
stand einer Diskussion gemacht werden. Aber was Lichtheim richtig sah, 
ist, wie stark der Junge Hegel im Denken von Lukács präsent war und 
nachwirkte. »Goethe und Hegel hatten jedoch, indem sie die Kunst still-
schweigend in den Rang der Offenbarung empor hoben, die Theologie 
tangiert; beide waren sich dessen wohl bewusst. Was später bei Marx und 
Engels als eine ausgeprägte Missachtung Kants und Schillers hervortrat, 
verbunden mit einer begeisterten Bevorzugung der Dichtung Goethes 
und der Philosophie Hegels, war die notwendige Folge des Faktums, dass 
Hegel und Goethe auf ihre jeweils sehr verschiedene Weise heimlich die 
damals schier unnennbare Philosophie Spinozas sich angeeignet hatten. 
Eine Kritik der Belesenheit Lukács’ darf davon ausgehen, dass er sich die-
ser Verbindungslinie bewusst war. (…) Er beraubte sich so selbst einer 
Gelegenheit, die marxistische Ästhetik von dem Utilitarismus zu befreien, 
der sich unfehlbar an sie heften muss, sobald die metaphysische Dimen-
sion beseitigt wird.«823

Der Einwand von Lichtheim zielt letztlich darauf, dass Lukács sich vor 
der Interpretation seinen Gegenstand passend arrangierte. Ein Vorwurf, 
der auch seiner Goethe-Interpretation gemacht werden müsse. Dies zeige 
beispielsweise das für den Marxismus peinliche Thema des Verhältnisses 
von Goethe und Schelling: »Der junge Goethe gehörte der Vorromantik 
an, der Goethe der Reifejahre stand Schelling, dem Vater der romanti-
schen Naturphilosophie, nahe. Davon fügte sich nichts in das simplifi-
izierte Bild ein, das Lukács zeichnet, ein Bild, worin die Hegelsche Phi-
losophie und die Weimarer Klassik den Gegenpol zu Irrationalismus und 
romantischer Bewegung bilden. Goethes einziges philosophisches Werk, 
1784-1785 geschrieben (Die Geheimnisse, AH), bezog sich nach eigener Be-
zeugung auf die Grundlage seiner gesamten Existenz, nämlich Gott in der 
Natur zu schauen und die Natur in Gott. Diese Form des spinozistischen 
Pantheismus war vom theologischen Standpunkt sicherlich unorthodox; 
genau so wenig war sie aber ‚materialistisch‘. Da Lukács ohne Goethe 
nicht auskommt, breitet er über den fraglichen Punkt Stillschweigen. 
Desgleichen hat er zu Hegels Pessimismus hinsichtlich des Schicksals der 

823	 Lichtheim: Georg Lukács, S. 112f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


355

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

Kunst in einer mittels Philosophie und Wissenschaft durchsichtig gewor-
denen Welt (…) nichts zu sagen.«824

Bedeutsam ist letztlich, dass dieses Verschweigen, Selektieren, kein 
originärer Wesenszug des Marxismus, sondern Teil jedweder Denkart ist. 
(Wobei natürlich alle die Wahrheit für sich reklamieren. Und sei es da-
durch, dass man sich, wie es immer heißt, bewusst in den Klassenkämp-
fen positioniert. Also ob man mehr von Goethe versteht, wenn man eine 
Interesseneinheit mit der Arbeiterklasse bildet, zum, wie es immer hieß, 
Proletariat übergeht. Ebenso falsch ist es aber, dies von vornherein auszu-
schließen.) Natürlich ist der Goethe Lukács’ ein ganz spezifischer Goe
the – entstanden aus einer bestimmten biographischen Situation, geprägt 
durch die historischen Erfordernisse, Ergebnis intellektueller Emanzipati-
onsprozesse. (Nicht ist er, wir wollen es uns nicht versagen, Lukács daran 
zu erinnern, etwa Ergebnis, Resultat der damaligen sozial-ökonomischen 
Verhältnisse. Mit derlei Unfug erklärt man Kultur und Philosophie nicht.) 
Die Frage, die ein jeder für sich selbst beantworten muss, lautet schlicht: 
Ist man bereit, die Sichtweise von Lukács auf Goethe trotz der Verzerrun-
gen Ernst zu nehmen, als Teil des Marxismus zu akzeptieren oder nicht? 
Harich war bereit, diesen Weg mit Lukács zu gehen. In der DDR war er 
damit fast ein Einzelkämpfer. Erst Werner Mittenzwei gelang es in den 
späten siebziger Jahren etwas, Lukács aus der parteipolitischen Verdam-
mung zu befreien. 

Der Band, erschienen 1975, heißt Dialog und Kontroverse mit Georg 
Lukács – und war tatsächlich mehr Kontroverse als Dialog. Aber es ist, 
gerade bei Mittenzwei, das ernsthafte Bemühen um Lukács spürbar. Die-
ser agierte, auch das muss berücksichtigt werden, in einem damals noch 
immer ideologisch mehr als nur gefährlichem Grenzgebiet. So erklärte er, 
dass es vor allem um das literaturtheoretische Werk des ungarischen Phi-
losophen gehe, um seine Wirkung auf die sozialistische Literatur zwischen 
1931 und dem Anfang der fünfziger Jahre. »Der Philosoph und Ästhetiker« 
blieb ausgegrenzt. Aber es war eine Aufwertung, wenn Mittenzwei an-
merkte, dass die entsprechenden Literaturdebatten unter Gleichgesinnten 

824	 Lichtheim: Georg Lukács, S. 113.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


356

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

geführt wurden, keine »Fraktionskämpfe« waren.825 Zumindest auf dem 
engen Gebiet der Literaturtheorie war Lukács damit vom Vorwurf des 
Revisionismus in ersten Ansätzen freigesprochen. Eine erwähnens- und 
erinnernswerte Leistung Mittenzweis. Weiter schrieb dieser: »Dass in den 
Arbeiten vergangener Jahre vor allem die Polemik gegenüber seinen Feh-
lern, Abweichungen und eingleisigen methodologischen Vorstellungen 
dominierte, muss als eine notwendige Stufe in der Auseinandersetzung 
mit seinem Werk angesehen werden. Auch wir betrachten unsere Arbeit 
als eine Auseinandersetzung, aber es kommt uns vor allem darauf an, sei-
ne literaturtheoretischen Vorschläge, seine ästhetischen Kategorien, wie 
den ganzen Streit mit und um Georg Lukács stärker zu historisieren, und 
dahin zu überprüfen, inwieweit seine Vorschläge zu Gewinn oder Verlust 
oder auch zu Gewinn und Verlust in unserer Literaturentwicklung bei-
getragen haben. Eine solche differenzierte Untersuchung wird eben am 
besten zu bewältigen sein, wenn Lukács’ literaturtheoretisches Werk in 
den Zusammenhang mit den vielfältigen Vorschlägen und Alternativen 
gestellt wird, die von marxistischer Seite in die großen, lang dauernden 
Literaturdebatten eingebracht wurden.«826

Mehr Respekt vor Lukács – dies war der Titel jenes Aufsatzes, den Ha-
rich jahrelang in der DDR zu veröffentlichen versuchte und der schließ-
lich dann doch in Österreich erschien. Einige Sachen von Lukács konnte 
man wieder lesen, auch das Zitieren des und die Diskussion mit dem, 
über den ungarischen Philosophen war nach dessen Tod wieder halbwegs 
möglich. Intakt blieb aber ebenfalls jenes Verdikt, das Hans Kaufmann 
1959 als eifriger Helfer von Partei und Staatssicherheit (und als einer von 
zwei Deutschen, die bereit waren, sich an der niveaulosen Schmähung 
Georg Lukács und der R evisionismus zu beteiligen) formuliert hatte: »Da 

825	 »Wir wollen mit unserer Darstellung zeigen, dass es sich hier um produktive, ge-
legentlich auch erbittert geführte Literaturdebatten unter Gleichgesinnten han-
delt, nicht aber um so genannte ‚Fraktionskämpfe‘. Damit wenden wir uns gegen 
jene revisionistischen Auffassungen verschiedener Spielart, die die Darstellung 
der widerspruchsvollen Entwicklung und die Diskussion über unterschiedliche 
ästhetische Auffassungen dazu benutzen, um einen ‚Pluralismus‘ im marxisti-
schen ästhetischen Denken nachzuweisen.« Mittenzwei: Vorbemerkungen, S. 6.

826	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


357

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

Lukács’ Ästhetik einerseits die Folge, andererseits aber auch die theoreti-
sche Zementierung einer politischen, klassenmäßigen Haltung bildet, ist 
die Rückbeziehung darauf unvermeidlich, auch wenn uns diese Fragen 
nicht mehr so auf den Nägeln brennen wie 1956 und unser Interesse die-
ser oder jener ästhetischen Einzelfrage gilt. Versuche, Lukács’ ästhetische 
Theorie zu ‚retten‘, indem man sie von seiner politischen Haltung trenn-
te, die nicht zu verteidigen war, sind gescheitert.«827

Die Eigenart des Ästhetischen erschien 1981 in der DDR (unter Verweis 
auf die ungarische Edition, die westdeutsche Ausgabe verschwieg man). 
Das Nachwort des Herausgebers Günther K. Lehmann zeigt die ganzen 
Ambivalenzen des damaligen Umgangs mit Lukács. Man merkt seinen 
Ausführungen an, dass er sich mit Lukács’ Theorien auseinandergesetzt 
hatte, dass er gern über sie arbeitete. Und doch, wie können es ja mar-
xistisch formulieren, blieb er (anders als Mittenzwei) in den Erkenntnis-
schranken der DDR-Ideologie-Welt befangen: »Das Fehlen einer systema-
tischen Ästhetik des Marxismus-Leninismus musste Lukács nach Lage der 
Dinge geradezu als eine persönliche Herausforderung empfinden. (…) 
Die marxistische Ästhetik wird beinahe zur Aristotelischen Entelechie, 
einer Idee, die auf dem Wege zu einem Ziel ist, und Lukács begreift sich 
als Geburtshelfer und Vollstrecker dieser ‚ihrer Idee nach‘ bereits fertigen 
Ästhetik. Konsequent weist Lukács jeden Anspruch auf Originalität in der 
Ausführung seiner, der ‚marxistischen‘ Ästhetik zurück.«828 Es folgt die zu 
ziehende Konsequenz: »Natürlich wäre es voreilig, deswegen die Ästhetik 
von Georg Lukács für eine authentische Ästhetik des Marxismus-Leni-
nismus zu halten. Vielmehr darf Lukács bescheinigt werden, dass er eine 
durchaus eigenständige, sogar eigenwillige Ästhetik geschaffen hat, die ein 
Ausdruck seiner Weltsicht ist. Dies tut ihrem wissenschaftlichen Wert kei-
nerlei Abbruch, auch wenn Lukács, in Hegelscher Nachfolge stehend, die 
persönliche Note seiner wissenschaftlichen Leistung gering schätzt. Hin-
zu kommt, dass Lukács längst vor seiner Begegnung mit dem Marxismus 
eine ‚systematische‘ Ästhetik geplant hatte.«829

827	 Kaufmann: Lukács’ Konzeption eines »dritten Weges«, S.338f.
828	 Lehmann: Ästhetik im Streben nach Vollendung, S. 848.
829	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


358

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Dies war die zentrale Grenze, über die man in der DDR (die Aus-
nahme war Harich) nicht hinaus konnte, wollte, durfte: Lukács sei kein 
Marxist gewesen, das Haar in der Suppe müsse immer benannt werden. 
Wobei der Argumentation von Lehmann zumindest Originalität nicht 
abgesprochen werden kann: Da Lukács seine Ästhetik bereits vor seiner 
Berührung mit dem Marxismus schreiben wollte und innerhalb seines 
ästhetischen Denkens eher Entwicklung, denn Bruch zu eruieren sei, wäre 
die Ästhetik vor-marxistisch, un-marxistisch. »Lukács war und bleibt ein 
streitbarer Bundesgenossen für die zeitgenössische marxistische Ästhetik, 
vor allem im Kampf für den realen Humanismus und Sozialismus und 
gegen die politische Irreführung der künstlerischen Intelligenz sowie ge-
gen die weltanschauliche Entleerung der Kunst. (…) Lukács weist auf 
die Gefährdungen der Kunst hin und auf ihre sozialistischen Chancen. 
Lukács war ein kritischer Kopf, und man wird ihm gerecht, wenn man 
seine Ästhetik kritisch liest.«830 

1955 hatte sich Alexander Abusch in der Lukács-Festschrift übrigens 
bereits ähnlich geäußert: »Ein großer kritischer Geist wie Georg Lukács 
erwartet keine höflich-äußerliche Anerkennung, sondern auch von sei-
nen Freunden Aufrichtigkeit und Diskussion. (…) So erscheinen mir in 
einigen Arbeiten, die im Kampfe gegen den Faschismus die notwendi-
ge schärfste Kritik an den negativen, reaktionären Zügen der deutschen 
Vergangenheit übten, nicht in einem genügenden Maße die nationale 
Verwurzelung mancher klassischen Meisterwerke und ihre positiven, fort-
schrittlichen Züge beachtet zu sein. Lukács scheint mir auch manchmal, 
zum Beispiel in seiner Darstellung Schillers, Dichter zu sehr nur philo-
sophiegeschichtlich zu analysieren, wobei er verabsäumt, sie in ihrer Be-
sonderheit als Künstler, deren Schöpfertum sich in der Wechselbeziehung 
mit den realen Kämpfen ihres Volkes entwickelt, allseitig darzustellen.«831

So entpuppt sich das letzte Lob als das was es ist, eine Bösartigkeit. 
Lukács ein Bundesgenosse des Marxismus, den die DDR parteioffiziell 
betrieb. Es ist eine bösartige Titulierung auch deshalb, da die DDR nach 
1945 beispielsweise Christen oder liberale Demokraten als »Bundesgenos-

830	 Lehmann: Ästhetik im Streben nach Vollendung, S. 878f.
831	 Abusch: Grußadresse, S. 5f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


359

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

sen« im Kampf gegen den Faschismus zu gewinnen versucht hatte – trotz 
deren, so hieß es ja, Begrenztheiten, Verfehlungen, absurden Trugbilder, 
für diese eine Sache seien sie bedingt brauchbar. Weil Lukács ein kriti-
scher Kopf gewesen sei, müsse man seine Ästhetik kritisch lesen – so ja 
Lehmann. Muss man auch ein Dummkopf sein, um Idiotie zu verste-
hen? Mephisto, um Bosheit zu beschreiben? Und dass Lukács schließlich, 
wie Abusch vermeinte, die nationale Tiefe der deutschen Literatur und 
Philosophie nicht genügend gewürdigt habe, ist vollendeter Quatsch (ein 
anderes Wort würde nicht so treffend dies umschreiben).

Harich konnte diese ganze Lukács-Kritik nicht unkommentiert las-
sen. Fast schon wie ein Seismograph beobachtete und verzeichnete er jede 
positive und kritische Äußerung über Lukács, seinen Weggefährten ver-
gangener Tage. In dem bereits erwähnten Aufsatz Mehr Respekt vor Lukács 
schrieb er: »Dies muss jetzt und an dieser Stelle gesagt werden. Jetzt ange-
sichts einer Neuerscheinung, die eine Wendung zum Besseren verspricht, 
die Wiederentdeckung von Lukács’ Vermächtnis im Verlagswesen unserer 
Republik, vor über einem Jahrzehnt vorbereitet durch eine dankenswerte 
Initiative Werner Mittenzweis, ist mit dem Reclamband 1120, Über die 
Vernunft in der K ultur, in ein neues Stadium getreten; in das der Ange-
messenheit. Dokumentiert wird darin Lukács’ gesamte Entwicklung, von 
den ganz frühen Schriften, vor dem Ersten Weltkrieg, bis hin zur Ge-
sellschaftsontologie des Achtzigjährigen, mittels ausgewählter Texte, von 
denen nur zwei in der DDR früher bereits erschienen sind. Besprochen 
werden soll das Buch hier nicht. Aber hingewiesen sei auf die essayistisch 
angelegte, des Mannes wie der Sache inhaltlich würdige Einleitung, die 
der Herausgeber, Sebastian Kleinschmidt, der Auswahl vorangestellt hat. 
Und gerühmt sei, vor allem, der Überdruss an Mäkelei und Besserwis-
serei, dem es zuzuschreiben sein dürfte, dass jedwede Beanstandung von 
Fehlern, in den Anmerkungen, kein anderer vorträgt als Lukács selbst. 
Außer Zitaten, die dessen Stellungnahmen zu überwundenen eigenen 
Positionen wiedergeben, fällt da kein kritisches Wort. So, meine ich, ge-
hört sich das. So sollte es weitergehen. Das darf nicht heißen, dass Kritik 
an Lukács künftig zu verstummen hätte. Sie gehört aber keinesfalls, als 
ideologische Verdauungshilfe, verabfolgt von Epigonen, die sich weiser 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


360

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

dünken, in seine Bücher, es sei denn, er selber hätte dies nachgewiesener-
maßen legitimiert.«832

Soweit der zu verteilende Zuspruch, es folgt die Kritik: »Dennoch 
bleibt an den hiesigen Ausgaben der Eigenart des Ästhetischen (1981) und 
der Besonderheit als Kategorie der Ästhetik (1985) eines auszusetzen: Die von 
Günther K. Lehmann bzw. Michael Franz verfassten Nachworte sind so 
anmaßend wie überflüssig. Selbst weiterführende Gedanken, die sie hier 
und da, teilweise und sehr bedingt, enthalten, hätten woanders publiziert 
werden sollen: in Rezensionen, in Aufsätzen, in Essays. Den Lukács-Tex-
ten beigeheftet, wirken sie nur peinlich, zumal sie da den – doch wohl 
irrigen – Eindruck gouvernementalen Erwünschtseins erwecken. Gesetzt, 
Lehmann verhielte sich zu Lukács wie, sagen wir, Fichte zu Kant. Hätte 
denn Verleger Hartknoch nach dem Ableben Kants zu einer Neuauflage 
der Kritik der reinen Vernunft Fichte ein Nachwort schreiben lassen? Und 
wäre es Fichte lieb gewesen, die Leute glauben zu machen, er schelte Kant 
im Auftrag Friedrich Wilhelm III. einen ‚Dreiviertelkopf‘? Das sind keine 
ideologischen, es sind Taktfragen. Ideologisch freilich, desgleichen histo-
risch hapert es mitunter ebenfalls. Die Anhänger der ästhetischen Theo-
rien Brechts, nicht zu verwechseln mit den Bewunderern seiner Gedich-
te und Stücke, haben die Zeit, in der Lukács ungedruckt bei uns blieb, 
emsig genutzt, ihren Meister als eine Alternative zu ihm aufzubauen, die 
marxistischen Grundsätzen gemäßer sei. Zu dem Behuf sind die beiden 
zu Antipoden stilisiert worden, und man redet uns ein, dies seien sie seit 
Anfang der dreißiger Jahre gewesen. Die Konstruktion ist windschief. Ein 
junger Dichter kommt für einen nicht unerheblich älteren Philosophen 
als Antipode schwerlich in Betracht, ein Neuling aus der Sympathisanten-
szene erst recht nicht für einen in Klassenschlachten gereiften Parteifunk-
tionär.«833 Das ist jene Vermittlung von Lukács und Brecht, die auch Hans 
Mayer in den fünfziger Jahren versucht hatte.834 Mit dem einen Unter-
schied, dass Harich das Andenken an Lukács immer bewahrte und nicht 
der eigenen vermeintlichen Originalität zuliebe opferte.

832	 Harich: Mehr Respekt vor Lukács, S. 62.
833	 Ebd., S. 63.
834	 Siehe: Engelberg: Bert Brecht bei Hans Mayer, S. 133-136.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


361

16. Schwerwiegende Budapester Notizen – Georg Lukács

Im Zauberberg hat Thomas Mann Lukács ein bleibendes Denkmal ge-
setzt  – freilich kein schmeichelhaftes. Leo Naphta, Jesuit, Kommunist, 
Jude, »ein kleiner, magerer Mann« von »ätzender Hässlichkeit«. Gleich-
zeitig aber hat Mann betont, dass ihm Naphta in Wirklichkeit nie be-
gegnet sei, dass zwischen dem gezeichneten Bild und der geistigen Welt 
von Lukács mehr als zu unterscheiden sei. »Thomas Mann hat in Naphta 
einen Jesuiten so dargestellt, dass er neben ihm auch etwas von Georg 
Lukács erfasst hat. Es spricht für die dichterische Leistung der Ironie Tho-
mas Manns, dass ihm diese Gestalt so gelungen ist, aber in diesem Falle 
spricht es ebenso sehr für Georg Lukács’ künstlerisches Verstehen und sei-
ne Humanität, dass er sich durch dieses Porträt nicht beleidigt fühlte.«835

Es geht in unseren Ausführungen um Goethe – und an verschiede-
nen Stellen (sogar gerade eben) fiel in diesem Zusammenhang bereits 
der Name Thomas Mann. Daher kann dieser, verabschieden wir uns aus 
den mehr als nur ideologisch geprägten Debatten um Lukács, hier das 
Schlusswort zum ungarischen Philosophen, zu einem der bedeutends-
ten marxistischen Philosophen bekommen. In seiner Grußadresse zum 
70.  Geburtstag von Lukács formulierte Mann  – ausgehend von seiner 
Lektüreerfahrung von Die Seele und die Formen: »Seitdem habe ich sein 
kritisches Werk mit Aufmerksamkeit, Respekt und sehr zu meinem Nut-
zen verfolgt. Was vor allem daran meine Sympathie erregt, ist der Sinn 
für Kontinuität und Tradition, von dem es geleitet ist, und dem es gro-
ßenteils sein Dasein verdankt. Denn geradezu vorzugsweise geht es ihm 
um eine Analyse von älterem literarischem Kulturgut, in dem er belesen 
ist wie der konservativste Historiker und mit dem er die neue Welt seines 
Glaubens in Verbindung zu bringen, ihren Wissens- und Lerneifer dafür 
zu erwecken sucht. Dass er dabei vornehmlich die gesellschaftskritischen 
Elemente dieser Leistungen der bürgerlichen Kultur aufsucht und auf-
zeigt, ist nur recht und billig und verringert keineswegs meine Wertschät-
zung eines Mittlerwerkes zwischen den Sphären und Zeitaltern, das mir 
inspiriert scheint von einer Idee, welche heute vielerorts in beklagenswert 
geringen Ehren steht: Der Idee der Bildung.«836

835	 Bahr: Georg Lukács, S. 6f.
836	 Mann: Grußadresse, S. 141.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


Tägliche Rundschau

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


363

17. Goethe an der Leine –  
Hans Mayer

Girnus, nach Mayers Abgang: »Na ja, der
 war schon immer etwas seltsam.« (Spiegel)

Beginnen wir mit der Beschreibung von Jean Améry in dem, prägnant 
und programmatisch betitelten, Aufsatz Ein Lehrer der Deutschen: »Nach 
Kriegsende kehrte der Literat und homme des lettres Hans Mayer, Vertre-
ter des anderen Deutschlands in der Emigrationszeit, in sein Vaterland zu-
rück. Er war zunächst am Rundfunk in Frankfurt tätig, bis er sich dorthin 
wendete, wo Arnold Zweig sich schon befand und wo sich anzusiedeln 
Heinrich Mann nur der Tod verhindert hatte: In die DDR. Gleich sei-
nem Freund Ernst Bloch lehrte er als Universitätsprofessor in Leipzig. Wo 
Bloch den Marxismus mit dem ‚Geist der Utopie‘ durchtränkte und neu 
formulierte, dort wandte Mayer die Methode marxistisch-dialektischen 
Denkens bei der Fassung von Kenntnis und Erkenntnis der Literatur an. 
Bis 1963 wirkte er in Leipzig, wo sein Lehrstuhl, nicht anders als der Ernst 
Blochs, ein Refugium der Geistesfreiheit war. Dann ging er, wiederum 
gleich Bloch, ohne seine Überzeugung preiszugeben, ohne das gute Ge-
schäfte des ‚Freiheitswählers‘ machen zu wollen, in die Bundesrepublik. 
Geraume Weile schlug er sich dort als freier Publizist durch, bis er dann 
1965 an der Hochschule von Hannover – an der gleichen, an der einst 
Theodor Lessing Philosophie gelesen hatte – einen Hafen und ein Forum 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


364

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

fand. Heute ist er der unzweifelbar angesehenste und einflussreichste lite-
rarische Universitätslehrer Deutschlands.«837 

Zumindest in einer Hinsicht ist Hans Mayer ein Kuriosum. Über Ge-
org Lukács und Ernst Bloch gibt es eine breite Forschungsliteratur, die sich 
entweder mit den jeweiligen Frühwerken oder den Schriften des Alters be-
schäftigt. Bei der Lektüre so manches Aufsatzes oder Buches könnte man 
durchaus überrascht sein, dass Bloch einige Jahre in Leipzig lebte oder 
Lukács Vorträge in der DDR hielt, dort agierte und eine immense Wir-
kung entfaltete. Eine seltsame, vorurteilsgeladene Forschungsatmosphäre, 
die, gespeist aus unterschiedlichen ideologischen Motiven (manchmal 
auch einfach nur aus promovierender Unbelesenheit oder Borniertheit), 
Bloch und Lukács mit Walter Benjamin vergleicht, stets und ständig nur 
Ontologie und Utopie ruft – und dabei immer konsequent die Jahre von 
1946 bis 1956 ausklammert. Bei Mayer nun ist es gerade anders herum. 
Hier sind verschiedene Publikationen über seine Leipziger Zeit zu finden, 
dagegen fast gar nichts über die Jahre in Hannover.838 Wer beide Städte 
samt ihres intellektuellen Überbaus und Fundaments kennt (auch in un-
serer jetzigen Gegenwart), hat dafür sicherlich Verständnis, aber der Fakt 
zumindest ist zu konstatieren. 

Warum kann man sich den Leipziger Jahren Hans Mayers nähern, 
während die Zeit Blochs im gleichen Hörsaal 40 wenn überhaupt, dann 
nur aus linken Kreisen mit DDR-Sozialisation thematisiert wird. (Ver-
teidigungs-, Beiß- und Besserwisserreflexe inklusive  – die jedwede De-
batte mit und über Bloch als vermeintlichen Angriff auf irgendwelche 

837	 Améry: Ein Lehrer der Deutschen, S. 142.
838	 Die entsprechenden Publikationen werden im Folgenden erwähnt, weitere In-

formationen bietet das Literaturverzeichnis. Verdienstvoll und für die Forschung 
unverzichtbar, sind zur Leipziger Zeit die beiden Editionen von Mark Lehmstedt: 
Hans Mayer. Briefe, 1948-1963 und Der Fall Hans Mayer. Dokumente, 1956-1963. 
Eine beeindruckende Informationsquelle ist zudem der Beitrag von Günter Al-
bus: Hans Mayer in Leipzig, 1948-1963, S. 171-190. Albus verzeichnet alle Lehrver-
anstaltungen, universitären Aktivitäten und Publikationen von Mayer in Leipzig. 
Absurde Ansichten zu Mayers Hannover-Zeit liefert der Aufsatz von Manfred 
Lauermann: Die Gegenuniversität – bin ich selbst!, S. 149-162. Ebenfalls in weiten 
Teilen unbrauchbar oder ungenießbar sind die Akten des Mayer-Symposiums 
vom 5. und 6. Juni 2008, abgedruckt in: Treibhaus, S. 195-363.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


365

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

selbstverschuldeten biographischen Verwerfungen stigmatisieren.839) Ein 
Grund, vielleicht sogar der wichtigste, ist darin zu sehen, dass die Aus-
einandersetzung der DDR mit Mayer, seinen Studenten, Schülern und 
Freunden, anders von statten ging als in den Fällen Lukács, Bloch, Ha-
rich, Loest, um nur einige zu nennen. Am Ende des Jahres 1956 mussten 
die Assistenten Blochs die Deutsche Demokratische Republik fluchtartig 
verlassen, sahen sich, so sie blieben, Schikanen ausgesetzt, Haftstrafen, 
kamen zur »Bewährung in die Produktion«.840 1996 erschien ein merk-
würdiger Band: Literaturhistorische Streifzüge. Für Hans Mayer von Schü-
lern der Leipziger Zeit.841 Ein Blick in das Personenregister zeigt uns zwölf 
Autoren mit zwölf Professorentiteln, Schüler Mayers, die von diesem das 
Streben gelernt hätten, »Literatur nicht isoliert, sondern im Zusammen-
hang mit Geschichte und Kulturgeschichte zu sehen«.842 Doch Partei und 
Staatssicherheit hatten darauf offensichtlich einen anderen Blick. Denn 
die Assistenten Mayers schienen ihnen nicht, wie die Assistenten Blochs, 
subversive Renegaten und Revisionisten zu sein, vielmehr öffneten sich 
Türen für Karrieren. Rückblickend war es also möglich, in der DDR in 
den Geisteswissenschaften Karriere zu machen und gleichzeitig mindes-
tens »genau so oppositionell zu sein« wie Hans Mayer – eine interessante 
Konstellation, die die eine oder andere Biographie sicherlich beflügelte. 
Das falsche Licht erwärmt die sprichwörtliche Leiche im Keller. 

Es geht nicht darum, irgendwem zu nahe zu treten. Jeder musste sich 
arrangieren, klarkommen, abwägen zwischen Parteilichkeit und eigenem 
Denken. Aber SED und Stasi taten dies zwischen 1956 und 1963 sowie in 
den folgenden Jahren ebenfalls und sahen keine Opposition. Alfred Klein, 
Aspirant und Assistent bei Mayer in Leipzig (von 1956 bis 1959), später 
dann Leiter des Instituts für Literaturgeschichte an der Berliner Akademie 
der Künste (also Teil der wissenschaftlich-ideologischen Führungsschicht 

839	 Welche Blüten das treiben kann – ist nachzulesen in dem unwissenschaftlichen 
und peinlich anmutenden Beitrag von Volker Caysa: Wunde Bloch, S. 49-58. 

840	 Trotz aller Schwächen, der penetranten Eitelkeiten etc. siehe: Zwerenz/Zwerenz: 
Sklavensprache und Revolte. 

841	 Klein/Pezold/Schubert: Literaturhistorische Streifzüge.
842	 Klein/Pezold/Schubert: Vorwort, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


366

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

der DDR)843, hat sein Buch über Mayers Leipziger Zeit überschrieben: 
Unästhetische Feldzüge. Der siebenjährige Krieg gegen Hans Mayer. Der Ti-
tel klingt nach Blut, Schlachten und Tränen, Verzweiflung, Plünderung, 
Mord und Totschlag – eben nach Feldzug und Krieg. Damit zielt er völ-
lig an der Sache vorbei. (Erinnert sei nur daran, dass Harich 1957 zu ei-
ner zehnjährigen Zuchthausstrafe verurteilt wurde, Jürgen Teller, Blochs 
Assistent, in der Produktion seinen linken Arm verlor u. dgl. trauriges 
Schicksal mehr.)

Mayers Stellung zur DDR ist ähnlich ambivalent wie etwa die Blochs. 
Er war ein überaus treuer und verlässlicher Erfüllungsgehilfe der Partei, 
beteiligte sich an so manchem, was ihm Jahre später sicherlich peinlich 
war. (So wurden ja gerade die meisten seiner Goethe-Aufsätze, ebenso 
wie weitere seiner ideologischen Zuträgertexte zur DDR, im Westen tun-
lichst verschwiegen und bis auf eine Ausnahme nicht erneut gedruckt, 
obwohl Mayer ansonsten jedes Produkt aus seiner Feder in diversen Bü-
chern publizierte.) Er machte vor allem auch einiges, was nicht der Ab-
sicherung der eigenen Stellung diente, nicht notwendig war  – also ein 
freiwilliges ideologisches »Mehr« darstellt. Ab 1956 war er dann einer 
extremen Zermürbungs-, Ermüdungskampagne ausgesetzt: Permanente 
Kritik, ständige Attacken, Bloßstellungen, Demütigungen, keine Mög-
lichkeit zur öffentlichen Rechtfertigung usw. (Bei gleichzeitiger partieller 
Unterstützung durch andere Teile der Partei – so paradox dies anmuten 
mag.) Mehrere Jahre hielt er noch durch, sogar zwei länger als Bloch, aber 
irgendwann war die Situation für ihn unerträglich geworden, er verließ 
die DDR. Joachim Pötschke hat dies (in einem Bericht über seine Pro-
motion bei Mayer) treffend umschrieben: »Ein weiteres Jahr später hatte 

843	 Wie derartige DDR-Biographien nach außen transportiert werden können ist 
nachzuvollziehen anhand des Textes: Hörz/Wöltge: Gespräch über die AdW, 
1989/1992, S. 166-191. Herbert Hörz geht dort an jedweder Kritik vorbei, seine 
Argumentationsstrategie des »Schön-Redens« gipfelt letztlich in dem: Wir waren 
doch nur Wissenschaftler. Dies ist charakteristisch für so manche DDR-Prota-
gonisten der mitleren Führungsschichten – die nach 1989 ganz schnell vergaßen, 
dass sie in den Jahren zuvor immer nach oben geschielt hatten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


367

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

Hans Mayer die DDR verlassen, oder besser: verlassen müssen, wenn er 
sich treu bleiben wollte.«844

Es ging einfach nicht mehr, das im Volksmund oft bemühte Fass war 
übergelaufen, die permanenten Debatten und Angriffe hatten Hans May-
er, wie schon geschrieben, aufgerieben. Es liest sich fast schon wie blanker 
Zynismus, wenn Klaus Gysi am 27. Februar 1963 in bester Stalinscher 
Manier an Mayer über eines von dessen Büchern schrieb (der Brief wird 
gleich ausführlicher betrachtet): »Ich brauche Dir nichts darüber zu sa-
gen, dass wir die in dem Manuskript zusammengestellten Arbeiten für 
sehr interessant und wesentlich halten und ihre Publikation sehr begrü-
ßen. Selbstverständlich ist vieles dabei sehr diskutabel, aber eine so aus-
gelöste Diskussion ist ja etwas völlig Normales und Positives.«845 Ja, diese 
»freiwilligen« Diskussionen des Volkes über Kunst und Wissenschaften – 
wie sehr haben sie den Sozialismus geprägt (und zwar nicht in Richtung 
des »Guten«). 

In der Sowjetunion verfasst Jewgeni Samjatin im Juni 1931 einen Brief 
an Stalin, der eines der wichtigsten Dokumente über das Verhältnis des 
Künstlers zur bürokratischen Staatsmaschinerie sowjetischen Typs ist. Er 
reagierte damit auf die gegen ihn laufende Kampagne des Parteiapparats 
und der Behörden. Einige Jahre vor dem Einsetzen der bekannten Mos-
kauer Scheinprozesse und dem Beginn der Gulagisierung zahlreicher ehe-
maliger Revolutionäre und Kommunisten machte er sein eigenes Schick-
sal als paradigmatischen Fall öffentlich: »Mein Name ist ihnen sicherlich 
bekannt. Für mich als Schriftsteller kommt der Entzug jeder Möglichkeit 
zu schreiben einem Todesurteil gleich, und die Umstände haben sich so 
zugespitzt, dass ich meine Arbeit nicht fortsetzen kann, denn in einer 
Atmosphäre systematischer, sich von Jahr zu Jahr verstärkender Verfol-
gung ist jegliche Art schöpferischer Tätigkeit undenkbar.«846 Und weiter 
heißt es: »Im sowjetischen Strafgesetzbuch ist die der Todesstrafe folgen-
de nächstgeringere Strafe die Ausweisung des Verbrechers aus dem Land. 
Wenn ich tatsächlich ein Verbrecher bin und Strafe verdiene, dann, so 

844	 Pötschke: Begegnungen mit Hans Mayer, S. 120.
845	 Gysi: Brief an Hans Mayer vom 27. Februar 1963, S. 164.
846	 Samjatin: Brief an Stalin, S. 147.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


368

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

glaube ich, wohl doch nicht eine so schwere wie den literarischen Tod, 
und deshalb bitte ich, das Todesurteil in Ausweisung aus der UdSSR um-
zuwandeln – und meiner Frau zu gestatten, mich zu begleiten. Wenn ich 
hingegen kein Verbrecher bin, so bitte ich darum, mich und meine Frau 
zeitweilig, sei es nur für ein Jahr, ins Ausland reisen zu lassen – um wieder 
zurückkehren zu können, sobald es bei uns möglich ist, in der Litera-
tur den großen Ideen zu dienen, ohne vor kleinen Leuten liebdienen zu 
müssen, und sobald sich bei uns, und sei es nur ansatzweise, die Auffas-
sung von der Rolle des Wortkünstlers ändert. Diese Zeit, davon bin ich 
überzeugt, ist nahe, denn unmittelbar nach der Schaffung der materiellen 
Basis erhebt sich unausweichlich die Frage nach der Schaffung des Über-
baus – nämlich einer Kunst und Literatur, die der Revolution wirklich 
würdig ist.«847 Wichtige, tief greifende Worte, die permanent zu erinnern 
sind. Doch zurück nach Leipzig, in die sechziger Jahre.

Es schien fast so, als ob sich Mayers Situation in der DDR nach den 
Querelen vom Ende der fünfziger Jahre wieder etwas beruhigt hatte. May-
er hatte sogar die Möglichkeit, die Festrede zum 150. Todestag von Hein-
rich von Kleist zu halten. »Hans Bentzien, der neue Kulturminister nach 
der Beförderung Alexander Abuschs zum stellvertretenden Ministerpräsi-
denten, wollte mit der Einladung offenbar etwas gutmachen und lieber in 
die Fußstapfen Johannes R. Bechers als in die seines unmittelbaren Vor-
gängers treten.«848 Mayer überarbeitete und ergänzte seine Rede zu einem 
Buch. Er schilderte das Ganze wie folgt: »Meine Studie erschien bei Neske 
im Jahre 1962, also wieder im Westen. Übrigens nicht, weil meine Frank
furter Rede offiziell missfallen hätte. Das tat sie nicht. Ich hatte gut ge-
sprochen, so wurde mir von allen Offiziellen bescheinigt. Doch gehörten 
sie zur zweiten Garnitur. Die eigentliche Macht blieb fern. Das war ein 
Fest der zweiten Garnitur. Immerhin wurde ich auch im Neuen Deutsch-
land gelobt, es gab sogar ein paar Sätzchen aus dem Vortragstext.«849

Doch Mayer blieb skeptisch und dies zu Recht. So kam es beispiels-
weise zu Querelen bei der geplanten Veröffentlichung des Buches Über 

847	 Samjatin: Brief an Stalin, S. 151.
848	 Klein: Unästhetische Feldzüge, S. 115.
849	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 244.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


369

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

deutsche Klassik und R omantik. Studien und Versuche. Das Manuskript 
hatte Mayer Mitte 1962 an den Aufbau-Verlag geschickt. Am 27. Februar 
1963 schrieb Klaus Gysi und »erbat« verschiedene Änderungen in den ein-
zelnen Texten, die hier kurz zu rekapitulieren sind, da ihr Inhalt durchaus 
unser Thema betrifft. Gysi hatte mehrere Probleme ausgemacht, die seine 
ideologische Dummheit ebenso zeigen wie die der ganzen Partei. 

Zunächst Ernst Bloch, den Mayer dreimal zitiert hatte: »Es handelt 
sich dabei um Erwähnungen, die von der Sache und der Darstellung her 
nicht so wesentlich sind, dass sie sich nicht ohne die leiseste Einbuße für 
das Manuskript einfach streichen ließen.«850 Der Grund: »Ich denke, dass 
es unnötig ist, einen Mann in dieser Weise ohne Notwendigkeit von der 
Sache her zu erwähnen und damit erneut zu popularisieren, der unserer 
Republik in solcher Weise in den Rücken gefallen ist und das auch weiter-
hin tut, wie es Dir und uns bekannt ist.«851 Doch nicht nur Bloch, zu al-
lem Unglück taucht auch noch Lukács im Buch auf. Gysi gestand Mayer 
zwar zu, dass er diesen vor allem kritisch behandle: »Aber bei der politisch 
schädlichen Rolle, die Lukács durch seinen Einfluss bei uns vor einigen 
Jahren gespielt hat, müsste man doch noch einmal gemeinsam prüfen, 
ob die – ich wiederhole: von der Sache her sehr kritische – Erwähnung 
und Beschäftigung mit Lukács hier wirklich notwendig und richtig ist.«852 
Ein weiterer Punkt war die versuchte Neufassung der Romantik durch 
Mayer, wobei ihm Gysi attestierte, dass die Darstellung der Äußerungen 
von Marx und Engels zur Romantik zu eng und begrenzt sei. Hinzu trete, 
»dass man unserer Meinung nach nicht Lukács gewissermaßen in einem 
Atemzug mit Marx, Engels und Mehring als adäquate Größe der mar-
xistischen Literaturwissenschaft auffassen und einstufen kann«.853 Und zu 
guter Letzt hatte Mayer dann auch noch die verheerende Rolle der Shda
now-Rede von 1946 angesprochen.

Besonders der Lukács-Stachel saß tief im Fleisch der SED. Peter Gold
ammer, schon zu Zeiten Harichs und Jankas im Aufbau-Verlag im The-
menbereich Philosophie und Erbe aktiv, wiederholte am 11. Juli 1963 den 

850	 Gysi: Brief an Hans Mayer vom 27. Februar 1963, S. 164.
851	 Ebd.
852	 Ebd.
853	 Ebd., S. 165.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


370

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

für die Partei wichtigsten Punkt: »Unsere Bedenken reduzieren sich auf 
eine Partie im Aufsatz Fragen der R omantikforschung, nämlich auf jene 
Stelle, wo Sie die Auffassungen Georg Lukács’ unmittelbar im Anschluss 
an die Romantik-Anschauungen von Marx, Engels und Mehring abhan-
deln. Dabei geht es uns gar nicht so sehr um die Frage, ob Lukács tatsäch-
lich an ästhetische Urteile der Klassiker des Marxismus anknüpft, sondern 
vielmehr um dem politischen Aspekt der Sache. Wir glauben es nicht 
verantworten zu können, Lukács – und sei es auch nur unter diesem parti-
ellen Aspekt – als einen genuinen Nachfahren Marx’ und Engels’ erschei-
nen zu lassen.«854 Natürlich wisse man, dass das »ideologische Kontinuum 
Marx-Lukács« von Mayer nicht beabsichtigt sei, aber die Leser könnten 
es daraus ableiten. So blieben nur zwei Alternativen. Entweder der Auf-
satz zu Romantikforschung werde vollständig aus dem Buch entfernt, was 
eine »schmerzhafte Amputation« darstellen würde, oder Mayer könne 
sich entschließen, die Stelle zu eliminieren (was offensichtlich dann keine 
»schmerzhafte Amputation« wäre, da ja von der SED gewünscht).855 Es 
gibt ja durchaus Momente, wo man sich fragt, was man selber auf derlei 
ideologischen Unfug geantwortet hätte. Mayers Position war klar: »Na-
türlich gehört Lukács in die Geschichte der marxistischen Literaturwis-
senschaft. In welche denn sonst?«856 Das ebenso banale wie bezeichnende 
Ende dieser leidigen Angelegenheit bestand dann darin, dass das Buch 
ungekürzt im Westen erschien. (Mayer hatte diese Möglichkeit, fast allen 
anderen war diese Tür jedoch versperrt – ein Fakt, der nicht vergessen 
oder unterschlagen werden darf.)

Alfred Klein hat die Lage von Mayer wie folgt charakterisiert: »Nach 
den scharfen Attacken von 1957/1958 musste sich Hans Mayer ernsthaft 
fragen, ob er in der DDR überhaupt noch gebraucht wurde. Sowohl seine 
Gabe zur Verwandlung literarischen Erbes in Gegenwartsbesitz als auch 
seine Fähigkeit zur Verwandlung moderner literarischer Phänomene und 
Probleme in historisch verfremdete Diskussionsgegenstände waren, wenn 
nicht verworfen, so doch schonungslos abgewertet worden. Die Kluft zwi-

854	 Goldammer: Brief an Hans Mayer vom 11. Juli 1963, S. 166.
855	 Ebd., S. 166f.
856	 Mayer: Brief an Peter Goldammer vom 15. Juli 1963, S. 167f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


371

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

schen öffentlicher Diskriminierung und innerem Selbstwertgefühl hatte 
sich zum Dauerzustand entwickelt.«857 Hinzuzusetzen ist dieser Diagnose, 
um ein wirklich vollständiges Bild zu entwerfen, dass Mayer auch in den 
späten fünfziger und frühen sechziger Jahren noch zu den Privilegierten 
des DDR-Systems gehörte. »Sein Sonderstatus blieb ihm erhalten – und 
er nutzte ihn.«858 Wie die gerade kurz erwähnte Publikationsgeschichte 
des Streitobjekts Über deutsche Klassik und R omantik belegt. (Ein Stück 
weit war es bei Mayer so wie dann einige Jahre später bei Robert Ha-
veman. Staat und Theoretiker wussten, allen Querelen zum Trotz, was sie 
aneinander hatten, Privilegien inklusive. Und beide wollten den Bruch 
nicht unumkehrbar machen.)

Auch Mayer hatte schlichtweg einiges zu verlieren. Er unternahm viele 
Dienstreisen, auch ins westliche Ausland (Hans Altenhein gibt darüber 
einen kleinen Überblick),859 verfügte über Devisen, arbeitete mit West-
verlagen zusammen (teilweise notgedrungen, teilweise freiwillig), konnte 
innerhalb fest gezogener Grenzen noch planen und organisieren. So bei-
spielsweise die Konferenz zu Fragen der Romantikforschung, die er vom 
2. bis 4. Juli 1962 veranstaltete.860 

Das ist insofern bemerkenswert, da die Romantik ja ein ideologisches 
vermintes Gebiet war.861 Bernd Leistner konstatierte: »Namentlich ging es 
ihm – und dies im Zusammenspiel mit Werner Krauss – um eine differen-
zierende Bewertung der deutschen Romantik, die seinerzeit in der DDR 
noch immer als schlechthin ‚reaktionär‘ galt. Dafür, dass er zu diesem 
Zeitpunkt schon ernstlich mit dem Gedanken gespielt haben könnte, die 
DDR zu verlassen, sprach die Tagung keineswegs.«862 Mayer habe sich da-
mit, so Leistner, wieder bewusst »ins Koordinatensystem der DDR-Lite-
raturwissenschaft« begeben.863 Ernst Bloch wollte, blicken wir kurz zurück 

857	 Klein: Unästhetische Feldzüge, S. 114f.
858	 Leistner: Hans Mayer als Literaturprofessor in Leipzig, S. 218.
859	 Altenhein: Hans Mayer als Grenzgänger, S. 221-224.
860	 Löffler: Die Romantik-Konferenz 1962, S.75-76.
861	 Auf die entsprechenden Passagen in der Monographie von Norbert Kapferer 

wurde bereits verwiesen, ein guter Einstieg in die Thematik, da die größeren 
Kontexte nie vergessen, vernachlässigt werden. 

862	 Leistner: Hans Mayer als Literaturprofessor in Leipzig, S. 218.
863	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


372

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

und in die Tiefen des DDR-Ideologiebetriebes, am 21. und 22. Mai 1954 
eine große Konferenz über Kant durchführen, die Planungen waren weit 
fortgeschritten. Doch das Staatssekretariat für Hochschulwesen verbot die 
Tagung am 10. Mai.864 Die Verbindung von Bloch und Kant schien der 
SED offensichtlich zu riskant zu sein. Ein Jahr später erhielt der Philo-
soph den Nationalpreis. Und während Hans Mayer in Leipzig versuchte 
(und versuchen durfte!), dass Romantik-Bild des Marxismus neu zu be-
stimmen, untersagte man ihm eine Reise nach Budapest: Es stand die 
»Gefahr« im Raum, dass Mayer mit Lukács zusammentreffen könne.865 

1957 wurden Harich, Walter Janka, mehrere Mitarbeiter des Auf-
bau-Verlags und Redakteure des Sonntag zu Zuchthausstrafen verur-
teilt – in den schlimmsten Schauprozessen der DDR. In Leipzig wurde 
unter anderem Erich Loest verhaftet, das Kesseltreiben gegen Ernst Bloch 
und »dessen Kreis« hatte begonnen. (So vieles weitere ließe sich ergän-
zen, das Thema kam ja in unseren Ausführungen bereits mehrfach zur 
Sprache.) Und Mayer? »1957 nahm Hans Mayer mit einer westdeutschen 
Reisegesellschaft (und vorübergehend auch mit westdeutschem Pass) an 
einer Kreuzfahrt zu den klassischen Stätten des Mittelmeerraums teil. 
Die Regierung der DDR hatte diesmal – zum 50. Geburtstag – für den 
Geldumtausch gesorgt.«866 Zugegeben, diese Kontrastierung hat einen 
bösartigen Unterton, dient aber vor allem der Warnung, genau zu dif-
ferenzieren. Die DDR bestrafte nicht nur in diesen Schicksalsjahren, sie 
belohnte auch. Zumindest wissen wir heute, wen sie für oppositionell, 
revisionistisch, konterrevolutionär hielt und wen nicht. Im Sonntag war ja 

864	 Siehe: Feige: Willkommen und Abschied, S. 173. Aufgearbeitet im Kontext bei: 
Heyer: Kants Philosophie in den ersten J ahren der DDR , S. 359-418. Außerdem 
zum Kontext: Thom: Kant. Philosophiehistorische Forschung in marxistischer Sicht, 
S. 86-120. 

865	 Leistner: Hans Mayer als L iteraturprofessor in Leipzig, S. 218. Mayer schrieb an 
Peter Huchel: »Übrigens: Heute hätte ich eigentlich nach Budapest fliegen sol-
len. Ungarische Akademie, Universität, PEN-Club, Zeitschrift für Weltliteratur. 
Großer Bahnhof allerseits vorbereitet. Ausreiseverbot durch das Staatssekretariat. 
Kurt Hager telegrafiert, er könne nicht eingreifen. Begründung: Ich dürfe nicht 
mit Lukács zusammentreffen.« Mayer: Brief an Peter Huchel vom 13. April 1962, 
S. 545.

866	 Altenhein: Hans Mayer als Grenzgänger, S. 222f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


373

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

das »Dokument« der »Mayer-Opposition« erschienen: Der ursprüngliche 
Radiobeitrag Zur Gegenwartslage unserer Literatur, jener über Gebühr auf-
gebauschte Text, der durchaus zeigt, dass Mayer gewisse Entwicklungen 
der DDR kritisch sah, aber gleichzeitig auch bereit war, bei der Besserung 
„von oben“ mitzuhelfen. Jenes Schriftstück, das die SED heftig kritisierte, 
das man aber vor der Kritik lesen durfte (ein wichtiger Hinweis!). Natür-
lich war das alles für Mayer nicht schön, eben zermürbend, demütigend, 
aber doch nicht zu verwechseln mit den Gitterstäben vor den Zellen in 
Bautzen. Mayer hatte aus den Kontroversen von 1956/1957 auch gelernt. 
Er war bereit, sich gegenüber der Regierung noch opportunistischer zu 
verhalten als bereits praktiziert, auf öffentliche Kritik zu verzichten. Die 
Spiegel-Anekdote von 1963 haben wir bereits wiedergegeben – inklusive 
der vom Nachrichtenmagazin festgestellten »Funktionärs-Flucht« als letz-
tem Ausweg.867

Ein anderer Prüfstein war sicherlich der Mauerbau. »Beim Bau der 
Berliner Mauer im August 1961 befand sich Hans Mayer gerade in Eng-
land. Auch Ernst Bloch war im Westen. Man traf sich am Chiemsee und 
beriet, wie es weitergehen solle.«868 Es ist bekannt, dass sich Bloch dafür 
entschied, im Westen zu bleiben – nachdem es gelungen war, seine noch 
in Leipzig befindlichen Manuskripte in Sicherheit zu bringen. Mayer hin-
gegen kehrte in die DDR zurück: »Was ich am 13. August auf dem Bild-
schirm sah, oben in Yorkshire und weit weg vom Geschehenen, das traf. 
Nun ist es so weit. Sie haben es riskiert. Da war trotzdem in mir keine 
Regung, die man gleichfalls wiedergeben dürfte mit den Worten: Nun ist 
es so weit! Im Gegenteil. Jener Widerruf, den ich als Autor, der im Westen 
publizierte, als Leipziger Professor und als Nationalpreisträger der Deut-
schen Demokratischen Republik, schon seit einiger Zeit bezogen hatte, 
war in diesem Augenblick undenkbar. Es gab nur den Gedanken: Ich will 
nach Hause. Das war Leipzig.«869 Zudem hat Mayer auch die Differenz 
zwischen ihm und Bloch benannt: »Für Ernst Bloch sah es anders aus. Er 
fand sich in seinem Leipziger Haus seit nunmehr fünf Jahren, seit Ungarn 

867	 Spiegel: Mayer-Flucht. Immer etwas seltsam, S. 25. 
868	 Kesting: Hans Mayer und der Rundfunk, S. 257.
869	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 241.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


374

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

und den Prozessen gegen Harich und Walter Janka, wieder zurückgewor-
fen, freilich in durchaus anderer und inzwischen weltbekannter Weise, auf 
die Exilrolle in Cambridge, Massachusetts: Ein Gelehrter, der ein Buch 
nach dem anderen entwirft und schreibt, ohne dass man es dort, wo er 
lebt, von ihm verlangt oder gar erwartet. Öffentlich reden durfte er nicht 
mehr. Der dritte und letzte Band des Prinzip Hoffnung allerdings konn-
te noch im Jahre 1959 erscheinen, im Aufbau-Verlag. Ulbricht hielt sich 
formal an sein Versprechen, wusste er doch, dass die Hoffnung in seinem 
Machtbereich ein Buch bleiben müsse ohne Leser. Ernst Bloch muss sehr 
gelitten haben unter diesem Lehren ohne Schüler.«870

Der 2. Juli 1963 war für Mayer ein besonderes Datum: Er hielt in 
Leipzig seine letzte Vorlesung – was zu diesem Zeitpunkt niemand wuss-
te, auch nicht der Berichterstatter an die Parteileitung der Germanisten, 
Anglisten und Romanisten der Universität, dem wir trotz perfiden Auf-
trags Information über diese Stunden verdanken. Mayer erhielt einen 
Blumenstrauß überreicht, das war der Dank für seine fünfzehnjährige 
Tätigkeit an der Universität, und redete – natürlich, wie könnte es anders 
sein – über Goethe. Der Berichterstatter notierte: »In der Vorlesung selbst 
sprach Professor Mayer über Goethes Tasso. Er stützte sich dabei zunächst 
auf das Referat von Girnus in Weimar. Den Konflikt Tassos mit der Ge-
sellschaft hob er dann allerdings aus der konkreten historischen Situation 
heraus. In der sozialistischen Gesellschaft sei zwar das Verhältnis zwischen 
Künstler und Gesellschaft nichtantagonistischer Natur; es könne sich aber 
zwischen den Interessen des einzelnen Künstlers und den Interessen der 
Gesellschaft an einer gesellschaftlichen Wirkung der Literatur ein antago-
nistischer Widerspruch ergeben.«871 Goethe war für Mayer also aktueller 
denn je. Ein trauriges Zeugnis stellte er der sozialistischen Gesellschaft 
aus, die Goethe so gern in ihrer Mitte sehen wollte und noch nicht einmal 
Hans Mayer, Ernst Bloch in Leipzig, Wolfgang Harich in Berlin, Georg 
Lukács als Besucher auszuhalten vermochte.

»Am Beginn des Herbstsemesters 1963 mussten die einen wie die an-
deren zur Kenntnis nehmen, dass es mit Hans Mayer keine Vorlesun-

870	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 241f.
871	 Zit. bei: Klein: Unästhetische Feldzüge, S. 110.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


375

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

gen und Seminare mehr geben würde. Der Literaturprofessor hatte dem 
siebenjährigen Krieg gegen ihn ein Ende gemacht. Er verweigerte die 
Rückkehr in eine Umgebung, in der er seit 1956/1957 fast pausenlos mit 
massiven Angriffen und zermürbendem Kleinkrieg zu kämpfen gehabt 
hatte. Ende Juli war er, nur mit dem Nötigsten und Wichtigsten im Ge-
päck, von Leipzig über Hof nach Erlangen gefahren, um dort an den all-
jährlich stattfindenden Internationalen Festspielen der Studententheater 
teilzunehmen und zum Thema ‚Brecht und Dürrenmatt oder die Zurück-
nahme‘ zu sprechen. Anders als sonst hatte er die Reise mit dem Vorsatz 
angetreten, im Westen zu bleiben.«872 Von Hamburg aus, Mayer war zu 
Gast im Rowohlt-Verlag, schrieb er einen Brief an das Staatssekretariat für 
Hoch- und Fachschulwesen, an den Staatssekretär Heinz Herder, datiert 
auf den 17. August 1963: 

»Sehr geehrter Herr Staatssekretär, vermutlich werden Sie nicht sehr 
überrascht sein, wenn ich Ihnen mitteile, dass ich mich nicht entschließen 
kann, am 18. August nach Leipzig zurückzukehren. Die Ereignisse des 
letzten Semesters haben mir bewiesen, dass nahezu alle Voraussetzungen 
weggefallen sind, die mich vor 15 Jahren veranlasst hatten, von Frankfurt 
am Main aus dem Ruf der Leipziger Universität Folge zu leisten.«873 Dies 
ist der eher allgemeine Anlass, Mayer bedauerte den Wegfall der frucht-
baren Euphorie des Neubeginns der ersten Jahre. Jene so kurze Dekade, 
in der beispielsweise anlässlich des Goethe-Jubiläums über das literarische 
und philosophische Erbe nachgedacht wurde – im Namen des Humanis-
mus, des Fortschritts, des Friedens, der Menschheit. 

Weiter heißt es dann, einen ganz konkreten aktuellen Fall anspre-
chend, eben jenen letzten Tropfen im schon prall gefüllten Fass: »Man hat 
durch die Universitäts- und Parteileitung in Leipzig gegen mich und mein 
Buch Ansichten. Zur Literatur der Zeit eine böswillige und bösgläubige 
Kampagne geführt, die überhaupt nichts mit einer wissenschaftlichen 
Kritik zu tun hatte, sondern ausschließlich darauf abzielte, meine päda-
gogische und wissenschaftliche Einwirkung auf die Studenten unmöglich 
zu machen. (…) Wenn nun wirklich meine Lehrmeinung als überzählig 

872	 Klein: Unästhetische Feldzüge, S. 110f.
873	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 270.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


376

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

und überfällig betrachtet wird, ist nicht mehr einzusehen, wie ich noch 
weiter amtieren sollte.«874 Unter dem Titel Eine Lehrmeinung zuviel hatte 
ein Student Mayers Lehre und Forschung im Auftrag der Partei als über-
zählig disqualifiziert, die Versuche Mayers, vom Rektorat Unterstützung 
zu erhalten, führten dazu, dass sich die Parteileitung des Instituts aus-
drücklich hinter den Artikel des Studenten stellte. Das war der letzte Akt 
der Tragödie: Die Dogmatiker und Sektierer der SED gegen Hans Mayer. 
Elmar Faber sprach von den »Absurditäten« des gesamten Prozesses, ein 
zutreffendes Wort.875

Der Brief an den Staatssekretär sorgte für ein Novum. Da Mayer sei-
nen Entschluss vor der westdeutschen Presse nicht öffentlich gemacht 
hatte, also tatsächlich nur dieser Brief existierte, kam es in der DDR zu 
Diskussionen, das Verhalten der Leipziger Parteileitung wurde kritisch 
hinterfragt. Der Staatssekretär Wilhelm Girnus, Vorgänger von Herder 
sowie Doktorand über Goethe bei Mayer, fuhr nach Hamburg, um die-
sen zur Rückkehr zu überreden. »Der Besucher blieb unerkannt. Es war 
Nacht, und der Portier vom Dienst im Verlagshaus Rowohlt in Reinbek 
bei Hamburg musste bedauern: ‚Herrn Mayer kenne ich nicht.‘ Freund-
lich erkundigte sich der Türhüter, ob der Herr nicht am Morgen wieder-
kommen wolle. ‚Morgen muss ich wieder in Ostberlin sein‘, erklärte der 
Unerkannte und verschwand in der Dunkelheit.«876 So beschrieb es der 
Spiegel.

Das Unterfangen scheiterte, da Mayer nicht mehr in Hamburg war. 
Girnus hinterließ beim Pförtner des Verlages einen langen Brief und fuhr 
zurück nach Ostberlin. Mayer hat die Angelegenheit rückblickend wie 
folgt geschildert: »Man beschloss offenbar (…), mich zurückzuholen. Wer 
hätte sich besser dazu geeignet als Wilhelm Girnus: Zuverlässiger Genos-
se und einstiges Mitglied der Regierung, dazu mein Freund. Der sollte 
nach Hamburg fahren und klarmachen, dass alle Leipziger Intrigen und 
Polemiken amtlich missbilligt worden seien. (…) Über seine grenzenlo-
se Verfügbarkeit staunte ich seit unserer ersten Begegnung. Wie dieser 

874	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 270.
875	 Faber: Hans Mayer und der Aufbau-Verlag, S. 57.
876	 Spiegel: Mayer-Flucht. Immer etwas seltsam, S. 24. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


377

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

schärfste Ideologe der Staatlichen Kunstkommission877 vor dem 17. Juni, 
der so viel als Hexenwerk und westlichen Abschaum zu bannen suchte: 
den toten Barlach und eine Oper der in Ostberlin lebenden Brecht und 
Paul Dessau, munter sich nach dem 17. Juni unter die wortgewaltigen 
Liberalisierer gemischt hatte. Opportunismus ohne Grenzen, doch aus 
politischer Überzeugung. Die freilich kann wechseln.«878 

Der Spiegel hat in in dem gerade erwähnten Artikel über den Gir-
nus-Besuch in Hamburg berichtet. Ein Zitat kann ergänzend verdeut-
lichen, wie auch der Spiegel die Ambivalenzen von Mayers Biographie 
betonte: »Nach dem betagten Philosophen Ernst Bloch (Das Prinzip Hoff-
nung), der 1961 im Westen blieb, und dem engagierten Literaten Alfred 
Kantorowicz (Deutsches Tagebuch), der sich 1959 in die Bundesrepublik 
absetzte, hat die DDR mit Mayer ihre letzte geisteswissenschaftliche At-
traktion verloren. Diesen Verlust müssen Ulbrichts Kulturfunktionäre 

877	 Harich hatte in dem Artikel Es geht um den Realismus, der 1953 in direkter Abspra-
che mit Bertolt Brecht als Reaktion auf den Arbeiteraufstand erschienen war, Gir-
nus hart attackiert und kritisiert. Dort war (mit dem direkten Ziel der Auflösung 
der Staatlichen Kunstkommission) u. a. zu lesen: »Und wer hält es für erheblich, 
dass Wilhelm Girnus mit seiner Kritik an Hanns Eislers radikalistischem Faus-
tus-Libretto im Entscheidenden recht hat, wenn derselbe Girnus ohne jede Diffe-
renzierung das Erbe Ernst Barlachs schmäht, in der Architektur-Diskussion einen 
Schriftsteller vom Rang Ludwig Renns mit trotzkistischen Verbrechern auf eine 
Stufe stellt, im Fall des Buchenwald-Ehrenmals skandalöse Methoden der Auf-
tragserteilung gegenüber Fritz Cremer auslöst usw., ohne dass es möglich wäre, 
ihm öffentlich zu erwidern?« »Maßgebend sind nicht einzelne Verdienste, die die 
Kunstkommission und die Kritiker Girnus und Magritz haben mögen; maß-
gebend ist die Grundtendenz ihrer Tätigkeit, die faktisch die Produktivität der 
Maler, Bildhauer, Graphiker, Illustratoren gehemmt, die Produktion der Kunst-
verlage (etwa verglichen mit den polnischen und tschechoslowakischen) einge-
engt, unsere besten Kunsthistoriker abgestoßen und das Ansehen der kulturellen 
Errungenschaften unserer Republik in ganz Deutschland geschädigt hat.« »Für 
all dies sind Staatssekretär Holtzhauer und Ernst Hoffmann, Wilhelm Girnus 
und Kurt Magritz entweder direkt verantwortlich oder auch indirekt, sofern sie 
nämlich durch ihre Methoden in anderen Institutionen und Organisationen (wie 
dem Verband der bildenden Künstler), in Verlagen und Redaktionen, bei den Lei-
tungen von Kunstkabinetten usw. einen Geist der Furcht, der Unaufrichtigkeit 
und der Kriecherei großgezüchtet haben.« Harich: Es geht um den Realismus, S. 3. 
Von Bloch oder Mayer gibt es ein so klares, deutliches Statement aus den Jahren 
der DDR nicht. Das ist genau die Differenz zwischen diesem und Harich.

878	 Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf, Bd. 2, S. 271f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


378

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

um so mehr beklagen, als gerade die Freizügigkeit, die sie Hans Mayer 
stets zugestanden hatten, als Beweis für akademische Freiheit in der DDR 
ausgegeben werden konnte. Sie hatten Hans Mayer mit Privilegien aus-
gestattet, die für normale Ulbricht-Untertanen unerreichbar sind. Mayer 
durfte westdeutsche Autoren (…) in seinem Leipziger Germanistik-Insti-
tut lesen lassen, er reiste uneingeschränkt sowohl durch West- wie durch 
Osteuropa, hielt Vorträge in Paris, Frankfurt, Köln und Belgrad, trat bei 
den Tagungen der ‚Gruppe 47‘ auf, schrieb in der Hamburger Zeit und 
ließ seine Bücher nicht nur in der DDR, sondern auch in der Bundesre-
publik erscheinen (…). Nicht ungern sahen die Kultur-Politruks, dass der 
Professor ‚vielfach in Westdeutschland und im Ausland für unseren Staat 
und seine Politik parteilich aufgetreten ist‘.«879

* * * * *

Wenn man die Fakten etwas poetisch ausdrücken möchte, so lässt 
sich sicherlich sagen, dass Goethe Hans Mayer durch seine Leipziger Kri-
senjahre geholfen hat – als ständiger Begleiter, als historische Figur, als 
Ideen- und Ratgeber. Mit den Worten von Inge Jens, 1999: »Goethe, der 
Wegführer und Lebensbegleiter: Es ist faszinierend zu sehen, wie Hans 
Mayer, bewegt und überzeugend, Goethe-Verse in den Rang von Maxi-
men erhebt, die für ihn, über Jahrzehnte hinweg, bis in den Alltag hinein 
existenzprägend waren.«880 Und in diesem Sinne, im bisher schon umris-
senen Kontext, überrascht der Inhalt des Bandes Goethe von Mayer, der 
1999 von Jens herausgegeben wurde, nicht:881 Die frühen DDR-Arbeiten 
fehlen (bis auf die Ausnahme Eine Rede vor jungen Menschen, Weimar, 
1949) vollständig. Abgebildet wird aber ein Panoptikum der steten Be-
schäftigung mit Goethe von der Mitte der fünfziger Jahre an: Von dem 
Aufsatz Goethes Begriff der Realität, noch 1956 in Weimar publiziert, bis zu 
den Texten und Vorträgen des Westens, gipfelnd in den Vorlesungen von 
1974 am Collège de France (die an anderer Stelle thematisiert werden).882 

879	 Spiegel: Mayer-Flucht. Immer etwas seltsam, S. 24. 
880	 Jens: Vorwort der Herausgeberin, S. 12.
881	 Mayer: Goethe.
882	 Mayer: Goethes Begriff der Realität, S. 219-243. Mayer: Goethes Märchen als Pa-

rabel der Revolution. 244-270. Mayer: Die Epen, S. 271-281. Mayer: Der Famulus 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


379

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

Schließlich noch der Nachtrag Goethe, Tübingen 1999, mit der rückbli-
ckenden Suche nach dem, wie Goethe das Leben begleitete.883 Inklusive 
ironischer Brechung: »Nichts ist mithin törichter, als die modische Fra-
ge nach Goethes Bedeutung ‚für uns heute‘. (Wer ist ‚uns‘?)«884 Es gehe 
nicht darum, Goethe krampfhaft zu aktualisieren, irgendwelche Bezüge 
zur eigenen Gegenwart zu suchen. Vielmehr bleibe und überdauere der 
fragende Goethe, der Analyst und Gestalter seiner Zeit. Die Aktualität 
Goethes sei in dessen Werk bereits enthalten und müssen nicht herge-
stellt werden: »Goethe bleibt – damals so gut wie heute – Zeitgenosse.«885 
Thomas Mann, dem sich Hans Mayer ja verbunden fühlte, hatte in seiner 
Ansprache im Goethejahr formuliert: »Der wunderbare Mensch, den vor 
zweihundert Jahren ein junges deutsches Weib zur Welt gebar, und dessen 
leuchtender Lebensbogen nicht nur am deutschen Himmel steht, son-
dern überall auf Erden staunendes Schauen auf sich zieht, Goethe – was, 
so könnte man fragen, lehrt und rät uns sein Werk, was hat es je gelehrt 
und verkündigt? Nichts und alles. Wie die Natur, wie eines Götterbildes 
stilles, von keinem Streit berührtes, auf allen Streit ironisch herabblicken-
des Sein.«886

1973 erschien bei Suhrkamp die kleine Monographie. Goethe. Ein Ver-
such über den Erfolg (die in dem Goethe-Band von 1999 erneut enthalten 
ist). Natürlich verlangt es das hier gewählte Thema, dass wir auf vieles 
Wichtige, das Mayer zu Goethe zu sagen hat, an dieser Stelle wieder ver-
zichten müssen und uns auf die Suche nach dem begeben, was sich mit 
Goethe dem Aufklärer, dem Dialektiker, dem Naturforscher, dem Spre-
cher des Bürgertums beschäftigt. Trotz der hier geschilderten Versuche, 
aus marxistischer Perspektive ein modernes Goethe-Bild unserer Zeit zu 
erringen, stellte Mayer sein Buch in folgendes Herausforderungsgefüge: 

Wagner, S. 282-318. Mayer: Höllenfahrt des Doktor Faustus, S. 319-355. Mayer: Drei 
Vorlesungen am Collège de France. Paris, 1974, S. 359-427.

883	 »Was hat man wirklich von ihm gewusst? Was wissen wir heute von ihm, nach 
zweihundertundfünfzig Jahren? Auf den ersten Blick scheint alles offen zu lie-
gen.« Mayer: Goethe, Tübingen 1999, S. 442. Das »aber« wäre interessant, leider 
ging Mayer diesem aus dem Weg, bezog da kaum Position.

884	 Ebd., S. 445.
885	 Ebd., S. 446.
886	 Mann: Ansprache im Goethejahr, S. 321.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


380

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

»Es fehlt eine genauere, verstehende, nicht beschönigende Darstellung 
der Misserfolge, Anachronismen, Ungleichzeitigkeiten. Der Disproporti-
on mithin im Wirken eines Menschen, der nichts sehnlicher anzustreben 
pflegte als eben dies: Harmonie zwischen einer – kaum auslotbaren – In-
dividualität und ihrer Geschichtlichkeit innerhalb von Zeitverhältnis-
sen. Weshalb der fragwürdige Begriff der Größe bei Goethe weit eher an 
den Misserfolgen ablesbar ist, den Disharmonien, viel Halbgeglücktem: 
Oft praktiziert als Abreise aus der Zeit. Ablesbar zugleich an den Ent-
täuschungen, die er bereitet und erlebt hat.«887 Joachim Gaudigs sprach 
Mayer zu, dass er dieser gestellten Herausforderung gerecht geworden sei: 
»Oft genug war die letzte Zuflucht einer andachtsvoll betriebenen Goe
the-Philologie das Erschauern vorm Geheimnis. Mayer zeigt, dass man es 
nicht unbedingt dabei bewenden lassen muss (…). Mayer untersucht die 
Krisen, die sich in Goethes Leben mit regelmäßiger Wiederkehr einstell-
ten, er verfolgt die gescheiterten oder nur halbgeglückten Projekte, ver-
zeichnet die Misserfolge. Natürlich geht es ohne Kritik an Goethe nicht 
ab, Kritik nicht gerade ‚auf den Knien‘ geübt, aber doch so, dass er da-
bei das Inkommensurable, das vollkommen Unvergleichliche der Gestalt 
stets voraussetzt und anerkennt.«888

Es ist festzustellen, dass Mayer in den siebziger Jahren bestimmte 
Punkte präziser und schärfer einschätzte als 1949. Damit ist nicht der 
völlige Bruch mit der Vergangenheit gemeint, aber Einzelheiten, die im 
Jubiläumsjahr nicht ins Weltbild passten, sind nun, mit historischem 
und, nach dem Weggang aus der DDR, auch geographischem Abstand 
bei gleichzeitigem Bekenntnis zum Sozialismus anders akzentuiert. So 
arbeitet er beispielsweise das Verhältnis Goethes zur Französischen Revo-
lution umfassender heraus. Bereits die Zeugnisse der italienischen Reise 
würden nichts von jenem Geist transportieren, der nur kurze Zeit später 
in der Revolution seinen vorläufigen Höhepunkt fand. (Das hatte Bloch 
ja schon 1955, im Schiller-Jahr, angemerkt.)889 Goethe habe die Französi-

887	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 15.
888	 Gaudigs: Hans Mayer: Goethe, S. 153.
889	 Siehe: Bloch: Weimar als Schillers Abbiegung und Höhe, S. 96-117.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


381

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

sche Revolution nicht verstanden, so die mehrfach wiederholte These von 
Mayer.890 

Was Goethe aber erkannt habe sei der Untergang des Ancien Régime 
gewesen. Exemplarisch sei von Mayer wiedergegeben: »Goethe hat die 
französische bürgerliche Revolution nicht verstanden. Allein er verstand 
den Untergang des Ancien Régime. Von Sympathie mit Rebellen, aktivis-
tischen Rousseauisten, später gar Königsmördern ist der einstige Stürmer 
und Dränger weit entfernt. Prometheus und Tantalus wurden seit lan-
gem aus seinem Heiligenkalender – das Wort ist von ihm – eliminiert. 
In den dürftigen Bemühungen des Dramatikers, die Welt der bürgerli-
chen Ideologen und Revolutionäre auf der Schaubühne anschaulich zu 
machen, also in Texten wie dem Bürgergeneral und den Aufgeregten, wird 
das politisch-historische Urteil ersetzt durch ein ärmliches Moralisieren 
und Psychologisieren. Revolutionäre sind danach entweder Dummköp-
fe oder Schurken.«891 Joachim Gaudigs schrieb, genau diese Passage vor 
Augen: »Hier liegt für Hans Mayer ‚der tiefste Widerspruch in Goethes 
geschichtlich-politischen Positionen‘, paradox zumal, bedenkt man seine 
Rolle im Dienste des Herzogs von Weimar. Der bereits zitierte Satz: ‚Goe
the hat die französische bürgerliche Revolution nicht verstanden‘, hat sein 
Gegenstück in dem unmittelbar folgenden: ‚Allein er verstand den Un-
tergang des Ancien Régime‘. Und wieder fällt auf, wie Mayer mit dem 
Begriff ‚verstehen‘ arbeitet. Man kann daraus beinahe die Gleichung ab-
leiten: Für die historische Tendenz eintreten = verstehen, gegen sie sein = 
nicht verstehen. Wie immer man solche begriffliche Äquilibristik beurtei-
len mag, gewiss ist, dass hier ein spätes und auch überlegenes historisches 
Bewusstsein am Werk ist.«892 

Im Prinzip, diese Konsequenz ließe sich aus den Ausführungen von 
Mayer fast ziehen, steckte Goethe weitaus tiefer in der deutschen Misere 
fest, als seine marxistischen Interpreten zugaben: »Goethe verharrte bei 
den Thesen des gescheiterten Sturm und Drang (…). Die Großstädte des 
ausgehenden 18. Jahrhunderts mit mächtigen und aufgeklärten Bourgeois 

890	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, etwa S. 37, 38, 42, 44. 
891	 Ebd., etwa S. 38.
892	 Gaudigs: Hans Mayer: Goethe, S. 155. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


382

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

(Bankiers, Handelsleuten, Steuerpächtern, gekaufter Magistratur), mit 
Stadtvierteln eines bewussten Plebejertums, mit den Abgründen einer 
Unterwelt, wo sich im Genuss der Austausch vollzieht zwischen Herren 
und Knechten: Goethe hat weder London nach Paris jemals besucht. 
Weshalb er – diese Grenzen seiner Einsicht wohl bedenkend – in allen 
kritischen Anmerkungen zu den französischen Zuständen, nur gelegent-
lich durchbrochen von Unmutsreflexen, die Grenze seines Urteils fest 
durchgezogen hat: Was er gegen Revolution und Revolte, kurzum: gegen 
Unordnung einzuwenden hat, ist die schematische Übertragung fremder, 
also französischer Konflikte auf andere Situationen, nämlich das vorbür-
gerliche Deutschland.«893

Viele andere, vor allem Lukács und Bloch, haben dies nie so deutlich 
herausgearbeitet, sondern die Fakten immer nur konstatiert, teilweise, um 
über diese dann hinwegzusehen. Bei Mayer scheint die Einsicht etwas kla-
rer, Wortwahl und Formulierung zeigen an, dass er die Fehlurteile Goe
thes mit Blick auf die Revolution als ein Versagen begriff, was sie auch 
waren. Goethe ist nicht mehr der große progressive Geist auf allen Ge-
bieten, er ist getrieben von seiner Gegenwart und Zeit, diesen ausgeliefert 
und von ihnen bestimmt. Wenn man so will – eine Erdung des marxisti-
schen Goethe-Bildes, die Vermenschlichung des Olympiers. Goethe habe, 
diese bereits erwähnte These ist für Mayers Rekonstruktion zentral, bei 
der Analyse und Diagnose der Gegenwart der Französischen Revolution 
schlicht versagt: »Dennoch manifestiert sich in allem, wobei Goethes pro-
grammatische Folgerichtigkeit außer Zweifel steht, ein profundes Miss-
verstehen der französischen Ereignisse und ihrer gesellschaftlichen Allge-
meinbedeutung. Wo ein Gesamtphänomen bürgerlicher und plebejischer 
Emanzipation zu konstatieren war, weigert sich Goethe, anderes sehen 
zu wollen als einen national-französischen Rückschlag auf das korrupte 
Königtum der Bourbonen.«894 Und kurz später: »Goethes Verhältnis zum 
komplexen Vorgang der Französischen Revolution ist das einer negativen 
Dialektik. Darum misslingt die Farce vom Bürgergeneral; der Sozialkom-
promiss in den Aufgeregten ist so fragmentarisch, folglich so weit entfernt 

893	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 40f.
894	 Ebd., S. 42.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


383

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

vom Verstehen der gesellschaftlichen Totalität, dass der Entwurf selbst 
fragmentarisch bleibt (…).«895 Im Zuge seiner Beschäftigung mit Schiller 
hatte Mayer dieses Urteil ebenfalls vorgebracht – und zwar bereits 1955.896 

Für Goethe, den Dichter (für den Staatsmann ebenso, nach Mayer 
auch für den Naturwissenschaftler, den Harich im Jubiläumsjahr freilich 
in Schutz genommen hatte)897, bedeute das wiederholte Fehlurteil bei der 
Analyse der Gegenwart ein Scheitern der dichterischen Bewältigung des ja 
nicht Erkannten, sondern Verkannten.898 Es sei der »tiefste Widerspruch« 
in Goethes politischer Philosophie gewesen, dass er die Französische Re-
volution ebenso wie die amerikanische Unabhängigkeitsbewegung nicht 
als Teil der Emanzipationsbestrebungen der bürgerlichen Klasse zu deu-
ten vermochte, gleichzeitig aber ein echter und deutlicher Kritiker der 
feudalabsolutistischen Zustände gewesen sei.899 In der Tat eine paradoxe 
Situation, die letztlich zu dem führte, was die marxistische Wissenschaft 
als bürgerlich-höfischen Kompromiss bezeichnet.900 

Mayer hat die Konsequenzen aus diesen Überlegungen gezogen  – 
auch bzw. vielleicht sogar gerade weil sie ihn in Konflikt mit seinen ur-
sprünglichen Positionen brachten, sein Hinausgehen über den modernen 
marxistischen Konsens von 1949 mehr als nur markieren. Eingangs unse-
res Buches war zu lesen, wie euphorisch Mayer den Besuch von Thomas 
Mann in Weimar beurteilt hatte. In Goethe. Ein Versuch über den E rfolg 

895	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 43.
896	 Die entsprechenden Anmerkungen wurden bereits wiedergegeben, siehe: Mayer: 

Das Ideal und das Leben, S. 9-44.
897	 Harich: Bemerkungen zu Goethes Naturanschauung, S. 179-232. Siehe: Mayer: Goe

the. Ein Versuch über den Erfolg, S. 10-13.
898	 »Wie immer: Auch der ernsthafteste Versuch einer dichterisch-dramatischen 

Auseinandersetzung mit dem Phänomen der Revolution, nicht allein der fran-
zösischen, bleibt unvollendet und wohl auch unvollendbar. Das innere Scheitern 
manifestiert sich diesmal auch als formaler Zusammenbruch. Geplant war eine 
Revolutionstrilogie, dann ein einziges Drama, das fragmentarisch bleibt. Goe
thes Auseinandersetzung mit der Revolution misslingt wegen einer Begrenzung 
der Reflexion auf Immanenz und Negativität. Der bürgerliche Aufklärer Goethe 
bekommt Dialektik der Aufklärung zu spüren: Das Phänomen verweigert sich 
einem Denken und Handeln, das lediglich auf den höfisch-bürgerlichen Kom-
promiss ausgeht, nicht jedoch auf Machtergreifung.« Ebd., S. 44.

899	 Siehe: Ebd., S. 50f.
900	 Hierzu: Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


384

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

erinnerte er dann an die Rede Manns von 1932, in der dieser Goethe als 
einen Repräsentanten des bürgerlichen Zeitalters dargestellt hatte. Eine 
Überlegung, die, 1949 wiederholt, mit den Positionen von Mayer, Lukács, 
Harich, Bloch, Rilla und vielen anderen kompatibel war. Nun allerdings 
kamen Mayer Zweifel, berechtigter Art, die er wie folgt formulierte: »Da 
jedoch im geschichtlichen Zusammenhang die Reformation wie die Re-
volution als Phasen des bürgerlichen Emanzipationsprozesses gedeutet 
werden müssen, auch von Hegel und Hölderlin, vorher von Lessing, spä-
ter von Heine so interpretiert wurden (um sämtliche Zeitgenossen von 
Goethe zu benennen), wird gegen Thomas Mann die Antithese gestellt 
werden dürfen, Goethe sei, seit dem Scheitern seines bürgerlichen Eman-
zipationswirkens im ersten Weimarer Jahrzehnt, seit Tasso und Italien, 
immer folgerichtiger einen Weg gegangen, der ihn seiner bürgerlichen 
Klasse entfremdete. Kein Repräsentant der Bürgerlichkeit, aber auch kein 
Märtyrer der bürgerlichen Verkennung.«901

Hans Mayers geistige Entwicklung ist ein hochinteressanter Prozess, 
der, trotz aller Opportunismen und Eitelkeiten, wirklich als intellektuelle 
Emanzipation verstanden werden sollte. Es wurde bereits deutlich, dass 
er in den vierziger Jahren wie so viele andere im Bann von Georg Lukács 
stand, sich dann, sicherlich auch durch die Leipziger Nähe vermittelt, an 
Ernst Bloch annäherte, von Lukács abrückte. Der kurze Seitenblick auf 
Schiller (in dem entsprechenden Kapitel dieser Arbeit) zeigte bereits, wie 
umfassend Mayer in Goethe. Ein Versuch über den Erfolg sich von Lukács 
mehr als nur abnabelte. Ein durchaus auch opportunistisch brauchba-
rer Vorgang, lobten doch Gysi und Goldammer in den frühen sechziger 

901	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 63f. Und weiter: »Wenn dagegen 
Goethe selbst die jeweilige Hauptaufgabe als ‚Forderung des Tages‘ formulierte, 
so handelte er selbst weit weniger danach, als die meisten seiner ‚lieben Deut-
schen‘, von anderen Menschen des bürgerlichen Zeitalters außerhalb deutscher 
Grenzen zu schweigen. An diesem Zwiespalt zerbrach schließlich auch der Bund 
mit Schiller.« (Ebd., S. 64) Zu ergänzen wäre sicherlich noch die wirklich bösarti-
ge Behandlung Herders in Weimar, auf die Harich mehrfach aufmerksam mach-
te. In seiner Dissertation Herder und die bürgerliche Geisteswissenschaft ebenso wie 
in der großen Monographie Jean Pauls Revolutionsdichtung.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


385

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

Jahren Mayers Lukács-Kritik sogar von offizieller Parteiseite.902 Es kann 
kein Zweifel daran bestehen, dass es direkt gegen Lukács gerichtet war, 
wenn Mayer bei Fokussierung der widerspruchsvollen Persönlichkeit (in 
Theorie und den diversen Praxen) Goethes formulierte: »Mit dem kon-
ventionellen Schema von Fortschritt und Dekadenz ist alledem nicht bei-
zukommen. Man könnte die Gegenformel wagen, dass Goethe, tief ver-
stört durch den deutschen Alltag nach den französischen Ereignissen von 
1792, für sich eine singuläre Allianz herzustellen bemüht war zwischen 
der Vergangenheit und der Zukunft: Unter Aussparung der jeweiligen 
Gegenwart.«903

Es ist ein spannender Goethe, den Mayer uns präsentiert und der 
weitaus stärker noch ein »linker« Goethe zu sein scheint – in seiner visio-
nären Arbeit für ein besseres Morgen. Die er übrigens, darauf wies May-
er hin, als Teil der bürgerlichen Klasse leistete: »Alles oszilliert zwischen 
gestern und morgen. Goethe hat den Begriff der Weltliteratur, das Wort 
dazu, gefunden: Zu einem geschichtlichen Zeitpunkt, da sich in Europa 
die neuen und jungen Nationalliteraturen langsam erst emanzipierten, 
da sich auch in Deutschland, dank den Romantikern, nicht zuletzt dank 
Goethes und Herders einstiger Sorge um deutsche Art und Kunst, das 
politische Einigungs- und Liberalisierungsstreben an den Gedanken einer 
deutschen Nationalkultur fixiert hatte, wodurch – vielleicht – später auch 
die reale deutsche Nationalkultur geschaffen werden könnte. Historisches 
Programm einer Revolution von 1848/1849, die scheitern sollte.«904 

902	 Die entsprechenden Briefpassagen wurden am Anfang dieses Kapitels wieder-
gegeben. Was Gysi und Goldammer störte, war ja nicht die Kritik von Mayer 
an Lukács, sondern dass dieser überhaupt über den ungarischen Philosophen 
sprach. 

903	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den E rfolg, S. 99. Weiter heißt es dann: »Seine 
tiefe Einsamkeit, die keinen Gesprächspartner mehr hatte oder zuließ, da so viele 
ins Gespräch gezogen werden konnten, gab ihm erstaunliche Visionen einer Welt 
von morgen und übermorgen. Bei Goethe wird bereits vom Suezkanal und vom 
Panamakanal spekuliert, erst recht vom Rhein-Donau-Kanal, auch von Proble-
men eines modernen Verkehrswesens. Andererseits wird die monarchische Hie-
rarchie, mit einem Karl August an der Spitze, es darf aber auch ein Ludwig von 
Bayerland sein, oder ein guter Kaiser Franz, gegen alle denkerischen, erst recht 
praktischen Umsturzversuche heftig verteidigt.« (Ebd.)

904	 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


386

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Dem quasi offiziell gemachten Bruch mit Lukács korrespondiert, was 
nicht zwangsläufig ein Widerspruch sein muss, die Adaption von des-
sen Thesen. Das haben viele übersehen, die Mayers Behauptungen wi-
derspruchslos und ohne eigene Lektüreerfahrungen einfach glaubten. 
So zum Beispiel Wolfram Schütte, der es als Leistung ansah, dass Mayer 
Goethe vom »klassizistischen Putz (bürgerlicher oder Lukácsscher Obser-
vanz) gereinigt« habe.905 Doch davon kann, wie gesehen, keine Rede sein. 
Der plakativen Kritik an Lukács korrespondierte die klammheimliche 
Übernahme von dessen Thesen im angeblich neuen, doch immer noch 
sehr alten Gewand. Durchaus präziser sah da Peter Demetz, der schrieb: 
»Mayer bewundert auch dort, wo ihm das theoretische Erkenntnisvermö-
gen noch Einhalt gebietet; energischer als Georg Lukács hat er sich (ein 
Conoisseur vom guten alten Schlag) freigehalten von den ‚Einseitigkeiten 
der apriorischen Konstruktion‘ (…).«906 Eine wichtige Bemerkung, denn 
sie zielt auf zweierlei. Zum einen auf die bei Lukács ja tatsächlich so man-
che Rezeption versperrende, mitunter grobschlächtig anmutende Eintei-
lung von Literatur, Kultur, Philosophie in Fortschritt oder Reaktion, in 
Realismus oder Überflüssiges (die Mayer, wie gerade gesehen, zu Recht 
kritisierte), zum anderen aber verweist sie darauf, dass man, wenn man 
Lukács folgt, dies tat Mayer ja ebenfalls, trotz der brutalen Scheidungen 
im Ergebnis Wahrheit finden kann. Und diese ist allemal erhaltenswert, 
egal wie sie entstand.

Der Eigenwert gegenüber dem ungarischen Philosophen sollte her-
ausgestellt werden, was dieser gesagt hatte schien Mayer, trotz den von 
ihm georteten Verzerrungen, noch allemal präsentierenswert. Selbstver-
ständlich als originaler Mayer: »Goethe erkannte, gleich in ihren Anfän-
gen, die gesellschaftliche Arbeitsteilung des Kapitalismus als ambivalentes 
Prinzip, welches allen produktiven Ganzheitsdilettantismus, nach Art des 
Goetheschen, durch hochspezialisierte Einzelkenner ersetzt, denen sich 
jedoch das gesellschaftliche Ganze, samt seiner Gesetzlichkeit, als ein an-
geblich Undurchschaubares entfremdet hat. (…) So entsteht ein neuer 
dialektischer Widerspruch. Goethes geistige Vorwegnahmen kündigen 

905	 Schütte: Kein Repräsentant bürgerlichen Zeitalters, S. 162.
906	 Demetz: Politik im Spiegel der Literatur, S. 145.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


387

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

die vollständige Ausbildung der Entwicklungstendenzen dieser Gesell-
schaft bereits in ihren Anfängen an. Gleichzeitig jedoch erhofft sich der 
alte Mann davon eine Überwindung der Entfremdungen, nicht deren 
maximale Steigerung. Goethe deutet die Tendenzen der Bourgeoisie als 
Überwindung der provinziellen bürgerlichen deutschen Enge, womit er 
recht behält (…). Andererseits erwartet er sich, worin er Unrecht hat, von 
einer voll ausgebildeten Bourgeoisie die Überwindung des individualisti-
schen Egoismus zu Gunsten einer gesamtheitlichen Solidarität, was einer 
Selbstaufhebung dieser Sozietät gleichkäme.«907

Diese Widersprüche hätten das Alterswerk von Goethe geprägt. Allem 
voran natürlich den Faust und den Wilhelm Meister. Auch an dieser Stelle 
suchte Mayer die Auseinandersetzung mit seiner eigenen Vergangenheit 
und mit dem Theoriegebäude des Marxismus. Zwei Zitate können, die 
Betrachtungen abschließend, anzeigen, in welcher Art und Weise und mit 
welchen Argumenten Mayer die Debatte mit dem marxistischen Goethe-
Bild seiner eigenen akademischen Jugend führte. Zuerst die theoretische 
Ebene: »Wenn Leben jedoch bereits als solches den erfüllten Augenblick 
garantiert, so ist Goethe weit davon entfernt, die Blindenvisionen des 
sterbenden Faust samt freiem Grund und Volk zu übernehmen. Faust 
missversteht das Werk der Lemuren, die Vergangenheit begraben sollen, 
als Praxis der Zukunft. Man hat es ihm geglaubt: Allen Warnungen in 
Goethes Text zum Trotz. In den Wanderjahren verfiel Goethe selbst einer 
Utopie der Praxis. In Faust II hält er auch dazu die Distanz der Ironie. 
Was immer Faust unternahm, es war vom Augenblick des Paktes an ab-
surd: unlösbare Hybris. Erfüllte Augenblicke erlebte Faust vor der Begeg-
nung mit dem Teufel. Das erkennt er einen Augenblick lang: Als die Sorge 
erscheint und er Magie von seinem Pfad entfernen möchte. Dann trifft 
den Blinden neue Verblendung. So stirbt er.«908

Es folgt, als direkte Anwendung auf die Praxis der DDR, als Mahnung 
an die eigene Gegenwart, als Erinnerung an die gegebenen Versprechen 
der marxistischen Lehre: »Das Wort vom Nationalen Kulturerbe hilft 
nicht und niemand. Eine Formel mit lauter Unbekannten: National, Kul-

907	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 101f.
908	 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


388

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

tur, Erbe. Die Vision des blinden Faust vom freien Volk auf freiem Grund 
ist nicht Wirklichkeit geworden. Überdies wurde der Sterbende irrege-
führt durch die Lemuren, genarrt vom teuflischen Vertragspartner. Goe
thes sehr konkrete Utopien sind es geblieben; sein antizipierender Geist 
sah Möglichkeiten, die nicht zur Wirklichkeit werden konnten. Das ist 
Goethe nicht anzulasten, sondern entsprang den Widersprüchen der bür-
gerlichen Gesellschaft zur Goethezeit, welche die heterogenen Tendenzen 
gleichzeitig produzierte und ausbildete (…). Sie sind geblieben, diese Wi-
dersprüche.«909 Mit deutlicheren Worten gingen in diesen Jahren nicht 
allzu viele von einem »linken« Standpunkt aus vor gegen den Anspruch 
der DDR, Goethe beerbt zu haben, in dessen progressiver, humanisti-
scher Tradition zu stehen, gar dessen Visionen einzulösen. Für die DDR 
war diese Diagnose um so schlimmer, da gerade Johannes R. Becher dafür 
gesorgt hatte, dass Mayer eine der Schlüsselfiguren der DDR-Erbe-Politik 
der jungen Republik war. Elmar Faber schrieb über die Jahre vor 1956: 
»Die persönliche Zuneigung abgerechnet (durch Becher, AH), wurde 
Mayer zu sehr für die Beschwörung eines einheitlichen deutschen Kultur-
begriffs gebraucht, den man damals noch ehrlichen Herzens wollte und 
dem man auch mit literarischem Austausch das Wort zu reden hoffte.«910

Volker Caysa hat diese Art des Denkens bereits in Hans Mayers 
DDR-Jugendschriften ausgemacht, in dessen verschiedenen Wortmel-
dungen zu Georg Lukács zwischen 1948/1949 und 1955, also vom Dank 
an Georg Lukács bis zum Beitrag in der Festschrift.911 Grund der Ausein-
andersetzung, auch dies ist keine Überraschung, ist Thomas Mann und 
die Suche nach einem neuen demokratischen Deutschland, nach einem 
deutschen Citoyen. (Diese Suche nach dem deutschen Citoyen sah Caysa 
als eines der Leitmotive im Denken von Thomas Mann, Bloch, Lukács 
und Mayer.)912 Er schrieb: »Es wäre ein schwerer Irrtum anzunehmen, 
dass Lukács meinte, und Hans Mayer schließt sich auch in dieser Frage 
Lukács an, mit der Gründung der DDR sei dieses Programm einer ande-

909	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 122.
910	 Faber: Hans Mayer und der Aufbau-Verlag, S. 54.
911	 Mayer: Dank an Georg Lukács, S. 218-225. Mayer: Georg Lukács zum Siebzigsten 

Geburtstag, S. 160-172.
912	 Caysa: »Auf der Suche nach dem Bürger«, S. 52.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


389

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

ren, deutschen demokratischen Republik eingelöst worden. Sein Alters-
werk beweist das Gegenteil.«913 Schon früh also Zweifel und Skepsis. Es 
ist mindestens zu diskutieren, ob Caysa mit dieser Einschätzung richtig 
trifft, die Goethe-Beiträge (und auch die Wortmeldungen zu Schiller so-
wie so manch andere Arbeit im Dienst und Auftrag der Partei) Mayers 
zumindest zeigen diese Distanz (von 1949 bis 1955) zur jungen DDR nicht 
an. Ganz im Gegenteil, wir haben den Nachweis ja durchaus detailliert 
erbracht. Und wenn Caysa Recht hätte, dann wäre dies auch nicht viel 
besser, denn dann würde sich noch die Kritik von Mayer an Lukács und 
der DDR, die miteinander verwoben ist und nicht getrennt zufällig neben 
einander steht, als Erbteil Lukács’ entpuppen. Am bedauerlichsten aber 
ist, dass Mayer (wie Bloch) die DDR verlassen musste, um zu einer Kritik 
an dieser zu kommen. Solche Mutlosigkeit ist kein Erbteil des Sozialis-
mus, Marxisten sollen und müssen anders handeln. 

Der kleinen Monographie Goethe. Ein Versuch über den Erfolg ist der 
Aufsatz Goethe, Hegel und das neunz ehnte Jahrhundert angehängt, beige-
geben, der im Folgenden zu betrachten ist, da er in den Kern der hier 
zur Debatte stehenden marxistischen Positionierung zu Goethe verweist. 
Wann genau der Aufsatz geschrieben wurde, hat Mayer (in dem kleinen 
erklärenden Nachtrag) nicht angemerkt. Erschienen ist er wie das Buch 
1973. Auf einen ähnlichen zeitlichen Entstehungskontext verweisen die 
entwickelten Thesen ebenso wie die auch im Aufsatz vorhandene Kritik 
an Lukács.914

Mayers Analyse von Goethe und Hegel setzt mit dem Erfolg der 
»Modephilosophie« Schopenhauers ein (siehe auch die entsprechenden 
Wortmeldungen von Lukács, Harich, Bloch zu diesem Topos) und macht 
neben dem »toten Hund Hegel« auch für Goethe eine Geschichte des 
Vergessens, der Verfälschung, der Missdeutung aus.915 (Zur zeitlich paral-
lelen Rezeption Schillers siehe die Rede Das Ideal und das Leben  Mayers 
von 1955, auf die bereits verwiesen wurde.) Ludwig Börne sprach schon 
früh, Mayer erinnerte daran, vom »gereimten und vom ungereimten 

913	 Caysa: »Auf der Suche nach dem Bürger«, S. 51.
914	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, z. B. S. 160.
915	 So Mayer bereits in seiner Leipziger Antrittsvorlesung: Mayer: Goethe und Hegel, 

S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


390

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Knecht«. Womit gemeint war, dass beide, der Dichter und der Philosoph, 
gesenkten Ganges in der Zentrale der Macht endeten, und nicht aufrech-
ten Hauptes an der Spitze der bürgerlichen Bewegung. Schon die Zeitge-
nossen, so Mayer, pflegten »den Philosophieprofessor zu Berlin und den 
Großherzoglich-Weimarischen Geheimen Rat in einem Atem zu nennen: 
Den allen Idealen seiner Jugend offenbar abschwörenden Höfling eines 
kleinen thüringischen Fürsten und den Staatsideologen des Königs von 
Preußen.«916

Zwar sei Goethe nicht vollständig vergessen worden wie Hegel. Aber 
auch sein Ruhm wäre brüchig gewesen, spärlich, beruhend auf einem 
Missverständnis. Im Prinzip ein vergleichbarer Prozess zur Missdeutung 
der Dialektik Hegels. (Der dritte, der diesem Bund hinzuzusetzen sei, 
wäre Ludwig van Beethoven, dem es ebenfalls nicht viel besser erging als 
Goethe und Hegel.)917 »Der vergessenen Hegel und der missverstandene 
Goethe. Will es nicht scheinen, als habe dieser Vorgang mit der Zurück-
nahme bürgerlicher Aufklärung durch das nachrevolutionäre Bürgertum 
seit 1850 zu tun, dem seine eigenen Frühformen – bei Goethe wie bei 
Hegel – fremd und unheimlich geworden waren. Zurücknahme bedeutet 

916	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 162. Weiter: »Nach Goe
thes und Hegels Tod scheint kein Halten mehr zu sein. Die Hegel-Schule freilich 
ist für mehr als ein Jahrzehnt beschäftigt mit dem Diadochenstreit, hinter dem 
sich die Tatsache verbirgt, dass hier um die Nachfolge eines Mannes gestritten 
wird, an den so recht keiner mehr glaubt. Mit Goethe werden noch weniger 
Umstände gemacht. Der Faust II, als er postum als Ergänzungsband zur Ausgabe 
Letzter Hand gedruckt wird, erregt die entzückte Bewunderung einiger Philolo-
gen und spekulativer Philosophen aus Hegels Schule, allein der allgemeine Ein-
druck bei den Lesern ist Befremden und Langeweile.«

917	 Siehe: Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 166ff. Johannes R. 
Becher hatte in seiner Rede zum Schiller-Jubiläum 1955 gesagt: »In dieser Sym-
phonie (die 9., AH) ist Beethoven gleichsam neben Goethe und Schiller hinge-
treten und hat mit diesen beiden Genien ein Bündnis geschlossen im Zeichen 
der Freiheit, zum Ruhme unserer Nation. Ein Volk, das ein Dreigestirn solcher 
Genien sein eigen nennt, ist zu Hohem berufen – und wie viele andere Leucht-
feuer brennen noch an unserem Himmel! Zugleich aber ist auch eine schwere 
Bürde uns auferlegt, dieses Licht immer wieder von neuem zu entzünden und es 
weiterzutragen und, neue Errungenschaften hervorbringend, das Andenken der 
Meister lebendig zu erhalten und ihnen nachzufolgen.« Becher: Denn er ist unser: 
Friedrich Schiller, S. 367.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


391

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

den Übergang von der Evolution zur Restauration, von bewegtem zu be-
harrendem Denken.«918

Diese Entwicklung des 19. Jahrhunderts hat Mayer, das klang schon 
durch, als »große Zurücknahme« charakterisiert. Ein Ausdruck, der, ver-
bunden mit einigen leichten Bauchschmerzen, auch die Zustimmung von 
Lukács, Bloch und Harich erhalten hätte. »Genau das ist gemeint: Hegels 
auf die Vernunft gegründetes System, das sich als dialektische Entwick-
lung des Geistes präsentiert, und Fausts Suche nach dem erfüllten Au-
genblick.«919 Das Bürgertum des 19. Jahrhunderts brauchte einen eigenen 
Goethe und, wenn überhaupt, einen eigenen Hegel. Den »linken Hegel«, 
Dialektik, Entwicklungsgesetzlichkeit, Vernunft, hatten Marx und Engels 
in den Marxismus integriert, mit den zurückgebliebenen Resten arbei-
tete nun ein vor Arbeiterbewegung und Revolution zurückschreckendes 
Bürgertum – auf dem Weg in die Arme der Restauration und damit auf 
die Schlachtfelder der beiden Weltkriege. (Erinnert sei, was Hegels Ver-
mächtnis im 19. Jahrhundert angeht, nur an die merkwürdige Rolle und 
Entwicklung, die die Junghegelianer nach dem Ausscheiden Marx’ aus 
den Berliner Kreisen spielten.)

Mayer beschäftigt sich ebenfalls, da werden wir sofort hellhörig, mit 
dem Versuch, »zwischen Goethes Faust-Konzept und Hegels System-Ent-
wurf eine Affinität zu konstruieren«.920 Als Kronzeugen seiner Ausfüh-
rungen nennt er Bloch und dessen Ausführungen im zweiten Teil des 
Prinzip Hoffnung, er unterschlägt also den Aufsatz Blochs in den Neuen 
Ufern sowie die entsprechenden Notate von Lukács.921 Und es ist mehr als 
Bloch, es ist tatsächlich auch Lukács, wenn Mayer die Phänomenologie als 
große Fahrt begreift – zum reinen Wissen oder zum absoluten Geist. »Ein 
Reisemotiv ist damit gegeben. Der Geist begibt sich auf Wanderschaft, 
durchzieht Etappen, die sich als Stationen auf seinem Wege zum Selbstbe-
wusstsein darstellen. Ein faustischer Weg also, wie nicht zu verkennen ist. 
Mit dem Unterschied freilich, dass ihn kein Einzelner zurücklegt, sondern 
der Geist oder die Vernunft. Mit der Differenz überdies, dass für Hegel 

918	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 178.
919	 Ebd., S. 168.
920	 Ebd., S. 169.
921	 Ebd., S. 170. So auch in: Mayer: Drei Vorlesungen am Collège de France, S. 359-427.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


392

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

das Ergebnis von vornherein feststeht.«922 Gipfelpunkt der Philosophie 
Hegels, um im Bild zu bleiben  – das Ende der Reise, ist der absolute 
Geist (oder das reine Wissen). Dieser Begriff des Absoluten, so Mayer 
zutreffend, wurde jenes denkerische Element, über das Goethe und Hegel 
zueinander fanden.

Eine Annäherung, die Hegel von Anfang an sich erhofft habe. Die 
Berufung auf Goethe, die Herausstellung der Analogien zu Goethe sei 
von ihm bewusst initiiert gewesen, ermöglicht freilich durch einen »Zi-
tierunfug«. Mit den Worten Mayers: »Was der Philosoph hier an Zitie-
runfug treibt, ist ein bisschen arg: Brutal abgeänderte Zitate, noch dazu 
ineinander montiert in einer Weise, die dem Ursprungsort der Zitate jäh 
entfremdet wurde. Hegel pflegte oft so zu verfahren. Philologische Skru-
pel störten ihn nicht. Es kam darauf an, durch den Dichterspruch den 
eigenen komplexen Gedankenvorgang sinnfälliger zu machen.«923 Schon 
Lukács hatte 1935 mit Blick auf Hegels Anleihen bei Schiller gesprochen 
von: »Wie bei Hegel stets, falsch zitierten Versen.«924 

Doch gerade dort, wo Hegel zur Dialektik vorstoße (bei dem Versuch 
der philosophischen Vermessung dieses Prozesses zielte Mayer immer 
deutlich daneben), zeige sich, dass die Berufung auf Faust zu Recht beste-
he: »Das Faust-Motiv in der Phänomenologie des Geistes offenbart sich mit-
hin nicht bloß im stationenhaften Aufbau des Hegelschen Philosophie-
rens und des Goetheschen ‚Heldenlebens‘, sondern auch in der doppelten 
Suche nach dem Verweile doch, du bist so schön.«925 Der Ausgangspunkt 
Hegels wäre ein »gleichsam überpersonaler Faust«, der die geschilderte 
Entwicklung in der Phänomenologie durchlaufe. Es sei aus dem Gesag-
ten zu folgern: »Die Parallelität zwischen Hegels großem Frühwerk und 
Goethes Faust-Konzeption des I. Teiles, vom Dichter selbst unbemerkt, 
vom Philosophen sorgfältig und bewusst herausgearbeitet, reicht weit hi-
naus über die Wahlverwandtschaft zweier großer Gestalten der deutschen 
Geschichte und Kulturgeschichte, Goethes Faust und die Grundzüge des 
Hegel-Systems sind auch in einem historischen und gesellschaftlichen 

922	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 169f.
923	 Ebd., S. 172.
924	 Lukács: Zur Ästhetik Schillers, S. 34.
925	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 173.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


393

17. Goethe an der Leine – Hans Mayer 

Verstande miteinander verknüpft, so dass ihre Zusammenschau durch die 
Zeitgenossen und die doppelte Ablehnung durch die Nachwelt hieraus 
eben erklärt werden muss.«926

Denn gerade Hegels Philosophie präsentiere sich als die Vollendung 
der europäischen Aufklärung, die Phänomenologie des G eistes wäre ein 
Werk der Aufklärung – ziele sie doch auf die Verwirklichung der Vernunft 
in der Welt. Eben dies bedinge »das immense Interesse der Marxisten, 
von Marx bis Brecht, an diesem Hegel-Ansatz des europäischen Den-
kens«.927 (Lukács und Harich fehlen hier und im dazugehörigen Kontext, 
wir notieren es nur.) Ähnliches gelte für Goethe. »Der Teufelspakt ent-
hüllte auch für Faust jene dialektische Verknüpfung, die Hegel, als er das 
faustische Bewusstsein bei seiner Ausfahrt in die Welt darzustellen hatte, 
unter die Doppelbegriffe von Lust und Notwendigkeit stellte.«928 Faust, 
so spitzt Mayer seine Argumentation zu, sei bis zum Schluss getragen von 
den bürgerlichen Emanzipationsbestrebungen des 18. Jahrhunderts, seine 
Dynamik gewinne die Faust-Figur durch die Kontrastierung mit der neu-
en und veränderten Umwelt.929 Goethes Zeitgenossen hätte dies zutiefst 
befremdet – die nachrevolutionäre Existenz der Aufklärung ebenso wie 
die tiefe Ironie. 

Auch wenn Hegel lange Jahre nach Goethe suchte, die beiden eigent-
lich erst 1827 zueinander fanden, so sei die dann zu Tage getretene Über-
einstimmung, verschiedenen kleineren und größeren Divergenzen zum 
Trotz,930 letztlich auch von einer Totalität gewesen, die ins Innerste beider 
reichte. So dass Mayer seine Überlegungen durchaus zutreffend mit der 

926	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 174f.
927	 Ebd., S. 176.
928	 Ebd.
929	 Vor allem: Ebd., S. 177ff.
930	 »Es war also im letzten, in wichtigster Frage, doch nur eine scheinbare Über-

einstimmung, wenn Hegel an Goethes Tisch in Weimar, am 18. Oktober 1827, 
die Dialektik als den ‚methodisch ausgebildeten Widerspruchsgeist‘ bezeichnete, 
‚der jedem Menschen innewohne‘, worauf Goethe, tief berührt von mancher Ge-
meinschaftlichkeit des Strebens, doch sogleich den Rückhalt bei der Natur zu su-
chen beschloss. Der Widerspruchsgeist in Hegels Fassung blieb, vom Menschen 
aus gesehen, passives Erleben und Erkennen. Goethe aber sah die Dialektik des 
Widerspruchs als schöpferisches Prinzip der Veränderung durch den Menschen, 
als Einheit aus Erkennen und Wirken.« (Ebd., S. 184f.)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


394

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Bemerkung abschließt: »Hegel trat in Goethes Leben erst spät, für wenige 
erfüllte Augenblicke. Doch ihre Affinität wurzelte, als jener Augenblick 
der Selbsterkenntnis gekommen war, vielleicht tiefer, als dies je zwischen 
Schiller und Goethe der Fall gewesen war.«931

931	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 185.

Werbeanzeige in der »Täglichen Rundschau«, 1949

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


395

18. Das einsame Arbeitszimmer – 
Wolfgang Harich und das Erbe

Wir sind durch die Geschichte geeilt, den Jahren und Ereignissen auf 
der Spur. Das Goethe-Jubiläum 1949 und die damit zusammenhängende 
Herausbildung eines modernen marxistischen Goethe-Bildes, vorbereitet 
vor allem durch die frühen Arbeiten von Lukács, war der Auftakt die-
ses Buches. Die Geschichte in ihrer Brutalität musste in einem nächsten 
Schritt beleuchtet werden. Das Jahr 1956 brachte Umbruch, Einbruch, 
Einschnitt. In den sechziger Jahren kehrten Lukács, Bloch und Mayer 
aber zu Goethe, zu ihrem jeweiligen Goethe zurück.

Es müsste nun noch Harichs Goethe-Bild und sein Verständnis von 
Kunst und Kultur aus den Jahren und Jahrzehnten nach seiner Haft-
entlassung rekonstruiert werden. Wichtige Anhaltspunkte dafür liegen 
vor: Die Freundschaft zu Lukács, die Bejahung des sozialistischen Erbes, 
die intensive Debatte beispielsweise um und mit Heinrich Heine. Nach 
seiner Haftentlassung begann Harich sofort mit der erneuten Arbeit an 
jenen Themen, die ihn vor 1956 beschäftigt hatten. Es ging um Hegel, 
natürlich, später trat Feuerbach hinzu, das Manuskript Widerspruch und 
Widerstreit entstand mit dem Ansatz einer Vermessung der idealistischen 
Philosophie. Harichs erste eigenständige Monographie nach der Entlas-
sung war seine Abrechnung mit den Neo-Anarchisten der 68er-Bewegung 
in Zur Kritik der r evolutionären Ungeduld (erschienen 1971). Das Buch 
war, neben vielem anderen, ein klares Bekenntnis zum Marxismus. 1975 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


396

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

schließlich folgte Kommunismus ohne Wachstum. Beide Bücher erschienen 
im Westen. 

Aus literaturgeschichtlicher und philosophiehistorischer Perspektive 
ist jedoch ein ganz anderes Arbeitsfeld Harichs bedeutsam – seine groß 
angelegte Vermessung Jean Pauls. Auch dies war, im eigentlichen Sinne 
des Wortes, Rückkehr zu den Ursprüngen. (Bereits Harichs Vater hatte 
zu Jean Paul gearbeitet.) Denn wenn der Name Jean Paul fällt, dann ist 
im zweiten Satz sofort Herder zu erwähnen (über den Harich promo-
viert hatte), Weimar und Jena sind die geographischen Bezugspunkte, 
Goethe der vielleicht wichtigste Zeitgenosse. So überrascht es nicht, dass 
die Monographie Jean Pauls Revolutionsdichtung ein eigenes großes Goe
the-Kapitel enthalten sollte. Als Harich sein Manuskript an den Akade-
mie-Verlag schickte, war das Buch vollständig, im Verlag ging das Goethe-
Kapitel dann »verloren«. Die Stasi erledigte nach wie vor ihre Arbeit. Der 
Text ist bis heute verschollen, das Rumpf-Buch erschien in Ost und West.

In Jean Pauls Revolutionsdichtung steckt aber auch so genug Goethe, 
um Harichs Anschauungen nachzuvollziehen. Allein, wir erklären uns 
hier außer Stande, diese Arbeit zu leisten. Denn das Buch ist bis zum 
Bersten gefüllt mit Material, Interpretation, Analyse, so dass es sich der 
Zusammenfassung auf einigen Seiten schlichtweg querstellt. Der Leser 
muss selber lesen. Entdecken wird er dabei auch die Auseinandersetzung 
Harichs mit Lukács, dem Freund und Diskussionspartner, nicht aber der 
bedingungslosen Autorität.932 Es ist wichtig, das zu erwähnen, da Harich 
diese vermeintliche Lukács-Hörigkeit ja des Öfteren vorgeworfen wurde.

Doch es ist noch nicht an der Zeit, uns von Harich zu verabschieden. 
Denn wenn wir bei seinem Denken verweilen, dann können wir unsere 
Reise durch die DDR abschließen – ein Weg, der vom Goethe-Jubiläum 
1949 bis zur Nietzsche-Debatte der achtziger Jahre führt. Der Aufbruch in 

932	 So lauten die Schlusssätze des Buches: »Sie (die Analyse der drei heroischen Ro-
mane Jean Pauls, AH) fußt auf dem Bild der klassischen deutschen Literatur, 
das Mehring und Lukács geschaffen haben, und ist beiden zu großem Dank ver-
pflichtet. Aber sie will dieses Bild berichtigen und ergänzen an dem Punkt, wo 
es, bis heute zum Schaden des Traditionsbewusstseins der Linken, seine bedauer-
lichste Lücke aufweist.« Harich: Jean Pauls Revolutionsdichtung, S. 556.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


397

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

eine bessere Zukunft mit Goethe, Ende und Zusammenbruch mit Nietz-
sche. Diese Kodierung spricht Bände. 

Man kann es drehen und wenden wie man will – ein Problem lässt 
sich immer finden. Da sich die intellektuellen und politischen Eliten der 
SBZ/DDR 1949 offensiv und deutlich zum großen humanistischen Erbe 
von Goethe bekannten, wird ihnen heute vorgeworfen, dass es natürlich 
nur um Instrumentalisierungen ging, darum, den »antifaschistischen 
Gründungsmythos« irgendwie zu untermauern.933 Dass man eigentlich 
statt Mythos Realität sagen müsste – das ist dann irrelevant angesichts der 
vermeintlichen staatlichen Vereinnahmung, die jedwede Diskussion un-
terdrückt habe. Die Kehrseite gibt es natürlich auch. Denn das Bekennt-
nis zu Goethe ging etwa einher mit einer Ablehnung der »barbarischen 
Irrlehre«934 von Nietzsche, wobei auch hier sofort der Vorwurf zur Hand 
ist: Wie konnte man nur, wiederum staatlich gelenkt, derart ausgrenzen. 
Man dürfe Nietzsche nicht nur »politisch lesen« usw. Legt man diese drei, 
fast beliebig ausgewählten Vorwürfe zusammen, so kommt man zu der 
These: Die keinesfalls antifaschistische (denn es war ja nur ein Mythos) 
DDR hätte statt Goethe auf jeden Fall Nietzsche feiern müssen. Lachen 
verbietet sich – das ist von den entsprechenden Personen durchaus ernst 
gemeint.935

Dem positiven Erbantritt korrespondierte natürlich auch eine Durch-
leuchtung der Vergangenheit unter Suche nach jenen Tendenzen, die die 
deutsche Katastrophe vorbereitet, ermöglicht hatten. Es war nicht nur zu 
diskutieren, wen der Marxismus in seine Ahnengalerie aufnehmen wollte, 
sondern auch, wer dort auf keinen Fall hineingehörte, da er Faschismus, 
Krieg, Rassismus, Imperialismus etc. ermöglicht, vorbereitet, gar legiti-
miert hatte. Eben diesem Unterfangen diente ja mehr als nur charakteris-
tischer Art nach Paul Rillas Goethe in der Literaturgeschichte. Später dann 

933	 Diese These findet sich immer wieder, zuletzt bei: Ehrlich/Mai/Cleve: Weimarer 
Klassik in der Ära Ulbricht, S. 7-32. Wir kommen auf das Buch zurück. 

934	 Harich: Rezension zu Georg Lukács: Die Zerstörung der Vernunft, S. 41. 
935	 Dieses Kapitel ist in Teilen eine überarbeitete Version eines Vortrags von 2016. 

Ein erster Abdruck in der Broschüre: Heyer: Die Nietzsche-Debatte in der DDR 
der achtziger Jahre, S. 21-34. Dort auch ein Brief Harichs an Walter Grab zur Er-
be-Diskussion: Harich: Brief an Walter Grab vom 25. September 1988, S. 55-58.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


398

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

in aller Breite Lukács’ Zerstörung der Vernunft. Alle unsere Protagonis-
ten waren geeint durch die Auseinandersetzung mit den bürgerlichen bis 
faschistischen Verfälschungen des klassischen Erbes  – von Goethe und 
Hegel bis zu den großen humanistischen Entwürfen des 18. und auch 19. 
Jahrhunderts. Harich hat dies beispielsweise in seinen Editionsleistungen 
zu Rudolf Haym explizit ausgeführt.936

Auch wenn es in diesem Kapitel um die Nietzsche-Debatte der acht-
ziger Jahre sowie die Rolle Wolfgang Harichs geht, so ist doch ein ganz 
kurzer Blick in die Geschichte zu werfen und explizit daran zu erinnern, 
dass die umfassende Kritik, die in der DDR an Nietzsche geübt wurde, 
nicht eine jener puren Bösartigkeiten der SED war, zu denen sie so neigte, 
sondern sich auf einen breiten Konsens stützen konnte, der vor allem die 
zweite Hälfte der vierziger und die fünfziger Jahre geprägt hatte. Kann 
man es den politisch, gesellschaftlich und kulturell Handelnden der Jahre 
nach dem Zweiten Weltkrieg verdenken, dass sie ihren Versuch, Krieg 
und Faschismus für immer von deutschem Boden fernzuhalten, ohne die 
Philosophie von Nietzsche, ohne Carl Schmitt, Hans Freyer und Ernst 
Jünger angingen? Natürlich sind alle diese Personen und ihre Theorien 
differenzierter zu bewerten als dies in der SBZ und der DDR geschah. 
Doch dass man im sozialistischen Teil Deutschlands lieber Heinrich und 
Thomas Mann und Goethe rezipierte als Houston Stewart Chamberlain 
liegt in der Sache selbst begründet. Wer die Dokumente und Materialien 
des Ersten Deutschen Schriftstellerkongresses aufmerksam liest, der kann 
diesen Bezug auf das humanistische Erbe der Vergangenheit gut erken-
nen – ebenso die von Amerika ausgehenden Versuche der Zerstörung die-
ses Ansatzes gesamtdeutscher kultureller Besinnung und Bestimmung.937 

Die Abrechnung mit jenen Tendenzen der Vergangenheit, die dabei 
geholfen hatten, den Faschismus in Deutschland vorzubereiten, stand 
neben anderen Dingen im Mittelpunkt des Interesses – von Paul Rillas 

936	 Siehe exemplarisch: Haym: Herder. Nach seinem Leben und seinen Werken. Ha-
rich: Rudolf Haym und sein Herderbuch.

937	 Reinhold/Schlenstedt/Tanneberger: Erster Deutscher Schriftstellerkongress. Darin 
beispielsweise die Rede von Melvin J. Lasky. Aufgearbeitet bei: Heyer: Die ersten 
Schriftstellerkongresse in der DDR, 1947-1952, S. 85-124. Siehe zudem die entspre-
chenden Ausführungen von Werner Mittenzwei und Hans Mayer.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


399

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

Goethe in der L iteraturgeschichte über Hans Mayers Unendliche Kette bis 
zu Georg Lukács’ Fortschritt und Reaktion in der deutschen Literatur. (Wir 
sind diesen Autoren und ihren Werken auf den zurückliegenden Seiten 
gefolgt.) Ob man zur Aufarbeitung der Vergangenheit wirklich den alles 
zertrümmernden und doch säuberlich scheidenden Dampfhammer von 
Lukács benötigt, das muss jeder für sich selbst entscheiden, einen Ham-
mer braucht man aber auf jeden Fall.

Harich, um den es auf den folgenden Seiten vor allem geht, hat die 
gerade angetippte Situation wie folgt beschrieben  – in einem Brief an 
den Leiter des Akademieverlages vom 26. Juli 1982: »Meine Bekanntschaft 
mit Nietzsche begann in den Jahren 1938/1939. Ich gehörte damals, als 
Vierzehn- bis Sechzehnjähriger in Neuruppin einem philosophisch-lite-
rarisch-musikalischen Zirkel des Bayreuther Bundes an, dessen dortige 
Ortsgruppe von einem Studienrat Dr. Werner Kuntz geleitet wurde. Die-
ser war vor 1933 SPD-Mitglied gewesen, dachte aber nicht entfernt daran, 
uns mit marxistischem Gedankengut vertraut zu machen, sondern führ-
te uns in Kant, Schopenhauer, Wagner, Nietzsche und Oswald Spengler 
ein. Das spielte sich ab vor dem Hintergrund der damaligen Sudetenkrise 
und des beginnenden Zweiten Weltkriegs. In dieser Situation vertrat mei-
ne Mutter die Ansicht, zu Kriegen käme es vor allem deswegen immer 
wieder, weil die Menschen nicht genügend Phantasie hätten, sich vorzu-
stellen, was ein Krieg ist. Damit ich davon eine realistische, illusionslose 
Vorstellung gewönne, gab sie mir systematisch die im Ersten Weltkrieg 
spielenden Bücher von Barbusse, Gläser, Remarque, Renn, Arnold Zweig 
und anderen Kriegsgegnern zu lesen. Unter dem Einfluss dieser Lektü-
re lernte ich den gleichzeitig genossenen Nietzsche nachhaltig und von 
Grund auf verabscheuen. Auch später hat er mich nie interessiert, ge-
schweige denn irgend einen Einfluss auf mich ausgeübt. Nachdem ich 
mich dem Marxismus zugewandt hatte, akzeptierte ich die einschlägigen 
Darlegungen Franz Mehrings und besonders Georg Lukács’ als das end-
gültige und abschließend Zutreffende, was über Nietzsche gesagt werden 
kann. (Jetzt kommt der entscheidende Satz, AH.) An dieser Überzeugung 
halte ich auch heute nach wie vor fest.«938

938	 Harich: Brief über Nietzsche, S. 275f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


400

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

In einigen Arbeiten und Studien zu Harich wird gefragt, inwieweit sei-
ne autobiographischen Äußerungen zutreffend sind. Dies führt teilweise 
soweit, dass Forscher, die eigentlich nicht durch Arbeiten zur DDR-Phi-
losophie der akademischen Öffentlichkeit bekannt sind, Mutmaßungen 
anstellen über »Schlüsselerlebnisse«, »Umbrüche« etc., die Harich geprägt 
hätten und dafür verantwortlich wären, dass er Nietzsche ablehne, ob-
wohl er biographisch sowie auf Grund seiner Sozialisation (oder weil 
er einen bestimmten Lehrer gehabt habe oder aus Neuruppin komme) 
eigentlich Nietzsche-freundlich sein müsse. Derartige Kaffeesatzleserei 
markiert das Ende der Wissenschaft – und gebärdet sich natürlich Nietz-
sche-freundlich. Ein Beispiel derartiger »Lehrer-Psychologie« liefert der 
Beitrag von Matthias Steinbach, der zwar außer diesem einen Text noch 
nie eine Zeile zur DDR publiziert hat, sich aber dem laut vorgetragenen 
Selbst-Anspruch nach besser auskennt als jeder Experte.939 In der Diskus-
sion zu seinem einen Beitrag führte er dann aus: »Harich ist, das ist meine 
feste Überzeugung, durch den Neuruppiner Einfluss, den Lesezirkel, ein 
begeisterter Leser und Kenner Nietzsches geworden, und zwar nicht ex 
negativo von Anfang an, sondern positiv.«940

Das ist nun das genaue Gegenteil von dem, was Harich gesagt hatte. 
Den Grund dafür liefert Steinbach mit: »Harich ist übrigens ein wunder-
barer Schwindler und Lügner. Der lügt sich alles zurecht im Ahnenpass.«941 
Woher Steinbach das alles weiß? Man weiß es nicht. In einem Archiv habe 
ich ihn nie getroffen. Aber er kennt Harich besser als dieser sich selbst, wie 
gesehen sogar die frühesten Kindheitserlebnisse.

1996 konnten Manfred Riedel und Gunnar Decker mit einigem Gold-
gräberpathos verkünden, dass es einen von ihnen »gefundenen« Text Ha-
richs gebe, der, im Februar 1956 im Kurier publiziert (Nietzsche im Zwie-
licht des Jahrhunderts), nicht dessen Nietzsche-Kritik, sondern ein überaus 
positives Nietzsche-Bild transportiere.942 Nun war a) dieser Fund beileibe 
keine Sensation und b) ist sicherlich jedem das Recht auf intellektuelle 
Entwicklung zuzusprechen, auch Wolfgang Harich. Für Riedel und De-

939	 Steinbach: Der Donnerer hinter der Mauer, S. 5-20.
940	 Mitschrift der Diskussion, S. 51.
941	 Ebd.
942	 Gemeint ist: Harich: Nietzsche im Zwielicht des Jahrhunderts, S. 3f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


401

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

cker freilich stand außer Frage, dass von Entwicklung nur gesprochen 
werden könne, wenn diese bereits vorher festgelegte Ziele anvisiere. An-
ders formuliert: Aus Nietzsche-Kritik dürfe Nietzsche-Lob werden – der 
umgekehrte Prozess sei immer falsch.943 Und so überrascht es nicht, dass 
Riedel und Decker jene geistigen Emanzipationskämpfe Harichs, die 
ihn zu einem der bedeutendsten Marxisten des 20. Jahrhunderts werden 
ließen,944 mit weinenden Augen betrachten: »Drama eines Konvertiten, 
Folge unglücklicher historischer Wendungen – oder Posse, Narrenstück 
eines ewig Leichtfertigen, der mit mörderischem Ernst spielte? Ganz un-
vermeidlich stellt sich Melancholie ein angesichts der ausgebliebenen Blü-
te eines in den Anfängen so reichlich gesäten Geistes.«945 

Im Nachlass von Wolfgang Harich befinden sich verschiedene Ma-
nuskripte, die Anfang der vierziger Jahre unter dem Einfluss von Nicolai 
Hartmann und Eduard Spranger an der Berliner Humboldt-Universität 
entstanden. Es sind die frühesten schriftlichen Studien Harichs. Verschie-
dene seiner späteren Kritikmuster klingen in diesen Manuskripten, u. a. 
in Einführung in die E rkenntnistheorie und Erlebnis und Bildung, bereits 
an. So findet sich eine, noch aus kulturell-wissenschaftlichen Motiven 
gespeiste Kritik an Nietzsche, Schopenhauer, Leibniz und an einigen 
mittelalterlichen sowie frühneuzeitlichen Denkern. Das vermeintliche 
frühe Nietzsche-Bild Harichs, jenes aus dem Kurier, wird durch diese 

943	 Dies ist durchaus programmatisch zu sehen. Wenn man, wie der Autor dieser 
Zeilen, vorsichtig anfragt, ob denn nicht Nietzsche vielleicht doch jene Stim-
mung im deutschen Volk miterzeugt habe, die dann von den Nationalsozialisten 
aufgegriffen wurde, so wird man als Harich-Apologet bezeichnet (es soll eine 
Beschimpfung sein) – als ob man nicht selbst darauf kommen könnte mit gesun-
dem Menschenverstand. Diesem Vorwurf kann man nur entgehen, wenn man 
Nietzsche »verstehen möchte«, ihn nicht »nur politisch« liest etc., sondern ästhe-
tisch, künstlerisch, in den Diskursen seiner Zeit. Diese Position bezeichnet dann 
das so genannte »freie Denken« – als ob dergleichen nicht schon hunderte Male 
geschwätzt wurde. Nachzulesen ist das Ganze in der Diskussion: Mitschrift der 
Diskussion, S. 35-54.

944	 Hierzu: Heyer: Harichs Weg zu einem undogmatischen Marxismus, 1946-1956, S. 32-
63. Amberger: Bahro, Harich, Havemann. Amberger: Der konstruierte Dissident, 
S. 5-31. 

945	 Riedel/Decker: Weltenwechsel, S. 132. Noch subjektiver äußerte sich Riedel dann 
in seiner ausschließlich von Vorurteilen bestimmten und dadurch zutiefst unwis-
senschaftlichen Monographie Nietzsche in Weimar.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


402

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Manuskriptfunde nicht bestätigt, ganz im Gegenteil. Der von Riedel und 
Decker neuedierte Text nimmt also eine Ausnahmestellung im Denken 
Harichs ein, bezeichnet keine Tendenz. Hinzu tritt die von Riedel und 
Decker völlig ignorierte Aussage Harichs, dass der Text eine Fälschung sei, 
nicht von ihm stamme. Sein Nachlass im Amsterdamer Internationalen 
Institut für Soziale Geschichte (IISG) bestätigt diese Aussage. Nicht zu-
letzt war es der einzige Artikel, der erst nachträglich, am nächsten Tag, in 
einer kleinen Notiz Harich zugeschrieben wurde, im Original aber ohne 
Namensnennung erschienen war.

Schon vier Monate nach Nietzsche im Zwielicht des Jahrhunderts leiste-
te Harich (so er überhaupt der Autor ist) dann wieder eine deutliche Kri-
tik an Nietzsche. In seinem Artikel über Ernst Jünger im Aufbau stehen 
1946 Spengler und Nietzsche gleichberechtigt nebeneinander. Zusammen 
mit Spenglers Untergang des Abendlandes repräsentiere »Nietzsches Her-
renmoral«946 den Kampf gegen die fortschrittlichen Kräfte. Jüngers Äs-
thetisierung des Krieges sowie die dieser Literatur entsprechende Politik 
sei durch Nietzsche ermöglicht worden. »Dafür lieferte Friedrich Nietz-
sches Lehre vom ‚Übermenschen‘ ihm (d. i. Jünger, AH) das ideologische 
Rüstzeug, mit dem er der Grausamkeit die strahlende, pathetische Weihe 
eines neuen, höheren Ethos gab. Was Nietzsche verkündet hatte, steigerte 
Jünger zu einem unverhüllten, brutalen Zynismus, der in einer Sprache 
von eherner Geformtheit doch faszinierend wirkte.«947

In den gerade angesprochenen frühesten Manuskripten Harichs sind 
die Erbteile der bürgerlichen Kulturauffassung in grundlegender Funk-
tion enthalten. Die »klassischen« Werke bürgerlichen Denkens, gerade 
diejenigen, die die Weimarer Zeit prägten, sind in positiven Konnotati-
onen präsent – von Weininger bis Spengler, von Heidegger (»mit seinem 
genialen Buch Sein und Zeit«948, wie es heißt) bis Jaspers. Man merkt den 
entsprechenden Passagen Harichs aber auch an, dass das verteilte Lob sich 
aus jenen Motiven speiste, die später seine Kritik eben dieser Werke sti-
mulierten. Harich konnte, um es einfach zu formulieren, ohne radikale 

946	 Harich: Ernst Jünger und der Frieden, S. 557. 
947	 Ebd. 
948	 Harich: Einführung in die Erkenntnistheorie, S. 446.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


403

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

Brüche oder Kehrtwendungen von A nach B kommen – im Rahmen einer 
intellektuellen Entwicklung, die nicht sprunghaft, sondern kontinuierlich 
war – vermittelt durch Lektüre von und Studien zu Lenin und Lukács.

Unbedingt hervorzuheben ist außerdem ein weiterer Punkt. Gerade 
Erlebnis und Bildung transportiert in aller Deutlichkeit Harichs frühe 
Kritik am Nationalsozialismus. Selbst wenn es eine partielle Übernahme 
beispielsweise Heideggerscher Gedanken gab, so war doch für Harich die 
entscheidende Trennlinie zu den Tendenzen und den realen Entwicklun-
gen der Kriegsjahre klar. Dem »Ja« zu Humanismus und Bildung korres-
pondierte das deutliche »Nein« zu Nationalsozialismus und Krieg. Dabei 
sah Harich zudem die tiefe Verwurzelung charakteristischer Merkmale 
der nationalsozialistischen Ideologie und Diktatur in der Gesellschaft. In 
einer Fußnote von Erlebnis und B ildung schrieb er (um 1942): »Es hat 
mich zutiefst erschreckt, als ich bemerken musste, dass die notwendigen 
soldatischen Verhaltensweisen im Felde einem bereits als Kind, verborgen 
im selbstgenügsamen Sport und in den dazugehörigen Spielen, beige-
bracht wurden, wie man auf den Krieg gedrillt wurde, ohne es zu ahnen. 
Das eben ist die tiefe Schuld unserer Erziehung, dass sie uns Kindern vor-
machte, wir würden für das Leben geschult, während sie uns systematisch 
zum Krieg und mithin zur Vernichtung des Lebens erzog! Das ist wohl 
vor dem Zweiten Weltkrieg in allen Ländern der Fall gewesen. Gerade 
die Erzieher, sowohl die ‚alten Knochen‘, als auch die jungen ‚Himmels-
stürmer‘ hatten vom Ersten Weltkrieg noch nicht genug und fieberten 
auf den zweiten. Hinter ihrem Scheinpatriotismus verbarg sich die Wut 
über das Aufblühen einer neuen Jugend, ein Aufblühen, das ihnen selbst 
versagt geblieben war!«949 

Und an anderer Stelle heißt es: »Vor allem pflegt der kollektiv ge-
züchtete politische Hass zu versiegen, wenn man sich reflektiv mit seinen 
Ursachen und seiner Berechtigung beschäftigt. Deshalb sind Nachdenken 
und Objektivität auch jenen politischen Führern so tief verdächtig, die 
den kollektiven Hass in den Gemütern ihre Gefolgsleute als politische 
Waffe und als seelischen Kraftquell militärischer Anstrengungen benöti-
gen. Vor allem pflegt die heutige Führung in Deutschland dem deutschen 

949	 Harich: Erlebnis und Bildung, S. 600f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


404

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Volk vorzuwerfen, es sei viel zu human, viel zu objektiv und denke viel 
zu viel nach. Das sei gewissermaßen eine deutsche Nationalschwäche. Ich 
kann das nun eigentlich nicht finden, besonders wenn ich an den deut-
schen Antisemitismus denke! Jedoch hat die heutige deutsche Führung in 
dieser ihrer Auffassung einen klassischen Fürsprecher – in Heinrich von 
Kleist. Bekanntlich lässt Kleist Hermann in der Hermannsschlacht selbst 
die germanischen Dörfer niederbrennen, um dann die Nachricht verbrei-
ten zu können, das seien die Römer gewesen. Hermann will durch dieses 
und durch viele andere Mittel seinen Germanen ihre humane Objekti-
vität gewaltsam austreiben, und zwar in der Auffassung, dass diese die 
Kampfmoral schwäche. Wahrhaft gekämpft wird nur dann, wenn nicht 
nachgedacht wird. Die Ungebrochenheit des kämpferischen Mutes ist nur 
möglich auf dem Grund eines reflektionslos ausschließlichen Hasses.«950

Nach diesen wichtigen Anmerkungen zur Frühgeschichte des Den-
kens von Harich, das sich in seinen zentralen Aussagen ohne die Annahme 
von angeblichen Brüchen oder Zensuren in wichtigen Kontinuitätslinien 
bis hin zu seinem Spätwerk verankern lässt, auf der Basis der Skizzierung 
intellektueller Entwicklungsprozesse (siehe hierzu Harichs Anmerkun-
gen in den Hartmann-Manuskripten), ist nun die Nietzsche-Debatte der 
achtziger Jahre zu rekonstruieren.

Von 1979 bis 1981 war Harich in Österreich und der Bundesrepub-
lik politisch und publizistisch aktiv – er widmete sich dort der ihm so 
wichtigen ökologischen Frage und entwickelte sein Konzept aus Kommu-
nismus und Wachstum mit Blick auf die Ideen des Feminismus und der 
Rätedemokratie weiter.951 Während seines Aufenthaltes im Westen konnte 
er auch – viel besser und deutlich näher vor Ort als einige seiner späte-
ren Kritiker – Anzeichen eruieren, die er dahingehend deutete, dass nicht 
nur in den bürgerlichen Schichten des Westens, sondern auch in linken 
Kreisen die Philosophie von Nietzsche wieder Gegenstand der Diskussion 
und Rezeption wurde. Nach seiner Rückkehr in die DDR war er dadurch 

950	 Harich: Erlebnis und Bildung, S. 579.
951	 Die entsprechenden Schriften und Manuskripte liegen mittlerweile gesammelt 

vor. Harich: Ökologie, Frieden, Wachstumskritik. Siehe hierzu: Heyer: Die Ent-
wicklung von Harichs ökologischem Konzept, S. 569-670. Außerdem die Dissertati-
on von Alexander Amberger: Bahro, Harich, Havemann.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


405

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

für dieses Thema sensibilisiert und setzte sich frühzeitig dafür ein, dass 
Nietzsche nicht auch im sozialistischen Teil Deutschlands »salonfähig« 
werde. Den verschiedenen Bestrebungen zur wissenschaftlichen Aufarbei-
tung von Nietzsches Philosophie stand er von Anfang an kritisch und 
mahnend gegenüber (aber nicht vollständig ablehnend). 

Dabei ging es um verschiedene Punkte: Zuerst um die von Eike Mi-
dell geplante Nietzsche-Biographie, sodann um eine eventuelle Auswahl 
aus den Werken Nietzsches in einer DDR-Ausgabe, die auch durch Kom-
mentare, Einleitungen, Stellungnahmen etc. dessen inhumanes Schaffen 
abbilden sollte, zudem um das von Stephan Hermlin verantwortete Deut-
sche Lesebuch, in das dieser Nietzsches Mistral-Gedicht aufgenommen hat-
te, schließlich um eine umfassende Kritik der Philosophie Nietzsches vom 
marxistischen Standpunkt aus. Und genau hier begannen die von Harich 
georteten Probleme: Denn eine explizite und intellektuell fundierte mar-
xistische Kritik Nietzsches gab es ja bereits. Nicht nur an die Werke von 
Franz Mehring und Hans Günther ist dabei zu denken, sondern vor allem 
an die Ausführungen seines Weggefährten Georg Lukács – gebündelt und 
zusammengeführt in der Zerstörung der Vernunft. 

In den fünfziger Jahren hatte Harich mit Blick auf die Erbepflege der 
DDR mehrfach angemahnt, dass die unterschiedlichen Bereiche und An-
knüpfungspunkte an die überlieferten Traditionen in einem intakten Ver-
hältnis zueinander stehen müssen. Mit anderen Worten: Wenn beispiels-
weise Goethe oder Bach oder Heine intensiv im Sozialismus rezipiert 
würden, dann müssten ähnliche Bestrebungen auch Kant oder Hegel gel-
ten. In den achtziger Jahren wandte Harich dieses Verfahren erneut an. Er 
verknüpfte dergestalt die Fälle Lukács und Nietzsche. Es war eine relativ 
einfache Frage, die er stellte: Warum beschäftige man sich mit Nietzsche, 
warum drucke man Nietzsche, wenn gleichzeitig das Werk und die Philo-
sophie von Lukács nach wie vor unter dem Bannstrahl vergangener Zeiten 
stünden? (Auf Harichs Positionierung zu den leisen Rehabilitierungsver-
suchen durch Werner Mittenzwei und die entsprechenden Lukács-Editio-
nen der späten DDR wurde bereits verwiesen.) Oder, mit Harich von der 
anderen Seite formuliert: Müsse man nicht zunächst mit der Rehabilitie-
rung von Lukács beginnen, um überhaupt jenes Fundament zu schaffen, 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


406

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

auf dem man sich mit Nietzsche ernsthaft beschäftigen könne?952 (Dieses 
Argument wurde dann in seinem Beitrag in der Sinn und Form zentral.)

Von offizieller Seite (Höpcke, Schirmer, Hager, Hahn etc.)953 wurden 
Harich immer wieder Versprechungen gemacht: Dass seine Stimme wich-
tig sei, dass er Gehör finde, dass er Teil der Debatte werde. Doch dies 
waren nur Ablenkungsmanöver, denn wo immer es ging, unternahm die 
Partei, assistiert von ihren philosophischen Schergen, alles, um Harich 
weiter zu isolieren, ihn mundtot zu machen, ihn aus jedweder Debatte 
und Öffentlichkeit herauszuhalten. Gerade das unwürdige Gezerre um 
seinen heute noch bekannten Lukács-Aufsatz zeigt deutlich an, welch fal-
sches Spiel die Partei mit ihm trieb. Als Kommunist, als Marxist – der war 
Harich mehr als viele andere – versuchte er alles, um seinen Lukács-Auf-
satz in irgendeiner Form in der DDR zu publizieren: Doch es half nichts, 
die SED jagte ihn erneut in den Westen. Obwohl Harich sich immer ge-
sträubt hatte, erschien Mehr Respekt vor Lukács! in der Wiener Zeitschrift 
Aufrisse. Denn Respekt wollte die SED Lukács nicht zollen, trotz aller 
windschiefen und sich windenden Stellungnahmen der zurückliegenden 
Zeit. Und Harich hatte mehr als deutlich geschrieben, dass Lukács der 
Marxist sei, nicht seine Ächter. (In seinem Nachlass füllt der Briefwechsel 
um den Aufsatz mit Hager und Konsorten ganze Ordner – dort kann man 
all die Vertröstungen, falschen Versprechen, Lügen nachlesen, mit denen 
Harich in diesen Jahren von der Partei überzogen wurde.)

Man muss diese Konstellation vor Augen haben, um Harichs Rolle 
und sein Engagement in der Nietzsche-Kontroverse richtig beurteilen zu 
können. Anders als üblicherweise zu lesen ist, ging es ihm am Anfang (in 

952	 Anne Harich hat die Erinnerungen an ihren Mann um diese »Leitfrage« aufge-
baut und bietet wichtige Einblicke, Hinweise etc., die für die Forschung unver-
zichtbar sind. Harich, Anne: Wenn ich das gewusst hätte.

953	 Es ist mehr als nur merkwürdig, wenn man sich anschaut, wie diese Herren, 
abseits jeder Realität, heute in ihren Memoiren diese Dinge und Vorgänge schil-
dern. Damit sind noch nicht einmal die Verfälschungen der Geschichte gemeint. 
Sondern etwa solche Unverschämtheiten wie die, dass etwa Höpcke, der am 
Überwachungssystem der DDR-Kultur und DDR-Wissenschaften maßgebli-
chen Anteil hat, Harich »schlechten Stil« vorwirft, nachdem er über Jahrzehnte 
jedwedes Verbrechen des Systems in seinem Teilbereich mittrug. Höpcke: In den 
Orkus mit ihm oder ins Bücherregal?, S. 161-177.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


407

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

den frühen achtziger Jahren) vor allem darum, eine öffentliche Debatte 
über Nietzsche gerade zu vermeiden. Mehrfach verwies er darauf, dass, 
wenn er seine Meinung und Position öffentlich äußern würde (was die 
Partei und namentlich Schirmer und Höpcke mehrfach vorschlugen und 
zugleich »hintenherum« mit irgendwelchen Tricks etc. verhinderten), ein 
»Rummel«, »noch angefacht etwa durch den empörten Widerspruch fein-
geistig gestimmter liberaler Seelen vom Schlage eines Hermlin«, kaum 
zu vermeiden wäre.954 Ja, noch Ende der achtziger Jahre hielt Harich an 
dieser Einstellung fest. Um ein Beispiel zu nennen: 

Im November 1987 plante der Kulturbund der DDR, Abteilung 
Magdeburg, für das darauf folgende Jahr in der Reihe Wissenschaftliche 
Streitgespräche eine Diskussion zwischen Heinz Pepperle und Harich.955 
Letzterer lehnte eine Teilnahme ab, da a) Pepperle ähnliche Einladungen 
in Berlin bereits ausgeschlagen habe und b): »Als der eigentliche Schöpfer 
der faschistischen Ideologie kann Nietzsche in einem sozialistischen Land 
nicht Gegenstand geistiger Auseinandersetzung sein.«956 Die Position, die 
Harich direkt in der Debatte bezog, ist zwischen diesen beiden Äußerun-
gen anzusiedeln und steht zu ihnen nicht im Widerspruch: »Natürlich 
wäre es falsch, über Nietzsche partout zu schweigen, doch wo es unum-
gänglich ist, über ihn zu reden, da müssen die Maßstäbe stimmen, nach 
denen er beurteilt wird.«957

Im fünften Heft des Jahres 1986 der Zeitschrift Sinn und Form veröf-
fentlichte der gerade genannte Heinz Pepperle den Aufsatz Revision des 
marxistischen Nietzsche-Bildes?, der Harichs Kritik herausforderte.958 Seine 
Antwort erschien genau ein Jahr später unter dem analogen Titel. Diese 
zwei Beiträge lösten wegen ihrer antagonistischen Ausrichtung dann die 
Nietzsche-Debatte aus, die durch Stephan Hermlin und dessen Rede auf 
dem X. Schriftstellerkongress der DDR im November 1987 weiter ange-
heizt wurde. Mit Behauptungen – wie: »Für Harich manifestiert sich Kul-

954	 Harich: Brief über Nietzsche, S. 285.
955	 Kulturbund der DDR, Stadtleitung Magdeburg: Brief an Harich, 1 Blatt, 25. No-

vember 1987. 
956	 Harich: Brief an Herrn Gandner, 2 Blatt, Zitat Blatt 1.
957	 Harich: Revision des marxistischen Nietzschebildes?, S. 1048.
958	 Pepperle: Revision des marxistischen Nietzschebildes?, S. 934-969.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


408

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

turpolitik vor allem durch Verbote und Vernichtung (…).«959 – und durch 
entstellende Zitate eines privaten Briefes von Harich an Hermlin stellte 
er diesen mehr als nur bloß. Sein Referat endete mit dem Sätzen: »Wo 
eine solche Stimme sich erhebt, warten andere auf ihren Einsatz. Es ist 
die Stunde der gebrannten Kinder. Auch ich bin ein gebranntes Kind.«960 
Doch es erhoben sich nach Harich keine Stimmen, die ihm in der DDR 
zur Seite sprangen (als Prophet ist Hermlin also ebenso gescheitert wie 
als Autobiograph), ganz im Gegenteil verschärfte sich noch die Kritik an 
ihm. Hermann Kant verglich Harich mit Pol Pot961 und im ersten Heft 
der Sinn und Form von 1988 wurde Hermlins Rede erneut abgedruckt – 
diesmal waren ihm als Adjutanten beispielsweise Manfred Buhr und Gerd 
Irrlitz zur Seite gestellt.962 (Exakt jenes Szenario war entstanden, vor dem 
Harich eindringlich gewarnt hatte.)

Die Fotos, die dem gerade erwähnten Sammelband des X. Schriftstel-
lerkongresses beigegeben sind, zeigen uns dann Hermlin und Kant neben 
Erich Honecker. Und es war schon eine wirklich merkwürdige Koalition 
die da entstanden war: Kant, Hermlin, Irrlitz, Buhr (dazu die erwähnten 
Hager, Höpcke, Hahn, Schirmer etc.) und viele andere sahen sich genö-
tigt, »ihre Freiheit«, das »freie Denken«, »ihre sozialistische Zukunft« zu 
verteidigen gegen den »Öko-Stalinisten« (so ja der Autor der Jungen Frei-
heit Günter Maschke mit Blick auf Kommunismus ohne Wachstum) Ha-
rich, der für ebendiese Freiheit – in ihrer wirklichen Bedeutung – Jahre 
des Leides im Zuchthaus in Bautzen verbracht hatte. Nationalpreise und 
Gratifikationen des sozialistischen Staates konnte er in dieser Zeit und in 
den Jahrzehnten danach nicht annehmen – das zuerst unterscheidet ihn 
von den gerade Genannten.

959	 Hermlin: Rede, S. 73.
960	 Ebd., S. 77.
961	 Kant: Rede, S. 44f. Kant sprach dort von Harichs »Polpotterien«. 
962	 Das Heft 1, 1988, der Sinn und Form enthielt die Beiträge: Hermlin: Von äl-

teren Tönen, S. 179-183; Schottlaender: Richtiges und Wichtiges, S. 183-186; Böh-
me: Das Erbe verfügbar besitzen, S. 186-189; Känder: »Nun ist dieses Erbe zu Ende 
…«!?, S. 189-192; Irrlitz: »Ich brauche nicht viel Phantasie«, S. 192-194; Eckardt: Im 
Schnellgang überwinden?, S. 195-198; Richter: Spektakulär und belastet, S. 198-200; 
Buhr: Es geht um das Phänomen Nietzsche!, S. 200-210; Pepperle: »Wer zuviel be-
weist, beweist nichts«, S. 210-220.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


409

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

Es ist hier leider nicht der Platz, die Debatte in der Sinn und Form in 
ihren verschiedenen Facetten exakt nachzuzeichnen. Herausgegriffen sei 
der zentrale Punkt, dessen Intentionen in den bisherigen Ausführungen 
bereits anklangen. Es war die Kritik an Lukács, die Harichs Stellungnah-
me herausforderte und motivierte: »In Georg Lukács greift er (Pepperle, 
AH) den überragenden Exponenten der Nietzsche-Kritik des Marxismus 
an.«963 In seinem Beitrag hatte Pepperle Lukács zwar gelobt, diesen aber 
tatsächlich weder in die Tradition marxistischer Nietzsche-Kritik einge-
reiht, noch dessen Position gleichsam als Folie seiner eigenen Ausführun-
gen benutzt. Und so verbergen sich hinter dem offensichtlichen Lukács-
Lob Momente der Kritik, die Harich registrierte. Ein Beispiel: »In der Tat 

963	 Harich: Revision des marxistischen Nietzschebildes?, S. 1018. Weiter heißt es dann: 
»Und deren übrige, ebenfalls nicht zu verachtende Verfechter, von Franz Mehring 
über Hans Günther bis zu Stepan Odujew und Heinz Malorny, würdigt er keiner 
Silbe. So entsteht ein Ungleichgewicht, durch das seine Verteidigung marxisti-
scher Positionen, sollte sie beabsichtigt sein, Schlagseite kriegt: nach rechts. Ich 
will versuchen, sie vorm Kentern zu bewahren.«

Hermlin, Honecker und Kant auf dem X. Schriftstellerkongress, 1987

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


410

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

gehört Nietzsches Lehre von der ewigen Wiederkehr zu seinen unschuldi-
gen Gedanken, und Lukács’ Polemik ist in diesem Punkte überzogen.«964

Was Harich zudem wirklich störte, war, dass Pepperle – eben genau 
hier verlässt er Lukács – die Verbindung von Nietzsches Philosophie mit 
dem Faschismus ein Stück weit kappte: »Es stimmt, dass Nietzsche von 
den Nazis geplündert wurde und dass sich vieles bei ihm findet, was der 
faschistischen Ideologie zutiefst widerspricht. So war Nietzsche kein An-
tisemit, er fühlte sich als Europäer und verabscheute den Nationalismus 
und Chauvinismus. (…) Doch dies ist nur eine Seite. Es gibt auch eine 
andere. Erstens waren es eben doch Nietzsches Worte, die die Faschisten 
im Munde führten (…). Nietzsche hat Lehren vertreten und Gedanken 
formuliert, die tatsächlich, wie Ernst Bloch einmal schrieb, ‚faschistisch 
brauchbar‘ waren.«965 An dieser Stelle wollte und musste Harich inter-
venieren, denn es widersprach zutiefst seiner Weltanschauung und Ge-
schichtsphilosophie, Nietzsche als Missbrauchsopfer zu sehen, denn das 
impliziert, dass er auch richtig gebraucht werden könne. Harich hatte im-
mer, darin wusste er sich mit Lukács, Bloch, Paul Rilla und vielen anderen 
einig, darauf hingewiesen, dass die Nazis Hegel, Goethe, Herder, so man-
chen Aufklärer und die meisten Vertreter der klassischen idealistischen 
Philosophie verfälscht hätten, um sie in ihre Traditionslinien einbeziehen 
zu können. Bei Nietzsche, so seine unumstößliche Position, sei dies nicht 
nötig gewesen. (Dagegen muss man erst einmal wirklich argumentieren. 
Die üblicherweise vorgetragene Rede vom »un-politisch« zu lesenden 
Nietzsche reicht da nicht aus.)

Peter Feist hat den Streit zwischen Harich und Pepperle einmal als 
Wechselseitige Fehlwahrnehmung der Kontrahenten bezeichnet.966 In diesem 
Punkt ist ihm zuzustimmen, es ist aber zu ergänzen, dass es auch ein Streit 
über unterschiedliche Themen war. Während Pepperle die Auseinander-
setzung mit Nietzsche beleben wollte, war Harichs Position, dass Lukács 

964	 Pepperle: Revision des marxistischen Nietzschebildes?, S. 937.
965	 Ebd., S. 965. Gegen diese Einschätzung waren schon in der SBZ, in den ersten 

Jahren der DDR viele Argumente von vielen Stimmen geltend gemacht worden, 
siehe die entsprechenden Nachweise bei: Kapferer: Das Feindbild der marxis-
tisch-leninistischen Philosophie in der DDR.

966	 Feist: Wechselseitige Fehlwahrnehmung der Kontrahenten, S. 289-300.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


411

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

dazu Wichtiges bereits gesagt habe. Pepperle ging es um die Verteidigung 
einer Freiheit der Diskussion abseits ideologischer und moralischer De-
terminanten, Harich ging es um die Grundbedingungen und Konstanten 
marxistischen Denkens, um das Erbe von Lukács, um moralische Maßstä-
be als Vorbedingung marxistischen Philosophierens.

Mit dem Untergang der DDR verlor natürlich auch die Debatte um 
Nietzsche ihre aktuelle Dimension – gleichzeitig wurde der Umgang mit 
Nietzsche aber in andere Kontexte gestellt. Harich blickte so mancher 
neuen Diskussion entgegen und neben vielen tagespolitischen Heraus-
forderungen, denen er sich mit aller notwendigen Energie stellte – zuvor-
derst ist dabei natürlich sein bis in die vierziger Jahre zurückreichendes 
Engagement für die deutsche Einheit zu nennen, das ihn nunmehr an 
die Spitze der Alternativen Enquetekommission führte967 –, blieb er auch 
seinen alten Freunden ebenso wie den Theorien der frühen Jahre verbun-
den. Von daher überrascht es nicht, dass sein letztes Buch, welches er 
noch veröffentlichen konnte, mit Nietzsche und seine B rüder betitelt ist 
(entstanden 1989, danach aktualisiert und gedruckt). Und es ist auch kein 
Zufall, dass das Werk erneut Diskussion mit und für Lukács ist – Harichs 
immerwährender Kampf. Im Rückblick auf die Nietzsche-Debatte heißt 
es: »Für Lukács wäre es eine nicht nachvollziehbar irrsinnige Vorstellung 
gewesen, dass Nietzsche im sozialistischen Teil der Welt jemals auch nur 
einen Millimeter an Boden zurückgewinnen könnte. Desgleichen hätte 
er das Auftreten von Nietzscheanern auf einem DKP-Symposium für ein 
Ding der Unmöglichkeit gehalten. Und nicht dem leisesten Zweifel kann 
es unterliegen, dass er, hätte er diesen Tiefstand noch erlebt, davor aufs 
Eindringlichste gewarnt und mit aller Energie dagegen angekämpft haben 
würde. Soviel steht fest.«968

Yves Deville, der sich als Übersetzer und Herausgeber um Harich und 
Lukács in Frankreich echte Verdienste erwarb, hat Nietzsche und seine 
Brüder im Schaffen Harichs verankert: »Harich hat in seinem Kultur-
leben viele Kämpfe ausgefochten, immer zu Gunsten eines zu Unrecht 

967	 Hierzu: Prokop: Wolfgang Harich und die Alternative Enquete-Kommission, S. 70-
82.

968	 Harich: Nietzsche und seine Brüder, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


412

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Angegriffenen oder Verkannten. Er ist für Brecht eingetreten – dem ‚For-
malismus‘ vorgeworfen worden war –, er hat für Hegel eine Lanze gebro-
chen – dieser sollte in der DDR der 1950er Jahre der Bedeutungslosigkeit 
anheimfallen –, er hat sich um das Werk Georg Lukács’ stark verdient 
gemacht, um die Anerkennung der Ontologie Nicolai Hartmanns und 
für ein neues Verständnis von Jean Paul gekämpft. Er machte sich stets 
Gedanken über die Probleme von Wandel und Kontinuität der kulturel-
len Werte in einem Land, das den Sozialismus aufbaut. Doch sein aus-
gesprochen integrativer Geist sperrt sich, als Nietzsche ihm in die Quere 
kommt. Nietzsches Werk erregt bei ihm nur Kritik und Widerwillen.«969 
Harich erscheint bei Deville anders als üblich nicht als ewiger »Nörgler«, 
sondern habe ganz bewusst Entscheidungen für und wider philosophische 
Lehren und Theoreme getroffen. 

Und ein Weiteres ist wichtig: Deville sieht die Kontinuität der Nietz-
sche-Kritik Harichs: »Harich legt genauso viel Elan in seine Widerlegung 
Nietzsches wie in seine früheren solidarischen Hilfeleistungen bei anderen 
Denkern. Er zeigt den gleichen Mut und die gleiche Entschlossenheit, 
diesmal aber erfüllt er zähneknirschend den selbstgestellten Auftrag. Sei-
ne Verdrossenheit gegenüber Nietzsche ist schon alt, älter als seine Hin-
wendung zum Marxismus oder die Gründung der DDR, sie tritt in den 
1980er Jahren wieder auf und ergibt sich aus einer kritischen Beurteilung 
mancher Entwicklungen im eigenen Land und in ganz Europa. Bereits 
mit 19 Jahren schrieb er an Ina Seidel, deren Sohn er vom Studium kann-
te: ‚Ich betrachte Nietzsche doch als meinen persönlichen Feind!‘ Sein 
bewährter Freund heißt damals Hegel.«970 Dieser »Geist« habe Harichs 
Nietzsche und seine Brüder geprägt – eine Schrift, die in Frankreich positiv 
aufgenommen wurde. Die Nietzsche-Freunde unter den Lehrern müssen 
das so kommentieren: »Spricht aber nicht gerade für die Franzosen.«971 
Natürlich, denkt man, die wirkliche europäische Aussöhnung kann nur 
im Zeichen Nietzsches stattfinden. Der letzte derartige Versuch begann 
1933, auch da klatschte das Bildungsbürgertum. 

969	 Deville: Mit Leib und Seele wider den philosophischen Irrationalismus, S. 310. 
970	 Ebd., S. 310f. 
971	 So Matthias Steinbach in der: Mitschrift der Diskussion, S. 47

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


413

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

Wenn Harichs Stellung zu Nietzsche in den Fokus rückt, dann ist dem 
zumeist sein Diktum beigegeben: »Ins Nichts mit ihm!«972 Und dieser Aus-
spruch, mit dem Brecht die Verurteilung des Feldherrn Lukullus beendet, 
wird dann zumeist so gedeutet, dass Harich, etwa im Besitz des Feuerzeu-
ges von Erich Honecker, den Nachlass Nietzsches und jede Gedenkstätte, 
hätte man ihn nur gelassen, den Flammen überantwortet hätte. Aber es 
ist doch Zweierlei, es ist zu differenzieren zwischen dem, was man in einer 
Debatte zugespitzt fordert, und dem, wie man tatsächlich handeln würde. 
Noch einmal kann Yves Deville zitiert werden, der von Frankreich aus ge-
nauer sah als so mancher deutsche Kritiker: »Harich geht es nicht darum, 
Nietzsche ins Nichts zu entlassen bzw. zu schleudern; in tiefster Besorgnis 
um eine demokratische Zukunft, möchte er jedoch auf die ernsthaften 
Implikationen hinweisen, die ein nonchalanter Umgang mit Nietzsche 
mit sich bringen würde. Er stemmt sich vehement gegen die gängige Mei-
nung, Nietzsche sei als kulturelle Autorität und Meister der Philosophie 
einzuschätzen. Er selbst kennt keinen gewichtigen Grund, ‚uns erneut, 
uns immer noch einem Nietzsche zuzuwenden‘.«973

In diesem Sinn sind auch die letzten Sätze Harichs aus Nietzsche und 
seine Brüder zu lesen. Dort – Harich ist ja im Interview/Gespräch mit sich 
selbst, mit seinem Pseudonym Paul Falck – heißt es: »(WH) Wir kön-
nen es uns unter keinen Umständen leisten, die Identität der DDR aufs 
Spiel zu setzen, und die steht und fällt mit ihrem zuverlässigen, kompro-
misslosen Antifaschismus, um den es schlecht bestellt wäre, gäbe sie dem 
Druck nach, Nietzsche in ihre Erbepflege aufzunehmen. (PF) Also doch: 
Ins Nichts mit ihm? (WH) Im Nichts befindet er sich nicht. Er hat sich 
nie darin befunden, so wenig wie sein Schüler Hitler, der ja, leider, auch 
nicht ungeschehen gemacht werden kann. Aber wie Hitlers runde Ge-
denktage sollten weiterhin diejenigen Nietzsches sang- und klanglos bei 
uns vorübergehen. Ihm so wenig wie Hitler sollten Denkmäler oder sons-
tige Gedenkstätten errichtet werden. Es sollten Werke Nietzsches nicht 
in Büchern stehen, deren Titelblätter das Signet eines DDR-Verlages 
tragen. Das gebietet unsere Selbstachtung, unsere antifaschistische Ehre. 

972	 Harich: Revision des marxistischen Nietzschebildes?, S. 1053. 
973	 Deville: Mit Leib und Seele wider den philosophischen Irrationalismus, S. 317. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


414

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Denn die Schande, dass einst Nietzsche in deutscher Sprache gedacht und 
geschrieben hat und damit Anklang fand, ist ebenso groß wie die, dass 
Deutsche sich einmal von Hitler haben regieren lassen. Dessen müssen 

Elisabeth Förster-Nietzsche, Empfang in Weimar 1933 (oben) und  
Hitler zu Besuch im Nietzsche-Haus, Weimar, 1934

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


415

18. Das einsame Arbeitszimmer – Wolfgang Harich und das Erbe

wir uns bewusst bleiben, und eine Pflicht des sozialistischen deutschen 
Staates ist es, dieses Bewusstsein für immer wachzuhalten.«974

So manches Wichtiges ist damit zur Kritik Nietzsches durch Harich 
gesagt, andere mögen hinzufügen, was ihnen bedeutsam ist. Es sei er-
laubt, zum Abschluss noch einige Überlegungen anzustellen.

In der DDR war von Anfang an umstritten und umkämpft – erinnert 
sei nur an Hegel und Goethe (um die sich ja unser Buch dreht), Heine, 
die bürgerlichen Wissenschaftler des 19. Jahrhunderts und manches ande-
re – welches Erbe der Staat anzutreten habe, welche Bekenntnisse zur Ver-
gangenheit abzulegen und welche nicht, wen er, um es etwas pathetisch 
zu formulieren, aus der Vergangenheit mit in die vermeintliche Zukunft 
nehmen solle/müsse. Erbantritt bedeutet aber immer auch, das ist die 
Kehrseite, dass man ablehnen kann – und eben dies geschah in den vier-
ziger Jahren mit Blick auf jene Personen und Theorien, von denen man 
meinte, dass sie, explizit oder implizit, mehr oder weniger deutlich, Teil 
der faschistischen Ideologie waren oder das faschistische Weltbild geprägt 
hatten. Diese Einstellung bestimmte ja über alle Zonengrenzen hinweg 
das kulturelle Leben im Nachkriegsdeutschland – exemplarisch zu stu-
dieren anhand der Beiträge zum Ersten Deutschen Schriftstellerkongress 
vom Oktober 1947.975

Es war eine eigene, ganz charakteristische Generation, die auf phi-
losophischem und kulturellem Gebiet mit dem Aufbau des Sozialismus 
begann. Generation nicht in dem Sinne eines spezifischen Geburtsjahres, 
vielmehr mit Blick auf die gleichen leidvollen Erfahrungen und denselben 
Hoffnungshorizont. Den Protagonisten der Jahre zwischen 1945 und 1956 
war so manches gemein: Viele hatten in zwei Weltkriegen, in den Wei-
marer Jahren für den Kommunismus gekämpft und gelitten, ihr klares 
Nein galt dem Faschismus, dem Krieg, dem Imperialismus. Dieser Gene-
ration – von Becher bis Lukács, von Niekisch bis Harich, von Abusch bis 
Bloch – war klar, dass Nietzsche und der Faschismus zusammengehörten. 

974	 Harich: Nietzsche und seine Brüder, S. 204.
975	 Die Beiträge der Tagung können nachgelesen werden: Reinhold/Schlenstedt/

Tanneberger: Erster Deutscher Schriftstellerkongress.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


416

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Und es erschienen ihnen ein legitimes Ansinnen, ihn »aus der Gründung« 
der DDR auszuschließen.

Diese Prägung wurde brüchig im Laufe der Jahrzehnte – eben deswe-
gen kämpfte Harich so verbissen um die Erinnerung an Lukács. In den 
siebziger und achtziger Jahren fehlte so manchem auch in der DDR das 
direkte Gespür für jene historische Situation, die das Nietzsche-Verdikt 
notwendig gemacht hatte, fehlte das »Gewachsene« in der und die Ver-
bundenheit mit der Tradition. Sie vermeinten, für intellektuelle Freiheit 
zu kämpfen, wenn sie Nietzsche-Lektüre forderten. Das Schlusswort soll 
Wolfgang Harich gehören – es ist datiert auf den 7. Juni 1991: 

»Heute stolzieren seine Verächter (Lukács, AH) aus der ostdeutschen 
Provinzelite, Leute, die Kandinsky, Schwitters und Beuys, die Schönberg, 
Nono und Stockhausen zu genießen vorgeben, nicht zu vergessen die 
‚differenzierenden‘ Neubewerter des Zarathustra, Matadore künstlichen 
Formzertrümmerns, gedanklichen Nomadisierens, mit einer Selbstgefäl-
ligkeit einher, als wären sie Märtyrer, die sich ebenso tapfer wie mühselig 
ihrer Fesseln entledigt haben. Bestenfalls irren sie. Manche tischen, ihre 
tatsächlichen Erfahrungen verdrängend, über ihre Nationalpreise sich 
ausschweigend, uns Lügen auf. Ich erlaube mir, in ihnen Hätschelkinder 
der spätstalinistischen Oligarchie zu sehen, die es unzureichend fand, die 
parasitäre Intelligenzija ja bloß materiell zu korrumpieren, sondern sich 
erst sicher fühlte, wenn sie auch deren tiefere Sehnsüchte, faschistoide 
nicht ausgenommen, zufriedengestellt sah. Lukács hätte dem im Weg ge-
standen. Es gereicht ihm zum Ruhm.«976

Dieser Sprung in die Nietzsche-Debatte vom Ende der DDR war ab-
schließend notwendig. Denn die Ursprünge dieses Diskurses weisen in 
die Jahre der SBZ und der Gründungsjahre der DDR. Es ist hochinter-
essant zu sehen, dass der kleinere Teil Deutschlands bis zu seinem letzten 
Atemzug um seine Identität rang. Die Kehrseite ist, das waren ja die War-
nungen von Lukács und Harich (sowie etwa Brecht) aus den Umbruch-
zeiten 1953, 1956, dass der Marxismus durch die Jahrzehnte versagt hatte, 
da er diese Identität nicht herzustellen vermochte. 

976	 Harich: Zur Furcht der SED vor Georg Lukács, S. 70. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


417

19. Wertungen des Ursprungs
»Dieser Band stellt das werdende Wissen dar. Die Phänomenologie des Geistes soll an 

die Stelle der psychologischen Erklärungen oder auch der abstrakteren Erörterungen 
über die Begründung des Wissens treten. Sie betrachtet die Vorbereitung zur Wissenschaft 
aus einem Gesichtspunkte, wodurch sie eine neue, interessante, und die erste Wissenschaft 

der Philosophie ist. Sie fasst die verschiedenen Gestalten des Geistes als Stationen des 
Weges in sich, durch welchen er reines Wissen oder absoluter Geist wird.« 

Hegels »Werbetext« zur Ankündigung der Phänomenologie 

In seinem Aufsatz Bloch liest Goethe stellte Hans-Ernst Schiller fest: »Mit 
Goethe gibt es einen Dichter, auf den sich Bloch an zumindest zwei 
Knotenpunkten seiner Gedankenführung, an dem der Augenblicksuto-
pie und an dem des Naturbegriffs, beruft.«977 Diese Einschätzung greift 
natürlich, das haben die bisherigen Anmerkungen gezeigt, viel zu kurz. 
Die Marxisten der DDR wollten das Erbe des bürgerlichen Humanismus 
antreten, an diese besten Traditionen deutscher Geschichte anknüpfen. 
Goethe und mit ihm Hegel waren die beiden zentralen Gestalten dieses 
Erbe-Verständnisses. (Hinzu treten viele andere, im Positiven etwa Schil-
ler und Heine, im Negativen Nietzsche sowie die zu diesem führende 
Entwicklung des deutschen Geisteslebens, wie sie Lukács in der Zerstö-
rung der Vernunft beschrieben hat.) Und sie wurden nicht nur um ihrer 
selbst willen wahrgenommen, es ging nicht nur um Geschichte oder Tra-
dition. Vielmehr fungierten gerade Goethe und Hegel mit ihren Werken 

977	 Schiller: Bloch liest Goethe, S. 136.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


418

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

und ihrer Philosophie fast schon als eine Art Schlüssel, mit dessen Hilfe 
die bürgerliche Kultur, Literatur und Philosophie des vormarxistischen 
Jahrhunderts aufgeschlossen und erschlossen werden könne. Auf eine 
Wiedergabe der verschiedenen Positionen von Politikern, Staatsführung 
und Partei zur Erbe-Frage, Erbe-Politik, kann (und muss aus Platzgrün-
den) hier verzichtet werden – die vorwiegend kritiklosen Apologien sind 
hinreichend bekannt. Mit den Ausführungen zu Becher haben wir das 
Interessanteste aus diesem Themenkreis erschlossen.

Eine Rolle, die mit der von Goethe und Hegel vergleichbar ist, wurde 
nur noch Heinrich Heine zugesprochen. Dem Dichter, dem Marx-Freund 
Heine. Die hier versammelten Autoren haben sich zu Heine geäußert und 
diesen ebenfalls viel Anerkennung gezollt. Es war, wieder einmal, Harich, 
der nicht nur »Größe«, sondern auch die »Grenzen« von Heine benannte. 
Aber diese Geschichte ist hier nicht zu schreiben, einige Hinweise haben 
wir gegeben. 

Wo in vorgegebenen Bahnen gedacht wird, da hat die Ideologie keine 
Zeit für einen Mittagsschlaf. Sie ist also zurück, die Ideologie, durchaus 
ein bisschen müde, was man ihr anmerkt, denn sie hat die Intelligenz frü-
herer Jahre verloren, ist nicht mehr schlagfertig, sondern nur noch dumm. 
(Man könnte an dieser Stelle beispielsweise auf die unsäglichen Bücher 
von Stefan Wolle verweisen, die, staatlich gewünscht und protegiert über 
die Bundeszentrale für politische Bildung – das klingt selbstverständlich 
rein zufällig wie ein DDR-Ausdruck – Verbreitung und Deutungsmacht 
gewinnen. Es wäre mir aber unangenehm, diese Publikationen in der Li-
teraturliste zu nennen.)

Geschichte und Philosophie sind unsere Aufgabe – und doch stehen 
wir mitten in den erneuten ideologischen Kämpfen unserer Zeit. Wer 
meint, die Geschichte der Goethe-Verfälschungen sei abgeschlossen, der 
irrt. Aus den ganzen Konvoluten der neueren Bücher, in denen die Ideo-
logie ihre Rückkehr zelebrierte, staatlich gefördert, erneut, ist exempla-
risch eine Publikation, zugegebenermaßen gehört sie zu den plumpesten, 
hier zu erwähnen. Im Oktober 1998 veranstaltete die Stiftung Weimarer 
Klassik eine Tagung, deren Beiträge 2000 unter dem Titel Weimarer Klas-
sik in der Ära Ulbricht in Druckform erschienen. Kurze Zeit später folgte 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


419

19. Wertungen des Ursprungs

noch der Fortsetzungsband Weimarer Klassik in der Ä ra Honecker.978 In 
ihrer Einleitung setzten die Herausgeber Lothar Ehrlich, Gunther Mai 
und Ingeborg Cleve die Paradigmen ihrer »Aufarbeitung« fest. Bereits 
die Sprache offenbart das Denken: Wir lesen vom »staatlich gelenkten 
Umgang«, »unkritischer Verehrung«, »Instrumentalisierung« (»kulturpo-
litisch« und »manipulativ«), »Unrecht« usw.979 All dies ist heute in weiten 
Kreisen üblich, so dass es reicht, hier den Fakt zu konstatieren, der Kom-
mentar und die Analyse erübrigen sich. Die Weimarer gehen aber über 
dieses Bedingungsgefüge weit hinaus. Bei ihnen ist zu lesen: »Denn zu 
keiner Zeit wurde in der deutschen Geschichte so zielstrebig und umfas-
send versucht, auf der Basis einer allgemein verbindlichen Theorie, die 
Weimarer Klassik für ideologische und kulturelle Zwecke zu verwerten 
wie in dieser Erziehungsdiktatur.«980 Nicht vom Faschismus ist hier die 
Rede, sondern – natürlich – von der SBZ/DDR. Die »roten Nazis« sind, 
so erklärt uns die Stiftung Weimarer Klassik, ihren braunen Brüdern mei-
lenweit voraus. 

Fast schon grundlegenden Charakter für das gesamte Projekt und ei-
nige der edierten Aufsätze hat die überaus gefährliche Floskel vom »anti-
faschistischen Gründungsmythos«.981 Denn natürlich war der Antifaschis-
mus in der DDR ein Stück weit, wie ihm auch vorgeworfen wird, von 
»oben« verordnet (ein Stück jedoch sicherlich auch von »unten« getragen 
und gewünscht), aber ganz sicher war er kein Mythos, sondern Realität, 
der vielleicht wichtigste Bestandteil des politischen, gesellschaftlichen, 
und kulturellen Gründungskonsenses des kleineren deutschen Staates.982 
Damit ist entgegnet, was zu sagen ist. Abgeschwächt kehrt diese Formel 
etwa bei Gerd Dietrich wieder, der »die Berufung auf die deutsche Klas-
sik« zu den »Gründungs- und Orientierungsmythen der DDR« zählt.983 

978	 Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht. Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik 
in der Ära Honecker.

979	 Ebd., u. a. S. 8, 12, 21f.. Siehe: Hamm: Wie ein Projekt die Weimarer Klassik in der 
DDR wissenschaftlich »aufarbeitet«, S. 14. 

980	 Ehrlich/Mai/Cleve: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 8.
981	 Ebd.
982	 Siehe hierzu: Wirth: Über die intellektuelle Vorgeschichte der DDR, S. 305-326. Bo-

gisch: Nachdenken über deutsche Geschichte, S. 123-134. Karl: Die DDR, S. 135-150.
983	 Dietrich: »Die Goethepächter«, S. 151. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


420

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

(Auch das war natürlich Realität, nicht Mythos, unser Buch berichtet ja 
davon. Aber wo kämen wir hin, wenn sich Germanisten bei Begriffen auf-
halten würden.) Dort heißt es weiter: »‚Antifaschismus‘ – als moralischer 
Impuls – trieb die in Schuldgefühlen befangenen jungen Deutschen in 
die Arme jener antifaschistischen ‚Helden‘, die sie selbst nicht gewesen 
waren. Der antifaschistische Konsens (hier also nicht Mythos, AH), ein-
geschlossen die Berufung auf das klassische Erbe, firmierte als das verlo-
ckende Angebot, von der Seite der Verlierer auf die Seite der ‚Sieger‘ der 
Geschichte zu wechseln.«984 

Für die späten vierziger Jahren stellt der Autor fest – als habe es nichts 
Wichtigeres zu tun gegeben: »Mit Lessings Nathan eröffneten das deut-
sche Theater in Berlin und viele Bühnen in der SBZ ihre Nachkriegsspiel-
zeit. Das Bekenntnis zu Toleranz und Humanismus sollte die bürgerlichen 
und kleinbürgerlichen Theaterbesucher anrühren.«985 Ein Robert-Ha-
vemann-Zitat – es wächst zusammen, was zusammen gehört – rundet das 
Ganze dann ab. Leonore Krenzlin hat aufgezeigt, wie Dietrich unüber-
prüft falsche Zitate verwendet, so beispielsweise das Ulbricht-Zitat zum 
angeblichen Faust III.986 Die Berliner Theaterbühnen des Westens eröff-
neten übrigens mit Schiller und Shakespeare, Harich hat darüber als The-
aterkritiker in der Täglichen Rundschau berichtet. Und, es sei ergänzt, die 
Theater Ost-Berlins gehörten teilweise westdeutschen Lizenz- und Geld-
gebern. Was ja bedeuten würde, dass beispielsweise Gustav Gründgens für 
die schlimmsten Entwicklungen in der DDR mitverantwortlich ist. 

Dem Mitherausgeber Gunther Mai kam die Aufgabe zu, das ganze 
Konstrukt politisch zu unterfüttern – er tat dies mit der These, dass es 
von 1945-1952 eine »antifaschistisch-demokratische Phase« gegeben habe 
(in der Einleitung verwendete er noch den Topos der »Erziehungsdikta-
tur«), die später in ihr Gegenteil umgeschlagen sei.987 Das Gegenteil einer 
»antifaschistisch-demokratische Phase« kann nur eine demokratisch-an-
tifaschistische Phase sein oder eine antidemokratisch-faschistische Phase. 
Der Leser mag entscheiden, was Mai meint.

984	 Dietrich: »Die Goethepächter«, S. 155f.
985	 Ebd., S. 162.
986	 Krenzlin: Faust im Produktionseinsatz?, S. 47.
987	 Mai: Staatsgründungsprozess, S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


421

19. Wertungen des Ursprungs

Seinen Höhepunkt erreicht der Band dann mit dem Beitrag Buchen-
wald wird in die DDR eingemeindet  von Rikola-Gunnar Lüttgenau. Die 
Ausgangsfrage lautet: »Wie war es möglich, das Irritationspotenzial Bu-
chenwalds so souverän zu überspielen?«988 Die in den vorangegangenen 
Aufsätzen kritisierte »Annektion« der deutschen Klassik durch die DDR 
sollte Lüttgenau zu Folge dazu dienen, die Auseinandersetzung mit dem 
Nationalsozialismus zu unterbinden, unmöglich zu machen. Das ist so 
absurd, dass man gar nicht weiß, was man darauf erwidern soll. (Jedes 
Schulkind der DDR besuchte Buchenwald, sprach mit Antifaschisten etc. 
Aber das sind ja deshalb keine Gegenargumente, da dies staatlich verord-
net war.) Vielleicht kann hier der Hinweis genügen, dass Lüttgenau in 
dem Band keine Außenseiterposition bezieht, sondern bereits vorhandene 
Tendenzen aufgreift und radikalisiert. So ist beispielsweise in dem ansons-
ten ausgewogenen Aufsatz von Karl Robert Mandelkow, ohne irgendeinen 
Nachweis, zu lesen: »Für die DDR-Germanistik existierte das Problem 
einer NS-Vergangenheit offiziell nicht. Durch die Antifaschismus-Verord-
nung der SED war sie von jedem Schuldzusammenhang freigesprochen 
und bezog aus diesem Freispruch ihren ideologischen Führungsanspruch 
gegenüber der Bundesrepublik. Die westdeutsche Germanistik dagegen 
musste sich diesem problematischen Erbe stellen und übernahm stellver-
tretend die schwierige Aufgabe einer kritischen Auseinandersetzung mit 
ihrer Gesamtgeschichte.«989 Das Gegenteil dieser Position war die Arbeits-
grundlage der herausragenden Heine-Edition, die Dietmar Goltschnigg 
und Hartmut Steinecke (Heine und die Nachwelt) veranstalteten. Wir sind 
geneigt, diesem, wissenschaftlich fruchtbaren, Ansatz zuzustimmen. 

Beweise für seine »These« kann Lüttgenau natürlich nicht beibringen. 
Erinnert sei nur daran, dass ja alle (!) hier behandelten Theoretiker sich 
mit der bürgerlichen, der westdeutschen Germanistik auseinandersetzten, 
am intensivsten Paul Rilla (Goethe in der Literaturgeschichte) und Georg 
Lukács. Und dabei, auch dies wurde und wird ihnen ja regelmäßig zum 
Vorwurf gemacht, sahen sie die faschistischen Verfälschungen, das Über-
leben faschistischer Thesen und Tendenzen in den Westzonen, forderten 

988	 Lüttgenau: Buchenwald wird in die DDR eingemeindet, S. 360.
989	 Mandelkow: Restauration oder Neuanfang?, S. 149.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


422

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

immer wieder die Auseinandersetzung mit den universitären Traditionen. 
Werner Krauss und Hans Mayer, um nur zwei Literaturwissenschaftler 
der DDR zu nennen, wären der These nach also in die SBZ/DDR über-
gesiedelt, um sich nicht, wie ihre westdeutschen Kollegen, mit dem Fa-
schismus auseinandersetzen zu müssen. Aber darüber haben Mandelkow 
und Lüttgenau bestimmt nicht allzu intensiv nachgedacht, es sei ihnen 
verziehen, die Kommunistenjagd beansprucht sie genug. 

Johannes R. Becher hatte, wie gesehen mit viel Pathos, in seiner Rede 
zum Schiller-Jubiläum 1955 gesagt. »Und wiederum, in der Herrschaft des 
Hitlerfaschismus, wurde mit allem Großen und Edlen, dass die deutsche 
Nation hervorbrachte, auch das Andenken Schillers in Blut und Kot ge-
treten, indem die deutsche Kunstperiode, unsere ruhmreiche Klassik, vor 
aller Welt geschändet wurde durch Verbrechen, die so fluchwürdig waren, 
als wären sie die Zerstörung unserer humanistischen klassischen Gedenk-
stätten selbst. Das klassische Bildungsideal, wie es Goethe und Schiller 
gelehrt und gestaltet hatten, wurde der Barbarei überantwortet. Bei der 
Bücherverbrennung an jenem 10. Mai 1933 wurde mit der modernen 
freiheitlichen Literatur auch das wahre Erbe Goethes und Schillers aus-
gelöscht, und nur dasjenige durfte überleben, was befehlsgemäß, zweck-
entsprechend zu entstellen und zu verfälschen war. Und in unmittelbarer 
Nähe zu Weimar entstand Buchenwald.«990

Es bleibt für Lüttgenau der pure Zynismus, gepaart mit einer Sprache, 
die der Thematik nicht angemessen ist. Die Rede ist von: »Die Geschichte 
des KZ verkam dann zum Lehrstück für Arbeitsdisziplin«, »höhere Pro-
duktionszahlen zu Ehren der Toten«, es habe eine »Perfektionierung von 
Erinnerungsformen« gegeben, Buchenwald sei eine »‚Verpflichtungsstät-
te‘, in der heldenhafter Widerstand gepredigt und Anpassung eingefordert 
wurde« usw. Die Reihe ließe sich beliebig fortsetzen, alle Zitate stammen 
von einer einzigen Seite.991 Dazu muss der Zynismus, als letzte Bastion, 

990	 Becher: Denn er ist unser: F riedrich Schiller, S. 362f. Und weiter heißt es: »Wir 
haben der Sowjetunion zu danken auch dafür, dass sie in dieser Zeit unserer tiefs-
ten nationalen Erniedrigung den deutschen Klassikern ein Asyl gewährte, eine 
Heimat für die Heimat, so wie sie all das Edle und Gute unseres Volkes schützend 
in sich aufnahm.« (Ebd., S. 363)

991	 Lüttgenau: Buchenwald wird in die DDR eingemeindet, S. 372.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


423

19. Wertungen des Ursprungs

auch noch die Beweis-Funktion übernehmen: »Das KZ galt als Keimzelle 
des neuen Staates und in dieser Perspektive konnten die Symbole Wei-
mars und Buchenwalds nicht nur wie selbstverständlich nebeneinander 
dargestellt werden, sondern waren auch in der Lage, sich gegenseitig mit 
Bedeutung aufzuladen. Heute würde man so etwas wohl ‚Nutzung von 
Standortvorteilen für Synergieeffekte‘ nennen.«992 Mit diesen Sätzen en-
det der Band Weimarer Klassik in der Ä ra Ulbricht. Die Wahrheit (ja, es 
gibt sie, und da müssen wir noch nicht einmal an Lenins »absolute Wahr-
heiten« erinnern) fehlt also, die Fakten wurden in den Keller gesperrt bzw. 
qua Evaluation aus dem Universitätsdienst entfernt.

Das Schwierigste an diesen Passagen ist sicherlich, die richtige Wort-
wahl der Entgegnung zu finden, steht doch unser Versuch im Raum, hier 
ein wissenschaftliches, ein fundiertes Werk vorzulegen. Doch manchmal 
muss man zu Vokabeln greifen, die einen polemischen Unterton haben. 
Bei der Bewertung des Bandes der Weimarer reicht es nicht aus, eini-
gen der Beiträge von neutraler Position aus die Wissenschaftlichkeit ab-
zuerkennen, es muss deutlich von Geschichtsfälschung, Inhumanismus, 
Zynismus etc. gesprochen werden. Es gibt auch gute, positive wissen-
schaftliche Ansätze und Aufsätze in dem Band. Doch deren Funktion ist 
angesichts des Gesamtkonzeptes klar – sie wahren den Schein.

Es ist keine Überraschung, dass dieses Konzept mehr als deutlich der 
Kritik ausgesetzt war. Hier ist ein kurzer Blick zu werfen auf eine Veran-
staltung, die Thomas Höhle und andere am 30. November 2002 in Ber-
lin durchführten und deren Beiträge in einer kleinen Broschüre gedruckt 
vorliegen.993 Ausgehend von der Feststellung, dass die »Erinnerungskul-
tur« der beiden Weimarer Konferenzbände (die Veranstaltung themati-
sierte auch den Folgeband: Weimarer Klassik in der Ära Honecker)994 »ganz 
überwiegend nicht ganzheitlich, sondern einseitig prowestlich und an-
tisozialistisch« sei, formulierten die Teilnehmer ihre Einwände – teils wis-
senschaftlich, teils biographisch motiviert.995

992	 Lüttgenau: Buchenwald wird in die DDR eingemeindet, S. 373.
993	 Mayer: Goethe in der DDR. 
994	 Ehrlich; Mai: Weimarer Klassik in der Ära Honecker.
995	 Höhle: Goethe in der DDR, S. 5. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


424

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Thomas Höhle hat sich in dem Einführungsreferat auch damit be-
schäftigt, wieso die Weimarer Bände eine eminent politisch-ideologische 
Funktion haben: »Das Thema Goethe in der DDR bzw. Weimarer Klassik 
in der Ära Ulbricht und in der Ära Honecker erscheint zur Zerstörung 
wichtig und geeignet, weil man sich um Goethe in der DDR besonders 
bemüht hat unter einem riesigen Aufwand an geistigen und auch finan-
ziellen Mitteln.«996 In der SBZ/DDR stand das Jahr 1949 ja tatsächlich 
im Zeichen Goethes. In vielen Städten fanden Feiern und Vorträge statt, 
Ausstellungen, in Halle beispielsweise eine ganze Festspielwoche. Um das 
Gedenken an Goethe auch der Bevölkerung zu vermitteln, erschien im 
Berliner Aufbau-Verlag eine sechsbändige Jubiläumsausgabe, der soge-
nannte neue Volks-Goethe.997 

Auch wenn die immer wieder auftauchende typische Verteidigungs-
these, dass jedwede Entwicklung der DDR vor dem Hintergrund der 
internationalen Politik zu betrachten (gemeint ist: in ihren Fehlern zu 
entschuldigen) sei, auch bei Höhle grundlegend ist, so treffen seine Aus-
führungen dennoch ins Zentrum. Ganz einfach formuliert: Neben die 
Erforschung dessen, was alles schief gelaufen ist, sollte auch die Aufar-
beitung von dem treten, was dem Anspruch nach wichtig war oder gar 
positive Auswirkungen hatte. »Die Sozialisten wollten seit Marx die gro-
ßen geistigen Leistungen der Vergangenheit möglichst vielen Menschen, 
womöglich fast allen zugänglich machen. Das war eine große Konzeption 
und diesem Ziel dienten große Anstrengungen. Was gelungen ist, ist un-
erforscht. Die Absicht ist jedoch aller Ehren wert.«998 Diese Forderung 
steht freilich quer zu allen Trends der derzeitigen DDR-Forschung. Wo-
bei Günter Hartung sogar die programmatische Definition der Weimarer 
Klassik durch die Herausgeber des Bandes Weimarer Klassik in der Ä ra 
Ulbricht überaus negativ beurteilt – diese lasse »jedenfalls an Verschwom-
menheit, Bombast, sachlicher und sprachlicher Unschärfe alles bisher 
dazu Vorgelegte hinter sich«.999

996	 Höhle: Goethe in der DDR, S. 6. 
997	 Hierzu: Martin: »Vom fortschrittlichen Interesse her«.
998	 Höhle: Goethe in der DDR, S. 10. 
999	 Hartung: Was heißt Geschichte der Literaturgeschichte etc., S. 60. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


425

19. Wertungen des Ursprungs

Ähnlich äußerte sich, in einem zweiten Grundsatzreferat, Heinz 
Hamm. Dieser wendete sich vor allem gegen das, was er für die zwei 
grundlegenden Bedingungen/Paradigmen des Weimarer Ansatzes hielt. 1) 
»Das Projekt geht von der Voraussetzung aus, dass die DDR von Anfang 
bis Ende eine Diktatur war«, dass sich auch die Rezeption der Klassik nur 
erklären lasse, wenn die Bedingungen einer Diktatur berücksichtigt wer-
den würden. 2) Dies ziehe dann fast zwangsläufig nach sich, dass jedwede 
Maßnahme der SED als »Instrumentalisierung« zu analysieren sei. Da 
die Aufsätze der Weimarer Bände eben dieses Bedingungsgefüge voraus-
setzen, würden sie ausschließlich Ideologie produzieren und so auch die 
richtungsweisenden Debatten und universitär-akademischen Projekte der 
DDR vernachlässigen. »Aber nicht ein einziges wissenschaftliches Werk 
dieser Forschung ist in diesem Projekt wirklich Gegenstand der Analy-
se. Das Projekt spricht von bedeutenden wissenschaftlichen Leistungen, 
zeigt jedoch keinerlei Interesse, diese namhaft zu machen.«1000 Und Gün-
ter Hartung ergänzt: »Außer den Studien von Mandelkow und Krenzlin 
finde ich in den Tagungsbänden mit ihren insgesamt 700 Seiten nichts 
sonst, das für eine Aufarbeitung der DDR-Literaturwissenschaft und für 
die Forschung zur Klassik von Belang wäre.«1001

Diese Stellungnahmen abschließend ist noch kurz der Beitrag von Le-
onore Krenzlin, Faust im Produktionseinsatz?, zu erwähnen, nicht zuletzt, 
da Krenzlin an beiden Tagungen beteiligt war. Ihre These ist: »Es kann 
schon staunen machen, dass die offizielle DDR-Bemühung, Klassik und 
Arbeiterklasse unter einen Hut zu bekommen, auch noch im Nachhinein 
undifferenzierte Abwehr- und Abwertungsreaktionen auslöst.« Zudem 
betont sie, wie manche andere Kritiker, dass die Weimarer fast ausschließ-
lich die Instrumentalisierung der Klassik thematisieren würden. Dies sei 
allerdings weder originell noch ein historisches Alleinstellungsmerkmal 
der DDR. »Doch als Besonderheit wäre der DDR immerhin gutzuschrei-
ben, dass sie es – mit welch spärlichen oder deutlicheren Ergebnissen auch 
immer – wenigstens versucht hat, dieses Bildungsgut nicht nur an eine 
schmale Oberschicht, sondern auch an größere Gruppen der sozialen Un-

1000	 Hamm: Wie ein Projekt etc., S. 15, 18, 20. 
1001	 Hartung: Was heißt Geschichte der Literaturgeschichte etc., S. 57. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


426

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

terschichten zu vermitteln.« Ob es in der DDR auch bleibende Forschung 
gegeben habe, welche Ergebnisse diese erbrachte usw., spiele bedauerli-
cherweise bei der Analyse keinerlei Rolle.1002

Was von der Debatte bleibt, die Zeiten überdauert, sind vor allem 
die Peinlichkeiten. Die Herausgeber des Bandes Weimarer Klassik in der 
Ära Ulbricht haben in ihrer Publikation (und auch in den anderen Bän-
den) zu viele inhaltliche Fehler zu verantworten, die positiven Tendenzen 
der DDR, die es ja auch gab, vollständig außen vor gelassen, etwa die 
gerade genannte Vermittlung der Bildung an sogenannte »bildungsferne 
Schichten«, verwenden in einer gewissen Naivität unreflektiert Begriffe, 
die politisch aufgeladen sind, verfolgen natürlich mit ihrer Arbeit ganz 
bestimmte (ideologische, politisch im Vorfeld gesetzte) Zwecke. Es war 
ein ideologischer Impuls, der die abwehrende Haltung der Protagonis-
ten der untergegangenen DDR motivierte und auslöste, gestützt freilich 
durch die, nennen wir es ruhig bei seinem (freundlichsten) Namen, wis-
senschaftliche Schludrigkeit der Weimarer. Denn allzu viel Neues hat-
ten die DDR-Professoren in ihrer Entgegnung nun auch wieder nicht 
vorzubringen, es überwiegen Erklärungen, Verteidigungen, sie reagieren 
mehr als zu agieren – was bedauerlich ist, da unter dieser Oberfläche echte 
Wissensbereicherungen durchscheinen. (Bei ihnen auch eher zu erwarten 
als in der Stiftung Weimarer Klassik.) Das zentrale Problem ist sicherlich, 
dass die Weimarer einfach nicht bemerken oder es nicht wahr haben wol-
len oder es bewusst in Kauf nehmen, dass sie mit ihren Arbeiten, genau so 
wie diese sind und von Anfang an, ihrerseits als Ideologieproduzenten ers-
ter Güte fungieren. (Kontrolleure sind nicht mehr Hager oder Ulbricht, 
sondern Pfarrer Eppelmann oder die BStU. Den neuen Manfred Buhr 
wissen sie aber schon längst in ihrer Mitte.)

Wer über das bisher Gesagte hinaus weiter lesen möchte, kann dies tun. 
Denn es gibt auch gute, beeindruckende Schriften zu unserer Thematik. 

1002	 Krenzlin: Faust im P roduktionseinsatz?, S. 49. Weiter heißt es: »Doch manche 
Aufsätze des Bandes über die Weimarer Klassik in der Ä ra Ulbricht kommen in 
diesem Punkt über den Horizont Walter Ulbrichts auch nicht so recht hinaus. 
Die Frage, ob man in der DDR der Klassik noch etwas anderes abgewinnen 
konnte als legitimatorische Deklamationen, wird in vielen Beiträgen gar nicht 
erst gestellt, geschweige denn beantwortet.« (Ebd., S. 50)

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


427

19. Wertungen des Ursprungs

Neben den genannten Erinnerungswerken von Hans Mayer sind zuvor-
derst zwei zentrale Monographien des Rückblicks von Werner Mittenzwei 
zu nennen: Die Intellektuellen und Zwielicht. Zwei etwas ältere Bücher 
geben fundierte Auskunft über Goethe und Hegel und die Interpretation 
ihres Verhältnisses aus marxistischer Sicht: Rüdiger Scholz’ Goethes Faust 
in der wissenschaftlichen I nterpretation von Schelling und H egel bis heute  
und Rüdiger Bubners Hegel und Goethe. Wer auf wissenschaftliche Ent
deckungsreise gehen will, dem seien die Dissertationen von Henrik Fron-
zek, Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/DDR, 1945-1965, 
und Jens Saadhoff, Germanistik in der DDR. L iteraturwissenschaft zwi-
schen »gesellschaftlichem Auftrag« und disziplinärer Eigenlogik, empfohlen, 
die beide eine beachtenswerte Material- und Quellenbasis aufarbeiten. 

Ab 1945 gingen die Marxisten in der SBZ/DDR daran, den ganzen 
Schutt, der auf dem humanistischen Erbe lag, bei Seite zu räumen, um 
auf diese Weise an die positiven und progressiven Bestrebungen der Ver-
gangenheit anknüpfen zu können. Heute rollen die Schubkarren wieder, 
aber diese transportieren das Geröll nicht mehr ab, sondern bringen stän-
dig neues und schleppen auch das alte wieder herbei. Die Weimarer as-
sistieren dabei, mit Besen und Kehrschaufel und Staubsauger, damit kein 
Krümel verlorengeht. Alexander Dymschitz, der Leiter der Kulturabtei-
lung der SMAD sagte im Oktober 1946: »Wir wollten die große deutsche 
Kultur, die Kunst eines Goethe, Beethoven, Schiller und Heine befreien 
vom Missbrauch und den Fälschungen der braunen Banditen. Und wir 
haben sie befreit! (…) Und gerade weil wir wussten, dass auch innerhalb 
Deutschlands die deutsche Kultur noch atmete, ließen wir uns von den 
Trümmern nicht täuschen, sondern gingen daran, gleichsam wie ‚Archäo-
logen‘ diese Kunst wieder auszugraben .«1003 Nur für eine kurze Zeit ge-
lang dieses ehrgeizige Werk. 

Eine letzte Anmerkung noch: Wieso ist es eigentlich so schwer, so 
unmöglich, den Protagonisten der späten vierziger und fünfziger Jahre zu 
glauben, dass sie das, was sie taten, tatsächlich Ernst meinten. (Mit den 
Verbrechen der DDR hat dies ja erst einmal nichts zu tun.) Wenn die 
russischen Kulturoffiziere an den Gräbern von Goethe und Schiller und 

1003	 Zit. bei: Hartmann: Züge einer neuen Kunst?, S. 61.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


428

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

Hegel weinten, warum sollten sie dabei bereits im Hinterkopf die Mauer 
geplant haben? Es passt wahrscheinlich einfach nicht in unser Weltbild, in 
das, was wir haben sollen, dass die Kulturoffiziere wirklich an »das Gute« 
im deutschen Menschen, in der deutschen Kultur und in der deutschen 
Gesellschaft glaubten – und das nach millionenfachem Mord an ihrem 
Volk. Dass sie nicht eine gleichsam genetische Veranlagung zum »Bösen« 
annahmen, sondern im Gegenteil davon ausgingen, dass unsere Gesell-
schaft wirklich gebessert werden könne – durch die Anknüpfung an die 
humanistischen Traditionen der Vergangenheit, durch die Aufhebung des 
bürgerlichen Bildungsprivilegs, durch die Emanzipation aller Menschen, 
durch die Hoffnung auf die Zukunft. Doch solche Thesen sind uner-
wünscht.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


429

20. Nahe Vergangenheit
»Geschlagen ziehen wir nach Haus,

Unsre Enkel fechten‘s besser aus.« 
Das Lied der revolutionären Bauern nach

ihrer Niederlage, 1525, in Frankenhausen.

Eigentlich sind wir am Ende angelangt, haben das Thema abgeschlos-
sen. Doch einige Ergänzungen, Anmerkungen sind noch zu geben, sol-
len nicht unberücksichtigt bleiben. Es war schon die Rede davon, mit 
welchem Engagement sich Harich in den letzten Jahren der DDR für 
Lukács und für eine vernünftige, humanistische, sozialistische Erbe-Po-
litik einsetzte. Doch er stand, wie der Volksmund formuliert, allein auf 
weiter Flur. Die Umbrüche und Einschnitte des Jahres 1956 hatten unsere 
Protagonisten in die innere und äußere Emigration oder gar ins Gefängnis 
getrieben, sie waren verteilt über Europa, durch Grenzen und Mauern 
getrennt. Die Todestage nahmen zu, die Geburtstage verringerten sich. 
Was von ihnen selbst geblieben ist, dazu soll hier keine generalisierende 
Aussagen gemacht werden, jeder, der lesen kann, tue dies. Ein kleines 
Beispiel können wir aber geben – für eine Wirkung, der sich kaum einer 
bewusst ist: 

Im Aufbau-Verlag entwarf Harich 1955 den Plan einer großen und 
umfassenden Goethe-Ausgabe – 24 Bände zwischen 1956 und 1959, da-
nach 11 weitere Ergänzungsbände. Diese Ausgabe sollte den Erbantritt 
quasi auch materiell greifbar machen, einen »sozialistischen Goethe« für 
sozialistische Leser präsentieren. »Harich hatte für dieses Unternehmen 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


430

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

im Verlag eine Editorengruppe zusammengestellt, mit der er diese Auf-
gabe zu bewältigen gedachte. Obwohl sich die Verlagsleitung darüber im 
Klaren war, auf welche Schwierigkeiten, vor allem in Hinsicht auf das 
Papierkontingent, sie sich einließ, stellte sie sich hinter Harichs Vorschlag; 
denn eine Orientierung auf die Klassik ließ sich nicht ohne eine reprä-
sentative Goethe-Ausgabe bewerkstelligen.«1004 Mit der Verhaftung Ha-
richs wurde dessen Arbeit natürlich mehr als nur unterbrochen. Wir habe 
gesehen, mit welcher Intensität Stasi und Partei seine Wortmeldungen 
vernichteten, ihn in die Isolation trieben, in Bautzen und in den Jahren 
danach. Doch zwei Harich-Projekte überdauerten den großen Bruch. So 
erschien die von Harich abgeschlossene Ausgabe der Nietzsche-Kritiken 
von Franz Mehring noch 1957 – selbstredend natürlich ohne Harich auch 
nur zu erwähnen. Mit dem Fortgang des Goethe-Projektes verhielt es sich 
ähnlich: »Die 1960 begonnene und 1978 beendete Berliner Ausgabe der 
Werke Goethes in 22 Bänden und einem Supplementband entspricht fast 
genau dem Grundriss Wolfgang Harichs. Die Berliner Goethe-Ausgabe 
führt keinen Herausgeber an.«1005

Marxisten haben einen interessanten Wesenszug. Wenn sie sich strei-
ten (und das tun sie sehr häufig), dann geht es dabei nicht um Geld, 
Frauen oder Politik, weit gefehlt: Im Zentrum steht zumeist die Frage, 
wer mehr Marxist, wer der bessere, der größere Marxist ist. So auch im 
Fall unserer Protagonisten. 

Lukács und Bloch hatten sich, nach enger Freundschaft schon in der 
ersten Dekade des 20. Jahrhunderts mehr als nur auseinandergelebt. Da-
bei ging es dann übrigens doch auch um das liebe Geld, aber beide waren 
auch noch keine »wirklichen Marxisten« – so die damaligen und einige 
der heutigen Gralshüter (bekannt unter den Namen Dogmatiker, Sektie-
rer usw.).1006 Dies ist natürlich Unfug, der Marxismus ist so dynamisch, 
dass er Bereicherungen durch Bloch ebenso wie durch Lukács problemlos 
verträgt. Und man kann über beide sagen was man will – den Marxismus 

1004	 Mittenzwei: Im Aufbau-Verlag oder »Harich dürstet nach großen Taten«, S. 223.
1005	 Ebd., S. 224.
1006	 Der Briefwechsel zwischen Bloch und Lukács gibt Auskunft über die frühen Jah-

re der beiden, abgedruckt in: Bloch: Briefe, Bd. 1, S. 25-208.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


431

20. Nahe Vergangenheit

haben sie allemal ausgebaut und erweitert, ihm neue Dimensionen er-
schlossen, ihn zukunftsfähig gemacht.

Wir können uns hier ganz kurz die Zeit nehmen, Bloch und Lukács 
selbst zu Wort kommen zu lassen, wie sie ihre Beziehung beschrieben 
haben – in einem Rundfunkgespräch von 1967 mit Iring Fetscher. Bloch 
schilderte die Heidelberger Jahre wie folgt: »Das alles kam zusammen 
auf seltsame Weise, aber Zentrum war sofort die wirkliche Symbiose mit 
Lukács, die drei oder vier Jahre gedauert hat. Wir waren so verwandt 
geworden, dass wir wie kommunizierende Röhren funktionierten. (…) 
Unsere Einheit, ja wie soll ich die ausdrücken: Die war von Eckhart bis 
Hegel; Lukács schoss Literaturwissenschaft zu, Kunstwissenschaft, Kier-
kegaard und Dostojewski, die mir fremd waren. Ich pflegte damals zu 
sagen: ‚Ich kenne nur Karl May und Hegel; alles, was es sonst gibt, ist aus 
beiden eine unreinliche Mischung; wozu soll ich das lesen?‘ Ein hübsch 
jugendhafter Satz, jedenfalls entschieden. Hier war mir Lukács unermess-
lich überlegen.«1007

Lukács stellte das ganze von seiner Seite aus so dar: »Nur dann kam 
natürlich die Differenz heraus. Ich glaube, man muss heute nur den Geist 
der Utopie oder den Thomas Münzer von Bloch neben mein Geschichte 
und Klassenbewusstsein stellen, um zu sehen, dass damals schon eine voll-
kommene Scheidung der Wege da war, obwohl wir beide links und auf 
der Seite des Kommunismus waren. Ich meine, diese Scheidung hat sich 
für mich vertieft, mit jedem Schritt, mit dem ich ein echterer Marxist 
geworden bin.«1008 Soll dies nun also bedeuten, den getrennten Weg vor-
ausgesetzt, dass Lukács immer marxistischer wurde und Bloch sich dem-
nach anders entwickelte? Nein! »Ich möchte dabei nur betonen, dass – im 
Gegensatz zu sehr vielen Leuten, die radikal und sogar kommunistisch 
in den zwanziger Jahren waren und dann zu, wie ich zu sagen pflege, 
nonkonformistischen Konformisten geworden sind – Bloch seine linken 
Überzeugungen nie verraten hat. Er ist immer links geblieben, immer So-
zialist geblieben, und ich glaube, das ist die eine Seite der Faszination. Die 

1007	 Bloch: Geladener Hohlraum, S. 372f.
1008	 Ebd., S. 374.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


432

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

andere Seite ist, dass ich Bloch für einen der geistvollsten Schriftsteller 
halte, die ich überhaupt kenne.«1009

Ein Schelm, wer Böses dabei denkt, wer gar die ironischen Spitzen 
dieser Sätze hören möchte. Bloch antwortete: »Ich weiß nicht, ich würde 
das wahrscheinlich anders angeben als mein unvergessener Jugendfreund 
Georg Lukács, den ich im Geist der Utopie mit Kierkegaard das Genie 
der Moral nannte. Unsere beginnende Trennung kam 1914, als ich wieder 
nach München ging (…), und das damalige München hatte nichts mehr 
mit Sturm und Drang und mit Jugendstil zu tun, aber mit Expressionis-
mus. Für Lukács blieb alles verschlossen, was hinausging über die Ent-
wicklung von Giotto bis Cézanne, die er verwandt fand; was nicht in der 
streng gehaltenen Form war, das gehörte zu den ‚zerrissenen Nerven eines 
Zigeuners‘, und das war das negativste Urteil, das es für ihn überhaupt 
gab. An der Spitze stand ihm das Klassische. Er war ein Neoklassizist, er 
ist es bis heute geblieben, da hat sich bei ihm nicht so viel geändert, hier 
täuscht er sich wahrscheinlich. Lukács betreibt Neoklassizismus, den es in 
der Sowjetunion ohnehin gibt. Lukács blieb auf diesem Neoklassizismus 
stehen, und alles andere war – ein Wort hat er damals dafür noch nicht 
gehabt, heute würde er sagen: Dekadenz oder Entartung, eben die ‚zerris-
senen Nerven eines Zigeuners‘.«1010

Beider Wortmeldungen haben einen interessanten Kern, der uns auf 
die Wahrheit stößt und uns gleichzeitig Abbiegungen schmackhaft ma-
chen soll. Lassen wir die Aussagen so stehen wie sie sind. Die Hochach-
tung war geblieben, auch in den fünfziger Jahren, die ja für uns hier so 
wichtig waren. Natürlich beobachteten die beiden sich, schauten genau, 
was der jeweils andere machte. Zwischen diesen beiden Stühlen stand 
bzw. saß, es sind ja Stühle, Harich. Seine Entscheidung pro Lukács war 
klar und eindeutig, schloss aber Bloch (in den fünfziger Jahren) nicht aus. 

Rückblickend schrieb Harich, dass seine »Bekehrung zu Lukács« auf 
drei »Bildungserlebnisse« zurückgehen würde: » Erstens: Seine Polemik 
gegen die Konstruktion einer deutschen Präromantik, gegen die Projekti-
on von ‚echt deutschem‘ Irrationalismus in den Sturm und Drang, gegen 

1009	 Bloch: Geladener Hohlraum, S. 374.
1010	 Ebd., S. 375.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


433

20. Nahe Vergangenheit

die falsche Antithese von ‚Gefühl‘ und ‚Verstand‘ versetzte mich in die 
Lage, reaktionäre Verfälschungen des mir teuren Erbes von Herder als 
solche zu durchschauen und zu bekämpfen. So entstand 1950/1951 mei-
ne Doktordissertation Herder und die bürgerliche Geisteswissenschaft. (…) 
Zweites Erlebnis. Mit Pascal, Kierkegaard, Heidegger und Jaspers, für die 
zu schwärmen in meiner Jugend schick war, hatte ich, zu meinem gro-
ßen Leidwesen, nie etwas anzufangen gewusst. Ich fand einfach keinen 
Zugang zu ihnen, so sehr ich die um sie gescharte Adeptenschar benei-
dete. Als mir auch Sartre nicht einleuchten wollte, kam ich mir vor wie 
einer, dem Ananas nicht schmeckt. War ich etwa pervers? So empfand 
ich die Lektüre von Marxismus oder Existenzialismus? wie eine Erlösung. 
Wie Schuppen fiel es mir von den Augen. Weder davor noch danach ist 
mir das ein anderes Mal zugestoßen, dass ein Buch mir tiefdringende 
philosophische Erkenntnisse vermittelte und zugleich mein Selbstwert-
gefühl steigerte. Kein Wunder, dass ich nun für Lukács auf die Barri-
kaden stieg, als sektiererischer Unverstand das Erscheinen ausgerechnet 
dieses Werks von ihm – zum Glück vergeblich – bei uns zu verhindern 
suchte. Drittens – und da eskalierte die Bekehrung zum ‚Gnadendurch-
bruch‘ – Der junge Hegel. Mein Vademekum in den Jahren, als die Formel 
‚aristokratische Reaktion gegen den französischen Materialismus und die 
bürgerliche Revolution‘ im Schwange war, als der ‚Rotteck-Welckersche 
Dreck‘ (so Marx) sich des Personenkults bedienen konnte. Muss ich mehr 
sagen? Da ich schon seit Jahrzehnten nicht mehr im Universitätsdienst 
stehe, kann ich es mir heute leisten, einzugestehen, dass ich damals aus 
der Oprecht-Ausgabe (die Züricher Ausgabe von 1948 des Jungen Hegel, 
AH) herausgetrennte Seiten in mein Vorlesungsmanuskript gelegt und sie 
an passender Stelle wörtlich, unverändert vorgelesen habe, die Studenten 
glauben machend, dies sei von mir. Hochstapelei? Sicher, aber die Iden-
tifikation war vollkommen, und besser konnte ich das, was zu sagen war, 
mit eigenen Worten nicht vorbringen.«1011

So sah Harich Anfang der neunziger Jahre seinen Weg zu Lukács. Gip-
felnd in dem Bekenntnis (das ein Stück weit sein Denken zu erklären 
vermag): »Ich verdanke Lukács viel, sehr viel. Das Beste, was ich im Leben 

1011	 Harich: Mein Weg zu Lukács, S. 19f.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


434

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

geleistet habe, besteht aus Versuchen, Lücken, die bei ihm sich finden, in 
seinem Geiste ausfüllen zu helfen.«1012 In den Hartmann-Manuskripten 
formulierte Harich in den achtziger Jahren, dies sei ergänzend hinzuge-
fügt: »Der bedeutendste Marxist-Leninist unter den Denkern, die danach 
auftraten, war Georg Lukács; auch nach seinem Tod ist er, während der 
letzten drei Dezennien des Jahrhunderts, von niemand anderem mehr 
erreicht, geschweige denn übertroffen worden. Unter den nichtmarxis-
tischen Philosophen, die Lukács’ Zeitgenossen gewesen sind, steht nun 
Bloch durch sein politisches und soziales Engagement uns verhältnismä-
ßig am nächsten; jedoch nicht methodologisch und schon gar nicht hin-
sichtlich der allgemeinen Grundsätze seiner Philosophie, die einen durch-
aus idealistischen, ja einen religiös-eschatologischen Charakter hat.«1013

Unser Hauptinteresse gilt/galt, wir haben es ausführlich begründet, 
Lukács, Harich und Bloch. Doch auch Mayer darf hier bei diesen letz-
ten Bemerkungen nicht vergessen werden. Sein Verhältnis zu Bloch klang 
immer wieder durch, nicht zuletzt ja vermittelt durch die gemeinsamen 
Jahre in Leipzig und Tübingen. Sein Nicht-Verhältnis zu Harich wurde 
beleuchtet. Mit Mayer und Lukács hat es eine ganz eigene Bewandtnis, 
es konnte bereits gezeigt werden, welche Art des Umgangs Mayer mit 
Lukács suchte. 

Aus den späten vierziger Jahren bis hin zu den Umbrüchen von 1956 
sind verschiedene Texte Mayers zu nennen, in denen sich dieser zu Lukács 
bekannte – teilweise bereits mit Kritik vermischt, aber diese können wir 
hier außen vor lassen. So erschien 1948 der Text Dank an Georg Lukács, 
der mit den Worten endet: »Es ist nicht vermessen, heute zu erklären: 
Wer in unseren Tagen zu Fragen der Literatur und Philosophie, der Ge-
sellschaftswissenschaften und Kulturkritik Stellung nehmen möchte, am 
Werke des Georg Lukács aber vorüber geht, hat sich selbst damit das Ur-
teil der Unfruchtbarkeit und der Irrmeinung gesprochen.«1014 

1012	 Harich: Mein Weg zu Lukács, S. 20.
1013	 Harich: Nicolai Hartmann. Größe und Grenzen, S. 106. 
1014	 Kurz vorher hieß es: »Jetzt liegen sechs Bände Lukács vor uns: Eine Unsumme an 

Wissen, Verständnis, geistiger und künstlerischer Eindringlichkeit. Sechs Hand-
bücher – und ein einziger Beweis für die Fruchtbarkeit der Lehren von Marx und 
Engels im Gebiet der Ästhetik und Literaturgeschichte. Mit Ungeduld darf auch 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


435

20. Nahe Vergangenheit

In seiner Leipziger Antrittsvorlesung Goethe und H egel formulierte 
Mayer: »Wenn wir nunmehr der inneren Beziehung zwischen diesen zwei 
gewaltigen Potenzen (gemeint sind Goethe und Hegel, AH) nachgehen, 
so sei zugleich auch vorangestellt, dass wir die Antriebe unserer Deutung 
vor allem zwei Männern schuldig bleiben, deren Wort seit Jahrzehnten 
unsere eigene geistige Entwicklung zu formen vermochte, die uns und 
einer ganzen Generation, wie es scheint, den Ansatzpunkt für ein neu-
es Goethe-Bild und Hegel-Bild in unserer Zeit geliefert haben: Georg 
Lukács und Ernst Bloch. Es bleibt einfachstes Gebot der Dankbarkeit, 
diese geistige Schuld hier voranzustellen.«1015

Einige Jahre später in der Festschrift Lukács zum Siebzigsten Geburtstag 
analog: »Von Lukács sprechen heißt für manchen aus meiner Generation: 
Von sich selbst sprechen. (…) Das große Lebenswerk dieses Mannes ist 
unablässiger Gerichtstag über die Zeit  – und über sich selbst als ihren 
Zeitgenossen. (…) Ich habe Georg Lukács unendlich viel zu verdanken 
und weiß nicht, wo ich heute stünde, wäre ich ihm und seinem Denken 
nicht begegnet.«1016

Der Prozess der permanenten Annäherung an Bloch war gleichbedeu-
tend mit einem Abrücken von Lukács. In letzter Konsequenz kam dann 
im Westen, beispielsweise 1964, die Abrechnung mit dem ungarischen 
Philosophen. Angesichts der Neupublikation von Skizze einer Geschichte 
der neueren Literatur und Deutsche Literatur im Zeitalter des Imperialismus, 
beide frühzeitig im Aufbau-Verlag erschienen, schrieb Mayer: »In beiden 
Teilen dieser literaturgeschichtlichen Skizze kommen die negativen Sei-
ten von Lukács (permanente Antithetik von Fortschritt und Reaktion; 
Verwechslung von politischer Aussage und künstlerischer Gestaltung; un-
dialektische Verwendung des Begriffs ‚Dekadenz‘; zeitbedingte Irrtümer 
und Lücken) fast überstark zum Ausdruck.«1017 Die Rede ist nunmehr von 
»großen Gegensätzen«, die keine »Kleinigkeiten« seien, von »Größe und 
Grenzen des Literaturhistorikers Georg Lukács« (von seiner »Größe« wird 

der deutsche Leser die großen Bücher von Lukács über Hegel und die Goethezeit 
erwarten.« Mayer: Dank an Georg Lukács, S. 223f.

1015	 Mayer: Goethe und Hegel, S. 44.
1016	 Mayer: Lukács zum Siebzigsten Geburtstag, S. 160, 172.
1017	 Mayer: Georg Lukács’ Größe und Grenzen, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


436

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

nichts erwähnt) usw. Und das Ganze schließt: »Auch aus den Irrtümern 
eines Georg Lukács lässt sich noch immer viel lernen.«1018 Diese Irrtümer, 
das, was er davon verstand, hielt Mayer 20 Jahre vorher, in den späten 
vierziger Jahren, für die »Wahrheit«. Worum es sich hier genau handelt, 
mag jeder für sich selbst entscheiden: Intellektuelle Entwicklung, Tyran-
nenmord, leiser Abschied? Wir brauchen diesem Prozess nicht minutiös 
folgen, sondern können einen zeitlichen Sprung in die Mitte der siebziger 
Jahre unternehmen.

1974 hielt Mayer am Pariser Collège de France drei Vorlesungen zu 
Goethe, die letzte beschäftigte sich mit Marxistischen Interpretationen. 
Den bürgerlichen Goethe-Interpretationen bescheinigte Mayer zuvor 
durchaus eine »Vielfalt der Produktionen«, freilich eher als Spezialisten-
tum: »Eine umfassende Studie, die Goethe im Licht unserer Erfahrung 
(…) aus seiner Zeit heraus ins Blickfeld rückt, ist nicht in Sicht.«1019 Man 
kann durchaus davon sprechen, dass Mayer der bürgerlichen Goethe-
Forschung kein gutes Zeugnis ausstellte, ganz im Gegenteil (von einzel-
nen Ausnahmen abgesehen, aber dass diese benannt werden können, ist 
eben auch kein gutes Zeichen). Es wäre also eine Herausforderung der 
marxistischen Philosophie und Literaturwissenschaften gewesen, diesen 
Missstand zu beheben: »Der Marxismus jedoch hatte erhebliche Schwie-
rigkeiten, ein Gegenkonzept zu entwickeln. Allzu eng waren auch die 
Schüler von Marx und Engels, diese Liebknecht und Kautsky, und, dank 
ihrer auch ein August Bebel, infiziert vom deutsch-bürgerlichen Kultur
ideal. Statt sich um eine Neuinterpretation Goethes zu bemühen, wie es 
die – vergessenen – Hegelianer versucht hatten, machte man sich lieber 
daran, das Werk der Klassiker, Goethes also und Schillers, der Arbeiter-
schaft nahe zu bringen. Aber was man zu vermitteln versuchte, waren 
die bürgerlichen Bildungsklassiker. Diese Antinomie hat weitgehend auch 
noch die Leistungen eines Franz Mehring determiniert.«1020

In seiner Vorlesung beschäftigte sich Mayer auch mit dem Verhältnis 
von Lukács und Mehring, wobei er den ungarischen Philosophen weitaus 

1018	 Alle Zitate: Mayer: Georg Lukács’ Größe und Grenzen, S. 6.
1019	 Mayer: Drei Vorlesungen am Collège de France, S. 408f.
1020	 Ebd., S. 413.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


437

20. Nahe Vergangenheit

kritischer betrachtete als beispielsweise Mehrings Lessinglegende. Wichtig 
war ihm aber auch, darauf hinzuweisen, dass Lukács durchaus gewisse 
Momente des Denkens und Schreibens von Mehring in seine eigene Kon-
zeption übernahm (trotz der überwiegend kritischen Sichtweise), etwa die 
Darstellung Mehrings der Weimarer Kultur.1021 Dennoch betonte Mayer 
mit Blick auf die frühen Werke von Lukács deren »arg sektiererischen 
Geist«,1022 den dieser erst mit jenen Goethe-Studien überwunden habe, 
die unsere Darstellung im vorliegenden Buch eröffneten. Aber auch in 
diese Feststellung mischt sich Kritik. »Zweifellos ist die Analyse materi-
alistischer geworden; allein die Einwände liegen dennoch auf der Hand. 
Bei Lukács befindet sich eine allgemeine und normative Ästhetik, wie sie 
in der Sowjetunion propagiert wurde (im Kern jedoch schon beim jungen 
Autor selbst angelegt war), im Widerspruch mit der eigentlich dialekti-
schen und historischen Interpretation.«1023 Ein ganzes Stück weit ist diese 
Art des Argumentierens jener Abrechnung verwandt, mit der Lukács ab 
1956 in der DDR überzogen wurde. Zu ergänzen ist aber, dass Mayer dar-
auf Wert legte, »den Lukács der Studien über Goethe und seine Zeit gegen 
die große und simplifizierende Abwertung zu verteidigen, die Theodor W. 
Adorno« gegeben hatte.1024

Bloch wurde von Mayer übrigens eine gewisse Beschränkung vorge-
worfen, als Lob verkleidet zwar  – aber doch mit kritischem Unterton: 
»Ernst Bloch wiederum kommt weder in seinen Literaturaufsätzen noch 
im philosophischen Hauptwerk, dem Prinzip Hoffnung, von der Faust-Tra-
gödie los. In höchst eindrucksvoller Weise hat er – wohl als erster – auf die 
innere Verwandtschaft und geschichtlichen Parallelismen zwischen Faust I 

1021	 Siehe: Mayer: Drei Vorlesungen am Collège de France, S. 413-417.
1022	 Ebd., S. 416.
1023	 Ebd., S. 420. Weiter heißt es: »Dieser spekulative Ästhetiker von großer Bega-

bung ist so stark fasziniert von den eigenen Vorstellungen und Erwartungen, 
wie ein Kunstwerk der Zukunft, insbesondere ein Romanwerk, auszusehen habe, 
dass er alle vorhandenen Gebilde  – hier die Werke Goethes  – an dieser Idee 
einer prästabilierten ästhetischen Harmonie misst. So kann er den gesellschaft-
lichen Bedingtheiten der Adelswelt, wie Goethe sie in den Lehrjahren darstellt, 
im Grunde ebenso wenig gerecht werden wie den realutopischen Elementen der 
Wanderjahre.« (Ebd.)

1024	 Ebd., S. 421.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


438

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

und der Phänomenologie des Geistes hingewiesen.«1025 Was aber, diese Ein-
würfe, Einwände kurz außen vor gelassen, dem Marxismus zu verdanken 
sei, wäre die Verschiebung des Interesses an Goethe. Dieses sei, so Mayer 
Mitte der siebziger Jahre, »in neuerer Zeit nahezu ausschließlich ein The-
ma für das antibürgerliche Denken geworden«.1026 Immerhin, ein nicht zu 
unterschätzender Erfolg.

Es ist Zeit, Abschied zu nehmen, von den vertrauten Freunden Georg 
Lukács und Wolfgang Harich, von Ernst Bloch, dem Magier der Utopie, 
von Hans Mayer, der vielleicht just in diesem Moment dem Teufel oder 
einem Engel einen langen Monolog darüber hält, warum er in diesem 
Buch zu kurz gekommen ist. Gleichzeitig gilt es, Goethe und Hegel end-
lich nicht zurückzulassen, sie nicht für eine Sache, sei sie noch so wichtig, 
zu vereinnahmen, sondern beide nicht nur im Bücherschrank regelmäßig 
abzustauben, vielmehr ihnen einen Platz an unserer Tafel anzubieten. Wir 
haben jenes Werk fortzusetzen, das 1949 begann, aber nur im intellek-
tuellen Bereich zukunftsfähig wurde, im politischen Raum zügigst zur 
Karikatur verkam. Schauen wir ein letztes Mal zurück. Auf Hegel, auf 
die Französische Revolution – was ja immer auch Aussage zu Goethe ist.

Das »im Grunde rein arithmetische Vorkommnis der neunzig Jah-
re« führte dazu, dass sich Bloch zu seinem Geburtstag 1975 für den Eh-
rendoktor der Universität Tübingen bedanken durfte. Dabei machte er 
zuvorderst eines geltend: »Die Wichtigkeit des Tatortes.«1027 Der Weg 
zur Freiheit des Menschen, in Tübingen begann er zu dämmern. »Die 
drei Tübinger Studenten Hölderlin, Schelling, Hegel haben den großen 
Stoß der Französischen Revolution in die kleine Universitätsstadt hin-
eingebracht. Sie tanzten unter dem Maibaum, der geschmückt war mit 
der Trikolore, und zwar der Trikolore des Begriffs der Begriffe: Freiheit, 
Gleichheit, Brüderlichkeit – mit denen nun Ernst gemacht werden sollte 
(…). Und in der ganzen Atmosphäre und Aura lag der Ernst dessen, was 
Kant weit weg in Königsberg verkündet hatte, in rein theoretischer und 
resignierender Form. Aber an anderem Ort zündete nun der Funke seines 

1025	 Mayer: Drei Vorlesungen am Collège de France, S. 426.
1026	 Ebd., S. 427.
1027	 Bloch: »Humanisierung des Arbeitsplatzes«, S. 391.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


439

20. Nahe Vergangenheit

Satzes, der heißt: ‚Aufklärung ist Ausgang des Menschen aus seiner selbst 
verschuldeten Unmündigkeit.‘ So war es möglich, dass hier in Tübingen 
der Keim gelegt wurde zu dem, was später aus Hegels Philosophie kam, 
nachdem sie auf die Füße gestellt war.«1028

Das ist, erinnern wir uns, das Motiv der frühen Jahre: Die Denker und 
Theoretiker begrüßen eben jene Revolution, die die Dichter ablehnten. 
Goethe und Schiller waren damals von Bloch gemeint, Hölderlin ist die 
eine, die große Ausnahme, von seiner Revolutionsbejahung zu guter Letzt 
nur den Irrsinn behaltend. Der junge Marx habe diese Revolutionsbegeis-
terung wie kein Zweiter begriffen und daraus sein Ziel abgeleitet: Den 
Menschen zum Menschen werden zu lassen. Dieses Vermächtnis gelte es 
beizubehalten, zu bewahren, durch die Zeiten zu tragen – samt seinem 
Ursprung »bei den drei Gestalten: Bei Hölderlin und seinem Hyperion, 
bei Schelling, der später so reaktionär wurde, aber damals durchaus mit-
zog und zwanzigjährig eine kleine Schrift über Naturrecht schrieb als der 
großen Strategie der Freiheit, und vor allen Dingen bei Hegel, der am 
Anfang der Phänomenologie des Geistes das weit überholende, über die Zeit 
hinaussteigende Kapitel über Herr und Knecht einfügte, mit Herr und 
Knecht als Dualismus in der bisherigen Phänomenologie des Geistes, der 
unaufhebbar zu sein scheint, wobei der Herr den Knecht braucht, aber 
der Knecht nicht den Herrn. Denn der Knecht kann leben, auch wenn 
es keine Herren mehr gäbe; die Selbständigkeit des Bewusstseins ist nur 
durch Abwesenheit oder Abschaffung der Herren garantiert.«1029

* * * * *

Auf den hinter uns liegenden Seiten war so viel von Goethe und Hegel die 
Rede, dass die Fakten manchmal etwas aus dem Blick geraten. Wenn man 
um 1800 als Autor einem Anderen sein Buch zukommen ließ, dann sah 
dies etwas anders aus als heute. Man schickte die Druckbögen, manch-
mal schon eingebunden, und der Beschenkte schnitt die einzelnen Bögen 
auf. Hegel sendete ein Exemplar der Phänomenologie des Geistes seinerzeit 

1028	 Bloch: »Humanisierung des Arbeitsplatzes«, S. 391f.
1029	 Ebd., S. 392.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


440

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse | Teil 3: Nachklänge

an Goethe, doch dieser legte mangels Interesse das Paket einfach weg, er 
schnitt nicht auf, sortierte nicht und sein Augenlicht schonte er auch, 
indem er auf eine Lektüre verzichtete.

Nun ist es zwar für eine Analogisierung der theoretischen Modelle 
von Goethe und Hegel irrelevant, ob diese sich gegenseitig gelesen haben 
oder nicht. Aber es wirft ein interessantes Licht auf die Protagonisten un-
seres kleinen Buches, dass es keiner für nötig hielt, uns diesen Umstand 
deutlich vor Augen zu führen, gar an den Beginn der Betrachtungen zu 
stellen. Hans Mayer immerhin erinnerte im Westen zwei Mal an diesen 
Fakt. Einmal in einem Nebensatz.1030 Das andere Mal in dem Aufsatz Goe
the, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert. Dort ist zu lesen: »Man fand 
nach Goethes Tod in seiner Bücherei ein Exemplar von Hegels Phäno-
menologie des Geistes von 1807 mit einer Widmung an Goethe. Das Buch 
war unaufgeschnitten. Dennoch ist – was Goethe damals nicht geahnt 
haben mochte, als Hegel für ihn nicht viel mehr war als ein Jenenser Pro-
fessor – die Verbindung zwischen dem I. Faust und dieser Phänomenologie 
des Geistes höchst erstaunlich. Oder auch gar nicht erstaunlich, da von 
Hegel gewollt.«1031 Erst 20 Jahre später kam es dann zu jenem Treffen in 
Weimar, das als Durchbruch zur Entdeckung der Gemeinsamkeiten, der 
Übereinstimmungen auf persönlicher und theoretischer Ebene angesehen 
werden kann.1032 Es blieben nur einige Jahre, diesen Augenblick in seiner 
Fülle auszukosten. 

1030	 Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 99. 
1031	 Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhundert, S. 168f.
1032	 Hans Mayer schrieb, zitieren wir dies zum Abschluss: »Die entscheidende An-

näherung erfolgte am 16. Oktober 1827 in Weimar. Hegel kam aus Paris, wo er 
von seinen französischen Freunden und Schülern herzlich aufgenommen worden 
war. Nun bleibt er zwei Tage in Weimar und wird ausgiebig geehrt. Am Frau-
enplan ist zu seinen Ehren ein Abendessen gerichtet, dem Eckermann, Zelter, 
Knebel beiwohnen. Hegel berichtet über den Zustand des Bourbonenregimes 
in Paris, über die wissenschaftlichen Auseinandersetzungen an der Französischen 
Akademie; er entwickelte in einer scherzhaft abgekürzten und doch tiefsinnigen 
Weise, gleichsam für den Hausgebrauch Goethes, das Prinzip seiner Dialektik 
als eines dem Menschen innewohnenden Widerspruchsgeistes. Die Gespräche 
mit Hegel haben Goethe lebhaft berührt. Eckermann berichtet darüber; Goethe 
notiert seine Anteilnahme in das Tagebuch; er schreibt am 14. November 1827 an 
Knebel, wie ihm jetzt im mündlichen Gespräch viel stärker als nach Hegels Wer-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


441

20. Nahe Vergangenheit

Wir sind erfreut über die Redlichkeit des Germanisten, die diese Klä-
rung zumindest versucht. Aus dem Fakt der hier erwähnten »Auslassung« 
durch die Philosophen lässt sich die Konsequenz ziehen, an etwas zu er-
innern, das wir nicht vergessen dürfen. Alle Intellektuellen sind, gerade 
auf dem ihnen so vertrauten Gebiet des Intellekts, Schlawiner, manchmal 
Betrüger oder Ganoven. Wie eine Spinne sitzen sie in den Abend- und 
Nachtstunden still und grübelnd im Dunkeln und weben ihr Netz. Ent-
scheidend ist, dass man nicht wie eine Fliege hinein fliegt und sich tödlich 
verheddert, dass man auch nicht mit einem kleinen Funken das ganze 
Netz in Flammen aufgehen lässt. Vielmehr muss man es erkennen als das 
was es ist: Ein kunstvolles, diffiziles Gebilde, das trotz seiner Schönheit 
nur mit einigen wenigen kleinen dünnen Fäden an der Decke befestigt ist.

»Die Eule der Minerva beginnt – so der späte Hegel – leider erst bei 
einbrechender Dämmerung ihren Flug. Die Philosophie hätte also gar 
nicht umzudenken und einzugedenken, um zu verändern – das sagt der 
späte Hegel, der nachher noch einmal die Französische Revolution trotz-
dem so gepriesen hat.«1033 Dies formulierte Bloch, doch lassen wir, es soll 
keine Wertung sein, Lukács das Schlusswort: »Wir sind so lange jung, wie 
die Zukunft die Vergangenheit und die Gegenwart beleuchtet, erklärt, 
gestaltbar macht; das Altern äußert sich vor allem im ausschließlichen 
ideologischen und dichterischen Bestimmtsein der Gegenwartsfragen aus 
den Fragen einer oft weit zurückliegenden Vergangenheit.«1034

ken bewusst geworden sei, ‚dass wir in den Grundgedanken und Gesinnungen 
mit ihm übereinstimmen, und man also in beiderseitigem Entwickeln und Auf-
schließen sich gar wohl annähern und vereinigen könne‘. Auch Hegel berichtet 
seiner Frau nach Berlin voller Beglückung über die enge geistige Gemeinschaft, 
die diesmal hergestellt wurde.« Mayer: Goethe, Hegel und das neunzehnte Jahrhun-
dert, S. 182f.

1033	 Bloch: »Humanisierung des Arbeitsplatzes«, S. 394f.
1034	 Lukács: Gruß an Arnold Zweig, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


443

Literatur
Abusch, Alexander: Grußadresse, in: Georg Lukács zum Siebzigsten Ge-

burtstag, S. 5-6.
Ackermann, Anton: Ein Mitbürger der Zukunft, in: Verlag Tägliche Rund-

schau: Zu neuen Ufern, S. 87-103. 
Akademie für G esellschaftswissenschaften beim ZK der SED (Hrsg.): 

Zur Geschichte der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR. 
Band III: Von 1945 bis Anfang der sechziger Jahre, hrsg. von der Akade-
mie für Gesellschaftswissenschaften beim Zentralkomitee der SED, Vera 
Wrona, Leiterin des Autorenkollektivs, Berlin, 1979. 

Albus, Günter: Hans Mayer in Leipzig, 1948-1963. Eine bio-bibliographi-
sche Chronik in: Klein/Neuhaus/Pezold: Hans Mayers Leipziger Jahre, 
S. 171-190.

Altenhein, Hans: Hans Mayer als Grenzgänger, in: Treibhaus, Bd. 4, S. 221-
232.

Amberger, Alexander: Bahro, Harich, Havemann. Marxistische Systemkri-
tik und politische Utopie in der DDR, Paderborn, 2014. – »Aufrechter 
Gang« und Scheitern. Der Einfluss von Ernst Blochs  utopischem Wol-
len auf linke DDR-Oppositionelle, in: Amberger, Alexander; Möbius, 
Thomas: Auf Utopias Spuren. Utopie und Utopieforschung, Wiesbaden, 
2017, S. 229-247. – Der konstruierte Dissident. Wolfgang Harich und 
seine Rolle als Oppositioneller, in: Amberger/Heyer: Der konstruierte 
Dissident, S. 5-31.  – Ernst Bloch in der DDR: Hoffnung  – Utopie  – 
Marxismus, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 4, Oktober 
2013, S. 561-576. – Wolfgang Harich und »die aus-der-Bahn-Geworfe-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


444

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

nen«. Das Spannungsfeld Bahro-Harich-Havemann, in: Heyer: Harichs 
politische Philosophie, S. 36-54. 

Amberger, Alexander; H eyer, Andreas: Der konstruierte Dissident. 
Wolfgang Harichs Weg zu einem undogmatischen Marxismus, Berlin, 
2011. – Theorie und Praxis. Blochs Verständnis des Marxismus, 1949-
1961, in: Schiller, Hans-Ernst (Hrsg.): Staat und Politik bei Ernst Bloch, 
Baden-Baden, S. 107-126.

Améry, Jean: Ein Lehrer der Deutschen, in: Jens: Über Hans Mayer, S. 140-
144.

Amos, Heike: Politik und Organisation der SED-Zentrale, 1949-1963. 
Struktur und Arbeitsweise von Politbüro, Sekretariat, Zentralkomitee 
und ZK-Apparat, Münster, 2003.

Arnim, Ditte von: Brechts letzte Liebe. Das Leben der Isot Kilian, Berlin, 
2006.

Bach, Reinhard: Rousseau  – réception et actualité, in: Bach/L‘Aminot: 
Rousseau et l‘Allemagne, S. 11-23.

Bach, Reinhard; L‘Aminot, Tanguy (Hrsg.): Rousseau et l‘Allemagne. Actes 
du Colloque international de l‘Université de Greifswald, 23-25. avril 
2009, Montmorency, 2010. 

Bahr, Ehrhard: Georg Lukács, Berlin, 1970. – Lukács’ »Goetheanismus«. 
Its Relevance for his Literary Theory, in: Marcus, Judith T.; Tarr, Zoltán 
(Hrsg.): Georg Lukács. Theory, Culture and Politics, New Brunswick 
and Oxford, 1989, S. 89-96. 

Barck, Simone: »Wir wurden mündig erst in deiner Lehre«, in: Mittenzwei: 
Dialog und Kontroverse mit Georg Lukács, S. 249-285.

Becher, Johannes R.: Von der Größe unserer Literatur. Reden und Aufsätze, 
hrsg. von Ilse Siebert und Ingeborg Ortloff, Leipzig, 1971. – Denn er ist 
unser: Friedrich Schiller, der Dichter der Freiheit, in: Becher: Von der 
Größe unserer Literatur, S. 342-369. – Der Befreier, in: Becher: Von der 
Größe unserer Literatur, S. 302-342. – G. L., in: Georg Lukács zum Sieb-
zigstem Geburtstag, S. 8. – Im Zeichen des Menschen und der Mensch-
heit, in: Becher: Von der Größe unserer Literatur, S. 148-160. – Über 
Literatur, in: Becher: Von der Größe unserer Literatur, S. 224-233.  – 
Wachstum und Reife, in: Becher: Von der Größe unserer Literatur, 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


445

Literatur

S. 179-189. – Zur Verleihung des Goethe-Preises an Thomas Mann, in: 
Becher: Von der Größe unserer Literatur, S. 417-421.

Behrens, Roger: Blochs marxistische Propädeutik. Ein Versuch nach vierzig 
ungleichzeitigen Jahren, mit kritischem Blick auf den jüngsten studenti-
schen Universitätsprotest gelesen, in: Neuhaus/Seidel: Ernst Blochs Leip-
ziger Jahre, S. 71-75.

Benseler, Frank u. a. (Hrsg.): Georg Lukács zum 13. April 1970. Goe
thepreis 1970, Neuwied und Berlin, 1970.

Bericht der Staatssicherheit vom 15. Dezember 1956, in: Caysa: »Hoffnung 
kann enttäuscht werden«, S. 119-127.

Beschluss des Büros der Bezirksleitung vom 19. April 1956, in: Caysa: 
»Hoffnung kann enttäuscht werden«, S. 109-110.

Birkner, Nina: Herr und Knecht in der literarischen Diskussion seit der 
Aufklärung. Figurationen interdependenter Herrschaft, Berlin, Boston, 
2016.

Bloch, Ernst: Subjekt-Objekt. Erläuterungen zu Hegel, Frankfurt am Main, 
1971. – Vom Hasard zur Katastrophe. Politische Aufsätze aus den Jah-
ren 1934-1939, Frankfurt am Main, 1972. – Tagträume vom aufrech-
ten Gang. Sechs Interviews mit Ernst Bloch, hrsg. von Arno Münster, 
Frankfurt am Main, 1977.  – Tendenz, Latenz, Utopie, Frankfurt am 
Main, 1978. – Briefe, 1903-1975, 2 Bde., hrsg. von Karola Bloch u. a., 
Frankfurt am Main, 1985. – Leipziger Vorlesungen zur Geschichte der 
Philosophie, 1950-1956, hrsg. von Ruth Römer und Burghart Schmidt, 
4 Bände, Frankfurt am Main, 1985. – Aus der Gesamtausgabe, Frank-
furt, 1985, wurden verwendet: Bd.  2: Thomas Münzer als Theologe 
der Revolution; Bd. 3: Geist der Utopie. Zweite Fassung; Bd. 5: Prin-
zip Hoffnung, 3 Bände; Bd. 9: Literarische Aufsätze; Bd. 6: Naturrecht 
und menschliche Würde; Bd. 10: Philosophische Aufsätze zur objekti-
ven Phantasie; Bd. 11: Politische Messungen, Pestzeit, Vormärz; Bd. 13: 
Tübinger Einleitung in die Philosophie. – Ankündigung der Vorlesung, 
September 1948, in: Caysa: Hoffnung kann enttäuscht werden, S. 84-
86. – Brief an Erich Wendt vom 12. Juni 1951, in: Faber/Wurm: »… 
und leiser Jubel zöge ein, S. 39-40. – Brief an Georg Lukács vom 4. No-
vember 1949, in: Bloch: Briefe, 1903-1975, Bd. 1, S. 196. – Brief an 
Peter Huchel vom 28. Februar 1955 in: Bloch: Briefe, 1903-1975, Bd. 2, 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


446

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

S. S. 872f. – Briefwechsel mit dem Aufbau-Verlag, in: Faber/Wurm: Al-
lein mit Lebensmittelkarten ist es nicht auszuhalten, S. 25-38.  – Brü-
derliche Kampfesgrüße in Prag. Antwort auf eine Anfrage Die Zeit, IX, 
1968, in: Bloch: Politische Messungen, Pestzeit, Vormärz, S. 418-419. – 
Bucharins Schlusswort, in: Bloch: Vom Hasard zur Katastrophe, S. 351-
359. – Christian Thomasius, ein deutscher Gelehrter ohne Misere, in: 
Bloch: Naturrecht und menschliche Würde, S. 315-356.  – Dargestell-
te Wunschlandschaft in Malerei, Oper, Dichtung, in: Sinn und Form, 
Heft 5, 1949.  – Das Faustmotiv in der Phänomenologie des Geistes, 
in: Hegel-Studien, Bd. 1, Stuttgart, 1961, S. 155-171. – Das Faustmotiv 
in der Phänomenologie des Geistes, in: Verlag Tägliche Rundschau: Zu 
neuen Ufern, S. 161-178. – Demokratie und Begabung, in: Bloch: Vom 
Hasard zur Katastrophe, S. 75-80. – Die Kunst, Schiller zu sprechen, in: 
Bloch: Literarische Aufsätze, S. 91-96. – Die Selbsterkenntnis, in: Sinn 
und Form, Heft 3, 1949. – Die Todesschleife, in: Bloch: Politische Mes-
sungen, Pestzeit, Vormärz, S. 334-337. – Die Welt bis zur Kenntlichkeit 
verändern. Gespräch mit José Marchand, Mai 1974, in: Bloch: Tagträu-
me vom aufrechten Gang, S. 20-100. – Ein Marxist hat nicht das Recht, 
Pessimist zu sein. Gespräch mit Jean-Michel Palmier, in: Bloch: Tagträu-
me vom aufrechten Gang, S. 101-120. – Feuchtwangers Moskau 1937, 
in: Bloch: Vom Hasard zur Katastrophe, S. 230-235.  – Freiheit, ihre 
Schichtung und ihr Verhältnis zur Wahrheit, in: Bloch: Philosophische 
Aufsätze zur objektiven Phantasie, S. 573-598. – Freiheit, ihre Schich-
tung und ihr Verhältnis zur Wahrheit, in: Deutsche Akademie der Wis-
senschaften: Das Problem der Freiheit im Lichte des wissenschaftlichen 
Sozialismus, S. 16-33. – Geladener Hohlraum. Ein Rundfunk-Gespräch 
mit Iring Fetscher und Georg Lukács, 1967, in: Bloch: Tendenz, Latenz, 
Utopie, S. 368-380. – Halbheit, Ganzheit und die Folgen, in: Bloch: Po-
litische Messungen, S. 321-325. – Hegel und die Gewalt des Systems, in: 
Bloch: Philosophische Aufsätze zur objektiven Phantasie, S. 481-500. – 
»Humanisierung des Arbeitsplatzes«, in: Bloch: Tendenz, Latenz, Utopie. 
S. 391-398. – Jubiläum der Renegaten, in: Bloch: Politische Messungen, 
Pestzeit, Vormärz, S. 225-235.  – Kann Hoffnung enttäuscht werden?, 
in: Bloch: Literarische Aufsätze, S. 385-392.  – Kritik der Propaganda, 
in: Bloch: Vom Hasard zur Katastrophe, S. 195-206. – Kritik einer Pro-
zesskritik, in: Bloch: Vom Hasard zur Katastrophe, S. 175-184. – Marx 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


447

Literatur

und die bürgerlichen Menschenrechte, in: Bloch: Politische Messungen, 
Pestzeit, Vormärz, S. 342-350.  – Problem der Engelsschen Trennung 
von Methode und System bei Hegel, in: Bloch: Philosophische Aufsät-
ze zur objektiven Phantasie, S. 461-481. – Rosa Luxemburg, Lenin und 
die Lehren oder Marxismus als Moral. Ein Gespräch mit Rainer Traub 
und Harald Wieser, 1974, in: Traub/Wieser: Gespräche mit Ernst Bloch, 
S. 208-220. – Schiller und Weimar als seine Abbiegung und seine Höhe, 
in: Sinn und Form, Heft 2, 1955, S. 157-175. – Über die Bedeutung 
des XX. Parteitags in: Bloch: Politische Messungen, Pestzeit, Vormärz, 
S. 357-365. – Über ungelöste Aufgaben der sozialistischen Theorie. Ein 
Gespräch mit Fritz Vilmar, 1965, in: Traub/Wieser: Gespräche mit Ernst 
Bloch, S. 78-95. – Um das Recht des aufrechten Ganges. Ein Gespräch 
mit der Kleinen Zeitung, 1968, in: Traub/Wieser: Gespräche mit Ernst 
Bloch, S. 121-125. – Universität, Marxismus, Philosophie. Antrittsvorle-
sung in Leipzig, Mai 1949, in: Bloch: Philosophische Aufsätze zur objek-
tiven Phantasie, S. 270-291. – Volkstümlichkeit und Größe, in: Böhm: 
Schiller. Besinnung und Aufruf, S. 25-27. – Wahre Rettung der abend-
ländischen Kultur, in: Bloch: Politische Messungen, Pestzeit, Vormärz, 
S. 337-342. – Weimar als Schillers Abbiegung und Höhe, in: Bloch: Li-
terarische Aufsätze, S. 96-117. – Zweierlei Kant-Gedenkjahre, in: Bloch: 
Philosophische Aufsätze zur objektiven Phantasie, Frankfurt am Main, 
1985, S. 442-461.  – Offener Brief vom 22. Januar 1957, in: Caysa: 
»Hoffnung kann enttäuscht werden«, S. 138-150. – Schlüsse sind Kurz-
schlüsse. Fragen zur politischen Situation. Ein Gespräch mit Adelbert 
Reif, 1975, in: Traub/Wieser: Gespräche mit Ernst Bloch, S. 241-259.

Bock, Sigrid: Literarische Programmbildung im Umbruch. Vorbereitung 
und Durchführung des I. Deutschen Schriftstellerkongresses 1947 in 
Berlin, in: Jahrbuch für Volkskunde und Kulturgeschichte, 22. Band, 
1979, S. 120-148.

Bogisch, Manfred: Nachdenken über deutsche Geschichte, 1945-1948/49, 
in: Heyer: Diskutieren über die DDR, S. 123-134. 

Böhm, Hans (Hrsg.): Schiller. Besinnung und Aufruf. Festgabe zum Schil-
lerjahr 1955, Weimar, 1955.

Böhme, Thomas: Das Erbe verfügbar besitzen, in: Sinn und Form, Heft 1, 
1988, S. 186-189.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


448

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Brosig, Maria: »Es ist ein Experiment«. Traditionsbildung in der DDR-Li-
teratur anhand von Brigitte Reimans Roman »Franziska Linkerhand«, 
Würzburg, 2010.

Bubner, Rüdiger: Hegel und Goethe, Heidelberg, 1978.
Buhr, Manfred: Es geht um das Phänomen Nietzsche!, in: Sinn und Form, 

Heft 1, 1988, S. 200-210.
Caysa, Volker: »Auf der Suche nach dem Bürger«, einer Anregung Hans 

Mayers folgend, in: Klein/Neuhaus/Pezold: Hans Mayers Leipziger Jah-
re, S. 47-52. – Wunde Bloch, in: Neuhaus/Seidel: Ernst Blochs Leipziger 
Jahre, S. 49-58.

Caysa, Volker u. a.: Einleitung, in: Caysa, Volker u. a.: Hoffnung kann ent-
täuscht werden, S. 11-52. – (Hrsg.): Hoffnung kann enttäuscht werden. 
Ernst Bloch in Leipzig, Frankfurt am Main, 1992.

Cerny, Jochen: Einführung zu Wolfgang Harichs Programm für einen be-
sonderen Weg zum Sozialismus. 1956, in: Utopie kreativ, April 1997, 
S. 50-52.

Chruschtschow, Nikita: Über den Personenkult und seine Folgen, Berlin, 
1990.

Cornu, Auguste: Über das Verhältnis des Marxismus zur Philosophie He-
gels, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 4, 1954, S. 894-896.

Cwojdrak, Günther: Bemerkungen zum Deutschen Schriftstellerkongress, 
in: Die Weltbühne, Nr. 28, 1950, S. 861-865.

Dannemann, Rüdiger: Georg Lukács. Eine Einführung, Wiesbaden, o. J. 
(2004).

Deiters, Heinrich: Goethe als Erzieher zur Humanität, in: Verlag Tägliche 
Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 39-51. 

Dem Dichter des Friedens. Johannes R. Becher zum 60. Geburtstag, 2. erw. 
Aufl., Berlin, 1951.

Demal, A.: Wurzeln der nazistischen Ideologie in der Philosophie Hegels, in: 
Einheit, Heft 2, Februar 1947, S. 171-176.

Demetz, Peter: Politik im Spiegel der Literatur, in: Jens: Über Hans Mayer, 
S. 145-151.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


449

Literatur

Detering, Heinrich: Thomas Manns amerikanische Religion. Theologie, 
Politik und Literatur im kalifornischen Exil. Mit einem Essay von Frido 
Mann, Frankfurt am Main, 2012.

Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin (Hrsg.): Das Problem 
der Freiheit im Lichte des wissenschaftlichen Sozialismus. Konferenz der 
Sektion Philosophie der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu 
Berlin, 8. bis 10. März, Berlin, 1956. 

Deville, Yves: Mit Leib und Seele wider den philosophischen Irrationalis-
mus. Anlässlich der Übersetzung von Harichs Nietzsche-Streitschrift ins 
Französische, in: Heyer: Harich in den Kämpfen seiner Zeit, S. 301-318.

Dietrich, Gerd: »Die Goethepächter.« Klassikmythos in der Politik der 
SED, in: Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 151-174.

Dornuf, Stefan: Wolfgang Harich und Ernst Jünger, in: Feist: Das Wolfgang 
Harich Gedenk-Kolloquium, S. 28-44.

Dwars, Jens-Fietje: Abgrund des Widerspruchs. Das Leben des Johannes R. 
Becher, Berlin, 1998.

Eckardt, Hans-Georg: Im Schnellgang überwinden?, in: Sinn und Form, 
Heft 1, 1988, S. 195-198.

Eckholdt, Matthias: Begegnungen mit Wolfgang Harich, Schwedt/Oder, 
1996.

Ehrlich, Lothar; Mai, Gunther (Hrsg.): Weimarer Klassik in der Ära Ul-
bricht, Köln u. a., 2000. – Weimarer Klassik in der Ära Honecker, Köln 
u. a., 2001.

Ehrlich, Lothar; Mai, Gunther; Cleve, Ingeborg: Weimarer Klassik in der 
Ära Ulbricht, in: Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, 
S. 7-32.

Engelberg, Waltraud: Bert Brecht bei Hans Mayer, in: Klein/Neuhaus/Pe-
zold: Hans Mayers Leipziger Jahre, S. 133-136.

Erpenbeck, Fritz: Einige Bemerkungen zu Brechts Mutter Courage, in: Die 
Weltbühne, Nr. 3, 1949, S. 101-103. – Polemik statt Diskussion, in: Die 
Weltbühne, Nr. 9, 1949, S. 325-328.

Esslin, Martin: Brecht. Das Paradox eines politischen Dichters, München, 
1970.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


450

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Faber, Elmar: Hans Mayer und der Aufbau-Verlag, in: Klein/Neuhaus/Pe-
zold: Hans Mayers Leipziger Jahre, S. 53-57.

Faber, Elmar; Wurm, Carsten (Hrsg.): Allein mit Lebensmittelkarten ist 
es nicht auszuhalten. Autoren- und Verlegerbriefe, 1945-1949, Berlin, 
1991. – (Hrsg.): »… und leiser Jubel zöge ein. Autoren- und Verleger-
briefe, 1950-1959, Berlin, 1992. – (Hrsg.): »Das letzte Wort hat der Mi-
nister.« Autoren- und Verlegerbriefe, 1960-1969, Berlin, 1994.

Feige, Hans-Uwe: Willkommen und Abschied. Ernst Bloch in Leipzig, in: 
Bloch-Almanach, Bd. 11, 1991, S. 159-190.

Feist, Peter (Hrsg.): Das Wolfgang Harich Gedenk-Kolloquium November 
2003, Berlin, 2005. – Wechselseitige Fehlwahrnehmung der Kontrahen-
ten, in: Heyer: Harich in den Kämpfen seiner Zeit, S. 289-300.

Florath, Bernd: Rückantworten der Hauptverwaltung Ewige Wahrheiten. 
Wolfgang Harich ohne Schwierigkeiten mit der Wahrheit, in: Utopie 
kreativ, Heft 47/48, September/Oktober 1994, S. 58-73. 

Fronzek, Henrik: Klassik-Rezeption und Literaturunterricht in der SBZ/
DDR, 1945-1965. Zur Konstruktion eines pädagogischen Deutungska-
nons, Würzburg, 2012. 

Furet, François: Das Ende der Illusion. Der Kommunismus im 20. Jahr-
hundert, München, 1998.

Gansel, Carsten: Zur Vorgeschichte, Durchführung und den Folgen der 
Schriftstellerkongresse, in: Gansel/Walenski (Hrsg.): Erinnerung als Auf-
gabe?, S. 1-60.

Gansel, Carsten; Walenski, Tanja (Hrsg.): Erinnerung als Aufgabe? Doku-
mentation des II. und III. Schriftstellerkongresses in der DDR 1950 und 
1952, Göttingen, 2008.

Gaudigs, Joachim: Hans Mayer: Goethe, in: Jens: Über Hans Mayer, 
S. 152-159.

Georg Lukács zum Siebzigsten Geburtstag, Berlin, 1955.
Gerhardt, Volker; Rauh, Hans-Christoph (Hrsg.): Anfänge der DDR-Phi-

losophie. Ansprüche, Ohnmacht, Scheitern, 1945-1958, Berlin, 2001.
Girnus, Wilhelm: Die ästhetischen Auffassungen Goethes, in: Verlag Tägli-

che Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 53-85. – Goethe. Der größte Realist 
deutscher Sprache. Versuch einer kritischen Darstellung seiner ästheti-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


451

Literatur

schen Auffassungen, in: Goethe: Über Kunst und Literatur, Auswahl, 
hrsg. v. W. Girnus, Berlin, 1953, S. 7-197.

Goldammer, Peter: Brief an Hans Mayer vom 11. Juli 1963, in: Faber/
Wurm: »Das letzte Wort hat der Minister.«, S. 165-167.

Goltschnigg, Dietmar; Steinecke, Hartmut: Heine, der uns allen gehört. 
Vom Streit um Heine zur Kanonisierung, 1957-2006, in: Goltschnigg/
Steinecke: Heine, Bd. 3, S. 19-204. – Künstlerjude unter Deutschen. Der 
Streit um Heine, 1907-1956, in: Goltschnigg/Steinecke: Heine, Bd. 2, 
S. 17-184.

Goltschnigg, Dietmar; Steinecke, Hartmut (Hrsg.): Heine und die Nach-
welt. Geschichte seiner Wirkung in den deutschsprachigen Ländern. 
Bd. 2: 1907-1956, Berlin, 2008. – (Hrsg.): Heine und die Nachwelt. 
Geschichte seiner Wirkung in den deutschsprachigen Ländern. Bd. 3: 
1957-2006, Berlin, 2011. 

Götze, Frank: Harich. Rezensent und Kritiker, in: Prokop: Ein Streiter für 
Deutschland, S. 110-121.

Gropp, Rugard Otto: Die marxistische dialektische Methode und ihr Ge-
gensatz zur idealistischen Dialektik Hegels. Teil 1: in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie, Heft 1, 1954, S. 69-112.  – Die marxistische 
dialektische Methode und ihr Gegensatz zur idealistischen Dialektik 
Hegels. Teil 2: in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 2, 1954, 
S. 344-383. – Vorwort, in: Gropp: Festschrift Ernst Bloch zum Siebzigs-
ten Geburtstag, S. 7. 

Gropp, Rugard Otto (Hrsg.): Festschrift Ernst Bloch zum Siebzigsten Ge-
burtstag, Berlin, 1955. 

Große, Jürgen: Ernstfall Nietzsche. Debatten vor und nach 1989, Bielefeld, 
2010. 

Groys, Boris; Hagemeister, Michael (Hrsg.): Die Neue Menschheit. Bio-
politische Utopien in Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts, Frank-
furt am Main, 2005. 

Gysi, Klaus: Brief an Hans Mayer vom 27. Februar 1963, in: Faber/Wurm: 
»Das letzte Wort hat der Minister.«, S. 163-165.

Hager, Kurt: Der Kampf gegen bürgerliche Ideologien und Revisionismus, 
in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 5/6, 1956, S. 533-538.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


452

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Hahn, Hans Henning; Olschowsky, Heinrich (Hrsg.): Das Jahr 1956 in 
Ostmitteleuropa, Berlin, 1996.

Hamm, Heinz: Wie ein Projekt die Weimarer Klassik in der DDR wissen-
schaftlich »aufarbeitet«, in: Mayer: Goethe in der DDR, S. 14-20.

Harich, Anne: Wenn ich das gewusst hätte. Erinnerungen an Wolfgang Ha-
rich, Berlin, 2007. 

Harich, Wolfgang: Rudolf Haym und sein Herderbuch. Beiträge zur kriti-
schen Aneignung des literaturwissenschaftlichen Erbes, Berlin, 1955. – 
Jean Pauls Revolutionsdichtung. Versuch einer Deutung seiner heroi-
schen Romane, Reinbek bei Hamburg, 1974.  – Kommunismus ohne 
Wachstum? Babeuf und der Club of Rome. Sechs Interviews mit Freimut 
Duve und Briefe an ihn, Reinbek bei Hamburg, 1975. – Keine Schwie-
rigkeiten mit der Wahrheit. Zur nationalkommunistischen Opposition 
1956 in der DDR, Berlin, 1993.  – Nietzsche und seine Brüder. Eine 
Streitschrift in sieben Dialogen mit Paul Falck. Zu dem Symposium 
‚Bruder Nietzsche‘ der Marx-Engels-Stiftung in Wuppertal, Schwedt, 
1994. – Ahnenpass. Versuch einer Autobiographie, hrsg. von T. Grimm, 
Berlin, 1999. – Nicolai Hartmann. Größe und Grenzen. Versuch einer 
marxistischen Selbstverständigung, hrsg. von M. Morgenstern, Würz-
burg, 2004.  – Nachgelassene Schriften, hrsg. v. Andreas Heyer, Mar-
burg, bisher ersch.: Band 1: Frühe Schriften, 2 Bde., 2016; Band 2: 
Logik, Dialektik und Erkenntnistheorie, 2014; Band 3: Widerspruch 
und Widerstreit. Studien zu Kant, 2014; Band 4: Herder und das Ende 
der Aufklärung, 2014; Band 5: An der ideologischen Front. Hegel zwi-
schen Feuerbach und Marx, 2013; Band 6: Philosophiegeschichte und 
Geschichtsphilosophie, Vorlesungen, 2 Bde., 2015; Band 7: Schriften 
zur Anarchie. Zur Kritik der revolutionären Ungeduld und Die Baa-
der-Meinhof-Gruppe, 2014; Band 8: Ökologie, Frieden, Wachstumskri-
tik, 2015. – Arbeiterklasse und Intelligenz, in: Neue Welt, 1949, Heft 7, 
S. 57-70. – Aus der Anklageschrift gegen Harich, 1957, in: Harich: Frü-
he Schriften, Bd. 1, S. 149-173. – Bemerkungen zu Goethes Naturan-
schauung, in: Harich: Philosophiegeschichte etc. Bd. 1, S. 739-794. (Zu-
erst in: Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 179-232, zitiert 
wird nach dieser Ausgabe.) – Berauschung am Gigantischen. Babel von 
Günther Weisenborn im Deutschen Theater, in: Tägliche Rundschau 
vom 19. Oktober 1947, S. 3.  – Brief an Herrn Gandner, Kulturbund 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


453

Literatur

der DDR, Stadtleitung Magdeburg, 1. Stadtsekretär, 2. Dezember 1987, 
2 Blatt.  – Brief an Walter Grab vom 25. September 1988, in: Stein-
bach/Heyer: »Ins Nichts mit ihm!«, S. 55-58. – Brief über Nietzsche, in: 
Heyer: Wolfgang Harich in den Kämpfen seiner Zeit, S. 273-286. – Das 
demokratische Deutschland grüßt Thomas Mann, in: Harich: Frühe 
Schriften, Bd. 1.2, S. 1196-1201. – Das Rationelle in Kants Konzepti-
on der Freiheit. Bemerkungen zur vorhergehenden Diskussion und zu 
den auf der Konferenz verteilten gedruckten Thesen einer Gruppe Ber-
liner Philosophen, in: Deutsche AdW: Das Problem der Freiheit etc., 
S. 65-75. – Die deutsche Philosophie und die Französische Revolution, 
in: Harich: Philosophiegeschichte etc., Bd. 2, S. 841-942. – Die Entste-
hungsgeschichte des Marxismus, in: Harich: Philosophiegeschichte etc., 
Bd. 2, S. 1117-1281. – Die Geschichte der klassischen deutschen Philo-
sophie, in: Harich: Philosophiegeschichte etc., Bd. 2, S. 953-1106. – Ha-
rich: Die Lehre von Marx und die philosophische Bildung der deutschen 
Intelligenz, in: Harich: An der ideologischen Front, S. 370-413. – Ein 
Goethe-Bild für die deutschen Werktätigen. Zu unserer morgen be-
ginnenden Fortsetzungsserie, in: Tägliche Rundschau, 16. Juli 1949, 
S. 3.  – Ein Kant-Motiv im philosophischen Denken Herders, in: Ha-
rich: Widerspruch etc., S. 319-358. – Einführung in die Erkenntnisthe-
orie, in: Harich: Logik etc., S. 405-550. – Entstehung des Marxismus, 
in: Harich: Philosophiegeschichte etc., Bd. 2, S. 1282-1294. – Erlebnis 
und Bildung, in: Harich: Logik etc., S. 551-651. – Ernst Jünger und der 
Frieden, in: Aufbau, Nr. 6, 1946, S. 557. – Es geht um den Realismus, 
in: Berliner Zeitung vom 14. Juli 1953, S. 3. – Georg Lukács sprach über 
Goethe, in: Heyer: Harich sprach über Lukács, S. 22-25. – Georg Lukács 
zum Siebzigsten Geburtstag, in: Georg Lukács zum Siebzigstem Ge-
burtstag, S. 79-86. – Gleichschaltung?, S. 582-585; Gleichschaltung? II, 
S. 615-619; Gleichschaltung? Schluss, S. 664-668. – Goethe-Schändung 
in Westberlin. Bemerkungen über den Faschisten Ortega y Gasset, in: 
Tägliche Rundschau vom 06. September 1949, S. 4. – Goethes Beitrag 
zum Materialismus, in: Tägliche Rundschau vom 27. März 1949, S. 4. – 
Gutachten zu Georg Lukács’ Der junge Hegel, in: Harich: An der ideo-
logischen Front, S. 170-174. – Hans Mayers Buch über Thomas Mann, 
in: Die Weltbühne, Nr. 26, 1950, S. 801-804. – Hegel-Denkschrift, in: 
Harich: An der ideologischen Front, S. 121-148. – Hegel-Vorlesung, in: 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


454

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Harich: An der ideologischen Front , S. 437-714.  – Hegels Konzepti-
on der Philosophiegeschichte und der Marxismus, in: Harich: An der 
ideologischen Front , S. 299-312. – Hegels Phänomenologie des Geistes, 
in: Harich: An der ideologischen Front , S. 221-246. – Heinrich Heine 
und das Schulgeheimnis der deutschen Philosophie, in: Harich: An der 
ideologischen Front, S. 339-369. – Heinrich Heines Werke, in: Harich: 
An der ideologischen Front, S. 326-338. – Herder und die bürgerliche 
Geisteswissenschaft, in: Harich: Herder etc., S. 93-185.  – Herder und 
die nationale Frage, in: Harich: Vorlesungen, Bd. 1, S. 795-810. – In Me-
moriam Paul Rilla. Trauerrede, in: Sinn und Form, 1955, Heft 1, S. 114-
119. (Neu in: Harich: Herder und das Ende der Aufklärung, S. 59-65.) – 
Kommunismus heute, in: Harich: Ökologie etc., S. 171-190.  – Lotte 
in Weimar. Thomas Mann wieder auf dem deutschen Büchermarkt, in: 
Harich: Frühe Schriften, Band 1.2, S. 1043-1047. – Mehr Respekt vor 
Lukács!, in: Heyer: Harich sprach über Lukács, S. 31-37. – Mein Weg zu 
Lukács, in: Heyer: Harich sprach über Lukács, S. 19-22. – Nietzsche im 
Zwielicht des Jahrhunderts, in: Der Kurier. Die Berliner Abendzeitung, 
9. Februar 1946, S. 3f. – Plattform für einen besonderen deutschen Weg 
zum Sozialismus, in: Harich: Keine Schwierigkeiten etc., S. 111-160. – 
Revision des marxistischen Nietzschebildes?, in: Sinn und Form, Heft 5, 
1987, S. 1018-1053. – Rezension zu Georg Lukács: Die Zerstörung der 
Vernunft, in: Heyer: Harich sprach über Lukács, S. 38-52. – Röpke, Pe-
chel und der »Totalitarismus«, in: Tägliche Rundschau, 23. August 1946, 
S. 3. – Stellungnahme zu der Kritik des Genossen Dr. Klaus Schrickel 
an dem Buch Existenzialismus oder Marxismus? von Georg Lukács, in: 
Heyer: Harich sprach über Lukács, S. 25-33. – Thomas Mann und die 
Deutschen, in: Harich: Frühe Schriften, Bd. 2, S. 1027-1031. – Trotz 
fortschrittlichen Wollens. Ein Diskussionsbeitrag, in: Die Weltbühne, 
Nr. 6, 1949, S. 215-219. – Über das Verhältnis des Marxismus zur Phi-
losophie Hegels, in: Harich: An der ideologischen Front, S. 185-220. – 
Über die Empfindung des Schönen, in: Sinn und Form, Heft 6, 1953, 
S. 122-166.  – Über Hegels Konzeption der Philosophiegeschichte, in: 
Harich: An der ideologischen Front , S. 247-298. – Über Ludwig Feuer-
bach, in: Harich: An der ideologischen Front, S. 315-325. – Über Robert 
Havemanns politische Konzeption, in: Zeitschrift für Geschichtswissen-
schaft, Nr. 4, 2015, S. 363-379. – Union der festen Hand. Einsicht und 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


455

Literatur

Konsequenz, in: Aufbau, 1946, Heft 8, S. 808-827. – Verfälschung des 
klassischen Erbes. Kritische Bemerkungen zu Alfred Kämpfs Die Revolte 
der Instinkte, in: Tägliche Rundschau vom 11. Mai 1949, S. 3. – Vor-
bemerkung des Herausgebers, in: Heine: Gesammelte Werke, S. 5-20. – 
Vorlesung zur französischen Aufklärung, 1953/1954, in: Harich: Herder 
etc. S. 546-612. – Vorwort, in: Arthur Schopenhauer. hrsg. von Harich, 
Berlin, 1953, S. 5-9. – Widerspruch und Widerstreit, in: Harich: Wi-
derspruch etc., S. 53-316. – Zur Frage der Weiterentwicklung des Mar-
xismus, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 5, 2006, S. 759-
765. – Zur Furcht der SED vor Georg Lukács. Zum 20. Todestag des 
Philosophen, in: Heyer: Harich sprach über Lukács, S. 66-70. – Zur Tra-
gik Johannes R. Bechers. Unveröff. Manuskript vom 19./20. Mai 1991, 
IISG, Amsterdam, 4 Blatt maschinenschriftlich. – Zwischen Romantik 
und Demokratie. Zu Heinrich Heines 150. Geburtstag, in: Tägliche 
Rundschau, 13. Dezember 1947.

Harich, Wolfgang; Lukács, Georg: Briefwechsel, hrsg. von Reinhard 
Pietsch, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 2, 1997, S. 281-
304.

Hartmann, Anne: Züge einer neuen Kunst? Ästhetische Konzepte der 
SMAD und ihre Herkunft aus dem Stalinismus, in: Ehrlich/Mai: Wei-
marer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 61-96.

Hartmann, Anne; Eggeling, Wolfram: Sowjetische Präsenz im kulturellen 
Leben der SBZ und der frühen DDR, 1945-1953, Berlin, 1998.

Haung, Günter: Was heißt Geschichte der Literaturgeschichte und zu wel-
chem Ende betreibt man sie?, in: Mayer: Goethe in der DDR, S. 56-60.

Haym, Rudolf: Herder. Nach seinem Leben und seinen Werken, 2 Bde., 
hrsg. v. W. Harich, Berlin, 1954.

Heimann, B. : Marx und Engels über Goethe, in: Verlag Tägliche Rund-
schau: Zu neuen Ufern, S. 109-114. 

Heine, Heinrich: Zur Geschichte der deutschen Philosophie, hrsg. und ein-
gel. von W. Harich, Berlin, 1956. – Zur Geschichte der Religion und 
Philosophie in Deutschland, hrsg. und eingel. von W. Harich, Frank-
furt am Main, 1966. – Zur Geschichte der Religion und Philosophie in 
Deutschland. Mit einem Essay Heinrich Heine und das Schulgeheimnis 
der deutschen Philosophie v. W. Harich, 3. Aufl., Leipzig, 1966. – Ge-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


456

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

sammelte Werke in sechs Bänden, hrsg. und eingel. von W. Harich, Ber-
lin, 1951. Auch: 2., verm. u. verb. Aufl., Berlin, 1954-1956. 

Hermand, Jost: Streitobjekt Heine. Ein Forschungsbericht, 1945-1975, 
Frankfurt am Main, 1975. – Die Kontroverse um die Klassik-Legende, 
in: Goethe in der DDR. Konzepte, Streitpunkte und neue Sichtweisen, 
Berlin, 2003, S. 21-30.

Hermlin, Stephan: Bemerkungen zur Situation der zeitgenössischen Lyrik, 
in: Hermlin/Mayer: Ansichten über einige Bücher und Schriftsteller, 
S. 186-192. – Rede, in: X. Schriftstellerkongress der DDR. Plenum, 24-
26. November 1987, Berlin, Weimar, 1988, S. 72-77. – Über Heine, in: 
Sinn und Form, 1956, Heft 1, S. 78-90. – Von älteren Tönen, in: Sinn 
und Form, Heft 1, 1988, S. 179-183.

Hermlin, Stephan; Mayer, Hans: Ansichten über einige Bücher und 
Schriftsteller, 2. Aufl., Berlin, o. J. (1948).

Herzberg, Guntolf: Abhängigkeit und Verstrickungen. Die DDR-Philo-
sophie zwischen SED und Staatssicherheit, in: Herzberg: Abhängigkeit 
und Verstrickung. Studien zur DDR-Philosophie, Berlin, 1996, S. 25-
51. – Anpassung und Aufbegehren. Die Intelligenz der DDR in den Kri-
senjahren 1956/58, Berlin, 2006.

Herzberg, Guntolf; Seifert, Kurt: Rudolf Bahro. Glaube an das Veränder-
bare. Eine Biographie. Berlin 2002.

Heyer, Andreas: Sozialutopien der Neuzeit. Bibliographisches Handbuch, 
2 Bände, Berlin, 2008 und 2009. – Ein Schmuddelkind der DDR-Phi-
losophie. Die Rezeption Jean-Jacques Rousseaus in der DDR, Berlin, 
2012. – Wolfgang Harich sprach über Georg Lukács. Mit Dokumenten 
und Texten, Berlin, 2014. – Freiheit im Nirgendwo. Das linke Ding der 
Utopie, Norderstedt, 2015. – Studien zu Wolfgang Harich, zweite, völlig 
überarbeitete und erweiterte Auflage, Norderstedt, 2016. – Das utopi-
sche Denken im Umfeld und in der Nachfolge der Russischen Revolu-
tion, in: Quarber Merkur, hrsg. von Franz Rottensteiner, Nr. 109/110, 
2009, S. 197-218. – Das Erdbeben von Lissabon im Jahre 1755. Die Idee 
der »besten aller möglichen Welten« und das Problem der Utopie, in: 
Rüdiger, A.; Seng, E.-M. (Hrsg.): Dimensionen der Politik: Aufklärung, 
Utopie, Demokratie, Berlin, 2006, S. 255-272. – Der erste Gegner war-
tet schon. Harich über Ernst Jünger, in: Heyer: Studien zu Wolfgang Ha-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


457

Literatur

rich, S. 84-119. – Der erste Streit um Brecht in der SBZ/DDR. Fritz Er-
penbeck gegen Wolfgang Harich, in: Heyer: Wolfgang Harichs politische 
Philosophie, S. 55-69.  – Die Entwicklung von Harichs ökologischem 
Konzept, in: Heyer: Studien zu Wolfgang Harich, S. 569-670. – Die ers-
ten Schriftstellerkongresse in der DDR, 1947-1952, in: Heyer: Wolfgang 
Harich in den Kämpfen seiner Zeit, S. 85-124. – Die Hegel-Debatte in 
der frühen DDR-Philosophie und ihre Ursprünge, in: Harich: An der 
ideologischen Front, S. 11-118. – Die Logik-Debatte in der Frühphase 
der DDR-Philosophie, 1951-1958, in: Deutsche Zeitschrift für Philo-
sophie, Heft 4, 2013, S. 577-592. – Die Nietzsche-Debatte in der DDR 
der achtziger Jahre, in: Steinbach/Heyer: »Ins Nichts mit ihm!«, S. 21-
34.  – Die Utopie des ewigen Lebens. Condorcets Selbstbestimmung 
zwischen Aufklärung und Revolution, in: Utopie kreativ, April 2008, 
S. 293-309. – Gefängnisnotizen zur Logik am Beispiel Plechanows und 
Hartmanns, in: Harich: Logik, Dialektik, Erkenntnistheorie, S. 691-
696. – Harich als Journalist der Täglichen Rundschau, in: Harich: Frühe 
Schriften, Bd.  2, S. 999-1012.  – Harichs Vorlesungen an der Berliner 
Humboldt-Universität in: Heyer: Studien zu Wolfgang Harich, S. 236-
304. – Harichs Weg zu einem undogmatischen Marxismus, 1946-1956, 
in: Amberger/Heyer: Der konstruierte Dissident, S. 32-63. – Kants Phi-
losophie in den ersten Jahren der DDR, in: Heyer: Studien zu Wolfgang 
Harich, S. 359-418.  – Maximilien Robespierre. Die Entdeckung der 
Moderne zwischen Tugend und Terror, in: Utopie kreativ, November, 
2005, S. 963-977.  – Wolfgang Harich über Heinrich Heine. Philoso-
phie und Literatur in den ersten Jahren der DDR, in: Heine Jahrbuch, 
Nr. 55, 2016, Stuttgart, 2016, S. 45-66. – Wolfgang Harichs Demokra-
tiekonzeption aus dem Jahr 1956. Demokratische Grundrechte, bür-
gerliche Werte und sozialistische Orientierung, in: Zeitschrift für Ge-
schichtswissenschaft, Juni, 2007, S. 529-550. – Wolfgang Harichs Kritik 
am demokratischen Sozialismus Robert Havemanns, in: Zeitschrift für 
Geschichtswissenschaft, Nr. 4, 2015, S. 359-362.  – Wolfgang Harichs 
Staatsbegriff, in: Harich: Schriften zur Anarchie., S. 9-78. – Zur inhaltli-
chen Ausrichtung der Deutschen Zeitschrift für Philosophie im Zeichen 
des Neuen Kurses der SED, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
Heft 4, 2013, S. 551-554.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


458

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Heyer, Andreas (Hrsg.): Wolfgang Harichs politische Philosophie, Ham-
burg, 2012. – Diskutieren über die DDR. Festschrift für Siegfried Pro-
kop zum 75. Geburtstag, Band 1, Norderstedt, 2015. – Diskussionen 
aus der DDR. Festschrift für Siegfried Prokop zum 75. Geburtstag, Band 
2, Norderstedt, 2015. – Wolfgang Harich in den Kämpfen seiner Zeit, 
Hamburg, 2016.

Hoffmann, Ernst: Hegel, ein großer deutscher Denker. Zum 120. Jahrestag 
seines Todes, in: Einheit, Heft 19, November 1951, S. 1438-1454.

Höhle, Thomas: Goethe in der DDR. Einführung, Standpunkte, in: Mayer: 
Goethe in der DDR, S. 5-13.

Holz, Hans Heinz: Hans Mayers Beitrag zur Ideologietheorie, in: Jens: Über 
Hans Mayer, S. 39-56.

Höpcke, Klaus: In den Orkus mit ihm oder ins Bücherregal? Zum Streit 
um die Aufhebung des Verdikts über Nietzsche in der DDR während der 
80er Jahre, in: Höpcke, Klaus: Gegensteuern. Zur Politikwechsel-Debat-
te, Schkeuditz, 1998, S. 161-177.

Horn, Johannes Heinz: Kritische Bemerkungen zur Philosophie Blochs, in: 
Horn: Ernst Blochs Revision des Marxismus, S. 245-352.

Horn, Johannes Heinz (Hrsg.): Ernst Blochs Revision des Marxismus, Ber-
lin, 1957.

Hörz, Herbert; Wöltge, Herbert: Gespräch über die AdW, 1989/1992, in: 
Heyer: Diskutieren über die DDR, S. 166-191.

Ilberg, Werner: Unser Heine. Eine kritische Würdigung, Berlin, 1952.
Institut für Philosophie der Karl-Marx-Universität: Offener Brief an Ernst 

Bloch vom 18. Januar 1957, in: Caysa: »Hoffnung kann enttäuscht wer-
den«, S. 129-135.

Irrlitz, Gerd: »Ich brauche nicht viel Phantasie«, in: Sinn und Form, Heft 
1, 1988, S. 192-194.

Jäger, Manfred: Kulturrevolution von oben, Plan und Praxis, in: Ehrlich/
Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 97-112.

Jahn, Jürgen (Hrsg.): »Ich möchte das Meine unter Dach und Fach brin-
gen (…)« Ernst Blochs Geschäftskorrespondenz mit dem Aufbau-Verlag 
1946-1961. Eine Dokumentation, Wiesbaden, 2006.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


459

Literatur

Janka, Walter: Spuren eines Lebens, Berlin, 1991. – Brief an Ernst Bloch 
vom 6. Juni 1951, in: Faber/Wurm: »… und leiser Jubel zöge ein, S. 38-
39.

Jens, Inge: Vorwort der Herausgeberin, in: Mayer: Goethe, S. 9-13.
Jens, Inge (Hrsg.): Über Hans Mayer, Frankfurt am Main, 1977.
Johnson, Uwe: Einer meiner Lehrer, in: Jens: Über Hans Mayer, S. 75-82.
Jurgew, L.: Russische Schriftsteller und Demokraten über Goethe, in: Verlag 

Tägliche Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 243-246. 
Kaiser, Bruno: Das Goethebild der russischen Literatur, in: Verlag Tägliche 

Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 233-242. 
Kamnitzer, Heinz: Weimar zwischen Potsdam und Paris, in: Verlag Tägliche 

Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 19-37. 
Känder, Klaus: »Nun ist dieses Erbe zu Ende …«!?, in: Sinn und Form, Heft 

1, 1988, S. 189-192.
Kant, Hermann: Rede, in: X. Schriftstellerkongress der DDR. Plenum, 24-

26. November 1987, Berlin, Weimar, 1988, S. 21-54.
Kapferer, Norbert: Das Feindbild der marxistisch-leninistischen Philoso-

phie in der DDR, 1945-1988, Darmstadt, 1990.
Karl, Heinz: Die DDR. Leistung, Grenzen, Lehren, in: Heyer: Diskutieren 

über die DDR, S. 135-150.
Kaufmann, Hans: Lukács’ Konzeption eines »dritten Weges«, in: Koch: Ge-

org Lukács und der Revisionismus, S. 322-339. – Rezension zu: Heine: 
Gesammelte Werke in sechs Bänden, hrsg. von W. Harich, Berlin, 1951, 
in: Aufbau, 1952, Heft 3, S. 282-285. – Über die ästhetischen Anschau-
ungen Heines, in: Heine, Heinrich: Ästhetische Anschauungen, hrsg. 
und eingel. von Hans Kaufmann, Dresden, 1954, S. 5-48. 

Kautsky, Karl: Thomas More und seine Utopie, 3. Aufl., Berlin, 1947.
Kesting, Hanjo: Das dritte Lebenswerk. Hans Mayer und der Rundfunk, in: 

Treibhaus, Bd. 4, S. 250-265.
Kirchner, Verena: Im Bann der Utopie. Ernst Blochs Hoffnungsphilosophie 

in der DDR-Literatur, Heidelberg, 2002.
Klaus, Georg: Kants Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels 

und das moderne Weltbild, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


460

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Heft 1, 1954, S. 18-42. – Über Fragen der Logik. Teil I, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, 1954, Heft 4, S. 903-927. 

Klein; Alfred: Unästhetische Feldzüge. Der siebenjährige Krieg gegen Hans 
Mayer, 1956-1963, Leipzig, 1997.

Klein, Alfred; Pezold, Klaus; Schuber t, Werner: Vorwort, in: Klein/Pe-
zold/Schubert: Literaturhistorische Streifzüge, S. 7-10.

Klein, Alfred; Neuhaus, Manfred; Pezold, Klaus (Hrsg.): Hans May-
ers Leipziger Jahre. Beiträge des dritten Walter-Markov-Kolloquiums, 
Schkeuditz, 1997.

Klein, Alfred; Pezold, Klaus; Schuber t, Werner (Hrsg.): Literaturhisto-
rische Streifzüge. Für Hans Mayer von Schülern seiner Leipziger Zeit, 
Schkeuditz, 1996.

Klenner, Hermann: Hegel und der Klassencharakter des Staates, in: Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie, Heft 5/6, 1956, S. 642-649.

Koch, Hans: Vorbemerkung, in: Koch: Georg Lukács und der Revisionis-
mus, S. 5-8.

Koch, Hans (Hrsg.): Georg Lukács und der Revisionismus. Eine Sammlung 
von Aufsätzen, Berlin, 1960.

Kosing, Alfred: Wird die Deutsche Zeitschrift für Philosophie ihren Aufga-
ben gerecht?, in: Einheit, Heft 3, März 1955, S. 299-303.

Krenzlin, Leonore: Faust im Produktionseinsatz? DDR-Variationen im 
Umgang mit der Klassik, in: Mayer: Goethe in der DDR, S. 47-55. – 
Gerhard Scholz und sein Kreis. Bemerkungen zu einem unkonventio-
nellen Entwurf von wirkender Literatur und Literaturwissenschaft, in: 
Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 195-218.

Kulturbund der DDR, Stadtleitung Magdeburg, Herr Gandner, 1. Stadtse-
kretär: Brief an Harich, 1 Blatt, 25. November 1987. 

Landauer, Gustav: Die Revolution, Berlin, 1974.
Lange, Marianne: Nach der wissenschaftlichen Heine-Konferenz, in: Neues 

Deutschland, 20. Oktober 1956, S. 4.
Lasky, Melvin: Redebeitrag, in: Reinhold/Schlenstedt/Tanneberger: Erster 

Deutscher Schriftstellerkongress, S. 295-301.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


461

Literatur

Lauermann, Manfred: »Die Gegenuniversität – bin ich selbst!« Hans Mayer 
und die »68« in Hannover in: Klein/Neuhaus/Pezold: Hans Mayers Leip-
ziger Jahre, S. 149-162.

Lehmann, Günther K.: Ästhetik im Streben nach Vollendung, in: Lukács: 
Die Eigenart des Ästhetischen, S. 839-882.

Lehmstedt, Mark (Hrsg.): Hans Mayer, Briefe, 1948-1963, Leipzig, 2006. – 
Der Fall Hans Mayer., Dokumente, 1956-1963, Leipzig, 2007.

Leistner, Bernd: Unruhe um einen Klassiker. Zum Goethe-Bezug in der 
neueren DDR-Literatur, Halle, Leipzig, 1978.

Leistner, Bernd: Hans Mayer als Literaturprofessor in Leipzig, in: Treib-
haus, Bd. 4, S. 207-220.

Lichtheim, George: Georg Lukács, München, 1971.
Lifschitz, Michail: Karl Marx und die Ästhetik, Dresden, 1960.
Links, Roland: Hans Mayer, der »engagierte Beobachter«, Leitbild und 

Warnung. Betrachtungen eines Verlegers und Zeitzeugen, in: Treibhaus, 
Bd. 4, S. 233-241.

Löffler, Dietrich: Die Romantik-Konferenz 1962. Ein Auftakt, in: Klein/
Neuhaus/Pezold: Hans Mayers Leipziger Jahre, S. 75-76.

Loth, Wilfried: Stalins ungeliebtes Kind. Warum Moskau die DDR nicht 
wollte, München, 1996.

Ludz, Peter: Der Begriff der »demokratischen Diktatur« in der politischen 
Philosophie von Georg Lukács, in: Lukács: Schriften zur Ideologie und 
Politik, S. XVII-LV. – Vorwort, in: Lukács: Schriften zur Ideologie und 
Politik, S. XI-XV.

Luis, Caroline de: Erinnerungen an Harich, in: Prokop: Ein Streiter für 
Deutschland, S. 160-169.

Lukács, Georg: Fortschritt und Reaktion in der deutschen Literatur, Ber-
lin, 1947.  – Goethe und seine Zeit, Berlin, 1950.  – Existenzialismus 
oder Marxismus?, Berlin, 1951. – Beiträge zur Geschichte der Ästhetik, 
Berlin, 1954. – Schriften zur Ideologie und Politik. Ausgewählt und ein-
geleitet von Peter Ludz, 2. Aufl., Darmstadt und Neuwied, 1973. – Die 
Eigenart des Ästhetischen, 2 Bde., Berlin und Weimar, 1981. – Der jun-
ge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft, 2. Aufl., 
Berlin und Weimar, 1986. – Brief an Harich vom 4. Mai 1953, in: Ha-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


462

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

rich/Lukács: Briefwechsel, S. 296. – Briefwechsel Lukács und der Auf-
bau-Verlag, in: Faber; Wurm: Allein mit Lebensmittelkarten ist es nicht 
auszuhalten, S. 172-186. – Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goe
the, in: Lukács: Goethe und seine Zeit, S. 68-117. – Der Kampf des Fort-
schritts und der Reaktion in der heutigen Kultur, in: Lukács: Schriften 
zur Ideologie und Politik, S. 603-632. – Die Deutschen – eine Nation 
der Spätentwickler?, in: Benseler: Georg Lukács zum 13. April 1970, 
S. 100-115. – Die Leiden des jungen Werther, in: Lukács: Goethe und 
seine Zeit, S. 19-40. – Die Nazis und Hegel, in: Aufbau, Heft 3, 1946, 
S. 278-289. – Faust-Studien, in: Lukács: Goethe und seine Zeit, S. 200-
329. – Franz Mehring, in: Lukács: Beiträge zur Geschichte der Ästhetik, 
S. 318-403. – Gruß an Arnold Zweig, in: Sinn und Form. Sonderheft 
Arnold Zweig, o. J. (1952), S. 11-18. – Heinrich Heine als nationaler 
Dichter (1937), in: Goltschnigg/Steinecke: Heine und die Nachwelt, 
Bd. 2, S. 406-413. – Hölderlins Hyperion, in: Lukács: Goethe und sei-
ne Zeit, S. 171-199.  – Interview der Redaktion von Szabad Nép mit 
Georg Lukács, in: Lukács: Schriften zur Ideologie und Politik, S. 633-
640. – Karl Marx und Friedrich Theodor Vischer, in: Lukács: Beiträge 
zur Geschichte der Ästhetik, S. 217-285. – Nach Hegel nichts neues, in: 
Benseler: Georg Lukács zum 13. April 1970, S. 139-150. – Nietzsche als 
Vorläufer der faschistischen Ästhetik, in: Lukács: Beiträge zur Geschichte 
der Ästhetik, S. 286-317. – Radio-Botschaft an die ungarische Jugend, 
in: Lukács: Schriften zur Ideologie und Politik, S. 641-642. – Rede in 
der philosophischen Debatte des Petöfi-Kreises am 15. Juni 1956, in: 
Lukács: Schriften zur Ideologie und Politik, S. 593-602.  – Rede zur 
Verleihung des Goethe-Preises der Stadt Frankfurt am 28. August 1970 
während des Festaktes in der Paulskriche verlesen von Alfred Schmidt, 
in: Benseler: Georg Lukács zum 13. April 1970, S. 121-131.  – Schil-
lers Theorie der modernen Literatur, in: Lukács: Goethe und seine Zeit, 
S. 118-170. – Unser Goethe. Festrede, gehalten am 31. August 1949 in 
Berlin im Kulturbund zur demokratischen Erneuerung Deutschlands, in: 
Lukács: Goethe und seine Zeit, S. 330-365. – Vorwort zur italienischen 
Ausgabe der Beiträge zur Geschichte der Ästhetik, in: Lukács: Schriften 
zur Ideologie und Politik, S. 643-645. – Vorwort, in: Lukács: Beiträge 
zur Geschichte der Ästhetik, S. 5-10. – Vorwort, in: Lukács: Goethe und 
seine Zeit, S. 5-18. – Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Lukács: Goethe 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


463

Literatur

und seine Zeit, S. 41-67. – Zur Ästhetik Schillers, in: Lukács: Beiträge 
zur Geschichte der Ästhetik, S. 11-96.

Lukács, Georg (und Harich, Wolfgang): Zur philosophischen Entwicklung 
des jungen Marx, 1840-1844, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
Heft 2, 1954, S. 288-343.

Lüttgenau, Rikola-Gunnar: Buchenwald wird in die DDR eingemeindet, 
in: Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 359-373.

Maffeis, Stefania: Zwischen Wissenschaft und Politik. Transformationen 
der DDR-Philosophie, 1945-1993, Frankfurt am Main, 2007.

Mai, Gunther: Staatsgründungsprozess und nationale Frage als konstitutive 
Elemente der Kulturpolitik der SED, in: Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik 
in der Ära Ulbricht, S. 33-60.

Mandelkow, Karl Robert: Restauration oder Neuanfang? West-östliche 
Konfigurationen der Goetherezeption im ersten Nachkriegsjahrzehnt, in: 
Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, S. 135-150.

Manifest des Ersten Deutschen Schriftstellerkongresses, in: Reinhold/Schlen- 
stedt/Tanneberger: Erster Deutscher Schriftstellerkongress, S. 496f.

Mann, Thomas: Goethes Laufbahn als Schriftsteller. Zwölf Essays und Re-
den zu Goethe, Frankfurt am Main, 1982. – Ansprache im Goethejahr 
1949, in: Mann: Goethes Laufbahn als Schriftsteller, S. 312-328. – Der 
Tag wird kommen. Aus drei Briefen, in: Dem Dichter des Friedens, 
S. 169-171.  – Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters, in: 
Mann: Goethes Laufbahn als Schriftsteller, S. 7-39. – Grußadresse, in: 
Georg Lukács zum Siebzigsten Geburtstag, S. 141. – Über Goethe, in: 
Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 105-108. 

Markov, Walter: Zwiesprache mit dem Jahrhundert. Dokumentiert von 
Thomas Grimm, Berlin und Weimar, 1989.

Martin, Angela: »Vom fortschrittlichen Interesse her«. Das Goethe-Jahr 
1949 in der SBZ, in: ak, analyse & kritik, Zeitung für linke Debatte und 
Praxis, Nr. 429, 26. 8. 1999.

Marx, Karl; Engels, Friedrich: Manifest der Kommunistischen Partei, 47. 
Aufl., Berlin, 1982. – Über Kunst und Literatur. Eine Sammlung aus 
ihren Schriften, hrsg. von Michail Lifschitz, Berlin, 1948.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


464

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Mayer, Hans: Von der dritten zur vierten Republik. Geistige Strömungen 
in Frankreich, 1939-1945, Affoltern, 1945. – Literatur der Übergangs-
zeit. Essays, Berlin, 1949. – Unendliche Kette. Goethestudien, Dresden, 
1949.  – Thomas Mann. Werk und Entwicklung, Berlin, 1950.  – Ein 
Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen Band 1, Frankfurt am Main, 
1982.  – Versuche über Schiller, Frankfurt am Main, 1987.  – Ein 
Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen, Band 2, Frankfurt am Main, 
1988. – Reden über Ernst Bloch, Frankfurt am Main, 1989. – Goethe. 
Ein Versuch über den Erfolg, 2. Aufl., Frankfurt am Main und Leipzig, 
1992. – Goethe, hrsg. von Inge Jens, Frankfurt am Main, 1999. – Ernst 
Bloch und die Heimat, in: Mayer: Reden über Bloch, S. 9-20. – Brief 
an Erich Wendt vom 12. Juni 1953, in: Lehmstedt: Hans Mayer, Brie-
fe, S. 162-167.  – Brief an Günter Caspar vom 17. Oktober 1958, in: 
Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 379-381. – Brief an Max Schroeder 
vom 13. November 1952, in: Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 140-
142. – Brief an Max Schroeder vom 22. Juni 1953, in: Lehmstedt: Hans 
Mayer, Briefe, S. 168-169.  – Brief an Peter Goldammer vom 15. Juli 
1963, in: Faber/Wurm: »Das letzte Wort hat der Minister.«, S. 167-
168. – Brief an Peter Huchel vom 07. Januar 1953, in: Lehmstedt: Hans 
Mayer, Briefe, S. 147-148. – Brief an Peter Huchel vom 13. April 1962, 
in: Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 545-546. – Brief an Stefan Heym 
vom 20. Mai 1963, in: Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 592. – Brief 
an Stephan Hermlin vom 24. Oktober 1949, in: Lehmstedt: Hans May-
er, Briefe, S. 32-35.  – Brief an Thomas Mann vom 30. Juli 1950, in: 
Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 71-77.  – Brief an Walter Wilhelm 
vom 25. Juli 1950, in: Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 69-71. – Brief 
an Walter Wilhelm vom 25. Juli 1950, in: Lehmstedt: Hans Mayer, 
Briefe, S. 69-71. – Brief an Walter Wilhelm vom 5. Februar 1949, in: 
Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 15-18. – Brief an Willi Bredel vom 
20. Juli 1950, in: Lehmstedt: Hans Mayer, Briefe, S. 67-68. – Dank an 
Georg Lukács, in: Mayer: Literatur der Übergangszeit, S. 218-224.  – 
Das Ideal und das Leben. Eine Schiller-Rede 1955, in: Mayer: Versu-
che über Schiller, S. 9-44. – Der Famulus Wagner, in: Mayer: Goethe, 
S. 282-318.  – Der glückliche Dichter Jean Giraudoux, in: Hermlin/
Mayer: Ansichten über einige Bücher und Schriftsteller, S. 104-112. – 
Der Lehrer und die Lehren, in: Mayer: Versuche über Schiller, S. 143-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


465

Literatur

162. – Die Epen, in: Mayer: Goethe, S. 271-281. – Die Erbschaft, in: 
Mayer: Unendliche Kette, S. 11-26 – Die Kränze, in: Mayer: Unendliche 
Kette, S. 40-43 – Die Vorreden zu den »Räubern«, in: Mayer: Versuche 
über Schiller, S. 72-94. – Drei Vorlesungen am Collège de France. Pa-
ris, 1974, in: Mayer: Goethe, S. 359-427. – Gedenkrede, in: Sinn und 
Form, 1955, Heft 1, S. 120-134. – Georg Lukács zum Siebzigsten Ge-
burtstag, in: Georg Lukács zum Siebzigsten Geburtstag, S. 160-172. – 
Georg Lukács’ Größe und Grenzen. Hans Mayers Büchertagebuch, 7, 
in: Zeit, Nr. 29 von 1964, Zeit online, 6 Seiten. – Goethe als deutscher 
Dichter, in: Mayer: Unendliche Kette, S. 27-39 – Goethe in unserer Zeit, 
in: Mayer: Unendliche Kette, S. 65-85. – Goethe und Hegel, in: May-
er: Unendliche Kette, S. 44-59.  – Goethe, Hegel und das neunzehnte 
Jahrhundert, in: Mayer: Goethe. Ein Versuch über den Erfolg, S. 155-
186. – Goethe. Tübingen, 1999, in: Mayer: Goethe, S. 431-446. – Goe
thes Begriff der Realität, in: Mayer: Goethe, S. 219-243. – Goethes Erb-
schaft in der deutschen Literatur, in: Mayer: Literatur der Übergangszeit, 
S. 17-30. – Goethes Erbschaft, in: Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen 
Ufern, S. 5-17. – Goethes Märchen als Parabel der Revolution, in: May-
er: Goethe, S. 244-270. – Hegel oder das Problem des unglücklichen Be-
wusstseins, in: Mayer: Literatur der Übergangszeit, S. 7-16. – Hinweise, 
in: Mayer: Unendliche Kette, S. 98. – Höllenfahrt des Doktor Faustus, 
in: Mayer: Goethe, S. 319-355. – Skizzen zu einem Porträt, in: Mayer: 
Versuche über Schiller, S. 163-181. – »Tasso« auf dem Theater, in: May-
er: Unendliche Kette, S. 60-64 – Thornton Wilders Schauspiel Wir sind 
noch einmal davongekommen, in: Hermlin/Mayer: Ansichten über eini-
ge Bücher und Schriftsteller, S. 97-103. – Unsere Zukunft mit Goethe, 
in: Mayer: Unendliche Kette, S. 86-96.  – Zur Gegenwartslage unserer 
Literatur, in: Jens: Über Hans Mayer, S. 65-74.

Mayer, Herbert u. a. (Hrsg.): Goethe in der DDR. Konzepte, Streitpunkte 
und neue Sichtweisen, Berlin, 2003.

Mehring, Franz: Heinrich Heine, in: Heine: Gesammelte Werke in sechs 
Bänden, Bd. 1, S. 21-72.

Mehring, Franz; Lukács, Georg: Friedrich Nietzsche, Berlin, 1957. 
Mesterházi, Miklós u. a. (Hrsg.): Ernst Bloch und Georg Lukács. Doku-

mente zum 100. Geburtstag, Budapest, 1984.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


466

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Mieth, Günter: Ernst Blochs Schiller-Rede von 1955. Weimar als Schillers 
Abbiegung und Höhe, in: Neuhaus/Seidel: Ernst Blochs Leipziger Jahre, 
S. 113-116.

Mitschrift der Diskussion, in: Steinbach/Heyer: »Ins Nichts mit ihm!«, 
S. 35-54.

Mittenzwei, Werner: Der Realismus-Streit um Brecht. Grundriss der 
Brecht-Rezeption in der DDR, 1945-1975, Berlin und Weimar, 1978. – 
Das Leben des Bertolt Brecht oder Der Umgang mit Welträtseln, 2 Bde., 
3. durchges. Aufl., Berlin und Weimar, 1986. – Die Intellektuellen. Lite-
ratur und Politik in Ostdeutschland 1945 bis 2000, Berlin, 2003. – Ge-
sichtspunkte. Zur Entwicklung der literaturtheoretischen Position Ge-
org Lukács’, in: Mittenzwei: Dialog und Kontroverse mit Georg Lukács, 
S. 9-104. – Im Aufbau-Verlag oder Harich dürstet nach großen Taten, 
in: Dornuf, Stefan; Pitsch, Reinhard (Hrsg.): Wolfgang Harich zum Ge-
dächtnis. Eine Gedenkschrift in zwei Bänden, München, 2000, Bd. 1, 
S. 208-243. – Vorbemerkungen, in: Mittenzwei: Dialog und Kontroverse 
mit Georg Lukács, S. 5-7.

Mittenzwei, Werner (Hrsg.): Positionen. Beiträge zur marxistischen Lite-
raturtheorie in der DDR, Leipzig, 1969. – Dialog und Kontroverse mit 
Georg Lukács. Der Methodenstreit deutscher sozialistischer Schriftstel-
ler, Leipzig, 1975. 

Mocek, Reinhard: Marxistische Naturphilosophie in der Diskussion, in: 
Gerhardt/Rauh: Anfänge der DDR-Philosophie, S. 180-193.

Münster, Arno: Ernst Bloch. Eine politische Biographie, Berlin, Wien, 
2004.

Negt, Oskar: Ernst Bloch, der deutsche Blutdruck der Oktoberrevoluti-
on. Ein politisches Nachwort, in: Bloch: Vom Hasard zur Katastrophe, 
S. 429-444.

Neuhaus, Manfred; Seidel, Helmut (Hrsg.): Ernst Blochs Leipziger Jahre. 
Beiträge des Fünften Walter-Markov-Kolloquiums, Schkeuditz, 2001.

Nohl, Hermann (Hrsg.): Hegels theologische Jugendschriften, Tübingen, 
1907.

Peitsch, Helmut: Der »junge« Hans Mayer in den ersten westdeutschen 
Nachkriegsjahren, in: Siebenpfeiffer,  Hania; Wölfel, Ute (Hrsg.): Krieg 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


467

Literatur

und Nachkrieg. Konfigurationen der deutschsprachigen Literatur (1940-
1965), Berlin, 2004, S. 39-63.

Pepperle, Heinz: Revision des marxistischen Nietzschebildes?, in: Sinn und 
Form, Heft 5, 1986, S. 934-969 – »Wer zuviel beweist, beweist nichts«, 
in: Sinn und Form, Heft 1, 1988, S. 210-220.

Pötschke, Joachim: Begegnungen mit Hans Mayer. Frankfurt am Main 
1947 und Leipzig 1948 bis 1963, in: Klein/Neuhaus/Pezold: Hans May-
ers Leipziger Jahre, S. 117-120.

Prokop, Siegfried: Ich bin zu früh geboren. Auf den Spuren Wolfgang Ha-
richs, Berlin, 1997. – Der Harich-Havemann-Disput im Jahre 1956, in: 
Hochschule Ost. Leipziger Beiträge zu Hochschule und Wissenschaft, 
Nr. 3-4, 2000, S. 131-143. – Einführung, in: Prokop/Zänker: Einheit 
im Geistigen?, S. 8-62.  – Was befähigt Marxisten? Verschollenes Do-
kument entdeckt: Wolfgang Harichs Vademekum für Dogmatiker, in: 
Neues Deutschland vom 9. und 10. Juli 2005. – Wolfgang Harich und 
die Alternative Enquete-Kommission, in: Heyer: Harichs politische Phi-
losophie, S. 70-82.

Prokop, Siegfried (Hrsg.): Ein Streiter für Deutschland. Das Wolfgang-Har-
ich-Gedenk-Kolloquium am 21. März 1996 im Ribbeck-Haus zu Berlin, 
Berlin, 1996. 

Prokop, Siegfried; Zänker, Dieter (Hrsg.): Einheit im Geistigen? Pro-
tokolle des Präsidialrates des Kulturbundes, 1945-1948, Berlin, 2015.

Protokoll der Sitzung des Philosophischen Instituts der HU vom 16. April 
1952, in: Harich: An der ideologischen Front, S. 160-169. 

Raddatz, Fritz J.: Georg Lukács in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 
Reinbek bei Hamburg, 1972. – Hermann Kants Mimikry, in: Die Zeit 
vom 2. April 1993, S. 65.  – Skeptischer Aufklärer und roter Kämpfer 
noch immer. Ein Gespräch mit Hans Mayer, in: Die Zeit, Nr. 11. vom 
12. März 1982, S. 41. 

Rahner, Mechtild: »Tout est neuf ici, tout est à recommencer…!« Die Re-
zeption des französischen Existentialismus im kulturellen Feld West-
deutschlands, 1945-1949, Würzburg, 1993.

Rauh, Hans-Christoph: Ein kleines Vademekum für Schematiker. Wolf-
gang Harichs Versuch einer geistigen Öffnung des Marxismus, in: Deut-

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


468

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

sche Zeitschrift für Philosophie, Heft 5, 2006, S. 751-757. – Zwischen 
Entnazifizierung und Stalinisierung. Philosophische Themen in den ost-
deutschen Nachkriegszeitschriften Aufbau, Einheit und Neue Welt, in: 
Gerhardt/Rauh: Anfänge der DDR-Philosophie, S. 69-118.

Rauh, Hans-Christoph; Gerlach, Hans-Martin (Hrsg.): Ausgänge. Zur 
DDR-Philosophie in den 70er und 80er Jahren, Berlin, 2009. 

Rauh, Hans-Christoph; Ruben, Peter (Hrsg.): Denkversuche. DDR-Phi-
losophie in den 60er Jahren, Berlin, 2005.

Redaktion der DZfPhil: Über die Lage und die Aufgaben der marxistischen 
Philosophie in der Deutschen Demokratischen Republik, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, Heft 1, 1956, S. 5-34. – Über die neue Auf-
gabenstellung der Deutschen Zeitschrift für Philosophie, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, Heft 1, 1957, S. 5-15.

Reese, Walter: Zur Geschichte der sozialistischen Heine-Rezeption in 
Deutschland, Frankfurt am Main u. a., 1979. 

Reinhold, Ursula; Schlenstedt, D ieter: Vorgeschichte, Umfeld, Nachge-
schichte des Ersten Deutschen Schriftstellerkongresses, in: Reinhold/
Schlenstedt/Tanneberger: Erster Deutscher Schriftstellerkongress, S. 13-
76.

Reinhold, Ursula; Schlenstedt, Dieter; Tanneberger, Horst (Hrsg.): Erster 
Deutscher Schriftstellerkongress. 4.-8. Oktober 1947, Berlin, 1997.

Richter, Friedrich: Die Entwicklung des dialektischen und historischen 
Materialismus als philosophische Wissenschaft und der Aufbau des So-
zialismus, in: Akademie für Gesellschaftswissenschaften: Zur Geschichte 
der marxistisch-leninistischen Philosophie etc., S. 212-275.

Richter, Stefan: Spektakulär und belastet, in: Sinn und Form, Heft 1, 1988, 
S. 198-200.

Riedel, Manfred: Tradition und Utopie. Ernst Blochs Philosophie im Licht 
unserer geschichtlichen Denkerfahrung, Frankfurt am Main, 1994.  – 
Nietzsche in Weimar, Leipzig, 1997.

Riedel, Manfred; Decker, Gunnar: Weltenwechsel, in: Neue deutsche Lite-
ratur, Nr. 2, 1996, S. 132. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


469

Literatur

Rilla, Paul: Goethe in der Literaturgeschichte. Zur Problematik der bürger-
lichen Bildung, Berlin, 1950. – Goethe in der Literaturgeschichte, in: 
Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen Ufern, S. 115-159. 

Rosenberg, Rainer: Das klassische Erbe in der Literaturgeschichtsschrei-
bung der DDR, in: Ehrlich/Mai: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, 
S. 185-194.

Rudolph, Johanna: Heinrich Heines Werke dem Volke! Zur Heine-Ausgabe 
des Aufbau-Verlages 1951, in: Einheit, Heft 6, Juni 1952, S. 569-578. 

Saadhoff, Jens: Germanistik in der DDR. Literaturwissenschaft zwischen 
»gesellschaftlichem Auftrag« und disziplinärer Eigenlogik, Heidelberg, 
2007.

Samjatin, Jewgeni: Brief an Stalin, in: Ders.: Werke, 4 Bde., Bd. 4, Leipzig, 
Weimar, 1991, S. 147-153.

Schiller, Dieter: Der abwesende Lehrer. Georg Lukács und die Anfänge 
marxistischer Literaturkritik und Germanistik in der SBZ und frühen 
DDR, Berlin, 1998. – Der Donnerstagskreis im Berliner Club der Kul-
turschaffenden im Herbst 1956, Berlin, 2000. – Die Heine-Konferenz 
1956 in Weimar, in: Heine Jahrbuch, 2007, S. 199-211.

Schiller, Hans-Ernst: Bloch liest Goethe, in: Schiller: Bloch-Konstellatio-
nen. Utopien der Philosophie, Lüneburg, 1991, S. 135-151.

Schivelbusch, Wolfgang: Vor dem Vorhang. Das geistige Berlin, 1945-
1948, Frankfurt am Main, 1997.

Schlamm, William S.: Frankfurt verdient eine Lenin-Medaille, in: Benseler: 
Georg Lukács zum 13. April 1970, S. 136-138.

Schmidt, Burghart: Ernst Bloch, Stuttgart, 1985.
Scholz, Rüdiger: Goethes Faust in der wissenschaftlichen Interpretation von 

Schelling und Hegel bis heute, 2. überarb. und erw. Aufl., Rheinfelden, 
1993. 

Schottlaender, Rudolf: Richtiges und Wichtiges, in: Sinn und Form, Heft 
1, 1988, S. 183-186.

Schulmeister, Karl-Heinz: Siegfried Prokop, unermüdlich auf den Spuren 
der Kulturbundgeschichte unterwegs, in: Heyer: Diskutieren über die 
DDR, S. 14-25.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


470

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Schütte, Wolfram: Kein Repräsentant bürgerlichen Zeitalters. Hans Mayers 
Goethe-Essay und gesammelte Kritiken und Polemiken, in: Jens: Über 
Hans Mayer, S. 160-163.

Seidel, Helmut: Vom praktischen und theoretischen Verhältnis der Men-
schen zur Wirklichkeit. Zur Neuherausgabe des Kapitels 1 des I. Bandes 
der Deutschen Ideologie von Karl Marx und Friedrich Engels, Neuab-
druck in: Utopie kreativ, Heft 204, Oktober 2007, S. 908-922.

Shdanow, Andrei Alexandrowitsch: Kritische Bemerkungen zu G. F. Ale
xandrows Buch: Geschichte der westeuropäischen Philosophie. Rede auf 
der Philosophentagung in Moskau, Juni 1947, in: Shdanow: Über Kunst 
und Wissenschaft, Berlin, 1951, S. 80-114.

Siebert Ilse; Ortloff, Ingeborg: Nachwort, in: Becher: Von der Größe unse-
rer Literatur, S. 433-447.

Sikora, Stanislav: Die Wirkung der ungarischen Ereignisse von 1956 auf die 
Tätigkeit der KPTsch-Führung, in: Hahn/Olschowsky: Das Jahr 1956 in 
Ostmitteleuropa, S. 73-79.

Stadt Frankfurt: Verleihungsurkunde des Goethe-Preises an Herrn Professor 
Dr. Dr. h.c. Georg Lukács, Budapest, in: Benseler: Georg Lukács zum 
13. April 1970, S. 99.

Steinbach, Matthias: Der Donnerer hinter der Mauer. Nietzsche-Lesar-
ten und-orte in der DDR, in: Steinbach/Heyer: »Ins Nichts mit ihm!«, 
S. 5-20.

Steinbach, Matthias; Heyer, Andreas: »Ins Nichts mit ihm!« Ins Nichts 
mit ihm? Zur Rezeption Friedrich Nietzsches in der DDR, Berlin, 2016.

Steiner, Helmut: Briefwechsel Georg Lukács’ mit Harich, in: Prokop: Ein 
Streiter für Deutschland, S. 66-72.

Thom, Martina: Kant. Philosophiehistorische Forschung in marxistischer 
Sicht, in: Rauh/Gerlach: Ausgänge, S. 86-120. 

Traub, Rainer; Wieser, Harald (Hrsg.): Gespräche mit Ernst Bloch, 3. 
Aufl., Frankfurt am Main, 1980.

Treibhaus. Jahrbuch für die Literatur der fünfziger Jahre, Band 4: Die An-
fänge der DDR-Literatur, hrsg. von Günter Häntzschel, Sven Hanu-
schek, Ulrike Leuschner, München, 2009. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


471

Literatur

Ulbricht, Walter: An alle Bürger der Deutschen Demokratischen Repub-
lik! An die ganze deutsche Nation! Rede (…) in Berlin, 23. März 1962, 
in: Ulbricht: Zur Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. Aus Re-
den und Aufsätzen, Bd. 10: 1961-1962, S. 456. – Brief an Ernst Bloch 
vom 11. Februar 1957, in: Caysa: »Hoffnung kann enttäuscht werden«, 
S. 152-154. – Zum Kampf zwischen dem Marxismus-Leninismus und 
den Ideologien der Bourgeoisie, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
Heft 5/6, 1956, S. 518-532.

Valentin, Sonja: »Steine in Hitlers Fenster.« Thomas Manns Radiosendun-
gen Deutsche Hörer! 1940-1945, Göttingen, 2015.

Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen Ufern. Essays über Goethe, o. O. 
(Berlin), o. J. (1949).

Völker, Klaus: Hans Mayer und Bertolt Brecht, in: Treibhaus, Bd. 4, S. 323-
333.

Vorschlag der Philosophischen Fakultät der Karl-Marx-Universität für die 
Verleihung des Nationalpreises an den Professor Ernst Bloch, in: Caysa: 
»Hoffnung kann enttäuscht werden«, S. 103-106.

Voßkamp, Wilhelm: »Höchstes Exemplar des utopischen Menschen«. Ernst 
Bloch und Goethes Faust, in: Deutsche Vierteljahresschrift für Literatur-
wissenschaft und Geistesgeschichte, 1985, S. 676-687. 

Warnke, Camilla: Bemerkungen zu Wolfgang Harichs Philosophievorle-
sungen in den frühen fünfziger Jahren, in: Heyer: Diskussionen aus der 
DDR, S. 159-166. – Das Problem Hegel ist längst gelöst. Eine Debatte 
in der DDR-Philosophie der 50er Jahre, in: Gerhardt/Rauh: Anfänge 
der DDR-Philosophie, a. a. O., S. 194-221. – Der junge Harich und die 
Philosophiegeschichte. Wolfgang Harichs Vorlesungen zur Geschichte 
der Philosophie, 1951-1954, Berlin, 1999. – Wolfgang Harich über den 
deutschen Pantheismus, in: Heyer: Diskussionen aus der DDR, S. 167-
198. 

Weber, Ines: Sozialismus in der DDR. Alternative Gesellschaftskonzeptio-
nen von Robert Havemann und Rudolf Bahro, Berlin, 2015. – Sozia-
listisches Denken in der DDR, in: Heyer: Diskussionen aus der DDR, 
S. 65-98.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


472

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Weimann, Robert: Der humanistische Traditionsgedanke als Einheit von 
Literaturkritik und Literaturgeschichte. Zur literaturtheoretischen Posi-
tion Paul Rillas, in: Mittenzwei: Positionen, S. 431-472.

Wende-Hohenberger, Waltraud: Vorwort, in: Dies. (Hrsg.): Der erste ge-
samtdeutsche Schriftstellerkongress nach dem Zweiten Weltkrieg, Frank-
furt am Main u. a., 1988, S. I-XXIX.

Wendt, Erich: Brief an Bloch vom 3. November 1949, in: Jahn: Ich möchte 
etc., S. 23f. 

Wertheim, Ursula: Die marxistische Rezeption des klassischen Erbes. Zur 
literaturtheoretischen Position von Gerhard Scholz, in: Mittenzwei: Po-
sitionen, S. 473-527.

Wessel, Harald: Ein Denker zwischen Dichternamen. Erinnerungen an 
den Philosophen Wolfgang Harich, in: Prokop: Ich bin zu früh geboren, 
S. 299-305.

Wirth, Günter: Über die intellektuelle Vorgeschichte der DDR im Vergleich 
zur Bundesrepublik, in: Nakath, Detlef (Hrsg.): DDR-Geschichte. Bil-
der und Zerrbilder. Siegfried Prokop zum 70. Geburtstag, Berlin, 2010, 
S. 305-326. 

Wittich, Dieter: Zur Entwicklung der marxistisch-leninistischen Erkennt-
nistheorie, in: Akademie für Gesellschaftswissenschaften: Zur Geschich-
te der marxistisch-leninistischen Philosophie etc., S. 276-304.

Wrona, Vera: Deutsch-sowjetische Zusammenarbeit bei der Entwicklung 
der marxistisch-leninistischen Philosophie, in: Zur Geschichte der mar-
xistisch-leninistischen Philosophie in der DDR, S. 147-173.  – Mar-
xistisch-leninistische Philosophie und sozialistische Revolution in der 
DDR, 1949 bis Anfang der sechziger Jahre, in: Akademie für Gesell-
schaftswissenschaften: Zur Geschichte der marxistisch-leninistischen 
Philosophie etc., S. 174-211.  – Zur Ausarbeitung von Fragen der Ge-
schichte der Philosophie, in: Akademie für Gesellschaftswissenschaften: 
Zur Geschichte der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR, 
S. 333-362.

ZK der SED: Der deutsche Dichter Heinrich Heine. Zu seinem 100. Todes-
tag, in: Goltschnigg/Steinecke: Heine und die Nachwelt, Band 2, S. 497-
500. 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


473

Literatur

Zudeick, Peter: Der Hintern des Teufels. Ernst Bloch. Leben und Werk, 
Bühl-Moos, 1985. 

Zweig, Arnold: Der Gehilfe, in: Verlag Tägliche Rundschau: Zu neuen 
Ufern, S. 247-255. 

Zwerenz, Ingrid; Zwerenz, Gerhard: Sklavensprache und Revolte. Der 
Bloch-Kreis und seine Feinde in Ost und West, Hamburg, 2004.

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


475

Personenregister

Abusch, Alexander – 95, 183f., 302, 311, 
358, 368, 415

Ackermann, Anton – 20, 95, 98
Adenauer, Konrad – 289, 349
Adorno, Theodor W. – 339
Albus, Günter – 364
Altenhein, Hans – 371f.
Amberger, Alexander – 24f., 113, 162, 

275, 303, 330, 401, 404
Améry, Jean – 363f.
Amos, Heike – 264
Aquin, Thomas von – 171
Aresin, Norbert – 99
Aristophanes – 182
Aristoteles – 129, 339, 344, 347
Arnim, Ditte von – 313
Augstein, Rudolf – 270
Augustin – 109
Axen, Hermann – 95

Babeuf, François Noël (Gracchus) – 17, 
40, 216

Bach, Johann Sebastian – 89, 405
Bach, Reinhard – 80
Bacon, Francis – 340
Bahr, Ehrhard – 337, 339, 361
Bahro, Rudolf – 162, 275

Balzac, Honoré de – 169, 202
Barbusse, Henri – 399
Barck, Simone – 71-73
Barlach, Ernst – 377
Baudelaire, Charles-Pierre – 169
Baumgarten, Arthur – 99
Bebel, August – 436
Becher, Johannes R. – 8, 19, 27f., 30, 

54, 58f., 61-64, 66-83, 94f., 99, 103, 
112, 153, 165, 199, 219-223, 229, 234, 
268f., 293, 295f., 299-301, 302, 307f., 
310, 368, 388, 390, 415, 422

Beck, Jakob Sigismund – 137
Beethoven, Ludwig van – 390, 427
Behrens, Fritz – 98, 146
Behrens, Roger – 326
Benjamin, Walter – 344, 364 
Bentzien, Hans – 368
Beuys, Joseph Heinrich – 416
Birkner, Nina – 116
Bloch, Ernst – 6f., 20, 23f., 30, 32-37, 

43f., 47, 57, 63, 78, 93f., 97-123, 
125f., 131, 133, 137, 139-142, 155, 161f., 
174, 179, 181-184, 186, 188, 191, 194f., 
199, 215, 224-229, 231f., 266, 269, 
271-273, 275, 282, 285-297, 306, 308, 
311-315, 319-333, 335f., 338-340, 342f., 

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


476

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

351, 363-366, 369, 371-373, 377, 380, 
382, 384, 388f., 391, 395, 410, 415, 417, 
430-432, 434f., 437-439, 441

Bloch, Karola – 182, 312-314, 324
Bock, Sigrid – 26
Bogisch, Manfred – 419
Bohley, Bärbel – 176
Böhme, Thomas – 408
Börne, Ludwig – 59, 246, 253, 389
Bougainville, Louis Antoine de – 128
Braemer, Edith – 95
Brandt, Willy – 270, 349
Brecht. Bertolt – 25f., 63, 67, 95, 234, 

249, 273, 281, 284, 286, 299, 302, 
310f., 313, 339, 344-347, 360, 375, 
377, 393, 412f., 416

Bredel, Willi – 95, 298, 300, 311
Brosig, Maria – 71
Bruno, Giordano – 73
Buber, Martin – 116
Bubner, Rüdiger – 427
Büchner, Georg – 305
Budzislawski, Hermann – 99
Buhr, Manfred – 307, 408, 426

Cabet, Étienne – 216
Campanella, Tommaso  – 73
Caysa, Volker – 107, 112, 162, 285, 322, 

365, 388f.
Cerny, Jochen – 270f.
Cervantes, Miguel de – 73
Cézanne, Paul – 432
Chamberlain, Houston Stewart – 398
Chruschtschow, Nikita – 52, 262f., 289
Claudius, Eduard – 95
Cleve, Ingeborg – 397, 419
Condorcet, Marie Jean Antoine Nicolas 

Caritat, Marquis de – 38, 216
Cornu, Auguste – 36, 99, 195, 350
Cremer, Fritz – 377

Cuvier, Georges Léopold Chrétien 
Frédéric Dagobert, Baron de – 138, 
172

Cwojdrak, Günther – 298f.

Dannemann, Rüdiger – 338f.
Dante Alighieri – 73
Darwin, Charles Robert – 138
Dausien, Margret – 324
Dausien, Werner – 324
Decker, Gunnar – 400-402
Deiters, Heinrich – 98
Demal, A. – 112, 195
Demetz, Peter – 386
Demokrit – 137
Descartes, René – 109f.
Dessau, Paul – 377
Detering, Heinrich – 67
Deville, Yves – 411-413
Dézamy, Alexandre Théodore – 216
Diderot, Denis – 31, 128-130, 340
Dieckmann, J. – 323
Dietrich, Gerd – 419f.
Dornuf, Stefan – 64
Dostojewski, Fjodor Michailowitsch – 

431
Duncker, Hermann – 20
Dürrenmatt, Friedrich – 375
Dwars, Jens-Fietje – 68, 75
Dymschitz, Alexander – 96, 427

Eckardt, Hans-Georg – 408
Eckermann, Johann Peter – 440
Eckhart von Hochheim (Meister Eck-

hart) – 431
Eckholdt, Matthias – 20, 86, 114, 129
Eggeling, Wolfram – 25
Ehrlich, Lothar – 397, 419, 423
Einstein, Albert – 127
Eisler, Hanns – 67, 95, 174, 179, 273, 

310f., 377
Enfantin, Barthélemy Prosper – 259

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


477

Personenregister

Engelberg, Waltraud – 347, 360
Engels, Friedrich – 16-18, 24, 29, 31, 

33f., 38f., 93, 108, 110, 126, 129, 135, 
148f., 159, 161, 168, 194f., 199f., 216, 
222, 242, 246, 251, 253, 291, 322, 339, 
341-344, 369f., 391, 434, 436

Epikur – 137, 340
Eppelmann, Rainer – 18, 426
Erpenbeck, Fritz – 95, 249, 281, 346
Esslin, Martin – 281

Faber, Elmar – 376, 388
Fadejew, Alexander Alexandrowitsch – 

346
Feige, Hans-Uwe – 162, 372
Feist, Peter – 410
Felsenstein, Walter – 311
Fetscher, Iring – 431
Feuerbach, Ludwig Andreas – 18, 33, 

108, 216, 395
Fichte, Johann Gottlieb – 108, 122, 137, 

139, 213f., 216-218, 259, 287f., 305, 
360

Florath, Bernd – 174f.
Fontane, Theodor – 16
Forster, Johann Georg Adam – 18, 122, 

201
Förster-Nietzsche, Elisabeth – 414
Fourier, Charles – 38f., 44
Franco, Francisco – 187
Franz, Michael – 360
Freyer, Hans – 398
Friedrich Wilhelm III. – 360
Fronzek, Henrik – 114f., 157, 179-181, 

427
Furet, François – 101

Galilei, Galileo – 110, 137
Gansel, Carsten – 25f.
Gastl, Julie – 324
Gaudigs, Joachim – 380f.
Gehlen, Arnold – 176

George, Stefan – 157
Gerhardt, Volker – 16
Giersch, Irene – 271
Giotto di Bondone – 432
Giraudoux, Jean – 309
Girnus, Wilhelm – 98f., 183, 363, 374, 

376f.
Gleyre, Charles – 260
Gläser, Ernst – 399
Goethe, Johann Wolfgang – passim
Goldammer, Peter – 369f., 384f.
Goltschnigg, Dietmar – 238-241, 243, 

249, 252, 255f., 259, 421
Gomulka, Władysław – 349
Gorki, Maxim – 346
Götze, Frank – 85
Grab, Walter – 397
Grabbe, Christian Dietrich – 205
Grimm, Thomas – 71, 99
Gromyko, Andrei Andrejewitsch – 349
Gropp, Rugard Otto – 36, 110, 126, 

319, 321
Große, Jürgen – 177
Grotewohl, Otto – 95, 183
Groys, Boris – 17
Gründgens, Gustaf – 420
Gryphius, Andreas – 27
Guizot, François Pierre Guillaume – 

244, 254
Gundolf, Friedrich – 157, 173, 211
Günther, Hans – 405, 409
Gysi, Klaus – 95, 367, 369, 384f.

Hagemeister, Michael – 17
Hager, Kurt – 16, 20, 113, 272, 306f., 

323, 372, 406, 408, 426
Hahn, Erich – 406, 408
Hamann, Johann Georg – 134, 304
Hamm, Heinz – 419, 425
Harich, Anne – 79, 156, 168, 177, 244, 

406

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


478

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Harich, Wolfgang – 5-8, 18-20, 23f., 32, 
34, 36, 53f., 56-58, 63-66, 69-71, 75f., 
79, 85-89, 94-98, 100, 110, 113-115, 
119, 121f., 125-142, 144, 146, 148-150, 
154, 156, 158, 160-162, 167-171, 173-
177, 179, 184, 187, 189, 195, 199, 202, 
212-219, 227, 234, 237-239, 242-261, 
266, 269-278, 281-283, 285-287, 293-
315, 322, 329, 331, 335f., 340, 343-347, 
351, 355f., 358-360, 365f., 369, 374, 
383f., 389, 391, 393, 395-413, 415-416, 
418, 420, 429f., 432-434, 438

Harich, Walther – 396
Harig, Gerhard – 323
Harig, Käte – 99
Hartknoch, Johann Friedrich – 360
Hartmann, Anne – 25, 29, 151, 427
Hartmann, Nicolai – 129, 176, 401, 404, 

412, 434
Hartung, Günter – 424f.
Hauptmann, Gerhart – 74
Hauptmann, Ivo – 74
Hauptmann, Margarete – 74
Havemann, Robert – 175f., 275, 371, 

420
Haym, Rudolf – 398
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich – 5-7, 

16, 21-24, 30f., 33f., 36-41, 43, 45, 
88f., 93f., 99, 101f., 105-114, 116-119, 
121-123, 126, 134-136, 139-141, 143-149, 
152, 155, 157, 161, 163f., 169f., 172, 
179, 181f., 188-193, 195, 202-204, 
206, 208, 211-214, 216f., 246f., 253f., 
257-259, 272, 274, 292, 296, 303-306, 
308f., 325, 327-335, 337, 339-341, 
347f., 350f., 353f., 357, 384, 389-394, 
398, 405, 410, 412, 415, 417f., 427f., 
431, 433, 435f., 438-441

Heidegger, Martin – 303, 402, 433
Heimann, B. – 98
Heine, Heinrich – 8, 15, 33, 79, 93, 126, 

151, 199, 211, 216, 237-248, 250-261, 

269, 305, 310f., 384, 395, 405, 415, 
417f., 421, 427

Heisenberg, Werner – 127
Herder, Heinz – 375f.
Herder, Johann Gottfried – 35, 70, 122, 

128, 134, 136, 138, 141, 189, 194, 213, 
219, 303-305, 310, 351, 384f., 396, 
410, 433

Hermand, Jost – 238f., 259
Hermlin, Stephan – 19, 74, 95, 242, 256, 

302, 306-309, 405, 407-409
Herrnstadt, Rudolf – 95
Hertwig, Manfred – 271
Herzberg, Guntolf – 37, 75, 162, 262
Herzfelde, Wieland – 99
Heyer, Andreas – 17, 19, 23-25, 32, 38f., 

41, 44, 63f., 80, 85, 113, 116, 128, 134, 
162, 176, 205, 249, 252, 260, 262, 
272, 303, 330f., 346, 372, 398, 401, 
404

Heym, Stefan – 83, 319
Hildebrandt, Kurt – 157, 173
Hitler, Adolf – 27, 86, 106, 292, 413f.
Hobbes, Thomas – 110, 340
Hoffmann, Ernst – 19f., 24, 110, 144, 

306, 377
Höhle, Thomas – 30f., 423f.
Hölderlin, Johann Christian Friedrich – 

27, 72, 81, 83, 105, 114, 201, 227, 329, 
384, 438f.

Hollitscher, Walter – 144
Holtzhauer, Helmut – 95, 377
Holz, Hans Heinz – 189
Honecker, Erich – 19, 183f., 408f., 413, 

424
Höpcke, Klaus – 406-408
Höppner, Joachim – 110
Horn, Johannes Heinz – 314, 322
Hörz, Herbert – 366
Huchel, Peter – 224, 310, 372
Huffzky, Hans – 270

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


479

Personenregister

Ilberg, Werner – 238
Irrlitz, Gerd – 408

Jäger, Manfred – 27f., 30
Jahn, Jürgen – 93, 162, 325
Janka, Walter – 23, 62f., 113, 268f., 271, 

295f., 311f., 322, 369, 372, 374
Jaspers, Karl Theodor – 402, 433
Jean Paul – 396, 412
Jens, Inge – 378
Jens, Walter – 324
Jodl, Friedrich – 5
Johnson, Uwe – 284
Jordan, Pasqual – 127
Joyce, James – 281
Jünger, Ernst – 64, 96, 398, 402
Jurgew, L. – 98
Just, Gustav – 269, 271

Kafka, Franz – 284
Kaiser, Bruno – 98
Kamnitzer, Heinz – 98
Kämpf, Alfred – 302-306
Känder, Klaus – 408
Kandinsky, Wassily – 416
Kant, Immanuel – 5, 89, 99, 102, 105, 

110, 128, 134-137, 139, 203f., 208, 
211-215, 218, 259, 304f., 354, 360, 372, 
399, 405

Kant, Hermann – 408f.
Kantorowicz, Alfred – 95, 377
Kapferer, Norbert – 16, 20, 23, 92, 211, 

264, 266, 279, 281, 371, 410
Karl, Heinz – 419
Kasakewitsch, Emmanuil – 346
Kästner, Erich – 9
Kaufmann, Hans – 239, 242-245, 250, 

260, 356
Kautsky, Karl – 44, 436
Keller, Gottfried – 79
Kellermann, Bernhard – 95
Kepler, Johannes – 137

Kerckhoff, Susanne – 306
Kesting, Hanjo – 373
Kierkegaard, Søren Aabye – 431-433
Kilian, Isot – 313
Kirchner, Verena – 162
Kirsanow, Oberst – 97
Klages, Ludwig – 173
Klaus, Georg – 20, 137
Klein, Matthäus – 274
Klein, Alfred – 181f., 343f., 365, 368, 

370f., 374f.
Kleinschmidt, Sebastian – 359
Kleist, Heinrich von – 211, 368, 404
Klenner, Hermann – 257
Klopstock, Friedrich Gottlieb – 104, 

220
Knebel, Karl Ludwig von – 125, 440
Koch, Hans – 267
Kofler, Leo – 37
Kopernikus, Nikolaus – 137
Korff, Hermann August – 157
Korsch, Karl – 344f.
Kosing, Alfred – 16, 110, 274
Krauss, Werner – 98f., 107, 371, 422
Krenz, Egon – 19, 180
Krenzlin, Leonore – 98, 179f., 420, 425f.
Kuczynski, Jürgen – 23, 95, 307
Kuntz, Werner – 399
Kurella, Alfred – 30, 95

L’Aminot, Tanguy – 80
La Mettrie, Julien Offray de – 128
Lamarck, Jean-Baptiste de – 138
Landauer, Gustav – 116, 118
Lange, Marianne – 259
Langhoff, Wolfgang – 95, 307
Lask, Emil – 338
Lasky, Melvin J. – 25f., 398
Lassalle, Ferdinand – 246, 343
Lauermann, Manfred – 364
Legal, Ernst – 302
Lehmann, Günther K. – 338, 357-360

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


480

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Lehmstedt, Mark – 182, 300, 302, 311-
315, 364

Leibniz, Gottfried Wilhelm – 33, 134, 
305, 401

Leistner, Bernd – 71, 371f.
Lenin (Wladimir Iljitsch Uljanow) – 16, 

29f., 94, 127, 151, 189, 222, 279, 286, 
293, 322, 341-343, 347

Lennartz, Monika – 48
Leonhard, Rudolf – 300
Leonhard, Wolfgang – 20
Lessing, Gotthold Ephraim – 15, 18, 134, 

141, 213, 305, 340, 384
Lessing, Theodor – 363
Lichtheim, George – 340, 353-355
Liebknecht, Wilhelm – 436
Lifschitz, Michail – 29, 342f.
Lindau, Rudolf – 20
Links, Roland – 346
Lips, Eva – 99
Lips, Julius – 99
Lipps, Theodor – 344
Loest, Erich – 271, 365, 372
Löffler, Dietrich – 371
Loth, Wilfried – 269
Ludz, Peter – 278
Luis, Caroline de – 127
Lukács, Georg – 6-8, 15, 23f., 28-43, 

45-47, 57, 63, 69-72, 79, 81, 89, 93, 
95, 99, 101-103, 105-107, 110, 112f., 
115, 117-119, 122, 126, 131, 133, 139-156, 
159-165, 167-177, 179, 181f., 184, 186-
192, 194f., 199-213, 215, 217f., 220, 
222, 227, 234, 237, 239, 244, 247f., 
250f., 254, 257f., 260, 263-269, 273, 
278-283, 285f., 288, 293-295, 297, 
306, 308f., 311, 313, 315, 322f., 329-331, 
335-361, 364f., 369f., 372, 374, 382, 
384-386, 388f., 391-393, 395f., 398f., 
405f., 409-412, 415-417, 421, 430-438, 
441

Lukrez – 137

Luther, Martin – 80
Lüttgenau, Rikola-Gunnar – 421-423
Luxemburg, Rosa – 15f.

Maffeis, Stefania – 127
Magritz, Kurt – 377
Mai, Gunther – 30, 397, 419f.
Maimon, Salomon – 137
Makarenko, Anton Semjonowitsch – 

346
Malorny, Heinz – 409
Mandelkow, Karl Robert – 98f., 153, 

421, 425
Mann, Heinrich – 55, 67f., 363, 398
Mann, Katja – 49
Mann, Thomas – 8, 16, 28, 48-68, 76, 

94, 98, 249, 297-299, 301-303, 310, 
312, 361, 379, 383f., 388, 398

Mannheim, Karl – 116
Marchwitza, Hans – 283
Markov, Walter – 99, 162
Markun, Silvia – 273
Martin, Angela – 424
Marx, Karl – 16-18, 24, 29, 31, 33f., 36, 

38f., 41, 93, 110, 126, 135f., 146, 148f., 
159, 168, 189, 191, 194f., 199f., 216, 
222, 232, 239, 241f., 250f., 253-255, 
291, 322, 330f., 339-344, 348, 350, 
352-354, 369f., 391, 393, 424, 433f., 
436, 439

Maschke, Günter – 408
Maupertuis – 128
May, Karl – 101, 431
Mayer, Georg (Schorsch) – 99
Mayer, Hans – 6f., 19f., 26, 32, 49, 51-

53, 59, 95, 97-101, 110, 126, 131, 156f., 
171f., 179-190, 192-195, 205, 209-212, 
217, 227-235, 237, 239f., 249, 275, 
283f., 293-295, 297-304, 306-315, 319, 
322, 339, 343f., 346f., 351, 360, 363-
395, 398f., 422, 427, 434-438, 440

Mayer, Herbert – 423

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


481

Personenregister

McCarthy, Jospeh Raymond – 289, 348
Mehring, Franz – 16, 29, 31, 129, 168, 

182, 200, 205, 211, 239, 244-248, 
369f., 396, 399, 405, 409, 430, 436f.

Mende, Georg – 20, 89
Merker, Paul – 95
Mesterházi, Miklós – 174
Metzger, Arnold – 324
Meusel, Alfred – 95
Meyer, Richard M. – 157
Midell, Eike – 405
Mieth, Günter – 224
Mignet, François-Auguste – 254
Mittenzwei, Werner – 25f., 63, 99, 157, 

267f., 281, 345f., 355-357, 359, 398, 
405, 427

Mocek, Reinhard – 127
Modrow, Hans – 19
Montesquieu, Charles-Louis de Secon-

dat, Baron de – 128
Morus, Thomas – 44, 73
Müller, Heiner – 249
Münster, Arno – 112, 286f., 324, 326f.
Müntzer, Thomas – 15, 44, 80, 222, 272

Nadler, Josef – 157
Nagel, Otto – 158
Nagy, Imre – 264f., 267f.
Napoleon Bonaparte – 37, 40, 80, 131, 

161, 213, 332
Naumann, Friedrich – 226
Negt, Oskar – 106f.
Neuhaus, Manfred – 162
Newton, Isaac – 137
Niebuhr, Barthold Georg – 333
Niekisch, Ernst – 95, 415
Nietzsche, Friedrich – 64, 79, 120, 148, 

176f., 200, 205, 209, 232, 306, 396-
402, 404-407, 409-417, 430

Nohl, Hermann – 148, 331
Nono, Luigi – 416

Ockham, Wilhelm von – 109
Odujew, Stepan – 409
Oelßner, Fred – 20, 95
Ortega y Gasset, José – 187
Ortloff, Ingeborg – 77
Owen, Robert – 38f., 44

Palmier, Jean-Michel – 108
Pechel, Rudolf – 96f.
Peitsch, Helmut – 303, 309
Pepperle, Heinz – 407-411
Petöfi, Sándor – 264
Pezold, Klaus – 365
Pieck, Wilhelm – 62, 71, 95, 322
Platen-Hallermünde, Karl August, Graf 

von – 246-248
Platon – 109, 129, 234
Plotin – 109
Pol Pot – 408
Polak, Karl – 95, 99
Pötschke, Joachim – 366f.
Prokop, Siegfried – 64, 69, 75, 85f., 167, 

174, 176, 243, 274, 411
Puschkin, Alexander Sergejewitsch – 151
Puschkin, Georgij – 269f.

Raab, Johann Leonhard – 201
Raddatz, Fritz J. – 152, 264f., 296f., 

299, 339
Rahner, Mechtild – 309
Rajk, László – 175, 290
Rákosi, Mátyás – 268
Raspe, Rudolf Erich – 33
Rauh, Hans-Christoph – 16, 21, 92-94, 

109, 274
Ravour, Oberst – 86
Reese, Walter – 238, 240, 242, 247-250, 

254, 256, 258f.
Reger, Erik – 244
Reimann, Paul – 259
Reinhold, Karl Leonhard – 137
Reinhold, Ursula – 25, 27, 398, 415

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


482

Andreas Heyer: Der gereimte Genosse

Remarque, Erich Maria – 399
Renn, Ludwig – 377, 399
Ricardo, David – 39, 45, 216
Richter, Friedrich – 22
Richter, Stefan – 408
Riedel, Manfred – 112, 120, 287-289, 

330, 400-402
Rilla, Paul – 8, 19, 97f., 156-162, 168, 

171f., 179, 181, 184, 187, 251, 300f., 
304, 310, 384, 397, 398, 410, 421

Robespierre, Maximilien Marie 
Isidore de – 17, 40, 105, 131, 211, 
216, 228, 231

Rosenberg, Alfred – 303
Rosenberg, Rainer – 33
Rotteck, Karl von – 433
Rousseau, Jean-Jacques – 5, 40, 70, 80, 

104, 131, 209, 216
Rudolph, Johanna – 243, 245, 252, 255

Saadhoff, Jens – 427
Sade, Donatien-Alphonse-​

François, Marquis de – 128
Saint-Hilaire, Geoffroy de – 137, 172
Saint-Just, Louis-Antoine-Léon de – 17, 

228
Saint-Simon, Claude-Henri de 

Rouvroy, Comte de – 38f., 216, 
257f., 304

Samjatin, Jewgeni – 367f.
Sartre, Jean-Paul Charles Aymard – 309
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 

Ritter von – 34, 105, 108, 136, 139, 
148, 204, 213f., 305f., 354, 438f.

Scherer, Wilhelm – 157
Schiller, Dieter – 47, 151-153, 171f., 256, 

259, 264, 269, 296
Schiller, Hans-Ernst – 33, 417
Schiller, Johann Christoph Friedrich – 

6, 8, 18, 28, 51f., 72, 76, 81, 89, 93f., 
103f., 107, 121, 139, 153-155, 189, 195, 
199-208, 210-235, 237, 261, 304f., 

344, 354, 380, 383f., 389f., 392, 394, 
417, 420, 422, 427, 436, 439

Schirmer, Gregor – 16, 406-408
Schivelbusch, Wolfgang – 85, 297
Schlamm, William S. – 348-350
Schlenstedt, Dieter – 25, 27, 398, 415
Schlesinger, Jakob – 105
Schmidt, Burghart – 126
Schmitt, Carl – 398
Schneider, Gerhard – 296f.
Scholochow, Michail Alexandro-

witsch – 346
Scholz, Rüdiger – 427
Scholz, Gerhard – 98, 160, 179
Schönberg, Arnold – 416
Schopenhauer, Arthur – 245, 306, 389, 

399, 401
Schottlaender, Rudolf – 408
Schreiner, Albert – 99
Schrickel, Klaus – 20, 110, 272, 281
Schroeder, Max – 310f.
Schubert, Werner – 365
Schulmeister, Karl-Heinz – 75
Schütte, Wolfram – 386
Schwitters, Kurt – 416
Seghers, Anna – 63, 83, 86, 94f., 268, 

295, 307, 345
Seidel, Helmut – 21, 162
Seidel, Ina – 412
Seifert, Kurt – 162
Shakespeare, William – 73, 169, 304, 

420
Shdanow, Andrei Alexandrowitsch – 25, 

34, 41, 110, 112f., 126, 195, 369
Siebert Ilse – 77
Sieyès, Emmanuel Joseph – 131
Sikora, Stanislav – 263
Slansky, Rudolf – 290
Smith, Adam – 39, 216
Spengler, Oswald – 173, 399, 402
Spinoza, Baruch de – 33, 340, 354
Spiru, Basil – 99

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


483

Personenregister

Spranger, Eduard – 401
Springer, Axel – 348
Stalin, Josef Wissarionowitsch – 6, 16, 

19, 30, 34, 67, 94, 103, 106, 110, 112f., 
195, 262f., 279f., 288, 290f., 293, 
347, 367

Stein, Charlotte von – 125
Steinbach, Matthias – 400, 412
Steinberger, Bernhard – 271
Steinecke, Hartmut – 238-241, 243, 249, 

252, 255f., 259, 421
Steiner, Helmut – 176
Stern, Jeanne – 83
Stern, Kurt – 83
Stern, Victor – 95
Stockhausen, Karlheinz – 416
Strittmatter, Erwin – 83

Tanneberger, Horst – 25, 398, 415
Teller, Jürgen – 366
Thate, Hilmar – 48
Thierry, Jacques Nicolas Augustin – 254
Thiers, Louis Adolphe – 244, 254
Thom, Martina – 205, 372
Thomasius, Christian – 120
Tönnies, Ferdinand – 176

Uhse, Bodo – 311
Ulbricht, Walter – 19, 23, 62, 179f., 260, 

269-272, 322f., 349, 377f., 420, 426
Unseld, Karl Siegfried – 324

Valentin, Sonja – 67
Vico, Giambattista – 340
Vilmar, Fritz – 291
Vischer, Friedrich Theodor – 200, 337
Voegt, Hedwig – 95
Völker, Klaus – 347
Voltaire (François-Marie Arouet) – 128, 

216

Wagner, Richard – 399
Walenski, Tanja – 25
Warnke, Camilla – 18, 32, 114, 126, 211, 

212
Weber, Ines – 275
Weber, Max – 338
Weimann, Robert – 157-160
Weinert, Erich – 95
Weinhandl, Ferdinand – 173
Weininger, Otto – 402
Weisenborn,Günther – 95, 167
Weitling, Wilhelm – 216
Welcker, Carl Theodor – 433
Wende-Hohenberger, Waltraud – 26
Wendt, Erich – 141f., 150f., 311
Wertheim, Ursula – 160
Wessel, Harald – 274
Wieland, Christoph Martin – 122, 219
Wilder, Thornton – 309
Wilhelm, Walter – 299
Wirta, Nikolai Jewgenjewitsch – 346
Wirth, Günter – 24, 419
Wittich, Dieter – 22
Wolf, Christa – 176
Wolf, Richard – 271
Wolff, Christian – 33
Wolff, Kaspar Friedrich – 134f.
Wolle, Stefan – 418
Wollweber, Ernst – 270
Wöltge, Herbert – 366
Wrona, Vera – 89-91, 274

Zänker, Dieter – 75
Zelter, Carl Friedrich – 440
Zöger, Heinz – 271, 285
Zudeick, Peter – 106, 112, 323-327
Zweig, Arnold – 83, 95, 98, 302, 311, 

363, 399
Zweiling, Klaus – 20, 95
Zwerenz, Gerhard – 330, 365
Zwerenz, Ingrid – 330, 365

https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959


https://doi.org/10.5771/9783828866959 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 22:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866959

	Vorwort
	Inhalt
	Teil 1: Das Erbe
	1. Das grosse Erbe
	2. Die Faust-Studien vonGeorg Lukács
	3. Eine Dienstreise, zwei Visa –Thomas Mann
	4. Im Jubelrausch –Johannes R. Becher
	5. Goethean neuen Ufern
	6. Von Amerika nach Leipzig –Ernst Bloch
	7. GoethealsNaturwissenschaftler –Wolfgang Harich
	8. Goetheund der Marxismus –Georg Lukács
	9. Ein Vortrag in Berlin
	10. Der Jubiläumsredner –Hans Mayer
	Teil 2: Umbrüche
	11. Zwischenstück I: Schiller, 1955
	12. Zwischenstück II: Heinrich Heine
	13. Zwischenstück III:Die brutale Geschichte, 1956
	14. Zwischenstück IV:Hans Mayer und Wolfgang Harich
	Teil 3: Nachklänge
	15. Goethein Tübingen –Ernst Bloch
	16. Schwerwiegende BudapesterNotizen – Georg Lukács
	17. Goethean der Leine –Hans Mayer
	18. Das einsame Arbeitszimmer –Wolfgang Harich und das Erbe
	19. Wertungen des Ursprungs
	20. Nahe Vergangenheit
	Literatur
	Personenregister

