TEIL V: BINDUNG



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 15:47:43.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Die Tao als ein Problem fiir die Bindungsforschung

Die vom britischen Kinderpsychiater John Bowlby (1958, 1969) begriindete und von
der US-amerikanisch-kanadischen Psychologin Mary Ainsworth und anderen (Ains-
worth 1969; Ainsworth et al. 1974; Ainsworth et al. 1978) weiterentwickelte Bindungs-
theorie (attachment theory) ist auch mehr als 60 Jahre nach ihrer Entstehung in vielen
Wissenschaftsdisziplinen (z. B. Entwicklungspsychologie, Pidiatrie, Pidagogik) und
angewandten Bereichen (z.B. Familientherapie, Kita-Betreuung, Entwicklungshilfe)
eine wichtige theoretische Grundlage, um adiquates elterliches Verhalten zu defi-
nieren, durch das kindliches Wohl geférdert wird. Weltweit versuchen Regierungs-
und Nichtregierungsorganisationen, auf der Basis der Bindungstheorie traditionelle
Eltern-Kind-Interaktionsmuster durch Aufklirungsarbeit zu modifizieren (Lee et al.
2014; Rosabal-Coto et al. 2017).

Die Bindungstheorie geht im Wesentlichen davon aus, dass Menschen unabhin-
gig davon, wo sie zur Welt kamen, ein angeborenes Bediirfnis haben, enge und von
intensiven Gefithlen geprigte Beziehungen zu bestimmten Bezugspersonen, ins-
besondere zur Mutter, aufzubauen. Eine seit ihrer Entstehung kaum hinterfragte
zentrale Primisse der Bindungsforschung besteht in der Ableitung menschlichen
Bindungsverhaltens aus den Umgangsweisen der Bezugsperson bei der Regulierung
negativer kindlicher Emotionalitit (vor allem Angst und Furcht). Die Bindungstheo-
rie geht davon aus, dass Siuglinge und Kleinkinder »sicher gebunden sind«, wenn
Eltern — in der Regel Miitter — auf sensitive und responsive Weise auf kindliche Dis-
stress-Signale wie z.B. Weinen reagieren. »Sicher gebundene« Kinder suchen bei
drohender Gefahr ihre Bezugspersonen auf, die ihnen als »sichere Zufluchtsorte«
(secure base) Schutz gewahren. Nicht sensitives Verhalten der Bezugspersonen fiithrt
hingegen dazu, dass sich Kinder in Disstress-Situationen von ihren Eltern abwenden
(»unsicher-vermeidend«) bzw. zwischen Nihe suchendem und distanzierendem Ver-
halten alternieren (»unsicher-ambivalent«).

In den vergangenen drei Jahrzehnten haben sich Kulturpsychologen und Sozial-
und Kulturanthropologen vermehrt kritisch zur Bindungstheorie geduflert und dar-
gelegt, dass es sich hierbei um ein Konstrukt handelt, das im Wesentlichen auf den
kulturellen Modellen euroamerikanischer Mittelschichten basiert (Van der Horst
2011; Vicedo 2013, 2017; LeVine 2014; Keller 2019), der weniger als zehn Prozent der
Weltbevolkerung angehéren. Interkulturelle (Crittenden & Claussen 2000; Weisner
2005; Quinn & Mageo 2013; Otto & Keller 2014; Morelli et al. 2017) und intrakulturelle

13.02.2028, 15:47:43. /ol e


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

426

Geister der Kindheit

(Kusserow 2004) Vergleichsstudien deuten daraufhin, dass die in der Bindungstheorie
postulierte »sichere« Mutter-Kind-Bindung weltweit nicht als Normalfall betrachtet
werden kann. Die vornehmlich in den USA erhobenen Daten zum Bindungsverhalten
von Siuglingen lassen Aussagen iiber die US-amerikanische Gesellschaft zu, nicht
aber iiber andere kulturelle Settings, in denen ganz andere Lebensanforderungen und
somit Entwicklungsziele fiir Kinder bestehen. Auch innerhalb der westlichen Linder
bestehen zum Teil groRere Unterschiede im Bindungsverhalten von Kindern, wie etwa
die Studie von LeVine und Norman (2008 [2001]) fiir die Bundesrepublik Deutschland
der 1980er-Jahre belegt. Es ist unzulissig, das in westlichen Gesellschaften gewonne-
ne Material zum universalen moralisch-normativen Standard zu erheben und hier-
von ableitend Verhaltenspathologien in anderen kulturellen Settings zu definieren,
da auf diese Weise nur die eigene Weltanschauung und Werteordnung reproduziert
wird. Ethnografisches Material zeigt deutlich, dass eine dyadische und exklusive
Mutter-Kind-Beziehung sowie ein auf psychisch-emotionales Erleben ausgerichteter
responsiver und sensitiver miitterlicher Interaktionsstil ein kulturspezifisch westli-
ches Verhalten darstellt, das weltweit nur in relativ wenigen Kulturen anzutreffen
ist (vgl. die Studie von Henrich et al. 2010, in der Angehorige westlicher Kulturen als
weirdest people in the world beschrieben werden).

Das bei Tao-Kindern anzutreffende Bindungsverhalten erscheint aus einer west-
lich-psychologischen Perspektive heraus in mehrerlei Hinsicht als probematisch.
Nach den von Bowlby und Ainsworth aufgestellten Kriterien miissten Tao-Kinder in
der Mehrheit als unsicher oder desorganisiert gebunden gelten und somit als Grup-
pe ein pathologisches Bindungsverhalten aufweisen.! In den folgenden Abschnitten
fasse ich einige Ergebnisse dieser Arbeit zusammen, um die einzelnen Facetten des
Bindungsverhaltens bei den Tao tiberblicksartig zu prisentieren.

Keine exklusive Mutter-Kind-Bindung

Bei den Tao ist eine exklusive Mutter-Kind-Bindung weder gewollt noch liefRe sie
sich aufgrund des Arbeitsaufwands der Mutter realisieren. Tao-Kinder werden von
einem Bezugspersonen-Netzwerk betreut, das neben Miittern, Grofmiittern und
miitterlichen Schwestern auch minnliche Verwandte umfasst. Ich vertrete die Auf-
fassung, dass das auf Alloparenting basierende kulturspezifische Bindungsverhal-
ten der Tao (zumindest in der traditionalen Lebensweise) eine optimale Anpassung
an die soziokulturellen, historisch-politischen und naturraumlichen Umweltbedin-
gungen Lanyus darstellt(e)®. Intensive Bindungen an nur eine bzw. sehr wenige Per-
sonen wiren schon allein aufgrund der hohen Sterblichkeit bis in die 1970er-Jahre

-

Wahrend meiner Forschung war es nicht moglich, in quantitativer Hinsicht reprdsentative Studien
mit Sduglingen im Alter von ca. 12 Monaten durchzufiihren, weil zum einen nur wenige Kinder die-
ser Altersgruppe in Iranmeylek lebten und zum anderen die kulturellen Vorstellungen der Tao von
einer fragilen Kindesseele einen ungehinderten Umgang mit Sduglingen nicht zulieRen. Das von mir
erhobene Material bezieht sich auf verschiedene Entwicklungsalter und stellt den Versuch dar, die
Entwicklung des Bindungsverhaltens bei den Tao vom Sduglingsalter bis hinein in die Kindheitsphase
zu beschreiben.

N

Die Wahl derrichtigen Zeitform gestaltet sich schwierig, weil sich die Tao-Cesellschaftim permanen-
ten Umbruch befindet. Traditionale Vorstellungen und Praktiken der Kindespflege und -erziehung
sind jedoch weiterhin von Bedeutung, da mehrere Generationen an der Kinderbetreuung beteiligt
sind und die Alteren fiir gewohnlich bei Entscheidungen das letzte Wort haben.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

hinein von entscheidendem Nachteil gewesen. Bei Interviews mit dlteren Personen
(65 Jahre und ilter) wurde deutlich, dass in der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg und
wihrenddessen die Vollstindigkeit einer Familie bzw. eines Haushaltes nicht unbe-
dingt als normal angesehen werden konnte, denn von insgesamt zehn Interviewpart-
nern hatten vier bereits im Kindesalter ihre Mutter verloren (vgl. Kapitel 7). Um unter
diesen Umstinden das physische Uberleben der Kinder zu sichern, war es wichtig, zu
moglichst vielen Personen reziproke Sozialbeziehungen zu unterhalten.

Ein weiterer Grund fiir eine auf Alloparenting basierende Kinderbetreuung ergab
sich aus der Arbeitsorganisation, die es erforderte, dass auch Miitter kleiner Kinder
tdglich fiir einige Stunden auf ihren Feldern arbeiteten. Tao-Kinder werden von ihren
Miittern (und Grofdmiittern) auch heute nicht mit aufs Feld genommen, weil ihre See-
len noch zu fragil sind und in der Halbwildnis der Felder und Obstgirten von den bos-
artigen Anito-Geistwesen schikaniert werden konnten. Fiir gewdhnlich stehlen sich
Miitter und Groffmiitter heimlich davon, um auf diese Weise zu verhindern, dass ih-
nen die Kindesseelen aufs Feld folgen (vgl. Kapitel 5 und 10). Das plétzliche Verschwin-
den der Mutter (oder einer sonstigen, dem Kind nahestehenden Bezugsperson) lost in
den zuriickgelassenen Kindern »diffuse negative Gefiithle« (marahet so onowned) aus,
die sich durch »intensives Weinen« (malavilavien)® und »Wutanfille« (masosolien) be-
merkbar machen. Die Aggressionen, die Tao-Kinder in solchen Momenten empfinden,
konnen sich aufgrund des unidirektionalen und erwachsenenzentrierten Sozialisa-
tions- und Erziehungsstiles nicht gegen die Gruppe der Bezugspersonen richten. In
der Verlustsituation legen manche Kinder deshalb autoaggressive Verhaltensweisen
an den Tag, die u.a. darin bestehen, sich die Haare zu raufen. Um weinende Kinder,
die ihre Mutter vermissen, zu besinftigen, werden diese von den Zipos-Angehérigen
durch Umarmungen getrdstet. Besinftigen und Trésten sind wichtig, weil sie der in
Aufruhr versetzten kindlichen Seele Halt geben. In den allermeisten Fillen erhalten
zuriickgelassene Kinder von den Bezugspersonen etwas zu essen.

Von Tao-Kindern wird erwartet, dass sie von der Kindheitsphase an »die Zusam-
menhinge begreifen« (€21 dong shiging). Durch genaues Beobachten akkumulieren
Kinder allmihlich immer mehr kulturelles Wissen, das in ihrem nakenakem konzen-

triert ist. Wenn Kinder realisiert haben, dass es bei ihnen zu Hause nur dann Knollen-
friichte zu essen geben kann, wenn die Mutter sie voritbergehend verlisst, um auf dem
Feld Nahrung zu beschaffen, erfolgt durch eben diese Einsicht eine Regulation »nega-
tiver Emotionalitit«: Kinder protestieren nun nicht mehr, wenn sie verlassen werden.

Frither wurden die ersten beiden Kinder eines jungen Paares innerhalb der Ver-
wandtschaftsgruppe verteilt, da man zunichst sichergehen wollte, dass es sich bei der
Paargemeinschaft um eine stabile Beziehung handelte. Demografische Ungleichge-
wichte in verwandten Haushalten wurden auf diese Weise ausgeglichen. Heute sind die
einstmals sehr verbreiteten adoptiven Praktiken zum Erliegen gekommen, da staatli-
che Administration und die Einbindung in das Schulsystem eine derartige Lebensweise
unterbinden (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaft).

Die im 4. Lebensjahr erfolgende Zuwendung zu den Peers erlaubte es Tao-Kindern
vor der Einfithrung der Ganztagsschule in den 1960er-Jahren frei zu wihlen, wo sie
ihre Nachte verbrachten. Sobald Kinder mit 8 bis 10 Jahren in der Lage waren, selbst

3 Von den insgesamt 22 Emotionsgeschichten, die ich fiir das Wort »Weinen« (amlavi; lavian) erhoben
habe, handeln immerhin sieben von dieser Problematik.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

427


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

428

Geister der Kindheit

Nahrung zu produzieren, konnten sie sich ggf. entschliefRen, in einen anderen Haus-
halt umzuziehen, wo sie fortan lebten und zu dessen Ressourcengenerierung sie bei-
trugen (Del Re 1951: 30).*

Geben von Nahrung als priméare distale Sozialisationsstrategie

Tao-Bezugspersonen machen wahrend der Siuglingsphase intensiven Gebrauch von
proximalen Sozialisationsstrategien (Primire Pflege; Korperkontakt-System). Die fiir
die Herausbildung psychisch-emotionaler Intimitit so wichtigen distalen Sozialisa-
tionsstrategien Face-to-Face-Kontakt, Objektstimulation und Sprachsystem werden
jedoch weitaus weniger angewandt. Stattdessen tritt vom spiten Siuglingsalter an
eine weitere von Keller (2007, 2011) nicht beriicksichtigte distale Sozialisationsstrate-
gie in Erscheinung, die ich als das Geben von Nahrung bezeichnet habe (vgl. Kapitel 10,
Abschnitt Distale Sozialisationsstrategien).

Die kulturellen Unterschiede in den Sozialisationsstrategien gegenwairtiger west-
licher Mittelschichten und bei den Tao lassen sich durch verschiedenartige Kerniden-
titdten erkliren, die sich aus den jeweiligen Menschenbildern dieser Gesellschaften
ergeben. Im euroamerikanischen Kontext wird ein »innerer, unveranderlicher We-
senskern« als Kernidentitit einer Person angenommen, weshalb vornehmlich Soziali-
sationsstrategien zur Anwendung kommen, durch welche die psychisch-emotionalen
Eigenschaften und geistigen Fihigkeiten von Siuglingen und Kleinkindern geférdert
werden sollen. In westlichen Mittelschichtgesellschaften tendieren Bezugspersonen
dazu, ihren Kindern lange und intensiv in die Augen zu schauen (Face-to-Face-Kon-
takt). Auerdem lenken sie deren Aufmerksamkeit auf diverse Spielzeuge (Objekt-
stimulation). Ein weiteres Merkmal des westlichen Mittelklasse-Sozialisationsstils ist
stindiges Sprechen mit Siuglingen, bevor diese selbst ein aktives Sprachvermdgen
entwickelt haben (Sprachsystem).

Bei den Tao, bei denen es keinerlei Annahme eines »inneren, unverinderlichen We-
senskerns« gibt, besteht die Kernidentitit einer Person in der Fortexistenz ihres »kor-
perlichen Selbst« (kataotao) (vgl. Kapitel 5 und 10). Das »kdrperliche Selbst« kann nur
dann gesund und lebendig bleiben, wenn die ihm zugeordnete Freiseele pahad an oder
in ihm fixiert ist und wenn es regelmaf3ig mit Nahrung versorgt wird. Aufgrund der an-
ders gelagerten Kernidentitit erachten Tao-Bezugspersonen vor allem Sozialisations-
strategien als wichtig, die zu einer Stirkung und Revitalisierung des menschlichen
Korpers beitragen. Der kindliche Kérper gedeiht ohne direkten Blickkontakt, auch ist

4 Waihrend unseres Aufenthaltes auf Lanyu wollten ein 6-jahriges Madchen und ihr 4-jdhriger Bruder
allen Ernstes bei uns einziehen. Am 13. Dezember 2010 schrieb ich in mein Feldtagebuch: »Das 6-jah-
rige Madchen aus der GYB formuliert nach dem Abendessen den Wunsch, mit uns zusammenzule-
ben. Es stehtin der Kiiche und sagt immer wieder zu meiner Frau und mir:>lch wohne jetzt bei euch!
CEREEARFIZ [ >Wo yao zhu nimen jials). Da dies fiir meine Ohren ungeheuerlich klingt, glaube ich
erst, falsch zu verstehen, doch an der Bedeutung ihrer Worte kann kein Zweifel sein. Mehrfach wie-
derholt sie diesen Satz. Als ich schliefilich verstehe, erwidere ich: >Deine Mutter wird dann aber sehr
traurig sein.« CPREVISIE Z R 2B . Ni de mama hui hen nanguo.q). Aber sie sagt nur: >Wird sie nicht.c
A .>Bu huid« (Feldtagebucheintrag vom 13.12.2010). Uber die Motivation des Madchens, bei uns
einzuziehen, kannich nur spekulieren. Ich vermute, dass sie vom Spielzeug unserer Kinder, von unse-
rem im Supermarkt gekauften Essen und unserer Art, mit Kindern zu kommunizieren, fasziniert war.
Aus spiteren Interviews mit den Eltern des Madchens weifd ich, dass diese ihre Kinder auf besonders
strenge Weise erzogen und gelegentlich sogar mit einem Eisenstab schlugen.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

es nicht notwendig, das Kind mit Spielzeug zu fordern oder ohne konkreten Grund mit
ihm zu sprechen; es bedarf aber einer regelmafligen Versorgung mit Nahrung.

In den ersten Monaten meiner Feldforschung war ich bei groReren Tischgesell-
schaften immer bestrebt, eine Konversation nach westlicher Manier zu fithren. Ich
versuchte Anekdoten und Witze zu erzihlen, um so eine moglichst gute Stimmung
mit meinen Gesprachspartnern herzustellen. Mir fiel jedoch schnell auf, dass es bei
den Tao nicht gut angesehen war, Dinge von sich selbst zu erzihlen. Ein solches Ver-
halten wirkte auf die Tao »iiberheblich« (mazwey) und befremdlich, da man in ihrer
Kultur personliche Angelegenheiten in seinem »tiefsten Inneren« (onowned) belisst.
Samtlicher stilistischen Tricks und rhetorischen Schleifen beraubt, kam ich mir bei
diesen Anlissen wie ein Langweiler vor, bis ich schlieflich begriff, dass das Beisam-
mensein eine ginzlich andere Funktion erfiillte, als sich iiber innere Gefithlswelten
auszutauschen und originell zu sein. Alles war gut, wenn ich einfach nur af}, kurze
Antworten auf Fragen gab und mich anschlief3end fiir das Essen bedankte.

Das gegenwirtig zu beobachtende frithe Abstillen von Siuglingen durch ihre Miit-
ter und die Substitution der Muttermilch mit industriell erzeugtem Kuhmilchpulver
kann durch den Wunsch der Miitter erklirt werden, den Korper ihrer Kinder so gut
wie moglich wachsen und gedeihen zu lassen. Denn genau dies ist es, was die Herstel-
ler zu ihren Produkten versprechen. Die psychisch-emotionale Nihe, die durch das
Stillen entsteht, wird von den Miittern hingegen nicht als ein Wert an sich angese-
hen. Die Herausbildung mentalistischer Welten, das Hegen eigener Wiinsche und
die Entwicklung persénlicher Priferenzen findet bei Tao-Kindern in einem weitaus
geringeren Umfang statt, als dies bei Kindern der westlichen Mittelschichten zu beo-
bachten ist (vgl. Keller 2007, 2011). Psychisch-emotionale Prozesse konnen von den
Tao aufgrund anders gelagerter Konzeptionen nicht als solche erfasst werden. Aus
emischer Perspektive werden bestimmte negativ konnotierte Gefithle und affekti-
ve Zustinde durch die Machenschaften bosartiger Geistwesen hervorgerufen. Eine
analytisch-abstrakte Beschiftigung mit psychisch-emotionalen Prozessen gilt als
potenziell gefahrlich.

Die Funktion der Nahrung ist vergleichbar mit der eines Teddybaren, mit dem
Bezugspersonen in westlichen Mittelklasse-Gesellschaften in Disstress-Situationen
ihre Kinder zu pazifizieren suchen. Teddybaren und Nahrung suggerieren Kindern
in beiden kulturellen Settings, dass »noch jemand da ist« und dass sie somit nicht auf
sich allein gestellt sind. Sie fungieren als kulturspezifische Tréster, durch die Bezugs-
personen ihren Kindern emotionale Wirme zukommen lassen. Doch wihrend die im
westlichen Kontext verwendeten Puppen und Stofftiere als quasibelebte Objekte auf-
treten, als Fantasiewesen, die iiber Miinder, Augen und Ohren verfiigen, fehlen Su3-
kartoffeln und SiRigkeiten dergleichen Sinnesorgane. Tao-Kinder kénnen mit der
an sie vergebenen Nahrung weder sprechen noch Blickkontakt zu ihr aufnehmen. Im
kulturellen Kontext der Tao wird emotionale Warme nicht éiber Face-to-Face-Kontakt
und das Sprachsystem auf psychisch-emotionale Weise erzeugt, sondern auf eine kor-
perlich-physische Weise, bei der es geniigt, dass sich das tréstende Nahrungsmittel im
Besitz des Kindes befindet. Auf diese Weise kann das Kind wann immer es will seinen
Hunger stillen.’

5 Bezeichnenderweise hat es frither bei den Tao keine Puppen gegeben. Wenn Kinder das alltagliche
Geschehen im Dorf nachspielen wollten, nahmen sie stattdessen Kieselsteine (vgl. Scheidecker 2017).

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

429


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

430

Geister der Kindheit

Induzierung von Angst und Scham

Die frithkindlichen Sozialisationspraktiken der Tao muten aus westlicher Perspekti-
ve sehr harsch an, da sie mit Anblaffen, Klapsen, Angstigen und dem Androhen von
Schligen verbunden sind (vgl. Kapitel 11-13). Auch die nachfolgend einsetzenden
Beschimungen durch Auslachen sowie das permanente Aufziehen und Argern von
Kleinkindern (vgl. Kapitel 14-16) diirften bei Angehorigen gegenwirtiger westlicher
Mittelschichten Unverstindnis und Bestiirzung hervorrufen. Die auf diese Weise evo-
zierten Gefithle der »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) werden in den meis-
ten westlichen Gesellschaften sowohl nach psychologisch-wissenschaftlichem als
auch nach laienhaftem Verstindnis vieler Mittelschichtseltern extrem negativ und als
schidlich fir die weitere Kindesentwicklung bewertet. Das Empfinden von »Angst«
und »Scham« in Gegenwart nahestehender kindlicher Bezugspersonen steht nach den
von Bowlby (1958, 1969) und Ainsworth et al. (1978) aufgestellten Kriterien im Wider-
spruch zu einer sicheren Bindung, die von ihnen als gesunder und anzustrebender
Zustand postuliert wird.

Ein nicht zu unterschitzender Faktor kulturellen Wandels war und ist die DQGX.
Ich besuchte einmal eine 6ffentliche Veranstaltung in der Aula der Schule, bei der eine
Lehrerin einen Vortrag dariiber hielt, wie Eltern ihre Kinder beim Lernen unterstiitzen
konnen. Sie sagte, dass Eltern mit ihren Kindern zusammen Biicher lesen, fernsehen
und Spiele spielen sollten. All dies wiirde zu einer »intimen Beziehung« FRZ A% qinmi
guanxi) zwischen Eltern und Kindern beitragen. Dabei solle man den Kindern »keinen
Druck machen« (R E45 B 17 buyao geiyali), sie sollten in einer »freudvollen« (R %% kuaile)
Atmosphire lernen. Diesem Vortrag ist zu entnehmen, dass die Lehrerschaft der DQGX
an die Bindungsforschung angelehnte pidagogische Theorien bei den Tao verbreiten
mochte und das traditionelle System der hierarchisch geprigten Verwandtschaftsbe-
ziehungen zu modifizieren versucht. Im Gegensatz zu den auf einer Induzierung von
»Angst« und »Scham« basierenden Sozialisationspraktiken der Tao soll nach westlichen
Bindungs- und Erziehungstheorien nicht das Negative, sondern vielmehr das Positi-
ve am kindlichen Verhalten hervorgehoben werden. Westliche Mittelschichtskinder
werden normalerweise bestindig von ihren Eltern fiir gute Leistungen gelobt, Ziel der
Eltern ist die Férderung ihres Selbstbewusstseins (Quinn 2005; Keller 2019).

Wahrend in westlichen Mittelschichten die Kindheit als schonste Zeit im Leben
gilt, ist dies bei den Tao nicht unbedingt der Fall. Die meisten der von mir interview-
ten Erwachsenen beschrieben in ihren Erziehungserinnerungen ihre eigene »Kind-
heit« (no kanakan) als eine Phase andauernder Entbehrungen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt
Erlebte Mangelzustinde von Kindern und jungen Erwachsenen). Kinder genief3en bei den
Tao noch keinen Status als vollstindige Personen, dieser stellt sich erst in den mittle-
ren Erwachsenenjahren ein, wenn ein Ehepaar eigene Kinder bekommen und durch
seine gemeinsame Arbeit »kulturelle Reichtiimer« (meynakem) erworben hat. Aus Sicht
vieler Tao kann eine Person ihr Leben erst in diesem Alter geniefien — wenn bis dahin
alles gut gelaufen ist.

6 Die unterschiedlichen kulturspezifischen Konzeptionen von »Kindheit« in westlichen Mittelschichts-
gesellschaften und bei den Tao fiihren dazu, dass Angehdrige westlicher Mittelschichten den als
angenehm empfundenen kindlichen Zustand auch im spateren Leben erhalten wollen, wohingegen
bei den meisten Tao eine stark ausgepragte Motivation besteht, den als unangenehm empfundenen
kindlichen Zustand moglichst schnell aus eigener Kraft zu ilberwinden.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Friihe psychische Autonomie

Mit grof3er RegelmiRigkeit konnte ich beobachten, dass Tao-Siuglinge und -Kleinkin-
der auf die Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen mit einem »ins Nichts ge-
richteten Blick« (jiozayan) reagierten. Auflerdem war festzustellen, dass sie in diesen
Momenten »ruhig« (mahanang) verharrten (vgl. Kapitel 11). Der harsche unidirektio-
nale, erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil der Bezugspersonen
und ihre strikte Ablehnung kindlicher Auferungen von »Arger«/»Wut« (somozi) sowie
»Traurigkeit« (marahet so onowned) fithren dazu, dass Tao-Kinder bereits im Siug-
lingsalter diese fiir das soziale Gemeinwesen als schidlich erachteten Emotionen auf
intrapersonale Weise regulieren (vgl. Kapitel 15, Abschnitt Friihzeitiges Erlernen der
intrapersonalen Emotionsregulation). Tao-Kindern ist es generell nicht erlaubt, ihre
Eltern (oder allgemein ihre Bezugspersonen) »mit einem direkten, fordernden Blick
anzuschauen« (vezezngen). Das Erlernen eines tiber Blickkontakt verlaufenden kindli-
chen Appellverhaltens wird von Anfang an unterbunden. Da der Face-to-Face-Kontakt
bei westlich geprigten Mittelschichtsfamilien im Interaktionsverhalten von Siuglin-
gen und Bezugspersonen eine mafigebliche Rolle spielt (siehe Keller 2007, 2011, 2019),
trennen sich die emotionalen Entwicklungspfade von westlich geprigt aufwachsen-
den Kindern und Tao-Kindern von einem frithen Zeitpunkt an.

Wenn iltere Tao-Siuglinge Disstress empfinden, senden sie normalerweise keine
direkten Appelle an ihre Miitter oder sonstige Bezugspersonen. Insbesondere »Herum-
lirmenc ist ihnen untersagt. Eine adiquate kindliche Bediirfnisbefriedigung kann in
dem hierarchisch geprigten System nur erzielt werden, wenn Bezugspersonen die Be-
diirfnisse ihrer Kinder auch ohne entsprechendes Appellverhalten richtig einschitzen.
Geschieht dies nicht, miissen Kinder ihre Bediirfnisbefriedigung aufschieben und den
als unangenehm empfundenen Zustand schweigend erdulden (vgl. Kapitel 7).

Tao-Kinder miissen in Disstress-Situationen »negative Gefiithle« (marahet so
onowned) auf intrapersonale Weise regulieren. Erst wenn sie sich wieder auf sozial
konforme Weise verhalten, werden sie von ihren Bezugspersonen auf den Arm ge-
nommen und getrdstet. Die Bezugspersonen »belehren« (nanaon) sie mit ruhiger
Stimme und erzihlen ihnen, wieso sie etwas nicht tun diirfen und was sie das nichs-
te Mal besser machen konnen (vgl. Kapitel 15, Abschnitt Friihzeitiges Erlernen der
intrapersonalen Emotionsregulation).

Dieim Vergleich zuwestlichen Mittelschichtsfamilien sehr frith auftretende intra-
personale Regulationvon Tao-Siuglingen in der Kind-Eltern-Interaktionist aus Sicht
der Bindungsforschung bedenklich, da sie ein sicheres kindliches Gebundensein ver-
hindert.Tao-KinderdiirfeninvielenSituationennegativkonnotierteidiosynkratische
Gefiihle nicht offen zeigen und miissen stattdessen eigene Strategien der Disstress-
Bewiltigung entwickeln, die im Wesentlichen darin bestehen, dass sie »schlechte
Gefithle« in ihrem onowned verbergen.

»Geschwister«-Bindungen

Zu Beginn der Kleinkindphase werden Tao-Kinder zunichst von ihren Bezugsper-
sonen und dann spiter auch den Peers durch auslachen beschimt, wenn sie weinen,
auf nicht gerechtfertigte Weise »wiitend« (somozi) werden oder sich bei einem Sturz
verletzen (vgl. Kapitel 14-16). Da das Personenkonzept der Tao mit einem animistisch
geprigten Denk- und Fithlrahmen verbunden ist, bedarf es einer genauen Analyse
der spezifischen Aspekte des fragmentierten Selbst, die von sozialer Ausgrenzung

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

431


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

432

Geister der Kindheit

betroffen sind. Die Beschimungen durch die Bezugspersonen und Altersgenossen
gelten nicht der Gesamtperson, sondern erstens ihrer namentlich nicht hervorgehobe-
nen Korperseele, die mit den anito assoziiert wird und dazu tendiert, (selbst)zerstore-
risches Verhalten in unachtsamen Momenten auszulésen, und zweitens den Unacht-
sambkeit und Schwiche ausnutzenden bosartigen Geistwesen, die in das »kérperliche
Selbst« eindringen und die Position(en) der temporir abwesenden Freiseele einneh-
men (vgl. Kapitel 5; Abschnitt Korperseele).

In der Kindheitsphase fillt es Tao-Kindern zunehmend schwerer, »ruhig« (maha-
nang) neben ihren Eltern zu sitzen; das Ausleben des kindlichen Bewegungsdrangs
vertragt sich schlicht und einfach nicht mit den Benimmregeln der hierarchisch ge-
prigten Verwandtschaftsordnung und der durch das iwawalam so tao vorgegebenen
soziozentrischen Orientierung. Um den aus kindlicher Sicht unangenehmen Soziali-
sationsstrategien, den bei Fehlverhalten einsetzenden Beschimungen und den stin-
digen »Ermahnungen« (nanaon) der Bezugspersonen zu entkommen, bewegen sich
Tao-Kinder im Alter von 3,5 Jahren zu ihren Peers hin, mit denen sie abseits der Er-
wachsenenwelten hemmungslos spielen kénnen, ohne von ihren Bezugspersonen ge-
mafiregelt zu werden. Die Praxis des Anblaffens in Verbindung mit der drohend zur
Schlaggeste erhobenen rechten Hand bewirkt, dass Kinder Reiflaus nehmen und vor
ihren »wiitenden« Bezugspersonen davonlaufen. Sie verbringen nun einen Grofsteil
des Tages mit ihren Peers, mit denen zusammen sie durch das Dorf und seine nihere
Umgebung streifen (vgl. Kapitel 8).

Spielen, »voneinander lernen« (miyahahap) und die Welt entdecken sind allesamt
Tatigkeiten, die Kinder zusammen mit den Peers erleben — jedoch nicht mit den Be-
zugspersonen. Dies driickt sich auch in emotionaler und affektiver Hinsicht aus: Die
mit den Peers empfundene »Freude« (magaga) ist oft iiberschwinglicher Natur, wo-
hingegen das im Beisammensein mit den Angehérigen der hierarchisch geprigten
Verwandtschaftsgruppe empfundene Gliick eher verhalten geiuflert und grofdten-
teils still im onowned empfunden wird. Bei den Tao findet das kindliche Bediirfnis
nach vertrauter Nihe und Intimitit seine Erfiillung nicht im Umgang mit Mutter und
Vater, sondern im Beisammensein mit gleichaltrigen Kindern, wobei den Cousinen
und Cousins sowie langjihrigen Freunden eine besondere Rolle zukommt. Aus der
Gruppe der gleichaltrigen gleichgeschlechtlichen Peers werden Gefihrten rekrutiert,
die einen idealerweise das ganze Leben lang begleiten. Bestimmte Aspekte sicheren
Bindungsverhaltens sind somit auBerhalb von Eltern-Kind-Beziehungen anzutreffen.
Tao-Kinder sind keinesfalls unsicher gebunden, der soziale Referenzrahmen wird in
dieser Gesellschaft lediglich um die Dimension der »Geschwister«-Gruppe erweitert.

Die weitestgehende Ausblendung von Geschwisterbeziehungen in der Bindungs-
forschung spiegelt die Situation in den westlichen Mittelschichten wider, aus denen
Akademiker in der Regel entstammen. In diesen Familien besteht die Tendenz, im
urbanen Raum zu leben und relativ spit relativ wenige Kinder zu bekommen. In der
deutschen Mittelschicht wachsen Kinder — sofern sie itberhaupt Geschwister haben
— oftmals in einer Weise auf, die an die Situation von Einzelkindern erinnert, da sie
siamtliche personliche Belange auf exklusive Weise mit den Eltern abkliren. Wenn
unter deutschen Mittelschichtsgeschwistern Streit entsteht, werden von den Kindern
hiufig die Eltern hinzugeholt, um zu schlichten (Keller 2019).

Tao-Kinder lernen hingegen beim Herumstreifen in den Peergruppen frith, ihre
Angelegenheiten selbst und ohne Intervention der Erwachsenen zu kliren; die-

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

se schreiten in der Regel nur ein, wenn Kinder sich aufgrund ihrer Unwissenheit in
Gefahrensituationen begeben. In der traditionellen Lebensweise war es fiir Tao-Kin-
der kaum moglich, ungefragt das Wort an die Bezugspersonen zu richten. Tao-Eltern
tragen ihren Kindern auch heute noch als Gruppe auf, bestimmte Haushaltstitig-
keiten zu erledigen (wobei die dlteren Geschwisterkinder diese Aufgaben in der Regel
an die jiingeren weiterdelegieren).

Bindungen zu Geistwesen und Objekten

Die Tao leben in einer Welt, die von Tieren, Pflanzen, Geistwesen und Objekten (z. B.
Steinen) bevolkert wird, die allesamt tiber »Seelen« (pahad) verfigen. Im Gegensatz
zur herkémmlichen westlichen Konnotation schlieft der Begriff des »Sozialen« die
supranatiirliche Ebene mit ein (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Kosmologische Vorstellungen).
Die anders gelagerten ontologischen Vorannahmen der Tao ermdglichen weitaus kom-
plexere Formen des Bindungsverhaltens als in westlichen Mittelschichtsfamilien.”

Hochbetagte Alte neigen dazu, ihre in der letzten Lebensphase kontinuierlich
schrumpfenden menschlichen Sozialbeziehungen durch emotional aufgeladene
Bindungen an Geistwesen — in der Regel die eigenen »Ahnen« (inapowan) — zu kom-
pensieren. In der Alleinsituation fithren sie Zwiegespriche mit bereits verstorbenen
Mitgliedern ihrer Verwandtschaftsgruppe. Bei den supranatiirlichen Gesprachspart-
nern handelt es sich um die Ahnengeister nahestehender Verwandter (z.B. demjeni-
gen der Mutter oder eines frithzeitig verstorbenen Kindes), von denen keine oder nur
wenig Gefahr ausgeht und von denen die Betroffenen in der Regel nichts »Schlechtes«
(marahet) zu erwarten haben. Mit zunehmendem Alter verringert sich die Scheu vor
einer Kommunikation mit den Toten. Die jenseitige Welt wird immer greifbarer, da
der eigene Tod bevorsteht.

Aufvorausschauende und uneigenniitzige Weise haben die Ahnen die Kulturland-
schaft Lanyus fiir ihre Nachkommen gestaltet; sie haben Felder angelegt und Baume
gepflanzt, von denen sich die »lebenden Menschen« ernihren. Unter Einsatz ihres
Lebens haben sie kulturelles Wissen erworben, dessen Anwendung jiingeren Genera-
tionen zugutekommt. Die Taten der Ahnen erwecken in den Tao Gefithle der »Freude«
(masarey) und tiefen »Dankbarkeit« (isarey; somarey) (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige
bzw. ambivalente Geistwesen). Auch Hiuser und traditionelle Boote — sofern sie rituell
eingeweiht wurden — werden als belebte Objekte begriffen, die mit den Ahnen in Ver-
bindung stehen.

Alsich einmal zusammen mit einem Freund zu Abend a3, legte dieser Wert darauf,
dass seine Angelrute am Tisch Platz nahm und »mitaf«. Er organisierte einen Stuhl
fir sie, weil sie ihm beim Fang der Fische behilflich gewesen war. Auch wenn es sich
hierbei um ein idiosynkratisches Verhalten handelte, das in dieser Form bei anderen
Tao nicht anzutreffen war, so wird durch dieses Beispiel deutlich, dass in Gesellschaf-
ten mit animistisch geprigten Denk- und Fithlrahmen nicht notwendigerweise strikte

7 Wie Scheidecker (2019) in seiner Abhandlung iber den Attachment-Begriff herausstellt, haben in
den vergangenen 15 Jahren viele Sozial- und Kulturwissenschaftler das Bindungsverhalten zu nicht
menschlichen Akteuren oder Entitdten untersucht, darunter zu Sportmannschaften, materiellen
Besitztiimern, Markennamen, Haustieren, bestimmten Landschaften sowie Goéttern und anderen
spirituellen Wesen.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

433


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434

Geister der Kindheit

Differenzierungen zwischen »Dingen« und »Personen« bestehen und ggf. auch Angel-
ruten bindungsrelevanten Personenstatus erlangen koénnen.

Emotionale Warme durch das Geben und Empfangen von Nahrung

Die in Kapitel 10 behandelten sechs Subsysteme elterlicher Strategien im Umgang mit
Siauglingen und Kleinkindern werden nach Keller (2007, 2011) durch drei interaktiona-
le Mechanismen (interactional mechanisms) moduliert. Hierbei handelt es sich erstens
um geteilte oder ungeteilte Aufmerksambkeit (shared or exclusive attention)®, zweitens
um Reaktionsgeschwindigkeit (promptness of reactivity)® und drittens um emotionale
Wirme (emotional warmth). Wie ich dargestellt habe, ist geteilte Aufmerksamkeit bei
den Tao die Norm. Im Siuglings- und Kleinkindalter erfiillen Tao-Bezugspersonen
die korperlich-physischen Bediirfnisse ihrer Kinder in der Regel prompt. Wenn jiin-
gere Tao-Kinder sozial unerwiinschte Emotionen auf unkontrollierte Weise freiset-
zen, ist die Reaktionsgeschwindigkeit der Bezugspersonen entweder sehr schnell (z. B.
beim Klapsen, Anblaffen und den Beschimungen durch Auslachen) oder es kommt zu
itberhaupt keiner Reaktion (z. B. beim Nichtbeachten). Durch die harschen Reaktions-
weisen der Bezugspersonen auf kindliches »Wiitendwerden« (somozi) oder Weinen
werden negative Affekte in Tao-Kindern hervorgerufen. Bestimmte bei den Tao kultu-
rell als problematisch angesehene psychisch-emotionale Bediirfnisse werden von den
Bezugspersonen nicht erfullt.

In diesem Abschnitt méchte ich mich auf den interaktionalen Mechanismus der
emotionalen Wirme konzentrieren. Ich sehe in diesem Konzept einen Schliissel fiir
ein besseres Verstindnis der bestehenden Gemeinsamkeiten und Unterschiede im
Bindungsverhalten von Tao-Kindern und Kindern aus westlich geprigten Mittel-
schichten. Nach Keller (2007) wird emotionale Wirme tiblicherweise der Ausitbung
elterlicher Kontrolle bzw. elterlichem Autorititsverhalten entgegengesetzt. Wirme
bezeichnet bei ihr ein fiirsorgliches Verhalten, das auf Zuneigung, positivem affekti-
vem Austausch, Verstindnis und Empathie basiert. Nach MacDonald (1992: 761; zitiert

8 Die vornehmlich in nordatlantischen Cesellschaften anzutreffenden dyadischen Beziehungen
zwischen Bezugspersonen und Sduglingen zeichnen sich durch ein hohes MaR an ungeteilter oder
exklusiver Aufmerksamkeit der Bezugspersonen aus. Demgegeniiber iiberwiegen in den meisten
Weltgegenden und hier vornehmlich in landlichen Regionen Muster der geteilten Aufmerksambkeit,
weil Mitter und andere wichtige Bezugspersonen neben der Kinderbetreuung Subsistenz- oder
Arbeitstatigkeiten nachgehen missen. Wahrend ungeteilte Aufmerksamkeit in der Regel auf posi-
tive Signale des Kindes fokussiert, stehen bei der geteilten Aufmerksamkeit die negativen Kindes-
signale im Vordergrund.

O

Bei der Reaktionsgeschwindigkeit bestehen u.a. Parallelen zum Sensitivitatsrating von Ainsworth et
al. (1978). Gemessen wird hier die Reaktionsgeschwindigkeit von Mittern (und anderen Bezugsper-
sonen) auf die Signale ihrer Sduglinge. Es gibt Hinweise, dass eine elterliche Reaktion innerhalb von
einer Sekunde notwendig ist, damitjiingere Sduglinge eine Verbindung zwischen Signal und Reaktion
herstellen kénnen, weil ihre Erinnerungskapazititen zunichst noch sehr gering sind (Stang 1989; Van
Egeren et al. 2007; zitiert in Keller 2007: 27). Prompte elterliche Reaktivitadt auf ein bestimmtes Saug-
lingsverhalten ruft bei Sduglingen positive Affekte hervor, da ihre Kontingenzerwartungen bestatigt
werden. In diesen Fillen erleben sich Sauglinge als aktive Verursacher elterlicher Reaktionen und
somit als Akteure, die bereits Kontrolle ausiiben.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

in Keller 2007: 26) fithrt emotionale Wirme zu einer kindlichen Identifikation mit den
Bezugspersonen, einer Ubernahme von deren Wertesystem und einem hohen Grad an
Folgsamkeit.

Die lokale Konzeption von emotionaler Wirme, auf die ich hinauswill, wird bei den
Tao innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe durch das Geben
und Nehmen von Nahrung erzeugt und nicht — wie in westlichen Mittelschichten — iiber
die Herstellung einer psychisch-emotionalen Nihe, die auf langen, intensiven Gespri-
chen und der Kenntnis intimer Details des anderen basiert. Das Einschlagen eines nicht
mentalistischen und auf einer Betonung des »Korpers« (kataotao) basierenden kultur-
spezifischen Entwicklungspfads bei den Tao hat Auswirkungen auf die Beschaffenheit
der emotionalen Wirme, die aufgrund des traditionell fehlenden »Psyche«-Konzepts
nicht als etwas den »inneren Wesenskern« Betreffendes aufgefasst wird, sondern viel-
mehr als etwas, das durch konkrete gegenseitige Hilfestellung und den kontinuier-
lichen Austausch von Nahrung erzeugt wird.

Das Konzept von emotionaler Wirme als etwas durch das Geben und Empfangen
von Nahrung Hervorgerufenes ist keine kulturelle Besonderheit der Tao, sondern viel-
mehr in der gesamten ost- und stidostasiatischen Region verbreitet. Ich mdchte dies
anhand einiger Beispiele illustrieren, die ich der chinesischen bzw. taiwanesischen
Kultur entnehme: Bei BegriifRungen ist es in China und Taiwan uniiblich, sich nach
dem tatsichlichen subjektivempfundenen Wohlbefinden zu erkundigen. Eine direkte
Entsprechung zur Frage »Wie geht es dir % ist im Alltag nicht existent, da sie auf eine
subjektiv-individuelle Erfahrungsebene abzielt, die aufgrund der in der ost- und siid-
ostasiatischen Region allgemein verbreiteten soziozentrischen Orientierung keinen
oder nur einen bedeutend geringeren Aufmerksambkeitsfokus erfihrt. Trifft man in
China und Taiwan einen Bekannten auf der Strafie, fragt man »Hast du schon geges-
sen?« (IRIZER 7 ME % »Ni chi fan le ma?), um auf diese Weise eine emotionale Verbun-
denheit zum Gegeniiber herzustellen. Angehorige westlich gepragter Mittelschichten
empfinden »Mitleid«, wenn es einer anderen Person in psychisch-emotionaler Hinsicht
schlecht geht; in China und Taiwan richtet sich dieses »Mitleid« (RT3 kelian) hingegen
auf die Erfillung eines menschlichen Grundbediirfnisses — im Fokus steht die Frage,
ob man sich satt essen konnte.*®

Den han-taiwanesischen Lehrern an der DQGX und den Erzieherinnen an der GYB
war es nicht entgangen, dass mein Sohn Johann als »kultureller Aufienseiter« (dehdeh)
keinen leichten Stand innerhalb der Gruppe der GYB-Kinder besaf und dass sich sei-
ne Integration in die Vorschule aufgrund kultureller Differenzen als schwierig erwies.
Die Erzieherinnen in der GYB sorgten dafiir, dass Johann wihrend des gemeinsam
eingenommenen Frithstiicks und Mittagessens solche Speisen zu essen bekam, die er
gerne mochte. Wenn ihm etwas schmeckte, packten sie eine zweite Portion ein, die

10 Es handelt sich hierbei um kulturspezifische Tendenzen der Wahrnehmung und Fokussierung, die
jedoch keinen Absolutheitsanspruch besitzen. Sicherlich erweckt auch in westlichen Gesellschaften
eine hungrige Person »Mitleid« und umgekehrt in ostasiatischen Gesellschaften eine Person, die von
harten Schicksalsschlagen getroffen wurde und sich deshalb in einem psychisch labilen Zustand
befindet. In diesem Zusammenhang sind die Urlaubsfotos chinesischer/taiwanesischer Touristen
interessant, da hier eine stark ausgepragte Tendenz besteht, die im Restaurant bestellten Speisen
fotografisch zu dokumentieren. In kaum einem Urlaubs-Blog fehlen diese Ansichten regionaler
kulinarischer Spezialititen.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

435


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

436

Geister der Kindheit

er mit nach Hause nehmen konnte. Auch andere Lehrer steckten ihm immer wieder
kleine Snacks' zu; dies war ihre Art, sich fiirsorglich um ihn zu kiimmern und fir
sein Wohlergehen zu sorgen. Ein Grundschullehrer tat dies mit grofer Regelmifig-
keit; immer wenn wir ihn in Iranmeylek oder beim Einkaufen in Yayo trafen, versorgte
er Johann (und auch Theo) mit diesen kleinen Aufmerksamkeiten.

Bei Johanns Eingew6hnung in die GYB-Klasse fiel mir auf, dass die Erzieherinnen
vor allem Wert auf die Erfilllung der physischen Bediirfnisse der Kinder legten. »Hin-
dewaschen« (G5 F xi shou) und »Wasser trinken« (F& 7K he shui) waren fest in den Ablauf
der Vorschule integrierte Tatigkeiten. Zu Beginn von Johanns Eingew6hnung erhielt
ich eine Liste mit den wichtigsten chinesischen Wortern, die Johann als erstes erlernen
sollte. Es handelt sich hierbei ausschliefdlich um Redewendungen, die entweder auf
physische Bediirfnisse (trinken, essen, auf die Toilette gehen, Zihneputzen) oder auf
das Gemeinwohl (Geschirr abwaschen, den Boden fegen, aufriumen) verwiesen. Es
waren nicht etwa Vokabeln fiir Spielsachen darunter, mit denen Johann gerne spielte,
oder Hinweise iiber personliche Befindlichkeiten (wie z. B. »Ich spiele gerne....«). Das,
was man als psychisch-emotionale Bediirfnisse beschreiben konnte, kam in dieser
Liste nicht vor.*

Sowohl bei der mentalistischen Form der emotionalen Wirme als auch bei ihrer Er-
zeugung durch das Geben und Empfangen von Nahrung treten situations- und kul-
turspezifische Gefithle auf, die in affektiver Hinsicht das Entstehen menschlicher
Bindung bewirken. Im Folgenden behandele ich einige Gefiihle, die im kulturellen
Kontext der Tao »Sicherheit« und »Geborgenheit« (mahanang so onowned) generieren
und somit an der Entstehung und Kontinuitit affektiver Bindung beteiligt sind.”
Auflerdem behandele ich das Sich-satt-essen-Konnen als eine wichtige Motivation im
Leben vieler Tao. Als Letztes zeige ich auf, dass Menge, Qualitit und Reihenfolge bei
der Vergabe von Nahrung als unmittelbare Statusmarker fungieren.

Mit dem Geben und Empfangen von Nahrung verbundene Gefiihle

In der traditionalen Zeit nahmen Tao-Kinder aufgrund der allgemein hohen Sterblich-
keitsrate den Tod als einen stindigen Begleiter wahr, der sie jeden Tag ereilen konnte.
Jedes bisschen Gewissheit, das eigene Leben erhalten zu konnen, rief in ihnen Gefithle

IR

11 Bei diesen Snacks handelte es sich z.B. um »gedampfte Brétchen« (B858 mantou), Chicken Nuggets
oder Schokolade.

12 Als mein jiingerer Sohn Theo rund finf Jahre spater in Berlin eingeschult wurde und erstmals den
Hort besuchte, wurde dagegen auf die physischen Bediirfnisse der Kinder nicht sonderlich viel Wert
gelegt: Niemand kam auf die Idee, den Erstkldsslern die sanitdren Einrichtungen zu zeigen. Als ich
Theodaserste Mal abholte, musste er ganz dringend auf die Toilette und wusste nicht, wo sie sich be-
fand. Aufterdem hatte er grofien Durst. Im Hort hatten die Kinder der élteren Klassen bereits einen
Trinkbecher. Als ich einen Erzieher darauf ansprach, sagte er: »Ich muss mal schauen, ob ich noch
einen Trinkbecher fiir Theo habe.« Die Erfiillung der physischen Bediirfnisse der deutschen Hort-
Kinder wurde bewusst oder unbewusst als weniger wichtig erachtet als ihre psychisch-emotionalen
Befindlichkeiten. Im Hort und in der Schule wurde hingegen ein besonderer Wert auf emotionale
Kompetenz, Gender-Diversitat und die Akzeptanz personlicher Grenzen gelegt.

13 Aufdie»Verlegenheitund Hemmung beim Empfang einer Gabe oder Hilfeleistung« (mamo) werde ich
andieser Stelle nicht nochmals eingehen, daich dieses Geflihl bereits in Kapitel 4, Abschnitt Kommen-
salitdt und Nahrungstausch besprochen habe.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

der »Freude« (masarey; apiya so onowned) hervor. Tao-Kinder »freuten sich«, wenn alte
Leute sie »segneten« (azwazwain) und ihnen ein langes Leben voraussagten. Der Segen
war fir Kinder damals Motivation genug, den Alten bei der Arbeit zu helfen und ihnen
die Feldfriichte nach Hause zu tragen. Bisweilen wurden sie fiir ihre Hilfe mit Saf3-
kartoffeln belohnt, die sie von den Alten zum Dank erhielten.

In fritheren Zeiten, als eine stindige Nahrungsversorgung nicht immer gewéhr-
leistet werden konnte, empfanden Tao-Kinder (und andere nicht arbeitende status-
niedrige Personen) neben »Freude« auferdem tiefe »Dankbarkeit« (isarey; somarey)
bei der Bereitstellung von Nahrung. Die meisten Tao-Kinder miissen sich auch heute
noch nach jeder im Familienverbund eingenommenen Mahlzeit bei den statushéheren
Nahrungsversorgern ihrer Haushaltsgruppe bedanken, indem sie »Ayoy!« (xDanke!«)
sagen.” Da alle Tao aufgrund der rigiden Altershierarchie und des unidirektionalen
flow of life zeit ihres Lebens »Kinder« (kanakan) bleiben, erstreckt sich die von ihnen
empfundene »Dankbarkeit« auch auf die Gruppe der Ahnen, von deren Giite und Se-
gen alle »lebenden Menschen« abhingig sind.

Abbildung 23: Traditionelles Essen, bestehend aus Schweinefleisch, Taro und Fisch

Einmal saf} ich mit einem 75-jahrigen Mann auf den Feldern im Schatten einiger
Biume, um Betelniisse zu kauen. Der Mann erzihlte mir, dass seine verstorbene Frau
diese Biume gepflanzt habe, damit man sich an diesem schattigen Ort von der Feld-
arbeit ausruhen kann. Es gibt bei den Tao keine Grabsteine, an denen der Verstorbenen
gedacht wird. Diese Funktion tibernehmen vielmehr durch sie selbst hervorgebrachte
Landmarkierungen, die zugleich Manifestationen ihrer konkreten Taten sind. Nicht
die Nachkommen schaffen diese Orte der Erinnerung, sondern die Ahnen selbst, die

14 Aufdie frither iiblichen Verbeugungen wird heute allerdings nicht mehr so viel Wert gelegt.

13.02.2026, 15:47:43. - [

4317


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

438

Geister der Kindheit

noch zu Lebzeiten vorausschauend zum Wohle der Nachkommen gehandelt haben.”
Die Tatsache, dass wir bequem im Schatten der Biume sitzen konnten, war in der mit-
tdglichen Sommerhitze ein Segen, da sich die »angenehme« (apiya) Kithle gut fiir unse-
re »Korper« (kataotao) anfithlte. Ahnen, die wihrend ihrer Zeit als »lebende Menschen«
Mafinahmen zum kérperlichen Wohl ihrer Nachkommen ergriffen haben, gelten den
Tao als gute Ahnen. Durch das Pflanzen von Obstbiumen und Nutzhélzern fungieren
sie nach wie vor als Nahrungsversorger. Erst die von ihnen gepflanzten Hartholzer
ermdglichen den Bau der grof3en Boote, ohne die ein Fangen der Fliegenden Fische in
grofleren Mengen (zumindest in der traditionellen Lebensweise) nicht moglich war.
Das Pflanzen der Biume ist etwas, wovon die Ahnen zu Lebzeiten nicht selbst profi-
tieren. Es ist Teil einer die Generationen umspannenden Solidaritit und Reziprozitit.
Man wird zu einem guten Ahnen, wenn man sich altruistisch verhilt und die egoisti-
schen und individualistischen Regungen des onowned erfolgreich iiberwindet.

Mit »Dankbarkeit« (isarey; somarey) unmittelbar in Verbindung stehend ist »Mitleid«
(mangasi; ikasi; makarilow). »Mitleid« ist bei den Tao eine Emotion der Statushéhe-
ren, die sich Bediirftigen gegeniiber erkenntlich erweisen, indem sie diesen Nahrung,
Kleidung und andere Giiter zukommen lassen. »Mitleid« und »Freude«/»Dankbarkeit«
sind durch einen emotionalen Nexus miteinander verbunden, sie konstituieren eine
Beziehung zwischen statusungleichen Personen(gruppen). Ein in kérperlicher Hin-
sicht gesunder Vater, der »nirgendwohin geht, um zu arbeiten« (abo so angangayan),
wird von den Tao sozial ausgegrenzt und aufgrund seiner Faulheit »verachtet« (ikaoya).
Doch seine Hunger leidenden Kinder, die sich noch nicht selbst ernihren kénnen, er-
regen allgemein grofRes »Mitleid« (mangasi). Die Motivation der Verwandten, diesem
Haushalt weiterhin Nahrung zukommen zu lassen, besteht vor allem darin, dass die
Kinder sich satt essen konnen.

Die traditionelle Arbeitsorganisation der Tao brachte es mit sich, dass iltere Kin-
der einen Grof3teil des Tages allein verbrachten, weil ihre Bezugspersonen Subsistenz-
tatigkeiten nachgingen. Spitestens am Nachmittag empfanden Tao-Kinder deshalb
Hunger, der erst am Abend gestillt werden konnte, wenn die einzige vollwertige Mahl-
zeit des Tages nach getaner Arbeit im Familienverbund eingenommen wurde. Das
Hungergefiihl besaf} eine wichtige sozialpsychologische Funktion, da es die den Nah-
rungsmitteln zugemessene Bedeutung intensivierte. Soziale Bindungen, die iiber das

15 Die Frage, wer eine Grabstatte oder einen Ort der Erinnerung geschaffen hat, ist zentral, da sie un-
mittelbar mit dem Machtaspekt verbunden ist. Die Lebenden kénnen die Toten kontrollieren, wenn
sie es selbst sind, die das Grabmal errichten und pflegen (oder den Bestattungs- und Verwesungs-
prozess auf irgendeine Weise durch kulturelle Praktiken begleiten). Bei den Tao werden die Toten
in einem Kistenwald jenseits der Siedlung bestattet, dieser dient jedoch in keiner Weise als Ort der
Erinnerung, dervon den Hinterbliebenen aufgesucht werden kann (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Freiseele).
Da nach der Bestattung keine weiteren rituellen Handlungen an der »Begrabnisstatte« (kanitowan)
durchgefiihrt werden, ja diese sogar nie wieder von den Angehdérigen aufgesucht werden darf, kon-
nen die Toten auch nicht durch Rituale an ihre Grabstitten gebunden werden. Die Tao sind ihren Ah-
nen vergleichsweise ausgeliefert und konnen nur versuchen, diese durch Achtsamkeit und Vorsicht
auf Distanz zu halten. Dadurch, dass die zu Ahnen gewordenen Alten von ihrer Macht auch nach dem
Tod nichts eingebiifdt haben, bestatigt sich die kulturelle Logik eines unidirektionalen Segensflusses
von den Toten zuden Lebenden.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Geben und Empfangen von Nahrung verlaufen, konnen nur dann effektive Wirkung
zeigen, wenn das Verfiigen iiber Nahrungsmittel eben nicht selbstverstandlich ist.

Da Gefiihle des »Mitleids« an unverschuldetes kérperlich-physisches Leiden und
allem voran an das Empfinden von Hunger gekoppelt sind, kann mangelnde Bediirf-
nisbefriedigung gleich welcher Art am effektivsten in dem Idiom des Essens bzw.
der Nahrung artikuliert werden. Als solche nicht wahrgenommene psychisch-emo-
tionale Bediirfnisse miissen auf eine korperliche Ebene umgeleitet werden, um auf
diese Weise eine Artikulation (und indirekt eine Befriedigung) zu erfahren (vgl.
Kleinman 1980). Wenn Tao-Kinder sagen, dass sie »Hunger« (makcin) haben, kann
diese Bemerkung demnach in einem umfassenden Sinn als eine allgemein gegebe-
ne Bedirftigkeit interpretiert werden. Dies wird u.a. ersichtlich, wenn Tao-Miitter
ihre Kleinkinder im Dorf zuriicklassen, weil sie auf den Feldern arbeiten miissen.
Der kindliche Trennungsschmerz wird von den Bezugspersonen nicht als ein durch
diese Situation gerechtfertigtes Gefithl der »Traurigkeit« (marahet so onowned) an-
erkannt, sondern in das Idiom des Essens bzw. der Nahrung iibertragen: Die zu-
riickgelassenen Kinder sind zu »bemitleiden« (mangasi), weil niemand da ist, der
ihnen etwas zu essen geben kann.'

Beziehungen sind hiufig von einem respektvollen Umgang geprigt, bei dem »Liebe«
und »Zuneigung« (ikakey) durch Versorgungsleistungen wie das Geben von Nahrung
artikuliert werden. Die »Liebe« der Ehepartner zueinander findet ihren Ausdruck vor
allem in der gegenseitigen fiirsorglichen genderspezifischen Nahrungsbeschaffung:
Frauen sind fir die Versorgung ihrer Haushaltsgruppe mit »stirkehaltiger Nah-
rung« (kanen) zustindig, Mannern obliegt die Beschaffung »eiweifhaltiger Nahrung«
(iyakan). Nur wenn Frauen und Minner ihren zugewiesenen sozialen Rollen nach-
kommen, kann ein Haushalt mit ausgewogener, d.h. gesunder Nahrung versorgt wer-
den. Freundschaften entstehen nicht, weil man viel miteinander redet, sondern weil
man Tauschbeziehungen aufnimmt und sich gegenseitig zu Getrinken oder derglei-
chen einlddt.

Freundschaft ist in einem fundamentalen Sinne das Teilen von Nahrung, die
gegenseitige Versorgung mit Essen. Als ich mich mit einem jungen Mann aus Iranmey-
lek anfreundete, betonte dieser, dass ich bei ihm immer zu essen bekommen koénnte
und dass ich mich an ihn wenden kénne, wenn ich ein Problem hitte. Interessant war,
dasserdas Essen an erster Stelle nannte. Er verstand die Versorgung mit Nahrung, die
er mir beim Schlief}en unserer Freundschaft zusagte, in einem durchaus umfassen-
den Sinn: Zunichst bedeutete die Versorgung mit Nahrung fir ihn, dass ich immer zu
ihm kommen konnte, wenn ich Hunger hatte und zu Hause keine Lebensmittel mehr

16 Als ich nach acht Monaten Feldforschung allein auf Lanyu zuriickblieb, weil meine Familie nach
Berlin zuriickkehrte, wurde mir von vielen Dorfbewohnern immer wieder im Vorbeigehen zugeru-
fen: »Allein ist es langweilig.« G—1E ATREEHN.« »Vi ge ren hen wuliao.). Die Emotion »Langeweile«
(yamangaotok) diente als eine hinreichende Beschreibung fiir eine aus meiner westlichen Sicht weit-
aus komplexere Gefiihlslage, die neben besagter »Langeweile« bisweilen auch »Einsamkeit« und
»Niedergeschlagenheit«umfasste. Letztere Emotionen sind jedoch aufgrund des mitihnen verbun-
denen Zustands der Schwiéche und somit Angreifbarkeit durch Anito-Ceistwesen in der Tao-Gesell-
schaft nichtartikulierbar; sie werden im Sinne von Levy (1984) hypokognisiert. Der soziale Referenz-
rahmen —der bei den Tao untrennbar mit dem Nahrungskomplex verbunden ist — stellte in diesem
Fall die einzige Moglichkeit dar, meiner inneren Verfassung Ausdruck zu verleihen.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

439


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

440

Geister der Kindheit

vorhanden waren. (»Du kannst bei mir essen, wenn du selbst nichts zu essen hast.«) Er
bot mir auch an, seine Nahrungsquellen mit ihm zu teilen. (»"Du kannst die Blitter von
meinem Chili-Strauch nehmen, wenn du willst.«) Zu diesem Zweck zeigte er mir, wel-
che Blitter ich auf welche Weise von dem Baum abzupfen konnte, um sie hiernach als
Blattgemiise im Wok unter Rithren zu braten. Er ging aber noch weiter und stellte mir
auch seine Produktionsmittel zur Verfiigung, damit ich selbst Nahrung produzieren
konnte. (»Du kannst mein Boot benutzen, wenn du willst.<) Nach diesem Verstind-
nis gleicht Freundschaft einer Aufnahme in die eigene Verwandtschaftsgruppe; denn
beim »Boot« (tatala) handelt es sich keinesfalls um einen profanen Gebrauchsgegen-
stand, sondern um ein animiertes Objekt mit eigener Seele, das eine direkte Verbin-
dung zu den Ahnen aufweist.

Das Begehren von Nahrung

Ich habe bislang dargestellt, wie Tao-Bezugspersonen durch »Angst« (maniahey) und
»Scham« (masnek) induzierende Sozialisationspraktiken die als problematisch angese-
henen Verhaltensweisen von dlteren Siuglingen und Kleinkindern auf negative Weise
markieren (vgl. Kapitel 11-16). Sie rufen auf diese Weise eine »Angst- und Scham-Dis-
position« (kanig) in ihren Kindern hervor, die dazu fithrt, dass diese ein Leben lang
vor dem »Arger« (somozi) michtiger anderer — »lebender Menschen« oder Geistwesen
- »Angst« haben. Tao-Kinder sind aus einer westlichen Perspektive betrachtet durch
ihre frithkindlichen Sozialisationserfahrungen traumatisiert. Bereits subtile Aus-
druckszeichen gentigen, um die traumatischen Erfahrungen der frithen Kindheit auf
einer vorbewussten affektiven Ebene zu reaktivieren.

Die mit Angstigung und Beschimung einhergehende Unterdriickung »negativer
Emotionalitit« (marahet so onowned) bei Tao-Siuglingen und -Kleinkindern wiirde je-
doch zu pathologischen Zustinden fithren, wenn es nicht dariiber hinaus einen kultu-
rell definierten positiv konnotierten Bereich gibe, in dem Kinder (sowie auch alte Men-
schen) bestimmten Bediirfnissen und Wiinschen freien Lauf lassen kénnten. Hierbei
handelt es sich um das direkte und vehemente Einfordern von Nahrungsmitteln und
Gebrauchsgegenstinden, die »das Herz begehrt«, »witnscht« oder »haben will« (kak-
zeben; kakdain). Ebenso wie »Arger«/»Wut« (somozi) bei den Tao eine hohe Intensitit
erreichen kann, so kann auch das »Begehren«/»Habenwollen« durchaus heftig aus-
fallen. Kakzeben empfindende Personen stellen sich selbst als bedirftig dar, um das
»Mitleid« (mangasi) besser situierter und statushéherer Dorfbewohner zu erheischen.
Ich bin auf die »Herzenswiinsche« (kakzeben) jiingerer Kinder bereits bei meinen Aus-
fithrungen zum Geben und Empfangen von Nahrung in Kapitel 10, Abschnitt Distale
Sozialisationsstrategien eingegangen. Ich hatte dort den Fokus auf kindliche Frustra-
tionserfahrungen gelegt, die von Tao-Bezugspersonen unter allen Umstinden verhin-
dert werden miissen, um die Anbindung der Freiseele pahad ans »korperliche Selbst«
zu gewihrleisten. In diesem Abschnitt geht es mir darum, aufzuzeigen, dass durch
das Geben und Empfangen (sowie bisweilen auch vehemente Einfordern) von Nahrung
ein Freiraum fir kindliche und allgemeine Bediirfnisbefriedigung besteht.

Ungefihr zwei Drittel der insgesamt 24 von mir zu kakzeben erhobenen Emo-
tionsgeschichten weisen einen direkten Bezug zu Nahrungsmitteln auf: 1. Eine Frau
»mochte« (kakzeben) von ihrer ilteren Schwester Fliegende Fische bekommen; als
sie von dieser keine Fische erhilt, ist sie »verdrgert« (mindok). 2. Ein Mann »hofft«
(kakzeben), dass er bei der Schlachtung, die sein dlterer Bruder durchfiihrt, »rituelles

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Schweinefleisch« (viney) erhilt; als er leer ausgeht, ist er »enttduscht«/»verbittert«
(ni kayan) und erzihlt anderen Leuten, wie »geizig« (mabayo; yatey miraratenen) sein
ilterer Bruder sei. 3. Ein Mann »begehrt« (kakzeben) viney, erhilt aber wider Erwarten
nichts. Er fithlt sich nun »in seinem Inneren unwohl« (marahet so onowned) und »grii-
belt« (pannaknakman) dariiber nach, weshalb er bei der Fleischverteilung iibergangen
wurde. 4. Als mehrere Tao-Minner in Taiwan in einer Fabrik arbeiten, erhalten sie
von ihrem Arbeitgeber jeden Tag dasselbe Essen. Sie »wiinschen sich sehnlich« (kak-
zeben) eine Abwechslung beim Essen. 5. Eine alte Frau sieht, wie andere eine Wasser-
melone essen, und empfindet nun auch ein »grofdes Verlangen« (kalowlow) nach der
Frucht. Sie sagt zu den anderen: »Ihr habt aber eine grofie Wassermelone!«, worauf-
hin diese »Mitleid« (ipangasi”) mit der alten Frau empfinden und ihr ein Stiick Melone
abgeben.’®

In den oben aufgefithrten Beispielen verfiigt eine Person(engruppe) iiber eine ver-
gleichsweise grofie Menge an Nahrung (Fliegende Fische, rituelles Schweinefleisch,
Wassermelone) und es besteht die allgemeine Erwartungshaltung, dass diese so auf-
geteilt wird, dass die Angehérigen der Ingroup sowie auch zufillig anwesende andere
Personen etwas davon abbekommen. Da sehr junge und schwache alte Personen in
der Tao-Gesellschaft iiber keinen oder nur sehr wenig Einfluss verfiigen, ist ihre so-
ziale Stellung in den Tauschnetzwerken prekir. Aus Sicht eines meynakem a tao, der
Fische oder viney verteilt, handelt es sich bei diesen Personengruppen um »nutzlose«
(jyapsepsek) Randfiguren ohne »Funktionswert« (moyat), vor denen man keine »Angst«
(maniahey) zu haben braucht und die man bei Verteilungen ggf. iibergehen kann.

Die Tao empfinden fiir leer ausgegangene Kinder (und in gewisser Weise auch fiir
hochbetagte Alte) »Mitleid« (mangasi), da sie im Gegensatz zu gesunden und arbeitsfi-
higen Erwachsenen selbst nicht in der Lage sind, die von ihnen »begehrten« (kakzeben;
kakdain) Nahrungsmittel zu produzieren. Die soziale Emotion »Mitleid« muss durch
praktische Handlungen sichtbar gemacht werden, sie kann nicht ausschlieflich auf
einer mentalen Ebene empfunden werden. Nach dem Verstindnis der Tao ist deshalb
das Empfinden von »Mitleid« gleichbedeutend mit der Vergabe von Nahrung (oder
dem Leisten einer konkreten Hilfestellung) an statusniedrigere Bediirftige.

Oftmals entsteht kindliche »Enttduschung« (ni kayan), weil die Eltern die »sehn-
lichen Wiinsche« ihrer Kinder nicht ernst nehmen, die sich hiufig auf das Essen be-
stimmter Lebensmittel beziehen. Seit den 1980er-Jahren haben viele Tao-Kinder ein
»Verlangen« nach industriell gefertigten Produkten wie z. B. Nudeln entwickelt. Viele
Haushalte wenden einen betrichtlichen Teil ihres Einkommens auf, um Kindern den
Verzehr dieser aus Taiwan importierten Lebensmittel zu ermoglichen und auf diese
Weise kindliche Verzweiflungstaten, wie das uniiberlegte »Weglaufen« (miyoyohyo) in
die Bergwilder oder an unwirtliche Kiistenabschnitte, zu verhindern.”

17 Die grammatikalische Form ipangasi wird verwendet, wenn der mit dem »Mitleid«/»Mitgefiihl« ver-
bundene Akt des Gebens (von Nahrung) betont werden soll.

18 Die anderen Beispiele bezogen sich auf den »Wunsch« (kakzeben) nach Hilfe bei anstehenden
Arbeitsaktivitaten, nach Kindern oder Enkeln (die alleinstehende Personen gerne gehabt hitten)
und nach einer»moralisch rechtschaffenen Cesinnung« (apiya so nakenakem) der eigenen Kinder und
Haushaltsangehorigen.

19 Mutter (oder Grofimiitter) bringen ihren Kindern (bzw. Enkeln) in der Regel von ihren Besuchen in
der Provinzhauptstadt Taidong von diesen»begehrte« (kakzeben) Leibspeisen mit, die auf Lanyu nicht

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

41


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

442

Geister der Kindheit

Wann immer jemand im Dorf iiber einen SiiRigkeitenvorrat verfiigt, versammeln
sich die Kinder in seiner Nihe und verlangen ihren Anteil. Tao-Kinder konnen aus
westlicher Sicht ziemlich dreist auftreten, um an Stafigkeiten und Snacks heranzu-
kommen. Nicht selten wurde ich von 4- bis 6-jihrigen Kindern im harschen Tonfall
aufgefordert, ihnen Bonbons oder etwas Ahnliches zukommen zu lassen (»Gib her!«;
»#3FK T l« »Gei wo le!«). Kindliches demonstratives »Begehren« (kakzeben) ist auf das
Einfordern von Nahrung (und gelegentlich auch Spielzeug) gerichtet, in anderen
Kontexten jedoch véllig undenkbar. Durch die Schaffung eines auf Nahrung aus-
gerichteten Freiraums kindlicher Bediirfnisbefriedigung wird die Aufmerksamkeit
von Tao-Kindern bereits frithzeitig in diese Richtung gelenkt. Durch die fortlaufen-
de Versorgung mit Nahrung werden andere zentrale kindliche Bediirfnisse, die in der
Tao-Kultur aus diversen Griinden keine Hervorhebung erfahren kénnen, kompensiert.
Auch das Bediirfnis nach »Sicherheit« und »Geborgenheit« (mahanang so onowned)
wird auf diese Weise befriedigt.

Alten Personen — wie etwa der Frau, die unbedingt Wassermelone essen wollte —
schligt man »Herzenswiinsche« ebenfalls nur ungern ab, weil von diesen im Gegen-
satz zu unwissenden jiingeren Personen eine Gefahr fiir Leib und Seele ausgeht. Denn
hochbetagte Alte sind aufgrund des im Laufe ihres Lebens erworbenen »kulturellen
Wissens« in der Lage, andere zu »verfluchen« (mangazyazit). Vor allem Alte, die tiber
einen schlechten Charakter verfiigen, neigen dazu, die in ihrem onowned angesam-
melte »Enttiuschung« und »Verirgerung« »auf andere Personen zu tibertragen« (pa-
ningtan do kadwan tao). Das »Mitleid« (mangasi), das viele Tao mit hochbetagten Alten
empfinden, ist mit »Angst« (maniahey) vor supranatiirlicher Vergeltung gepaart — auch
wenn dies normalerweise nicht zugegeben werden darf. Sozialpsychologisch betrach-
tet ist die Induktion von »Angst« eine Strategie mittelloser und bedirftiger alter Men-
schen, um von besser situierten Personen Nahrung einzufordern.*

Der Wunsch, iiber bestimmte Nahrungsmittel zu verfiigen, wird im Verlauf der
Entwicklung in das Status- und Prestigesystem der Tao eingebunden. Die emsige
Arbeitsweise der Tao wird dadurch motiviert, dass Personen, die viel produzieren,
auch viel verteilen kénnen. Durch die Erweiterung des sozialen Netzwerks gewin-

nen Personen (bzw. Haushalte) an Ansehen. Okonomische Stirke ist im traditionellen
System gleichbedeutend mit der Schaffung einer grofien Gruppe an Gefolgsleuten,
die sich im Konfliktfall oder in Krisenzeiten auf die eigene Seite schlagen wiirden
(vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und Nahrungstausch).

Der Gabentausch und die ganzheitliche Ausrichtung der Arbeit haben bei den
Tao ein System hervorgebracht, in dem Nahrungsmittelproduktion und soziale In-
tegration auf beinahe unlosbare Weise miteinander verbunden sind: Dem »Kérper«
(kataotao) kommt in diesem System ein zentraler Stellenwert zu, denn ein gesunder
und kriftiger Kérper ermdglicht es einer Person, produktiv titig zu sein, d.h. Nah-
rungsmittel anzubauen oder zu erbeuten, die nun durch den Gabentausch in soziales

erhaltlich sind. Einer der wenigen Anlésse, bei denen ich beobachten konnte, dass kindliches Weinen
von den Bezugspersonen geduldet wurde, hatte den Ausléser, dass eine GroRmutter ihrem 9-jdhri-
gen Enkel nicht wie versprochen die von ihm geliebte Muschelsorte aus Taiwan mitbringen konnte.

20 Dasvorliegende Beispiel zeigt, wie sehr das moralische»Angst«-Gefithlin das emotionale Erleben der
Tao eingeflochten ist und dass praktisch keine emotionale Qualitatisoliert von diesem existenziellen
Gefiihl empfunden werden kann.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Kapital umgewandelt werden konnen. Da die Tao »Gleiches gegen Gleiches« tauschen
(also z.B. Fliegende Fische gegen Fliegende Fische; vgl. Yu 1991), besteht der diesen
Transaktionen zugrunde liegende Zweck nicht im Erlangen bestimmter Ressourcen,
sondern im Aufbau eines sozialen Netzwerks, das auf fundamentale Weise »Sicher-
heit« (mahanang so onowned) gewihrt. Die Schaffung sozialer Garantien durch die
Einbettung der einzelnen Haushalte in das System des Nahrungstausches kann als
eine Form der Uberwindung der frithkindlichen »Angst- und Scham-Disposition«
(kanig) bei den Tao angesehen werden.

Sich satt essen kénnen

Mit dem »Begehren« (kakzeben) von Nahrung verbunden ist die Motivation, sich »satt
essen« (mabsoy) zu konnen. Die Jahrhunderte wihrende Bedrohung durch Hunger und
die in regelmifigen Abstinden immer wieder auftretenden Nahrungsmittelknapp-
heiten haben ihre Spuren im emotionalen und affektiven Erleben der Tao hinterlas-
sen, die auch heute noch nachwirken (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Krisenzeiten vs. normale
Zeiten). Immer wieder wird in den von mir erhobenen emotionalen Geschichten das
Vorhandensein bzw. die Abwesenheit von Nahrung thematisiert: Nahrung, die von an-
deren verteilt und in Empfang genommen wird; Nahrung, die zusammen mit anderen
konsumiert wird; Nahrung, die produziert und zur Schau gestellt wird; die »Mithen«
(ikazikna), die es gekostet hat, Nahrung herbeizuschaffen; Nahrung, die nicht verfig-
bar ist; der Diebstahl von Nahrung usw.

Ein weiteres grof3es Problem war frither die fehlende medizinische Versorgung
auf Lanyu. Vom Einsalben mit Schweinefett und dem Sammeln heilender Nahrungs-
mittel einmal abgesehen, hatte es in der traditionellen Zeit kaum lindernde Mittel
gegeben, auf die im Krankheitsfall zuriickgegriffen werden konnte. Bei drohen-
den Gefahren sowie in Zeiten »familidrer Krise« (alalow) versuch(ten die Tao, »bei
ihren Ahnen Mitleid zu erwecken« (mapasyasi), damit diese ihnen zur Hilfe kommen.
Durch die Meidung gefihrlicher Orte und konzentriertes, schweigendes Arbeiten sol-
len Unfille vermieden werden. Kranke Personen werden fiir gewohnlich isoliert, um
Ansteckungen zu vermeiden.

Ganz anders stellt sich die Situation in den modernen westlichen Gesellschaften
dar, in denen Hunger seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs keine ernstzunehmen-
de Bedrohung mehr darstellt. Eine blof3e Befriedigung physischer Grundbediirfnisse
reicht nicht (mehr) aus, um aus den Angehérigen westlicher Mittelschichten zufrie-
dene Zeitgenossen zu machen. Die fortschreitende Verbesserung der medizinischen
Versorgung hat in den westlichen Lindern vielen Krankheiten und Verletzungen ihren
Schrecken genommen. Viele Personen arbeiten heute in sitzenden Positionen, wobei
ihre Arbeitszeit aufgrund vertraglicher Anwesenheitszeiten geregelt wird und nicht
auf der Grundlage eigener korperlicher Bediirfnisse. In Europa ist in den vergangenen
Jahrhunderten eine Ethnotheorie des Korpers entstanden, bei der dieser als eine Art
Maschine angesehen wird. Geht etwas kaputt, so kann man es im zunehmenden Mafie
ersetzen (z.B. durch das Einsetzen kiinstlicher Hiiftgelenke). Angehorige der west-
lichen Mittelschichten betreiben freiwillig gefihrliche Sportarten wie Skilaufen oder
Fallschirmspringen.”

21 Die Tao hingegen verbringen ihre Freizeit ausschliefilich im Dorf: Sie sitzen zusammen auf dem
tagakal oder ruhen sich zu Hause aus. Korperlicher Aktionismus aus anderen Beweggriinden als der

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

443


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I

Geister der Kindheit

Die Uberlebensbedingungen auf Lanyu brachten es mit sich, dass der Erhalt und
die Stirkung des »korperlichen Selbst« (kataotao) durch regelmifRige Nahrungszufuhr
von den Tao als zentral angesehen wurden. Aus Sicht der Tao sind nicht fokussierter
»Arger« (somozi) und »Traurigkeit« (marahet so onowned) bedrohliche Kérperzustin-
de, die letztlich dazu fithren kénnen, dass die Freiseele ihren Halt am »korperlichen
Selbst« verliert. In fritheren Zeiten wire aufgrund des produktiven Ausfalls bei einer
zu lange andauernden Trauerphase nach dem Tod eines Angehorigen das physische
Uberleben der Haushaltsgruppe in Gefahr gewesen, da die Tarofelder eine stindige
Bewirtschaftung erfordern.

Die Konsumption von Nahrung bei den Tao muss in affektiv-phinomenologischer

Hinsicht aus der Perspektive von Menschen verstanden werden, die es bis in die jin-
gere Vergangenheit hinein trotz harter kéorperlicher Arbeit nicht immer vermochten,
sich »satt zu essen« (mabsoy). Unter den Bedingungen periodischer Nahrungsmittel-
knappheit konnten die Tao bis vor wenigen Dekaden leibhaftig spiiren, wie die in der
Nahrung enthaltene Energie vom eigenen »Korper« (kataotao) aufgenommen wurde.
Das wohlige Wirmegefiihl beim Verzehr von Schweine-, Ziegen- und Hithnerfleisch
sowievonbestimmten Fischenwar ein Hinweis auf die Beseeltheitdieser Kérper, deren
Lebensenergie durch den Verzehr auf die Menschen tiberging.?* Der nicht garantierte
Zustand des »Sattseins« wurde als ein »begliickendes« (apiya so onowned) und »siche-
res Gefithl« (mahanang so onowned) empfunden, als ein Segen, der in einer temporiren
Uberwindung des Hungers bestand.?

Statusevaluationen: Menge, Qualitat und Reihenfolge

Da bei den Tao das Geben und Empfangen von Nahrung emotionale Wirme erzeugt,
erfihrt auch die Allokation von Nahrung eine besondere Aufmerksamkeit. Nahrung
kann sowohl innerhalb eines Haushalts als auch zwischen den Haushalten niemals
auf beliebige Weise verteilt werden; immer sind die Regeln der Altershierarchie sowie
die sozialen Grenzziehungen zwischen Ingroup und Outgroup zu beachten. Die durch
die Nahrungszuteilung erfahrene Statuszuschreibung einzelner Personen oder Haus-
haltsgruppen bemisst sich im Wesentlichen an 1. der Menge der erhaltenen Nahrung,
2. ihrer Qualitit, und 3. der Reihenfolge ihrer Vergabe.

Frither, als es weniger Nahrungsmittel zu essen gab als heute, war genau festgelegt,
wer welchen Teil der »Fliegenden Fische« (alibangbang) konsumieren durfte: Die Grof3-
eltern erhielten die Fischkopfe, die Eltern die vorderen Mittelstiicke, die dlteren Ge-
schwister die hinteren Mittelstiicke und die jiingeren Geschwister die Fischschwinze.

Nahrungsbeschaffung oder des Gelderwerbs istihnen fremd. Der Korper soll nach Moglichkeit nicht
unniitz in Gefahr gebracht werden.

22 Ein Warmegefiihl stellt sich auch beim Kauen von Betelniissen ein.

23 Ichverwendeinden beiden letzten Absatzen die Vergangenheitsform, da heute die allermeisten Tao
ausreichend zu essen haben und nicht mehran Hunger leiden. Auch wenn sich die Rahmenbedingun-
gen auf Lanyu in den vergangenen Jahrzehnten gravierend verandert haben, sind die mit der Nah-
rungsaufnahme verbundenen kulturellen Vorstellungen noch nicht zum Erliegen gekommen. Die
mit korperlichen Prozessen einhergehenden affektiv-phianomenologischen Empfindungen erfahren
nach wie vor eine besondere Aufmerksambkeit. Bestimmte weltanschauliche Uberzeugungen halten
anscheinend dem soziokulturellen Wandel langer Stand als andere. Hierzu geh6ren z.B. der Ahnen-
glaube, der Glaube an die Existenz bosartiger Geistwesen und das lokale Personenkonzept (aus dem
sich kulturspezifische Vorstellungen der Kinderpflege und -erziehung ableiten).

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Da heute mit modernen Motorbooten wesentlich mehr Fliegende Fische gefangen wer-
den konnen als noch in den 1970er-Jahren, wird die oben beschriebene Aufteilung der
Fische in den meisten Familien nicht mehr praktiziert.

Die Ausgabe des Essens erfolgt nach dem Seniorititsprinzip. Wenn Taro oder Sitf3-
kartoffeln aus einer gemeinsamen Schiissel gegessen werden, langen immer zuerst
die Alten in die Schiissel und zuletzt die jingeren Kinder. Wihrend und nach dem
Essen diirfen die Jiingeren nur reden, wenn sie direkt von den Alteren angesprochen
werden; ansonsten haben sie zu schweigen. Frither wurde bei den Mahlzeiten noch
viel mehr auf formale Gesten und Sitzpositionen geachtet, als dies heute der Fall ist.
Tao-Kinder mussten mit gespreizten Fingern Fischbrithe trinken, um so ihrer »Dank-
barkeit« (isarey; somarey) und »Demut« (ikaglow) Ausdruck zu verleihen. Nach dem Es-
sen ist es in vielen Familien auch heute noch obligatorisch, dass sich Kinder bei allen
an der Nahrungsproduktion beteiligten dlteren Haushaltsangehorigen fiir das Essen
»bedanken« (ayoyin).

Generell gilt, dass Kinder sich nicht selbst das Essen nehmen diirfen, die Be-
zugspersonen teilen ihnen ihren Anteil zu. Wenn Kinder mit der Menge oder Qua-
litat des ihnen zugeteilten Essens »unzufrieden« (mindok) sind, diirfen sie sich nicht
lauthals beklagen; stattdessen iiberwiegen stille Formen des Protests, etwa durch
ein »Vorschieben der Unterlippe« (ikalangongoy), das als eine Form des »Schmollens«
angesehen werden kann. Altere Kinder duflern beim Essen ihre »Unzufriedenheits,
indem sie ihre Schiissel beiseiteschieben und demonstrativ von ihren Bezugsperso-
nen »wegblicken« (jiozayan). Soweit moglich, versuchen Miitter und Grofdmiitter, in
ihrem Selbstverstindnis als Erndhrerinnen der Kinder auf deren »Wiinsche« (kakze-
ben; kakdain) einzugehen.

Die Tao vergleichen fiir gewohnlich sehr genau, wer wie viel von einer Speise erhilt.
Innerhalb der egalitir ausgerichteten Altersgruppe besteht die Erwartungshaltung,
dass alle Personen gleichbehandelt werden. Ein Kind, das bei der Essenszuteilung we-
niger Essen als ein gleichaltriges anderes Kind bekommt, ist mit grofer Wahrschein-
lichkeit »verstimmt« (mindok). Es fithlt sich von der Nahrung gebenden Bezugsperson
ungeliebt, es erfihrt die (aus seiner Sicht) zu kleine Portion als eine negative Evalua-
tion seiner Gesamtperson. Menge, Qualitit und Reihenfolge der Essensausteilung
sind zentrale Marker, die den sozialen Status einer Person verhandeln und sich direkt
auf ihr Selbstwertgefiihl auswirken.

Ein ilteres Kind, das in der traditionellen Zeit zum ersten Mal anstelle des fiir
jingere Geschwister vorgesehenen Fischschwanzes ein hinteres Mittelstiick der
Fliegenden Fische zugeteilt bekam, empfand neben »Freude« und »Dankbarkeit«
auch heimlichen »Stolz« (mazwey) iiber den eigenen Statuszuwachs. Eine bevorzug-
te Behandlung bei der Essensausgabe erfolgte, wenn Kinder sich erstmals an der
Nahrungsmittelproduktion auf den Feldern beteiligt hatten. Die Aussicht auf eine
grofiere Essensportion — bzw. iiberhaupt die Moglichkeit, sich satt essen zu kénnen
- dirfte damals Kinder und Jugendliche motiviert haben, sich méglichst frith an der
Feldarbeit zu beteiligen.

Wihrend des »Ahnenopfers« (mamaring so kanen) vergibt ein Haushaltsvorstand an
all diejenigen Haushalte »rituelles Schweinefleisch« (viney), mit denen er Nahrungs-
tauschbeziehungen unterhilt. Der Erhalt des Fleisches driickt aus: »Wir sind mitei-
nander verwandt oder befreundet, wenn ihr ein Problem habt, helfen wir euch.« Der

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

445


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448

Geister der Kindheit

Haushaltsvorstand verfiigt bei der Fleischverteilung iiber eine Liste, von der er die Na-
men der zu beriicksichtigenden Personen in der Reihenfolge ihrer Wichtigkeit abliest.
Nahverwandte erhalten fiir gewdhnlich als erstes viney, auch kann es sein, dass sie
qualitativ hoherwertige Fleischstiicke bekommen. Die »respektablen Alten« (rarakeh)
aus der erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe des Haushaltsvorstandes sit-
zen abseits der sich vor dem Haus des Fleischgebers versammelnden Menge auf dem
tagakal und verspeisen die Leber der geschlachteten Tiere. Alle tibrigen warten schwei-
gend, bis sie an die Reihe kommen. Jeder von ihnen erhilt exakt den gleichen Anteil.

Der Entwicklungsaspekt: Korper, Nahrung und kulturelles Wissen

Das Geben und Empfangen von Nahrung als eine kulturspezifische Form der Gene-
rierung emotionaler Warme durchliuft einen Entwicklungsprozess, der sich in die
Lebensabschnitte »von den Bezugspersonen umsorgter Siugling«, »Nahrung empfan-
gendes Kind«, »Nahrung gebender Jugendlicher/Erwachsener« und »kulturelles Wis-
sen vermittelnder Alter« untergliedert. In den ersten beiden Lebensabschnitten wird
Nahrung an unwissende Kinder verabreicht, sei es durch das Stillen mit der Brust oder
durch das Verabreichen fester Nahrung. Im darauffolgenden Lebensabschnitt fungie-
ren erwachsene Personen als Nahrungsgeber: Sie produzieren Nahrung und verteilen
diese an die Angehorigen der Ingroup. Im letzten Lebensabschnitt teilen respektable
Alte das im Laufe ihres Lebens erworbene Wissen mit ihren gleichgeschlechtlichen
Nachkommen und »erkliren« (nanaon) diesen, wie sie auch unter widrigen Umstin-
den geniigend Nahrung produzieren kénnen, um auf Lanyu zu iiberleben.

Vom umsorgten Saugling zum Nahrung empfangenden Kleinkind

Bei der Behandlung der sozialisationsrelevanten Interaktionsmuster habe ich darge-
stellt, wie sich in sozialriumlicher Hinsicht die Interaktionsmuster zwischen Kindern
und ihren Bezugspersonen bei den Ubergingen vom Siuglings- zum Kleinkindalter
und vom Kleinkindalter in die Kindheitsphase verindern: In der Siuglingspha-
se halten sich Kinder in unmittelbarer Nihe zu ihren Bezugspersonen auf, in der
Kleinkindphase verbleiben sie in Sichtweite zu diesen und in der Kindheitsphase
durchstreifen sie bereits in relativer Unabhingigkeit das Dorf und seine nihere Um-
gebung (vgl. Kapitel 7-8).

Bezugspersonen sind in der Regel nur so lange bereit, korperliche Versorgungs-
funktionen fiir ihre Kinder auszufithren, wie diese hierzu noch nicht selber in der
Lage sind. Das Selbstmachen wird zu einem maglichst frithen Zeitpunkt von den Tao
geférdert, weil in der traditionellen Zeit kérperliche Funktionalitit fiir das Uberle-
ben der Kinder entscheidend war und die Arbeitslasten der produktiven Haushalts-
mitglieder keine ibermifRig langen Betreuungszeiten erlaubten. Auf das kindliche
Bediirfnis nach korperlicher Nihe, vor allem nach dem Getragenwerden, kann zum
Ende der Kleinkindphase von den Bezugspersonen nicht mehr eingegangen werden,

24 Interviews mit respektablen Alten sind oft schwierig durchzufithren, da diese zégern, das fur die
eigenen Nachkommen bestimmte Wissen an kulturell Auflenstehende weiterzugeben. Eine Mog-
lichkeit, das Wissen der Alten zu erwerben, eréffnet sich durch das Uberreichen einer (materiellen)
Cegengabe.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

weil die nachriickenden jiingeren Geschwister einer intensiven Primiren Pflege sowie
des Korperkontakts bediirfen. Der genaue Zeitpunkt der korperlichen Abnabelung va-
riiert je nach Geburtenfolge und Umfang des Betreuungsnetzes. Anstelle des direkten
Korperkontakts tritt nun mehr und mehr das Geben und Empfangen von Nahrung als
eine reifere Form der emotionalen Wirme (vgl. Kapitel 10, Abschnitt Distale Soziali-
sationsstrategien).

Ebenso wie Korper und Nahrung in einem Verhiltnis zueinander existieren — der
Korper bedarf stindiger Nahrung, um fortbestehen zu kénnen — stehen auch Primire
Pflege/Korperkontakt und das Geben von Nahrung in einem Verhiltnis zueinander;
Ersteres ist eine proximale Form der emotionalen Wirme, Letzteres eine distale. Von
der Kleinkindphase an beginnen allmihlich distale elterliche Strategien zu dominie-
ren. Der Wechsel von proximalen hin zu distalen elterlichen Strategien geht mit der
Einfithrung von Erziehungsmethoden einher, die nun im zunehmenden Mafie die
auf einer Induktion von »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) basierenden So-
zialisationspraktiken ablosen. Diese Verinderungen sind moglich, weil Kinder vom
frithen Kleinkindalter an tiber ausreichend kognitive Fihigkeiten verfiigen, um ein-
fache sprachliche Zusammenhinge zu verstehen. Der Ubergang vom Kérperkontakt-
System hin zu einem auf der Allokation von Nahrung basierenden System wird von
elterlichen »Instruktionen« (nanaon) begleitet.

Vom kindlichen Nahrungsempfanger zum jugendlichen Nahrungsversorger

Die Tao in Iranmeylek nehmen heute allgemein an, dass die Seelen 12-jahriger Kinder
soweit gefestigt sind, dass sie auch unter Stress in der Alleinsituation am »korperli-
chen Selbst« verhaftet bleiben. Miitter nehmen von diesem Alter an ihre Tochter mit
aufs Feld, Viter gehen zusammen mit ihren Séhnen angeln. In der konkreten Situation
und am praktischen Beispiel lernen Kinder (bzw. Jugendliche) nun die traditionellen
kulturellen Praktiken und technischen Fertigkeiten der Tao von ihren gleichgeschlecht-
lichen Elternteilen. Der traditionale Entwicklungspfad sieht vor, dass sie das von den
Erwachsenen vermittelte »kulturelle Wissen« (katentengan) in ihrem nakenakem auf-
nehmen und fortan selbst in der Lage sind, Nahrung zu produzieren; d.h. sie verin-
dern auf diese Weise ihren Status von einem blofRen Nahrungsempfinger hin zu einem
Nahrungsgeber, der bald schwichere andere mitversorgen wird.

Hilfe zur Selbsthilfe durch sukzessiven Erwerb kulturellen Wissens

Im Laufe des Lebens findet eine sukzessive Distanzierung von kérperlichen Prozessen
statt, die in gewisser Weise fiir den allgemeinen menschlichen Entwicklungsverlauf
typisch ist, von den Tao aber eine besondere kulturelle Bedeutung beigemessen be-
kommt (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Im Erwachsenenalter tber-
nimmt das von den »respektablen Alten« (rarakeh) iiberlieferte »kulturelle Wissen« (ka-
tentengan) eine dhnliche Funktion wie die einst dem Kleinkind gereichte StiRkartoffel.
Im Kleinkindalter diente die von den Bezugspersonen erhaltene Nahrung als ein Tros-
ter, der Tao-Kindern suggerierte, dass sie von der arbeitenden Mutter nicht vergessen
worden sind und dass bestimmte mit ihr assoziierte fiirsorgliche Aspekte weiterhin
bei ihnen anwesend sind. Das »kulturelle Wissen« stellt im fortgeschrittenen Alter das
Medium dar, durch welches der Bund mitden Ahnen aufrechterhalten werden kann. Es
ist Hilfe zur Selbsthilfe, denn es ermoglicht gesunden erwachsenen Personen, fiir sich
und ihre Angehérigen ein Auskommen auf Lanyu zu erwirtschaften. Die kulturelle

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

447


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

443

Geister der Kindheit

Wissenstradierung stellt die reifste und reinste Form der emotionalen Wirme dar. Sie
ist ein Geschenk der Ahnen, das von den Lebenden nicht erwidert werden kann.

Die Alten nehmen eine Vermittlerposition zwischen den Ahnen und ihren Nach-
kommen ein, sie achten darauf, dass die anzestralen Tabus eingehalten werden. An-
zestrales »Wissen« besitzt sowohl eine praktische als auch rituelle Komponente, es
umfasst den Bau der Boote und Hiuser, die Kultivierung des Taros, aber auch die
Anfertigung von Werkzeugen, Ritualwaffen und Kleidung. Althergebrachtes »Wis-
sen« ist heilig, weil es den Tao erméglicht, die Krifte des Universums zu ihrem Vor-
teil zu nutzen. »Kulturelles Wissen« und tiberlieferte anzestrale Tabus ermoglichen
es den »lebenden Menschen«, die Landschaft nach ihren Bediirfnissen zu gestalten.
Ein wichtiger Faktor hierbei ist die Bewisserung der Tarofelder und Obstgirten. Die
richtige Nutzung des heiligen »Quellwassers« (ranom) lisst immer wieder aufs Neue
die im Boden enthaltenen unsichtbaren Dinge gedeihen. »Wasser« und »Wissen« sind
letztlich eins; beide zusammen bringen sicht- und tastbare Friichte hervor, also neue
Korper, die man essen kann. Die Transformation des Unsichtbaren in Sichtbares kann
jedoch nur gelingen, wenn der Bund mit den Ahnen ungestort ist.

Generierung von Sicherheit durch Nahrungstausch

In diesem Abschnitt fasse ich noch einmal zusammen, auf welche Weise Soziales und
Okonomisches bei den Tao miteinander verwoben sind. Beide Dominen lassen sich
kaum voneinander trennen, da die Methoden der Nahrungsproduktion auf dem kor-
perlichen Einsatz des Einzelnen basieren und es dariiber hinaus auf Lanyu — von der
Unterteilung in genderspezifische Arbeitstitigkeiten einmal abgesehen — keine funk-
tionale Arbeitsteilung gibt, nach der Hierarchien ausgebildet werden kénnten. So-
ziale Integration, Teilhabe am System des Nahrungstausches, Erwerb von sozialem
Prestige sowie die GroRe der Gefolgschaft bedingen sich gegenseitig (vgl. Kapitel 4,
Abschnitt Kommensalitit und Nahrungstausch).

Wenn Personen tiglich miteinander verkehren und »zusammen essen« (maciakan
so kanen), entsteht »Zugehorigkeit« (belonging) zu einer sozialen Gruppe. Das »Teilen«
und »gemeinsame GeniefRen« (53Z fenxiang) von Nahrung ruft ein Gefithl emotio-
naler Wirme hervor, das mit Empfindungen der »Geborgenheit« und »Sicherheit«
(mahanang so onowned) einhergeht. Das onowned befindet sich in einem »ruhigen« (ma-
hanang) Zustand, weil fiir das »korperliche Selbst« geniigend Nahrung vorhanden ist,
um sich satt zu essen. Die stindige Interaktion mit den Personen der Ingroup sugge-
riert, dass »immer jemand da sein wird, der einen mit Nahrung versorgt.

»Zusammen essen« und »nicht zusammen essen« sind auf fundamentale Weise
Ausdruck sozialer Beziehungen. Diejenigen, die zusammen dieselbe Nahrung konsu-
mieren - sei es in der sozialen Situation oder getrennt an verschiedenen Orten —, sind
miteinander verwandt oder befreundet, zwischen ihnen besteht eine Beziehung der
relatedness. Personen, mit denen man weder »zusammen isst« noch Tauschbeziehun-
gen aufrechterhilt, gehéren hingegen zur Outgroup. Wihrend »Fremde« (kadwan tao)
ggf. durch Aufnahme von Tauschbeziehungen in die Ingroup aufgenommen werden
konnen, ist dies bei »Feinden« (ikavosoyan) unmoglich. Niemals wiirden die Tao mit
ihren Feinden zusammen Nahrung teilen, geschweige denn konsumieren.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

Wenn die Tao auf dem tagakal zusammensitzen und sich unterhalten, werden von
ihnen in der Regel (alkoholische) Getrinke, Betelniisse oder sonstige Nahrungsmittel
konsumiert. Das Konsumieren und Teilen von Nahrung ist ein wesentlicher Bestand-
teil jeglicher sozialer Interaktion. Ohne die Metasprache des Gabentausches gelingt es
nicht, eine »angenehme Stimmung« zu erzeugen, in der sich alle »wohlftihlen« (apiya
so onowned). Durch das Medium Sprache allein ist dies nicht méglich.

Die Tao wollen, kénnen und diirfen traditionelle Nahrungsmittel, die sie selbst
produziert haben, nicht verkaufen, da dies — wie sie selbst zum Zeitpunkt mei-
ner Feldforschung noch klar erkannten - zu einem Zusammenbruch ihrer sozialen
Ordnung fithren wiirde, die auf dem Gabentausch basiert.” Das Tabu, traditionelle
Nahrung als eine Ware zu behandeln, ist einer der Griinde, weshalb Tao-Kinder auch
heute noch bei ihrer Schulspeisung aus Taiwan importiertes Essen (und nicht traditio-
nelle Nahrungsmittel) erhalten — was wiederum zu ihrer fortschreitenden Sinisierung
beitragt.?

Sichtbarwerden der Gefolgschaft

An wichtigen Feiertagen laden sich Verwandte und Freunde gegenseitig zu Festessen
ein, bei denen grofie Mengen an Nahrung zur Schau gestellt werden. Ein Haushalt
kann auf diese Weise gegeniiber den Mitgliedern der Ingroup seinen soziodkono-
mischen Status demonstrieren. Menge und Qualitit der Speisen verweisen auf die
»Fahigkeit« (moyat) eines Haushaltes, all diese verschiedenen Nahrungsmittel zu or-
ganisieren. Ein vollstindiges Speisenangebot kann nur prisentiert werden, wenn ein
Haushalt iiber eine ausgewogene demografische Zusammensetzung verfiigt und in
diverse Tauschnetzwerke eingebunden ist. Die geladenen Giste bleiben fiir gewohn-
lich nur kurz und ziehen dann zum nichsten Haushalt weiter. Sie konsumieren nur
eine Kleinigkeit, die eindrucksvoll arrangierten Speisen werden kaum angetastet. Erst
am Abend, wenn sich alle gegenseitig besucht haben, werden die tibriggebliebenen
Nahrungsmittel innerhalb des verwandtschaftlichen Netzwerkes verteilt.

Ein entscheidender Punkt bei den zeitgleich abgehaltenen Festbanketten ist die
Moglichkeit eines Vergleichs der dargebotenen Speisen. Ohne dass hieriiber geredet
werden miisste, konnen die Personen der Ingroup anhand der Menge und Qualitit der
in den diversen Haushalten zur Schau gestellten Nahrung die Statuspositionen der
Haushalte (inklusive ihres eigenen) bestimmen. Soziale Beziehungen und somit die
Grof3e der Gefolgschaft eines Haushaltes kénnen durch die Metasprache der Nahrung
sichtbar gemacht werden.

Die Grofie einer Gefolgschaft wird ebenfalls sichtbar, wenn sich ein Todesfall
ereignet. Wenn in Iranmeylek jemand gestorben ist, versammeln sich abends die

25 Einige Taosehenim System des Nahrungstauschs einen Gegenentwurfzur neoliberalen Wirtschafts-
ordnung, die heute auch in Taiwan ihre Bliten treibt. Dies halt manche von ihnen aber nicht davon
ab, genauestens zu verfolgen, welche Preise bestimmte Fisch-, Krebs- oder Muschelarten in Taiwan
erzielen. Jedes Mal, wenn ich bei der Einladung zu einem Festessen Hummer gegessen habe, wurde
mir vom Gastgeber vorgerechnet, wie viel man fiir ein Kilo dieser begehrten Speise in Taiwan hatte
bezahlen miissen.

26 Beimeinem Lanyu-Besuch imJahr2019 musste ichjedoch feststellen, dass sich einige Tao nicht mehr
an dieses heilige Gebot hielten und damit begonnen hatten, die von ihnen produzierte Nahrung an
andere Dorfbewohner zu verkaufen. Der soziale Wandel auf Lanyu vollzieht sich teilweise so schnell,
dass wenige Jahre ausreichen, um getroffene Aussagen revidieren zu miissen.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

449


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450

Geister der Kindheit

Verwandten und Freunde des Verstorbenen vor dessen Wohnhaus, um gemeinsam
zu trauern und die Hinterbliebenen zu trésten (vgl. meine Ausfithrungen zu Men-
schenansammlungen in Kapitel 10, Abschnitt Wechsel von proximalen zu distalen So-
zialisationsstrategien). Da sich die Haushaltsangehorigen des Verstorbenen ins Inne-
re der vahey zuriickziehen, um die Bestattung vorzubereiten, und da von ihnen und
ihrem Haushalt eine starke Verunreinigung ausgeht, findet normalerweise keine
direkte Kommunikation zwischen den draufien versammelten Gisten und den Hin-
terbliebenen statt. Der von den Gisten gespendete Trost wird durch ihre physische
Anwesenheit ausgedriickt. Durch ihr Erscheinen vermitteln sie den Trauernden das
Gefiihl, in dieser schwierigen Situation nicht allein dazustehen. Die bei einem Todes-
fall zusammenkommende Gefolgschaft setzt sich aus all denjenigen Haushalten zu-
sammen, mit denen die Hinterbliebenen Nahrungstauschbeziehungen unterhalten.

Vitaler Arger erzeugt Nahrung

Bereits bei der Besprechung des apiya so onowned in Kapitel 6 habe ich auf den Zu-
sammenhang zwischen »Arger«-Regulation und traditionaler Subsistenzwirtschaft
verwiesen. Der »im Inneren zuriickbelassene Arger« (somozi do onowned), der inner-
halb des Dorfes aufgrund der Regeln der Altershierarchie und der sozial-relationalen
Orientierung der Tao nicht gezeigt werden darf, wird von arbeitsfihigen Individuen
als vitale Energie auf die Felder oder ans Meer getragen, wo er in »Ausdauer« und
»Kraft« (moyat) umgewandelt wird, die erforderlich sind, um gréfere Mengen an
Nahrung zu produzieren. Nur durch bestindiges und fleifRiges Arbeiten konnen die
Tao in ihrer Gesellschaft soziales Ansehen erwerben. Dieses ist notwendig, um eine
grofiere Gefolgschaft hinter sich zu vereinen und durch kontinuierliches Geben und
Empfangen von Nahrung ein Gefithl der »Sicherheit« (mahanang so onowned) zu ge-
nerieren. Da insbesondere jiingere und statusniedrige Personen innerhalb der Dorf-
gemeinschaft kaum Moglichkeiten haben, ihre »im Inneren verborgenen negativen
Gefiithle« (marahet so onowned) auf kulturkonforme Art und Weise freizusetzen,
kommt der Lenkung des »Argers« (somozi) in auflerhalb des Dorfes gelegene Gefil-
de eine wichtige regulative Funktion zu, ohne die weder die psychisch-emotionale
Integritit des Einzelnen noch der soziale Zusammenhalt des Gemeinwesens gewihr-
leistet werden kénnte.

Das Anlegen neuer Felder?”” und das Rudern der Boote erfordern den gezielten Ein-
satz grofier Korperkrifte, der in der traditionalen Lebensweise — die nach wie vor von
vielen Tao praktiziert wird — dadurch belohnt wurde, dass die Tao Taros und Fische
erhielten. Die Einweihung eines »grofen Bootes« (cinedkeran) ist ein Anlass, bei dem
vitaler »Arger« (masozi; somozi) demonstriert und zugleich ein Uberangebot an Nah-
rung prasentiert wird. Wenn sich die am Einweihungsritual teilnehmenden Minner
beim »Fiusteschiitteln« (manwawey) »wiitend in die Augen starren« (vezezngen), fa-
chen sie ihren »inneren Arger« (somozi do onowned) an, bis dieser sich in einem Moment
der Katharsis in die notwendige »Korperkraft« (moyat) transformiert hat, die erfor-
derlich ist, um das tonnenschwere Boot in die Luft zu werfen. Vor der Bootseinwei-
hung werden Taros in das cinedkeran geschiittet, bis dieses unter einem Haufen von
Knollenfriichten verschwunden ist. Anschlieffend werden die Taros an die am Ritual

27 Beim Anlegen neuer Felder miissen grofiere Steine und Felsbrocken aus dem Erdreich entfernt wer-
den. Es handelt sich hierbei um eine kraftezehrende ménnliche Arbeitstatigkeit.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17 Bindungsverhalten und emotionale Warme

teilnehmenden Haushalte verteilt. Fiir gewdhnlich schlachtet die Verwandtschafts-
gruppe mehrere Dutzend Schweine, sodass an diesem Tag fiir alle Nahrung im Uber-
fluss vorhanden ist. Aufgrund der weitverzweigten Verwandtschaftsbeziehungen
nimmt bei gréfieren Ereignissen eine Mehrheit der Haushalte eines Dorfes auf di-
rekte oder indirekte Weise an den rituellen Aktivititen teil; zumindest an diesem
Tag gelingt es der ansonsten vielfach zerstrittenen Dorfgemeinschaft, eine friedliche
Gemeinschaft zu bilden. Das Bootseinweihungsritual hat eine reinigende Wirkung,
weil die an ithm beteiligten Manner den »in ihrem Inneren angesammelten Groll«
durch geballte Kraftanstrengung in etwas »Erhabenes« und »Gutes« (apiya) transfor-
mieren. Durch kollektive Demonstration von »Starke« (moyat) gelingt es ihnen, die
anito zu vertreiben, sodass dem neu eingeweihten Boot nunmehr keine »dreckigen
Dinge« mehr anhaften.?

Ein Zusammenhang zwischen »Arger«-Regulation und dem Geben und Empfan-
gen von Nahrung besteht bereits vom frithen Kindesalter an, wenn weinende Tao-Kin-
der von ihren Bezugspersonen »durch das Geben von Sufligkeiten getrostet werden«
(ipowring). Aus emischer Sicht ist es von Vorteil, wenn Tao-Kinder im Kleinkindalter
von ihren Bezugspersonen »wiitend gemacht werden« (pasozi), weil sie dann dazu nei-
gen, als junge Erwachsene besonders emsig zu arbeiten. Kindliche »Wut« muss vor
diesem Hintergrund als etwas Positives angesehen werden, weil sie zu einem spiteren
Zeitpunkt in lebensnotwendigen Arbeitseifer transformiert werden kann.

Probleme heutiger junger Tao bei der Uberwindung von Angst und Scham

In der traditionellen Lebensweise beschritten heranwachsende Tao einen kulturellen
Entwicklungspfad, der in gewisser Weise alternativlos war: Der Hunger trieb sie auf
die Felder, wo sie die »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) ihrer frithen Kindheit
iberwanden und mittels der in ihnen angestauten »Wut« (somozi) lebensnotwendige
Nahrung produzierten. Dieser Entwicklungsweg ist heute durch diverse Transforma-
tionsprozesse gestort. Einer der Hauptfaktoren, warum Tao-Kinder »Angst« (maniahey)
und »Scham« (masnek) nicht mehr durch harte kérperliche Arbeit iiberwinden konnen,
besteht in ihrem Eingebundensein in das moderne taiwanesische Schulwesen. Auch
nach dem Abschluss einer Ausbildung besteht in der Regel die Notwendigkeit, viele
weitere Jahre in Taiwan zu arbeiten, um geniigend Geld fir den Bau eines Wohnhauses
auf Lanyu zu verdienen, sodass traditionelle Techniken und Fertigkeiten hiufig erst im
mittleren Erwachsenenalter erlernt werden konnen.

Da es heutigen jiingeren Tao nicht mehr ohne Weiteres moglich ist, aus eigener
Kraftam System des Nahrungstauschs teilzunehmen, das Geben und Empfangen von
Nahrung aber (wie ich oben dargestellt habe) mit der Generierung von sozialem Status,
dem Aufbau einer Gefolgschaft sowie Gefithlen der »Geborgenheit« und »Sicherheit«

28 Indertraditionellen Zeit waren die Tao wiahrend der Fischerei-Saison bei der Versorgung der Haus-
halte mit den iberlebenswichtigen Fliegenden Fischen auf die »grofien Boote« angewiesen. Seit-
dem in den 1980er-Jahren moderne Motorboote auf Lanyu aufkamen, kénnen innerhalb weniger
Tage soviele Fliegende Fische gefangen werden, wie damals in der traditionellen Lebensweise wéh-
rend der gesamten dreimonatigen Fischerei-Saison (vgl. Yu1991). Heute kommt den traditionellen
Booten weiterhin eine rituelle Bedeutung zu. Auch werden sie zunehmend im Tourismusgeschaft
eingesetzt.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e

451


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452

Geister der Kindheit

(mahanang so onowned) verbunden ist, ergeben sich fiir sie diverse emotional-psychi-
sche und mentale Probleme, die sie auf sich allein gestellt nur schwer losen kénnen.

Die Induzierung einer frithkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« bei gleich-
zeitiger Verhinderung ihrer spiteren Uberwindung im Jugend- und Erwachsenenalter
bewirkt, dass sehr viele Heranwachsende sowohl an einem geringen »Selbstbewusst-
sein« als auch an einem schwachen »Selbstwertgefiihl« (B15 zixin) leiden. Psychische
Angststérungen® sind bei jungen Tao sehr verbreitet und fithren dazu, dass sich eini-
gevon ihnen nicht mehr aus dem Haus trauen. Ein Thema, das auf Lanyu ausgeblendet
wird, ist die hohe Anzahl von Suiziden unter Angehérigen dieser Altersgruppe.*® Auf-
grund des bei den Tao anzutreffenden unidirektionalen und erwachsenenzentrierten
Sozialisations- und Erziehungsstils wird die schwierige Lage, in der sich heutige Tao-
Kinder und -Jugendliche befinden, von den Angehorigen der ilteren Generationen
hiufig nicht erkannt.

29 Hierbei handelt es sich um Diagnosen westlich geschulter taiwanesischer Psychologen. Aus Sicht der
Tao léasst sich die tGbersteigerte »Angst« (maniahey) der betreffenden Personen durch Kontakte mit
Anito-Ceistwesen erkldren.

30 Ich habe keine Suizidstatistiken vorliegen und berufe mich ausschlieflich auf die gelegentlichen Hin-
weise betrunkener Personen tber den Freitod naher Angehériger. Suizide sind demnach ein Phano-
men, das insbesondere junge Manner betrifft, die sich im volltrunkenen Zustand von bestimmten
Klippen aus ins Meer stirzen.

13.02.2028, 15:47:43. /ol e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

