
TEIL V: BINDUNG

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme

 
 
Die Tao als ein Problem für die Bindungsforschung

Die vom britischen Kinderpsychiater John Bowlby (1958, 1969) begründete und von 
der US-amerikanisch-kanadischen Psychologin Mary Ainsworth und anderen (Ains-
worth 1969; Ainsworth et al. 1974; Ainsworth et al. 1978) weiterentwickelte Bindungs-
theorie (attachment theory) ist auch mehr als 60 Jahre nach ihrer Entstehung in vielen 
Wissenschaftsdisziplinen (z. B. Entwicklungspsychologie, Pädiatrie, Pädagogik) und 
angewandten Bereichen (z. B. Familientherapie, Kita-Betreuung, Entwicklungshilfe) 
eine wichtige theoretische Grundlage, um adäquates elterliches Verhalten zu defi-
nieren, durch das kindliches Wohl gefördert wird. Weltweit versuchen Regierungs- 
und Nichtregierungsorganisationen, auf der Basis der Bindungstheorie traditionelle 
Eltern-Kind-Interaktionsmuster durch Auf klärungsarbeit zu modifizieren (Lee et al. 
2014; Rosabal-Coto et al. 2017). 

Die Bindungstheorie geht im Wesentlichen davon aus, dass Menschen unabhän-
gig davon, wo sie zur Welt kamen, ein angeborenes Bedürfnis haben, enge und von 
intensiven Gefühlen geprägte Beziehungen zu bestimmten Bezugspersonen, ins-
besondere zur Mutter, aufzubauen. Eine seit ihrer Entstehung kaum hinterfragte 
zentrale Prämisse der Bindungsforschung besteht in der Ableitung menschlichen 
Bindungsverhaltens aus den Umgangsweisen der Bezugsperson bei der Regulierung 
negativer kindlicher Emotionalität (vor allem Angst und Furcht). Die Bindungstheo-
rie geht davon aus, dass Säuglinge und Kleinkinder »sicher gebunden sind«, wenn 
Eltern – in der Regel Mütter – auf sensitive und responsive Weise auf kindliche Dis-
stress-Signale wie z. B. Weinen reagieren. »Sicher gebundene« Kinder suchen bei 
drohender Gefahr ihre Bezugspersonen auf, die ihnen als »sichere Zuf luchtsorte« 
(secure base) Schutz gewähren. Nicht sensitives Verhalten der Bezugspersonen führt 
hingegen dazu, dass sich Kinder in Disstress-Situationen von ihren Eltern abwenden 
(»unsicher-vermeidend«) bzw. zwischen Nähe suchendem und distanzierendem Ver-
halten alternieren (»unsicher-ambivalent«).

In den vergangenen drei Jahrzehnten haben sich Kulturpsychologen und Sozial- 
und Kulturanthropologen vermehrt kritisch zur Bindungstheorie geäußert und dar-
gelegt, dass es sich hierbei um ein Konstrukt handelt, das im Wesentlichen auf den 
kulturellen Modellen euroamerikanischer Mittelschichten basiert (Van der Horst 
2011; Vicedo 2013, 2017; LeVine 2014; Keller 2019), der weniger als zehn Prozent der 
Weltbevölkerung angehören. Interkulturelle (Crittenden & Claussen 2000; Weisner 
2005; Quinn & Mageo 2013; Otto & Keller 2014; Morelli et al. 2017) und intrakulturelle 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit426

(Kusserow 2004) Vergleichsstudien deuten darauf hin, dass die in der Bindungstheorie 
postulierte »sichere« Mutter-Kind-Bindung weltweit nicht als Normalfall betrachtet 
werden kann. Die vornehmlich in den USA erhobenen Daten zum Bindungsverhalten 
von Säuglingen lassen Aussagen über die US-amerikanische Gesellschaft zu, nicht 
aber über andere kulturelle Settings, in denen ganz andere Lebensanforderungen und 
somit Entwicklungsziele für Kinder bestehen. Auch innerhalb der westlichen Länder 
bestehen zum Teil größere Unterschiede im Bindungsverhalten von Kindern, wie etwa 
die Studie von LeVine und Norman (2008 [2001]) für die Bundesrepublik Deutschland 
der 1980er-Jahre belegt. Es ist unzulässig, das in westlichen Gesellschaften gewonne-
ne Material zum universalen moralisch-normativen Standard zu erheben und hier-
von ableitend Verhaltenspathologien in anderen kulturellen Settings zu definieren, 
da auf diese Weise nur die eigene Weltanschauung und Werteordnung reproduziert 
wird. Ethnografisches Material zeigt deutlich, dass eine dyadische und exklusive 
Mutter-Kind-Beziehung sowie ein auf psychisch-emotionales Erleben ausgerichteter 
responsiver und sensitiver mütterlicher Interaktionsstil ein kulturspezifisch westli-
ches Verhalten darstellt, das weltweit nur in relativ wenigen Kulturen anzutreffen 
ist (vgl. die Studie von Henrich et al. 2010, in der Angehörige westlicher Kulturen als 
weirdest people in the world beschrieben werden).

Das bei Tao-Kindern anzutreffende Bindungsverhalten erscheint aus einer west-
lich-psychologischen Perspektive heraus in mehrerlei Hinsicht als probematisch. 
Nach den von Bowlby und Ainsworth aufgestellten Kriterien müssten Tao-Kinder in 
der Mehrheit als unsicher oder desorganisiert gebunden gelten und somit als Grup-
pe ein pathologisches Bindungsverhalten aufweisen.1 In den folgenden Abschnitten 
fasse ich einige Ergebnisse dieser Arbeit zusammen, um die einzelnen Facetten des 
Bindungsverhaltens bei den Tao überblicksartig zu präsentieren.

Keine exklusive Mutter-Kind-Bindung
Bei den Tao ist eine exklusive Mutter-Kind-Bindung weder gewollt noch ließe sie 
sich aufgrund des Arbeitsaufwands der Mutter realisieren. Tao-Kinder werden von 
einem Bezugspersonen-Netzwerk betreut, das neben Müttern, Großmüttern und 
mütterlichen Schwestern auch männliche Verwandte umfasst. Ich vertrete die Auf-
fassung, dass das auf Alloparenting basierende kulturspezifische Bindungsverhal-
ten der Tao (zumindest in der traditionalen Lebensweise) eine optimale Anpassung 
an die soziokulturellen, historisch-politischen und naturräumlichen Umweltbedin-
gungen Lanyus darstellt(e)2. Intensive Bindungen an nur eine bzw. sehr wenige Per-
sonen wären schon allein aufgrund der hohen Sterblichkeit bis in die 1970er-Jahre 

1 � Während meiner Forschung war es nicht möglich, in quantitativer Hinsicht repräsentative Studien 
mit Säuglingen im Alter von ca. 12 Monaten durchzuführen, weil zum einen nur wenige Kinder die-
ser Altersgruppe in Iranmeylek lebten und zum anderen die kulturellen Vorstellungen der Tao von 
einer fragilen Kindesseele einen ungehinderten Umgang mit Säuglingen nicht zuließen. Das von mir 
erhobene Material bezieht sich auf verschiedene Entwicklungsalter und stellt den Versuch dar, die 
Entwicklung des Bindungsverhaltens bei den Tao vom Säuglingsalter bis hinein in die Kindheitsphase 
zu beschreiben.

2 � Die Wahl der richtigen Zeitform gestaltet sich schwierig, weil sich die Tao-Gesellschaf t im permanen-
ten Umbruch befindet. Traditionale Vorstellungen und Praktiken der Kindespflege und -erziehung 
sind jedoch weiterhin von Bedeutung, da mehrere Generationen an der Kinderbetreuung beteiligt 
sind und die Älteren für gewöhnlich bei Entscheidungen das letzte Wort haben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 427

hinein von entscheidendem Nachteil gewesen. Bei Interviews mit älteren Personen 
(65 Jahre und älter) wurde deutlich, dass in der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg und 
währenddessen die Vollständigkeit einer Familie bzw. eines Haushaltes nicht unbe-
dingt als normal angesehen werden konnte, denn von insgesamt zehn Interviewpart-
nern hatten vier bereits im Kindesalter ihre Mutter verloren (vgl. Kapitel 7). Um unter 
diesen Umständen das physische Überleben der Kinder zu sichern, war es wichtig, zu 
möglichst vielen Personen reziproke Sozialbeziehungen zu unterhalten.

Ein weiterer Grund für eine auf Alloparenting basierende Kinderbetreuung ergab 
sich aus der Arbeitsorganisation, die es erforderte, dass auch Mütter kleiner Kinder 
täglich für einige Stunden auf ihren Feldern arbeiteten. Tao-Kinder werden von ihren 
Müttern (und Großmüttern) auch heute nicht mit aufs Feld genommen, weil ihre See-
len noch zu fragil sind und in der Halbwildnis der Felder und Obstgärten von den bös-
artigen Anito-Geistwesen schikaniert werden könnten. Für gewöhnlich stehlen sich 
Mütter und Großmütter heimlich davon, um auf diese Weise zu verhindern, dass ih-
nen die Kindesseelen aufs Feld folgen (vgl. Kapitel 5 und 10). Das plötzliche Verschwin-
den der Mutter (oder einer sonstigen, dem Kind nahestehenden Bezugsperson) löst in 
den zurückgelassenen Kindern »diffuse negative Gefühle« (marahet so onowned) aus, 
die sich durch »intensives Weinen« (malavilavien)3 und »Wutanfälle« (masosolien) be-
merkbar machen. Die Aggressionen, die Tao-Kinder in solchen Momenten empfinden, 
können sich aufgrund des unidirektionalen und erwachsenenzentrierten Sozialisa-
tions- und Erziehungsstiles nicht gegen die Gruppe der Bezugspersonen richten. In 
der Verlustsituation legen manche Kinder deshalb autoaggressive Verhaltensweisen 
an den Tag, die u. a. darin bestehen, sich die Haare zu raufen. Um weinende Kinder, 
die ihre Mutter vermissen, zu besänftigen, werden diese von den Zipos-Angehörigen 
durch Umarmungen getröstet. Besänftigen und Trösten sind wichtig, weil sie der in 
Aufruhr versetzten kindlichen Seele Halt geben. In den allermeisten Fällen erhalten 
zurückgelassene Kinder von den Bezugspersonen etwas zu essen.

Von Tao-Kindern wird erwartet, dass sie von der Kindheitsphase an »die Zusam-
menhänge begreifen« (懂事情 dong shiqing). Durch genaues Beobachten akkumulieren 
Kinder allmählich immer mehr kulturelles Wissen, das in ihrem nakenakem konzen
triert ist. Wenn Kinder realisiert haben, dass es bei ihnen zu Hause nur dann Knollen-
früchte zu essen geben kann, wenn die Mutter sie vorübergehend verlässt, um auf dem 
Feld Nahrung zu beschaffen, erfolgt durch eben diese Einsicht eine Regulation »nega-
tiver Emotionalität«: Kinder protestieren nun nicht mehr, wenn sie verlassen werden.

Früher wurden die ersten beiden Kinder eines jungen Paares innerhalb der Ver-
wandtschaftsgruppe verteilt, da man zunächst sichergehen wollte, dass es sich bei der 
Paargemeinschaft um eine stabile Beziehung handelte. Demografische Ungleichge-
wichte in verwandten Haushalten wurden auf diese Weise ausgeglichen. Heute sind die 
einstmals sehr verbreiteten adoptiven Praktiken zum Erliegen gekommen, da staatli-
che Administration und die Einbindung in das Schulsystem eine derartige Lebensweise 
unterbinden (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaf t).

Die im 4. Lebensjahr erfolgende Zuwendung zu den Peers erlaubte es Tao-Kindern 
vor der Einführung der Ganztagsschule in den 1960er-Jahren frei zu wählen, wo sie 
ihre Nächte verbrachten. Sobald Kinder mit 8 bis 10 Jahren in der Lage waren, selbst 

3 � Von den insgesamt 22 Emotionsgeschichten, die ich für das Wort »Weinen« (amlavi; lavian) erhoben 
habe, handeln immerhin sieben von dieser Problematik.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit428

Nahrung zu produzieren, konnten sie sich ggf. entschließen, in einen anderen Haus-
halt umzuziehen, wo sie fortan lebten und zu dessen Ressourcengenerierung sie bei-
trugen (Del Re 1951: 30).4

Geben von Nahrung als primäre distale Sozialisationsstrategie
Tao-Bezugspersonen machen während der Säuglingsphase intensiven Gebrauch von 
proximalen Sozialisationsstrategien (Primäre Pf lege; Körperkontakt-System). Die für 
die Herausbildung psychisch-emotionaler Intimität so wichtigen distalen Sozialisa-
tionsstrategien Face-to-Face-Kontakt, Objektstimulation und Sprachsystem werden 
jedoch weitaus weniger angewandt. Stattdessen tritt vom späten Säuglingsalter an 
eine weitere von Keller (2007, 2011) nicht berücksichtigte distale Sozialisationsstrate-
gie in Erscheinung, die ich als das Geben von Nahrung bezeichnet habe (vgl. Kapitel 10, 
Abschnitt Distale Sozialisationsstrategien).

Die kulturellen Unterschiede in den Sozialisationsstrategien gegenwärtiger west-
licher Mittelschichten und bei den Tao lassen sich durch verschiedenartige Kerniden-
titäten erklären, die sich aus den jeweiligen Menschenbildern dieser Gesellschaften 
ergeben. Im euroamerikanischen Kontext wird ein »innerer, unveränderlicher We-
senskern« als Kernidentität einer Person angenommen, weshalb vornehmlich Soziali-
sationsstrategien zur Anwendung kommen, durch welche die psychisch-emotionalen 
Eigenschaften und geistigen Fähigkeiten von Säuglingen und Kleinkindern gefördert 
werden sollen. In westlichen Mittelschichtgesellschaften tendieren Bezugspersonen 
dazu, ihren Kindern lange und intensiv in die Augen zu schauen (Face-to-Face-Kon-
takt). Außerdem lenken sie deren Aufmerksamkeit auf diverse Spielzeuge (Objekt
stimulation). Ein weiteres Merkmal des westlichen Mittelklasse-Sozialisationsstils ist 
ständiges Sprechen mit Säuglingen, bevor diese selbst ein aktives Sprachvermögen 
entwickelt haben (Sprachsystem).

Bei den Tao, bei denen es keinerlei Annahme eines »inneren, unveränderlichen We-
senskerns« gibt, besteht die Kernidentität einer Person in der Fortexistenz ihres »kör-
perlichen Selbst« (kataotao) (vgl. Kapitel 5 und 10). Das »körperliche Selbst« kann nur 
dann gesund und lebendig bleiben, wenn die ihm zugeordnete Freiseele pahad an oder 
in ihm fixiert ist und wenn es regelmäßig mit Nahrung versorgt wird. Aufgrund der an-
ders gelagerten Kernidentität erachten Tao-Bezugspersonen vor allem Sozialisations-
strategien als wichtig, die zu einer Stärkung und Revitalisierung des menschlichen 
Körpers beitragen. Der kindliche Körper gedeiht ohne direkten Blickkontakt, auch ist 

4 � Während unseres Aufenthaltes auf Lanyu wollten ein 6-jähriges Mädchen und ihr 4-jähriger Bruder 
allen Ernstes bei uns einziehen. Am 13. Dezember 2010 schrieb ich in mein Feldtagebuch: »Das 6-jäh-
rige Mädchen aus der GYB formuliert nach dem Abendessen den Wunsch, mit uns zusammenzule-
ben. Es steht in der Küche und sagt immer wieder zu meiner Frau und mir: ›Ich wohne jetzt bei euch !‹  
(›我要住你們家 !‹ ›Wo yao zhu nimen jia !‹). Da dies für meine Ohren ungeheuerlich klingt, glaube ich 
erst, falsch zu verstehen, doch an der Bedeutung ihrer Worte kann kein Zweifel sein. Mehrfach wie-
derholt sie diesen Satz. Als ich schließlich verstehe, erwidere ich: ›Deine Mutter wird dann aber sehr 
traurig sein.‹ (›你的媽媽會很難過.‹ ›Ni de mama hui hen nanguo.‹). Aber sie sagt nur: ›Wird sie nicht.‹ 
(›不會.‹ ›Bu hui.‹)« (Feldtagebucheintrag vom 13.12.2010). Über die Motivation des Mädchens, bei uns 
einzuziehen, kann ich nur spekulieren. Ich vermute, dass sie vom Spielzeug unserer Kinder, von unse-
rem im Supermarkt gekauf ten Essen und unserer Art, mit Kindern zu kommunizieren, fasziniert war. 
Aus späteren Interviews mit den Eltern des Mädchens weiß ich, dass diese ihre Kinder auf besonders 
strenge Weise erzogen und gelegentlich sogar mit einem Eisenstab schlugen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 429

es nicht notwendig, das Kind mit Spielzeug zu fördern oder ohne konkreten Grund mit 
ihm zu sprechen; es bedarf aber einer regelmäßigen Versorgung mit Nahrung.

In den ersten Monaten meiner Feldforschung war ich bei größeren Tischgesell-
schaften immer bestrebt, eine Konversation nach westlicher Manier zu führen. Ich 
versuchte Anekdoten und Witze zu erzählen, um so eine möglichst gute Stimmung 
mit meinen Gesprächspartnern herzustellen. Mir fiel jedoch schnell auf, dass es bei 
den Tao nicht gut angesehen war, Dinge von sich selbst zu erzählen. Ein solches Ver-
halten wirkte auf die Tao »überheblich« (mazwey) und befremdlich, da man in ihrer 
Kultur persönliche Angelegenheiten in seinem »tiefsten Inneren« (onowned) belässt. 
Sämtlicher stilistischen Tricks und rhetorischen Schleifen beraubt, kam ich mir bei 
diesen Anlässen wie ein Langweiler vor, bis ich schließlich begriff, dass das Beisam-
mensein eine gänzlich andere Funktion erfüllte, als sich über innere Gefühlswelten 
auszutauschen und originell zu sein. Alles war gut, wenn ich einfach nur aß, kurze 
Antworten auf Fragen gab und mich anschließend für das Essen bedankte.

Das gegenwärtig zu beobachtende frühe Abstillen von Säuglingen durch ihre Müt-
ter und die Substitution der Muttermilch mit industriell erzeugtem Kuhmilchpulver 
kann durch den Wunsch der Mütter erklärt werden, den Körper ihrer Kinder so gut 
wie möglich wachsen und gedeihen zu lassen. Denn genau dies ist es, was die Herstel-
ler zu ihren Produkten versprechen. Die psychisch-emotionale Nähe, die durch das 
Stillen entsteht, wird von den Müttern hingegen nicht als ein Wert an sich angese-
hen. Die Herausbildung mentalistischer Welten, das Hegen eigener Wünsche und 
die Entwicklung persönlicher Präferenzen findet bei Tao-Kindern in einem weitaus 
geringeren Umfang statt, als dies bei Kindern der westlichen Mittelschichten zu beo
bachten ist (vgl. Keller 2007, 2011). Psychisch-emotionale Prozesse können von den 
Tao aufgrund anders gelagerter Konzeptionen nicht als solche erfasst werden. Aus 
emischer Perspektive werden bestimmte negativ konnotierte Gefühle und af fekti-
ve Zustände durch die Machenschaften bösartiger Geistwesen hervorgerufen. Eine 
analytisch-abstrakte Beschäftigung mit psychisch-emotionalen Prozessen gilt als 
potenziell gefährlich.

Die Funktion der Nahrung ist vergleichbar mit der eines Teddybären, mit dem 
Bezugspersonen in westlichen Mittelklasse-Gesellschaften in Disstress-Situationen 
ihre Kinder zu pazifizieren suchen. Teddybären und Nahrung suggerieren Kindern 
in beiden kulturellen Settings, dass »noch jemand da ist« und dass sie somit nicht auf 
sich allein gestellt sind. Sie fungieren als kulturspezifische Tröster, durch die Bezugs-
personen ihren Kindern emotionale Wärme zukommen lassen. Doch während die im 
westlichen Kontext verwendeten Puppen und Stofftiere als quasibelebte Objekte auf-
treten, als Fantasiewesen, die über Münder, Augen und Ohren verfügen, fehlen Süß-
kartoffeln und Süßigkeiten dergleichen Sinnesorgane. Tao-Kinder können mit der 
an sie vergebenen Nahrung weder sprechen noch Blickkontakt zu ihr aufnehmen. Im 
kulturellen Kontext der Tao wird emotionale Wärme nicht über Face-to-Face-Kontakt 
und das Sprachsystem auf psychisch-emotionale Weise erzeugt, sondern auf eine kör­
perlich-physische Weise, bei der es genügt, dass sich das tröstende Nahrungsmittel im 
Besitz des Kindes befindet. Auf diese Weise kann das Kind wann immer es will seinen 
Hunger stillen.5

5 � Bezeichnenderweise hat es früher bei den Tao keine Puppen gegeben. Wenn Kinder das alltägliche 
Geschehen im Dorf nachspielen wollten, nahmen sie stattdessen Kieselsteine (vgl. Scheidecker 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit430

Induzierung von Angst und Scham
Die frühkindlichen Sozialisationspraktiken der Tao muten aus westlicher Perspekti-
ve sehr harsch an, da sie mit Anblaffen, Klapsen, Ängstigen und dem Androhen von 
Schlägen verbunden sind (vgl. Kapitel 11–13). Auch die nachfolgend einsetzenden 
Beschämungen durch Auslachen sowie das permanente Aufziehen und Ärgern von 
Kleinkindern (vgl. Kapitel 14–16) dürften bei Angehörigen gegenwärtiger westlicher 
Mittelschichten Unverständnis und Bestürzung hervorrufen. Die auf diese Weise evo-
zierten Gefühle der »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) werden in den meis-
ten westlichen Gesellschaften sowohl nach psychologisch-wissenschaftlichem als 
auch nach laienhaftem Verständnis vieler Mittelschichtseltern extrem negativ und als 
schädlich für die weitere Kindesentwicklung bewertet. Das Empfinden von »Angst« 
und »Scham« in Gegenwart nahestehender kindlicher Bezugspersonen steht nach den 
von Bowlby (1958, 1969) und Ainsworth et al. (1978) aufgestellten Kriterien im Wider-
spruch zu einer sicheren Bindung, die von ihnen als gesunder und anzustrebender  
Zustand postuliert wird.

Ein nicht zu unterschätzender Faktor kulturellen Wandels war und ist die DQGX. 
Ich besuchte einmal eine öffentliche Veranstaltung in der Aula der Schule, bei der eine 
Lehrerin einen Vortrag darüber hielt, wie Eltern ihre Kinder beim Lernen unterstützen 
können. Sie sagte, dass Eltern mit ihren Kindern zusammen Bücher lesen, fernsehen 
und Spiele spielen sollten. All dies würde zu einer »intimen Beziehung« (親密關係 qinmi 
guanxi) zwischen Eltern und Kindern beitragen. Dabei solle man den Kindern »keinen 
Druck machen« (不要給壓力 bu yao gei yali), sie sollten in einer »freudvollen« (快樂 kuaile) 
Atmosphäre lernen. Diesem Vortrag ist zu entnehmen, dass die Lehrerschaft der DQGX 
an die Bindungsforschung angelehnte pädagogische Theorien bei den Tao verbreiten 
möchte und das traditionelle System der hierarchisch geprägten Verwandtschaftsbe-
ziehungen zu modifizieren versucht. Im Gegensatz zu den auf einer Induzierung von 
»Angst« und »Scham« basierenden Sozialisationspraktiken der Tao soll nach westlichen 
Bindungs- und Erziehungstheorien nicht das Negative, sondern vielmehr das Positi-
ve am kindlichen Verhalten hervorgehoben werden. Westliche Mittelschichtskinder 
werden normalerweise beständig von ihren Eltern für gute Leistungen gelobt, Ziel der  
Eltern ist die Förderung ihres Selbstbewusstseins (Quinn 2005; Keller 2019).

Während in westlichen Mittelschichten die Kindheit als schönste Zeit im Leben 
gilt, ist dies bei den Tao nicht unbedingt der Fall. Die meisten der von mir interview-
ten Erwachsenen beschrieben in ihren Erziehungserinnerungen ihre eigene »Kind-
heit« (no kanakan) als eine Phase andauernder Entbehrungen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt 
Erlebte Mangelzustände von Kindern und jungen Erwachsenen). Kinder genießen bei den 
Tao noch keinen Status als vollständige Personen, dieser stellt sich erst in den mittle-
ren Erwachsenenjahren ein, wenn ein Ehepaar eigene Kinder bekommen und durch 
seine gemeinsame Arbeit »kulturelle Reichtümer« (meynakem) erworben hat. Aus Sicht 
vieler Tao kann eine Person ihr Leben erst in diesem Alter genießen – wenn bis dahin 
alles gut gelaufen ist.6

6 � Die unterschiedlichen kulturspezifischen Konzeptionen von »Kindheit« in westlichen Mittelschichts-
gesellschaf ten und bei den Tao führen dazu, dass Angehörige westlicher Mittelschichten den als  
angenehm empfundenen kindlichen Zustand auch im späteren Leben erhalten wollen, wohingegen 
bei den meisten Tao eine stark ausgeprägte Motivation besteht, den als unangenehm empfundenen 
kindlichen Zustand möglichst schnell aus eigener Kraf t zu überwinden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 431

Frühe psychische Autonomie
Mit großer Regelmäßigkeit konnte ich beobachten, dass Tao-Säuglinge und -Kleinkin-
der auf die Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen mit einem »ins Nichts ge-
richteten Blick« (jiozayan) reagierten. Außerdem war festzustellen, dass sie in diesen 
Momenten »ruhig« (mahanang) verharrten (vgl. Kapitel 11). Der harsche unidirektio-
nale, erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil der Bezugspersonen 
und ihre strikte Ablehnung kindlicher Äußerungen von »Ärger« / »Wut« (somozi) sowie 
»Traurigkeit« (marahet so onowned) führen dazu, dass Tao-Kinder bereits im Säug-
lingsalter diese für das soziale Gemeinwesen als schädlich erachteten Emotionen auf  
intrapersonale Weise regulieren (vgl. Kapitel 15, Abschnitt Frühzeitiges Erlernen der  
intrapersonalen Emotionsregulation). Tao-Kindern ist es generell nicht erlaubt, ihre 
Eltern (oder allgemein ihre Bezugspersonen) »mit einem direkten, fordernden Blick 
anzuschauen« (vezezngen). Das Erlernen eines über Blickkontakt verlaufenden kindli-
chen Appellverhaltens wird von Anfang an unterbunden. Da der Face-to-Face-Kontakt 
bei westlich geprägten Mittelschichtsfamilien im Interaktionsverhalten von Säuglin-
gen und Bezugspersonen eine maßgebliche Rolle spielt (siehe Keller 2007, 2011, 2019), 
trennen sich die emotionalen Entwicklungspfade von westlich geprägt aufwachsen-
den Kindern und Tao-Kindern von einem frühen Zeitpunkt an.

Wenn ältere Tao-Säuglinge Disstress empfinden, senden sie normalerweise keine 
direkten Appelle an ihre Mütter oder sonstige Bezugspersonen. Insbesondere »Herum-
lärmen« ist ihnen untersagt. Eine adäquate kindliche Bedürfnisbefriedigung kann in 
dem hierarchisch geprägten System nur erzielt werden, wenn Bezugspersonen die Be-
dürfnisse ihrer Kinder auch ohne entsprechendes Appellverhalten richtig einschätzen. 
Geschieht dies nicht, müssen Kinder ihre Bedürfnisbefriedigung aufschieben und den 
als unangenehm empfundenen Zustand schweigend erdulden (vgl. Kapitel 7).

Tao-Kinder müssen in Disstress-Situationen »negative Gefühle« (marahet so 
onowned) auf intrapersonale Weise regulieren. Erst wenn sie sich wieder auf sozial 
konforme Weise verhalten, werden sie von ihren Bezugspersonen auf den Arm ge-
nommen und getröstet. Die Bezugspersonen »belehren« (nanaon) sie mit ruhiger 
Stimme und erzählen ihnen, wieso sie etwas nicht tun dürfen und was sie das nächs-
te Mal besser machen können (vgl. Kapitel 15, Abschnitt Frühzeitiges Erlernen der  
intrapersonalen Emotionsregulation).

Die im Vergleich zu westlichen Mittelschichtsfamilien sehr früh auf tretende intra-
personale Regulation von Tao-Säuglingen in der Kind-Eltern-Interaktion ist aus Sicht 
der Bindungsforschung bedenklich, da sie ein sicheres kindliches Gebundensein ver-
hindert. Tao-Kinder dürfen in vielen Situationen negativ konnotierte idiosynkratische 
Gefühle nicht of fen zeigen und müssen stattdessen eigene Strategien der Disstress-
Bewältigung entwickeln, die im Wesentlichen darin bestehen, dass sie »schlechte  
Gefühle« in ihrem onowned verbergen.

»Geschwister«-Bindungen
Zu Beginn der Kleinkindphase werden Tao-Kinder zunächst von ihren Bezugsper-
sonen und dann später auch den Peers durch auslachen beschämt, wenn sie weinen, 
auf nicht gerechtfertigte Weise »wütend« (somozi) werden oder sich bei einem Sturz 
verletzen (vgl. Kapitel 14–16). Da das Personenkonzept der Tao mit einem animistisch 
geprägten Denk- und Fühlrahmen verbunden ist, bedarf es einer genauen Analyse 
der spezifischen Aspekte des fragmentierten Selbst, die von sozialer Ausgrenzung  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit432

betroffen sind. Die Beschämungen durch die Bezugspersonen und Altersgenossen 
gelten nicht der Gesamtperson, sondern erstens ihrer namentlich nicht hervorgehobe-
nen Körperseele, die mit den anito assoziiert wird und dazu tendiert, (selbst)zerstöre-
risches Verhalten in unachtsamen Momenten auszulösen, und zweitens den Unacht-
samkeit und Schwäche ausnutzenden bösartigen Geistwesen, die in das »körperliche 
Selbst« eindringen und die Position(en) der temporär abwesenden Freiseele einneh-
men (vgl. Kapitel 5; Abschnitt Körperseele).

In der Kindheitsphase fällt es Tao-Kindern zunehmend schwerer, »ruhig« (maha­
nang) neben ihren Eltern zu sitzen; das Ausleben des kindlichen Bewegungsdrangs 
verträgt sich schlicht und einfach nicht mit den Benimmregeln der hierarchisch ge-
prägten Verwandtschaftsordnung und der durch das iwawalam so tao vorgegebenen 
soziozentrischen Orientierung. Um den aus kindlicher Sicht unangenehmen Soziali-
sationsstrategien, den bei Fehlverhalten einsetzenden Beschämungen und den stän-
digen »Ermahnungen« (nanaon) der Bezugspersonen zu entkommen, bewegen sich 
Tao-Kinder im Alter von 3,5 Jahren zu ihren Peers hin, mit denen sie abseits der Er-
wachsenenwelten hemmungslos spielen können, ohne von ihren Bezugspersonen ge-
maßregelt zu werden. Die Praxis des Anblaffens in Verbindung mit der drohend zur 
Schlaggeste erhobenen rechten Hand bewirkt, dass Kinder Reißaus nehmen und vor 
ihren »wütenden« Bezugspersonen davonlaufen. Sie verbringen nun einen Großteil 
des Tages mit ihren Peers, mit denen zusammen sie durch das Dorf und seine nähere 
Umgebung streifen (vgl. Kapitel 8).

Spielen, »voneinander lernen« (miyahahap) und die Welt entdecken sind allesamt 
Tätigkeiten, die Kinder zusammen mit den Peers erleben – jedoch nicht mit den Be-
zugspersonen. Dies drückt sich auch in emotionaler und affektiver Hinsicht aus: Die 
mit den Peers empfundene »Freude« (magaga) ist oft überschwänglicher Natur, wo-
hingegen das im Beisammensein mit den Angehörigen der hierarchisch geprägten 
Verwandtschaftsgruppe empfundene Glück eher verhalten geäußert und größten-
teils still im onowned empfunden wird. Bei den Tao findet das kindliche Bedürfnis 
nach vertrauter Nähe und Intimität seine Erfüllung nicht im Umgang mit Mutter und 
Vater, sondern im Beisammensein mit gleichaltrigen Kindern, wobei den Cousinen 
und Cousins sowie langjährigen Freunden eine besondere Rolle zukommt. Aus der 
Gruppe der gleichaltrigen gleichgeschlechtlichen Peers werden Gefährten rekrutiert, 
die einen idealerweise das ganze Leben lang begleiten. Bestimmte Aspekte sicheren 
Bindungsverhaltens sind somit außerhalb von Eltern-Kind-Beziehungen anzutreffen. 
Tao-Kinder sind keinesfalls unsicher gebunden, der soziale Referenzrahmen wird in 
dieser Gesellschaft lediglich um die Dimension der »Geschwister«-Gruppe erweitert.

Die weitestgehende Ausblendung von Geschwisterbeziehungen in der Bindungs-
forschung spiegelt die Situation in den westlichen Mittelschichten wider, aus denen 
Akademiker in der Regel entstammen. In diesen Familien besteht die Tendenz, im 
urbanen Raum zu leben und relativ spät relativ wenige Kinder zu bekommen. In der 
deutschen Mittelschicht wachsen Kinder – sofern sie überhaupt Geschwister haben 

– oftmals in einer Weise auf, die an die Situation von Einzelkindern erinnert, da sie 
sämtliche persönliche Belange auf exklusive Weise mit den Eltern abklären. Wenn 
unter deutschen Mittelschichtsgeschwistern Streit entsteht, werden von den Kindern 
häufig die Eltern hinzugeholt, um zu schlichten (Keller 2019).

Tao-Kinder lernen hingegen beim Herumstreifen in den Peergruppen früh, ihre 
Angelegenheiten selbst und ohne Intervention der Erwachsenen zu klären; die-

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 433

se schreiten in der Regel nur ein, wenn Kinder sich aufgrund ihrer Unwissenheit in  
Gefahrensituationen begeben. In der traditionellen Lebensweise war es für Tao-Kin-
der kaum möglich, ungefragt das Wort an die Bezugspersonen zu richten. Tao-Eltern 
tragen ihren Kindern auch heute noch als Gruppe auf, bestimmte Haushaltstätig
keiten zu erledigen (wobei die älteren Geschwisterkinder diese Aufgaben in der Regel 
an die jüngeren weiterdelegieren).

Bindungen zu Geistwesen und Objekten
Die Tao leben in einer Welt, die von Tieren, Pf lanzen, Geistwesen und Objekten (z. B. 
Steinen) bevölkert wird, die allesamt über »Seelen« (pahad) verfügen. Im Gegensatz 
zur herkömmlichen westlichen Konnotation schließt der Begriff des »Sozialen« die 
supranatürliche Ebene mit ein (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Kosmologische Vorstellungen). 
Die anders gelagerten ontologischen Vorannahmen der Tao ermöglichen weitaus kom-
plexere Formen des Bindungsverhaltens als in westlichen Mittelschichtsfamilien.7

Hochbetagte Alte neigen dazu, ihre in der letzten Lebensphase kontinuierlich 
schrumpfenden menschlichen Sozialbeziehungen durch emotional aufgeladene 
Bindungen an Geistwesen – in der Regel die eigenen »Ahnen« (inapowan) – zu kom-
pensieren. In der Alleinsituation führen sie Zwiegespräche mit bereits verstorbenen 
Mitgliedern ihrer Verwandtschaftsgruppe. Bei den supranatürlichen Gesprächspart-
nern handelt es sich um die Ahnengeister nahestehender Verwandter (z. B. demjeni-
gen der Mutter oder eines frühzeitig verstorbenen Kindes), von denen keine oder nur 
wenig Gefahr ausgeht und von denen die Betrof fenen in der Regel nichts »Schlechtes« 
(marahet) zu erwarten haben. Mit zunehmendem Alter verringert sich die Scheu vor 
einer Kommunikation mit den Toten. Die jenseitige Welt wird immer greif barer, da 
der eigene Tod bevorsteht.

Auf vorausschauende und uneigennützige Weise haben die Ahnen die Kulturland-
schaft Lanyus für ihre Nachkommen gestaltet; sie haben Felder angelegt und Bäume 
gepf lanzt, von denen sich die »lebenden Menschen« ernähren. Unter Einsatz ihres 
Lebens haben sie kulturelles Wissen erworben, dessen Anwendung jüngeren Genera-
tionen zugutekommt. Die Taten der Ahnen erwecken in den Tao Gefühle der »Freude« 
(masarey) und tiefen »Dankbarkeit« (isarey; somarey) (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige 
bzw. ambivalente Geistwesen). Auch Häuser und traditionelle Boote – sofern sie rituell 
eingeweiht wurden – werden als belebte Objekte begriffen, die mit den Ahnen in Ver-
bindung stehen.

Als ich einmal zusammen mit einem Freund zu Abend aß, legte dieser Wert darauf, 
dass seine Angelrute am Tisch Platz nahm und »mitaß«. Er organisierte einen Stuhl 
für sie, weil sie ihm beim Fang der Fische behilf lich gewesen war. Auch wenn es sich 
hierbei um ein idiosynkratisches Verhalten handelte, das in dieser Form bei anderen 
Tao nicht anzutreffen war, so wird durch dieses Beispiel deutlich, dass in Gesellschaf-
ten mit animistisch geprägten Denk- und Fühlrahmen nicht notwendigerweise strikte 

7 � Wie Scheidecker (2019) in seiner Abhandlung über den Attachment-Begrif f herausstellt, haben in 
den vergangenen 15 Jahren viele Sozial- und Kulturwissenschaf tler das Bindungsverhalten zu nicht 
menschlichen Akteuren oder Entitäten untersucht, darunter zu Sportmannschaf ten, materiellen  
Besitztümern, Markennamen, Haustieren, bestimmten Landschaf ten sowie Göttern und anderen  
spirituellen Wesen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit434

Differenzierungen zwischen »Dingen« und »Personen« bestehen und ggf. auch Angel-
ruten bindungsrelevanten Personenstatus erlangen können.

Emotionale Wärme durch das Geben und Empfangen von Nahrung

Die in Kapitel 10 behandelten sechs Subsysteme elterlicher Strategien im Umgang mit 
Säuglingen und Kleinkindern werden nach Keller (2007, 2011) durch drei interaktiona-
le Mechanismen (interactional mechanisms) moduliert. Hierbei handelt es sich erstens 
um geteilte oder ungeteilte Aufmerksamkeit (shared or exclusive attention)8, zweitens 
um Reaktionsgeschwindigkeit (promptness of reactivity)9 und drittens um emotionale 
Wärme (emotional warmth). Wie ich dargestellt habe, ist geteilte Aufmerksamkeit bei 
den Tao die Norm. Im Säuglings- und Kleinkindalter erfüllen Tao-Bezugspersonen 
die körperlich-physischen Bedürfnisse ihrer Kinder in der Regel prompt. Wenn jün-
gere Tao-Kinder sozial unerwünschte Emotionen auf unkontrollierte Weise freiset-
zen, ist die Reaktionsgeschwindigkeit der Bezugspersonen entweder sehr schnell (z. B. 
beim Klapsen, Anblaffen und den Beschämungen durch Auslachen) oder es kommt zu 
überhaupt keiner Reaktion (z. B. beim Nichtbeachten). Durch die harschen Reaktions-
weisen der Bezugspersonen auf kindliches »Wütendwerden« (somozi) oder Weinen 
werden negative Affekte in Tao-Kindern hervorgerufen. Bestimmte bei den Tao kultu-
rell als problematisch angesehene psychisch-emotionale Bedürfnisse werden von den 
Bezugspersonen nicht erfüllt.

In diesem Abschnitt möchte ich mich auf den interaktionalen Mechanismus der 
emotionalen Wärme konzentrieren. Ich sehe in diesem Konzept einen Schlüssel für 
ein besseres Verständnis der bestehenden Gemeinsamkeiten und Unterschiede im 
Bindungsverhalten von Tao-Kindern und Kindern aus westlich geprägten Mittel-
schichten. Nach Keller (2007) wird emotionale Wärme üblicherweise der Ausübung 
elterlicher Kontrolle bzw. elterlichem Autoritätsverhalten entgegengesetzt. Wärme 
bezeichnet bei ihr ein fürsorgliches Verhalten, das auf Zuneigung, positivem affekti-
vem Austausch, Verständnis und Empathie basiert. Nach MacDonald (1992: 761; zitiert 

8 � Die vornehmlich in nordatlantischen Gesellschaf ten anzutref fenden dyadischen Beziehungen 
zwischen Bezugspersonen und Säuglingen zeichnen sich durch ein hohes Maß an ungeteilter oder 
exklusiver Aufmerksamkeit der Bezugspersonen aus. Demgegenüber überwiegen in den meisten 
Weltgegenden und hier vornehmlich in ländlichen Regionen Muster der geteilten Aufmerksamkeit, 
weil Mütter und andere wichtige Bezugspersonen neben der Kinderbetreuung Subsistenz- oder 
Arbeitstätigkeiten nachgehen müssen. Während ungeteilte Aufmerksamkeit in der Regel auf posi-
tive Signale des Kindes fokussiert, stehen bei der geteilten Aufmerksamkeit die negativen Kindes-
signale im Vordergrund.

9 � Bei der Reaktionsgeschwindigkeit bestehen u. a. Parallelen zum Sensitivitätsrating von Ainsworth et 
al. (1978). Gemessen wird hier die Reaktionsgeschwindigkeit von Müttern (und anderen Bezugsper-
sonen) auf die Signale ihrer Säuglinge. Es gibt Hinweise, dass eine elterliche Reaktion innerhalb von 
einer Sekunde notwendig ist, damit jüngere Säuglinge eine Verbindung zwischen Signal und Reaktion 
herstellen können, weil ihre Erinnerungskapazitäten zunächst noch sehr gering sind (Stang 1989; Van 
Egeren et al. 2001; zitiert in Keller 2007: 27). Prompte elterliche Reaktivität auf ein bestimmtes Säug-
lingsverhalten ruf t bei Säuglingen positive Af fekte hervor, da ihre Kontingenzerwartungen bestätigt 
werden. In diesen Fällen erleben sich Säuglinge als aktive Verursacher elterlicher Reaktionen und  
somit als Akteure, die bereits Kontrolle ausüben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 435

in Keller 2007: 26) führt emotionale Wärme zu einer kindlichen Identifikation mit den 
Bezugspersonen, einer Übernahme von deren Wertesystem und einem hohen Grad an 
Folgsamkeit.

Die lokale Konzeption von emotionaler Wärme, auf die ich hinauswill, wird bei den 
Tao innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe durch das Geben 
und Nehmen von Nahrung erzeugt und nicht – wie in westlichen Mittelschichten – über 
die Herstellung einer psychisch-emotionalen Nähe, die auf langen, intensiven Gesprä-
chen und der Kenntnis intimer Details des anderen basiert. Das Einschlagen eines nicht 
mentalistischen und auf einer Betonung des »Körpers« (kataotao) basierenden kultur-
spezifischen Entwicklungspfads bei den Tao hat Auswirkungen auf die Beschaffenheit 
der emotionalen Wärme, die aufgrund des traditionell fehlenden »Psyche«-Konzepts 
nicht als etwas den »inneren Wesenskern« Betreffendes aufgefasst wird, sondern viel-
mehr als etwas, das durch konkrete gegenseitige Hilfestellung und den kontinuier-
lichen Austausch von Nahrung erzeugt wird.

Das Konzept von emotionaler Wärme als etwas durch das Geben und Empfangen 
von Nahrung Hervorgerufenes ist keine kulturelle Besonderheit der Tao, sondern viel-
mehr in der gesamten ost- und südostasiatischen Region verbreitet. Ich möchte dies 
anhand einiger Beispiele illustrieren, die ich der chinesischen bzw. taiwanesischen 
Kultur entnehme: Bei Begrüßungen ist es in China und Taiwan unüblich, sich nach 
dem tatsächlichen subjektiv empfundenen Wohlbefinden zu erkundigen. Eine direkte 
Entsprechung zur Frage »Wie geht es dir ?« ist im Alltag nicht existent, da sie auf eine 
subjektiv-individuelle Erfahrungsebene abzielt, die aufgrund der in der ost- und süd-
ostasiatischen Region allgemein verbreiteten soziozentrischen Orientierung keinen 
oder nur einen bedeutend geringeren Aufmerksamkeitsfokus erfährt. Trifft man in 
China und Taiwan einen Bekannten auf der Straße, fragt man »Hast du schon geges-
sen ?« (»你吃飯了嗎 ?« »Ni chi fan le ma ?«), um auf diese Weise eine emotionale Verbun-
denheit zum Gegenüber herzustellen. Angehörige westlich geprägter Mittelschichten 
empfinden »Mitleid«, wenn es einer anderen Person in psychisch-emotionaler Hinsicht 
schlecht geht; in China und Taiwan richtet sich dieses »Mitleid« (可憐 kelian) hingegen 
auf die Erfüllung eines menschlichen Grundbedürfnisses – im Fokus steht die Frage, 
ob man sich satt essen konnte.10

Den han-taiwanesischen Lehrern an der DQGX und den Erzieherinnen an der GYB 
war es nicht entgangen, dass mein Sohn Johann als »kultureller Außenseiter« (dehdeh) 
keinen leichten Stand innerhalb der Gruppe der GYB-Kinder besaß und dass sich sei-
ne Integration in die Vorschule aufgrund kultureller Differenzen als schwierig erwies. 
Die Erzieherinnen in der GYB sorgten dafür, dass Johann während des gemeinsam 
eingenommenen Frühstücks und Mittagessens solche Speisen zu essen bekam, die er 
gerne mochte. Wenn ihm etwas schmeckte, packten sie eine zweite Portion ein, die 

10 � Es handelt sich hierbei um kulturspezifische Tendenzen der Wahrnehmung und Fokussierung, die 
jedoch keinen Absolutheitsanspruch besitzen. Sicherlich erweckt auch in westlichen Gesellschaf ten 
eine hungrige Person »Mitleid« und umgekehrt in ostasiatischen Gesellschaf ten eine Person, die von 
harten Schicksalsschlägen getrof fen wurde und sich deshalb in einem psychisch labilen Zustand 
befindet. In diesem Zusammenhang sind die Urlaubsfotos chinesischer / taiwanesischer Touristen 
interessant, da hier eine stark ausgeprägte Tendenz besteht, die im Restaurant bestellten Speisen 
fotografisch zu dokumentieren. In kaum einem Urlaubs-Blog fehlen diese Ansichten regionaler  
kulinarischer Spezialitäten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit436

er mit nach Hause nehmen konnte. Auch andere Lehrer steckten ihm immer wieder 
kleine Snacks11 zu; dies war ihre Art, sich fürsorglich um ihn zu kümmern und für 
sein Wohlergehen zu sorgen. Ein Grundschullehrer tat dies mit großer Regelmäßig-
keit; immer wenn wir ihn in Iranmeylek oder beim Einkaufen in Yayo trafen, versorgte 
er Johann (und auch Theo) mit diesen kleinen Aufmerksamkeiten.

Bei Johanns Eingewöhnung in die GYB-Klasse fiel mir auf, dass die Erzieherinnen 
vor allem Wert auf die Erfüllung der physischen Bedürfnisse der Kinder legten. »Hän-
dewaschen« (洗手 xi shou) und »Wasser trinken« (喝水 he shui) waren fest in den Ablauf 
der Vorschule integrierte Tätigkeiten. Zu Beginn von Johanns Eingewöhnung erhielt 
ich eine Liste mit den wichtigsten chinesischen Wörtern, die Johann als erstes erlernen 
sollte. Es handelt sich hierbei ausschließlich um Redewendungen, die entweder auf 
physische Bedürfnisse (trinken, essen, auf die Toilette gehen, Zähneputzen) oder auf 
das Gemeinwohl (Geschirr abwaschen, den Boden fegen, aufräumen) verwiesen. Es 
waren nicht etwa Vokabeln für Spielsachen darunter, mit denen Johann gerne spielte, 
oder Hinweise über persönliche Befindlichkeiten (wie z. B. »Ich spiele gerne ...«). Das, 
was man als psychisch-emotionale Bedürfnisse beschreiben könnte, kam in dieser 
Liste nicht vor.12

Sowohl bei der mentalistischen Form der emotionalen Wärme als auch bei ihrer Er-
zeugung durch das Geben und Empfangen von Nahrung treten situations- und kul-
turspezifische Gefühle auf, die in affektiver Hinsicht das Entstehen menschlicher 
Bindung bewirken. Im Folgenden behandele ich einige Gefühle, die im kulturellen 
Kontext der Tao »Sicherheit« und »Geborgenheit« (mahanang so onowned) generieren 
und somit an der Entstehung und Kontinuität affektiver Bindung beteiligt sind.13 
Außerdem behandele ich das Sich-satt-essen-Können als eine wichtige Motivation im 
Leben vieler Tao. Als Letztes zeige ich auf, dass Menge, Qualität und Reihenfolge bei 
der Vergabe von Nahrung als unmittelbare Statusmarker fungieren.

Mit dem Geben und Empfangen von Nahrung verbundene Gefühle
In der traditionalen Zeit nahmen Tao-Kinder aufgrund der allgemein hohen Sterblich-
keitsrate den Tod als einen ständigen Begleiter wahr, der sie jeden Tag ereilen konnte. 
Jedes bisschen Gewissheit, das eigene Leben erhalten zu können, rief in ihnen Gefühle 

11 � Bei diesen Snacks handelte es sich z. B. um »gedämpf te Brötchen« (饅頭 mantou), Chicken Nuggets 
oder Schokolade.

12 � Als mein jüngerer Sohn Theo rund fünf Jahre später in Berlin eingeschult wurde und erstmals den 
Hort besuchte, wurde dagegen auf die physischen Bedürfnisse der Kinder nicht sonderlich viel Wert 
gelegt: Niemand kam auf die Idee, den Erstklässlern die sanitären Einrichtungen zu zeigen. Als ich 
Theo das erste Mal abholte, musste er ganz dringend auf die Toilette und wusste nicht, wo sie sich be-
fand. Außerdem hatte er großen Durst. Im Hort hatten die Kinder der älteren Klassen bereits einen 
Trinkbecher. Als ich einen Erzieher darauf ansprach, sagte er: »Ich muss mal schauen, ob ich noch 
einen Trinkbecher für Theo habe.« Die Erfüllung der physischen Bedürfnisse der deutschen Hort-
Kinder wurde bewusst oder unbewusst als weniger wichtig erachtet als ihre psychisch-emotionalen 
Befindlichkeiten. Im Hort und in der Schule wurde hingegen ein besonderer Wert auf emotionale 
Kompetenz, Gender-Diversität und die Akzeptanz persönlicher Grenzen gelegt.

13 � Auf die »Verlegenheit und Hemmung beim Empfang einer Gabe oder Hilfeleistung« (mamo) werde ich 
an dieser Stelle nicht nochmals eingehen, da ich dieses Gefühl bereits in Kapitel 4, Abschnitt Kommen-
salität und Nahrungstausch besprochen habe.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 437

der »Freude« (masarey; apiya so onowned) hervor. Tao-Kinder »freuten sich«, wenn alte 
Leute sie »segneten« (azwazwain) und ihnen ein langes Leben voraussagten. Der Segen 
war für Kinder damals Motivation genug, den Alten bei der Arbeit zu helfen und ihnen 
die Feldfrüchte nach Hause zu tragen. Bisweilen wurden sie für ihre Hilfe mit Süß-
kartoffeln belohnt, die sie von den Alten zum Dank erhielten.

In früheren Zeiten, als eine ständige Nahrungsversorgung nicht immer gewähr-
leistet werden konnte, empfanden Tao-Kinder (und andere nicht arbeitende status-
niedrige Personen) neben »Freude« außerdem tiefe »Dankbarkeit« (isarey; somarey) 
bei der Bereitstellung von Nahrung. Die meisten Tao-Kinder müssen sich auch heute 
noch nach jeder im Familienverbund eingenommenen Mahlzeit bei den statushöheren 
Nahrungsversorgern ihrer Haushaltsgruppe bedanken, indem sie »Ayoy !« (»Danke !«) 
sagen.14 Da alle Tao aufgrund der rigiden Altershierarchie und des unidirektionalen 
f low of life zeit ihres Lebens »Kinder« (kanakan) bleiben, erstreckt sich die von ihnen 
empfundene »Dankbarkeit« auch auf die Gruppe der Ahnen, von deren Güte und Se-
gen alle »lebenden Menschen« abhängig sind.

Einmal saß ich mit einem 75-jährigen Mann auf den Feldern im Schatten einiger 
Bäume, um Betelnüsse zu kauen. Der Mann erzählte mir, dass seine verstorbene Frau 
diese Bäume gepf lanzt habe, damit man sich an diesem schattigen Ort von der Feld-
arbeit ausruhen kann. Es gibt bei den Tao keine Grabsteine, an denen der Verstorbenen 
gedacht wird. Diese Funktion übernehmen vielmehr durch sie selbst hervorgebrachte 
Landmarkierungen, die zugleich Manifestationen ihrer konkreten Taten sind. Nicht 
die Nachkommen schaffen diese Orte der Erinnerung, sondern die Ahnen selbst, die 

14 � Auf die früher üblichen Verbeugungen wird heute allerdings nicht mehr so viel Wert gelegt.

Abbildung 23: Traditionelles Essen, bestehend aus Schweinef leisch, Taro und Fisch

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit438

noch zu Lebzeiten vorausschauend zum Wohle der Nachkommen gehandelt haben.15 
Die Tatsache, dass wir bequem im Schatten der Bäume sitzen konnten, war in der mit-
täglichen Sommerhitze ein Segen, da sich die »angenehme« (apiya) Kühle gut für unse-
re »Körper« (kataotao) anfühlte. Ahnen, die während ihrer Zeit als »lebende Menschen« 
Maßnahmen zum körperlichen Wohl ihrer Nachkommen ergriffen haben, gelten den 
Tao als gute Ahnen. Durch das Pf lanzen von Obstbäumen und Nutzhölzern fungieren 
sie nach wie vor als Nahrungsversorger. Erst die von ihnen gepf lanzten Harthölzer 
ermöglichen den Bau der großen Boote, ohne die ein Fangen der Fliegenden Fische in 
größeren Mengen (zumindest in der traditionellen Lebensweise) nicht möglich war. 
Das Pf lanzen der Bäume ist etwas, wovon die Ahnen zu Lebzeiten nicht selbst profi-
tieren. Es ist Teil einer die Generationen umspannenden Solidarität und Reziprozität. 
Man wird zu einem guten Ahnen, wenn man sich altruistisch verhält und die egoisti-
schen und individualistischen Regungen des onowned erfolgreich überwindet.

Mit »Dankbarkeit« (isarey; somarey) unmittelbar in Verbindung stehend ist »Mitleid« 
(mangasi; ikasi; makarilow). »Mitleid« ist bei den Tao eine Emotion der Statushöhe-
ren, die sich Bedürftigen gegenüber erkenntlich erweisen, indem sie diesen Nahrung, 
Kleidung und andere Güter zukommen lassen. »Mitleid« und »Freude« / »Dankbarkeit« 
sind durch einen emotionalen Nexus miteinander verbunden, sie konstituieren eine 
Beziehung zwischen statusungleichen Personen(gruppen). Ein in körperlicher Hin-
sicht gesunder Vater, der »nirgendwohin geht, um zu arbeiten« (abo so angangayan), 
wird von den Tao sozial ausgegrenzt und aufgrund seiner Faulheit »verachtet« (ikaoya). 
Doch seine Hunger leidenden Kinder, die sich noch nicht selbst ernähren können, er-
regen allgemein großes »Mitleid« (mangasi). Die Motivation der Verwandten, diesem 
Haushalt weiterhin Nahrung zukommen zu lassen, besteht vor allem darin, dass die 
Kinder sich satt essen können.

Die traditionelle Arbeitsorganisation der Tao brachte es mit sich, dass ältere Kin-
der einen Großteil des Tages allein verbrachten, weil ihre Bezugspersonen Subsistenz-
tätigkeiten nachgingen. Spätestens am Nachmittag empfanden Tao-Kinder deshalb 
Hunger, der erst am Abend gestillt werden konnte, wenn die einzige vollwertige Mahl-
zeit des Tages nach getaner Arbeit im Familienverbund eingenommen wurde. Das 
Hungergefühl besaß eine wichtige sozialpsychologische Funktion, da es die den Nah-
rungsmitteln zugemessene Bedeutung intensivierte. Soziale Bindungen, die über das 

15 � Die Frage, wer eine Grabstätte oder einen Ort der Erinnerung geschaf fen hat, ist zentral, da sie un-
mittelbar mit dem Machtaspekt verbunden ist. Die Lebenden können die Toten kontrollieren, wenn 
sie es selbst sind, die das Grabmal errichten und pflegen (oder den Bestattungs- und Verwesungs-
prozess auf irgendeine Weise durch kulturelle Praktiken begleiten). Bei den Tao werden die Toten 
in einem Küstenwald jenseits der Siedlung bestattet, dieser dient jedoch in keiner Weise als Ort der 
Erinnerung, der von den Hinterbliebenen aufgesucht werden kann (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Freiseele). 
Da nach der Bestattung keine weiteren rituellen Handlungen an der »Begräbnisstätte« (kanitowan) 
durchgeführt werden, ja diese sogar nie wieder von den Angehörigen aufgesucht werden darf, kön-
nen die Toten auch nicht durch Rituale an ihre Grabstätten gebunden werden. Die Tao sind ihren Ah-
nen vergleichsweise ausgeliefert und können nur versuchen, diese durch Achtsamkeit und Vorsicht 
auf Distanz zu halten. Dadurch, dass die zu Ahnen gewordenen Alten von ihrer Macht auch nach dem 
Tod nichts eingebüßt haben, bestätigt sich die kulturelle Logik eines unidirektionalen Segensflusses 
von den Toten zu den Lebenden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 439

Geben und Empfangen von Nahrung verlaufen, können nur dann effektive Wirkung 
zeigen, wenn das Verfügen über Nahrungsmittel eben nicht selbstverständlich ist.

Da Gefühle des »Mitleids« an unverschuldetes körperlich-physisches Leiden und 
allem voran an das Empfinden von Hunger gekoppelt sind, kann mangelnde Bedürf-
nisbefriedigung gleich welcher Art am ef fektivsten in dem Idiom des Essens bzw. 
der Nahrung artikuliert werden. Als solche nicht wahrgenommene psychisch-emo-
tionale Bedürfnisse müssen auf eine körperliche Ebene umgeleitet werden, um auf 
diese Weise eine Artikulation (und indirekt eine Befriedigung) zu erfahren (vgl. 
Kleinman 1980). Wenn Tao-Kinder sagen, dass sie »Hunger« (makcin) haben, kann 
diese Bemerkung demnach in einem umfassenden Sinn als eine allgemein gegebe-
ne Bedürf tigkeit interpretiert werden. Dies wird u. a. ersichtlich, wenn Tao-Mütter 
ihre Kleinkinder im Dorf zurücklassen, weil sie auf den Feldern arbeiten müssen. 
Der kindliche Trennungsschmerz wird von den Bezugspersonen nicht als ein durch 
diese Situation gerechtfertigtes Gefühl der »Traurigkeit« (marahet so onowned) an-
erkannt, sondern in das Idiom des Essens bzw. der Nahrung übertragen: Die zu-
rückgelassenen Kinder sind zu »bemitleiden« (mangasi), weil niemand da ist, der 
ihnen etwas zu essen geben kann.16

Beziehungen sind häufig von einem respektvollen Umgang geprägt, bei dem »Liebe«  
und »Zuneigung« (ikakey) durch Versorgungsleistungen wie das Geben von Nahrung 
artikuliert werden. Die »Liebe« der Ehepartner zueinander findet ihren Ausdruck vor 
allem in der gegenseitigen fürsorglichen genderspezifischen Nahrungsbeschaffung: 
Frauen sind für die Versorgung ihrer Haushaltsgruppe mit »stärkehaltiger Nah-
rung« (kanen) zuständig, Männern obliegt die Beschaffung »eiweißhaltiger Nahrung«  
(iyakan). Nur wenn Frauen und Männer ihren zugewiesenen sozialen Rollen nach
kommen, kann ein Haushalt mit ausgewogener, d. h. gesunder Nahrung versorgt wer-
den. Freundschaften entstehen nicht, weil man viel miteinander redet, sondern weil 
man Tauschbeziehungen aufnimmt und sich gegenseitig zu Getränken oder derglei-
chen einlädt.

Freundschaft ist in einem fundamentalen Sinne das Teilen von Nahrung, die 
gegenseitige Versorgung mit Essen. Als ich mich mit einem jungen Mann aus Iranmey-
lek anfreundete, betonte dieser, dass ich bei ihm immer zu essen bekommen könnte 
und dass ich mich an ihn wenden könne, wenn ich ein Problem hätte. Interessant war, 
dass er das Essen an erster Stelle nannte. Er verstand die Versorgung mit Nahrung, die 
er mir beim Schließen unserer Freundschaft zusagte, in einem durchaus umfassen-
den Sinn: Zunächst bedeutete die Versorgung mit Nahrung für ihn, dass ich immer zu 
ihm kommen konnte, wenn ich Hunger hatte und zu Hause keine Lebensmittel mehr 

16 � Als ich nach acht Monaten Feldforschung allein auf Lanyu zurückblieb, weil meine Familie nach 
Berlin zurückkehrte, wurde mir von vielen Dorfbewohnern immer wieder im Vorbeigehen zugeru-
fen: »Allein ist es langweilig.« (»一個人很無聊.« »Yi ge ren hen wuliao.«). Die Emotion »Langeweile«  
( yamangaotok) diente als eine hinreichende Beschreibung für eine aus meiner westlichen Sicht weit-
aus komplexere Gefühlslage, die neben besagter »Langeweile« bisweilen auch »Einsamkeit« und 
»Niedergeschlagenheit« umfasste. Letztere Emotionen sind jedoch aufgrund des mit ihnen verbun-
denen Zustands der Schwäche und somit Angreifbarkeit durch Anito-Geistwesen in der Tao-Gesell-
schaf t nicht artikulierbar; sie werden im Sinne von Levy (1984) hypokognisiert. Der soziale Referenz-
rahmen – der bei den Tao untrennbar mit dem Nahrungskomplex verbunden ist – stellte in diesem 
Fall die einzige Möglichkeit dar, meiner inneren Verfassung Ausdruck zu verleihen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit440

vorhanden waren. (»Du kannst bei mir essen, wenn du selbst nichts zu essen hast.«) Er 
bot mir auch an, seine Nahrungsquellen mit ihm zu teilen. (»Du kannst die Blätter von 
meinem Chili-Strauch nehmen, wenn du willst.«) Zu diesem Zweck zeigte er mir, wel-
che Blätter ich auf welche Weise von dem Baum abzupfen konnte, um sie hiernach als 
Blattgemüse im Wok unter Rühren zu braten. Er ging aber noch weiter und stellte mir 
auch seine Produktionsmittel zur Verfügung, damit ich selbst Nahrung produzieren 
konnte. (»Du kannst mein Boot benutzen, wenn du willst.«) Nach diesem Verständ-
nis gleicht Freundschaft einer Aufnahme in die eigene Verwandtschaftsgruppe; denn 
beim »Boot« (tatala) handelt es sich keinesfalls um einen profanen Gebrauchsgegen-
stand, sondern um ein animiertes Objekt mit eigener Seele, das eine direkte Verbin-
dung zu den Ahnen aufweist.

Das Begehren von Nahrung
Ich habe bislang dargestellt, wie Tao-Bezugspersonen durch »Angst« (maniahey) und 
»Scham« (masnek) induzierende Sozialisationspraktiken die als problematisch angese-
henen Verhaltensweisen von älteren Säuglingen und Kleinkindern auf negative Weise 
markieren (vgl. Kapitel 11–16). Sie rufen auf diese Weise eine »Angst- und Scham-Dis-
position« (kanig) in ihren Kindern hervor, die dazu führt, dass diese ein Leben lang 
vor dem »Ärger« (somozi) mächtiger anderer – »lebender Menschen« oder Geistwesen 

– »Angst« haben. Tao-Kinder sind aus einer westlichen Perspektive betrachtet durch 
ihre frühkindlichen Sozialisationserfahrungen traumatisiert. Bereits subtile Aus-
druckszeichen genügen, um die traumatischen Erfahrungen der frühen Kindheit auf 
einer vorbewussten affektiven Ebene zu reaktivieren.

Die mit Ängstigung und Beschämung einhergehende Unterdrückung »negativer 
Emotionalität« (marahet so onowned) bei Tao-Säuglingen und -Kleinkindern würde je-
doch zu pathologischen Zuständen führen, wenn es nicht darüber hinaus einen kultu-
rell definierten positiv konnotierten Bereich gäbe, in dem Kinder (sowie auch alte Men-
schen) bestimmten Bedürfnissen und Wünschen freien Lauf lassen könnten. Hierbei 
handelt es sich um das direkte und vehemente Einfordern von Nahrungsmitteln und 
Gebrauchsgegenständen, die »das Herz begehrt«, »wünscht« oder »haben will« (kak­
zeben; kakdain). Ebenso wie »Ärger« / »Wut« (somozi) bei den Tao eine hohe Intensität 
erreichen kann, so kann auch das »Begehren« / »Habenwollen« durchaus heftig aus-
fallen. Kakzeben empfindende Personen stellen sich selbst als bedürftig dar, um das 
»Mitleid« (mangasi) besser situierter und statushöherer Dorf bewohner zu erheischen. 
Ich bin auf die »Herzenswünsche« (kakzeben) jüngerer Kinder bereits bei meinen Aus-
führungen zum Geben und Empfangen von Nahrung in Kapitel 10, Abschnitt Distale 
Sozialisationsstrategien eingegangen. Ich hatte dort den Fokus auf kindliche Frustra-
tionserfahrungen gelegt, die von Tao-Bezugspersonen unter allen Umständen verhin-
dert werden müssen, um die Anbindung der Freiseele pahad ans »körperliche Selbst« 
zu gewährleisten. In diesem Abschnitt geht es mir darum, aufzuzeigen, dass durch 
das Geben und Empfangen (sowie bisweilen auch vehemente Einfordern) von Nahrung 
ein Freiraum für kindliche und allgemeine Bedürfnisbefriedigung besteht.

Ungefähr zwei Drittel der insgesamt 24 von mir zu kakzeben erhobenen Emo-
tionsgeschichten weisen einen direkten Bezug zu Nahrungsmitteln auf: 1. Eine Frau 
»möchte« (kakzeben) von ihrer älteren Schwester Fliegende Fische bekommen; als 
sie von dieser keine Fische erhält, ist sie »verärgert« (mindok). 2. Ein Mann »hof ft« 
(kakzeben), dass er bei der Schlachtung, die sein älterer Bruder durchführt, »rituelles 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 441

Schweinef leisch« (viney) erhält; als er leer ausgeht, ist er »enttäuscht« / »verbittert« 
(ni kayan) und erzählt anderen Leuten, wie »geizig« (mabayo; yatey miraratenen) sein 
älterer Bruder sei. 3. Ein Mann »begehrt« (kakzeben) viney, erhält aber wider Erwarten 
nichts. Er fühlt sich nun »in seinem Inneren unwohl« (marahet so onowned) und »grü-
belt« (pannaknakman) darüber nach, weshalb er bei der Fleischverteilung übergangen 
wurde. 4. Als mehrere Tao-Männer in Taiwan in einer Fabrik arbeiten, erhalten sie 
von ihrem Arbeitgeber jeden Tag dasselbe Essen. Sie »wünschen sich sehnlich« (kak­
zeben) eine Abwechslung beim Essen. 5. Eine alte Frau sieht, wie andere eine Wasser-
melone essen, und empfindet nun auch ein »großes Verlangen« (kalowlow) nach der 
Frucht. Sie sagt zu den anderen: »Ihr habt aber eine große Wassermelone !«, worauf-
hin diese »Mitleid« (ipangasi17) mit der alten Frau empfinden und ihr ein Stück Melone 
abgeben.18

In den oben aufgeführten Beispielen verfügt eine Person(engruppe) über eine ver-
gleichsweise große Menge an Nahrung (Fliegende Fische, rituelles Schweinef leisch, 
Wassermelone) und es besteht die allgemeine Erwartungshaltung, dass diese so auf-
geteilt wird, dass die Angehörigen der Ingroup sowie auch zufällig anwesende andere 
Personen etwas davon abbekommen. Da sehr junge und schwache alte Personen in 
der Tao-Gesellschaft über keinen oder nur sehr wenig Einf luss verfügen, ist ihre so-
ziale Stellung in den Tauschnetzwerken prekär. Aus Sicht eines meynakem a tao, der 
Fische oder viney verteilt, handelt es sich bei diesen Personengruppen um »nutzlose« 
(jyapsepsek) Randfiguren ohne »Funktionswert« (moyat), vor denen man keine »Angst« 
(maniahey) zu haben braucht und die man bei Verteilungen ggf. übergehen kann.

Die Tao empfinden für leer ausgegangene Kinder (und in gewisser Weise auch für 
hochbetagte Alte) »Mitleid« (mangasi), da sie im Gegensatz zu gesunden und arbeitsfä-
higen Erwachsenen selbst nicht in der Lage sind, die von ihnen »begehrten« (kakzeben; 
kakdain) Nahrungsmittel zu produzieren. Die soziale Emotion »Mitleid« muss durch 
praktische Handlungen sichtbar gemacht werden, sie kann nicht ausschließlich auf 
einer mentalen Ebene empfunden werden. Nach dem Verständnis der Tao ist deshalb 
das Empfinden von »Mitleid« gleichbedeutend mit der Vergabe von Nahrung (oder 
dem Leisten einer konkreten Hilfestellung) an statusniedrigere Bedürftige.

Oftmals entsteht kindliche »Enttäuschung« (ni kayan), weil die Eltern die »sehn-
lichen Wünsche« ihrer Kinder nicht ernst nehmen, die sich häufig auf das Essen be-
stimmter Lebensmittel beziehen. Seit den 1980er-Jahren haben viele Tao-Kinder ein 
»Verlangen« nach industriell gefertigten Produkten wie z. B. Nudeln entwickelt. Viele 
Haushalte wenden einen beträchtlichen Teil ihres Einkommens auf, um Kindern den 
Verzehr dieser aus Taiwan importierten Lebensmittel zu ermöglichen und auf diese 
Weise kindliche Verzweif lungstaten, wie das unüberlegte »Weglaufen« (miyoyohyo) in 
die Bergwälder oder an unwirtliche Küstenabschnitte, zu verhindern.19

17 � Die grammatikalische Form ipangasi wird verwendet, wenn der mit dem »Mitleid« / »Mitgefühl« ver-
bundene Akt des Gebens (von Nahrung) betont werden soll.

18 � Die anderen Beispiele bezogen sich auf den »Wunsch« (kakzeben) nach Hilfe bei anstehenden 
Arbeitsaktivitäten, nach Kindern oder Enkeln (die alleinstehende Personen gerne gehabt hätten) 
und nach einer »moralisch rechtschaf fenen Gesinnung« (apiya so nakenakem) der eigenen Kinder und 
Haushaltsangehörigen.

19 � Mütter (oder Großmütter) bringen ihren Kindern (bzw. Enkeln) in der Regel von ihren Besuchen in 
der Provinzhauptstadt Taidong von diesen »begehrte« (kakzeben) Leibspeisen mit, die auf Lanyu nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit442

Wann immer jemand im Dorf über einen Süßigkeitenvorrat verfügt, versammeln 
sich die Kinder in seiner Nähe und verlangen ihren Anteil. Tao-Kinder können aus 
westlicher Sicht ziemlich dreist auftreten, um an Süßigkeiten und Snacks heranzu-
kommen. Nicht selten wurde ich von 4- bis 6-jährigen Kindern im harschen Tonfall 
aufgefordert, ihnen Bonbons oder etwas Ähnliches zukommen zu lassen (»Gib her !«; 
»給我了 !« »Gei wo le !«). Kindliches demonstratives »Begehren« (kakzeben) ist auf das 
Einfordern von Nahrung (und gelegentlich auch Spielzeug) gerichtet, in anderen 
Kontexten jedoch völlig undenkbar. Durch die Schaffung eines auf Nahrung aus-
gerichteten Freiraums kindlicher Bedürfnisbefriedigung wird die Aufmerksamkeit 
von Tao-Kindern bereits frühzeitig in diese Richtung gelenkt. Durch die fortlaufen-
de Versorgung mit Nahrung werden andere zentrale kindliche Bedürfnisse, die in der 
Tao-Kultur aus diversen Gründen keine Hervorhebung erfahren können, kompensiert. 
Auch das Bedürfnis nach »Sicherheit« und »Geborgenheit« (mahanang so onowned) 
wird auf diese Weise befriedigt.

Alten Personen – wie etwa der Frau, die unbedingt Wassermelone essen wollte – 
schlägt man »Herzenswünsche« ebenfalls nur ungern ab, weil von diesen im Gegen-
satz zu unwissenden jüngeren Personen eine Gefahr für Leib und Seele ausgeht. Denn 
hochbetagte Alte sind aufgrund des im Laufe ihres Lebens erworbenen »kulturellen 
Wissens« in der Lage, andere zu »verf luchen« (mangazyazit). Vor allem Alte, die über 
einen schlechten Charakter verfügen, neigen dazu, die in ihrem onowned angesam-
melte »Enttäuschung« und »Verärgerung« »auf andere Personen zu übertragen« (pa­
ningtan do kadwan tao). Das »Mitleid« (mangasi), das viele Tao mit hochbetagten Alten 
empfinden, ist mit »Angst« (maniahey) vor supranatürlicher Vergeltung gepaart – auch 
wenn dies normalerweise nicht zugegeben werden darf. Sozialpsychologisch betrach-
tet ist die Induktion von »Angst« eine Strategie mittelloser und bedürftiger alter Men-
schen, um von besser situierten Personen Nahrung einzufordern.20

Der Wunsch, über bestimmte Nahrungsmittel zu verfügen, wird im Verlauf der 
Entwicklung in das Status- und Prestigesystem der Tao eingebunden. Die emsige 
Arbeitsweise der Tao wird dadurch motiviert, dass Personen, die viel produzieren, 
auch viel verteilen können. Durch die Erweiterung des sozialen Netzwerks gewin-
nen Personen (bzw. Haushalte) an Ansehen. Ökonomische Stärke ist im traditionellen 
System gleichbedeutend mit der Schaf fung einer großen Gruppe an Gefolgsleuten, 
die sich im Konf liktfall oder in Krisenzeiten auf die eigene Seite schlagen würden 
(vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und Nahrungstausch).

Der Gabentausch und die ganzheitliche Ausrichtung der Arbeit haben bei den  
Tao ein System hervorgebracht, in dem Nahrungsmittelproduktion und soziale In-
tegration auf beinahe unlösbare Weise miteinander verbunden sind: Dem »Körper« 
(kataotao) kommt in diesem System ein zentraler Stellenwert zu, denn ein gesunder 
und kräftiger Körper ermöglicht es einer Person, produktiv tätig zu sein, d. h. Nah-
rungsmittel anzubauen oder zu erbeuten, die nun durch den Gabentausch in soziales 

erhältlich sind. Einer der wenigen Anlässe, bei denen ich beobachten konnte, dass kindliches Weinen 
von den Bezugspersonen geduldet wurde, hatte den Auslöser, dass eine Großmutter ihrem 9-jähri-
gen Enkel nicht wie versprochen die von ihm geliebte Muschelsorte aus Taiwan mitbringen konnte.

20 � Das vorliegende Beispiel zeigt, wie sehr das moralische »Angst«-Gefühl in das emotionale Erleben der 
Tao eingeflochten ist und dass praktisch keine emotionale Qualität isoliert von diesem existenziellen 
Gefühl empfunden werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 443

Kapital umgewandelt werden können. Da die Tao »Gleiches gegen Gleiches« tauschen 
(also z. B. Fliegende Fische gegen Fliegende Fische; vgl. Yu 1991), besteht der diesen 
Transaktionen zugrunde liegende Zweck nicht im Erlangen bestimmter Ressourcen, 
sondern im Auf bau eines sozialen Netzwerks, das auf fundamentale Weise »Sicher-
heit« (mahanang so onowned) gewährt. Die Schaf fung sozialer Garantien durch die 
Einbettung der einzelnen Haushalte in das System des Nahrungstausches kann als 
eine Form der Überwindung der frühkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« 
(kanig) bei den Tao angesehen werden.

Sich satt essen können
Mit dem »Begehren« (kakzeben) von Nahrung verbunden ist die Motivation, sich »satt 
essen« (mabsoy) zu können. Die Jahrhunderte währende Bedrohung durch Hunger und 
die in regelmäßigen Abständen immer wieder auftretenden Nahrungsmittelknapp-
heiten haben ihre Spuren im emotionalen und affektiven Erleben der Tao hinterlas-
sen, die auch heute noch nachwirken (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Krisenzeiten vs. normale 
Zeiten). Immer wieder wird in den von mir erhobenen emotionalen Geschichten das 
Vorhandensein bzw. die Abwesenheit von Nahrung thematisiert: Nahrung, die von an-
deren verteilt und in Empfang genommen wird; Nahrung, die zusammen mit anderen 
konsumiert wird; Nahrung, die produziert und zur Schau gestellt wird; die »Mühen« 
(ikazikna), die es gekostet hat, Nahrung herbeizuschaffen; Nahrung, die nicht verfüg-
bar ist; der Diebstahl von Nahrung usw.

Ein weiteres großes Problem war früher die fehlende medizinische Versorgung 
auf Lanyu. Vom Einsalben mit Schweinefett und dem Sammeln heilender Nahrungs-
mittel einmal abgesehen, hatte es in der traditionellen Zeit kaum lindernde Mittel 
gegeben, auf die im Krankheitsfall zurückgegrif fen werden konnte. Bei drohen-
den Gefahren sowie in Zeiten »familiärer Krise« (alalow) versuch(t)en die Tao, »bei 
ihren Ahnen Mitleid zu erwecken« (mapasyasi), damit diese ihnen zur Hilfe kommen. 
Durch die Meidung gefährlicher Orte und konzentriertes, schweigendes Arbeiten sol-
len Unfälle vermieden werden. Kranke Personen werden für gewöhnlich isoliert, um 
Ansteckungen zu vermeiden.

Ganz anders stellt sich die Situation in den modernen westlichen Gesellschaften 
dar, in denen Hunger seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs keine ernstzunehmen-
de Bedrohung mehr darstellt. Eine bloße Befriedigung physischer Grundbedürfnisse 
reicht nicht (mehr) aus, um aus den Angehörigen westlicher Mittelschichten zufrie-
dene Zeitgenossen zu machen. Die fortschreitende Verbesserung der medizinischen 
Versorgung hat in den westlichen Ländern vielen Krankheiten und Verletzungen ihren 
Schrecken genommen. Viele Personen arbeiten heute in sitzenden Positionen, wobei 
ihre Arbeitszeit aufgrund vertraglicher Anwesenheitszeiten geregelt wird und nicht 
auf der Grundlage eigener körperlicher Bedürfnisse. In Europa ist in den vergangenen 
Jahrhunderten eine Ethnotheorie des Körpers entstanden, bei der dieser als eine Art 
Maschine angesehen wird. Geht etwas kaputt, so kann man es im zunehmenden Maße 
ersetzen (z. B. durch das Einsetzen künstlicher Hüftgelenke). Angehörige der west-
lichen Mittelschichten betreiben freiwillig gefährliche Sportarten wie Skilaufen oder 
Fallschirmspringen.21

21 � Die Tao hingegen verbringen ihre Freizeit ausschließlich im Dorf: Sie sitzen zusammen auf dem  
tagakal oder ruhen sich zu Hause aus. Körperlicher Aktionismus aus anderen Beweggründen als der 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit444

Die Überlebensbedingungen auf Lanyu brachten es mit sich, dass der Erhalt und 
die Stärkung des »körperlichen Selbst« (kataotao) durch regelmäßige Nahrungszufuhr 
von den Tao als zentral angesehen wurden. Aus Sicht der Tao sind nicht fokussierter 
»Ärger« (somozi) und »Traurigkeit« (marahet so onowned) bedrohliche Körperzustän-
de, die letztlich dazu führen können, dass die Freiseele ihren Halt am »körperlichen 
Selbst« verliert. In früheren Zeiten wäre aufgrund des produktiven Ausfalls bei einer 
zu lange andauernden Trauerphase nach dem Tod eines Angehörigen das physische 
Überleben der Haushaltsgruppe in Gefahr gewesen, da die Tarofelder eine ständige 
Bewirtschaftung erfordern.

Die Konsumption von Nahrung bei den Tao muss in af fektiv-phänomenologischer 
Hinsicht aus der Perspektive von Menschen verstanden werden, die es bis in die jün-
gere Vergangenheit hinein trotz harter körperlicher Arbeit nicht immer vermochten, 
sich »satt zu essen« (mabsoy). Unter den Bedingungen periodischer Nahrungsmittel-
knappheit konnten die Tao bis vor wenigen Dekaden leibhaftig spüren, wie die in der 
Nahrung enthaltene Energie vom eigenen »Körper« (kataotao) aufgenommen wurde. 
Das wohlige Wärmegefühl beim Verzehr von Schweine-, Ziegen- und Hühnerf leisch 
sowie von bestimmten Fischen war ein Hinweis auf die Beseeltheit dieser Körper, deren  
Lebensenergie durch den Verzehr auf die Menschen überging.22 Der nicht garantierte 
Zustand des »Sattseins« wurde als ein »beglückendes« (apiya so onowned) und »siche-
res Gefühl« (mahanang so onowned) empfunden, als ein Segen, der in einer temporären 
Überwindung des Hungers bestand.23

Statusevaluationen: Menge, Qualität und Reihenfolge
Da bei den Tao das Geben und Empfangen von Nahrung emotionale Wärme erzeugt, 
erfährt auch die Allokation von Nahrung eine besondere Aufmerksamkeit. Nahrung 
kann sowohl innerhalb eines Haushalts als auch zwischen den Haushalten niemals 
auf beliebige Weise verteilt werden; immer sind die Regeln der Altershierarchie sowie 
die sozialen Grenzziehungen zwischen Ingroup und Outgroup zu beachten. Die durch 
die Nahrungszuteilung erfahrene Statuszuschreibung einzelner Personen oder Haus-
haltsgruppen bemisst sich im Wesentlichen an 1. der Menge der erhaltenen Nahrung, 
2. ihrer Qualität, und 3. der Reihenfolge ihrer Vergabe.

Früher, als es weniger Nahrungsmittel zu essen gab als heute, war genau festgelegt, 
wer welchen Teil der »Fliegenden Fische« (alibangbang) konsumieren durfte: Die Groß-
eltern erhielten die Fischköpfe, die Eltern die vorderen Mittelstücke, die älteren Ge-
schwister die hinteren Mittelstücke und die jüngeren Geschwister die Fischschwänze. 

Nahrungsbeschaf fung oder des Gelderwerbs ist ihnen fremd. Der Körper soll nach Möglichkeit nicht 
unnütz in Gefahr gebracht werden.

22 � Ein Wärmegefühl stellt sich auch beim Kauen von Betelnüssen ein.
23 � Ich verwende in den beiden letzten Absätzen die Vergangenheitsform, da heute die allermeisten Tao 

ausreichend zu essen haben und nicht mehr an Hunger leiden. Auch wenn sich die Rahmenbedingun-
gen auf Lanyu in den vergangenen Jahrzehnten gravierend verändert haben, sind die mit der Nah-
rungsaufnahme verbundenen kulturellen Vorstellungen noch nicht zum Erliegen gekommen. Die 
mit körperlichen Prozessen einhergehenden af fektiv-phänomenologischen Empfindungen erfahren 
nach wie vor eine besondere Aufmerksamkeit. Bestimmte weltanschauliche Überzeugungen halten 
anscheinend dem soziokulturellen Wandel länger Stand als andere. Hierzu gehören z. B. der Ahnen-
glaube, der Glaube an die Existenz bösartiger Geistwesen und das lokale Personenkonzept (aus dem 
sich kulturspezifische Vorstellungen der Kinderpflege und -erziehung ableiten).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 445

Da heute mit modernen Motorbooten wesentlich mehr Fliegende Fische gefangen wer-
den können als noch in den 1970er-Jahren, wird die oben beschriebene Aufteilung der 
Fische in den meisten Familien nicht mehr praktiziert.

Die Ausgabe des Essens erfolgt nach dem Senioritätsprinzip. Wenn Taro oder Süß-
kartoffeln aus einer gemeinsamen Schüssel gegessen werden, langen immer zuerst 
die Alten in die Schüssel und zuletzt die jüngeren Kinder. Während und nach dem 
Essen dürfen die Jüngeren nur reden, wenn sie direkt von den Älteren angesprochen 
werden; ansonsten haben sie zu schweigen. Früher wurde bei den Mahlzeiten noch 
viel mehr auf formale Gesten und Sitzpositionen geachtet, als dies heute der Fall ist. 
Tao-Kinder mussten mit gespreizten Fingern Fischbrühe trinken, um so ihrer »Dank-
barkeit« (isarey; somarey) und »Demut« (ikaglow) Ausdruck zu verleihen. Nach dem Es-
sen ist es in vielen Familien auch heute noch obligatorisch, dass sich Kinder bei allen 
an der Nahrungsproduktion beteiligten älteren Haushaltsangehörigen für das Essen 
»bedanken« (ayoyin).

Generell gilt, dass Kinder sich nicht selbst das Essen nehmen dürfen, die Be-
zugspersonen teilen ihnen ihren Anteil zu. Wenn Kinder mit der Menge oder Qua-
lität des ihnen zugeteilten Essens »unzufrieden« (mindok) sind, dürfen sie sich nicht 
lauthals beklagen; stattdessen überwiegen stille Formen des Protests, etwa durch 
ein »Vorschieben der Unterlippe« (ikalangongoy), das als eine Form des »Schmollens« 
angesehen werden kann. Ältere Kinder äußern beim Essen ihre »Unzufriedenheit«, 
indem sie ihre Schüssel beiseiteschieben und demonstrativ von ihren Bezugsperso-
nen »wegblicken« ( jiozayan). Soweit möglich, versuchen Mütter und Großmütter, in 
ihrem Selbstverständnis als Ernährerinnen der Kinder auf deren »Wünsche« (kakze­
ben; kakdain) einzugehen.

Die Tao vergleichen für gewöhnlich sehr genau, wer wie viel von einer Speise erhält. 
Innerhalb der egalitär ausgerichteten Altersgruppe besteht die Erwartungshaltung, 
dass alle Personen gleichbehandelt werden. Ein Kind, das bei der Essenszuteilung we-
niger Essen als ein gleichaltriges anderes Kind bekommt, ist mit großer Wahrschein-
lichkeit »verstimmt« (mindok). Es fühlt sich von der Nahrung gebenden Bezugsperson 
ungeliebt, es erfährt die (aus seiner Sicht) zu kleine Portion als eine negative Evalua-
tion seiner Gesamtperson. Menge, Qualität und Reihenfolge der Essensausteilung 
sind zentrale Marker, die den sozialen Status einer Person verhandeln und sich direkt 
auf ihr Selbstwertgefühl auswirken.

Ein älteres Kind, das in der traditionellen Zeit zum ersten Mal anstelle des für 
jüngere Geschwister vorgesehenen Fischschwanzes ein hinteres Mittelstück der 
Fliegenden Fische zugeteilt bekam, empfand neben »Freude« und »Dankbarkeit« 
auch heimlichen »Stolz« (mazwey) über den eigenen Statuszuwachs. Eine bevorzug-
te Behandlung bei der Essensausgabe erfolgte, wenn Kinder sich erstmals an der 
Nahrungsmittelproduktion auf den Feldern beteiligt hatten. Die Aussicht auf eine 
größere Essensportion – bzw. überhaupt die Möglichkeit, sich satt essen zu können 

– dürfte damals Kinder und Jugendliche motiviert haben, sich möglichst früh an der 
Feldarbeit zu beteiligen.

Während des »Ahnenopfers« (mamaring so kanen) vergibt ein Haushaltsvorstand an 
all diejenigen Haushalte »rituelles Schweinef leisch« (viney), mit denen er Nahrungs-
tauschbeziehungen unterhält. Der Erhalt des Fleisches drückt aus: »Wir sind mitei-
nander verwandt oder befreundet, wenn ihr ein Problem habt, helfen wir euch.« Der 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit446

Haushaltsvorstand verfügt bei der Fleischverteilung über eine Liste, von der er die Na-
men der zu berücksichtigenden Personen in der Reihenfolge ihrer Wichtigkeit abliest.

Nahverwandte erhalten für gewöhnlich als erstes viney, auch kann es sein, dass sie 
qualitativ höherwertige Fleischstücke bekommen. Die »respektablen Alten« (rarakeh) 
aus der erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe des Haushaltsvorstandes sit-
zen abseits der sich vor dem Haus des Fleischgebers versammelnden Menge auf dem 
tagakal und verspeisen die Leber der geschlachteten Tiere. Alle übrigen warten schwei-
gend, bis sie an die Reihe kommen. Jeder von ihnen erhält exakt den gleichen Anteil.

Der Entwicklungsaspekt: Körper, Nahrung und kulturelles Wissen

Das Geben und Empfangen von Nahrung als eine kulturspezifische Form der Gene-
rierung emotionaler Wärme durchläuft einen Entwicklungsprozess, der sich in die 
Lebensabschnitte »von den Bezugspersonen umsorgter Säugling«, »Nahrung empfan-
gendes Kind«, »Nahrung gebender Jugendlicher / Erwachsener« und »kulturelles Wis-
sen vermittelnder Alter« untergliedert. In den ersten beiden Lebensabschnitten wird 
Nahrung an unwissende Kinder verabreicht, sei es durch das Stillen mit der Brust oder 
durch das Verabreichen fester Nahrung. Im darauffolgenden Lebensabschnitt fungie-
ren erwachsene Personen als Nahrungsgeber: Sie produzieren Nahrung und verteilen 
diese an die Angehörigen der Ingroup. Im letzten Lebensabschnitt teilen respektable 
Alte das im Laufe ihres Lebens erworbene Wissen mit ihren gleichgeschlechtlichen 
Nachkommen und »erklären« (nanaon) diesen, wie sie auch unter widrigen Umstän-
den genügend Nahrung produzieren können, um auf Lanyu zu überleben.24

Vom umsorgten Säugling zum Nahrung empfangenden Kleinkind
Bei der Behandlung der sozialisationsrelevanten Interaktionsmuster habe ich darge-
stellt, wie sich in sozialräumlicher Hinsicht die Interaktionsmuster zwischen Kindern 
und ihren Bezugspersonen bei den Übergängen vom Säuglings- zum Kleinkindalter 
und vom Kleinkindalter in die Kindheitsphase verändern: In der Säuglingspha-
se halten sich Kinder in unmittelbarer Nähe zu ihren Bezugspersonen auf, in der 
Kleinkindphase verbleiben sie in Sichtweite zu diesen und in der Kindheitsphase 
durchstreifen sie bereits in relativer Unabhängigkeit das Dorf und seine nähere Um-
gebung (vgl. Kapitel 7–8).

Bezugspersonen sind in der Regel nur so lange bereit, körperliche Versorgungs-
funktionen für ihre Kinder auszuführen, wie diese hierzu noch nicht selber in der 
Lage sind. Das Selbstmachen wird zu einem möglichst frühen Zeitpunkt von den Tao 
gefördert, weil in der traditionellen Zeit körperliche Funktionalität für das Überle-
ben der Kinder entscheidend war und die Arbeitslasten der produktiven Haushalts-
mitglieder keine übermäßig langen Betreuungszeiten erlaubten. Auf das kindliche 
Bedürfnis nach körperlicher Nähe, vor allem nach dem Getragenwerden, kann zum 
Ende der Kleinkindphase von den Bezugspersonen nicht mehr eingegangen werden, 

24 � Interviews mit respektablen Alten sind of t schwierig durchzuführen, da diese zögern, das für die 
eigenen Nachkommen bestimmte Wissen an kulturell Außenstehende weiterzugeben. Eine Mög-
lichkeit, das Wissen der Alten zu erwerben, eröf fnet sich durch das Überreichen einer (materiellen) 
Gegengabe.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 447

weil die nachrückenden jüngeren Geschwister einer intensiven Primären Pf lege sowie 
des Körperkontakts bedürfen. Der genaue Zeitpunkt der körperlichen Abnabelung va-
riiert je nach Geburtenfolge und Umfang des Betreuungsnetzes. Anstelle des direkten 
Körperkontakts tritt nun mehr und mehr das Geben und Empfangen von Nahrung als 
eine reifere Form der emotionalen Wärme (vgl. Kapitel 10, Abschnitt Distale Soziali
sationsstrategien).

Ebenso wie Körper und Nahrung in einem Verhältnis zueinander existieren – der 
Körper bedarf ständiger Nahrung, um fortbestehen zu können – stehen auch Primäre 
Pf lege / Körperkontakt und das Geben von Nahrung in einem Verhältnis zueinander; 
Ersteres ist eine proximale Form der emotionalen Wärme, Letzteres eine distale. Von 
der Kleinkindphase an beginnen allmählich distale elterliche Strategien zu dominie-
ren. Der Wechsel von proximalen hin zu distalen elterlichen Strategien geht mit der 
Einführung von Erziehungsmethoden einher, die nun im zunehmenden Maße die 
auf einer Induktion von »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) basierenden So-
zialisationspraktiken ablösen. Diese Veränderungen sind möglich, weil Kinder vom 
frühen Kleinkindalter an über ausreichend kognitive Fähigkeiten verfügen, um ein-
fache sprachliche Zusammenhänge zu verstehen. Der Übergang vom Körperkontakt-
System hin zu einem auf der Allokation von Nahrung basierenden System wird von 
elterlichen »Instruktionen« (nanaon) begleitet.

Vom kindlichen Nahrungsempfänger zum jugendlichen Nahrungsversorger
Die Tao in Iranmeylek nehmen heute allgemein an, dass die Seelen 12-jähriger Kinder 
soweit gefestigt sind, dass sie auch unter Stress in der Alleinsituation am »körperli-
chen Selbst« verhaftet bleiben. Mütter nehmen von diesem Alter an ihre Töchter mit 
aufs Feld, Väter gehen zusammen mit ihren Söhnen angeln. In der konkreten Situation 
und am praktischen Beispiel lernen Kinder (bzw. Jugendliche) nun die traditionellen 
kulturellen Praktiken und technischen Fertigkeiten der Tao von ihren gleichgeschlecht-
lichen Elternteilen. Der traditionale Entwicklungspfad sieht vor, dass sie das von den 
Erwachsenen vermittelte »kulturelle Wissen« (katentengan) in ihrem nakenakem auf-
nehmen und fortan selbst in der Lage sind, Nahrung zu produzieren; d. h. sie verän-
dern auf diese Weise ihren Status von einem bloßen Nahrungsempfänger hin zu einem  
Nahrungsgeber, der bald schwächere andere mitversorgen wird.

Hilfe zur Selbsthilfe durch sukzessiven Erwerb kulturellen Wissens
Im Laufe des Lebens findet eine sukzessive Distanzierung von körperlichen Prozessen 
statt, die in gewisser Weise für den allgemeinen menschlichen Entwicklungsverlauf 
typisch ist, von den Tao aber eine besondere kulturelle Bedeutung beigemessen be-
kommt (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Im Erwachsenenalter über-
nimmt das von den »respektablen Alten« (rarakeh) überlieferte »kulturelle Wissen« (ka­
tentengan) eine ähnliche Funktion wie die einst dem Kleinkind gereichte Süßkartoffel. 
Im Kleinkindalter diente die von den Bezugspersonen erhaltene Nahrung als ein Trös-
ter, der Tao-Kindern suggerierte, dass sie von der arbeitenden Mutter nicht vergessen 
worden sind und dass bestimmte mit ihr assoziierte fürsorgliche Aspekte weiterhin 
bei ihnen anwesend sind. Das »kulturelle Wissen« stellt im fortgeschrittenen Alter das 
Medium dar, durch welches der Bund mit den Ahnen aufrechterhalten werden kann. Es 
ist Hilfe zur Selbsthilfe, denn es ermöglicht gesunden erwachsenen Personen, für sich 
und ihre Angehörigen ein Auskommen auf Lanyu zu erwirtschaften. Die kulturelle 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit448

Wissenstradierung stellt die reifste und reinste Form der emotionalen Wärme dar. Sie 
ist ein Geschenk der Ahnen, das von den Lebenden nicht erwidert werden kann.

Die Alten nehmen eine Vermittlerposition zwischen den Ahnen und ihren Nach-
kommen ein, sie achten darauf, dass die anzestralen Tabus eingehalten werden. An-
zestrales »Wissen« besitzt sowohl eine praktische als auch rituelle Komponente, es 
umfasst den Bau der Boote und Häuser, die Kultivierung des Taros, aber auch die 
Anfertigung von Werkzeugen, Ritualwaffen und Kleidung. Althergebrachtes »Wis-
sen« ist heilig, weil es den Tao ermöglicht, die Kräfte des Universums zu ihrem Vor-
teil zu nutzen. »Kulturelles Wissen« und überlieferte anzestrale Tabus ermöglichen 
es den »lebenden Menschen«, die Landschaft nach ihren Bedürfnissen zu gestalten. 
Ein wichtiger Faktor hierbei ist die Bewässerung der Tarofelder und Obstgärten. Die 
richtige Nutzung des heiligen »Quellwassers« (ranom) lässt immer wieder aufs Neue 
die im Boden enthaltenen unsichtbaren Dinge gedeihen. »Wasser« und »Wissen« sind 
letztlich eins; beide zusammen bringen sicht- und tastbare Früchte hervor, also neue 
Körper, die man essen kann. Die Transformation des Unsichtbaren in Sichtbares kann 
jedoch nur gelingen, wenn der Bund mit den Ahnen ungestört ist.

Generierung von Sicherheit durch Nahrungstausch

In diesem Abschnitt fasse ich noch einmal zusammen, auf welche Weise Soziales und 
Ökonomisches bei den Tao miteinander verwoben sind. Beide Domänen lassen sich 
kaum voneinander trennen, da die Methoden der Nahrungsproduktion auf dem kör-
perlichen Einsatz des Einzelnen basieren und es darüber hinaus auf Lanyu – von der 
Unterteilung in genderspezifische Arbeitstätigkeiten einmal abgesehen – keine funk-
tionale Arbeitsteilung gibt, nach der Hierarchien ausgebildet werden könnten. So-
ziale Integration, Teilhabe am System des Nahrungstausches, Erwerb von sozialem 
Prestige sowie die Größe der Gefolgschaft bedingen sich gegenseitig (vgl. Kapitel 4, 
Abschnitt Kommensalität und Nahrungstausch).

Wenn Personen täglich miteinander verkehren und »zusammen essen« (maciakan 
so kanen), entsteht »Zugehörigkeit« (belonging) zu einer sozialen Gruppe. Das »Teilen« 
und »gemeinsame Genießen« (分享 fenxiang) von Nahrung ruft ein Gefühl emotio-
naler Wärme hervor, das mit Empfindungen der »Geborgenheit« und »Sicherheit« 
(mahanang so onowned) einhergeht. Das onowned befindet sich in einem »ruhigen« (ma­
hanang) Zustand, weil für das »körperliche Selbst« genügend Nahrung vorhanden ist, 
um sich satt zu essen. Die ständige Interaktion mit den Personen der Ingroup sugge-
riert, dass »immer jemand da sein wird, der einen mit Nahrung versorgt«.

»Zusammen essen« und »nicht zusammen essen« sind auf fundamentale Weise 
Ausdruck sozialer Beziehungen. Diejenigen, die zusammen dieselbe Nahrung konsu-
mieren – sei es in der sozialen Situation oder getrennt an verschiedenen Orten –, sind 
miteinander verwandt oder befreundet, zwischen ihnen besteht eine Beziehung der 
relatedness. Personen, mit denen man weder »zusammen isst« noch Tauschbeziehun-
gen aufrechterhält, gehören hingegen zur Outgroup. Während »Fremde« (kadwan tao) 
ggf. durch Aufnahme von Tauschbeziehungen in die Ingroup aufgenommen werden 
können, ist dies bei »Feinden« (ikavosoyan) unmöglich. Niemals würden die Tao mit 
ihren Feinden zusammen Nahrung teilen, geschweige denn konsumieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 449

Wenn die Tao auf dem tagakal zusammensitzen und sich unterhalten, werden von 
ihnen in der Regel (alkoholische) Getränke, Betelnüsse oder sonstige Nahrungsmittel 
konsumiert. Das Konsumieren und Teilen von Nahrung ist ein wesentlicher Bestand-
teil jeglicher sozialer Interaktion. Ohne die Metasprache des Gabentausches gelingt es 
nicht, eine »angenehme Stimmung« zu erzeugen, in der sich alle »wohlfühlen« (apiya 
so onowned). Durch das Medium Sprache allein ist dies nicht möglich.

Die Tao wollen, können und dürfen traditionelle Nahrungsmittel, die sie selbst 
produziert haben, nicht verkaufen, da dies – wie sie selbst zum Zeitpunkt mei-
ner Feldforschung noch klar erkannten – zu einem Zusammenbruch ihrer sozialen  
Ordnung führen würde, die auf dem Gabentausch basiert.25 Das Tabu, traditionelle 
Nahrung als eine Ware zu behandeln, ist einer der Gründe, weshalb Tao-Kinder auch 
heute noch bei ihrer Schulspeisung aus Taiwan importiertes Essen (und nicht traditio-
nelle Nahrungsmittel) erhalten – was wiederum zu ihrer fortschreitenden Sinisierung 
beiträgt.26

Sichtbarwerden der Gefolgschaft
An wichtigen Feiertagen laden sich Verwandte und Freunde gegenseitig zu Festessen 
ein, bei denen große Mengen an Nahrung zur Schau gestellt werden. Ein Haushalt 
kann auf diese Weise gegenüber den Mitgliedern der Ingroup seinen sozioökono-
mischen Status demonstrieren. Menge und Qualität der Speisen verweisen auf die 
»Fähigkeit« (moyat) eines Haushaltes, all diese verschiedenen Nahrungsmittel zu or-
ganisieren. Ein vollständiges Speisenangebot kann nur präsentiert werden, wenn ein 
Haushalt über eine ausgewogene demografische Zusammensetzung verfügt und in 
diverse Tauschnetzwerke eingebunden ist. Die geladenen Gäste bleiben für gewöhn-
lich nur kurz und ziehen dann zum nächsten Haushalt weiter. Sie konsumieren nur 
eine Kleinigkeit, die eindrucksvoll arrangierten Speisen werden kaum angetastet. Erst 
am Abend, wenn sich alle gegenseitig besucht haben, werden die übriggebliebenen 
Nahrungsmittel innerhalb des verwandtschaftlichen Netzwerkes verteilt.

Ein entscheidender Punkt bei den zeitgleich abgehaltenen Festbanketten ist die 
Möglichkeit eines Vergleichs der dargebotenen Speisen. Ohne dass hierüber geredet 
werden müsste, können die Personen der Ingroup anhand der Menge und Qualität der 
in den diversen Haushalten zur Schau gestellten Nahrung die Statuspositionen der 
Haushalte (inklusive ihres eigenen) bestimmen. Soziale Beziehungen und somit die 
Größe der Gefolgschaft eines Haushaltes können durch die Metasprache der Nahrung 
sichtbar gemacht werden.

Die Größe einer Gefolgschaft wird ebenfalls sichtbar, wenn sich ein Todesfall 
ereignet. Wenn in Iranmeylek jemand gestorben ist, versammeln sich abends die  

25 � Einige Tao sehen im System des Nahrungstauschs einen Gegenentwurf zur neoliberalen Wirtschaf ts-
ordnung, die heute auch in Taiwan ihre Blüten treibt. Dies hält manche von ihnen aber nicht davon 
ab, genauestens zu verfolgen, welche Preise bestimmte Fisch-, Krebs- oder Muschelarten in Taiwan 
erzielen. Jedes Mal, wenn ich bei der Einladung zu einem Festessen Hummer gegessen habe, wurde 
mir vom Gastgeber vorgerechnet, wie viel man für ein Kilo dieser begehrten Speise in Taiwan hätte 
bezahlen müssen.

26 � Bei meinem Lanyu-Besuch im Jahr 2019 musste ich jedoch feststellen, dass sich einige Tao nicht mehr 
an dieses heilige Gebot hielten und damit begonnen hatten, die von ihnen produzierte Nahrung an 
andere Dorfbewohner zu verkaufen. Der soziale Wandel auf Lanyu vollzieht sich teilweise so schnell, 
dass wenige Jahre ausreichen, um getrof fene Aussagen revidieren zu müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit450

Verwandten und Freunde des Verstorbenen vor dessen Wohnhaus, um gemeinsam  
zu trauern und die Hinterbliebenen zu trösten (vgl. meine Ausführungen zu Men-
schenansammlungen in Kapitel 10, Abschnitt Wechsel von proximalen zu distalen So
zialisationsstrategien). Da sich die Haushaltsangehörigen des Verstorbenen ins Inne-
re der vahey zurückziehen, um die Bestattung vorzubereiten, und da von ihnen und 
ihrem Haushalt eine starke Verunreinigung ausgeht, findet normalerweise keine 
direkte Kommunikation zwischen den draußen versammelten Gästen und den Hin-
terbliebenen statt. Der von den Gästen gespendete Trost wird durch ihre physische 
Anwesenheit ausgedrückt. Durch ihr Erscheinen vermitteln sie den Trauernden das 
Gefühl, in dieser schwierigen Situation nicht allein dazustehen. Die bei einem Todes-
fall zusammenkommende Gefolgschaft setzt sich aus all denjenigen Haushalten zu-
sammen, mit denen die Hinterbliebenen Nahrungstauschbeziehungen unterhalten.

Vitaler Ärger erzeugt Nahrung
Bereits bei der Besprechung des apiya so onowned in Kapitel 6 habe ich auf den Zu-
sammenhang zwischen »Ärger«-Regulation und traditionaler Subsistenzwirtschaft 
verwiesen. Der »im Inneren zurückbelassene Ärger« (somozi do onowned), der inner-
halb des Dorfes aufgrund der Regeln der Altershierarchie und der sozial-relationalen 
Orientierung der Tao nicht gezeigt werden darf, wird von arbeitsfähigen Individuen 
als vitale Energie auf die Felder oder ans Meer getragen, wo er in »Ausdauer« und 
»Kraft« (moyat) umgewandelt wird, die erforderlich sind, um größere Mengen an 
Nahrung zu produzieren. Nur durch beständiges und f leißiges Arbeiten können die 
Tao in ihrer Gesellschaft soziales Ansehen erwerben. Dieses ist notwendig, um eine 
größere Gefolgschaft hinter sich zu vereinen und durch kontinuierliches Geben und 
Empfangen von Nahrung ein Gefühl der »Sicherheit« (mahanang so onowned) zu ge-
nerieren. Da insbesondere jüngere und statusniedrige Personen innerhalb der Dorf-
gemeinschaft kaum Möglichkeiten haben, ihre »im Inneren verborgenen negativen  
Gefühle« (marahet so onowned) auf kulturkonforme Art und Weise freizusetzen, 
kommt der Lenkung des »Ärgers« (somozi) in außerhalb des Dorfes gelegene Gefil-
de eine wichtige regulative Funktion zu, ohne die weder die psychisch-emotionale  
Integrität des Einzelnen noch der soziale Zusammenhalt des Gemeinwesens gewähr-
leistet werden könnte.

Das Anlegen neuer Felder27 und das Rudern der Boote erfordern den gezielten Ein-
satz großer Körperkräfte, der in der traditionalen Lebensweise – die nach wie vor von 
vielen Tao praktiziert wird – dadurch belohnt wurde, dass die Tao Taros und Fische 
erhielten. Die Einweihung eines »großen Bootes« (cinedkeran) ist ein Anlass, bei dem 
vitaler »Ärger« (masozi; somozi) demonstriert und zugleich ein Überangebot an Nah-
rung präsentiert wird. Wenn sich die am Einweihungsritual teilnehmenden Männer 
beim »Fäusteschütteln« (manwawey) »wütend in die Augen starren« (vezezngen), fa-
chen sie ihren »inneren Ärger« (somozi do onowned) an, bis dieser sich in einem Moment 
der Katharsis in die notwendige »Körperkraft« (moyat) transformiert hat, die erfor-
derlich ist, um das tonnenschwere Boot in die Luft zu werfen. Vor der Bootseinwei-
hung werden Taros in das cinedkeran geschüttet, bis dieses unter einem Haufen von 
Knollenfrüchten verschwunden ist. Anschließend werden die Taros an die am Ritual  

27 � Beim Anlegen neuer Felder müssen größere Steine und Felsbrocken aus dem Erdreich entfernt wer-
den. Es handelt sich hierbei um eine kräf tezehrende männliche Arbeitstätigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17  Bindungsverhalten und emotionale Wärme 451

teilnehmenden Haushalte verteilt. Für gewöhnlich schlachtet die Verwandtschafts-
gruppe mehrere Dutzend Schweine, sodass an diesem Tag für alle Nahrung im Über-
f luss vorhanden ist. Aufgrund der weitverzweigten Verwandtschaftsbeziehungen 
nimmt bei größeren Ereignissen eine Mehrheit der Haushalte eines Dorfes auf di-
rekte oder indirekte Weise an den rituellen Aktivitäten teil; zumindest an diesem 
Tag gelingt es der ansonsten vielfach zerstrittenen Dorfgemeinschaft, eine friedliche 
Gemeinschaft zu bilden. Das Bootseinweihungsritual hat eine reinigende Wirkung, 
weil die an ihm beteiligten Männer den »in ihrem Inneren angesammelten Groll« 
durch geballte Kraftanstrengung in etwas »Erhabenes« und »Gutes« (apiya) transfor-
mieren. Durch kollektive Demonstration von »Stärke« (moyat) gelingt es ihnen, die 
anito zu vertreiben, sodass dem neu eingeweihten Boot nunmehr keine »dreckigen 
Dinge« mehr anhaften.28

Ein Zusammenhang zwischen »Ärger«-Regulation und dem Geben und Empfan-
gen von Nahrung besteht bereits vom frühen Kindesalter an, wenn weinende Tao-Kin-
der von ihren Bezugspersonen »durch das Geben von Süßigkeiten getröstet werden« 
(ipowring). Aus emischer Sicht ist es von Vorteil, wenn Tao-Kinder im Kleinkindalter 
von ihren Bezugspersonen »wütend gemacht werden« (pasozi), weil sie dann dazu nei-
gen, als junge Erwachsene besonders emsig zu arbeiten. Kindliche »Wut« muss vor 
diesem Hintergrund als etwas Positives angesehen werden, weil sie zu einem späteren 
Zeitpunkt in lebensnotwendigen Arbeitseifer transformiert werden kann.

Probleme heutiger junger Tao bei der Überwindung von Angst und Scham
In der traditionellen Lebensweise beschritten heranwachsende Tao einen kulturellen 
Entwicklungspfad, der in gewisser Weise alternativlos war: Der Hunger trieb sie auf 
die Felder, wo sie die »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) ihrer frühen Kindheit 
überwanden und mittels der in ihnen angestauten »Wut« (somozi) lebensnotwendige 
Nahrung produzierten. Dieser Entwicklungsweg ist heute durch diverse Transforma-
tionsprozesse gestört. Einer der Hauptfaktoren, warum Tao-Kinder »Angst« (maniahey) 
und »Scham« (masnek) nicht mehr durch harte körperliche Arbeit überwinden können, 
besteht in ihrem Eingebundensein in das moderne taiwanesische Schulwesen. Auch 
nach dem Abschluss einer Ausbildung besteht in der Regel die Notwendigkeit, viele 
weitere Jahre in Taiwan zu arbeiten, um genügend Geld für den Bau eines Wohnhauses 
auf Lanyu zu verdienen, sodass traditionelle Techniken und Fertigkeiten häufig erst im 
mittleren Erwachsenenalter erlernt werden können.

Da es heutigen jüngeren Tao nicht mehr ohne Weiteres möglich ist, aus eigener 
Kraft am System des Nahrungstauschs teilzunehmen, das Geben und Empfangen von 
Nahrung aber (wie ich oben dargestellt habe) mit der Generierung von sozialem Status, 
dem Auf bau einer Gefolgschaft sowie Gefühlen der »Geborgenheit« und »Sicherheit« 

28 � In der traditionellen Zeit waren die Tao während der Fischerei-Saison bei der Versorgung der Haus-
halte mit den überlebenswichtigen Fliegenden Fischen auf die »großen Boote« angewiesen. Seit-
dem in den 1980er-Jahren moderne Motorboote auf Lanyu aufkamen, können innerhalb weniger 
Tage so viele Fliegende Fische gefangen werden, wie damals in der traditionellen Lebensweise wäh-
rend der gesamten dreimonatigen Fischerei-Saison (vgl. Yu 1991). Heute kommt den traditionellen 
Booten weiterhin eine rituelle Bedeutung zu. Auch werden sie zunehmend im Tourismusgeschäf t 
eingesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit452

(mahanang so onowned) verbunden ist, ergeben sich für sie diverse emotional-psychi-
sche und mentale Probleme, die sie auf sich allein gestellt nur schwer lösen können.

Die Induzierung einer frühkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« bei gleich-
zeitiger Verhinderung ihrer späteren Überwindung im Jugend- und Erwachsenenalter 
bewirkt, dass sehr viele Heranwachsende sowohl an einem geringen »Selbstbewusst-
sein« als auch an einem schwachen »Selbstwertgefühl« (自信 zixin) leiden. Psychische 
Angststörungen29 sind bei jungen Tao sehr verbreitet und führen dazu, dass sich eini-
ge von ihnen nicht mehr aus dem Haus trauen. Ein Thema, das auf Lanyu ausgeblendet 
wird, ist die hohe Anzahl von Suiziden unter Angehörigen dieser Altersgruppe.30 Auf-
grund des bei den Tao anzutreffenden unidirektionalen und erwachsenenzentrierten 
Sozialisations- und Erziehungsstils wird die schwierige Lage, in der sich heutige Tao-
Kinder und -Jugendliche befinden, von den Angehörigen der älteren Generationen 
häufig nicht erkannt.

29 � Hierbei handelt es sich um Diagnosen westlich geschulter taiwanesischer Psychologen. Aus Sicht der 
Tao lässt sich die übersteigerte »Angst« (maniahey) der betref fenden Personen durch Kontakte mit 
Anito-Geistwesen erklären.

30 � Ich habe keine Suizidstatistiken vorliegen und berufe mich ausschließlich auf die gelegentlichen Hin-
weise betrunkener Personen über den Freitod naher Angehöriger. Suizide sind demnach ein Phäno-
men, das insbesondere junge Männer betrif f t, die sich im volltrunkenen Zustand von bestimmten 
Klippen aus ins Meer stürzen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019 - am 13.02.2026, 15:47:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

