
Arabische Verfassungen und das Problem der "islamischen 
Menschenrechte" 

Von Hans-Georg Ebert 

Die überwiegende Mehrheit der arabischen Länder verfügt heute über eine Verfassung oder 

ein verfassungsähnliches Dokument als grundlegenden Rechtsakt für die Organisation und 

Struktur des Staates sowie dessen Verhältnis zu seinen Bürgern.
) 

Der Islam als die vorherr­

schende Form des religiösen Massenbewußtseins in der Region Nordafrikas und des Vor­

deren Orients tangiert daher zwei Problemkreise: 

1 .  Die Frage nach der Kompatibilität von Islam und Verfassung angesichts der Anerken­

nung des Koran als göttliche Offenbarungsschrift und 

2. Die Frage nach der verfassungsrechtlichen und verfassungspraktischen Widerspiege­

lung von i slamischen Prinzpien und Normen. 

Dieser Beitrag soll sich mit Aspekten des zweiten Problemkreises beschäftigen, der ja  

letzten Endes aus der Anerkennung einer grundsätzlichen Kompatibilität von Islam bzw. 

sari"a (Islamisches Recht) und Verfassung resultiert. 

Bei der konkreten Analyse der staatlichen Grundgesetze Nordafrikas und des Vorderen 

Orients kristallisieren sich zwei Schwerpunkte heraus :  

1 .  Die Verankerung von Grundrechten der Bürger und 

2. Die Verwirklichung der Volkssouveränität. 

Beide Aspekte verdienen insofern besondere Beachtung, als daß sie als grundlegende Ele­

mente einer demokratischen und liberalen Ordnung ihre Wurzeln in der westlich-christli­

chen Kultur haben, aber im Gefolge exogener und endogener bürgerlicher Transformatio­

nen auch die i slamische Welt in spezifischer Art und Weise prägen. Inwieweit sich dies 

verfassungsmäßig niederschlägt, zeigt sich nicht nur in den aktuellen Verfassungsdoku­

menten, sondern auch in den Bemühungen von islamischen Gremien und Organisationen 

sowie von einzelnen islamischen Rechtstheoretikern, ein für die gesamte i slami sche Welt 

gültiges Grundgesetz zu erstellen. Der Entwurf einer "Islamischen Verfassung" ,  der im 

520 

Eine Übersicht über die gültigen Verfassungsdokumente (Stand: 1 995) der Länder der Arabischen 

Liga findet sich in: Baumann, H. I Ebert, M. (Hrsg.), Die Verfassungen der Mitgliedsländer der 
Liga der Arabischen Staaten (vgl. auch die Buchrezension von Ph. Kunig in VRÜ 30 [ 1 997] ,  
268). Berlin 1 995.  Eine Textübersicht in arabischer Sprache (einschließlich historischer Doku­
mente und Veränderungen) bietet Huri, Y. Q. ,  Ad-dasatir fi I-calam al-carabi (nusus wa-taCdilat) 
1 839- 1 987.  Beirut 1 989 .  

Verfassung und Recht in Übersee (VR Ü) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahre 1 978 von der "Akademie für Islamische Forschungen" an der Kairoer Azhar-Univer­

sität verabschiedet und im Jahre 1 979 veröffentlicht wurde,
2 

widmet sich in den Kapiteln 4 

(Art. 28-43) und 7 (Art. 83-84) dieser Problematik. Dabei werden die Grundrechte und die 

Volkssouveränität als Bestimmungen, die sich aus der islamischen sari"a ergeben , interpre­

tiert und festgeschrieben. Im folgenden soll daher untersucht werden, auf welchen Rege­

lungen das i slamische Verständnis von Menschenrechten und Volkssouveränität basiert. 

Menschenrechte im islamischen Kontext 

Menschenrechte als individuelle Rechte des Menschen, die diesem in seiner Eigenschaft als 

natürliches Wesen zustehen und die vom Staat nicht angetastet werden dürfen, können eine 

unterschiedliche Rechtfertigung erfahren - durch den göttlichen Willen, die Natur oder die 

Vernunft. Die These von der natürlichen Gleichheit der Menschen wird heute - zumindest 

verbal - von vielen Muslimen akzeptiert, auch wenn - wie L. Kühnhardt formuliert - "die 

Verbreitung der Menschrechtsidee nicht automatisch Klarheit über ihr inhaltliches Konzept 

bewirkt hat " .
3 

Die arabischen Termini huquq al-insan oder huquq insaniya für Menschen­

rechte konnotieren diesen Sachverhalt. 

Die verfassungsrechtliche und gesetzliche Verankerung der Menschenrechte in Gestalt der 

Grundrechte (huquq asasiya oder huquq "amma) verleiht diesen einen rechtsverbindlichen 

Charakter. Die Grenzen bei der Wahrnehmung von Grundrechten ergeben sich aus der 

Achtung der Grundrechte des anderen. Sie sind z.T. in Gesetzesvorbehalten niedergelegt. 

Im Gegensatz zu den allen Menschen zustehenden Grundrechten haben nur die Staatsbür­

ger eines Landes Grundrechte im Sinne von Bürgerrechten (huquq madaniya) inne. Das 

jeweilige Staatsangehörigkeitsgesetz (qanun al-ginsiya) fixiert den Personenkreis ,  dem 

diese Bürgerrechte zustehen. Persönlichkeitsrechte (huquq sal1siya) als Rechte des einzel­

nen "auf Achtung seiner Würde und seines Eigenwertes als Person, ,
4 

begründen subjektive 

Abwehrmöglichkeiten gegen Eingriffe in das Privatleben und in die Intimsphäre. 

2 

4 

In arabischer Sprache veröffentlicht in Magallat al-azhar. Al-Qahira 5 1 / 1 979, S .  1 5 1 - 1 59 .  Über­

setzung und Kommentar: Al-Ghazali, M. , Introduction to a Draft Islamic Constitution. In : Islamic 
Studies, Islamabad XX ( 1 98 1 )  2, S. 1 53 - 1 68 .  Zu weiteren Entwürfen "islamischer Verfassungen" 
vgl . Badi), R . ,  Mustafa KamaI Wasfi und der Traum einer "islamischen Verfassung" . In: Gottes 
ist der Orient. Gottes ist der Okzident. Festschrift für A. Falaturi zum 65. Geburtstag. Hrsg. von 
U. Tworuschka, Köln, Wien 1 99 1 ,  S. 83- 1 07 ,  und Müller, L., Islam und Menschenrechte. Sunniti­
sche Muslime zwischen Islamismus, Säkularismus und Modernismus. Hamburg 1 996, S .  1 1 9-
1 2 1 .  

Kühnhardt, L. ,  Stufen der Souveränität. Staatsverständnis und Selbstbestimmung i n  der "Dritten 

Welt" . Bonn, Berlin 1 992, S. 244 . 

Avenarius, H. ,  Recht von A-Z. Freiburg, Basel, Wien 1 992 (7. Aufl . ) ,  S .  362. 

5 2 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trotz dieser im wesentlichen unstrittigen Definitionen und der faktischen Akzeptanz der 

These von der natürlichen Gleichheit der Menschen : Diese These ist nicht der Ausgangs­

punkt islamischer Theorien. Die absolute Souveränität gehört nach islamischer Auffassung 

A llah, der Mensch hat in jedem Falle das ewig und überall gültige göttliche Gesetz zu 

befolgen. Die Durchsetzung des Islam und damit der sari'"a in der Welt insgesamt avanciert 

zum eigentlichen Ziel muslimi scher Aktion. Diese islamischen Grundwerte erlauben eine 

Reihe von Folgerungen: 

1 .  Ein unterschiedlicher Ausgangspunkt in der Menschen- und Grundrechtsdiskussion 

muß nicht notwendigerweise zu unterschiedlichen praktischen Standpunkten führen, 

wiewohl es voneinander abweichende Haltungen geben kann; 

2. Die Spezifik "islamischer" Menschenrechtsauffassungen resultiert aus einigen sarica­

Regelungen, deren tatsächliche Realisierung zu untersuchen ist ; 

3. Obgleich die sari'"a für die Muslims unveränderbares, weil göttliches Gesetz darstellt, 

können veränderte gesellschaftliche Bedingungen die reale Wirkung der Bestimmungen 

beeinflussen (vgl . etwa die faktische Bedeutungslosigkeit des Sklavenrechts) ;  

4 .  Das Islamische Recht verfügt über ein zwar eingeschränktes, aber dennoch anwendba­

res Instrumentarium, um auch in bezug auf die Menschen- und Grundrechte rechts­

schöpferisch tätig zu werden; 

5 .  Defizite bei der Durchsetzung von Menschen- und Grundrechten zeigen sich im übri­

gen nicht nur in den islamischen Ländern und können folglich nicht einseitig und apo­

diktisch eingefordert werden. 

a) Die Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern 

Die Aussagen in Koran und Sunna (Überlieferung des Propheten; niedergelegt in den 

ahadif) zu den Beziehungen zwischen den Geschlechtern betreffen 

1 .  Die Gleichheit von Mann und Frau als menschliche Wesen, die in moralischem und 

religiösem Sinne die gleiche göttliche Wertschätzung genießen. AILh wendet sich mit 

seiner Botschaft an alle Menschen, nicht nur an die Männer. Im Koran 49: 1 3  heißt es: "0 
ihr Menschen, siehe, wir erschufen euch von einem Mann und einer Frau und machten 

euch zu Völkern und Stämmen . . .  ". Neben weiteren diesbezüglichen Koranversen (3 : 1 93 ,  

4 :36) und entsprechenden Traditionen
5 

finde dies - s o  M. I. Bagdadi - in der prinzipiellen 

Anerkennung gleicher Rechte und Pflichten seinen Ausdruck: "Laha min al-haqq ma lahu, 
calaiha ma calaihi" .6 Eine solche Interpretation widerspricht j edoch - wie noch zu zeigen 

ist - den konkreten rechtlichen und gesellschaftlichen Bestimmungen. 

5 

6 

522 

Vgl . al-'lnani, I.M., Huquq al-insan fi s-sarica al-islamiya. In: Mu'tamar haula dirasat fi bacd an­

nuzum al-qanuniya al-haliya fi misr. ICdad: A.  Gamic, al-Q_hira 1 9 82, S. 1 8-22 und 57-58 .  

Bagdadi, M./. , Huquq al-mar'a al-muslima fi I-mugtamac al-islami . Ar-Ribat 1 99 1 ,  S .  1 04 .  

Verfassung und Recht in Übersee (VR Ül 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die physischen und psychischen Unterschiede zwischen Mann und Frau, insbesondere 

die natürlich-biologische Funktion der Frau als Mutter, werden von den islamischen Ge­

lehrten als wesentliches Element für eine spezifische Rolle der Frau in der Gesellschaft 

gewertet? Sie leiten aus der biologischen Ungleichheit eine rechtliche und soziale Un­

gleichheit ab, die in den Koranversen 2 : 228 ("doch haben die Männer den Vorrang vor 

ihnen" :  wa li-r-rigal calaihinna daragatun) und 4 :38  ("Die Männer sind den Frauen über­

legen wegen dessen, was Allah den einen vor den anderen gegeben hat, und weil sie von 

ihrem Vermögen [für die Frauen] auslegen. ") deutlich werde. M.I. al-Qaisi verweist auf 

zahlreiche weitere KoransteIlen sowie ahadi1. unter der Rubrik "al-ibtila ' bi-I-banat" (im 

Sinne einer Prüfung des Mannes durch die Frauen) und "as-su'm min al-mar'a "  (das 

Unheil, welches die [untugendhafte] Frau anrichtet) .
8 

Der offenkundige Widerspruch zwischen bei den Aspekten erlaubt vielfältige Interpretatio­

nen und unterschiedliche Ansichten, indem die eine oder die andere Seite betont und aus­

gestaltet wird. Gleichsam gelten die koranischen Aussagen und die unzweifelhaften Tradi­

tionen in ihrer Gesamtheit als sakrosankt und können daher nicht durch menschliche Ent­

scheidungen außer Kraft gesetzt, wohl aber ihre Anwendung dahingehend geprüft werden, 

inwieweit die Schaffung bestimmter gesellschaftlicher Bedingungen Voraussetzung für 

deren Wirken ist. Auf diese Weise kann beispielsweise die geforderte Gleichbehandlung 

der Ehefrauen durch den Ehemann als ein gültiges Prinzip die Einschränkung oder gar 

Abschaffung der Polygynie legitimieren. 

Wenn islamische Autoren physische und psychische Faktoren als Basis einer göttlich be­

stimmten Ungleichheit zwischen Mann und Frau bewerten,
9 

so kategorisieren sie keines­

wegs nach einer generellen Höher- bzw. Minderwertigkeit oder aber einer Bevorteilung 

bzw. Benachteiligung. Im Gegenteil - Schamgefühl (haya ,) , weibliche Schwäche und 

weibliche Ehre seien Werte, die eine geschlechterspezifische Rolle der Frau rechtfertig
­

ten.
1 O 

Die natürliche Unterscheidung (tajriqa tabhya) zwischen Mann und Frau bringe 

notwendigerweise Unterschiede in wichtigen gesellschaftlichen und privaten Bereichen mit 

sich, so im Hinblick auf 

7 

8 

9 

wirtschaftliche Leistungsfähigkeit; 

religiöse Pflichterfüllung (etwa: menstruationsbedingte Gebetspausen, Einschränkun­

gen bei der Wallfahrt und beim Fasten); 

Zu den Unterschieden zwischen Mann und Frau zählen sie Körperbau (takwin), Talent (mauhiba) 
und Fähigkeiten (isti"dadat). Dazu in bezug auf Saudi-Arabien: Vagt, H., Die Frau in Saudi-Ara­
bien zwischen Tradition und Moderne. Berlin 1 992, S. 1 37 .  

Al-Qaisi, M./. , AI-mar'a al-muslima baina igtihadat al-fuqaha' wa-mumarasat al-muslimin. Ar­
Ribat 1 99 1 ,  S .  1 39- 153 .  

Mutahhari, M. , The Rights of Women in  Islam. Teheran 1 98 1 ,  S .  1 73- 1 74. 
10 

Forstner, M. ,  Islam und Demokratie. CIBEDO-Texte Nr. 9/ 10 .  Köln 1 98 1 ,  S. 1 6 .  

523 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


familiäre Aufgabenverteilung sowie 

strafrechtliche (hudud, qisas und taCzir), zeugnisrechtliche (sahada),  erbrechtliche 

(miral) und nicht zuletzt familienrechtliche Wirkungen (Problemkreise: Verschleie­

rung, Polygamie, Geburtenkontrolle, Scheidung) . 
I I 

Die islamischen Auffassungen zur rechtlichen und nichtrechtlichen Rolle der Frau in der 

Gesellschaft können im konkreten erheblich differieren. So bestreiten puritanische Gelehrte 

das Recht und die moralische Rechtfertigung für die Frau, einer Erwerbstätigkeit an der 

Seite des Mannes nachzugehen, wenden sie sich gegen eine gleichberechtigte und gleiche 

Bildung für Jungen und Mädchen, für Studentinnen und Studenten, leugnen sie die islami­

sche Legitimität der Geburtenkontrolle.
1 2  

Die geschlechterspezifische Rollenverteilung 

(infisal) ist bis heute ein wesentliches Charakteristikum islamischen Familien- und Gesell­

schaftslebens. Ihre Normen betreffen die Einschränkung der Handlungsfahigkeit der Frau 

außerhalb des eigenen Hauses ebenso wie praktische Verhaltensgebote, etwa im Umgang 

mit Fremden oder im Kontakt mit Medizinern (bei Geburt oder Krankheit) innerhalb oder 

außerhalb einer medizinischen Einrichtung. 
1 3  

b )  Religionsfreiheit versus Staatsreligion 

Die Genesis des Islam als einer Staats- und Gesetzesreligion und der Prozeß der Normie­

rung in den Rechtsschulen begründen zum einen den Anspruch auf eine Sonderrolle der 

islamischen Religion und des Islamischen Rechts in Abgrenzung zu anderen Religionsge­

meinschaften, zum anderen stellt sich die Problematik der Gleichheit der Menschen und 

ihrer (gleichen) Verantwortlichkeit vor dem (irdischen) Gericht. 

Der Terminus Staatsreligion (din ad-daula) oder offizielle Religion (din rasmi) i st in den 

aktuellen Verfassungsdokumenten der Länder Nordafrikas und des Vorderen Orients (mit 

Ausnahme Syriens und Libanons) expressis verbis verankert oder wird als gewohnheits­

rechtliches Prinzip respektiert . 
1 4 

Insofern ergibt sich in der arabischen Welt ein weitgehen­

der Konsens hinsichtlich einer grundsätzlichen Festschreibung der besonderen Rolle der 

I I  
Vgl . Bagdadi, M. I. , H uq_q al-mar'a al-muslima . . .  , a.a 0 . ,  S .  1 27 .  

1 2  
Ibn Baz, cA. al_cA.l. cA . ,  Magmu'at al-fatawa wa-r-rasa'il an-nisa'iya. AI-Qahira 1 9 89, S .  1 4-37 . 

1 3  
Vgl. Weber, M. , Der kranke Muslim i n  Deutschland, i n :  Muslime i m  Krankenhaus.  Hrsg. von K. 
Richter, Altenberge 1 983 ,  S .  1 2- 1 9 . 

1 4  
Ebert, H. -G. ,  Die Interdependenz von Staat, Verfassung und Islam im Nahen und Mittleren Osten 
in der Gegenwart. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1 99 1 ,  S. 1 30- 1 37 .  

524 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


islamischen Religion bzw. eines - wie M. Forstner formuliert - "numerus c1ausus der 

Religionen, ,
1 5  

mit personenrechtlich relevanten Folgerungen. 

1 .  Die Gemeinschaft der Muslims genießt gesetzlich bestimmte oder gewohnheitsrechtli­

che Privilegien, die direkt oder indirekt Auswirkungen auf die Rechtsverhältnisse der 

islamischen Staaten haben. Direkte Konsequenzen betreffen beispielsweise den Aus­

schluß von Nichtmuslims von der gesetzlichen Erbfolge, das Eheverbot einer Muslimin 

mit einem Nichtmuslim, indirekte Konsequenzen resultieren aus der Einschränkung 

von Bürgerrechten (etwa bei der B ildung von Organisationen und Parteien, bei der 

Wahrnehmung der Versammlungsfreiheit unter Beachtung der religiösen Gepflogen­

heiten eines Landes) sowie aus der Vergabe öffentlicher Ämter nach religiösen Ge­

sichtspunkten.
1 6  

Darüber hinaus sind einzelne Bestimmungen in verschiedenen arabi­

schen Ländern zu beachten, beispielsweise der aus Art. 1 0lh des libyschen "Gesetzes 

Nr. 1 8  von 1 980 über die Bestimmungen des Staatsbürgerschaftsgesetzes , ,
1 7  

abgeleitete 

Verlust der arabischen (d.h. der libyschen Staatsbürgerschaft) bei "Abfallen" von der 

islamischen Religion (irtidad). 

2. Der "islamische" Staat erklärt sich selbst zum Sachwalter des Islam und fühlt sich 

berufen, in islamischen Angelegenheiten letzten Endes verbindlich zu entscheiden und 

die Rechts- und Religionsgelehrten in ihrer Tätigkeit zu kontrollieren. Während die 

erzwungene Einhaltung der Cibadat und die öffentlich geförderte Propagierung des 

Islam nach innen und außen (daCwa) ein staatliches Legitimationsbedürfnis befriedigen , 

greift die faktische "Verbeamtung" der Rechts- und Religionsgelehrten ('"ulama ') unmit­

telbar in die Substanz der Rechtsverwirklichung ein, indem diese als vom Staat bestellte 

Richter und andere Amtsträger in der Judikative beauftragt sind, das staatlich-gültige 

Recht durchzusetzen. Dieser Prozeß verläuft keineswegs harmonisch, sondern in stän­

diger Auseinandersetzung um den Handlungsspielraum der culama '. 

3. Der Begriff Staatsreligion konnotiert die besondere Rolle der sarica im Rechtsetzungs­

prozeß. Dabei sind zwei wesentliche Aspekte zu berücksichtigen : 

1 5 

1 6  

1 7  

a) Die Übereinstimmung der erlassenen Gesetze, Verordnungen und sonstigen 

Rechtsakte mit den Vorschriften des Islam und 

b) Die sari"a (bzw. der fiqh) als eine oder die Quelle (Hauptquelle) der Gesetzgebung. 

Eine solche Formulierung findet sich in zahlreichen arabischen Verfassungsdoku­

menten. 

F orstner, M., Das Menschenrecht der Religionsfreiheit und des Religionswechsels als Problem 

der islamischen Staaten. In: Kanon. Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen, Wien 
1 0/ l 99 1 ,  S. 1 08 .  

Vgl . beispielsweise die Praxis der Regierungsbildung in Ägypten. 

Al-garida ar-rasmiya.Tarabulus 8 . 1 2. 1 980, S. 857-862. 

525 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die eigentliche Problematik der Aussage betrifft vor allem das islamische Strafrecht, wel­

ches eine Reihe drastischer Körperstrafen für hudud-Delikte vorsieht (Steinigung, Kreuzi­

gung, Abtrennung von Gliedmaßen, Auspeitschen) und das Prinzip der Talion (qisas) 

verankert. 

Die Staatsreligion im islamischen Kontext kann nicht mit der Vorstellung einer Theokratie 

(daula diniya) gleichgesetzt werden. Die überwiegende Mehrheit muslimischer Gelehrter 

favorisiert einen "zivilen" Staat (daula madaniya) ,  der auf der sari"a basiert und Verant­

wortung für die Religion trägt, nicht j edoch im Sinne einer Theokratie von einem göttlich­

legitimierten Herrscher oder vom "islamischen Klerus" ,  der ja  im Verständnis des Islam 

ohnehin nicht existiert, regiert wird.
1 8  

Die Anerkennung des Islam als Staatsreligion widerspricht zwar einer generellen Gleichset­

zung der Religionen, verhindert jedoch nicht grundsätzlich die Religionsfreiheit.
1 9  

Reli­

gionsfreiheit schließt Glaubensfreiheit als innere Seite und Bekenntnisfreiheit als äußere 

Seite ein?O 
Die in den modernen Verfassungsdokumenten verwendeten Termini für Reli­

gionsfreiheit (hurriyat al-adyan), Glaubensfreiheit (hurriyat al-Caqida, hurriyat al­

muCtaqad, hurriyat al-{tiqad) und Bekenntnisfreiheit - als Kultusfreiheit - (hurriyat 

mumarasat as-saca 'ir ad-diniya, hurriyat al-qiyam bi-saca 'ir al-adyan, hurriyat mumrasat 

as-su 'ull ad-diniya, hurriyat al-qiyam bi-gami" as-saca 'ir ad-diniya, hurriyat al-qiyam bi­

saca 'ir ad-din) orientieren sich an westlichen Vorbildern, werden aber letzten Endes auf 

koranische Wurzeln (usul) zurückgeführt (vgl . Koran 2:257, 1 6 : 1 26). 

Die Religionsfreiheit in den arabischen Ländern muß - was ihre theoreti sche und prakti­

sche Seite anbelangt - stets im Kontext des Islamischen Rechts erfaßt werden, obwohl sich 

dies verfassungsmäßig nur z.T. widerspiegelt. Daraus folgt, daß nur die Anhänger der 

Buchreligionen (ahl al-kitab) , also in erster Linie Christen und Juden,
2 1  

ihre religiösen 

1 8 

1 9  

Krämer, G. , Islam, Menschenrechte und Demokratie. In :  Weltmacht oder Chaos' Beiträge zur 

internationalen Politik. Festschrift zum 75. Geburtstag von Professor Dr. K. Ritter. Hrsg. :  A. 
Zunker, Baden-Baden 1 993 ,  S. 340; Zubaida, S., Islam, the State and Democracy. Contrasting 
Conceptions of Society in Egypt. In: Middle East Report, Washington D.C .  November-December 
1 992, S. 4-5 . Eine gewisse Ausnahme bildet die (schiitische) Staatskonzeption Khomeinis (gest. 
1 9 89), der die Cu lama' und fuqaha' in der Zeit der Abwesenheit des Imams als zur Führung des 
Staates ennächtigt perzipiert. 

Ähnliches gilt auch für europäische Länder, beispielsweise für Italien bis zum Konkordat vom 1 8 . 

2 . 1 984. 

20 Avenarius, H., Recht von . . . .  a .a .O. ,  S. 4 1 6. 
2 1  

Auch Zaradust (Zoroastrier) und Sabi'a (Sabier). Letztere werden beispielsweise im Ir ak  als Buch-

526 

religion respektiert. Eigentlich handelt es sich um Mandäer, die dadurch den Schutz einer 
"Buchreligion" genießen. Vgl. Rudolph, K., Researches on the Relation between Mandaens and 
Manichaens after the Discovery of the Cologne Mani-Codex (CMC) . Vortrag auf der ICANAS­
Konferenz. Hongkong 1 993,  S .  3 .  

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pflichten wahrnehmen können - vorausgesetzt, sie anerkennen die muslimische Souverä­

nität, entrichten ihre Steuern und beteiligen sich nicht an Kämpfen gegen Muslime?2 

Andererseits haben Ungläubige (kuffar) ,  Poly theisten (musrikun) und sonstige Ketzer 

(mulhidun) kein Recht, sich zu ihren Auffassungen zu bekennen. Sie sind zwangsweise zu 

bekehren. Religionswechsel wird lediglich als eine Möglichkeit angesehen, den Islam 

anzunehmen, nicht aber umgekehrt sich einer anderen Religionsgemeinschaft anzuschlie­

ßen oder gar sich als Atheist zu bekennen. Der murtadd (Apostat) soll gemäß Koran 2 :2 14, 

4 : 1 36 und 4: 1 37 mit dem Tode bestraft werden, obwohl sowohl die Strafzumessung als 

auch die Klassifizierung als hadd-Strafe strittig sind. 

Die Koexistenz von Religionsfreiheit und Beschränkung auf Buchreligionen stellt sich als 

ein innerer Widerspruch dar, der jedoch - wie auch im Verhältnis von Staatsreligion und 

Religionsfreiheit - vor allem ein Problem der praktischen Möglichkeiten nichtislamischer 

religiöser Gemeinschaften und Individuen ist, gesellschaftlich gleichberechtigt zu agieren. 

Die jüngste Vergangenheit beweist, daß das Phänomen der Religionsfreiheit von muslimi ­

scher Seite stärker als (innere) Glaubensfreiheit denn als (äußere) Bekenntnisfreiheit ver­

standen wird. Tendenziell äußert sich das in der geforderten und geförderten Anwendung 

des islamischen Personalstatuts auch auf Nichtmuslime. 

Die erläuterten islamischen Prinzipien der geschlechter- und religions spezifischen Un­

gleichheit widersprechen in der Tat westlichen Grundrechtsauffassungen. Das bedeutet 

jedoch nicht, daß es nicht von islamischer Seite Bemühungen und Möglichkeiten gibt, 

Menschenrechte als mit der sari'a vereinbar zu deklarieren bzw. diese als i slamisch-origi­

när zu begründen. Die theoretischen Ansatzpunkte liegen vor allem in folgenden Elemen­

ten: 

a) Einige islamische Theoretiker betonen die ethischen Werte des Islam und beschreiben 

die Prinzipien Freiheit (hurriya), Beratung (sura - s .u . )  und Gerechtigkeit (Cadl), wie das 

beispielsweise der ägyptische Publizist M. 'Ammara tut.
23 

An diesen Prinzipien seien 

staatliche Maßnahmen zu messen. Hier liege der eigentliche Kristallisationspunkt von 

Menschenrechten. Die besonders im Maghreb intensiv geführte Diskussion um die maqasid 

as-sari'a ( "Intentionen" des Islamischen Rechts) ,  die auf den andalusi schen Gelehrten A.I. I. 

as-Satibi (gest. 1 3 88) zurückgeführt werden, widerspiegelt die Tendenz der Ethisierung des 

Islamischen Rechts. 

b) Bei der islamischen Begründung von Menschenrechten kommt der Sunna eine Schlüs­

selrolle zu. Zugleich - so fordern "aufgeklärte" Muslime - müsse die islamische Tradition 

22 
Khadduri, M. , International Law. In : Law in the Middle East. Ed. by M. Khadduri and H.f. 
Liebesny. Vol . I: Origin and Development of Islamic Law, Washington D. C. 1 955, S .  363-364. 

23 
Vgl . al-'Asmawi, M.S. , Usul as-sarica. Beirut 1 983 (2. Aufl . ) .  

527 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von all demjenigen Ballast befreit werden, der über Jahrhunderte die eigentliche islamische 

Botschaft deformiert habe. Diese Art Fundamentalismus (nicht im Sinne des Islamismus) 

eröffnet Möglichkeiten für eine historische und kritische Sicht der Quellen. 

c) Die Erstarrung des islamischen Rechts müsse durch eine echte Wiederbelebung des 

igtihads, d.h. durch die Wiedereröffnung seines Tores, überwunden werden. Die selbstän­

dige rechtsschöpferische Tätigkeit könne prinzipiell neue Ansatzpunkte schaffen. 

Volkssouveränität und sura 

Islamische Staatsauffassungen beschäftigen sich vor allem mit dem Verhältnis von hukm 

(im Sinne einer Entscheidung des einzelnen; auch als hukm fardi bezeichnet) und sura 

(Beratung) . Die sura gilt dabei nicht als gleichberechtigtes, sondern als ein dem hukm 

untergeordnetes Prinzip. In den "modernen" Staatstheorien muslimischer Theoretiker wird 

das Verhältnis von hukm und sura folgendermaßen charakterisiert: 

1 .  Sura als Grundlage für die Ausübung des hukm im Islam (zusammen mit Gerechtigkeit 

und Freiheit - asas mumarasat al-hukmfi l_islam);
24 

2. Sura als Prinzip des islamischen Regierungssystems (zusammen mit Gerechtigkeit, 

Gleichheit, Freiheit und Verwantwortung - mabda ' nizam al-hukm al-islami) ;
25 

3 .  Sura als Prinzip des islamischen hukm (qa"ida oder asas al-hukm al-islami).
26 

Einige Verfassungsdokumente in Nordafrika und im Vorderen Orient nehmen direkt oder 

indirekt auf die sura Bezug. Sowohl hukm als auch sura werden auf die sar{a zurückge­

führt, erscheinen somit als ewig und unverzichtbar. Die 42. (mekkanische) Sure des Koran 

trägt den Namen "as-sura" .  Insbesondere Koran 42 :36  ("und die auf ihren Herrn hören und 

das Gebet verrichten und ihre Angelegenheiten in Beratung untereinander [erledigen] . . .  ") 

und 3 : 1 53 ("Drum vergib ihnen und bete für sie um Verzeihung und ziehe sie zu Rate in 

der Sache . . .  ") gelten als autoritative Belege für die Praktizierung der sura?
7 

Auch in der 

Sunna sowie in verschiedenen grundlegenden islamischen Werken (z.B .  Nahg al-balaga) 

finden sich Hinweise auf die Ausübung der sura. Konkrete Bestimmungen zum Inhalt und 

zu den Modalitäten der sura fehlen jedoch ebenso wie eine verbindliche, übereinstimmende 

24 
Sa''id, S. 'A . ,  AI-hakim wa-usul al-hukm fi n-nizam al-islami (as-siyasi wa-I-iqti sadi wa-I-igtimaCi 

wa-l-filai).  AI-Qahira 1 985, S .  90. 
25 

AI-Ansari, 'A. al-H. l. ,  Nizam al-hukm fi I-islam. Qatar 1 985, S .  1 1 .  
26 

Musa, M. Y. ,  Nizam al-hukm fi I-islam. l . Teil :  Al-imama au-riyasat al-umma wa-ma yataCallaqu 

biha min buhul. AI-Qahira 0.1 . ,  S. 1 77 .  
27 

Vgl. Waraqa li-I-hiwar. As-sura wa-nizam al-hukm. In: Nadwat at-taiyarat al-islamiya al-mucasira 
fi I-watan al-carabi, Malta 1 987, S .  2 1 9-229. 

528 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 C I  997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffassung bezüglich ihrer Anwendung. Im Kern wir die sura als eine allgemeine Methode 

oder ein Verfahren, nicht aber als eine konkrete Institution qualifiziert. Die Beratung sei in 

allen gesellschaftlichen Bereichen anwendbar: Kultur, Wissenschaft, Soziales, Verwaltung, 

Politik. Ihre Legitimität erwachse sowohl aus der Praxis des Propheten selbst (vgl. die bai'"a 

- Huldigung - von CAqaba) als auch aus den staatsrechtlichen Aktivitäten der Propheten­

genossen (sahaba) und der Kalifen bzw. - was die Schiiten anbelangt - der Imame. 

Die politischen und sozioökonomischen Veränderungen in der islamischen Welt sowie die 

Intensivierung des Kontakts der Muslime mit europäischen Nichtmuslimen haben die 

Rückbesinnung auf die "wahren" und "authentischen" Quellen des Islam stimuliert. Dieser 

Prozeß - vor allem von den Reformdenkem des 1 9 .  und 20. Jh. (Afgani, cAbduh, Rida j 

beeinflußt - mündete in eine Neubestimmung der sura als Ausdruck demokratischer Mitbe­

stimmung im Rahmen der sari'a. Das Spektrum der Befürworter der sura reicht von säkula­

ristischen bis hin zu islamistischen Kräften. Der äußere Konsens bei der Anwendung der 

sura verdeckt jedoch einen inneren Dissens, der sich in der Hauptsache auf folgende 

Punkte erstreckt :  

1 .  Die  Frage, ob die  sura gemäß Koran und Sunna verpflichtenden (wagib) oder empfeh­

lenden (mandub) Charakter trägt ; 

2. Die Kompetenzen der sura-Gremien hinsichtlich der Kodifizierung und Durchsetzung 

des Islamischen Rechts und 

3. Die Festlegung von Kriterien für die Bezeichnung einer Institution als sura. 

Die bereits eingangs erwähnten Bemühungen islamischer Theoretiker, eine für die gesamte 

islamische Welt gültige Verfassung zu erarbeiten, kulminieren in der grundsätzlichen 

Akzeptanz der Beratung für den Herrscher. Zwei Beispiele mögen das illustrieren : 

a) A.A. Maududi (gest. 1 979), der bedeutende Ideologe der " GamaCat-i islami" ,  der paki­

stanischen Variante der "Muslimbrüder" ,  fordert als "Verfassungsprinzip" Wahl und 

Konsultation in Übereinstimmung mit den Erfordernissen der Zeit ;
28 

b) Der Ägypter I. al-Badawi unterbreitet das "Projekt einer islamischen Verfassung" , 

indem er in insgesamt 30 Artikeln die Modalitäten der sura und die Pflichten des 

Staatspräsidenten (ra 'is ad-daula) fixiert.
29 

Die Vorstellungen von der sura sind jedoch nicht nur in derartige allgemeine, praktisch 

irrelevante Verfassungsmodelle geflossen, sie sind heute in zahlreichen islamischen Län-

28 
Vg!. Maudoodi, AA, Economic and Political Teachings of the Qur'an. In:  A History of Muslim 

Philosophy. Ed. by M.M. Sharif. Bd. 1, Wiesbaden 1 963, S .  1 94- 1 95 ;  Maududi, S.AA . , The 
Is1amic Law and Constitution. Trans!. and ed. by Kh. Ahmad. Lahore, Dacca 1 969, S. 245-26 1 .  

29 
A l-Badawi, I. , Mabda' as-sura fi s-sarica al-islamiya. In :  Magallat al-culum al-idariya, al-Qahira 22 

( 1 9 80) 2.  S .  1 98-203 . 

529 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem mit konkreten Verfassungsregelungen zu parlamentarischen und/oder Vertretungskör­

perschaften verbunden. Drei wesentliche Varianten sind zu unterscheiden : 

1 .  Das parlamentarische Verständnis der sura 

Die Verfassung der Islamischen Republik Iran vom 1 5 . 1 1 . 1 979 (i .d.F. vom 28.7 . 1 989)
30 

benennt das zur Gesetzgebung ermächtigte Gremium als "magles-e saura-ye eslami" (Art. 

62-99). Darüber hinaus bezeichnet das iranische Grundgesetz (Art. 7) alle Räte auf zentra­

ler und örtlicher Ebene (Provinz, Kreis ,  Stadt, Stadtviertel , Bezirk, Dorf "und dergleichen ") 

als sura-Organe. Die besondere islamische Legitimität des iranischen Parlaments erwächst 

zudem aus der Mitarbeit von culama ', die jedoch nicht als ex officio-Mitglieder agieren, 

sondern als gewählte Bürger des Landes. Die Souveränität des "magles-e saura-ye eslami" 

wird zum einen durch die staatsrechtlich überragende Stellung des "Islamischen Führers " 

(jaqih) gemäß Art. 1 1 0 und zum anderen durch die Schaffung eines sog. "Wächterrates " ,  

der die Übereinstimmung der angenommenen Gesetze mit den Prinzipien des Islam und der 

Verfassung zu prüfen hat (Art. 4 und 9 1 -99), und eines sog. Schlichtungsrates (Art. 1 1 2),  

der im Falle von Meinungsverschiedenheiten zwischen Parlament und Wächterrat vermit­

teln soll, eingeschränkt .  

2. Die sura als beratendes Organ neben dem Parlament als gesetzgebende Institution 

Herausragendes Beispiel für dieses Verständnis der sura ist der ägyptische maglis as-sura, 

der gemäß Art. 1 94-205 der Verfassung der Arabischen Republik Ägypten vom 1 1 .9 . 1 97 1  

(i .d.F. vom 22.5 . 1 980)
3 1  

mit der Verfassungsänderung vom 22.5 . 1 980 gebildet worden ist .  

Die Kompetenzen des maglis as-sura erstrecken sich auf die Diskussion von Gesetzespro­

jekten und die Beratung von Präsident und Parlament in wichtigen innen- und außenpoliti­

schen Angelegenheiten. Ein Drittel der Mitglieder des Rates wird vom Präsidenten ernannt. 

Obwohl weder in der Verfassung noch im "Gesetz Nr. 1 20 von 1 980 über den maglis as­

sura" expressis verbis auf eine "islamische Ausrichtung" dieses Gremiums Bezug genom­

men wird, legitimieren culama ' und Vertreter der koptischen Kirche die Religionspolitik 

des Staates in Auseinandersetzung mit der islamistischen Herausforderung. 

3 .  Die sura als beratendes Organ 

Die Beratung des Herrschers durch ausgewählte Notabeln gehört insbesondere in den 

Golfstaaten zu den Traditionen des politischen Systems. Dies ist nicht direkt an ein staatli ­

ches Grundgesetz gekoppelt, kann jedoch durchaus damit in Verbindung stehen. In den 

30 

3 1  

530 

Kejhan. Teheran 1 7 . 1 1 . 1 979, S .  1 -4, Verfassung der Islamischen Republik Iran. In : Iran und die 

Islamische Republik. Heft Nr. 6, Bonn, Mai 1 980. Verfassungsänderung in :  Aktueller Infonna­
tionsdienst Moderner Orient. Hamburg 1 7/ 1 989,  S. 59-8 1 ,  Tehran Times, Teheran 3 . 8 . 1 989 .  

Dustur gumhuriyat misr al-Carabiya. AI-Qahira 1 985, S .  1 -43 .  

Verfassung und Recht in  Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90er Jahren erlebte diese Konzeption bedingt durch innere und vor allem äußere Verände­

rungen infolge des Goltkrieges einen bemerkenswerten Aufschwung. Der saudische König 

verfügte die "Ordnung über den Konsultativrat" (nizam maglis as-sura) vom 1 .3 . 1 992
32

, 

ernannte per Dekret am 20. 8 . 1 993 die 60 Mitglieder des Rates
33 

und legte ebenfalls per 

Dekret vom 20. 8 . 1 993 die Arbeitsweise des Konsultativrates fest.
34 

Neben der saudischen 

Grundordnung (an-nizam as-sacudi li-l-hukm) und der Ordnung über die Provinzen (nizam 

al-manatiq) - jeweils vom 1 .3 . 1 992 - begründen die 30 Artikel der "Ordnung über den 

Konsultativrat" ein Beratungsgremium, dessen Kompetenzen nach Art. 1 4  in der Mei­

nungsäußerung zur allgemeinen Politik und der Diskussion von Gesetzesprojekten der 

Regierung, die jedoch erst durch königliche Order in Kraft gesetzt werden können, liegen. 

Der Monarch selber betonte, daß der maglis as-sura auf dem bisherigen Mechanismus der 

sura aufbaue und der Festigung des etablierten Systems diene.
35 

Schlußfolgerungen 

1 .  Die Widerspiegelung des Islam in den Verfassungen und Grundgesetzen Nordafrikas 

und des Vorderen Orients ist abhängig sowohl von den Spezifika des religiösen Mas­

senbewußtseins, der religiösen und klerikalen Struktur, den innerstaatlichen politischen 

Bedingungen und den Traditionen des Rechtssystems als auch von den Intentionen und 

Auffassungen der politischen Führungskräfte. 

2.  Der Gradmesser für die tatsächliche Umsetzung islamischer Verfassungsnormen ist in 

jedem Falle die politisch-staatliche Praxis .  Die Kodifikation des Islamischen Rechts 

avanciert zu einem wesentlichen Kriterium innerer Auseinandersetzungen, die aber 

generell nicht auf religiöse Ursachen allein zu reduzieren sind. 

3. Die Bestimmungen der sari'"a verhindern keineswegs a priori die Durchsetzung der 

Menschen- und Grundrechte. Auch im Westen sollte die islamische Religion weniger 

als ein Hindernis ,  sondern vielmehr als eine moralisch-ethische Chance verstanden 

werden. Neue Feindbilder erschweren diesen Prozeß, der ohnehin von Mißverständnis­

sen, Mißtrauen, Vorurteilen, Verzerrungen und Besserwisserei auf bei den Seiten durch­

setzt ist. 

4. Auch wenn das sura-System innerhalb der sQ/·i'"a nicht mit den Vorstellungen der 

Volkssouveränität deckungsgleich i st , so lassen sich mit seiner Hilfe demokratische 

Maßnahmen islamisch authentifizieren. Der Gedanke des Parlamentarismus kann auf 

32 
Text in: AI-magalla. London 4- 1 0  March 1 992, No. 630, S .  22-23 . 

33 
Aktueller Informationsdienst Moderner Orient. Hamburg 1 8/ 1 993, S .  35-36. 

34 
Aktueller Informationsdienst Moderner Orient. Hamburg 1 8/ 1 993,  S .  34-35 .  

35 
Aktueller Informationsdienst Moderner Orient. Hamburg 6/1 992, S .  38 .  

53 1 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


532 

diese Weise Verbreitung finden, wobei in einer Gesellschaft, in der einfachste Bedürf­

nisbefriedigung im Mittelpunkt steht, sozioäkonomische Veränderungen unabdingbar 

sind. Auch hier gilt: Der Islam bietet vielfältige Ansatzpunkte zum Dialog und ist nicht 

das Hemmnis, für das er im Westen leider immer noch gehalten wird. 

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 30 ( 1 997) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


these new political structures are consolidated and wh ether the constitutional documents 
are normative models put to practice in reality. The article does not try to give a compara­
tive overview over the constitutions in Latin America, but tries to show some general trends 
of constitutional developments on the continent. 
The author shows that the instrumentalization of constitutions is  an expression of autocracy 
and constitutional symbolism is an expression of democratization, and he goes back to 
consider the authoritarian military regimes of the sixties and seventies in this regard. 
Drawing a line between legal text and legal norm, the author notes that the democratization 
of the past years has led to insufficient effectiveness and a lack of normative force of con­
stitutional instruments. Characteristic for the relationship between law and society in Latin 
America i s  the legalistic and severe punishment against the ordinary, ' subintegrated' people 
on the one hand and the exemption from punishment for the privileged on the other hand -
one of the roots of the harsh discrimination of certain grouPs of the society, such as the 
street children or the Indians. The author considers this gap between legalistic stringency 
and exemption from punishment as one fundamental obstacle to the implementation of the 
norms providing rule of law and democracy. He suggests that the existing processes for the 
integration of all strata of society into public life should be accompanied by criminal 
punishment and social conditions allowing the identification of the democratic and due 
process of law and making a corresponding social consensus possible. 

Arabian Constitutions and the Issue of "Islamic" Human Rights 

By Hans-Georg Ebert 

The vast majority of Arabian countries have a written constitution or constitutional docu­
ments as a foundation for the organization and structure of the state as weil as the relation­
ship to the people. The article deals with the influence of Islamic rules and principles on 
constitutional law and practice in the field of human rights. 
The author first introduces into the specific situation of human rights in the Islamic context, 
then deals with the influence of Islamic rules and principles on the right to equality before 
the law, the freedom of religion and the doctrine of sovereignty of the people. He concludes 
that the provisions of Shari ' a do not hinder the implementation of human rights per se and, 
although the doctrine of the sovereignty of the people is not fully compatible with Shari ' a, 
that there is room for a sovereign parliament and thus compatible structures .  

449 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520 - am 24.01.2026, 17:08:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

