Arabische Verfassungen und das Problem der "islamischen
Menschenrechte"

Von Hans-Georg Ebert

Die tiberwiegende Mehrheit der arabischen Lander verfiigt heute tiber eine Verfassung oder
ein verfassungsdhnliches Dokument als grundlegenden Rechtsakt fiir die Organisation und
Struktur des Staates sowie dessen Verhiltnis zu seinen Biirgem.1 Der Islam als die vorherr-
schende Form des religiosen Massenbewufitseins in der Region Nordafrikas und des Vor-
deren Orients tangiert daher zwei Problemkreise:

1. Die Frage nach der Kompatibilitidt von Islam und Verfassung angesichts der Anerken-
nung des Koran als gottliche Offenbarungsschrift und

2. Die Frage nach der verfassungsrechtlichen und verfassungspraktischen Widerspiege-
lung von islamischen Prinzpien und Normen.

Dieser Beitrag soll sich mit Aspekten des zweiten Problemkreises beschiftigen, der ja
letzten Endes aus der Anerkennung einer grundsitzlichen Kompatibilitdt von Islam bzw.
Sari‘a (Islamisches Recht) und Verfassung resultiert.

Bei der konkreten Analyse der staatlichen Grundgesetze Nordafrikas und des Vorderen
Orients kristallisieren sich zwei Schwerpunkte heraus:

1. Die Verankerung von Grundrechten der Biirger und

2. Die Verwirklichung der Volkssouverénitét.

Beide Aspekte verdienen insofern besondere Beachtung, als daf3 sie als grundlegende Ele-
mente einer demokratischen und liberalen Ordnung ihre Wurzeln in der westlich-christli-
chen Kultur haben, aber im Gefolge exogener und endogener biirgerlicher Transformatio-
nen auch die islamische Welt in spezifischer Art und Weise pragen. Inwieweit sich dies
verfassungsméfig niederschldgt, zeigt sich nicht nur in den aktuellen Verfassungsdoku-
menten, sondern auch in den Bemiihungen von islamischen Gremien und Organisationen
sowie von einzelnen islamischen Rechtstheoretikern, ein fiir die gesamte islamische Welt
giiltiges Grundgesetz zu erstellen. Der Entwurf einer "Islamischen Verfassung", der im

Eine Ubersicht iiber die giiltigen Verfassungsdokumente (Stand: 1995) der Linder der Arabischen
Liga findet sich in: Bawmann, H. / Ebert, M. (Hrsg.), Die Verfassungen der Mitgliedslander der
Liga der Arabischen Staaten (vgl. auch die Buchrezension von Ph. Kunig in VRU 30 [1997],
268). Berlin 1995. Eine Textiibersicht in arabischer Sprache (einschlieBlich historischer Doku-
mente und Verinderungen) bietet Huri, Y.Q., Ad-dasatir fi 1-alam al-arabi (nusus wa-tadilat)
1839-1987. Beirut 1989.

520 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jahre 1978 von der "Akademie fiir Islamische Forschungen" an der Kairoer Azhar-Univer-
sitdt verabschiedet und im Jahre 1979 veroffentlicht wurde,2 widmet sich in den Kapiteln 4
(Art. 28-43) und 7 (Art. 83-84) dieser Problematik. Dabei werden die Grundrechte und die
Volkssouveridnitit als Bestimmungen, die sich aus der islamischen Sari‘a ergeben, interpre-
tiert und festgeschrieben. Im folgenden soll daher untersucht werden, auf welchen Rege-
lungen das islamische Verstindnis von Menschenrechten und Volkssouverénitét basiert.

Menschenrechte im islamischen Kontext

Menschenrechte als individuelle Rechte des Menschen, die diesem in seiner Eigenschaft als
natiirliches Wesen zustehen und die vom Staat nicht angetastet werden diirfen, konnen eine
unterschiedliche Rechtfertigung erfahren — durch den gottlichen Willen, die Natur oder die
Vernunft. Die These von der natiirlichen Gleichheit der Menschen wird heute — zumindest
verbal — von vielen Muslimen akzeptiert, auch wenn — wie L. Kiihnhardt formuliert — "die
Verbreitung der Menschrechtsidee nicht automatisch Klarheit tiber ihr inhaltliches Konzept
bewirkt hat".> Die arabischen Termini huquq al-insan oder huquq insaniya fiir Menschen-
rechte konnotieren diesen Sachverhalt.

Die verfassungsrechtliche und gesetzliche Verankerung der Menschenrechte in Gestalt der
Grundrechte (huquq asasiya oder huquq “‘amma) verleiht diesen einen rechtsverbindlichen
Charakter. Die Grenzen bei der Wahmehmung von Grundrechten ergeben sich aus der
Achtung der Grundrechte des anderen. Sie sind z.T. in Gesetzesvorbehalten niedergelegt.

Im Gegensatz zu den allen Menschen zustehenden Grundrechten haben nur die Staatsbiir-
ger eines Landes Grundrechte im Sinne von Biirgerrechten (hugquq madaniya) inne. Das
jeweilige Staatsangehorigkeitsgesetz (qanun al-ginsiya) fixiert den Personenkreis, dem
diese Biirgerrechte zustehen. Personlichkeitsrechte (huquq Sahsiya) als Rechte des einzel-
nen "auf Achtung seiner Wiirde und seines Eigenwertes als Person”” begriinden subjektive
Abwehrmoglichkeiten gegen Eingriffe in das Privatleben und in die Intimsphire.

In arabischer Sprache verdffentlicht in Magallat al-azhar. Al-Qahira 51/1979, S. 151-159. Uber-
setzung und Kommentar: Al-Ghazali, M., Introduction to a Draft Islamic Constitution. In: Islamic
Studies, Islamabad XX (1981) 2, S. 153-168. Zu weiteren Entwiirfen "islamischer Verfassungen"
vgl. Badry, R., Mustafa Kamal Wasfi und der Traum einer "islamischen Verfassung". In: Gottes
ist der Orient. Gottes ist der Okzident. Festschrift fiir A. Falaturi zum 65. Geburtstag. Hrsg. von
U. Tworuschka, Koéln, Wien 1991, S. 83-107, und Miiller, L., Islam und Menschenrechte. Sunniti-
sche Muslime zwischen Islamismus, Sdkularismus und Modemismus. Hamburg 1996, S. 119-
121.

Kiihnhardt, L., Stufen der Souverdnitit. Staatsverstindnis und Selbstbestimmung in der "Dritten
Welt". Bonn, Berlin 1992, S. 244,

Avenarius, H., Recht von A-Z. Freiburg, Basel, Wien 1992 (7. Aufl.), S. 362.

521

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trotz dieser im wesentlichen unstrittigen Definitionen und der faktischen Akzeptanz der
These von der natiirlichen Gleichheit der Menschen: Diese These ist nicht der Ausgangs-
punkt islamischer Theorien. Die absolute Souverénitdt gehort nach islamischer Auffassung
Allah, der Mensch hat in jedem Falle das ewig und tiberall giiltige géttliche Gesetz zu
befolgen. Die Durchsetzung des Islam und damit der §ari‘a in der Welt insgesamt avanciert
zum eigentlichen Ziel muslimischer Aktion. Diese islamischen Grundwerte erlauben eine
Reihe von Folgerungen:

1. Ein unterschiedlicher Ausgangspunkt in der Menschen- und Grundrechtsdiskussion
muf} nicht notwendigerweise zu unterschiedlichen praktischen Standpunkten fiihren,
wiewohl es voneinander abweichende Haltungen geben kann;

2. Die Spezifik "islamischer" Menschenrechtsauffassungen resultiert aus einigen Sari‘a-
Regelungen, deren tatséchliche Realisierung zu untersuchen ist;

3. Obgleich die Sari‘a fiir die Muslims unverénderbares, weil gottliches Gesetz darstellt,
konnen verdnderte gesellschaftliche Bedingungen die reale Wirkung der Bestimmungen
beeinflussen (vgl. etwa die faktische Bedeutungslosigkeit des Sklavenrechts);

4. Das Islamische Recht verfiigt liber ein zwar eingeschrénktes, aber dennoch anwendba-
res Instrumentarium, um auch in bezug auf die Menschen- und Grundrechte rechts-
schopferisch titig zu werden;

5. Defizite bei der Durchsetzung von Menschen- und Grundrechten zeigen sich im iibri-
gen nicht nur in den islamischen Léndern und konnen folglich nicht einseitig und apo-
diktisch eingefordert werden.

a) Die Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern

Die Aussagen in Koran und Sunna (Uberlieferung des Propheten; niedergelegt in den
ahadit) zu den Beziehungen zwischen den Geschlechtern betreffen

1. Die Gleichheit von Mann und Frau als menschliche Wesen, die in moralischem und
religiosem Sinne die gleiche gottliche Wertschidtzung geniefien. All_h wendet sich mit
seiner Botschaft an alle Menschen, nicht nur an die Manner. Im Koran 49:13 heift es: "O
ihr Menschen, siehe, wir erschufen euch von einem Mann und einer Frau und machten
euch zu Volkern und Stammen...". Neben weiteren diesbeziiglichen Koranversen (3:193,
4:36) und entsprechenden Traditionen® finde dies — so M.1. Bagdadi — in der prinzipiellen
Anerkennung gleicher Rechte und Pflichten seinen Ausdruck: "Laha min al-haqq ma lahu,
‘alaiha ma ‘alaihi".” Eine solche Interpretation widerspricht jedoch — wie noch zu zeigen
ist — den konkreten rechtlichen und gesellschaftlichen Bestimmungen.

Vgl. al-‘Inani, .M., Huquq al-insan fi §-Saria al-islamiya. In: Mu'tamar haula dirasat fi ba°d an-
nuzum al-qanuniya al-haliya fi misr. I°dad: A. Gami®, al-Q_hira 1982, S. 18-22 und 57-58.

Bagdadi, M 1., Huquq al-mar'a al-muslima fi l-mugtama® al-islami. Ar-Ribat 1991, S. 104.

522 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die physischen und psychischen Unterschiede zwischen Mann und Frau, insbesondere
die natiirlich-biologische Funktion der Frau als Mutter, werden von den islamischen Ge-
lehrten als wesentliches Element fiir eine spezifische Rolle der Frau in der Gesellschaft
gewertet.7 Sie leiten aus der biologischen Ungleichheit eine rechtliche und soziale Un-
gleichheit ab, die in den Koranversen 2:228 ("doch haben die Minner den Vorrang vor
ihnen": wa li-r-rigal “alaihinna daragatun) und 4:38 ("Die Ménner sind den Frauen tiber-
legen wegen dessen, was Allah den einen vor den anderen gegeben hat, und weil sie von
ihrem Vermogen [fiir die Frauen] auslegen.") deutlich werde. M.I. al-Qaisi verweist auf
zahlreiche weitere Koranstellen sowie ahadit unter der Rubrik "al-ibtila' bi-l-banat" (im
Sinne einer Priifung des Mannes durch die Frauen) und "as-su'm min al-mar'a" (das
Unheil, welches die [untugendhafte] Frau anrichtet).8

Der offenkundige Widerspruch zwischen beiden Aspekten erlaubt vielféltige Interpretatio-
nen und unterschiedliche Ansichten, indem die eine oder die andere Seite betont und aus-
gestaltet wird. Gleichsam gelten die koranischen Aussagen und die unzweifelhaften Tradi-
tionen in ihrer Gesamtheit als sakrosankt und kénnen daher nicht durch menschliche Ent-
scheidungen aufer Kraft gesetzt, wohl aber ihre Anwendung dahingehend gepriift werden,
inwieweit die Schaffung bestimmter gesellschaftlicher Bedingungen Voraussetzung fiir
deren Wirken ist. Auf diese Weise kann beispielsweise die geforderte Gleichbehandlung
der Ehefrauen durch den Ehemann als ein giiltiges Prinzip die Einschrdnkung oder gar
Abschaffung der Polygynie legitimieren.

Wenn islamische Autoren physische und psychische Faktoren als Basis einer gottlich be-
stimmten Ungleichheit zwischen Mann und Frau bewerten,9 so kategorisieren sie keines-
wegs nach einer generellen Hoher- bzw. Minderwertigkeit oder aber einer Bevorteilung
bzw. Benachteiligung. Im Gegenteil — Schamgefiihl (haya’), weibliche Schwiche und
weibliche Ehre seien Werte, die eine geschlechterspezifische Rolle der Frau rechtfertig
ten.'’ Die natiirliche Unterscheidung (tafriga tabi‘iya) zwischen Mann und Frau bringe
notwendigerweise Unterschiede in wichtigen gesellschaftlichen und privaten Bereichen mit
sich, so im Hinblick auf

— wirtschaftliche Leistungsfahigkeit;

— religiose Pflichterfiillung (etwa: menstruationsbedingte Gebetspausen, Einschrankun-

gen bei der Wallfahrt und beim Fasten);

7 Zu den Unterschieden zwischen Mann und Frau zéhlen sie Korperbau (takwin), Talent (mauhiba)
und Fihigkeiten (isti’dadat). Dazu in bezug auf Saudi-Arabien: Vagt, H., Die Frau in Saudi-Ara-
bien zwischen Tradition und Modeme. Berlin 1992, S. 137.

8 Al-Qaisi, MI., Al-mar'a al-muslima baina igtihadat al-fugaha' wa-mumarasat al-muslimin. Ar-

0 Ribat 1991, S. 139-153.

Mutahhari, M., The Rights of Women in Islam. Teheran 1981, S. 173-174.
Forstner, M., Islam und Demokratie. CIBEDO-Texte Nr. 9/10. Kéln 1981, S. 16.

523

24.01.2026, 17:08:44.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— familidre Aufgabenverteilung sowie

— strafrechtliche (hudud, gisas und ta‘zir), zeugnisrechtliche (Sahada), erbrechtliche
(mirat) und nicht zuletzt familienrechtliche Wirkungen (Problemkreise: Verschleie-
rung, Polygamie, Geburtenkontrolle, Scheidung).11

Die islamischen Auffassungen zur rechtlichen und nichtrechtlichen Rolle der Frau in der
Gesellschaft konnen im konkreten erheblich differieren. So bestreiten puritanische Gelehrte
das Recht und die moralische Rechtfertigung fiir die Frau, einer Erwerbstétigkeit an der
Seite des Mannes nachzugehen, wenden sie sich gegen eine gleichberechtigte und gleiche
Bildung fiir Jungen und Médchen, fiir Studentinnen und Studenten, leugnen sie die islami-
sche Legitimitédt der Geburtenkontrolle.'> Die geschlechterspezifische Rollenverteilung
(infisal) ist bis heute ein wesentliches Charakteristikum islamischen Familien- und Gesell-
schaftslebens. Thre Normen betreffen die Einschrankung der Handlungsfahigkeit der Frau
auflerhalb des eigenen Hauses ebenso wie praktische Verhaltensgebote, etwa im Umgang
mit Fremden oder im Kontakt mit Medizinern (bei Geburt oder Krankheit) innerhalb oder
auBerhalb einer medizinischen Einrichtung.13

b) Religionsfreiheit versus Staatsreligion

Die Genesis des Islam als einer Staats- und Gesetzesreligion und der Prozel der Normie-
rung in den Rechtsschulen begriinden zum einen den Anspruch auf eine Sonderrolle der
islamischen Religion und des Islamischen Rechts in Abgrenzung zu anderen Religionsge-
meinschaften, zum anderen stellt sich die Problematik der Gleichheit der Menschen und
ihrer (gleichen) Verantwortlichkeit vor dem (irdischen) Gericht.

Der Terminus Staatsreligion (din ad-daula) oder offizielle Religion (din rasmi) ist in den
aktuellen Verfassungsdokumenten der Lander Nordafrikas und des Vorderen Orients (mit
Ausnahme Syriens und Libanons) expressis verbis verankert oder wird als gewohnheits-
rechtliches Prinzip respektiert.14 Insofern ergibt sich in der arabischen Welt ein weitgehen-
der Konsens hinsichtlich einer grundsétzlichen Festschreibung der besonderen Rolle der

Vgl. Bagdadi, M.I., H ug_q al-mar'a al-muslima..., a.a O., S. 127.
Ibn Baz, ‘A. al-‘A.L°A., Magmu‘at al-fatawa wa-r-rasa'il an-nisa'iya. Al-Qahira 1989, S. 14-37.

Vgl. Weber, M., Der kranke Muslim in Deutschland, in: Muslime im Krankenhaus. Hrsg. von K.
Richter, Altenberge 1983, S. 12-19.

Ebert, H.-G., Die Interdependenz von Staat, Verfassung und Islam im Nahen und Mittleren Osten
in der Gegenwart. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1991, S. 130-137.

524 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

islamischen Religion bzw. eines — wie M. Forstner formuliert — "numerus clausus der
.. 15 .
Religionen" ~ mit personenrechtlich relevanten Folgerungen.

1.

Die Gemeinschaft der Muslims geniefit gesetzlich bestimmte oder gewohnheitsrechtli-
che Privilegien, die direkt oder indirekt Auswirkungen auf die Rechtsverhiltnisse der
islamischen Staaten haben. Direkte Konsequenzen betreffen beispielsweise den Aus-
schluBl von Nichtmuslims von der gesetzlichen Erbfolge, das Eheverbot einer Muslimin
mit einem Nichtmuslim, indirekte Konsequenzen resultieren aus der Einschrdnkung
von Biirgerrechten (etwa bei der Bildung von Organisationen und Parteien, bei der
Wahmehmung der Versammlungsfreiheit unter Beachtung der religiosen Gepflogen-
heiten eines Landes) sowie aus der Vergabe offentlicher Amter nach religiosen Ge-
sichtspunkten.16 Dariiber hinaus sind einzelne Bestimmungen in verschiedenen arabi-
schen Liandern zu beachten, beispielsweise der aus Art. 10/h des libyschen "Gesetzes
Nr. 18 von 1980 tiber die Bestimmungen des Staatsbiirgerschaftsgesetzes"17 abgeleitete
Verlust der arabischen (d.h. der libyschen Staatsbiirgerschaft) bei "Abfallen" von der
islamischen Religion (irtidad).

Der "islamische" Staat erkldart sich selbst zum Sachwalter des Islam und fiihlt sich
berufen, in islamischen Angelegenheiten letzten Endes verbindlich zu entscheiden und
die Rechts- und Religionsgelehrten in ihrer Tétigkeit zu kontrollieren. Wéhrend die
erzwungene Einhaltung der “ibadar und die offentlich geforderte Propagierung des
Islam nach innen und auflen (da‘wa) ein staatliches Legitimationsbediirfnis befriedigen,
greift die faktische "Verbeamtung" der Rechts- und Religionsgelehrten (‘ulama’) unmit-
telbar in die Substanz der Rechtsverwirklichung ein, indem diese als vom Staat bestellte
Richter und andere Amtstrdger in der Judikative beauftragt sind, das staatlich-giiltige
Recht durchzusetzen. Dieser Proze3 verlduft keineswegs harmonisch, sondern in stdn-
diger Auseinandersetzung um den Handlungsspielraum der “ulama’.

Der Begriff Staatsreligion konnotiert die besondere Rolle der Sari‘a im Rechtsetzungs-

prozef3. Dabei sind zwei wesentliche Aspekte zu berticksichtigen:

a) Die Ubereinstimmung der erlassenen Gesetze, Verordnungen und sonstigen
Rechtsakte mit den Vorschriften des Islam und

b) Die Sari‘a (bzw. der figh) als eine oder die Quelle (Hauptquelle) der Gesetzgebung.
Eine solche Formulierung findet sich in zahlreichen arabischen Verfassungsdoku-
menten.

Forstner, M., Das Menschenrecht der Religionsfreiheit und des Religionswechsels als Problem
der islamischen Staaten. In: Kanon. Jahrbuch der Gesellschaft fiir das Recht der Ostkirchen, Wien
10/1991, S. 108.

Vgl. beispielsweise die Praxis der Regierungsbildung in Agypten.
Al-garida ar-rasmiya.Tarabulus 8.12.1980, S. 857-862.

525

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die eigentliche Problematik der Aussage betrifft vor allem das islamische Strafrecht, wel-
ches eine Reihe drastischer Korperstrafen fiir Audud-Delikte vorsieht (Steinigung, Kreuzi-
gung, Abtrennung von Gliedmaflen, Auspeitschen) und das Prinzip der Talion (gisas)
verankert.

Die Staatsreligion im islamischen Kontext kann nicht mit der Vorstellung einer Theokratie
(daula diniya) gleichgesetzt werden. Die liberwiegende Mehrheit muslimischer Gelehrter
favorisiert einen "zivilen" Staat (daula madaniya), der auf der Sari‘a basiert und Verant-
wortung fiir die Religion trdgt, nicht jedoch im Sinne einer Theokratie von einem géttlich-
legitimierten Herrscher oder vom "islamischen Klerus", der ja im Verstdndnis des Islam
ohnehin nicht existiert, regiert wird."®

Die Anerkennung des Islam als Staatsreligion widerspricht zwar einer generellen Gleichset-
zung der Religionen, verhindert jedoch nicht grundsitzlich die Religionsfreiheit.1 Reli-
gionsfreiheit schliefit Glaubensfreiheit als innere Seite und Bekenntnisfreiheit als duflere
Seite f:in.20 Die in den modernen Verfassungsdokumenten verwendeten Termini fiir Reli-
gionsfreiheit (hurriyat al-adyan), Glaubensfreiheit (hurriyat al-‘aqida, hurriyat al-
mu‘taqad, hurriyat al-i‘tigad) und Bekenntnisfreiheit — als Kultusfreiheit — (hurriyat
mumarasat a§-sa‘a'ir ad-diniya, hurriyat al-qiyam bi-$a‘a'ir al-adyan, hurriyat mumrasat
as-Su'un ad-diniya, hurriyat al-giyam bi-gami® as-Sa‘a'ir ad-diniya, hurriyat al-giyam bi-
Sa‘a'ir ad-din) orientieren sich an westlichen Vorbildern, werden aber letzten Endes auf
koranische Wurzeln (usul) zuriickgefiihrt (vgl. Koran 2:257, 16:126).

Die Religionsfreiheit in den arabischen Landern mufl — was ihre theoretische und prakti-
sche Seite anbelangt — stets im Kontext des Islamischen Rechts erfaflt werden, obwohl sich
dies verfassungsmaBig nur z.T. widerspiegelt. Daraus folgt, da nur die Anhdnger der
Buchreligionen (ahl al-kitab) , also in erster Linie Christen und Juden,21 ihre religiosen

Krémer, G., Islam, Menschenrechte und Demokratie. In: Weltmacht oder Chaos? Beitrige zur
internationalen Politik. Festschrift zum 75. Geburtstag von Professor Dr. K. Ritter. Hrsg.: A.
Zunker, Baden-Baden 1993, S. 340; Zubaida, S., Islam, the State and Democracy. Contrasting
Conceptions of Society in Egypt. In: Middle East Report, Washington D.C. November-December
1992, S. 4-5. Eine gewisse Ausnahme bildet die (schiitische) Staatskonzeption Khomeinis (gest.
1989), der die “‘ulama’ und fugaha' in der Zeit der Abwesenheit des Imams als zur Fiihrung des
Staates ermichtigt perzipiert.

! Ahnliches gilt auch fiir européische Léander, beispielsweise fiir Italien bis zum Konkordat vom 18.
2.1984.

20 Avenarius, H., Recht von.... a.a.0., S. 416.

21

Auch Zaradust (Zoroastrier) und Sabi'a (Sabier). Letztere werden beispielsweise im Irak als Buch-
religion respektiert. Eigentlich handelt es sich um Mandier, die dadurch den Schutz einer
"Buchreligion" genieBen. Vgl. Rudolph, K., Researches on the Relation between Mandaens and
Manichaens after the Discovery of the Cologne Mani-Codex (CMC). Vortrag auf der ICANAS-
Konferenz. Hongkong 1993, S. 3.

526 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pflichten wahrnehmen konnen — vorausgesetzt, sie anerkennen die muslimische Souverd-
nitdt, entrichten ihre Steuern und beteiligen sich nicht an Kﬁmpfen gegen Muslime.?
Andererseits haben Unglaubige (kuffar), Polytheisten (musrikun) und sonstige Ketzer
(mulhidun) kein Recht, sich zu ihren Auffassungen zu bekennen. Sie sind zwangsweise zu
bekehren. Religionswechsel wird lediglich als eine Moglichkeit angesehen, den Islam
anzunehmen, nicht aber umgekehrt sich einer anderen Religionsgemeinschaft anzuschlie-
Ben oder gar sich als Atheist zu bekennen. Der murtadd (Apostat) soll gemifl Koran 2:214,
4:136 und 4:137 mit dem Tode bestraft werden, obwohl sowohl die Strafzumessung als
auch die Klassifizierung als hadd-Strafe strittig sind.

Die Koexistenz von Religionsfreiheit und Beschridnkung auf Buchreligionen stellt sich als
ein innerer Widerspruch dar, der jedoch — wie auch im Verhiltnis von Staatsreligion und
Religionsfreiheit — vor allem ein Problem der praktischen Moglichkeiten nichtislamischer
religioser Gemeinschaften und Individuen ist, gesellschaftlich gleichberechtigt zu agieren.
Die jiingste Vergangenheit beweist, dal das Phdnomen der Religionsfreiheit von muslimi-
scher Seite stirker als (innere) Glaubensfreiheit denn als (duBlere) Bekenntnisfreiheit ver-
standen wird. Tendenziell duBert sich das in der geforderten und gefoérderten Anwendung
des islamischen Personalstatuts auch auf Nichtmuslime.

Die erlduterten islamischen Prinzipien der geschlechter- und religionsspezifischen Un-
gleichheit widersprechen in der Tat westlichen Grundrechtsauffassungen. Das bedeutet
jedoch nicht, daB es nicht von islamischer Seite Bemiihungen und Moglichkeiten gibt,
Menschenrechte als mit der Sari‘a vereinbar zu deklarieren bzw. diese als islamisch-origi-
nér zu begriinden. Die theoretischen Ansatzpunkte liegen vor allem in folgenden Elemen-
ten:

a) Einige islamische Theoretiker betonen die ethischen Werte des Islam und beschreiben
die Prinzipien Freiheit (hurriya), Beratung (Sura — s.u.) und Gerechtigkeit (‘adl), wie das
beispielsweise der dgyptische Publizist M. “Ammara e An diesen Prinzipien seien
staatliche Maflnahmen zu messen. Hier liege der eigentliche Kiristallisationspunkt von
Menschenrechten. Die besonders im Maghreb intensiv gefiihrte Diskussion um die maqasid
as-Saria ("Intentionen" des Islamischen Rechts), die auf den andalusischen Gelehrten A.I.1.
as-Satibi (gest. 1388) zuriickgefiihrt werden, widerspiegelt die Tendenz der Ethisierung des
Islamischen Rechts.

b) Bei der islamischen Begriindung von Menschenrechten kommt der Sunna eine Schliis-
selrolle zu. Zugleich — so fordern "aufgekldrte” Muslime — miisse die islamische Tradition

Khadduri, M., Intemnational Law. In: Law in the Middle East. Ed. by M. Khadduri and H.J.
Liebesny. Vol. I Origin and Development of Islamic Law, Washington D. C. 1955, S. 363-364.

Vgl al-‘ASmawi, M.S., Usul as-§ari‘a. Beirut 1983 (2. Aufl.).

527

24.01.2026, 17:08:44.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von all demjenigen Ballast befreit werden, der tiber Jahrhunderte die eigentliche islamische
Botschaft deformiert habe. Diese Art Fundamentalismus (nicht im Sinne des Islamismus)
eroffnet Moglichkeiten fiir eine historische und kritische Sicht der Quellen.

c) Die Erstarrung des islamischen Rechts miisse durch eine echte Wiederbelebung des
igtihads, d.h. durch die Wiedereroffnung seines Tores, iiberwunden werden. Die selbstin-
dige rechtsschopferische Téatigkeit konne prinzipiell neue Ansatzpunkte schaffen.

Volkssouverinitit und Sura

Islamische Staatsauffassungen beschéftigen sich vor allem mit dem Verhiltnis von hukm
(im Sinne einer Entscheidung des einzelnen; auch als hukm fardi bezeichnet) und sura
(Beratung). Die sura gilt dabei nicht als gleichberechtigtes, sondern als ein dem hukm
untergeordnetes Prinzip. In den "modernen" Staatstheorien muslimischer Theoretiker wird
das Verhiltnis von hukm und Sura folgendermaflen charakterisiert:

1. Suraals Grundlage fiir die Ausiibung des Aukm im Islam (zusammen mit Gerechtigkeit
und Freiheit — asas mumarasat al-hukm fi | -islam);24

2. Sura als Prinzip des islamischen Regierungssystems (zusammen mit Gerechtigkeit,
Gleichheit, Freiheit und Verwantwortung — mabda’ nizam al-hukm al—islami);25

3. Suraals Prinzip des islamischen hukm (qa‘ida oder asas al-hukm al-islami).26

Einige Verfassungsdokumente in Nordafrika und im Vorderen Orient nehmen direkt oder
indirekt auf die Sura Bezug. Sowohl hukm als auch Sura werden auf die Sari‘a zuriickge-
fiihrt, erscheinen somit als ewig und unverzichtbar. Die 42. (mekkanische) Sure des Koran
tragt den Namen "as-Sura". Insbesondere Koran 42:36 ("und die auf ihren Herrn héren und
das Gebet verrichten und ihre Angelegenheiten in Beratung untereinander [erledigen]...")
und 3:153 ("Drum vergib ihnen und bete fiir sie um Verzeihung und ziehe sie zu Rate in
der Sache...") gelten als autoritative Belege fiir die Praktizierung der §ura.27 Auch in der
Sunna sowie in verschiedenen grundlegenden islamischen Werken (z.B. Nahg al-balaga)
finden sich Hinweise auf die Ausiibung der Sura. Konkrete Bestimmungen zum Inhalt und
zu den Modalitéiten der sura fehlen jedoch ebenso wie eine verbindliche, iibereinstimmende

4 Sa‘id,S.A., Al-hakim wa-usul al-hukm fi n-nizam al-islami (as-siyasi wa-l-igtisadi wa-l-igtima“i

wa-l-fikri). Al-Qahira 1985, S. 90.

Al-Ansari, “A. al-H. I., Nizam al-hukm fi I-islam. Qatar 1985, S. 11.

Musa, M.Y., Nizam al-hukm fi l-islam. 1. Teil: Al-imama au-riyasat al-umma wa-ma yata‘allaqu
biha min buhut. Al-Qahira0.J.,, S. 177.

Vgl. Waraga li-I-hiwar. A3-Sura wa-nizam al-hukm. In: Nadwat at-taiyarat al-islamiya al-mu‘asira
fi l-watan al-“arabi, Malta 1987, S. 219-229.

25
26

27

528 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auffassung beziiglich ihrer Anwendung. Im Kern wir die Sura als eine allgemeine Methode
oder ein Verfahren, nicht aber als eine konkrete Institution qualifiziert. Die Beratung sei in
allen gesellschaftlichen Bereichen anwendbar: Kultur, Wissenschaft, Soziales, Verwaltung,
Politik. Ihre Legitimitdt erwachse sowohl aus der Praxis des Propheten selbst (vgl. die bai‘a
— Huldigung — von “Agaba) als auch aus den staatsrechtlichen Aktivitdten der Propheten-
genossen (sahaba) und der Kalifen bzw. — was die Schiiten anbelangt — der Imame.

Die politischen und soziookonomischen Verdnderungen in der islamischen Welt sowie die

Intensivierung des Kontakts der Muslime mit europdischen Nichtmuslimen haben die

Riickbesinnung auf die "wahren" und "authentischen" Quellen des Islam stimuliert. Dieser

ProzeB — vor allem von den Reformdenkern des 19. und 20. Jh. (Afgani, ‘Abduh, Rida")

beeinflult — miindete in eine Neubestimmung der Sura als Ausdruck demokratischer Mitbe-

stimmung im Rahmen der Sari‘a. Das Spektrum der Befiirworter der Sura reicht von sdkula-

ristischen bis hin zu islamistischen Kriften. Der duflere Konsens bei der Anwendung der

Sura verdeckt jedoch einen inneren Dissens, der sich in der Hauptsache auf folgende

Punkte erstreckt:

1. Die Frage, ob die Sura gemi8 Koran und Sunna verpflichtenden (wagib) oder empfeh-
lenden (mandub) Charakter tragt;

2. Die Kompetenzen der sura-Gremien hinsichtlich der Kodifizierung und Durchsetzung
des Islamischen Rechts und

3. DieFestlegung von Kriterien fiir die Bezeichnung einer Institution als Sura.

Die bereits eingangs erwidhnten Bemiihungen islamischer Theoretiker, eine fiir die gesamte
islamische Welt giiltige Verfassung zu erarbeiten, kulminieren in der grundsitzlichen
Akzeptanz der Beratung fiir den Herrscher. Zwei Beispiele mogen das illustrieren:

a) A.A. Maududi (gest. 1979), der bedeutende Ideologe der "Gama‘at-i islami", der paki-
stanischen Variante der "Muslimbriider”, fordert als "Verfassungsprinzip" Wahl und
Konsultation in Ubereinstimmung mit den Erfordernissen der Zeit;

b) Der Agypter I. al-Badawi unterbreitet das "Projekt einer islamischen Verfassung",
indem er in insgesamt 30 Artikeln die Modalititen der Swra und die Pflichten des
Staatsprasidenten (ra'is ad-daula) ﬁxiert.29

Die Vorstellungen von der Sura sind jedoch nicht nur in derartige allgemeine, praktisch
irrelevante Verfassungsmodelle geflossen, sie sind heute in zahlreichen islamischen Lin-

% Vgl. Maudoodi, A.A., Economic and Political Teachings of the Qur'an. In: A History of Muslim

Philosophy. Ed. by M.M. Sharif. Bd. 1, Wiesbaden 1963, S. 194-195; Maududi, S.A.A., The
Islamic Law and Constitution. Transl. and ed. by KA. Ahmad. Lahore, Dacca 1969, S. 245-261.
Al-Badawi, 1., Mabda' a3-Sura fi §-8ari‘a al-islamiya. In: Magallat al-“ulum al-idariya, al-Qahira 22
(1980) 2. S. 198-203.

29

529

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern mit konkreten Verfassungsregelungen zu parlamentarischen und/oder Vertretungskor-
perschaften verbunden. Drei wesentliche Varianten sind zu unterscheiden:

1. Das parlamentarische Verstidndnis der sura

Die Verfassung der Islamischen Republik Iran vom 15.11.1979 (i.d.F. vom 28.7.1989)30
benennt das zur Gesetzgebung erméchtigte Gremium als "magles-e Soura-ye eslami" (Art.
62-99). Dartiber hinaus bezeichnet das iranische Grundgesetz (Art. 7) alle Réte auf zentra-
ler und ortlicher Ebene (Provinz, Kreis, Stadt, Stadtviertel, Bezirk, Dorf "und dergleichen")
als Sura-Organe. Die besondere islamische Legitimitét des iranischen Parlaments erwichst
zudem aus der Mitarbeit von ‘ulama’, die jedoch nicht als ex officio-Mitglieder agieren,
sondern als gewihlte Biirger des Landes. Die Souverénitét des "magles-e Soura-ye eslami"
wird zum einen durch die staatsrechtlich iberragende Stellung des "Islamischen Fiihrers"
(fagih) gemaB Art. 110 und zum anderen durch die Schaffung eines sog. "Wichterrates",
der die Ubereinstimmung der angenommenen Gesetze mit den Prinzipien des Islam und der
Verfassung zu priifen hat (Art. 4 und 91-99), und eines sog. Schlichtungsrates (Art. 112),
der im Falle von Meinungsverschiedenheiten zwischen Parlament und Wéchterrat vermit-
teln soll, eingeschrinkt.

2. Die sura als beratendes Organ neben dem Parlament als gesetzgebende Institution

Herausragendes Beispiel fiir dieses Verstidndnis der Sura ist der dgyptische maglis as-Sura,
der gemiB Art. 194-205 der Verfassung der Arabischen Republik Agypten vom 11.9.1971
(i.d.F. vom 22.5.1980)31 mit der Verfassungsanderung vom 22.5.1980 gebildet worden ist.
Die Kompetenzen des maglis as-Sura erstrecken sich auf die Diskussion von Gesetzespro-
jekten und die Beratung von Président und Parlament in wichtigen innen- und auflenpoliti-
schen Angelegenheiten. Ein Drittel der Mitglieder des Rates wird vom Présidenten ernannt.
Obwohl weder in der Verfassung noch im "Gesetz Nr. 120 von 1980 iiber den maglis as-
Sura" expressis verbis auf eine "islamische Ausrichtung" dieses Gremiums Bezug genom-
men wird, legitimieren ‘ulama’ und Vertreter der koptischen Kirche die Religionspolitik
des Staates in Auseinandersetzung mit der islamistischen Herausforderung.

3. Die sura als beratendes Organ

Die Beratung des Herrschers durch ausgewihlte Notabeln gehort insbesondere in den
Golfstaaten zu den Traditionen des politischen Systems. Dies ist nicht direkt an ein staatli-
ches Grundgesetz gekoppelt, kann jedoch durchaus damit in Verbindung stehen. In den

3

0 Kejhan. Teheran 17.11.1979, S. 1-4, Verfassung der Islamischen Republik Iran. In: Iran und die
Islamische Republik. Heft Nr. 6, Bonn, Mai 1980. Verfassungsinderung in: Aktueller Informa-
tionsdienst Moderner Orient. Hamburg 17/1989, S. 59-81, Tehran Times, Teheran 3.8.1989.

31

Dustur gumhuriyat misral-“arabiya. Al-Qahira 1985, S. 1-43.

530 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90er Jahren erlebte diese Konzeption bedingt durch innere und vor allem &uflere Verinde-
rungen infolge des Golfkrieges einen bemerkenswerten Aufschwung. Der saudische K(‘jni§
verfiigte die "Ordnung tiber den Konsultativrat" (nizam maglis as-sSura) vom 1.3.1992° ,
emnannte per Dekret am 20.8.1993 die 60 Mitglieder des Rates’> und legte ebenfalls per
Dekret vom 20.8.1993 die Arbeitsweise des Konsultativrates fest.”* Neben der saudischen
Grundordnung (an-nizam as-sa‘udi li-I-hukm) und der Ordnung iiber die Provinzen (nizam
al-manatiq) — jeweils vom 1.3.1992 — begriinden die 30 Artikel der "Ordnung iiber den
Konsultativrat" ein Beratungsgremium, dessen Kompetenzen nach Art. 14 in der Mei-
nungsiduflerung zur allgemeinen Politik und der Diskussion von Gesetzesprojekten der
Regierung, die jedoch erst durch konigliche Order in Kraft gesetzt werden konnen, liegen.
Der Monarch selber betonte, dafl der maglis as-sura auf dem bisherigen Mechanismus der
Sura aufbaue und der Festigung des etablierten Systems diene.35

SchluBfolgerungen

1. Die Widerspiegelung des Islam in den Verfassungen und Grundgesetzen Nordafrikas
und des Vorderen Orients ist abhéngig sowohl von den Spezifika des religiosen Mas-
senbewulfltseins, der religiosen und klerikalen Struktur, den innerstaatlichen politischen
Bedingungen und den Traditionen des Rechtssystems als auch von den Intentionen und
Auffassungen der politischen Fithrungskréfte.

2. Der Gradmesser fiir die tatsdchliche Umsetzung islamischer Verfassungsnormen ist in
jedem Falle die politisch-staatliche Praxis. Die Kodifikation des Islamischen Rechts
avanciert zu einem wesentlichen Kriterium innerer Auseinandersetzungen, die aber
generell nicht auf religiose Ursachen allein zu reduzieren sind.

3. Die Bestimmungen der Sari‘a verhindern keineswegs a priori die Durchsetzung der
Menschen- und Grundrechte. Auch im Westen sollte die islamische Religion weniger
als ein Hindernis, sondern vielmehr als eine moralisch-ethische Chance verstanden
werden. Neue Feindbilder erschweren diesen Prozef, der ohnehin von MiB3verstdndnis-
sen, Mifitrauen, Vorurteilen, Verzerrungen und Besserwisserei auf beiden Seiten durch-
setzt ist.

4. Auch wenn das Sura-System innerhalb der Sari’a nicht mit den Vorstellungen der
Volkssouverinitdt deckungsgleich ist, so lassen sich mit seiner Hilfe demokratische
MafBnahmen islamisch authentifizieren. Der Gedanke des Parlamentarismus kann auf

2
33
34
35

Textin: Al-magalla. London 4-10 March 1992, No. 630, S. 22-23.
Aktueller Informationsdienst Moderner Orient. Hamburg 18/1993, S. 35-36.
Aktueller Informationsdienst Moderner Orient. Hamburg 18/1993, S. 34-35.
Aktueller Informationsdienst Modemer Orient. Hamburg 6/1992, S. 38.

531

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Weise Verbreitung finden, wobei in einer Gesellschaft, in der einfachste Bediirf-
nisbefriedigung im Mittelpunkt steht, soziookonomische Verdnderungen unabdingbar
sind. Auch hier gilt: Der Islam bietet vielfdltige Ansatzpunkte zum Dialog und ist nicht
das Hemmnis, fiir das er im Westen leider immer noch gehalten wird.

532 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 30 (1997)

24.01.2026, 17:08:44. -@



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

these new political structures are consolidated and whether the constitutional documents
are normative models put to practice in reality. The article does not try to give a compara-
tive overview over the constitutions in Latin America, but tries to show some general trends
of constitutional developments on the continent.

The author shows that the instrumentalization of constitutions is an expression of autocracy
and constitutional symbolism is an expression of democratization, and he goes back to
consider the authoritarian military regimes of the sixties and seventies in this regard.
Drawing a line between legal text and legal norm, the author notes that the democratization
of the past years has led to insufficient effectiveness and a lack of normative force of con-
stitutional instruments. Characteristic for the relationship between law and society in Latin
America is the legalistic and severe punishment against the ordinary, ‘subintegrated’ people
on the one hand and the exemption from punishment for the privileged on the other hand —
one of the roots of the harsh discrimination of certain groups of the society, such as the
street children or the Indians. The author considers this gap between legalistic stringency
and exemption from punishment as one fundamental obstacle to the implementation of the
norms providing rule of law and democracy. He suggests that the existing processes for the
integration of all strata of society into public life should be accompanied by criminal
punishment and social conditions allowing the identification of the democratic and due
process of law and making a corresponding social consensus possible.

Arabian Constitutions and the Issue of "'Islamic' Human Rights
By Hans-Georg Ebert

The vast majority of Arabian countries have a written constitution or constitutional docu-
ments as a foundation for the organization and structure of the state as well as the relation-
ship to the people. The article deals with the influence of Islamic rules and principles on
constitutional law and practice in the field of human rights.

The author first introduces into the specific situation of human rights in the Islamic context,
then deals with the influence of Islamic rules and principles on the right to equality before
the law, the freedom of religion and the doctrine of sovereignty of the people. He concludes
that the provisions of Shari’a do not hinder the implementation of human rights per se and,
although the doctrine of the sovereignty of the people is not fully compatible with Shari’a,
that there is room for a sovereign parliament and thus compatible structures.

449

24.01.2026, 17:08:44. -@


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1997-4-520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

