PVS-Literatur

die mit Benhabibs Arbeiten vertraut
sind, nur wenige neue Gedanken be-
reithalt, wird hier die interne Kohirenz
ihrer Uberlegungen als aufeinander
aufbauende Teile einer komplexen
Menschenrechtstheorie deutlich.
Svenja Ahlhaus

Gaus, Gerald. The Order of Public
Reason: A Theory of Freedom and
Morality in a Diverse and Bounded
World. Cambridge University Press
2011. 642 Seiten. 79,25 $.

Gerald Gaus, renommierter US-ameri-
kanischer Philosoph, hat ein heraus-
ragendes Buch vorgelegt. Es ist einer-
seits ein Beitrag zu einer liberalen
Theorie offentlicher Vernunft. Ande-
rerseits unterscheidet es sich grundle-
gend von anderen Beitragen, indem es
auf eine umfangreiche Literatur unter
anderem in den Bereichen der Spielthe-
orie, Psychologie sowie der biologische
und kulturelle Evolution zurtckgreift.
Das Buch ist deshalb nicht immer
leicht zu lesen und auch nicht leicht zu-
sammenzufassen.

Gaus hat folgenden Ausgangspunkt:
Liberale Theorie basiert auf der An-
nahme freier und gleicher Personen in
dem Sinne, dass niemand eine Art na-
tiirliche moralische Autoritiat gegen-
iiber einem anderen besitzt. Diese An-
nahme steht aber in einem Spannungs-
verhiltnis zur grundlegenden Praxis
gesellschaftlicher Moral (social morali-
ty). Damit meint Gaus das existierende
System gesellschaftlicher Normen und
Regeln, innerhalb dessen eine Person
gegeniiber einer anderen bestimmte
Handlungen oder Unterlassungen ein-
fordern kann. Er stellt deshalb zwei
Fragen: (1) Warum brauchen wir diese
einschrinkende Praxis? (2) Kann diese

692

1P 216.79.216.80, am 23.01.2026, 15:48:39. ©
fr oder

Praxis mit unserem Status als freie und
gleiche Personen in Einklang gebracht
werden? Die erste Frage ist fiir Gaus
wichtiger als fiir viele andere Theore-
tiker offentlicher Vernunft. Seinem
Lehrer Kurt Baier folgend, sind fur
Gaus Moral und Gerechtigkeit nicht
nur wiinschenswerte Dinge, von denen
man nicht genug bekommen kann. Die
realweltliche Praxis moralischer Forde-
rungen und Verurteilungen sei hiaufig
auch abstofSend. Gaus will deshalb im
ersten Teil des Buches verstehen, war-
um wir diese Praxis tiberhaupt brau-
chen. Gaus folgt dabei zum Teil der
Rational Choice-Tradition. Menschen
sind haufig mit mixed motive-Situatio-
nen konfrontiert, in denen alle von der
Kooperation profitieren, aber auch alle
der Versuchung ausgesetzt sind, ihren
Beitrag zur Kooperation zu verwei-
gern. Internalisierte moralische Regeln
konnen dieses Problem losen. Gaus wi-
derspricht aber Rational Choice-Theo-
retikern wie David Gauthier, die davon
ausgehen, dass wir die moralische Pra-
xis deshalb aus rationalem Eigeninter-
esse akzeptieren konnen. Denn wir
brauchen die Verpflichtung gegeniiber
gesellschaftlicher Moral genau in den
Situationen, in denen wir der Versu-
chung des Betriigens ausgesetzt sind,
weil wir nicht glauben, dass die beste-
henden Regeln unseren Interessen die-
nen. Gaus‘ Erklarung stellt daher nicht
auf egoistischer Rationalitit ab, son-
dern auf biologische und kulturelle
Evolution: Menschliche Kooperation
setzt die Entwicklung unserer Fihig-
keiten voraus, moralischen Regeln zu-
mindest zum Teil um ihrer selbst willen
zu folgen, und die Nichtbefolgung die-
ser Regeln durch Andere herauszufin-
den und zu bestrafen. Kurz: Erfolgrei-
che menschliche Kooperation macht

PVS, 53.]g., 4/2012

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692

Politische Theorie und Ideengeschichte | Besprechungen

die Praxis gesellschaftlicher Moral not-
wendig.

Im zweiten Teil des Buches will Gaus
zeigen, wie diese Praxis mit unserem
Status als freie und gleiche Personen in
Einklang gebracht werden kann. Er
folgt dabei einer Grundidee Kants:
Wenn wir alle eine moralische Regel
befiirworten konnen, dann haben wir
uns diese Regel in einem bestimmten
Sinne selbst gegeben; wir sind dann
nicht nur die Subjekte gesellschaftli-
cher Moral, sondern auch deren Auto-
ren. Mehr noch als Rawls und andere
betont Gaus jedoch die Tiefe und Brei-
te unserer Uneinigkeit dariiber, welche
moralischen Regeln es auf der Basis
welcher Werte geben soll. Die typische
kantische Antwort auf dieses Problem,
so Gaus, ist es, von dieser Uneinigkeit
zu abstrahieren. Diese Abstraktion hilft
aber wenig, da eine Person mogliche
Regeln auf der Basis all ihrer Werte
und Annahmen priift. Nimmt man also
die Uneinigkeit ernst, scheint das kan-
tianische Projekt zu keinen klaren Er-
gebnissen zu kommen.

Um an diesem Punkt weiter zu kom-
men, greift Gaus auf eine Tradition zu-
riick, die von Hume iiber Hayek bis zu
heutigen Spieltheoretikern reicht. Diese
Tradition sieht moralische Regeln als
empirische Fakten mit einer pfadab-
hiangigen Geschichte. Gaus argumen-
tiert, dass sich freie und gleiche Biirger
nicht auf ganz bestimmte moralische
Regeln einigen konnten, sondern nur
auf eine zuldssige Menge von Regeln
(»eligible set“). Die Regeln in dieser
Menge haben gemeinsam, dass sie von
allen Personen gegeniiber gar keiner
Regel vorgezogen wirden. Gaus zeigt,
dass durch wiederholte soziale Interak-
tionen gesellschaftliche Konventionen
entstehen konnen, die gleichsam eine
Regel innerhalb der zulidssigen Menge

1P 216.79.216.80, am 23.01.2026, 15:48:39. ©
1t

»auswiahlen“. Anders formuliert: Die
konkreten Regeln unserer gesellschaft-
lichen Moral sind letztlich , Nash-
Gleichgewichte® in einem moralischen
Koordinationsspiel und haben als sol-
che besondere moralische Eigenschaf-
ten. Auch wenn nicht die von uns be-
furwortete Regel zur Konvention ge-
worden ist, haben wir dennoch ausrei-
chenden Grund, ihr zu folgen.

Gaus hilt deshalb einen Grofsteil der
Moralphilosophie fiir ,sektiererisch®.
Es ginge nicht darum, immer neue
kontroverse Argumente dariiber zu
entwickeln, welche Regeln innerhalb
der zulassigen Menge die ,,richtigen*
sind — seien diese Argumente nun egali-
tar, links-libertar, rechts-libertiar oder
was auch immer. Eine sinnvolle, aber
viel bescheidenere, Aufgabe der Moral-
philosophie sei vielmehr zu priifen, ob
die historisch entstandene Moral einer
bestimmten Gesellschaft innerhalb der
zuldssigen Menge sei. Ist dies der Fall,
gibe es keinen Grund fir moralische
Reform. Mehr noch: Moralische Re-
formen durch (mehrheits-)demokra-
tische Institutionen und staatliche
Zwangsgewalt seien hochgradig prob-
lematisch. Zwar konnen sie uns von
einem unmoralischen ,,Nash-Gleichge-
wicht“ zu einem moralischen, — das
heifst in die zuldssige Menge — fiihren,
aber sie konnen auch das genaue Ge-
genteil erreichen.

The Order of Public Reason ist so ver-
zweigt und anspruchsvoll, dass es viel
zu verdauen, aber auch viel zu kritisie-
ren gibt. Auch die notwendige Kritik
lasst sich schwer zusammenfassen.
(Dem interessierten Leser seien die Er-
gebnisse des virtuellen Lesekreises auf
publicreason.net nahegelegt.) FEinige
Punkte sollen hier aber kurz erwihnt
werden. Eine offensichtliche Kritik ist,
dass Gaus innerhalb der zuldssigen

693

rar oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692

PVS-Literatur

Menge eine Priferenz fiir den gesell-
schaftlichen Status Quo hat. Die Frage
ist freilich nicht, ob einem — aus ,,sek-
tiererischer Sicht — die Ergebnisse ge-
fallen, sondern wie uberzeugend Gaus
zu diesen Ergebnissen kommt. Hier ist
Kritik in der Tat angebracht. So sind
zum Beispiel Gaus‘ Modelle der Ent-
stehung sozialer Konventionen recht
einfach gehalten. Dies ist kein Problem,
wenn man Modelle gleichsam als
Werkzeuge einsetzt: als analytisch
nutzliche Fiktionen. Wenn man aber
real existierende moralische ,,Gleichge-
wichte“ als Nash-Gleichgewichte inter-
pretiert und ihnen dariiber hinaus mo-
ralische Eigenschaften zuschreibt, wird
der beschriankte Realismus der Model-
le zu einem Problem.

Ein weiterer Kritikpunkt ist, dass Gaus
seine ,,offizielle“ anti-sektiererische Li-
nie nicht konsequent durchhilt. In Ka-
pitel 17 zum Beispiel entwickelt er ei-
nige sehr abstrakte moralische Grund-
prinzipien, auf die sich alle verniinfti-
gen freien und gleichen Biirger einigen
konnten, um die Uneinigkeit tiber kon-
krete moralische Regeln zumindest zu
beschranken. Gaus ist dabei sehr vor-
sichtig, die Uneinigkeit tber die Inter-
pretation dieser Prinzipien nicht klein-
zureden. Bei der spiteren Anwendung
dieser Prinzipien in konkreten Recht-
fertigungen benutzt Gaus indes zum
Teil konkrete Interpretationen, die
durchaus kontrovers und somit ,,sek-
tiererisch“ in seinem Sinne sind. Dies
gilt zum Beispiel fiir Gaus® Rechtferti-
gung supermajoritirer Entscheidungs-
regeln im demokratischen Staat (Kapi-
tel 23).

Der Staat stellt fir Gaus® Theorie dar-
tiber hinaus ein grundlegenderes Prob-
lem dar. In seinem fritheren Haupt-
werk Justificatory Liberalism (1996)
hat Gaus eine systematische Theorie

694

1P 216.79.216.80, am 23.01.2026, 15:48:39. ©
1t

politischer Autoritdt entwickelt, die
unter anderem an Locke ankniipft. Der
Staat wird dabei vertragstheoretisch
als eine Art Schlichtungsmechanismus
verstanden, der innerhalb der zulassi-
gen Menge konkrete Regeln auswihlen
und sanktionieren soll. Die Schlich-
tungsverfahren mussen dabei allen frei-
en und gleichen Biirgern eindeutig ge-
rechtfertigt werden konnen. In The
Order of Public Reason ruckt Gaus
von dieser Sicht ab und sieht eine Art
normativen Vorrang fur die dem Staat
vorgelagerte gesellschaftliche Moral:
»justified social morality does not re-
duce to justified law* (449). Im Zuge
dessen muss Gaus auch eine neue The-
orie politischer Autoritit entwickeln,
aber es ist hochst zweifelhaft, inwie-
weit ihm dies gelingt. Seine Idee ist es,
auch unterschiedliche Varianten des
Staates als pfadabhingige Gleichge-
wichte zu verstehen: Sie sind aus einer
bestimmten politischen Kultur und Ge-
schichte hervorgegangen; und solange
sie innerhalb der ,,zuldssigen Menge*
von Staaten bleiben, gibt es an ihnen
nichts auszusetzen (455). Aber diese
Ubertragung von Gaus* Grundidee von
der Autoritdt gesellschaftlicher Moral
zur politischen Autoritat fithrt zu zwei
Problemen. Erstens gelingt es Gaus
meines Erachtens nicht, die Menge zu-
lassiger Staaten systematisch einzu-
grenzen. Er argumentiert, nur Demo-
kratien seien zugelassen, aber die ent-
sprechenden Argumentationen recht
unklar und meines Erachtens schwach
(451-4). Sein fritheres Werk hat ein
Prinzip politischer Gleichheit oder
Fairness eingefithrt, um die Demokra-
tie zu rechtfertigen, aber ein entspre-
chendes Prinzip wiirde jetzt wohl den
gewollten normativen Vorrang der ge-
sellschaftlichen Moral gegentiber den
Entscheidungen des Staates gefdhrden;

PVS, 53.]g., 4/2012

rar oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692

Politische Theorie und Ideengeschichte | Besprechungen

denn der demokratische Staat kann ei-
nigermafSen faire Verfahren wohl eher
garantieren als ungesteuerte gesell-
schaftliche Evolution. Zweitens sind
die Entstehung und der Wandel von
Verfassungen analytisch kaum mit der
Entstehung und dem Wandel informel-
ler Konventionen zu vergleichen. Hier
klafft eine grofle Luicke in Gaus® Argu-
mentation.
Dass es bei einem so innovativen und
spannenden Buch Kritikpunkte gibt, ist
wenig erstaunlich. Wer sich fur liberale
Theorie, 6ffentliche Vernunft oder das
Verhiltnis von Moralphilosophie und
moderner Sozialwissenschaft interes-
siert, dem sei The Order of Public Rea-
son eindringlich zur Lektiire empfoh-
len.

Steffen Ganghof

Reinhardt, Volker. Machiavelli oder
Die Kunst der Macht. Eine Biographie.
Miinchen. C. H. Beck 2011. 400 Seiten.

24,95 €.

Machiavelli habe viele Gesichter und
trage mancherlei Masken, unter ande-
rem ist vom Anarchisten, Zyniker, Ide-
alisten, Analytiker, Agnostiker die Rede
(20). Er sei eben ein politischer Denker,
»der bis heute jeden angeht“ (21). So
beginnt Volker Reinhardt, seit 1992
Professor fur Allgemeine und Schwei-
zer Geschichte der Neuzeit am histori-
schen Department der Philosophischen
Fakultit der Universitit Freiburg
(Schweiz), seine Biographie Machiavel-
lis. Worin besteht deren Besonderheit
gegeniiber Machiavelli und der breiten
Forschung (deren Gang und Stand
nicht darstellt werden)?

Fur Machiavelli bestimmen Verfall und
Kontingenz den Kreislauf der strikt ir-
disch begriffenen politischen Herr-

1P 216.79.216.80, am 23.01.2026, 15:48:39. ©
fr oder

schaft. Italien ist verwistet, die Herr-
schaft der Barbaren droht. Eine Welt in
Frieden und Gerechtigkeit ist, bei aller
Akzeptanz fur Konflikte und nicht in-
tendierte Handlungsfolgen, weit ent-
fernt, obwohl sie Frucht eines gut re-
gierten Staates sein kann. Solche Aus-
sagen leiten Machiavellis Theorie poli-
tischen Handelns (Discorsi 1, 6, 10).
Ein ,kluger Kopf“ (uno prudente),
meint Machiavelli (Discorsi 1, 18), ist
fahig, die Regeln des Regierens und der
im Staat langsam keimenden Ubel zu
begreifen. Politisches Handeln kann
den Zirkel von Verderbnis und Verfall
brechen. Dabei werden Sein und Sollen
unterschieden; Moral wie Amoral sind
gleichermafSen Handlungsgrinde, die
nach den Umstinden eingesetzt wer-
den und sich vom Ziel einer republika-
nischen Verfassung ,,zum allgemeinen
Besten“ leiten lassen. Das Erkennen
der Gelegenheit (occasione), die Nut-
zung des gunstigen, glicklichen Mo-
ments (fortuna), die Ausbildung des
Handlungsvermogens (virts) bilden
Machiavellis theoretische und hand-
lungsleitende  Perspektive. Skinner
(1981) betrachtet diese Absage an hu-
manistische Moralitit, wie sie die
Handlungsziele Weisheit, Gerechtig-
keit, Besonnenheit und Mut der Fiirs-
tenspiegel prigen, als Charakteristi-
kum der ,,machiavellinischen Revolu-
tion“, jener sich aus dem Kontext zeit-
genossischer  Schriften  abhebenden
Originalitdat. Pocock (1975) bestimmt
das ,machiavellinische Moment“ im
Kontext des Florentiner politischen
Denkens von 1494 bis 1530, von der
Vertreibung der Medici bis zum Ende
der Republik Florenz. Miinkler (1982)
verbindet Ideen- und Krisengeschichte
und bezieht Machiavellis Bestimmung
von fortuna und virta auf die ,,Folie
der sozio-6konomischen Dynamik des

695

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692

