
692 PVS, 53. Jg., 4/2012

PVS-Literatur

die mit Benhabibs Arbeiten vertraut 
sind, nur wenige neue Gedanken be-
reithält, wird hier die interne Kohärenz 
ihrer Überlegungen als aufeinander 
aufbauende Teile einer komplexen 
Menschenrechtstheorie deutlich.

Svenja Ahlhaus

Gaus, Gerald. The Order of Public 
Reason: A Theory of Freedom and 
Morality in a Diverse and Bounded 
World.  Cambridge University Press 
2011. 642 Seiten. 79,25 $.

Gerald Gaus, renommierter US-ameri-
kanischer Philosoph, hat ein heraus-
ragendes Buch vorgelegt. Es ist einer-
seits ein Beitrag zu einer liberalen 
 Theorie öffentlicher Vernunft. Ande-
rerseits unterscheidet es sich grundle-
gend von anderen Beiträgen, indem es 
auf eine umfangreiche Literatur unter 
anderem in den Bereichen der Spielthe-
orie, Psychologie sowie der biologische 
und kulturelle Evolution zurückgreift. 
Das Buch ist deshalb nicht immer 
leicht zu lesen und auch nicht leicht zu-
sammenzufassen.
Gaus hat folgenden Ausgangspunkt: 
Liberale Theorie basiert auf der An-
nahme freier und gleicher Personen in 
dem Sinne, dass niemand eine Art na-
türliche moralische Autorität gegen-
über einem anderen besitzt. Diese An-
nahme steht aber in einem Spannungs-
verhältnis zur grundlegenden Praxis 
gesellschaftlicher Moral (social morali-
ty). Damit meint Gaus das existierende 
System gesellschaftlicher Normen und 
Regeln, innerhalb dessen eine Person 
gegenüber einer anderen bestimmte 
Handlungen oder Unterlassungen ein-
fordern kann. Er stellt deshalb zwei 
Fragen: (1) Warum brauchen wir diese 
einschränkende Praxis? (2) Kann diese 

Praxis mit unserem Status als freie und 
gleiche Personen in Einklang gebracht 
werden? Die erste Frage ist für Gaus 
wichtiger als für viele andere Theore-
tiker öffentlicher Vernunft. Seinem 
Lehrer Kurt Baier folgend, sind für 
Gaus Moral und Gerechtigkeit nicht 
nur wünschenswerte Dinge, von denen 
man nicht genug bekommen kann. Die 
realweltliche Praxis moralischer Forde-
rungen und Verurteilungen sei häufi g 
auch abstoßend. Gaus will deshalb im 
ersten Teil des Buches verstehen, war-
um wir diese Praxis überhaupt brau-
chen. Gaus folgt dabei zum Teil der 
Rational Choice-Tradition. Menschen 
sind häufi g mit mixed motive-Situatio-
nen konfrontiert, in denen alle von der 
Kooperation profi tieren, aber auch alle 
der Versuchung ausgesetzt sind, ihren 
Beitrag zur Kooperation zu verwei-
gern. Internalisierte moralische Regeln 
können dieses Problem lösen. Gaus wi-
derspricht aber Rational Choice-Theo-
retikern wie David Gauthier, die davon 
ausgehen, dass wir die moralische Pra-
xis deshalb aus rationalem Eigeninter-
esse akzeptieren können. Denn wir 
brauchen die Verpfl ichtung gegenüber 
gesellschaftlicher Moral genau in den 
Situationen, in denen wir der Versu-
chung des Betrügens ausgesetzt sind, 
weil wir nicht glauben, dass die beste-
henden Regeln unseren Interessen die-
nen. Gaus‘ Erklärung stellt daher nicht 
auf egoistischer Rationalität ab, son-
dern auf biologische und kulturelle 
Evolution: Menschliche Kooperation 
setzt die Entwicklung unserer Fähig-
keiten voraus, moralischen Regeln zu-
mindest zum Teil um ihrer selbst willen 
zu folgen, und die Nichtbefolgung die-
ser Regeln durch Andere herauszufi n-
den und zu bestrafen. Kurz: Erfolgrei-
che menschliche Kooperation macht 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:48:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692


693

Politische Theorie und Ideengeschichte | Besprechungen

die Praxis gesellschaftlicher Moral not-
wendig.
Im zweiten Teil des Buches will Gaus 
zeigen, wie diese Praxis mit unserem 
Status als freie und gleiche Personen in 
Einklang gebracht werden kann. Er 
folgt dabei einer Grundidee Kants: 
Wenn wir alle eine moralische Regel 
befürworten können, dann haben wir 
uns diese Regel in einem bestimmten 
Sinne selbst gegeben; wir sind dann 
nicht nur die Subjekte gesellschaftli-
cher Moral, sondern auch deren Auto-
ren. Mehr noch als Rawls und andere 
betont Gaus jedoch die Tiefe und Brei-
te unserer Uneinigkeit darüber, welche 
moralischen Regeln es auf der Basis 
welcher Werte geben soll. Die typische 
kantische Antwort auf dieses Problem, 
so Gaus, ist es, von dieser Uneinigkeit 
zu abstrahieren. Diese Abstraktion hilft 
aber wenig, da eine Person mögliche 
Regeln auf der Basis all ihrer Werte 
und Annahmen prüft. Nimmt man also 
die Uneinigkeit ernst, scheint das kan-
tianische Projekt zu keinen klaren Er-
gebnissen zu kommen. 
Um an diesem Punkt weiter zu kom-
men, greift Gaus auf eine Tradition zu-
rück, die von Hume über Hayek bis zu 
heutigen Spieltheoretikern reicht. Diese 
Tradition sieht moralische Regeln als 
empirische Fakten mit einer pfadab-
hängigen Geschichte. Gaus argumen-
tiert, dass sich freie und gleiche Bürger 
nicht auf ganz bestimmte moralische 
Regeln einigen könnten, sondern nur 
auf eine zulässige Menge von Regeln 
(„eligible set“). Die Regeln in dieser 
Menge haben gemeinsam, dass sie von 
allen Personen gegenüber gar keiner 
Regel vorgezogen würden. Gaus zeigt, 
dass durch wiederholte soziale Interak-
tionen gesellschaftliche Konventionen 
entstehen können, die gleichsam eine 
Regel innerhalb der zulässigen Menge 

„auswählen“. Anders formuliert: Die 
konkreten Regeln unserer gesellschaft-
lichen Moral sind letztlich „Nash-
Gleichgewichte“ in einem moralischen 
Koordinationsspiel und haben als sol-
che besondere moralische Eigenschaf-
ten. Auch wenn nicht die von uns be-
fürwortete Regel zur Konvention ge-
worden ist, haben wir dennoch ausrei-
chenden Grund, ihr zu folgen. 
Gaus hält deshalb einen Großteil der 
Moralphilosophie für „sektiererisch“. 
Es ginge nicht darum, immer neue 
kontroverse Argumente darüber zu 
entwickeln, welche Regeln innerhalb 
der zulässigen Menge die „richtigen“ 
sind – seien diese Argumente nun egali-
tär, links-libertär, rechts-libertär oder 
was auch immer. Eine sinnvolle, aber 
viel bescheidenere, Aufgabe der Moral-
philosophie sei vielmehr zu prüfen, ob 
die historisch entstandene Moral einer 
bestimmten Gesellschaft innerhalb der 
zulässigen Menge sei. Ist dies der Fall, 
gäbe es keinen Grund für moralische 
Reform. Mehr noch: Moralische Re-
formen durch (mehrheits-)demokra-
tische Institutionen und staatliche 
Zwangsgewalt seien hochgradig prob-
lematisch. Zwar können sie uns von 
einem unmoralischen „Nash-Gleichge-
wicht“ zu einem moralischen, – das 
heißt in die zulässige Menge – führen, 
aber sie können auch das genaue Ge-
genteil erreichen.
The Order of Public Reason ist so ver-
zweigt und anspruchsvoll, dass es viel 
zu verdauen, aber auch viel zu kritisie-
ren gibt. Auch die notwendige Kritik 
lässt sich schwer zusammenfassen. 
(Dem interessierten Leser seien die Er-
gebnisse des virtuellen Lesekreises auf 
publicreason.net nahegelegt.) Einige 
Punkte sollen hier aber kurz erwähnt 
werden. Eine offensichtliche Kritik ist, 
dass Gaus innerhalb der zulässigen 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:48:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692


694 PVS, 53. Jg., 4/2012

PVS-Literatur

Menge eine Präferenz für den gesell-
schaftlichen Status Quo hat. Die Frage 
ist freilich nicht, ob einem – aus „sek-
tiererischer“ Sicht – die Ergebnisse ge-
fallen, sondern wie überzeugend Gaus 
zu diesen Ergebnissen kommt. Hier ist 
Kritik in der Tat angebracht. So sind 
zum Beispiel Gaus‘ Modelle der Ent-
stehung sozialer Konventionen recht 
einfach gehalten. Dies ist kein Problem, 
wenn man Modelle gleichsam als 
Werkzeuge einsetzt: als analytisch 
nützliche Fiktionen. Wenn man aber 
real existierende moralische „Gleichge-
wichte“ als Nash-Gleichgewichte inter-
pretiert und ihnen darüber hinaus mo-
ralische Eigenschaften zuschreibt, wird 
der beschränkte Realismus der Model-
le zu einem Problem.  
Ein weiterer Kritikpunkt ist, dass Gaus 
seine „offi zielle“ anti-sektiererische Li-
nie nicht konsequent durchhält. In Ka-
pitel 17 zum Beispiel entwickelt er ei-
nige sehr abstrakte moralische Grund-
prinzipien, auf die sich alle vernünfti-
gen freien und gleichen Bürger einigen 
könnten, um die Uneinigkeit über kon-
krete moralische Regeln zumindest zu 
beschränken. Gaus ist dabei sehr vor-
sichtig, die Uneinigkeit über die Inter-
pretation dieser Prinzipien nicht klein-
zureden. Bei der späteren Anwendung 
dieser Prinzipien in konkreten Recht-
fertigungen benutzt Gaus indes zum 
Teil konkrete Interpretationen, die 
durchaus kontrovers und somit „sek-
tiererisch“ in seinem Sinne sind. Dies 
gilt zum Beispiel für Gaus‘ Rechtferti-
gung supermajoritärer Entscheidungs-
regeln im demokratischen Staat (Kapi-
tel 23). 
Der Staat stellt für Gaus‘ Theorie dar-
über hinaus ein grundlegenderes Prob-
lem dar. In seinem früheren Haupt-
werk Justifi catory Liberalism (1996) 
hat Gaus eine systematische Theorie 

politischer Autorität entwickelt, die 
unter anderem an Locke anknüpft. Der 
Staat wird dabei vertragstheoretisch 
als eine Art Schlichtungsmechanismus 
verstanden, der innerhalb der zulässi-
gen Menge konkrete Regeln auswählen 
und sanktionieren soll. Die Schlich-
tungsverfahren müssen dabei allen frei-
en und gleichen Bürgern eindeutig ge-
rechtfertigt werden können. In The 
Order of Public Reason rückt Gaus 
von dieser Sicht ab und sieht eine Art 
normativen Vorrang für die dem Staat 
vorgelagerte gesellschaftliche Moral: 
„justifi ed social morality does not re-
duce to justifi ed law“ (449). Im Zuge 
dessen muss Gaus auch eine neue The-
orie politischer Autorität entwickeln, 
aber es ist höchst zweifelhaft, inwie-
weit ihm dies gelingt. Seine Idee ist es, 
auch unterschiedliche Varianten des 
Staates als pfadabhängige Gleichge-
wichte zu verstehen: Sie sind aus einer 
bestimmten politischen Kultur und Ge-
schichte hervorgegangen; und solange 
sie innerhalb der „zulässigen Menge“ 
von Staaten bleiben, gibt es an ihnen 
nichts auszusetzen (455). Aber diese 
Übertragung von Gaus‘ Grundidee von 
der Autorität gesellschaftlicher Moral 
zur politischen Autorität führt zu zwei 
Problemen. Erstens gelingt es Gaus 
meines Erachtens nicht, die Menge zu-
lässiger Staaten systematisch einzu-
grenzen. Er argumentiert, nur Demo-
kratien seien zugelassen, aber die ent-
sprechenden Argumentationen recht 
unklar und meines Erachtens schwach 
(451-4). Sein früheres Werk hat ein 
Prinzip politischer Gleichheit oder 
Fairness eingeführt, um die Demokra-
tie zu rechtfertigen, aber ein entspre-
chendes Prinzip würde jetzt wohl den 
gewollten normativen Vorrang der ge-
sellschaftlichen Moral gegenüber den 
Entscheidungen des Staates gefährden; 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:48:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692


695

Politische Theorie und Ideengeschichte | Besprechungen

denn der demokratische Staat kann ei-
nigermaßen faire Verfahren wohl eher 
garantieren als ungesteuerte gesell-
schaftliche Evolution.  Zweitens sind 
die Entstehung und der Wandel von 
Verfassungen analytisch kaum mit der 
Entstehung und dem Wandel informel-
ler Konventionen zu vergleichen. Hier 
klafft eine große Lücke in Gaus‘ Argu-
mentation. 
Dass es bei einem so innovativen und 
spannenden Buch Kritikpunkte gibt, ist 
wenig erstaunlich. Wer sich für liberale 
Theorie, öffentliche Vernunft oder das 
Verhältnis von Moralphilosophie und 
moderner Sozialwissenschaft interes-
siert, dem sei The Order of Public Rea-
son eindringlich zur Lektüre empfoh-
len.

Steff en Ganghof

Reinhardt, Volker. Machiavelli oder 
Die Kunst der Macht. Eine Biographie. 
München. C. H. Beck 2011. 400 Seiten. 
24,95 €.

Machiavelli habe viele Gesichter und 
trage mancherlei Masken, unter ande-
rem ist vom Anarchisten, Zyniker, Ide-
alisten, Analytiker, Agnostiker die Rede 
(20). Er sei eben ein politischer Denker, 
„der bis heute jeden angeht“ (21). So 
beginnt Volker Reinhardt, seit 1992 
Professor für Allgemeine und Schwei-
zer Geschichte der Neuzeit am histori-
schen Department der Philosophischen 
Fakultät der Universität Freiburg 
(Schweiz), seine Biographie Machiavel-
lis. Worin besteht deren Besonderheit 
gegenüber Machiavelli und der breiten 
Forschung (deren Gang und Stand 
nicht darstellt werden)? 
Für Machiavelli bestimmen Verfall und 
Kontingenz den Kreislauf der strikt ir-
disch begriffenen politischen Herr-

schaft. Italien ist verwüstet, die Herr-
schaft der Barbaren droht. Eine Welt in 
Frieden und Gerechtigkeit ist, bei aller 
Akzeptanz für Konfl ikte und nicht in-
tendierte Handlungsfolgen, weit ent-
fernt, obwohl sie Frucht eines gut re-
gierten Staates sein kann. Solche Aus-
sagen leiten Machiavellis Theorie poli-
tischen Handelns (Discorsi I, 6, 10). 
Ein „kluger Kopf“ (uno prudente), 
meint Machiavelli (Discorsi I, 18), ist 
fähig, die Regeln des Regierens und der 
im Staat langsam keimenden Übel zu 
begreifen. Politisches Handeln kann 
den Zirkel von Verderbnis und Verfall 
brechen. Dabei werden Sein und Sollen 
unterschieden; Moral wie Amoral sind 
gleichermaßen Handlungsgründe, die 
nach den Umständen eingesetzt wer-
den und sich vom Ziel einer republika-
nischen Verfassung „zum allgemeinen 
Besten“ leiten lassen. Das Erkennen 
der Gelegenheit (occasione), die Nut-
zung des günstigen, glücklichen Mo-
ments (fortuna), die Ausbildung des 
Handlungsvermögens (virtù) bilden 
Machiavellis theoretische und hand-
lungsleitende Perspektive. Skinner 
(1981) betrachtet diese Absage an hu-
manistische Moralität, wie sie die 
Handlungsziele Weisheit, Gerechtig-
keit, Besonnenheit und Mut der Fürs-
tenspiegel prägen, als Charakteristi-
kum der „machiavellinischen Revolu-
tion“, jener sich aus dem Kontext zeit-
genössischer Schriften abhebenden 
Originalität. Pocock (1975) bestimmt 
das „machiavellinische Moment“ im 
Kontext des Florentiner politischen 
Denkens von 1494 bis 1530, von der 
Vertreibung der Medici bis zum Ende 
der Republik Florenz. Münkler (1982) 
verbindet Ideen- und Krisengeschichte 
und bezieht Machiavellis Bestimmung 
von fortuna und virtù auf die „Folie 
der sozio-ökonomischen Dynamik des 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:48:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-692

