JURGEN VON STACKELBERG: LE TIERS LIVRE UND LE MARIAGE

Allein der Korper garantiert die Identitdt einer Person. Somit
gerdt diese Identitdt, wenn sich Erfahrungen als Verdnderungen ins
Gesicht einschreiben, in unmittelbare Gefahr: So hat der aus dem
Krieg heimgekehrte Ruzante als »signale« seiner Kriegsteilnahme eben
keine Schmarren vorzuweisen, sondern allenfalls eine eher auf einen
Krankenhausaufenthalt verweisende Gesichtsfarbe (»mala c¢iera«), die
seine Frau Gnua beim ersten Wiedersehen an seiner Identitiat zweifeln
lasst.?® Umgekehrt tritt der Korper ein als Garant fiir die Existenz der
Person: Ruzante kann bei seiner Ankunft in Venedig letzte Zweifel an
seinem Uberleben nur dadurch ausrdumen, dass er die Selbstgewiss-
heit seines Existierens durch Essen gewinnt, denn: »Spiriti no mag-
na.«*' — »Geister essen nicht«. Und der scheintote Nale will sich seine
Auferstehung durch Essen und ... Scheifen beweisen.*”

Der untibersehbaren und untiiberhdrbaren Bithnenprdsenz des
Korpers, dem unmaRigen Lachen des Komoddianten entspricht die Re-
aktion des Publikums, die dadurch provoziert werden soll: der cachin-
nus, das unbéndige, ziigellose Geldchter.>® Diese Form des Geldchters
bildet damit exakt den Gegenpol zu dem etwa zur gleichen Zeit von
Castiglione im Cortegiano entwickelten hofischen Ideal des kontrollier-
ten, zivilisierten, den Korper stets bandigenden Lachens. Mit seiner
lustvollen Vorfiihrung des grotesken Leibes (Bachtin), mit seinem alle
Grenzen sprengenden Lachen, seiner »Lust an der >Weltenumstiil-
pung«>* erreicht in Ruzantes komddiantischem Spiel die Lachkultur
mittelalterlicher Provenienz einen spaten Hohepunkt.

Giinter Berger

Le tiers livre und Le mariage forcé

Die folgenden Uberlegungen laufen auf einen Textvergleich zwischen
Rabelais und Moliere hinaus, aber sie zehren von der Erinnerung an

20. Parlamento, Sz. 3, § 120 und 84.

21. Ebd., Sz. 1, 8 7.

22. la Betia, V, v. 1244-1249.

23. Als Ziel von Ruzantes Komddien definiert von dem Humanisten Pierio Va-
leriano in seinem Preisgedicht von 1550 als Nachruf auf den kurz zuvor Verstorbenen,
zitiert bei R. Ferguson: The Theatre of Angelo Beolco, S. 80.

24. Vgl. Werner Rocke/Helga Neumann: »Vorwort, in: Dies. (Hg.): Komische
Gegenwelten, S. 7-11, hier S. 9. Auf die der »Weltenumstiilpung« d@hnelnde Konzeption
des »roesso mondo« — »verkehrte Welt« bei Ruzante kann ich hier nicht naher eingehen.

265

- am 14.02.2026, 08:26:32.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

eine Biithnenerfahrung, die lange zuriickliegt und noch heute so viel
Anschaulichkeit besitzt, dass ich darauf stiitzen kann, was ich - Uber
die Textverwandlung hinaus — zur Korpersprache sagen mochte. Die
Erfahrung, das muss ich voranschicken, bezieht sich auf meine Teil-
nahme an einer Tournee mit dem »Théatre de la petite oursex, einer ad
hoc zusammengestellten, internationalen Truppe unter der Leitung von
Jean-Marie Serreau. Serreau, mit dem ich bis zu seinem Tode freund-
schaftlich verbunden war, war 1947 an den Bodensee gekommen, um
Kontakte zwischen jungen franzosischen Schauspielern und deutschen
Studenten aufzunehmen, die sich fiirs Theater interessierten. Ich stiefl
zu den in einer verwaisten Kaserne in Konstanz Versammelten, und
Jean-Marie heuerte mich fiir die fiir den Herbst des Jahres vorgesehe-
ne Tournee durch die »franzdsische Zone« an. Urspringlich sollte ich
als Cellist bei der Ballettmusik von Lulli mitwirken, in welche die Auf-
fihrung von Moliéres Mariage forcé eingebettet werden sollte. Bis ich
zu den erforderlichen Proben nach Paris kam, hatte sich jedoch ein an-
derer Musiker gefunden — und ich tibernahm eine Rolle in Bert Brechts
Die Ausnahme und die Regel, dem Stiick, das auf Deutsch im Anschluss
an die Ballettkomodie Molieres aufgefiihrt werden sollte und wurde. Da
ich nun bei Moliére nicht mitwirkte, konnte ich von der Kulisse aus zu-
schauen, wie dieser gespielt wurde. Ich bin es nicht miide geworden,
Jean-Marie den Philosophen Pancrace agieren zu sehen, 29 mal insge-
samt, denn so oft traten wir in den Stddten der »franzosischen Zone«
von Donaueschingen bis Saarbriicken, von Freiburg bis Lahr, auf.
Pancrace, den schwadronierenden, aristotelischen Philosophen,
spielte Serreau von Kopf bis Full schwarz gekleidet, mit fliegenden
Rockschofen und, ich glaube: einem Schlapphut, dem des Dottore der
commedia dell’arte. Da er in einen Disput verwickelt ist mit seinem Kol-
legen, der die Frechheit hat zu behaupten, es heile »la forme d"un cha-
peau« — »die Form eines Hutes« und nicht »la figure d'un chapeau« -
»die Gestalt eines Hutes«, das lieBe sich der Kategorienlehre des Aris-
toteles entnehmen, wahrend Pancrace selbst davon tiberzeugt ist, dass
es »la figure d'un chapeau« heilen miisse, hort unser Philosoph leider
gar nicht hin, wenn Sganarelle ihm die Frage vorlegt, um die das Stiick
kreist — namlich ob er »cocu« — »gehornt« sein werde, wenn er, wie er
es vorhat, heirate. Nur mit grofler Miihe, und nur voriibergehend, ge-
lingt es Sganarelle, den erziirnten Pancrace, der dauernd »zum Fenster
hinausredet«, dazu zu bringen, ihm sein Ohr zu leihen ... Unfdhig zur
Kommunikation wie der Philosoph ist, gipfelt das Aneinander-
Vorbeireden absurderweise in eine Grundsatzerkldarung iiber die Spra-
che als Mittel zur gegenseitigen Verstindigung: »La parole a été
donnée a 'homme pour expliquer sa pensée; et tout ainsi que les
pensées sont les portraits des choses, de méme nos paroles sont-elles

266

- am 14.02.2026, 08:26:32.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JURGEN VON STACKELBERG: LE TIERS LIVRE UND LE MARIAGE

les portraits de nos pensées [...] d'ou vient que ceux qui pensent bien
sont aussi ceux qui parlent le mieux.«* — »Die Sprache wurde dem
Menschen gegeben, um sein Denken darzustellen; und ebenso wie die
Gedanken die Abbilder der Dinge sind, so sind unsere Worter die Ab-
bilder unserer Gedanken ... daher kommt es, dass diejenigen, die gut
denken auch am besten sprechen.« Das rattert Pancrace/Serreau mit
gesteigerter Geschwindigkeit herunter, wahrend Sganarelle gleichzeitig
sein Anliegen vorzubringen versucht. Da sie beide zugleich reden, ver-
steht keiner den anderen. Pancrace zieht sich zurtick mit fortwdahren-
den Ermahnungen an die Adresse Sganarelles (der immer nur kurze
Fragen vorgebracht hat), er miisse sich kurz fassen, jede Weitschwei-
figkeit vermeiden usw. Da greift Sganarelle zu ein paar Steinen, die da
herumliegen, und wirft damit nach dem »Doktor«. Der erste Teil der
Konsultation zweier Philosophen, die den komischen Kern des Einak-
ters ausmacht, ist damit schon referiert. Es handelt sich um eine klassi-
sche Pedantensatire, die die wirklichkeitsfremde Buchgelehrsamkeit
des Aristotelikers blofllegen und zeigen soll, wie kontrar das, was er
sagt, und das, was er tut, zueinander stehen. Das Sagen ist wichtig,
aber das Agieren, das es unterstreicht, nicht minder. Jean-Marie konn-
te unglaublich schnell sprechen; er gab die Suada des Pancrace mit
atemberaubender Geschwindigkeit von sich, wirkte aber mit seinen
ruckartigen Bewegungen und seinen fahrigen Gesten auch korperlich
wie eine Illustration zu Bergsons Komikdefinition »du mécanique pla-
qué sur du vivant«.?

Dies war die erste Halfte der Konsultation. Man hort jedoch die
Stimme des aristotelischen Philosophen sich in den Kulissen noch ver-
lieren, da steht der skeptische Philosoph schon vor Sganarelle. Bei Ra-
belais heillit er Trouillogan, bei Moliere wird er Marphurius heilen.
Nachdem Panurge den Arzt Rondibilis gefragt hatte, wie es um sein
Schicksal als Ehemann stehen wiirde und dieser ihm betdtigt hatte,
dass seine Frau ihm Horner aufsetzen werde, will er es doch auch noch
von einem Philosophen wissen. Trouillogan gehort der Sekte der
»Pyrrhoniens« an und lasst alles offen. Er zweifelt an allem, antwortet
mit einem »vielleicht ja, vielleicht nein«, entzieht sich jeder Entschei-
dung, wascht seine Hande in Unschuld usw. Das bringt Panurge in Ra-
ge, er schimpft und flucht und kommt zu dem Schluss, dass man (ty-
pisch Rabelais!) eher einem toten Esel einen Furz entlocke, als einem
skeptischen Philosophen eine dezidierte Meinung. Aber handgreiflich

1. Moliére: »Le Mariage forcé«, in: Ders.: (Euvres completes, Georges Couton
(Hg.), Bd. 1, Paris: Pléiade 1971, S. 699-735, hier: S. 726.

2. Herni Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comigue, Paris: Alcan
1932 (39. Auflage), S. 38, 50.

267

- am 14.02.2026, 08:26:32.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

wird Panurge nicht. Trouillogan verschwindet einfach von der Szene
bzw. aus der Erzdhlung.3

Das wird Moliere andern, wie wir gleich sehen werden. Doch
zundchst muss gesagt werden, dass Marphurius in Sprache und Gestik
das Gegenteil des Pancrace darstellt. Der Schauspieler, der in Serreaus
Truppe den skeptischen Philosophen spielte, stand weill gekleidet und
unbewegt da, er sprach gedehnt, zogernd, mit einer indoktrinierenden
Hochnaésigkeit. Dachte Sganarelle anfangs, dieser Philosoph hore, im
Gegensatz zu Pancrace, wenigstens zu, so bringen ihn die ausweichen-
den Antworten des Skeptikers, die teilweise wortlich an diejenigen in
der Version von Rabelais anklingen, allmadhlich erst recht in Wut.
Kaum hatte er gesagt, er sei gekommen, um diesen nach etwas zu be-
fragen, korrigiert er ihn schon: »Notre philosophie ordonne de ne point
énoncer de propositions décisives, de parler de tout avec incertitude, de
suspendre toujours son jugement; et par cette raison, vous ne devez par
dire >Je suis venus, mais: >il me semble que je suis venu«.* — »Unsere
Philosophie fordert, niemals endgiiltige Aussagen zu tun, von allem mit
Ungewissheit zu sprechen, stets sein Urteil auszusetzen; aus diesem
Grund sollten Sie nicht sagen >Ich bin gekommen¢, sondern: >mir
scheint, ich sei gekommen«. Das leuchtet Sganarelle natiirlich nicht
ein. Doch es hilft nichts, auch von diesem Philosophen muss er sich be-
lehren lassen. Die fortgesetzten Unentschiedenheitsbekundungen, das
»vielleicht ja, vielleicht nein«, das »es ist nicht unmoglich« und dhnli-
che Wendungen fithren dazu, dass ihm schlieBlich der Geduldsfaden
reiflt. Und das beschrankt sich nun nicht mehr aufs Verbale: Sganarelle
greift nach einem Priigel und schldagt damit auf den philosophischen
Leisetreter ein. Doch da, oh Wunder, fahrt dieser mit einmal aus der
Haut. Er schreit laut und erkldrt: »Comment? Quelle insolence! M'out-
rager de la sorte! Avoir eu 1'audace de battre un philosophe comme
moil«® — »Wie? Welche Unverschidmtheit! Mich so zu behandeln! Die
Frechheit zu haben, einen Philosophen wie mich zu schlagen!« Damit
beweist Marphurius, dass auch bei ihm die Theorie mit der Lebenspra-
xis nicht iibereinstimmt. Hatte er fiir Zuriickhaltung in allen Dingen
pladiert, so reagiert er nun hemmungslos, rasch und empfindlich. Doch
Sganarelle ist nicht auf den Mund gefallen. Er hat sich gut gemerkt,
was Marphurius gesagt hatte, und dreht den SpieB um: »Corrigez, s'il
vous plait, cette maniére de parler. Il faut douter de toutes choses, et
vous ne devez pas dire que je vous ai battu, mais qu’il vous semble que
je vous ai battu.« — »Korrigieren Sie bitte Thre Redeweise. An allen Din-

3. Vgl. Rabelais: »Tiers livre, in: Ders.: (Euvres complétes, Mireille Huchon
(Hg.), Paris: Pleiade 1994, S. 339-513, hier Kapitel XXXVf., S. 461-467.

4. Moliere: »Le Mariage forcé, S. 727.

5. Ebd., S. 728.

268

- am 14.02.2026, 08:26:32.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JURGEN VON STACKELBERG: LE TIERS LIVRE UND LE MARIAGE

gen muss man zweifeln, und sie sollten nicht sagen, dass ich Sie ge-
schlagen habe, sondern, dass Thnen schien, ich habe Sie geschlagen.«
Auch im Tonfall imitiert Sganarelle hier natiirlich den »Pyrrhonienc.
Der erkldrt, er werde sich bei der Polizei beschweren, was Sganarelle
(wie man sich denken kann) mit der Bemerkung quittiert: »[J]e m’en
lave les mains« — »ich wasche meine Hadnde in Unschuld«. Auch wenn
Marphurius sagt, man sehe ja die Spuren seiner Misshandlung auf dem
Riicken, hilft ihm das nichts. Ungerthrt kontert Sganarelle: »I1 se peut
faire [...]. Il n'y a pas d'impossibilité.«® — »Es kann schon sein ...
Nichts ist unmoglich«. Dazu also war Sganarelle zur Tétlichkeit tiber-
gegangen; um diese Pointe anzubringen, hatte Moliere die von Rabelais
stammende Szene Ubernommen. Der Moliére-Spezialist Gutwirth
nennt dies eine »komische Inversion«.” Fiir uns ist entscheidend, wie
Moliere damit die Sphére der Sprache verldsst und, um eine bithnen-
adaquate Korperkomik ins Spiel zu bringen, in die der Tat, des Agie-
rens eintritt. Der Interpret muss das beriicksichtigen, sonst bleibt er
hinter seinem Gegenstand zurtck.

Das waren die Szenen vier und fiinf von Moliéres Mariage forcé.
Ich habe sie in Erinnerung gerufen, um zu unterstreichen, wie hier der
Erzdhltext Rabelais’ in Szene gesetzt worden ist. In der Moliére-Litera-
tur wird vor allem herausgestellt, wie die beiden Philosophen karikiert
werden, die, vom Standpunkt der Hofgesellschaft aus gesehen, lacher-
lich erscheinen, denn nichts war dieser Gesellschaft mehr verpont als
»Fachsimpelei«. Und dann wird erkldrt, inwiefern die groteske Be-
hauptung des Pancrace, es miisse »la figure d'un chapeau« heien und
nicht »la forme, tatsachlich mit den Kategorien des Aristoteles iiber-
einstimmt: »Figure« heile es da, sei die Form, in die sich ein unbeleb-
ter Gegenstand kleidet, und da der Hut unbelebt ist, sei dies der richti-
ge Ausdruck. Mir kam es mehr darauf an zu zeigen, wie in beiden Fal-
len, bei Pancrace wie bei Marphurius, die von ihnen verfochtene Theo-
rie von der Lebenspraxis widerlegt wird. Das ist ein typisch Moliere-
sches Thema. Es passt zu seiner moralistischen Menschenkenntnis —
aber es ist zugleich auch ein Thema, das mit Worten allein nicht ver-
deutlicht werden kann, es bedarf dazu der Korperkomik. Hier arbeitet
Moliére in mehrfacher Hinsicht kontrastiv: Die Figuren kontrastieren
ebenso miteinander wie deren Rede zum Verhalten kontrastiert. Sga-
narelle, das miisste noch nachgetragen werden, wurde bei Serreau als
ein behdbiger Pykniker dargestellt, der auch seinerseits zu den beiden
diinnen Philosophen im Gegensatz stand. Und dann hat Moliére die
beiden Szenen wie ein Musikstliick komponiert, das mit einem Presto

6. Ebd.
7. Vgl. Marcel Gutwirth: Moliére ou l'invention comique. La métamorphose des
thémes et la création des types, Paris: Minard 1966.

269

- am 14.02.2026, 08:26:32.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

beginnt, von einem Adagio gefolgt wird und erneut in ein Presto (oder
Prestissimo) miindet. Nicht nur die Einlagen zwischen den Akten sind
ballettartig, auch die Sprechszenen sind dhnlich komponiert. So muss
man, wenn man irgend kann, Moliere vorgestellt sehen, wenn man ihn
liest. Die variierte, parallel und kontrastiv eingesetzte, korperliche Be-
wegung der Schauspieler gehort ebenso dazu wie die (nicht zu ver-
nachlassigende) ideelle Thematik.

Sganarelle hitte nichts lieber getan, als auf seine Heirat zu ver-
zichten. Doch da gibt es den Bruder der Dorimene (gespielt von Benno
Besson), der ein Haudegen ist und ihn mit gezogenem Sdbel dazu
zwingt, sein Versprechen einzuldsen. So muss Sganarelle denn die ko-
kette Dorimene heiraten, die ihm zweifellos in Badlde die Horner aufset-
zen wird, vor denen er sich so fiirchtet.

Jiirgen von Stackelberg

Mirandolinas lazzi

In einer Herberge sind drei Herren der besseren Gesellschaft abgestie-
gen und kommen tiber die Wirtin ins Gesprach; zwei von ihnen geben
zu erkennen, dass sie sich um die Gunst der schonen Mirandolina be-
werben, wahrend der dritte, ein barscher Frauenfeind mit dem spre-
chenden Namen Ripafratta — Uferbruch, sich vernehmen lasst: Viermal
hoher schitze er einen tiichtigen Jagdhund (I/4)*. Als Mirandolina
hinzukommt, wird sie von Ripafratta in ruppigem Ton angewiesen, ihn
mit besserem Weilizeug zu versorgen, und hort von den beiden ande-
ren Herren, sie miisse verstehen, dass sie es mit einem »nemico delle
donne« — »Frauenverdachter« zu tun habe (I/5). In ihrem Selbstgefiihl
gekrankt, nimmt Mirandolina sich vor, diesem Ripafratta zu zeigen,
was er Frauen schuldig ist; wohlgemerkt: nicht nur ihr schuldig ist,
sondern dem weiblichen Geschlecht insgesamt, denn die Frauen sind,
so sagt sie mit stolzem Selbstbewusstsein am Ende ihres Monologs:
»[L]a miglior cosa che abbia prodotto al mondo la madre natura« (I/9) —
»das Beste [...], was die Mutter Natur in der Welt hervorgebracht hat«.

Statt den Cameriere zu schicken, klopft Mirandolina, mit dem
geforderten feineren Weilzeug auf dem Arm, selbst an Ripafrattas Tir.
Damit beginnt sie ein Verfithrungswerk, das ihr dank einer Doppelstra-
tegie gelingt. Sie hat durchschaut, dass dieser Weiberfeind im Grunde

1. Zitierte Ausgabe: Carlo Goldoni: La Locandiera, introduzione di Luigi Luna-
ri, cronologia, bibliografia e note di Carlo Pedretti, Mailand 1976 (BUR).

270

- am 14.02.2026, 08:26:32.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

