
Einführung

Hegel hat am Ende der Vorrede zur zweiten Ausgabe
seiner Wissenschaft der Logik den Zweifel geäußert, „ob
der laute Lärm des Tages und die betäubende Geschwät‐
zigkeit […] noch Raum für die Teilnahme an der leiden‐
schaftslosen Stille der nur denkenden Erkenntnis offen
lasse“. Der Zweifel könnte heute vielleicht ein noch tie‐
fergehender und darum beunruhigenderer sein. Unter
anderem – z.B. durch das Entstehen der die Beziehungen
der Menschen zueinander radikal verändernden Neuen
Medien – haben die Verhältnisse seit Hegels Zeiten auch
dadurch einen qualitativ anderen Charakter bekommen,
daß sie in unseren westlichen Ländern zu von den
Menschen jeweils selbst mitzubestimmenden, demokra‐
tischen geworden sind. Zum „lauten Lärm des Tages“
gehören insofern auch die politischen, unser weltweites
Zusammenleben betreffenden Probleme.

Ein Blick auf die Gegenwart bezeugt unmittelbar, daß
diese eines im wörtlichen Sinne radikalen Neubedenkens
und Neuordnens bedarf, die nicht als bloße „Geschwät‐
zigkeit“ und Eitelkeit abzutun wären. Wie steht es also
mit der „Teilnahme an der leidenschaftslosen Stille der
nur denkenden Erkenntnis“? Bedeutete diese den Rück‐
zug auf einen verantwortungsfernen Elfenbeinturm? Gibt
es nicht drängendere Fragen als die nach der im Folgen‐
den zu befragenden „Besonderheit von Einzelnen“? Etwa
nach den mannigfaltigen ethischen Fragen, die von den
gegenwärtig bestehenden Kriegen aufgeworfen werden,
z.B. nach dem Recht der Individuen und Staaten auf

7

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedingungslose Selbstverteidigung oder auf der anderen
Seite nach der Pflicht des unbedingten Beistands? Oder
nach einer gerechten Verteilung der Güter auf der Erde?
Oder danach, welche Rolle die Klimaprobleme im Rah‐
men der die Menschheit betreffenden Gegenwartkrisen
spielen? Es gibt heute eine Vielzahl von Philosophen,
die ihre „zeitgemäßen“ Untersuchungen diesen und ähn‐
lichen Grundfragen unserer gegenwärtigen Verhältnisse
widmen und damit implizit den Anspruch erheben, über
die „nur denkende Erkenntnis“ hinauszugehen.

Und doch: Ich denke, daß uns all jene berechtigten
Problemstellungen zurückführen müssen auf eine umfas‐
sende Grundfrage, nämlich die nach der Weise, wie wir
als Menschen grundsätzlich auf oder in der Welt sind
und d.h. letztlich sein wollen. Erst wenn wir uns darüber
klar geworden sind, können wir uns auf die Veränderun‐
gen einlassen, deren ein gewandeltes „menschlicheres“
In-der-Welt-Sein bedarf. Die Frage nach unserem Ver‐
hältnis zur Welt stellt uns heute, so scheint mir, vor die
entscheidende Alternative, ob wir einer zu begreifenden
und zu bearbeitenden, also zu beherrschenden Welt der
Geschehnisse und Dinge gegenüberstehen oder ob wir
uns als Teile und Mitspieler eines Weltganzen verstehen,
in das wir uns einfühlen und mit dem wir mitgehen.

Angesichts der Situation, in die uns – jeden einzelnen
Menschen bis hin zur Erde insgesamt – die Prinzipien
der Herrschaft und Ausbeutung, der Ausrichtung auf
Macht und Profit gebracht haben, handelt es sich im
Grunde nicht mehr um eine Alternative. Ich denke, es ist
evident, daß die Menschen lernen müssen, die Rolle des
selbstherrlichen Subjekts gegenüber einer zum bloßen
Objekt degradierten Wirklichkeit aufzugeben. Wir müs‐
sen lernen, uns in eine Welt des Gemeinschaftlichen, der

Einführung

8

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufeinander bezogenen, zueinander Sprechenden und
aufeinander Hörenden zurückzustellen.

Wie sind wir in der Welt? Wie begegnen uns die Dinge
und Begebenheiten der Welt? Ich gehe davon aus, daß
ein Moment hiervon die Erfahrung des Begegnenden als
eines besonderen Einzelnen ist. Seit über hundert Jahren
haben sich philosophische Reflexionen kritisch darum
bemüht aufzuzeigen, daß das Begegnende nicht den Cha‐
rakter eines für sich allein bestehenden Individuums hat
und daß es nicht das bloße Exemplar einer begrifflich re‐
präsentierbaren Allgemeinheit ist. Daß es vielmehr stets
in Beziehungen und Konstellationen mit anderem steht
und begegnet.

Jedoch heißt das nicht, daß das Einzelne nicht auch
ein je Besonderes, für sich Bestehendes wäre, dann näm‐
lich, wenn es einem wahrnehmenden, erfahrenden Blick
als ein solches begegnet. Dieser kann Besonderes fokus‐
sieren, sich um Einzelnes kümmern und bekümmern, er
kann sich auf ein Bestimmtes aus einer unbestimmten
Vielzahl richten. Er läßt sich dann jeweils auf eine enge
oder lockere Kommunikation mit dem ihm gegenüber
Anderen ein. Der Wahrnehmende begibt sich in einen
Austausch mit jenem, läßt sich von ihm etwas sagen oder
zeigen, zwischen ihnen entsteht eine Relation des gegen‐
seitigen Gebens und Nehmens.

An die menschliche Kommunikation mit Besonderem
will ich in diesem Buch am Beispiel von einigen sehr
unterschiedlichen Einzelnen erinnern: eine kleine Wolke,
ein Baum, ein Stern, überhaupt durch die Sinne Wahr‐
nehmbares wie z.B. einzeln Hörbares in der Nacht, die
spezifische Besonderheit des Ich, Vögel, das Besondere
in japanischen Haiku oder die Besonderheit im gewöhn‐
lichen Alltag.

Einführung

9

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Also etwa die Wolke: Zufällig war da, ungeheuer oben
am Sommerhimmel, eine kleine, weiße Wolke. Sowohl in
der Wirklichkeit wie im Gedicht von Brecht „bedeutet“
es nichts Besonderes, daß sie da war und daß es eine
Wolke war. Brecht hat mit wunderbarer Leichtigkeit auf‐
gezeichnet, wie er an einem Tag im „blauen Mond Sep‐
tember“ eine bleiche junge Liebe im Arm hielt bzw. wie
er sich Jahre später erinnert, dabei eine kleine Wolke am
Himmel gesehen zu haben. Die Wolke gehört als diese
besondere unaufhebbar in das Bild und erscheint dort
doch ganz zufällig, – ein Spiel des Zufalls, des Zufallens,
ein Beiherspielen.

*

Die „partizipatorische Erfahrung“ zwischen dem Men‐
schen und dem ihm begegnenden Besonderen, den (zum
Teil) instinktiven Austausch zwischen beiden, hat man
auch als ein Phänomen der Magie bezeichnet. Das Ver‐
ständnis des menschlichen Umgangs mit den ihn um‐
gebenden Dingen als Magie steht allerdings in der Ge‐
fahr, Assoziationen und Implikationen festzuschreiben,
die der offenen Situation widersprechen. Es werden Di‐
mensionen des Religiösen, Übernatürlichen, eben Magi‐
schen angesprochen, die über das Sich-ansprechen-Las‐
sen durch ein jeweiliges Besonderes, um das es mir zu
tun ist, hinausgehen.

Wie der Hinweis auf das Magische wäre auch der auf
das „Romantische“, Idealisierende, in diesem Sinne „Sub‐
jektive“ irreführend. Die Problematik der Begegnung
zwischen menschlichem Wahrnehmen und besonderem
Einzelnen steht sachlich vor der für die abendländische
Tradition führend gewordenen Trennung zwischen Geis‐
tigem und Sinnlichem, damit zwischen Begrifflichem

Einführung

10

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Empirischem und so dann auch zwischen schein‐
bar „Objektivem“ und scheinbar „Subjektivem“. Zwar
gehört zu dem Hören und Sicheinlassen auf das Ande‐
re, je anders Begegnende maßgebend das, was wir im
Deutschen mit dem viele Nuancen umfassenden – und
darum schwer in andere Sprachen zu übersetzenden
– Wort Sinnlichkeit bezeichnen. Aber dieses Sinnliche
ist eben nicht das abgetrennte, den Menschen auf eine
überschwängliche, irrationale Seite reduzierende Sichver‐
lieren in den oder das Andere, sondern es bedeutet eine
durchaus nüchterne Interaktion.

Wie Kommunikation mit dem je unterschiedlichen,
besonderen Einzelnen möglich ist und was das genau
heißt, ist ein Geheimnis, dem wir uns nur annähern,
das wir aber nicht zur Gänze lösen können. Eine Schwie‐
rigkeit besteht darin, daß wir geneigt sind, dem „Gegen‐
über“, dem Anderen, uns Begegnenden in dieser Begeg‐
nung entweder zu viel oder zu wenig an Eigenheit zu‐
zusprechen. Wenn wir von ihm sagen, daß es zu uns
spricht, uns antwortet oder auch Fragen an uns stellt,
müßte es dann nicht so etwas wie eine Art Bewußtsein,
sogar einen eigenen Willen haben? Was wäre diese Ei‐
genheit oder wenigstens die Option, von sich aus etwas
auszudrücken, also auf irgendeine Art zu uns zu „spre‐
chen“? Können die Dinge das auch ohne unser Zutun?
Spricht eine beliebige, nie von einem Menschen gesehene
Blume, eine beliebige, nicht wahrgenommene Wolke, ein
beliebiger Stern im Weltall auf eine je eigene Weise? Und
zu wem? Zur „Welt“? Oder bleiben sie notwendig stumm?
Das kann ich letztlich nicht beantworten.

Die Dinge, die uns begegnen, könnten rein theoretisch
entweder ihr je eigenes Schicksal haben, unabhängig von
dem, der sie erfährt. Oder sie könnten umgekehrt oh‐
ne den sie Wahrnehmenden gar nichts, nämlich nichts

Einführung

11

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgendwie Bedeutsames sein, sie wären vielmehr ganz
und gar Beliebiges, sogar letztlich Nichtiges, jedenfalls
nichts So- oder So-Seiendes. Ihr „Schicksal“ hätten sie
allein durch ihr Wahrgenommen- bzw. Behandeltwerden.
Ein Stein am Wegesrand, eine kleine Muschel unter un‐
endlich vielen anderen am Strand, das „Mücklein“, das
„in der hellen Sonnenglut“ spielt, – haben sie etwas mit
dem vorübergehenden Menschen zu tun? Oder gäbe es
auch diese Möglichkeit nur, wenn jener weiß, daß es so
etwas wie Steine, Muscheln, Mücken gibt, daß und wie
sie jeweils da sind?

Ich denke, daß wir von einem menschlichen „Zutun“
ausgehen müssen. Die „bloße Subjektivität“, wie sie teil‐
weise in der abendländischen Tradition, da, wo es darum
ging, die reine Objektivität der Gegenstände zu über‐
winden, angenommen wurde, überzeugt jedenfalls nicht
mehr – u.a. darum, weil sie unserer Erfahrung wider‐
spricht. Wir sollten vielmehr ein „Zwischen“ anerkennen,
das zugleich ein „Miteinander“ ist, an dem wir und die
Dinge unserer Welt teilhaben. Der Blick auf eine vertrau‐
te Landschaft zeigt uns nicht nur ein Konglomerat von
geographischen Tatsachen, sondern eine Konstellation
von einzelnen, für uns je auch für sich bedeutsamen
– und d.h. uns „ansprechenden“ – Dingen: den Kirch‐
turm der kleinen Backsteinkirche, die Wiesen mit ihren
schwarzen Kühen, das Gelb der kürzlich gemähten Fel‐
der, der durch den Weinberg aufwärts führende Weg, der
dem Gehenden mühsame Anstrengung abverlangt.

Die Bedeutung einer Mit-Ermöglichung durch den
Menschen wird einsichtiger, wenn wir statt der Natur-
Beispiele Menschengemachtes, im weiten Sinne Techni‐
sches wählen: Eine Tüte Reis im Supermarkt-Regal, eines
der Millionen Fahrzeuge, die Volkswagen jedes Jahr rund
um den Globus produziert, eines der unzähligen Smart‐

Einführung

12

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phones, die z.Z. weltweit im Gebrauch sind, – jeweils
„Exemplare“, die kaum allein wegen einer jeweiligen indi‐
viduellen Eigenheit der Einzeldinge relevant zu nennen
sind. Sie alle sind irgendwie „durch den Menschen“, sind
für seine Bedürfnisse hergestellt, bemessen sich in ihrem
Wert durch den Gebrauch, den Menschen von ihnen als
Besonderen machen und den sie auf dem Markt gewin‐
nen.

Sie können jeweils eine besondere Bedeutsamkeit für
einen Menschen gewinnen, jene Bedeutsamkeit, die Rilke
zeit seines Schaffens – vom Malte Laurids Brigge bis
zu den Duineser Elegien – besungen hat (obgleich er
meine Beispiele abgelehnt hätte). Damit sie zum Leben
erwacht, bedarf es einer Reihe von unterschiedlichen
Umständen, eine bestimmte Situation der Konstellation
von Ding und Mensch muß gegeben sein. Der Reis muß
zunächst überhaupt angebaut, geerntet und für den Ver‐
kauf verfügbar gemacht werden. Und es muß da jemand
sein, der expliziten Bedarf an Reis hat und die finanziel‐
le Möglichkeit, ihn zu befriedigen. Der Reisgenuß kann
dann ein durchaus besonderes Ereignis sein. Vielleicht
weil eine Lebensmittelknappheit herrscht, weil jemand
aus gesundheitlichen Gründen lange keinen Reis mehr
essen durfte oder weil er mit jemand zusammenlebte,
der Reis verabscheute. Wie dem auch sei, – wie auf der
einen Seite eine Option der Befriedigung eines Bedürf‐
nisses besteht, so gibt es auf der anderen Seite eine aus‐
drückliche Empfänglichkeit dafür. Dadurch ergibt sich
ein Raum des Aufeinandertreffens oder Zueinanderkom‐
mens, in dem die Reiskörner ihre Köstlichkeit entfalten,
der Essende seinen Genuß gerade dieser Speise hier und
jetzt voll auskosten kann. Alle anderen Reisgerichte auf
der Welt – wie etwa auch auf dem Teller des beliebigen

Einführung

13

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tischnachbarn – bleiben in dieser Situation nichtssagend
und bedeutungslos.

*

In diesem Buch will ich Beispiele der Begegnung und Er‐
fahrung von Einzelnem (oder auch mehreren aufeinan‐
der bezogenen Einzelnen) aufzeigen und diese in ihrem
jeweiligen Ein-Besonderes-Sein nachzeichnen. Ich verste‐
he das nicht als Kritik an der Besinnung auf Konstellati‐
on, Welthaftigkeit und Beziehungshaftigkeit, vielmehr als
deren Vervollständigung oder auch Weiterführung. Auch
wenn wir etwas in seiner Verflochtenheit und Vernetzung
mit anderem wahrnehmen, genauer, wenn wir es über‐
haupt nur als Verflochtenes und Vernetztes wahrnehmen
können, wenn es also Einzelwahrnehmung im strengen
Sinne gar nicht – oder nur in künstlicher bewußter
Abstraktion – gibt, kann uns doch das Einzelne als ein
Besonderes, sich von anderem Abhebendes, ja zuweilen
sogar als ein Isoliertes begegnen.

Das Besondere ist ein Einzelnes aus einer Mehrzahl
bzw. Allgemeinheit von Gleichartigem. Es kann aber
auch in dem Sinne besonders sein, daß es z.B. darum
auffällt, weil es sich in spezifischer Weise von anderem
seiner Art unterscheidet. Es kann bunter, schönklingen‐
der, größer als anderes – also ein Besonderes sein. Immer
handelt es sich dann auch um etwas Besonderes in dem
hier vor allem gemeinten Sinn. Beide Weisen von „beson‐
ders“ widersprechen sich nicht, sondern ergänzen sich
eher. Im Folgenden lassen sie sich oftmals kaum unter‐
scheiden.

Das besondere Einzelne begegnet uns als Besonderes,
wenn wir für seine Besonderheit offen sind. Diese Offen‐
heit kann von sehr verschiedener Art sein und die Begeg‐

Einführung

14

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung einen je unterschiedlichen Charakter haben. Auch
wenn das traditionelle abendländische Denken seinen
Gegenstand gewöhnlich gerade keinen einzelnen sein
ließ – weil sie ihn nur als ein Exemplar einer übergeord‐
neten species begriffen hat, für die er Beispielcharakter
haben kann –, hat es dabei in gewissen Fällen doch
auch ein, wenn auch nicht näher als solches reflektiertes
Verstehen eines besonderen Einzelnen gegeben, z.B. und
vor allem in der Gotteserfahrung. Das will ich hier nicht
weiter verfolgen. Mir geht es um jene Erfahrung des be‐
sonderen Einzelnen, für die es in der metaphysischen
Welterkenntnis streng genommen keinen Raum und kei‐
ne Offenheit gab.

*

Die kleine Wolke ist nichts Besonderes, sie ist ganz un‐
scheinbar, zufällig taucht sie am Septemberhimmel auf
und vergeht wieder. Gleichwohl hat sich dieses Flüchtige,
fast Nichtige als ein Besonderes in das Gedächtnis einge‐
schrieben.

An den Vögeln läßt sich gut ablesen, daß das Einzelne
und Besondere auch in einer Mehrzahl gesehen werden
kann. Der Blick auf einen Schwarm von Staren ist als sol‐
cher keine allgemeine Erfahrung, sondern das Erlebnis
eines Besonderen.

Ein Haiku evoziert oftmals ein Besonderes. Aber es
isoliert dieses nicht für sich, sondern es stellt es zurück
in einen situativen, u.a. jahreszeitlichen Zusammenhang.
Ein Weltaugenblick scheint auf – und ist doch nichts
Besonderes.

Unser je eigenes Ich ist uns das Besondere schlechthin,
unaufhebbar, solange wir sind. In unserer Sterblichkeit

Einführung

15

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind wir uns zugleich seiner radikalen Dieshaftigkeit und
Gewißheit wie seiner Angrenzung an das Nichts bewußt.

Trotz der scheinbaren Unendlichkeit der Sterne kön‐
nen besondere unter ihnen eine eigene Bedeutung gewin‐
nen. Hier zeigt sich deutlich die Doppeldeutigkeit des
Wortes „besonderes“. Der besondere Stern hebt sich ab,
weil er besonders ist und eben darum eine besondere
Bedeutung für uns hat.

Das Besondere ist häufig auch ein Besonderes in dem
Sinne, daß es sich qualitativ von anderem unterscheidet,
oft über dieses hinausragt, auch wenn es nichts Besonde‐
res ist, daß es Besonderes gibt.

Der als besonderer wahrgenommene Baum läßt sich
in seiner Eigenheit erfahren, auch wenn diese eigentlich
nichts Besonderes sein muß. Oftmals erscheint er als
einsamer, eben weil er sich in seiner Abgegrenztheit von
seiner Umgebung allein als sich selbst herausstellt.

Meistens denken wir an Substantielles, wenn wir von
Besonderem sprechen. Und doch erfahren wir ebenso
Eigenschaften, Situationen, Geschehnisse als besondere,
sinnlich wahrnehmbare, z. B. besondere Düfte, besonde‐
re Geräusche.

So können wir auch einzelne Strukturen als besondere
Ausschnitte aus einer größeren Gesamtheit heraussehen,
wofür ich eine Reihe als Beispiele ausgewählt habe.

Einführung

16

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7 - am 21.01.2026, 16:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991664-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

