
Konzeptuelle Grundlagen

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

Rogers Brubaker und Matías Fernández

Der domänenübergreifende Vergleich  
und die Politik der Differenz*1 

Politische Kämpfe um kategoriale Unterschiede – wie ›Rasse‹, Ethnizi-
tät, Nationalität, Staatsbürgerschaft, Indigenität, Religion, Sprache, Ge-
schlecht, Sexualität, Behinderung usw. – haben in den westlichen liberalen 
Demokratien zunehmend an Bedeutung gewonnen.2 Solche Auseinander-
setzungen sind Gegenstand zahlreicher Untersuchungen, von denen viele 
implizit oder explizit vergleichend vorgehen. Mit Ausnahme bestimmter 
Formen der intersektionalen Forschung beschränkte sich die vergleichen-
de Forschung zur Politik der Differenzen jedoch weitgehend auf Vergleiche 
innerhalb einer Domäne.** Wir schlagen vor, diese Arbeiten durch do-
mänenübergreifende Vergleiche sinnvoll zu ergänzen. Solche Vergleiche 
können die Erforschung der Politik der Differenzen bereichern, indem sie 
sowohl wichtige domänenübergreifende Ähnlichkeiten als auch domä-
nenübergreifende Unterschiede in den analytischen Fokus rücken, z.B. in 
Bezug auf die Kriterien von Mitgliedschaft und Zugehörigkeit, die kate-
goriale oder graduelle Struktur der Variation innerhalb von Differenzbe-
reichen, die Konsolidierung oder Vermehrung von Differenzkategorien, 

* 			  Ursprünglich erschienen in: Brubaker, R. & M. Fernández, 2019: Cross-do-
main comparison and the politics of difference. The British Journal of So-
ciology 70(4): 1135–1158. Aus dem Englischen übersetzt von Lilian Coates.

**			  Anm. d. Übers.: Brubaker und Fernández sprechen im Duktus der US-ame-
rikanischen ›Politics of Differences‹ zwar von »Unterschieden« und »Dif-
ferenzen«, sie beziehen sich damit aber (ganz in der Theorieperspektive der 
Humandifferenzierung) auf kontingente Unterscheidungen.

1			   Eine frühere Version dieses Papiers wurde auf einer Konferenz zum Thema 
»The value of comparison« am 9. April 2016 in Göttingen vorgestellt. Wir 
danken Zeynep Özgen, Matthias Koenig und den Teilnehmer:innen dieser 
Konferenz für ihre Kommentare.

2	 		  Die meisten intersektionalen Ansätze – etwa die von McCall (2005) als »an-
tikategorial« und »intrakategorial« benannten Formen der intersektiona-
len Analyse – sind nicht-komparativ, manche sind dezidiert anti-kompara-
tiv. (Für eine intersektionale Kritik des Vergleichs siehe z.B. Carbado 2000.) 
»Interkategoriale« Formen der intersektionalen Analyse sind zwar systema-
tisch vergleichend (McCall 2005: 1786) und die Vergleiche überqueren meh-
rere Achsen kategorialer Unterschiede. Dabei werden jedoch nicht – wie wir 
es in dieser Arbeit vorschlagen – die kategorialen Domänen selbst vergli-
chen. Vielmehr vergleichen sie, wie McCall erklärt, Gruppen, die durch die 
Schnittmenge der Kategorien gebildet werden.

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34

die Verfahren für den Umgang mit gemischten oder schwer zu klassifi-
zierenden Fällen, sowie die Beziehung zwischen Differenzkategorien und 
der (Re-)Produktion von Ungleichheit.

Diese Art der Analyse wurde von Floya Anthias (2013) vorgeschlagen, 
die darauf hinwies, dass die Erforschung verschiedener Kategorienfelder 
auf unterschiedlichen Abstraktionsebenen und zu unterschiedlichen ana-
lytischen Zwecken durchgeführt werden kann. Die meisten intersekti-
onalen Analysen sind auf der Ebene »konkreter sozialer Beziehungen« 
(Anthias 2013: 10–11) angesiedelt, deren Kategorien »immer von weite-
ren Kategorien durchdrungen sind« (Cho/Crenshaw/McCall 2013: 795) 
und deren multiplen kategorialen Zugehörigkeiten, Identitäten und Le-
benschancen sich eher interaktiv und irreduzibel intersektional als »ad-
ditiv« formen (Anthias 2013: 12; Cho/Crenshaw/McCall 2013; Choo/
Ferree 2010; Ferguson 2017; May 2015; Weldon 2008). Auf abstrak-
teren Ebenen können wir Domänen kategorial organisierter Differenz 
jedoch fruchtbar miteinander vergleichen. Auf der abstraktesten Ebene 
der »sozialen Ontologien«, so Anthias (2013: 6), führen »Vorstellungen 
über verschiedene Bereiche in der Welt« zu »Kategorien von Geschlecht, 
Ethnizität, ›Rasse‹ und Klasse«. Auf der mittleren Ebene der »Kategorien 
der diskursiven Praxis« können wir danach fragen,

to what extent [categories] share parameters and what their differences 
are. Although class, ethnicity, ›race‹ and gender categories (as well as 
others such as sexuality or ability/disability) are not equivalent, they 
have commonalities and differences; they have different historical and 
ontological bases, but they all involve boundary-making and hierarchy-
making processes (Anthias 2013: 7).

Indem wir auf einer solch abstrakteren Analyseebene ansetzen und, wie 
wir weiter unten argumentieren, von einer Logik »unterschiedlicher Un-
terschiede« ausgehen, bauen wir auf Anthias’ Vorschlag auf, wenn wir 
domänenübergreifende Vergleiche als eine untertheoretisierte Form der 
Forschung explorieren, die die intersektionale Analyse ergänzt und sich 
von den üblichen vergleichenden Ansätzen der Sozialwissenschaften un-
terscheidet.

Unter vergleichender Forschung in den Sozialwissenschaften versteht 
man für gewöhnlich Ansätze, die vordefinierte Einheiten als Analyseein-
heiten verwenden, um durch die Beobachtung von Gemeinsamkeiten 
und Unterschieden zwischen den Kategorien kausale Muster zu erschlie-
ßen.3 In einem solchen weitgehend an Mills angelehnten Ansatz bleiben 
die Analyseeinheiten unproblematisiert und werden als gegeben behan-
delt: Wohlfahrtsstaaten, Revolutionen, Demokratien und so weiter. Wie 

3	 		  Oder wie Skocpol es zusammenfasst (1988: 36): »[K]omparative historische 
Analyse ist [...] die Art der multivariaten Analyse, auf die man zurückgreift, 
wenn es zu viele Variablen und nicht genug Fälle gibt«.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

›Versuche‹ in der experimentellen Forschung sollen die jeweiligen ›Erhe-
bungen‹ sowohl einheitlich als auch unabhängig voneinander sein (Se-
well 1996: 258) – eine Eigenschaft, die Forschende häufig bei Ländern 
vorzufinden meinen. Dieser Ansatz stößt jedoch zunehmend auf Skep-
sis. Zum einen besitzen Länder oder andere Gebietseinheiten keine Ei-
genschaften, die sie für Vergleiche besonders geeignet machen. Wie ande-
re administrativ definierte Einheiten sind sie Zweckeinheiten, da Daten 
routinemäßig von und über solche Einheiten erzeugt werden. Die For-
schung ist daher zunehmend für die Probleme des »methodologischen 
Nationalismus« sensibilisiert, der mit der Verwendung von Ländern als 
Analyseeinheiten einhergeht (Chernilo 2007; Chernilo 2011; Wimmer/
Glick/Schiller 2002). Zum anderen sind die problematischen erkenntnis-
theoretischen und methodischen Annahmen, die dem Mill’schen-Ansatz 
zugrunde liegen, überzeugend dargelegt worden (Lieberson 1991; Lie-
berson 1994). Nichtsdestotrotz bleibt die länderübergreifende, an Mills 
angelehnte Forschung die paradigmatische Form der vergleichenden So-
zialwissenschaft.

Vergleiche in den Sozialwissenschaften sind aber nicht auf Teilberei-
che beschränkt, die für gewöhnlich explizit als vergleichend ausgewiesen 
werden. In der sozialwissenschaftlichen Forschung werden regelmäßig 
Vergleiche zwischen den Geschlechtern, ethnischen oder rassifizierten 
Gruppen, Religionen, Berufen und so weiter angestellt. Wie Länder sind 
auch Männer und Frauen, ›Schwarze‹ und ›Weiße‹, Protestant:innen und 
Katholik:innen oder Angestellte und Arbeiter:innen vordefinierte Analy-
seeinheiten, über die routinemäßig Daten generiert werden. Vergleiche 
zwischen solchen vordefinierten Einheiten und neuerdings auch ihren 
»Intersektionen« sind in fast jede Sozialforschung eingewoben. 

Während der Vergleich zwischen Ländern weithin als ein besonderes 
intellektuelles Unterfangen begriffen wird, entzieht sich der Vergleich 
zwischen Gruppen als routinierte Praxis der Sozialwissenschaft häu-
fig weiterer Aufmerksamkeit. Die Praxis, die Methode und die Logik 
des Vergleichs stehen im ersten Fall im Mittelpunkt der selbstkritischen 
Reflexion, während sie im zweiten Fall weitgehend unsichtbar bleiben. 
Dennoch ist das, was den Vergleich in beiden Fällen möglich und sinn-
voll macht, dasselbe: Die ›Einheitlichkeit‹ sowohl der Länder als auch 
der Gruppen – das, was sie als wohldefinierte Einheiten für eine verglei-
chende Analyse leicht verfügbar macht – ergibt sich in beiden Fällen aus 
ihrer Verortung in vorkonstituierten Gruppen formal äquivalenter, aber 
substanziell unterschiedlicher Elemente.

Solche Vergleiche sind ein unverzichtbares Instrument für die Sozial-
forschung, aber das Feld der vergleichenden Analyse erschöpft sich nicht 
in ihnen. Wir plädieren hier für eine Art der vergleichenden Analyse, die 
wir als domänenübergreifenden Vergleich bezeichnen. Deren Analyseein-
heiten sind keine vordefinierten Einheiten (wie Länder oder Gruppen) 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36

innerhalb einer Domäne formal ähnlicher, aber grundsätzlich unter-
schiedlicher Kategorien oder Entitäten; sondern es sind die Domänen 
oder Systeme kategorial organisierter Unterschiede selbst. Das heißt, die 
Analyseeinheiten sind die Staatsbürgerschaft als ein System kategoria-
ler Unterschiede, nicht die durch dieses System definierten Bürger:in-
nen; Geschlecht/Gender als ein System kategorialer Unterschiede, nicht 
Männer und Frauen; ›Rasse‹ und Ethnizität als ein System kategoria-
ler Unterschiede, nicht bestimmte rassifizierte oder ethnische Gruppen; 
und Religion und Sprache als System kategorialer Differenz, nicht be-
stimmte Religionen oder Sprachgruppen usw. In der Terminologie Pierre 
Bourdieus (1994) sind die Analyseeinheiten in dem von uns untersuchten 
Modus der vergleichenden Analyse die »Prinzipien der Vision und Divi-
sion der sozialen Welt« – die Prinzipien der Klassifizierung und Katego-
risierung, die die diskreten Entitäten erst konstituieren, aber in der Ana-
lyse meist routinemäßig als Vergleichseinheiten vorausgesetzt werden.4

Alle diese Domänen – soweit es sinnvoll ist, sie als unterschiedliche 
Felder kategorial organisierter Differenz zu betrachten –5 werden zu ver-
schiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten auf sehr unterschiedliche 
Weise organisiert und erlebt. Sie alle sind daher selbst fruchtbares Ter-
rain für vergleichende Analysen. So sind z. B. Art und Weisen rassifizie-
render Klassifizierung in verschiedenen Ländern oder Regionen verglichen 
worden. Dabei wurde etwa die Starrheit der nordamerikanischen Syste-
me der ›Rassenklassifizierung‹, die in erster Linie auf Abstammung beru-
hen, der Flexibilität der lateinamerikanischen Klassifizierungspraktiken 
gegenübergestellt, bei denen Phänotyp und sozialer Status ebenso wich-
tig sind wie Abstammung (Degler 1986; Fritz 2015; Hernandez 2001; 
Skidmore 2003; Telles 2004; Telles/Paschel 2014).6 In der Ethnologie 

4	 		  Wie ein:e Reviewer:in anmerkte, finden sich Präzedenzfälle für die Art von 
domänenübergreifendem Vergleich, die wir vorschlagen, in Webers Diskus-
sion der autonomen Logik verschiedener Wertsphären, in Luhmanns Analy-
sen funktional differenzierter sozialer Systeme, die sich jeweils durch einen 
besonderen Code konstituieren, und in Bourdieus Analysen differenzierter 
Felder, die jeweils durch einen besonderen Kapitaltyp konstituiert sind. Was 
unseren Ansatz auszeichnet, ist nicht der domänenübergreifende Vergleich 
an sich, sondern die vergleichende Analyse der wichtigsten Domänen kate-
gorial organisierter Differenz, die für zeitgenössische Formen der Politik der 
Differenzen zentral sind.

5	 		  Das ›Ausmaß‹, das diese unterschiedlichen Domänen annehmen, ist historisch 
variabel. Von den im Text erwähnten Domänen ist nur Sex (oder das Sex-Gen-
der-System) ein universeller oder nahezu universeller Bereich kategorial orga-
nisierter Differenz. Die anderen sind historisch als Domänen kategorial orga-
nisierter Differenz in bestimmten Kontexten konstituiert worden.

6	  		 Für einen kritischen Überblick über diese Art von Vergleich, der alternativ 
für eine »transnationale Geschichte« plädiert, siehe Seigel (2005).

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

sind die binären Systeme der Geschlechtskategorisierung in modernen 
westlichen Settings mit Klassifizierungssystemen verglichen worden, die 
eine dritte Geschlechts- oder Genderkategorie in verschiedenen nicht-
westlichen Kulturen vorsehen (Herdt 2003; Roscoe 2005). Die Religi-
onswissenschaft kennt Vergleiche zwischen dem Umgang mit religiöser 
Vielfalt in liberal-demokratischen Kontexten, die auf den Grundsätzen 
der Religionsfreiheit und Nichtdiskriminierung beruhen, und den Regi-
men religiöser Herrschaft, in denen politische Macht und religiöse Auto-
rität eng miteinander verwoben sind und in denen der Spielraum für reli-
giöse Unterschiede sehr viel begrenzter ist (Fox 2008; Philpott 2009). Im 
Bereich der Sprachpolitik sind verschiedene Regime zur Steuerung der 
sprachlichen Vielfalt verglichen worden, die von offizieller paritätischer 
Zwei- oder Mehrsprachigkeit mit parallelen Schulsystemen und ande-
ren mehrsprachigen institutionellen Strukturen bis hin zu Regimen mit 
einer einzigen Amtssprache und assimilatorischen Maßnahmen reichen 
(Laitin 2006; Wright 2016).

Während der Vergleich innerhalb der Domänen kategorial organisier-
ter Unterschiede gut etabliert ist, gilt dies nicht für domänenübergrei-
fende Vergleiche. Natürlich gibt es Analysemethoden, die die verschiede-
nen Domänen kategorialer Unterschiede durchqueren. Diese sind jedoch 
größtenteils verallgemeinernd und nicht vergleichend. Tillys Analyse ka-
tegorialer Ungleichheit geht beispielsweise von der Prämisse aus, dass 
»Geschlecht, Klasse, Ethnizität, Rasse, Staatsbürgerschaft und andere 
allgegenwärtige kategoriale Systeme« nicht durch ihnen je »inhärente 
Eigenschaften«, sondern durch ihre »geteilten und kausal verflochte-
nen Eigenschaften« an der Produktion von Ungleichheit beteiligt sind 
(1998: 82). In Tillys Analyse werden somit unterschiedliche Domänen 
kategorialer Differenz zu einer umfassenden politischen Soziologie der 
kategorialen Ungleichheit hin aufgelöst. 

Viele Beiträge zu politisierter Ethnizität und ethnischen Grenzziehun-
gen gehen ebenfalls stark verallgemeinernd vor und reduzieren Sprache, 
Religion, Kaste und Herkunftsregion auf Identitäts- und Differenzmar-
ker, Solidaritätsgrundlagen und Rohmaterialien für die Konstruktion 
ethnischer Grenzziehungen. Dies ist zum Teil durch Barths einflussrei-
che Behandlung von Ethnizität als »kulturell unbestimmte Organisa-
tionsform« inspiriert: »The critical focus of investigation […] becomes 
the ethnic boundary that defines the group, not the cultural stuff that it 
encloses« (Barth 1969: 15). Nach Rothschild (1981: 9) – einem frühen 
Vertreter dieser Perspektive – wäre es sinnlos, »[to] separate out the no-
tion of ethnic consciousness, solidarity, and assertiveness from religious, 
linguistic, racial, and other so-called primordial foci of consciousness, 
solidarity, and assertiveness«. Ob sich politische Akteure entlang religi-
öser, sprachlicher oder ethno-rassifizierter Trennlinien ausrichten »ist an 
sich irrelevant, da jede einzelne dieser Grenzen zu einem symbolischen 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38

Fokus ethnischer Mobilisierung und Politisierung sakralisiert werden 
kann. Und dieser Prozess ist mehr oder weniger derselbe, unabhängig da-
von, welches Grenzziehungskriterium gewählt wird« (Rothschild 1981: 
98, Hervorh. i. O.).7

Der Quervergleich basiert dagegen auf einer Logik »unterschiedlicher 
Unterschiede«.8 Wir argumentieren, dass die verschiedenen Felder kate-
gorialer Differenzierung ähnlich genug sind, um vergleichbar zu sein, 
und dennoch unterschiedlich genug, um einer dezidiert vergleichenden 
Analyse würdig zu sein, anstatt lediglich unter den abstrakteren und all-
gemeineren Begriffen der kategorialen Ungleichheit oder der politisier-
ten Ethnizität subsumiert zu werden. Domänenübergreifende Vergleiche 
rücken die signifikant unterschiedlichen Weisen in den Fokus, in denen 
verschiedene Systeme kategorialer Differenzierung zur Produktion und 
Reproduktion von Ungleichheit, zur Strukturierung politischer Ausein-
andersetzungen und zur Erzeugung von Grenzen beitragen. Die verall-
gemeinernden Projekte von Tilly und anderen Studien zur politisierten 
Ethnizität klammern eben diese Unterschiede aus (Brubaker 2015a: 18).

Im Gegensatz zur explizit verallgemeinernden Haltung von Tilly, Barth, 
Rothschild und weiterer zeitgenössischer Forschung zur politisierten Eth-
nizität steht die explizit partikularisierende Haltung derjenigen, die einen 
feldübergreifenden Vergleich nicht deshalb ablehnen, weil die Bereiche 
(für analytische Zwecke) zu ähnlich sind, sondern weil sie zu unterschied-
lich sind. Nach dieser Auffassung sind Religion, ›Rasse‹ und Geschlecht 
je Kategorisierungsformen sui generis. Der domänenübergreifende Ver-
gleich wird daher auf intellektueller Ebene als problematisch angesehen; 
und er wird auch in politischer Hinsicht problematisiert, da er als Rela-
tivierung und damit als Verschleierung der einzigartigen Bedeutung eines 
bestimmten Systems kategorialer Differenz und Ungleichheiten angese-
hen werden kann – ein Argument, das immer wieder im Kontext der Er-
forschung von ›Rasse‹ vorgebracht wird (Bonilla-Silva 1997; Omi/Wi-
nant 1994; Winant 2015).9

7	 		  Es gibt natürlich viele vergleichende Beiträge zur politisierten Ethnizität, 
aber sie behandeln Vergleiche über Zeiten und Orte hinweg, nicht Vergleiche 
zwischen Domänen. Für neuere Arbeiten, die ausdrücklich die Barth’sche 
Perspektive auf Grenzen in die Analyse politisierter Ethnizität integrieren, 
siehe Chandra (2012), Posner (2005) und Wimmer (2013).

8	 		  Die Formulierung »unterschiedliche Unterschiede« (»different differences«) 
wurde von Epstein (2007: 255) übernommen. Obwohl Epstein nicht über 
die Ziele oder Logik domänenübergreifender Vergleiche nachdenkt, geht es 
ihm in ähnlicher Weise darum, in dem sehr anders gelagertem Kontext von 
biomedizinischer Forschung, sowohl strukturelle Gemeinsamkeiten als auch 
wichtige Unterschiede zwischen Geschlecht und ›Rasse‹ hervorzuheben.

9	 		  Explizite Behauptungen über den sui generis-Charakter von ›Rasse‹ sind 
beispielsweise eine Reaktion auf Bestrebungen, ›Rasse‹ als Teil eines 

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

Ein großer Teil der Arbeiten zur Politik der Differenzen innerhalb ei-
ner Domäne ist natürlich nicht von einer solch explizit partikularisieren-
den Haltung geprägt, die die jeweiligen Domänen ausschließlich isoliert 
zu betrachten sucht. Vielmehr sind die verschiedenen Differenzdomänen 
in sich so groß, komplex sowie räumlich und zeitlich variabel, dass je-
des von ihnen für sich genommen bereits Gegenstand sehr umfangrei-
cher Fachliteratur werden kann. Aus diesem Grund spiegelt das Vorherr-
schen von Analysen, die innerhalb eines Feldes verbleiben, ebenso sehr die 
Routine der akademischen Arbeitsteilung wider wie die ausdrückliche 
Behauptung der Nicht-Vergleichbarkeit.

Der feldübergreifende Vergleich verortet sich zwischen diesen verall-
gemeinernden und partikularisierenden Standpunkten. Man bedenke 
zum Beispiel die immer bedeutsamer werdende Frage nach den religiö-
sen Dimensionen von politischen Konflikten und Gewalt. Wie Brubaker 
(2015c) vorschlägt, kann ein Quervergleich zwischen politisierter Religi-
on und politisierter Ethnizität sowohl die Ähnlichkeiten zwischen vielen 
nominell religiösen politischen Konflikten vs. ethnischen bzw. nationa-
listischen Konflikten deutlich machen (insofern es bei beiden Konflikt-
arten um politische Macht, wirtschaftliche Ressourcen, symbolische An-
erkennung, kulturelle Reproduktion oder nationale Selbstbestimmung 
geht) als auch die Besonderheit bestimmter religiös-politischer Konflikte 
aufzeigen. Religiös begründete politische Konflikte und Gewalt können 
in mindestens zweierlei Hinsichten besonders sein. Erstens kann es um 
spezifisch religiöse Interessen und Einsätze gehen: Diese können sich auf 
ein robustes, religiös begründetes Verständnis der richtigen Ordnung auf 
persönlicher, familiärer, gemeinschaftlicher, gesellschaftlicher und kosmi-
scher Ebene beziehen, d. h. auf Fragen, wie wir leben sollten, nicht nur 
auf Fragen der Anerkennung, der Ressourcen und Chancen kultureller 

umfassenderen Bereichs von Ethnizität zu behandeln (Winant 2015: 2179–
81). Einige Beiträge argumentieren, dass es bei der ›Rassenordnung‹ um sys-
tematische, weltweite Ungleichheit und Herrschaft geht, während es bei 
Ethnizität um Differenz gehe. Durch die Betonung der Differenz statt der 
Ungleichheit, der Selbstidentität statt der Kategorisierung sowie der Subjekti-
vität statt der Struktur, würden Ansätze, die ›Rasse‹ und (andere Formen der) 
Ethnizität gemeinsam analysieren, den Rassismus auf ein subjektives, ideolo-
gisches Problem reduzieren (Bonilla-Silva 1997; Omi und Winant 1994) und 
den liberalen Mythos der Gleichheit unterstützen (Winant 2000). Da Religi-
on und Geschlecht nur selten als Teil eines umfassenderen Feldes behandelt 
werden, findet man keine vergleichbar expliziten Behauptungen über die sui 
generis-Natur von Religion oder Geschlecht. Behauptungen über die sui gene-
ris-Natur von Religion finden sich jedoch in manchen Arbeiten, die eine ver-
meintlich intrinsische Verbindung zwischen Religion (Dawkins 2016; Harris 
2006) oder monotheistischer Religion (Schwartz 2004) und Gewalt sehen. 
Siehe kritisch dazu Gorski und Türkmen-Dervişoğlu (2013).

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40

Reproduktion. Zweitens können religiös begründete politische Konflik-
te auf eine besonders reichhaltige Matrix von Modalitäten und Mecha-
nismen zurückgreifen, die in manchen Kontexten Gewalt auf eine Weise 
rechtfertigen und fördern können, wie dies bei ethnopolitischen Konflik-
ten nicht der Fall ist.10 Damit soll nicht gesagt werden, dass religiös moti-
vierte Konflikte gewalttätiger sind als ethnopolitische Konflikte, sondern 
dass sie möglicherweise anders gewalttätig sind, da religiös motivierte 
Gewalt durch eine (zum Teil) ihr spezifische Reihe von Prozessen und Me-
chanismen aufrechterhalten und gerechtfertigt werden kann.

Die Relevanz partikularisierender, domäneninterner Studien und ge-
neralisierender, domänenübergreifender Analysen ist unbestritten, und 
wir argumentieren nicht, dass domänenübergreifende Vergleiche ihnen 
überlegen seien. Wir argumentieren vielmehr, dass solche Quervergleiche 
die partikularisierenden und verallgemeinernden Perspektiven auf die 
Politik kategorialer Differenzen fruchtbar ergänzen können – eine Form 
der politischen Auseinandersetzung, die in westlichen liberal-demokra-
tischen Kontexten zunehmend an Bedeutung gewonnen hat. Wir gehen 
von der Prämisse aus, dass sich die verschiedenen Domänen kategoria-
ler Differenz zwar auf signifikante und interessante Weise unterscheiden, 
dass sie aber nicht in jeder Hinsicht einzigartig oder inkommensurabel 
sein müssen. Die verschiedenen Domänen von Differenz unter allgemei-
nen Begriffen wie der »Grenzziehung«, der »Hortung von Chancen« 
oder der »politisierten Ethnizität« zu subsumieren, ist sicherlich für ei-
nige Zwecke fruchtbar. Allerdings ist es notwendigerweise auch eine Ein-
ebnung. Domänenübergreifende Vergleiche rücken in den analytischen 
Fokus, was durch solche ›einebnenden‹, verallgemeinernden Unterneh-
mungen verloren geht. Auch domäneninterne Studien sind wertvoll und 
sogar unverzichtbar. Doch nur wenn wir einen Bereich kategorialer Dif-
ferenz gegen einen anderen abwägen, können wir vollständig erfassen, 
was die beiden Domänen je auszeichnet und distinguiert, was sie gemein-
sam haben und in welcher Beziehung sie praktisch stehen.11

10			  Die Modalitäten und Mechanismen umfassen: (1) die soziale Produktion 
eines überengagierten Selbst; (2) die kognitive und affektive Konstruktion 
von extremer Fremdheit und unmittelbarer Bedrohung; (3) die Mobilisie-
rung von Belohnungen, Sanktionen, Rechtfertigungen und Verpflichtungen; 
(4) die Erfahrung der Profanierung; (5) die translokale Ausbreitungsfähig-
keit von Konflikten und (6) die Anreizstrukturen, die durch dezentralisierte 
und hyperkompetitive religiöse Bereiche entstehen. Keines dieser Phänome-
ne lässt sich ausschließlich der Domäne des Religiösen zuordnen. Dennoch 
bietet die Religion eine ausgesprochen dichte und verwobene Matrix sol-
cher Modalitäten und Mechanismen (siehe Brubaker 2015c).

11			  Die Tatsache, dass die verschiedenen Domänen der Politik sozialer Differenz 
in der Praxis nicht unabhängig voneinander sind, bedeutet, dass sich die Be-
reiche – nach der klassischen Mill’schen Logik – nicht gut für einen Vergleich 

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

Die Verknüpfung in der Praxis ist nicht nur eine Frage der »Intersekti-
onalität« sozialen Lebens, über die es umfangreiche Literatur gibt (Cho/
Crenshaw/McCall 2013; Collins 2015; May 2015). Es ist auch eine Fra-
ge der domänenübergreifenden Modellierung oder ›Übersetzung‹. Die 
amerikanische Bürgerrechtsbewegung schuf beispielsweise einen »Werk-
zeugkasten oder ein Repertoire an politischen Verfahrensmodellen« die 
sich andere Gruppen als »Minoritäten« zum Vorbild für eigene politi-
sche Forderungen nehmen konnten (Skrentny 2002: 8). Auf ähnliche 
Weise wurden in den USA Rechtsprechungen zur Gleichstellung und 
Antidiskriminierung in Bezug auf Geschlecht und später in Bezug auf 
Sexualität an Forderungen angelehnt, die zuvor im Kontext der ›Ras-
se‹ entwickelt worden waren, oft mit einem Verweis auf deren Unabän-
derlichkeit (Braman 1998; Marcosson 2001). Doch heute sind es umge-
kehrt die verschiedenen Formen der Fluidität von Geschlecht, die durch 
das verstärkte Ankommen von ›Transgender‹ im Mainstream in den Fo-
kus gerückt sind und die nun genutzt werden, um die Fluidität und Will-
kür von ›Rassenkategorien‹ herauszustellen (Brubaker 2016). Weiterhin 
diente der »Indigenismus« Lateinamerikas als kulturelles Vorbild für die 
jüngste Ausweitung der Forderungen nach Anerkennung von sog. »black 
communities« (French 2009).

Wir plädieren für den domänenübergreifenden Vergleich in einer er-
klärtermaßen explorativen und tastenden Vorgehensweise. Wir verste-
hen diesen Beitrag eher als einen Denkanstoß – eine Einladung zur Dis-
kussion und eine Herausforderung für Komparatist:innen bzw. für die 
Analyse der Politik der Differenzen. Wir berichten hier weder über neue 
Forschungsergebnisse noch setzen wir uns eingehend mit der enormen 
Literatur über die Logik des Vergleichs oder die Politik der Differenz 
auseinander. Stattdessen möchten wir das Potenzial domänenübergrei-
fender Vergleiche anhand zweier Beispiele aus Brubakers jüngster Arbeit 
aufzeigen. Das erste Beispiel vergleicht Religion und Sprache als Domä-
nen kategorial organisierter kultureller Unterschiede, die in der Politik 
kultureller Diversität eine zentrale Rolle spielen. Der zweite vergleicht 
Geschlecht bzw. Gender mit ›Rasse‹ bzw. ethnischer Zugehörigkeit als 
Domänen zugeschriebener Identitäten, die zunehmend, jedoch in unter-
schiedlichem Maße und auf unterschiedliche Weise, der Wähl- und Ver-
änderbarkeit offenstehen. Wir beginnen mit der Frage nach der Vergleich-
barkeit. Anschließend spezifizieren wir fünf analytische Schwerpunkte, 

eignen würden. Dieses Manko ist jedoch nur ein scheinbares, denn die Be-
dingung der Unabhängigkeit wird selten von irgendeiner Art vergleichen-
der Analyse erfüllt, einschließlich der Arbeiten innerhalb der Mill’schen-
Tradition, wie Lieberson (1991, 1994) und Sewell (1996) hervorgehoben 
haben. Die Art von Vergleich, die uns vorschwebt, wird durch den Um-
stand, dass die Domänen nicht unabhängig voneinander sind, eher berei-
chert als entkräftet.

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42

um die herum ein domänenübergreifender Vergleich fruchtbar gestaltet 
werden könnte. Abschließend betrachten wir einige mögliche Einwände 
gegen diese Art der Analyse.

1. Die Frage der Vergleichbarkeit

Wir beginnen mit der Frage, ob der domänenübergreifende Vergleich 
die Mindestbedingungen für Vergleichbarkeit erfüllt. Wenn Domänen 
kategorialer Unterschiede gänzlich einzigartig sind, ist ein entsprechen-
der Quervergleich unmöglich; wenn sie zu ähnlich sind, ist er uninte-
ressant. Wir müssen zeigen, dass die Domänen in gewisser Hinsicht 
und für bestimmte Zwecke auf eine Art und Weise konstruiert werden 
können, die sie ähnlich genug macht, um einen domänenübergreifen-
den Vergleich zu ermöglichen, und doch unterschiedlich genug, um ihn 
interessant zu machen.

1.1 Religion und Sprache

Religion und Sprache sind wohl die beiden sozial und politisch folgen-
reichsten Domänen kultureller Differenzen der Moderne. Doch obwohl 
zu beiden Domänen umfangreich und multidisziplinär geforscht wurde, 
wurden nur wenige Versuche unternommen, sie systematisch zu verglei-
chen (Bauböck 2002; Brass 1974; Zolberg/Long 1999). Religion und 
Sprache können sicherlich auf eine Weise betrachtet werden, die sie un-
vergleichbar macht. Definiert man Religion zum Beispiel primär anhand 
von Glaubensvorstellungen und Ritualen, lässt sie sich kaum mit Spra-
che vergleichen. Wenn man Religion und Sprache jedoch als kategorial 
organisierte Domänen kultureller Differenz auffasst, wird ein Querver-
gleich möglich und fruchtbar. 

Ähnlich genug

Als kategorial organisierte Domänen von Differenzen können sowohl 
Religion als auch Sprache dazu fungieren, sich selbst und andere zu 
identifizieren sowie Gleichheit und Differenz zu konstruieren. Um es 
mit Bourdieu zu sagen: Sie sind Grundprinzipien der ›Vision‹ und ›Divi-
sion‹ der sozialen Welt, die die Menschen nach allgemeiner Auffassung 
in verschiedene, abgegrenzte und sich selbst reproduzierende Gemein-
schaften einteilen. Sowohl im Namen religiöser als auch sprachlicher 
Gemeinschaften werden Ansprüche auf Anerkennung, Ressourcen und 
Reproduktion erhoben.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

Anders genug

Wie bereits erwähnt, haben diese Ähnlichkeiten viele Forscher:innen 
dazu veranlasst, Religion und Sprache zusammen mit anderen askrip-
tiven Merkmalen unter den Oberbegriff der ›ethnischen Grenzziehung‹ 
und die Politik der religiösen und sprachlichen Unterschiede unter den 
der ›politisierten Ethnizität‹ zu subsumieren. Dies ist für einige Zwe-
cke legitim und fruchtbar, aber es verschleiert signifikante Unterschie-
de zwischen den Bereichen und der Art, in der sie sich in zeitgenössi-
schen, liberal-demokratischen Umfeldern konstituiert haben. Um diese 
Unterschiede in einer notwendigerweise grob verallgemeinernden Wei-
se zusammenzufassen: Sprache ist auf eine Weise universell, wie es Re-
ligion nicht ist; sie ist ein allgegenwärtiges und unausweichliches Medi-
um des sozialen Lebens, wie es Religion nicht ist; und in modernen und 
zeitgenössischen Staaten ist Sprache in ihrer Reproduktion in einer Wei-
se von politischer Macht abhängig (und insbesondere von staatlich be-
reitgestellten Bildungssystemen), wie es Religion nicht ist. Dieses erste 
Set von Unterschieden hilft zu erklären, warum Sprache auf durchdrin-
gendere Weise politisiert ist als Religion, da viele Formen der Religion 
in einem liberalen Umfeld privatisiert und entpolitisiert werden können. 
Andererseits ist Religion – umso deutlicher, wenn man sich auf die For-
men der abrahamitischen Religion beschränkt, die in westlichen liberal-
demokratischen Settings vorherrschen – auf eine Weise exklusiv, wie es 
Sprache nicht ist; sie bietet robuste und flexibel anpassbare Ordnungs-
modelle, die Sprache nicht bietet; und sie ist auf eine Weise autoritativ, 
wie es Sprache nicht ist. Dieses zweite Set von Unterschieden hilft zu ver-
stehen, warum die Religion – wenn sie öffentliche Aufmerksamkeit er-
fährt – auf tiefgehendere und spaltendere Weise politisiert ist als Sprache.

Auch die Entwicklung der politischen Auseinandersetzungen um Spra-
che und Religion unterscheiden sich auf auffallende Weise (Brubaker 
2013: 5–7). In den letzten Jahrhunderten ist die Sprache politisch sehr 
viel umstrittener geworden, während es die Religion im Westen tenden-
ziell weniger wurde. Die Ausweitung staatlicher Beschäftigung, die all-
gemeine Schulbildung und eine zunehmend urbane, mobile und gebil-
dete Gesellschaftsordnung haben die Sprache zu einer entscheidenden 
Form des kulturellen Kapitals, zu einem wichtigen Aspekt persönlicher 
und kollektiver Identität und zu einem zentralen Gegenstand politischer 
Auseinandersetzungen gemacht. Gleichzeitig schien die Religion durch 
ihre Entkopplung von politischer Autorität sowie durch die Ausdifferen-
zierung autonomer wirtschaftlicher, rechtlicher, wissenschaftlicher, medi-
zinischer, pädagogischer, ästhetischer und religiöser Sphären privatisiert 
und entpolitisiert worden zu sein.

In den letzten Jahrzehnten haben sich religiöse Konflikte jedoch mit 
dem Wiederaufleben einer »public religion« (Casanova 1994) dramatisch 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44

verschärft. Dies betrifft nicht nur den Islam – der in der Öffentlichkeit 
am stärksten Beachtung findet – sondern alle großen Weltreligionen. 
Gleichzeitig haben sich die Konflikte um die Sprache stärker institutiona-
lisiert und – mit einigen Ausnahmen – an Brisanz verloren, was auf Föde-
ralismus, Devolution, die Rechte von Minderheiten und die Neuorgani-
sation des politischen Raums entlang sprachlicher Axen zurückzuführen 
ist. Damit ist es die Religion und nicht die Sprache, die wieder verstärkt 
ins Visier einer Politik kultureller Differenz gerückt ist (Brubaker 2013).

1.2 Geschlecht und ›Rasse‹

Der Vergleich zwischen den Domänen Geschlecht und ›Rasse‹ ist sowohl 
anspruchsvoller als auch umstrittener. Sprache und Religion werden in 
verallgemeinernden Darstellungen oft vermengt. Die Herausforderung 
für einen feldübergreifenden Vergleich besteht dann darin, dass sie für 
diejenigen, die sich für politisierte Ethnizität oder die politischen Di-
mensionen von Multikulturalismus interessieren, nicht als unterschied-
lich genug angesehen werden, um eine vergleichende Analyse zu recht-
fertigen. ›Rasse‹ und Geschlecht hingegen werden nur selten als ähnlich 
genug angesehen, um überhaupt vergleichbar zu sein. Darüber hinaus 
wird der Vergleich als politisch problematisch oder sogar als gefährlich 
angesehen. Dies zeigte sich an der weit verbreiteten Empörung, die ent-
stand, als ›transgender‹ and ›transracial‹ parallel gesetzt wurden, als im 
Juni 2015 debattiert wurde, ob Caitlyn Jenner sich legitimerweise als 
›Frau‹ und Rachel Dolezal als ›Schwarze‹ identifizieren kann.

Wie Brubaker (2016) argumentiert hat, kann die Verknüpfung von 
›transgender‹ und ›transracial‹ jedoch eher als intellektuelle Gelegen-
heit denn als politische Provokation verstanden werden. In einem his-
torischen Moment, in dem Menschen begonnen haben, Transgender-
Narrative als kulturelles Vorbild zu nutzen, um über »andere Arten von 
körperlichen Transformationen nachzudenken, die in ähnlicher Weise 
Probleme in Bezug auf die soziale Klassifizierung von Personen aufwer-
fen« (Stryker 2015), schlägt Brubaker vor, dass es fruchtbar ist, nicht nur 
über ›Trans‹, sondern mit ›Trans‹ zu denken, auf eine Weise, die sowohl 
die Ähnlichkeiten als auch die Unterschiede in der Politik – der Mikro-, 
Meso- und Makropolitik – von Sex/Gender und ›ethnorassischen‹ Kate-
gorien in den Fokus nimmt.

Ähnlich genug

Geschlecht und Rasse sind verkörperte Identitäten, die überwiegend als 
von Geburt an zugeschrieben verstanden werden, die jedoch von immer 

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

breiteren Teilen der Öffentlichkeit als offen für Wahlmöglichkeiten und 
Veränderungen betrachtet werden. In den letzten Jahrzehnten kam es zu 
einer beispiellosen Destabilisierung des basalen kategorialen Rahmens, 
durch den wir verkörperte Unterschiede in westlichen liberal-demokrati-
schen Umfeldern verstehen. Am spektakulärsten war die Infragestellung 
etablierter Kategorien im Bereich von Sex und Gender: die Legalisierung 
der Homo-Ehe, die zunehmende soziale und rechtliche Akzeptanz von 
Transgender-Identitäten und die Schwächung des binären Geschlechts-
regimes selbst. Aber auch der Rahmen für das Verständnis von ›Ras-
se‹ und ethnischer Zugehörigkeit wurde durch die Bewegung zur Aner-
kennung auf ›multi-racial‹ Identitäten, die zunehmende Fluktuation und 
Fragmentierung der ethnorassifizierten Landschaft und die Verbreitung 
neuer Formen des Anspruchs auf ethnische und rassifizierte Identitäten 
ins Wanken gebracht (Jiménez 2010; Morning 2017). Diese Destabilisie-
rung grundlegender kategorialer Rahmen hat den Spielraum für Selbst-
transformationen erheblich erweitert und Ängste vor ›unnatürlichen‹, 
opportunistischen oder ›betrügerischen‹ Identitätsansprüchen in beiden 
Feldern hervorgerufen. Reaktive Anfechtungen fragwürdiger oder um-
strittener Identitätsansprüche wurden im Namen authentischer, objek-
tiver, nicht gewählter Identitäten vorgebracht. Angesichts solcher An-
fechtungen haben viele derjenigen, die unorthodoxe Identitätsansprüche 
stellen, versucht, ihre Ansprüche eher in der Natur als einer freien Wahl 
zu begründen. Einige haben sich der Semantik des »so geboren« bedient, 
um ihre Ansprüche auf nonkonforme geschlechtliche und sexuelle Iden-
titäten zu legitimieren, während andere sich auf die DNA berufen haben, 
um kontroverse Ansprüche auf rassifizierte und ethnische Identitäten zu 
rechtfertigen. In beiden Bereichen sehen wir also eine verschärfte Span-
nung zwischen Wahl und Gegebenheit, zwischen Appellen an Autono-
mie, Subjektivität und Selbstgestaltung und Appellen an Wesen, Objek-
tivität und Natur.

Anders genug

Dieses Spannungsverhältnis spielt sich in beiden Domänen auf unter-
schiedliche Weise ab (Brubaker 2016: 131–51). Paradoxerweise haben 
die Geschlechtskategorien zwar eine tiefgreifende biologische Grundla-
ge, die den rassifizierten Kategorien völlig fehlt, doch werden Geschlecht 
und Gender derzeit als offener für Wahlmöglichkeiten und Gestaltung 
verstanden als ›Rasse‹ und Ethnizität. Die Unterscheidung zwischen Sex 
und Gender und die Irrelevanz der Abstammung für die Definition von 
Sex oder Gender haben es möglich gemacht, die Geschlechtsidentität als 
eine subjektive, individuelle Eigenschaft zu verstehen, die vom Körper 
abgekoppelt ist. Die rassifizierte Identität hingegen wird enger an den 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46

Körper gekoppelt und als in sozialen Beziehungen begründet verstanden, 
insbesondere in der Familie und der Abstammung. Dies gilt erst recht in 
Nordamerika, wo die Klassifizierung von ›Rassen‹ historisch nicht nur 
vom Phänotyp, sondern auch von der Abstammung abhängt.

Das vorherrschende Verständnis von geschlechtlicher und rassifizierter 
Identität hat dazu geführt, dass eine Änderung des Geschlechts oder der 
Geschlechtszugehörigkeit viel eher denkbar ist als ein Wechsel der ›Rasse‹. 
Das Geschlecht ist natürlich eine gesetzlich geregelte Identität, während es 
die ›Rasse‹ in liberalen Kontexten nicht ist. Dennoch bleibt die ›Rasse‹ eine 
sozial regulierte Identität, und wie die Debatten um Dolezal und Jenner 
gezeigt haben, wird die Änderung von Geschlecht oder Gender von einem 
breiten Teil der Öffentlichkeit als möglich und legitim angesehen, die Än-
derung der ›Rasse‹ hingegen nicht (Brubaker 2016: 15–39).

Eine Änderung des Geschlechts bedeutet nicht notwendigerweise, dass 
man seine Geschlechtsidentität ändert; stattdessen kann es bedeuten, 
dass man seinen sichtbar geschlechtlichen Körper, sein geschlechtliches 
Auftreten und/oder die öffentliche Klassifizierung seines Geschlechts 
oder seiner Geschlechtszugehörigkeit ändert, um sie mit seiner subjek-
tiven Geschlechtsidentität in Einklang zu bringen. Es ist sehr schwierig, 
auf diese Weise über die Veränderung der ›Rasse‹ nachzudenken, nicht 
zuletzt, weil wir kein etabliertes Vokabular haben, um über rassifizierte 
Identität in subjektivistischen und individualistischen Begriffen zu den-
ken und zu sprechen. 

2. Analytische Schwerpunkte

In einer ersten Argumentation für domänenübergreifende Vergleiche als 
Mittel zur Analyse zeitgenössischer Politik sozialer Differenzen haben 
wir argumentiert, dass Domänen der Differenz – Religion und Sprache 
auf der einen Seite, Geschlecht und Rasse auf der anderen – auf eine Wei-
se verstanden werden können, die zumindest minimale Bedingungen der 
Vergleichbarkeit erfüllen. Wir versuchen nun, die Argumente für einen 
domänenübergreifenden Vergleich zu untermauern, indem wir fünf Fra-
genkomplexe skizzieren, die analytische Schwerpunkte vorschlagen, um 
die herum potenziell fruchtbare Vergleiche entwickelt werden können. 
Diese Cluster beziehen sich auf: (1) die Kriterien der Mitgliedschaft und 
Zugehörigkeit; (2) die ›Kategorialität‹ der Domäne; (3) die Konsolidie-
rung oder Vermehrung von Differenzkategorien; (4) die Auseinander-
setzungen um den Umgang mit gemischten, anomalen oder schwer zu 
klassifizierenden Fällen; und (5) die Beziehung zwischen Differenzkate-
gorien und der Produktion und Reproduktion von Ungleichheit. Es soll 
betont werden, dass diese Fragenkomplexe vorläufig und illustrativ, also 
nicht erschöpfend sind.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

2.1 Mitgliedschaft und Zugehörigkeit

Wie werden die Menschen – formell und informell – Kategorien zuge-
ordnet? Was sind die Kriterien der Zugehörigkeit? Wie konsensfähig 
oder umstritten sind diese Kriterien? Wie verändern sich die Kriterien im 
Laufe der Zeit? Wird die Zugehörigkeit als gegeben oder gewählt ver-
standen – oder, in soziologischen Termini, als zugeschrieben oder erwor-
ben (oder in verschiedener Hinsicht als beides)? Unter welchen Bedin-
gungen kann man seine Zugehörigkeit zu einer Kategorie wählen und 
ändern? Auf welche Weise wird die Zugehörigkeit kontrolliert? Wer kon-
trolliert und überwacht die Grenzen der Kategorien?

Der domänenübergreifende Vergleich ist eine fruchtbare Strategie, um 
solche grundlegenden Fragen der Mitgliedschaft und Zugehörigkeit an-
zugehen. Hier ist der Vergleich zwischen Geschlecht/Gender und ›Rasse‹/
Ethnizität besonders aufschlussreich. Sowohl Geschlecht als auch ›Ras-
se‹ wurden lange Zeit als ausgesprochen stabile, streng kategoriale, les-
bar verkörperte und zuverlässig dekodierbare soziale Identitäten ver-
standen. Wie bereits erwähnt, werden beide jedoch zunehmend – wenn 
auch in unterschiedlichem Ausmaß und auf unterschiedliche Weise – als 
wählbar und veränderbar angesehen, und die ehemals scharfen Grenzen 
sowohl der Geschlechts- als auch der ›Rassen‹-kategorien werden zu-
nehmend verwischt. Die Kriterien der Zugehörigkeit sind in beiden Do-
mänen ungeklärt und umstritten, wobei Ansprüche auf Wahlmöglichkei-
ten, Autonomie, Subjektivität und Selbsttransformation mit Ansprüchen 
auf Gegebenheit, Essenz, Objektivität und Natur kollidieren (Brubaker 
2016: 40–68). Das Aufeinanderprallen der Kriterien führt zu Bemühun-
gen, unorthodoxe Identitätsansprüche im Namen der Natur (vor allem 
von Kulturkonservativen) und im Namen der Geschichte (oft von den-
jenigen, die sich bewusst als progressiv bezeichnen) zu kontrollieren.12

Doch die Kontrolle unterscheidet sich in diesen beiden Domänen er-
heblich. Bei der Geschlechterpolitik geht es darum, wer was ist, wobei 
eine Semantik der Realität, der Täuschung und des Betrugs verwendet 
wird; bei der ethnisch-rassifizierten Kontrolle geht es – mit einer Seman-
tik der kulturellen Aneignung – darum, wer was tun darf.13 Dies liegt 

12			  Beispielsweise haben einige Feministinnen den Anspruch von Transfrauen auf 
volle Zugehörigkeit zur Kategorie ›Frau‹ kritisiert, weil sie nicht »ihr ganzes 
Leben als Frau gelebt« haben (Burkett 2015); einige progressive Stimmen 
kritisierten aus ähnlichen Gründen Dolezals Anspruch, sich als ›Schwarze‹ 
zu identifizieren (White 2015). Weiterhin wurde Dolezal natürlich auch da-
für kritisiert, dass sie die konstitutive Bedeutung der machtgeladenen und oft 
zwanghaften externen Kategorisierung – im Gegensatz zur Selbstidentifikati-
on – bei der Konstituierung rassifizierter Identitäten nicht begriffen habe.

13			  Der Fall Dolezal – gefärbt durch Anschuldigungen der Täuschung und des Be-
trugs – war in dieser Hinsicht ungewöhnlich, da sich die ›Kontrollinstanzen‹ 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48

zum Teil daran, dass Sex und Gender rechtlich formalisierte und regu-
lierte Identitäten sind, während dies ›Rasse‹ und ethnische Zugehörig-
keit in liberalen Kontexten nicht sind. Natürlich ist die Unterscheidung 
nicht trennscharf, denn wer was ist, hat Auswirkungen darauf, wer was 
(rechtmäßig) tun kann. Ob eine Person rechtlich und gesellschaftlich 
als Frau anerkannt ist, bestimmt zum Beispiel, ob sie Zugang zu formal 
geschlechtssegregierten Räumen wie Frauenhochschulen, Frauensport-
teams und Damentoiletten hat.

Kulturkonservative – vor allem religiöse Konservative – engagieren 
sich zudem stärker für die Wahrung von Geschlechtergrenzen als für die 
von ›Rassen‹ und ethnischen Grenzen. Für religiöse Konservative sind Ge-
schlecht und Gender in einer Weise zentral für die Schöpfungsordnung, 
wie es ›Rasse‹ und Ethnizität nicht sind. Die Verwischung oder Über-
schreitung von sexuellen und geschlechtlichen Grenzen ist daher eine viel 
größere Bedrohung als die Verwischung oder Überschreitung von rassi-
fizierten oder ethnischen Grenzen. In dem Maße, in dem sich Transgen-
der-Ansprüche von isolierten Einrichtungen wie Kunsthochschulen in den 
Mainstream wie öffentliche Schulsysteme verlagert haben, und in dem 
Maße, in dem Gerichte, Antidiskriminierungsstellen, Stadtverwaltungen 
und staatliche Gesetzgeber aktiv geworden sind, um umfassende Trans-
genderrechte einzuführen und diese in Reaktion auf diese Einführung in-
frage gestellt wurden, ist die Frage, wer Zugang zu welcher Kategorie und 
zu den für Mitglieder dieser Kategorie reservierten Räumen hat, zum Mit-
telpunkt heftiger öffentlicher Kontroversen geworden.

2.2 Wie kategorial?

Während der erste Fragenkomplex die Kriterien für die Zuordnung von 
Personen zu bestimmten Kategorien und die sozialen Prozesse betrifft, 
die mit der Bestätigung oder Infragestellung der Ansprüche von Indivi-
duen auf die Zugehörigkeit zu einer Kategorie verbunden sind, geht es 
im zweiten Fragenkomplex um die Struktur der Differenzdomänen als 
Ganzes. Sind die Domänen – zu bestimmten Zeiten und an bestimmten 
Orten – in diskrete Kategorien unterteilt, oder werden sie als Bereiche 
mit kontinuierlicher Variation verstanden? Durch welche Prozesse wer-
den Domänen kategorial differenziert (oder umgekehrt weniger katego-
rial differenziert)?

Hier ist der Vergleich zwischen Religion und Sprache aufschlussreich. 
Im populären Verständnis und in der institutionellen Praxis – wenn 
auch nicht notwendigerweise im wissenschaftlichen Verständnis – teilen 

auf untrennbare Weise auf das Sein – auf ihre Behauptung, sich als schwarz 
zu identifizieren – und das Tun konzentrierten.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

sowohl Sprachen und Religionen Menschen in unterschiedliche, abge-
grenzte und sich weitgehend selbst reproduzierende »Gemeinschaften« 
ein. Sie werden überwiegend als in diskrete Kategorien unterteilt ver-
standen und nicht als kontinuierliches Spektrum. Diese kategoriale Un-
terscheidung ist jedoch ein Produkt der westlichen Moderne und kein 
zeitloses Merkmal von Sprache oder Religion an sich. Etliche histori-
sche Beiträge zeichnen die Prozesse der Standardisierung, Objektivierung 
und Individuation nach, durch die aus Dialektkontinua unterschiedliche, 
scharf abgegrenzte ›Sprachen‹ (Haugen 1966) und aus fluiden und variie-
renden Praktiken unterschiedliche, scharf abgegrenzte ›Religionen‹ (Beyer 
2006) entstanden sind. Andererseits hat die Forschung begonnen, auch 
die Prozesse nachzuzeichnen, durch die religiöse und sprachliche Vielfalt 
in bestimmten (nicht allen!) spätmodernen Kontexten durch verschiede-
ne Formen der Kreolisierung, des Synkretismus und der Hybridität und 
(im Bereich des Religiösen), durch die Individualisierung, Privatisierung 
und Spiritualisierung des religiösen Glaubens und der religiösen Praxis 
(Burchardt/Becci 2016) in geringerem Maße kategorial organisiert werden 
(Blommaert/Rampton 2011).

2.3 Konsolidierung und Vermehrung von Kategorien

Hier liegt der Schwerpunkt der Analyse auf den soziokognitiven und po-
litischen Verschmelzungs- oder Aufspaltungsprozessen, die zur Konso-
lidierung von Kategorien oder – wie in den letzten Jahrzehnten in den 
Bereichen ›Rasse‹ und ethnischer Zugehörigkeit sowie Sexualität und 
Geschlecht – zur Vermehrung von Kategorien führen. Wie entstehen neue 
Kategorien – und neue Arten von Menschen, die durch diese Katego-
rien benannt werden? Ian Hacking hat gezeigt, wie Kategorien, die neue 
Menschentypen bezeichnen, nicht einfach zuvor nicht anerkannte Typen 
von Menschen anerkennen, sondern dazu beitragen, »Menschen zu er-
finden«, indem sie »neue Möglichkeiten erschaffen, ›Mensch‹ zu sein« 
(1986: 223). Die Kategorien – und die Narrative, die über die durch sie 
bezeichneten Arten von Menschen erzählt werden – interagieren dyna-
misch mit den Menschen, die sich selbst als Mitglieder dieser Katego-
rien sehen können. Die neuen Kategorien und die neuen Narrative kön-
nen das Selbstverständnis und das Verhalten der Menschen prägen, die 
sich in diesen Kategorien und Geschichten wiedererkennen. Auf diese 
Weise verändert die Bildung von ›Menschen‹ »den Möglichkeitsraum 
für das Personensein«. Im Laufe der Zeit kann es dazu kommen, dass 
Menschen »in ihre Kategorien hineinwachsen« (Hacking 1986: 229). 
Allerdings können die kategorisierten Menschen aber auch versuchen, 
den Experten die Kontrolle über den Inhalt und die Verwaltung der Ka-
tegorie zu entreißen.

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50

Die Institutionalisierung und die Auseinandersetzungen um die Kate-
gorie »Transgender« sind ein gutes Beispiel für Hackings Argument der 
»Erfindung von Menschen«. Während Cross-Dressing, Gender-Blending 
und das Passing als Angehörige:r des anderen Geschlechts eine lange Ge-
schichte haben, ist es erst in den letzten Jahrzehnten möglich geworden, 
eine Transgender-Person zu sein – im Sinne einer neuen, gesellschaftlich 
anerkannten Art von Person, die sich durch die Durchkreuzung von Ka-
tegorien, Geschichten, Selbstverständnissen und Praktiken konstituiert.

Es ist nicht möglich, auf diese Weise eine ›trans-rassiale‹ Person zu sein. 
Die Möglichkeiten, die eigene »ethno-rassifizierte« Zugehörigkeit zu 
wählen und zu ändern, haben sich in den letzten Jahrzehnten erheblich 
erweitert. Jedoch sind diese Möglichkeiten nach wie vor auf eine Vielzahl 
unterschiedlicher Praktiken und Narrative distribuiert: Geschichten des 
›Passings‹ von ›multiracial‹ Identitäten, von Zugehörigkeit anzeigender 
Selbstgestaltung und -darstellung, von Identifikationen und Zugehörig-
keiten, die die Grenzen von ›Rassenkategorien‹ sowie von ›post-racial‹ 
Haltungen durchkreuzen. Sie sind nicht zu einem kohärenten sozialen 
Phänomen mit einem einzigen Namen zusammengefügt worden (Bru-
baker 2016: 146–7).

2.4 Kategorisierungsschwierigkeiten 

Hier liegt der Schwerpunkt der Analyse auf den Vorkehrungen für den 
Umgang mit gemischten, dazwischen liegenden, anomalen oder schwer 
zu klassifizierenden Fällen. Es lassen sich grob zwei Möglichkeiten un-
terscheiden. Einerseits können Klassifizierungsregeln dazwischenliegen-
de oder anomale Fälle eindeutig primären, vermeintlich unvermischten 
Kategorien zuordnen und damit die Vermischung sozial negieren. Auf 
der anderen Seite können gemischte oder dazwischen liegende Katego-
rien anerkannt und institutionalisiert werden. 

Auch hier bietet der Vergleich zwischen Geschlecht und ›Rasse‹ reich-
haltiges Material zur Analyse. Während sich ein umfangreicher anthro-
pologischer Korpus mit dem Status des ›dritten Geschlechts‹ in verschie-
denen nicht-westlichen Kontexten befasst (Herdt 2003; Roscoe 2005), 
waren die modernen westlichen Gesellschaften bis vor kurzem durch eine 
starre Geschlechterbinarität gekennzeichnet. Ein auffälliger Indikator da-
für ist der Umgang mit Personen, die bei der Geburt nicht eindeutig als 
männlich oder weiblich klassifiziert werden können. In der zweiten Hälf-
te des zwanzigsten Jahrhunderts verlangten die vorherrschenden medi-
zinischen Richtlinien in solchen Fällen einen frühzeitigen chirurgischen 
Eingriff, um die sichtbaren Anzeichen der Genitalambiguität zu beseiti-
gen. In den letzten zehn Jahren haben sich die medizinischen Standards, 
zum Teil auch als Reaktion auf Forderungen von Intersex-Aktivist:innen, 

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51

geändert. In den neuen Leitlinien wird weniger Wert auf kulturelle Nor-
men über die richtige Größe und das richtige Aussehen der Genitalien 
gelegt, sondern mehr auf Funktionalität, Fruchtbarkeit, sexuelles Emp-
finden, die Vermeidung von Komplikationen durch unnötige Operati-
onen sowie auf etwaige Evidenz einer langfristigen Geschlechtsidenti-
fikation bei Personen mit bestimmten »Störungen der [anatomischen] 
Geschlechtsentwicklung« (Hughes/Houk/Ahmed/Lee 2006). Im Rahmen 
einer noch grundlegenderen Herausforderung des binären Klassifizie-
rungssystems erlaubt eine wachsende Zahl von Ländern die Angabe des 
Geschlechts in Pässen als ›X‹ oder als eine andere ›dritte‹ Option zusätz-
lich zu männlich oder weiblich (Macarow 2015).

Das Problem der Klassifizierung von zwischen den Kategorien liegen-
den Fällen stellt sich im Feld der ›Rasse‹ und der ethnischen Zugehörig-
keit auf eine andere Weise. Ein rassifiziertes und ethnisches ›Dazwischen‹ 
wird mit Hinblick auf die rassifizierten und ethnischen Identitätskatego-
rien der Eltern (oder entfernterer Vorfahren) definiert; die sexuelle und 
geschlechtliche Zugehörigkeit hingegen ist ein rein individuelles Phä-
nomen, für das die Geschlechtskategorie oder die Geschlechtsidentität 
der Eltern völlig irrelevant ist. Rassifiziertes Dazwischen entsteht durch 
sexuelle Verbindungen über gesellschaftlich definierte ›Rassengrenzen‹ 
hinweg. In einigen Settings sind solche Verbindungen formell verboten; 
in vielen anderen werden sie natürlich informell kontrolliert. Eine sol-
che Kontrolle ist jedoch selten vollständig wirksam und die Klassifi-
zierungssysteme müssen sich daher mit den Nachkommen von katego-
rienüberquerenden Partnerschaften befassen. Historisch gesehen haben 
sich in einigen Systemen der Klassifizierung von ›Rassen‹ – insbesondere 
die in den iberoamerikanischen Kolonien vorherrschenden – eine Reihe 
fein abgestufter Zwischenkategorien entwickelt, um verschiedene For-
men und Grade des ›Dazwischen-Seins‹ zu erfassen.

In anderen Kontexten wurden kategoriale Uneindeutigkeiten durch 
Klassifizierungsregeln ausgeschlossen, indem das Kind nur der Katego-
rie eines der Elternteile zugeordnet wurde. Dies war freilich der Fall in 
der berüchtigten »one-drop rule«, die eine Person mit jedweder identifi-
zierbaren ›afrikanischen‹ Abstammung als »schwarz« definierte. Im zu-
nehmend komplexen und fließenden ethnisch-rassifizierten Kontext der 
1990er Jahre stellte die sog. »multiracial movement« in den Vereinig-
ten Staaten das Erbe dieses Klassifizierungssystems in Frage, indem sie 
die formelle und informelle Anerkennung multirassialisierter Identitä-
ten anstrebte. Die Bestrebungen zur Aufnahme von ›multiracial‹ als offi-
ziell ausgewiesene Option in die Volkszählung hatte keinen Erfolg, zum 
Teil aufgrund von Befürchtungen, dass die »schwarze Gemeinschaft« 
durch eine selektive Verschiebung der Identifikation von »schwarz« zu 
»multiracial« statistisch schrumpfen würde. Das United States Cen-
sus Bureau stimmte jedoch zu, multiple rassifizierte Identitäten indirekt 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

anzuerkennen, indem es Menschen erlaubte, sich als mehr als zu ei-
ner ›Rasse‹ zugehörig zu identifizieren. Während diese zwar nicht eine 
Weder-noch-Form eines Dazwischens anerkennt, die durch eine offiziel-
le ›multirassialisierte‹ Kategorie hätte aufgefangen werden können, er-
kennt sie Sowohl-als-auch-Formen rassifizierter Mitgliedschaft an (Bru-
baker 2016: 4).

2.5 Unterschiede und soziale Ungleichheit 

Der letzte Fragenkomplex betrifft die Beziehung zwischen Differenzen 
und sozialer Ungleichheit. Die Kernfrage lautet: Wie sind verschiedene 
Formen kategorialer Differenzen – Differenzen, die nicht per se Ungleich-
heit implizieren – in die Produktion und Reproduktion von sozialer Un-
gleichheit verwickelt? Wir haben bereits angedeutet, dass es sinnvoll sein 
könnte, sich dieser Frage durch eine domänenübergreifende vergleichen-
de Analyse zu nähern. Eine solche Analyse würde von einer Logik ›unter-
schiedlicher Unterschiede‹ ausgehen und nicht der stark verallgemeinern-
den Theorie Tillys einer ›kategorialen Ungleichheit‹ folgen, die annimmt, 
dass die wichtigsten Differenzkategorien auf grundsätzlich ähnliche Wei-
se funktionieren (Brubaker 2015a: 1).

So sind beispielsweise sprachlicher und religiöser Pluralismus auf 
unterschiedliche Weise an der Entstehung und Reproduktion von Un-
gleichheit beteiligt (Brubaker 2015b). Man kann vier Dimensionen der 
Ungleichheit unterscheiden, die für die domänenübergreifende Untersu-
chung von Religion und Sprache relevant sind: die formalen politischen 
und rechtlichen Bestimmungen, die einige Sprachen und Religionen ge-
genüber anderen privilegieren; der unterschiedliche wirtschaftliche Wert 
bestimmter Sprachen und Religionen; die diskursiven und symbolischen 
Prozesse, die bestimmten Sprachen und Religionen Prestige, Ehre und 
Stigma verleihen; und die unterschiedliche informelle Behandlung von 
Personen, die verschiedene Sprachen sprechen oder verschiedene Reli-
gionen praktizieren, sowie die Art und Weise, in der sprachlich oder re-
ligiös differenzierte soziale Netzwerke einen unterschiedlichen Zugang 
zu den Ressourcen mit sich bringen, die in solchen Netzwerke fließen.

Die Betrachtung der Wirkungsweise dieser vier Dimensionen der 
Ungleichheit in heutigen liberalen Gesellschaften legt nahe, dass poli-
tisch-rechtliche und wirtschaftliche Kräfte stärker zur Erzeugung von 
Ungleichheit zwischen Sprachen beitragen, während diskursive und sym-
bolische Prozesse tiefgreifendere Formen der Ungleichheit zwischen Reli-
gionen hervorbringen. Die Hauptquellen religiöser Ungleichheit in libe-
ralen Kontexten ergeben sich aus dem dichteren kulturellen, normativen 
und politischen Inhalt der Religion (der es ermöglicht, Minderheitsre-
ligionen diskursiv als ›fremd‹ und ›bedrohlich‹ zu konstruieren und zu 

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

stigmatisieren), während die Hauptquellen sprachlicher Ungleichheit aus 
der Allgegenwärtigkeit der Sprache und der stark sprachlich vermittel-
ten Natur des politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Lebens in der 
modernen Welt resultieren.

Auch ›Rasse‹ und Geschlecht sind auf unterschiedliche, aber nicht 
völlig unvereinbare Weise in die Produktion und Reproduktion von Un-
gleichheit eingelassen (Brubaker 2015a: 1). Vier zentrale und zutiefst in-
stitutionalisierte Gegebenheiten prägen die Ungleichheit zwischen den 
Geschlechtern: die Kategorisierung nach Geschlecht als primäres und all-
gegenwärtiges Mittel der Sinnstiftung; tief verwurzelte und weithin geteil-
te essentialistische Auffassungen von Unterschieden zwischen Männern 
und Frauen; ein hohes Maß an beruflicher Geschlechtertrennung; und 
die ungleiche Aufteilung der häuslichen Arbeit. Mit Ausnahme des letz-
ten Punktes gibt es für alle diese Punkte Entsprechungen im Bereich der 
›Rasse‹. Aber sie funktionieren auf sehr unterschiedliche Weisen. Die be-
rufliche Geschlechtertrennung ergibt sich zu einem großen Teil aus ge-
schlechtsspezifischen Berufswünschen und Bildungsentscheidungen, die 
ihrerseits als Ausdruck eines authentischen und zutiefst geschlechtlichen 
Selbst legitimiert sind. Sie wird auch durch die ungleiche Arbeitsteilung 
in den Haushalten bedingt, die Frauen überproportional in relativ fami-
lienfreundliche Dienstleistungsberufe zieht. Die berufliche Segregation 
nach ›Rasse‹ spiegelt weder eine Vorselektion auf Angebotsseite wider, 
die ein Selbst zum Ausdruck bringt, noch die Zwänge einer ungleichen 
häuslichen Arbeitsteilung. Sie ist vielmehr auf die Diskriminierung durch 
den Arbeitgeber, soziale Schließung und Unterschiede im Humankapi-
tal zurückzuführen. Natürlich gibt es sowohl rassifizierte als auch ge-
schlechtsspezifische Essentialismen, aber erstere bieten nicht das solide 
und weithin geteilte Verständnis von komplementären Unterschieden, 
das letztere in die Lage versetzt, geschlechtsspezifisch unterschiedliche 
Bildungswege und Berufswahlentscheidungen zu generieren und zu legi-
timieren. Und während die geschlechtsspezifische Segregation im Beruf 
teilweise durch die gegenseitige Abhängigkeit und die engen Beziehun-
gen zwischen Männern und Frauen in anderen Bereichen ausgeglichen 
wird, ist die auf ›Rasse‹ basierende Segregation im Beruf nur ein Aspekt 
eines viel größeren Segregationsmusters. Die beiden zentralen institutio-
nellen Komplexe, die die ›Rassenungleichheit‹ in der Zeit nach Jim Crow 
tiefgreifend geprägt haben – Wohnsegregation und Inhaftierung – haben 
keine Entsprechung im Bereich des Geschlechts.

Ein domänenübergreifender Vergleich kann auch die ambivalenten 
Auswirkungen der massiven Erschütterung von Systemen der ›Rassen‹- 
und Geschlechterklassifizierung auf die Produktion und Reproduktion 
von Ungleichheit beleuchten. In dem Maße, in dem die Klassifizierungs-
systeme selbst als unterdrückend oder inhärent inegalitär angesehen wer-
den, kann ihre Schwächung oder Erschütterung als befreiend empfunden 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

werden. Doch die Lage ist natürlich vielschichtiger. Die Erosion der 
›One-Drop‹-Regel, die Schwächung der Schwarz-Weiß-Binarität und der 
erweiterte Raum für die Identifizierung als ›gemischt‹ oder ›multiracial‹ 
in den Vereinigten Staaten werden von einigen als willkommene Indika-
toren für eine fluidere rassifizierte Ordnung angesehen (Hochschild/Wea-
ver/Burch 2012; Hollinger 2011). Andere wiederum befürchten, dass 
diese Entwicklungen das Engagement für eine vollständige Gleichstel-
lung Schwarzer Amerikaner:innen untergraben werden (Hickman 1997).

Feministinnen sind ihrerseits über die massive Destabilisierung von 
Geschlecht als Klassifizierungssystem infolge der raschen Entwicklung 
von ›Transgender‹ vom Rand zum Mainstream tief gespalten (Burkett 
2015; Currah 2016; Jeffreys 2014; Stryker/Bettcher 2016). Transgender-
Verläufe, die sich von einer etablierten Sex- oder Genderkategorie zu ei-
ner anderen bewegen, sind unter der Annahme kritisiert worden, dass 
diese die Geschlechtskategorien eher verstärken als unterlaufen könnten. 
Feministinnen haben sich zwar offener gegenüber Formen von Transgen-
der gezeigt, die das Binäre überschreiten, aber auch hier gibt es Span-
nungen und Konflikte. Diejenigen, die die Befreiung von Männern und 
Frauen von den Zwängen der geschlechtsspezifischen Normen und Er-
wartungen betonen, sind solchen Bestrebungen ›beyond the binary‹ gegen-
über aufgeschlossen. Diejenigen jedoch, die sich auf die Überwindung der 
Ungleichheiten in Bezug auf Macht, Autorität, Einkommen und Vermögen 
zwischen Männern und Frauen konzentrieren, sehen in den jenseits des 
Binären angesiedelten Agenden möglicherweise eine Störung der konzep-
tionellen und politischen Klarheit der feministischen Politik der Gleich-
stellung. Durch diese Agenden entstehen neue Kategorien und es wird 
auch eine neue Achse der Ungleichheit und Unterdrückung zwischen den 
Geschlechtern beleuchtet – die Trans-Cis-Achse –, die aus Sicht mancher 
feministischen Positionen die Aufmerksamkeit vom ›Kernproblem‹ der 
Ungleichheit zwischen Männern und Frauen ablenkt (Brubaker 2016: 
121–2).

Die politischen Bestrebungen der ›Rassen‹- und Geschlechtsegalität 
steht zu den Klassifizierungen daher in einem ambivalenten Verhältnis. 
Einerseits kritisiert sie Klassifizierungssysteme als inhärent diskriminie-
rend, andererseits setzt sie stabile Klassifizierungssysteme voraus, ohne 
die es unmöglich wäre, Fortschritte in Richtung emanzipatorischer Zie-
le zu messen und zu prüfen. Aus diesem Grund ist die fortschreiten-
de Aufhebung grundlegender kategorialer Rahmen eine kontinuierliche 
Herausforderung für eine emanzipatorische Politik von ›Rasse‹ und Ge-
schlecht.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

3. Mögliche Einwände gegen einen 
domänenübergreifenden Vergleich

In diesem Beitrag haben wir in einer tastenden und explorativen Weise 
über einen Modus der vergleichenden Forschung nachgedacht, die sozi-
alwissenschaftlich bislang vernachlässigt wurde. Diskussionen über Me-
thoden des Vergleichs beschränken sich in der Regel auf den Vergleich 
zwischen klar definierten räumlichen Einheiten wie Länder und Stan-
dardvergleiche kontrastieren typischerweise Einheiten innerhalb kate-
gorial organisierter Domänen von Unterschieden. Wir wissen die Bedeu-
tung solcher Vergleiche zu schätzen. Wir haben jedoch argumentiert, dass 
sie sinnvollerweise durch Vergleiche zwischen Domänen kategorial orga-
nisierter Differenzen ergänzt werden können. Solche Vergleiche können 
sozial und politisch bedeutsame Unterschiede zwischen den Bereichen 
der Wahrnehmung, der kulturellen Bedeutung, der Organisationsstruk-
tur und der politischen Anfechtung verschiedener Formen verkörperter 
und kultureller Differenz in den Fokus rücken.

Wir schließen mit einer Betrachtung dreier möglicher Einwände ge-
gen und Einschränkungen von domänenübergreifenden Vergleichen. Ein 
möglicher Einwand ist, dass domänenübergreifende Vergleiche nur eine 
weitere Version von analogisierendem Denken darstellen, gegen das The-
orien der Intersektionalität schon vor langer Zeit und zu Recht protes-
tiert haben. Wir sind uns der Gefahren des analogisierenden Denkens in 
den Sozialwissenschaften durchaus bewusst, das auf problematische Wei-
se davon ausgeht, dass Kategorien und Beziehungen zwischen Katego-
rien in allen Bereichen ähnlich sind – so dass beispielsweise Frauen als 
strukturell äquivalent zu Schwarzen betrachtet werden; oder dass die 
Beziehung zwischen Frauen und Männern als analog zu der zwischen 
Schwarzen und Weißen angesehen wird. Solche Analogien sind zutiefst 
irreführend, da sie die entscheidenden historischen und sozialen Beson-
derheiten der verschiedenen Kategorien und Domänen der Differenz aus-
blenden.14 Genau aus diesem Grund behandeln wir Bereiche als unter-
schiedliche Systeme kategorialer Differenzierung und nicht als analoge 
Systeme der Differenzierung.

Doch obwohl domänenübergreifende Vergleiche formale und simpli-
fizierende analoge Schlussfolgerungen vermeiden können und müssen, 
können sie nicht gänzlich auf analogisierende Perspektiven verzichten. 

14			  Ein besonders krasses Beispiel ist die Analogie zwischen Geschlecht und 
›Rasse‹, die in der Biologie des neunzehnten Jahrhunderts gezogen wurde. 
Unkritisch und inflationär eingesetzt, diente diese Analogie dazu, zu »be-
stätigen«, dass »niedere Rassen« den »weiblichen« Typ der menschlichen 
Spezies darstellten und Frauen die »niedere Rasse« des Geschlechts (Stepan 
1986: 264).

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

Analogisierendes Denken ist eine wichtige alltägliche Praxis und auch 
ein wichtiges intellektuelles Werkzeug. Anders als in der formalen Lo-
gik, in der Analogien zu Demonstrationszwecken verwendet werden – 
unter der Annahme, dass ›Elemente‹ und deren ›Beziehungen‹ formal 
identisch sind15 – sind Analogien in den empirischen Sozialwissenschaf-
ten ›paradigmatisch‹ und vollständig kontextualisiert (oder sollten es 
sein). Paradigmatische Analogien sind asymmetrisch und richtungswei-
send: Sie bewegen sich von einem besser bekannten Bereich zu einem 
anderen, weniger bekannten. Das bedeutet, dass ein empirisch und his-
torisch spezifisches Feld von Unterschieden produktiv genutzt werden 
kann, um andere, andersartige Felder von Unterschieden zu verstehen 
und zu problematisieren.

Dies ist in etwa die Art und Weise, wie Präzedenzfälle in der juristi-
schen Argumentation in Common-Law-Systemen verwendet werden: ein 
bestehender, bekannter Fall wird als ähnlich dargestellt und als Modell 
für einen offensichtlich anderen, aber teilweise analogen Fall verwendet. 
Wie bereits erwähnt, diente die Diskriminierung von Afroamerikaner:in-
nen im amerikanischen Kontext lange Zeit als paradigmatischer Fall, an-
hand dessen die Diskriminierung anderer Gruppen – anderer ethnischer 
Minderheiten, aber auch von Frauen, Menschen mit Behinderung und 
(später) Schwulen und Lesben sowie Transgender-Personen – verstan-
den wurde (Skrentny 2002). Dies bedeutet nicht, dass das Geschlecht 
zur ›Rasse‹ oder das Frausein zum Schwarzsein je als präzise Analogien 
begriffen wurden. Ganz im Gegenteil: Der domänenübergreifende Ver-
gleich – in der politischen und juristischen Argumentation ebenso wie in 
der wissenschaftlichen Forschung – dient dazu, sowohl die Unterschiede 
als auch die Gemeinsamkeiten zwischen ›Rasse‹ und Geschlecht als Sys-
teme kategorialer Differenz zu verdeutlichen.

Ein zweiter potenzieller Einwand gegen domänenübergreifende Ver-
gleiche ist, dass Domänen kategorialer Differenz keine klar definierten 
oder abgegrenzten Einheiten sind; sie sind historisch entstandene und 
sozial konstruierte Modi des kognitiven Verstehens, der sozialen Orga-
nisation und der politischen Auseinandersetzung. Wir verstehen und tei-
len diese Sorge, und aus diesem Grund setzen wir weder die ›Domänen-
haftigkeit‹ noch die kategoriale Organisation der von uns verglichenen 
Domänen als gegeben voraus. Die historische und variable Organisation 
der Domänen ist in der Tat ein zentraler Bestandteil unserer Analyse, wie 
der zweite und dritte Schwerpunkt im vorletzten Abschnitt zeigen. Au-
ßerdem setzt jeder Vergleich, und nicht nur der domänenübergreifende, 
eine intellektuelle Arbeit voraus, die darin besteht, Objekte als vergleich-
bar zu konstruieren. Wenn bei Standardvergleichen in der Praxis häufig 
auf diese intellektuelle Arbeit verzichtet wird, so geschieht dies um den 

15			  Zum »nomischen Isomorphismus« siehe Hempel (1965: 435-6).

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

Preis, dass administrative oder andere vordefinierte Einheiten als Analy-
seeinheiten verwendet werden.

Ein letzter potenzieller Einwand gegen domänenübergreifende Ver-
gleiche bezieht sich auf die Bedingungen ihrer Reichweite. Da die Do-
mänen der Differenzen selbst über Ort und Zeit hinweg so variabel sind 
– und in der Tat nur an bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten 
als solche existieren – sind domänenübergreifende Vergleiche nur dann 
möglich und fruchtbar, wenn wir der Variation innerhalb der Domänen 
gewisse Grenzen setzen, indem wir den historischen und kulturübergrei-
fenden Umfang des Vergleichs einschränken.

Der Vergleich von Religion und Sprache als Differenzdomänen ergibt 
zum Beispiel nur in modernen liberal-demokratischen Kontexten Sinn, in 
denen das kulturelle Verständnis, die soziale Organisation und die poli-
tische Anerkennung von religiöser Differenz bestimmte grobe Ähnlich-
keiten aufweisen (auch wenn die Einschränkungen des Geltungsbereichs 
natürlich immer noch eine Menge Variation innerhalb des Bereichs zu-
lassen). Zudem ist bereits die Existenz von ›Religion‹ als eigenständige 
Differenzdomäne ein Produkt der westlichen Moderne, dessen Bedeu-
tung zudem für andere Kontexte angezweifelt werden kann oder um-
stritten bleibt (Ahmed 2017: 3; Nongbri 2013). Auch die Sprache wird 
erst im Kontext der Entwicklung des modernen Staates zu einer politisch 
aufgeladenen und sozial folgenreichen Domäne der Differenz. Direkte 
Herrschaft, universelle öffentliche Bildung und umfangreiche Beschäfti-
gung im öffentlichen Sektor bedeuten, dass Sprachpolitik und -praxis – 
insbesondere die Bestimmungen, die die in verschiedenen Bereichen des 
öffentlichen Lebens zu verwendende(n) Sprache(n) festlegen – die Inte
ressen von Menschen mit unterschiedlichen Sprachrepertoires direkt und 
tiefgreifend beeinflussen (Zolberg/Long 1999: 21).

Auch der Vergleich von Geschlecht und ›Rasse‹ als Domänen ver-
körperter Differenz, die sich zunehmend – wenn auch auf unterschied-
liche Weise und in unterschiedlichem Ausmaß – für Wahlmöglichkeiten 
und Gestaltung öffnen, ergibt nur im zeitgenössischen westlichen Um-
feld Sinn, und die ganze Aussagekraft des Vergleichs ist eng mit der be-
sonderen Geschichte und dem Erbe der ›Rassenklassifizierung‹ in den 
USA verbunden.

Die Bedingungen der Reichweite sind jedoch nicht nur beim domä-
nenübergreifenden Vergleich gegeben. Die Geschichtlichkeit des sozialen 
Lebens – und insbesondere die Geschichtlichkeit grundlegender alltags-
sprachlicher und analytischer Kategorien – bedeutet, dass alle Formen 
der sozialwissenschaftlichen Analyse einschränkende Geltungsbedingun-
gen besitzen. Natürlich hat eine Analyse, die mit dünneren, abstrakte-
ren und universelleren analytischen Kategorien arbeitet, umfassendere 
Geltungsbedingungen als ein Forschungsmodus, der mit dichteren, his-
torisch gewachsenen und kulturell variablen analytischen Kategorien 

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

operiert. Die Abwägung zwischen Umfang und historischer Spezifität 
und Reichhaltigkeit ist unausweichlich, aber er ist keineswegs auf den 
domänenübergreifenden Vergleich beschränkt.

Unserer Ansicht nach stellt jeder dieser potenziellen Einwände zwar 
eine interessante Herausforderung dar, aber keiner weist auf ein fatales 
Defizit hin. Wir sind der Meinung, dass domänenübergreifende Verglei-
che das Potenzial haben, unser Verständnis der zeitgenössischen Politik 
der Differenzen zu bereichern und zu vertiefen. Solche Vergleiche können 
die kulturellen, organisatorischen und politischen Besonderheiten der ver-
schiedenen Domänen kategorialer Differenzen auf eine Weise in den Fo-
kus rücken, wie es domänenspezifische Analysen und universalisierende, 
domänenunabhängige Ansätze nicht können.

Literatur

Ahmed, S. (2017): What Is Islam? The Importance of Being Islamic, Prince-
ton University Press.

Anthias, F. (2013): »Intersectional What? Social Divisions, Intersectionality 
and Levels of Analysis«, Ethnicities 13(1): 3–19. 

Barth, F. (1969): »Introduction«, in: Barth, F. (Hg.), Ethnic Groups and 
Boundaries: The Social Organization of Culture Difference, 9–38.

Bauböck, R. (2002): »Cultural Minority Rights in Public Education, Re-
ligious and Language Instruction for Immigrant Communities in West-
ern Europe«, in: Messina, A.M. (Hg.), West European Immigration and 
Immigrant Policy in the New Century, Westport, CT: Praeger, 161–190.

Beyer, P. (2006): Religions in Global Society, London: Routledge.
Blommaert, J./Rampton, B. (2011): »Language and Superdiversity«, Diver-

sities 13(2): 1–21.
Bonilla-Silva, E. (1997): »Rethinking Racism: Toward a Structural Interpre-

tation«, American Sociological Review 62(3): 465–80.
Bourdieu, P. (1994): »Rethinking the State: Genesis and Structure of the Bu-

reaucratic Field«, Sociological Theory 12(1): 1–18.
Braman, D. (1998): »Of Race and Immutability«, UCLA Law Review 46: 

1375.
Brass, P.R. (1974): Language, Religion and Politics in North India, London: 

Cambridge University Press.
Brubaker, R. (2013): »Language, Religion and the Politics of Difference«, 

Nations and Nationalism 19(1): 1–20.
Brubaker, R. (2015a): Grounds for Difference, Cambridge, MA: Harvard 

University Press.
Brubaker, R. (2015b): »Linguistic and Religious Pluralism: Between Differ-

ence and Inequality«, Journal of Ethnic and Migration Studies 41(1): 3–32.
Brubaker, R. (2015c): »Religious Dimensions of Political Conflict and Vio-

lence«, Sociological Theory 33(1): 1–19.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

Brubaker, R. (2016): Trans: Gender and Race in an Age of Unsettled Iden-
tities, Princeton University Press.

Burchardt, M./, I. (2016): »Religion and Superdiversity: An Introduction«, 
New Diversities 18(1): 1–7.

Burkett, E. (2015): »What Makes a Woman?«, The New York Times, [https://
www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.
html] (letzter Zugriff: 2025-04-17).

Carbado, D.W. 2000 »Black Rights, Gay Rights, Civil Rights«, UCLA Law 
Review 47: 1467–519.

Casanova, J. (1994): Public Religions in the Modern World, University of 
Chicago Press.

Chandra, K. (Hg.) (2012): Constructivist Theories of Ethnic Politics, New 
York: Oxford University Press.

Chernilo, D. (2007): A Social Theory of the Nation-State: Die politischen 
Formen der Moderne jenseits des methodologischen Nationalismus, Lon-
don: Routledge.

Chernilo, D. (2011): »Die Kritik des methodologischen Nationalismus: The-
orie und Geschichte«, Thesis Eleven 106(1): 98–117.

Cho, S./Crenshaw, K.W./McCall, L. (2013): »Toward a Field of Intersection-
ality Studies: Theory, Applications, and Practice«, Signs 38(4): 785–810.

Choo, H.Y./Ferree, M.M. (2010): »Practicing Intersectionality in Sociological 
Research: A Critical Analysis of Inclusions, Interactions, and Institutions in 
the Study of Inequalities«, Sociological Theory 28(2): 129–49.

Collins, P.H. (2015): »Intersectionality’s Definitional Dilemmas«, Annual 
Review of Sociology 41(1): 1–20.

Currah, P. (2016): »General Editor’s Introduction«, TSQ: Transgender Stud-
ies Quarterly 3(1-2): 1–4.

Dawkins, R. (2016): The God Delusion, London: Black Swan.
Degler, C.N. (1986): Neither Black nor White: Slavery and Race Relations 

in Brazil and the United States, Madison: University of Wisconsin Press.
Epstein, S. (2007): Inclusion: The Politics of Difference in Medical Research, 

University of Chicago Press.
Ferguson, K.E. (2017): »Feminist Theory Today«, Annual Review of Politi-

cal Science 20(1): 269–86.
Fox, J. (2008): A World Survey of Religion and the State, Cambridge Uni-

versity Press.
French, J.H. (2009): Legalizing Identities becoming Black or Indian in Bra-

zil’s Northeast, Chapel Hill: University of North Carolina Press.
Fritz, C. (2015): »Redefining Racial Categories: The Dynamics of Identity 

among Brazilian-Americans«, Immigrants and Minorities 33(1): 45–65.
Gorski, P.S./Türkmen-Dervişoğlu, G. (2013): »Religion, Nationalism, and 

Violence: An Integrated Approach«, Annual Review of Sociology 39(1): 
193–210.

Hacking, I. (1986): »Making up people«, in: Heller, T.C./Brooke-Rose, C. 
(Hg.), Reconstructing Individualism: Autonomy, Individuality, and the 
Self in Western Thought, Stanford Univ. Press, 222–236.

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.html
https://www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.html
https://www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.html
https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.html
https://www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.html
https://www.nytimes.com/2015/06/07/opinion/sunday/what-makes-a-woman.html


60

Harris, S. (2006): The End of Faith: Religion, Terror, und the Future of Rea-
son, London: Free Press.

Haugen, E. (1966): »Dialect, Language, Nation«, American Anthropologist 
68(4): 922–35.

Hempel, C.G. (1965): Aspects of Scientific Explanation: And Other Essays 
in the Philosophy of Science, New York: Free Press.

Herdt, G.H. (2003): Third Sex, Third Gender: Beyond Sexual Dimorphism 
in Culture and History, New York: Zone Books.

Hernandez, T.K. (2001): »Multiracial Matrix: The Role of Race Ideology in 
the Enforcement of Antidiscrimination Laws, a United States-Latin Amer-
ica Comparison«, Cornell Law Review 87: 1093–176.

Hickman, C.B. (1997): »The Devil and the One Drop Rule: Racial Cate-
gories, African Americans, and the U.S. Census«, Michigan Law Review 
95(5): 1161–265.

Hochschild, J.L./Weaver, V./Burch, T. (2012): Creating a New Racial Order: 
How Immigration, Multiracialism, Genomics, and the Young Can Re-
make Race in America, Princeton University Press. 

Hollinger, D.A. (2011): »The Concept of Post- Racial: How its Easy Dismiss-
al Obscures Important Questions«, Daedalus 140(1): 174–82.

Hughes, I.A./Houk, C./Ahmed, S.F./Lee, P.A. (2006): »Consensus Statement 
on Management of Intersex Disorders«, Journal of Pediatric Urology 2(3): 
148–62. 

Jeffreys, S. (2014): Gender Hurts: A Feminist Analysis of the Politics of 
Transgenderism, Abingdon: Routledge.

Jiménez, T.R. (2010): »Affiliative Ethnic Identity: A More Elastic Link between 
ethnic Ancestry and Culture«, Ethnic and Racial Studies 33(10): 1756–75.

Laitin, D.D. (2006): Language Repertoires and State Construction in Africa, 
Cambridge University Press. 

Lieberson, S. (1991): »Small N’s and Big Conclusions: An Examination of 
the Reasoning in Comparative Studies Based on a Small Number of Cas-
es«, Social Forces 70(2): 307–20.

Lieberson, S. (1994): »More on the Uneasy Case for Using Mill-Type Meth-
ods in Small-N Comparative Studies«, Social Forces 72(4): 1225–37.

Macarow, A. (2015): »These Eleven Countries Are Way Ahead of the US on 
Trans Issues«, ATTN, [https://archive.attn.com/stories/868/transgender-
passport-status] (letzter Zugriff: 2025-04-17).

Marcosson, S.A. (2001): »Constructive immutability«, University of Penn-
sylvania Journal of Constitutive Law 3: 646–721.

May, V.M. (2015): Pursuing Intersectionality, Unsettling Dominant Imagi-
naries, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.

McCall, L. (2005): »The Complexity of Intersectionality«, Signs: Journal of 
Women in Culture and Society«, 30(3): 1771–800.

Morgen, A. 2017 »Kaleidoscope: Contested Identities and New Forms of 
Race Membership«, Ethnic and Racial Studies.

Nongbri, B. (2013): Before Religion: A History of a Modern Concept, New 
Haven, CT: Yale University Press.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.attn.com/stories/868/transgender-passport-status
https://archive.attn.com/stories/868/transgender-passport-status
https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://archive.attn.com/stories/868/transgender-passport-status
https://archive.attn.com/stories/868/transgender-passport-status


61

Omi, M./Winant, H. (1994): Racial Formation in the United States: From 
the 1960s to the 1990s, New York: Routledge.

Philpott, D. (2009): »Has the Study of Global Politics Found Religion?«, An-
nual Review of Political Science 12(1): 183–202.

Posner, D.N. (2005): Institutions and Ethnic Politics in Africa, New York: 
Cambridge University Press.

Roscoe, W. (2005): Changing Ones: Third and Fourth Genders in Native 
North America, New York: St. Martin’s Griffin. 

Rothschild, J. (1981): Ethnopolitics, a Conceptual Framework, New York: 
Columbia University Press.

Schwartz, R.M. (2004): The Curse of Cain: The Violent Legacy of Monothe-
ism, Chicago: University Press.

Seigel, M. (2005): »Beyond Compare: Comparative Method after the Trans-
national Turn«, Radical History Review 91: 62–90.

Sewell, W.H. (1996): »Three Temporalities: Toward an Eventful Sociology«, 
in: McDonald, T.J. (Hg.), The Historic Turn in the Human Sciences, Ann 
Arbor, MI: University of Michigan Press, 245–280.

Skidmore, T.E. (2003): »Racial Mixture and Affirmative Action: The Cases of 
Brazil and the United States«, American Historical Review 108(5): 1391–96.

Skocpol, T. (1988): States and Social Revolutions, New York: Cambridge 
University Press.

Skrentny, J.D. (2002): The Minority Rights Revolution, Cambridge, MA: 
Belknap Press of Harvard University Press.

Stepan, N.L. (1986): »Race and Gender: The Role of Analogy in Science«, 
Isis 77(2): 261–77.

Stryker, S. (2015): »Caitlyn Jenner and Rachel Dolezal: Identification, Embodi-
ment, and Bodily Transformation«, AHA TODAY, [https://www.historians.
org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-
embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/] (letzter Zugriff: 
2025-04-17).

Stryker, S. und Bettcher, T.M. (2016): »Introduction. Trans/Feminisms«, TSQ: 
Transgender Studies Quarterly 3(1–2): 5–14. Telles, E. (2004): Race in an-
other America: The Significance of Skin Color in Brazil, Princeton Univer-
sity Press. 

Telles, E. und Paschel, T. (2014 ): »Who Is Black, White, or Mixed Race? 
How Skin Color, Status, and Nation Shape Racial Classification in Latin 
America«, American Journal of Sociology 120(3): 864–907.

Tilly, C. (1998): Durable Inequality, Berkeley, CA: University of California Press.
Weldon, S.L. (2008): »Intersectionality«, in: Goertz, G./Mazur, A .G. ( Hg.),
Politics, Gender, and Concepts, New York: Cambridge University Press, 193–

218.
White, K. (2015): »Blackness Isn’t Something that Can Be Acquired with 

a Little Bronzer«, Quartz, [https://qz.com/427519/rachel-dolezal-is-not-
transracial] (letzter Zugriff: 2025-04-17).

Wimmer, A. (2013): Ethnic Boundary Making: Institutions, Power, Net-
works, New York: Oxford University Press.

DER DOMÄNENÜBERGREIFENDE VERGLEICH

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.historians.org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/
https://www.historians.org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/
https://www.historians.org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/
https://qz.com/427519/rachel-dolezal-is-not-transracial
https://qz.com/427519/rachel-dolezal-is-not-transracial
https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.historians.org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/
https://www.historians.org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/
https://www.historians.org/perspectives-article/caitlyn-jenner-and-rachel-dolezal-identification-embodiment-and-bodily-transformation-july-2015/
https://qz.com/427519/rachel-dolezal-is-not-transracial
https://qz.com/427519/rachel-dolezal-is-not-transracial


62

Wimmer, A./Glick Schiller, N. (2002): »Methodological Nationalism and Be-
yond: Nation-state Building, Migration and the Social Sciences«, Global 
Networks 2(4): 301–34.

Winant, H. (2000): »Race and Race Theory«, Annual Review of Sociolo-
gy 26(1): 169–85.

Winant, H. (2015): »Race, Ethnicity and Social Science«, Ethnic and Racial 
Studies 38(13): 2176–85.

Wright, S. (2016): Language Policy and Language Planning: From Nation-
alism to Globalisation, London: Palgrave Macmillan.

Zolberg, A.R./Long, L.W. (1999): »Why Islam Is Like Spanish: Cultural In-
corporation in Europe and the United States«, Politics and Society 27(1): 
5–38.

ROGERS BRUBAKER / MATÍAS FERNÁNDEZ

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33 - am 23.01.2026, 03:54:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

