11. Sinn: Viktor Frankl

Hat man sein Warum? des Lebens, so vertrigt man sich fast mit jedem Wie?
Friedrich Nietzsche'®

Im Gegensatz zum Tier sagt dem Menschen kein Instinkt, was er muss. Und im
Gegensatz zum Menschen in friiheren Zeiten sagt ihm keine Tradition mehr, was er
soll. Und nun scheint er nicht mehr recht zu wissen, was er eigentlich will.

Viktor Frankl'®

Eine kurze Geschichte zum Einstieg (frei nach Elisabeth Lukas): Him-
mel oder Holle?
Ein Mann wacht nach seinem Tod im Jenseits auf. Da er kein beson-
ders moralisches Leben gefiihrt hat, erwartet er die Holle. Allerdings
dhnelt der Ort, an dem er sich wiederfindet, eher seiner Vorstellung
des Paradieses: Palmen, Meer, angenehme Temperaturen usw. Ein
Diener erklart ihm zudem, dass er nichts weiter zu tun hat, er kdnne
sich den ganzen Tag ausruhen, essen was er mochte usw. Zuerst freut
sich der Mann ob dieses vermeintlich guten Loses — aber bald schon
wird ihm langweilig und er bittet um eine Aufgabe. Der Diener winkt
ab — das sei das Einzige, was er ihm hier nicht bieten kdnnte. Der
Mann schluckt das erst hinunter, die Langeweile wird aber immer
qualender und schlieBlich unertraglich. Er fragt sich, wie das jetzt
weitergehen solle — so ganz ohne jede sinnvolle Beschaftigung. ,Das
Paradies habe ich mir anders vorgestellt, das kommt mir hier eher
wie die Holle vor!®, platzt es schlieBlich aus ihm heraus. Darauf der
Diener: ,Ja, was glauben Sie denn, wo Sie hier sind?“

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

Wenn es eine Frage gibt, die wie keine andere fiir philosophische Reflexion
steht, dann ist es wohl die Frage nach dem Sinn des Lebens. Und auch in der
Sozialen Arbeit spielt sie eine wichtige — und lange Zeit unterschitzte — Rolle.
Ganz gleich, ob wir mit suchtkranken Menschen arbeiten, die sich fragen,
warum sie kiinftig auf ihren Rausch verzichten sollen, mit Jugendlichen in
Orientierungskrisen am Ubergang zum Erwachsenwerden oder mit ilteren
Menschen, die sich nach dem Eintritt in den Ruhestand fragen, was jetzt noch

15 Nietzsche (1889), 12. Aphorismus
16 Frankl, V. (1977) S. 24.

200

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

kommen mag - Sinnfragen schwingen fast immer im Hintergrund mit und
werden oft als krisenhaft und belastend erlebt.

Die Sinnfrage ist die Reflexionsfrage schlechthin. Sie stellt unser eigenes Le-
ben, unsere Uberzeugungen und Werte von Zeit zu Zeit radikal infrage. Kein
Waunder also, dass sich in der Geschichte der Philosophie fast alle grofien
Denker mit diesem Thema auseinandergesetzt haben. Im Folgenden sollen
einige dieser Positionen vorgestellt werden, wobei natiirlich eine sehr selektive
Auswahl nicht zu vermeiden ist. Beginnen wir in der Antike mit dem vielleicht
bekanntesten philosophischen Gedankenexperiment iiberhaupt.

Platon: Das Hohlengleichnis

Platon (427-347 v. Chr.) beschiftigte sich mit nahezu allen grofien philosophi-
schen Fragen, darunter auch - meist indirekt — mit dem Sinn des Lebens
und dem Wesen der Wirklichkeit. Fines seiner bekanntesten Werke, ,,Der
Staat” (Politeia), haben wir schon mehrfach in diesem Buch angesprochen.
Wie bei allen iiberlieferten Werken Platons handelt es sich dabei um einen
verschriftlichten Dialog, den Sokrates mit einem oder mehreren seiner Schiiler
fithrt. Bis heute ist umstritten, ob es sich dabei um authentische Positionen des
Sokrates handelt (der selbst nichts Schriftliches hinterlassen hat) oder ob Pla-
ton seinem grofien Lehrer hier die Worte in den Mund gelegt hat. In insgesamt
zehn Abschnitten entwickelt Platon seine Gedanken zur idealen Staatsform
und spricht dabei vielféltige Themen an, darunter auch erkenntnistheoretische
Uberlegungen. Eine der bekanntesten Stellen in der ,Politeia” ist das soge-
nannte Hohlengleichnis, vielleicht das bekannteste Gedankenexperiment aller
Zeiten. Es liefert einen tiefen Einblick in Platons Vorstellungen iiber unser
menschliches Erkenntnisvermdgen und behandelt, wenngleich eher beildufig,
auch die Frage nach dem Sinn des Lebens.

Im Hoéhlengleichnis werden Menschen beschrieben, die seit ihrer Geburt in
einer Hohle leben und mit dem Riicken zum Eingang gefesselt sind. Sie kon-
nen nur die Hoéhlenwand vor sich sehen, auf die Schatten von Gegenstinden
projiziert werden, die hinter ihnen vorbeiziehen. Diese Schatten sind fiir die
Gefangenen die einzige Realitit, die sie kennen.

Platon verwendet dieses Gleichnis, um den Unterschied zwischen der Welt
der Sinne und der Welt der Ideen zu verdeutlichen. Die Schatten an der
Hohlenwand stehen fiir die triigerische Wahrnehmung der physischen Welt,
wiahrend die Gegenstinde, die die Schatten werfen, die héheren, unveranderli-
chen Ideen symbolisieren. Die Gefangenen, die die Schatten fiir die Realitét

201

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

halten, stellen Menschen dar, die sich nur auf ihre Sinne verlassen und keine
philosophische Einsicht haben.

Eines Tages wird einer der Gefangenen befreit und entdeckt die Quelle der
Schatten. Er erkennt, dass die wahrgenommene Welt nicht die wahre Wirk-
lichkeit ist. Er wird aus der Hohle ins Sonnenlicht gefithrt und erkennt so die
wahre Natur der Dinge. In Platons Gleichnis symbolisiert die Sonne das Gute
und Wahre, das hochste Prinzip, das allem Sein und Sinn zugrunde liegt.

Das Hohlengleichnis zeigt somit, wie sich eine Sinnordnung grundlegend
wandeln kann, wenn man erkennt, dass die scheinbare Wirklichkeit triigerisch
ist. Laut Platon liegt der Sinn des Lebens nicht in der physischen Welt, son-
dern in der Welt der Ideen. Der Aufstieg aus der Hohle symbolisiert den
philosophischen Erkenntnisprozess, der zur Einsicht in die wahre Natur der
Dinge und zu einem tieferen Verstindnis des Guten fiihrt.

Platon argumentiert, dass der eigentliche Sinn des menschlichen Lebens letzt-
lich darin besteht, das wahre Wesen der Wirklichkeit zu erkennen und danach
zu streben, das Gute zu verwirklichen. Diese Erkenntnis kann nur durch
philosophische Reflexion und intellektuelle Anstrengung erlangt werden. Der
Prozess der Erkenntnis ist eine transformierende Erfahrung, die den Einzel-
nen aus dem Dunkel der Unwissenheit in das Licht des Wissens und der
Weisheit fithrt — und genau darin, so kann man Platon hier mit guten Griin-
den interpretieren, liegt der Sinn des Lebens: diesen Weg der Erkenntnis zur
Weisheit zu gehen.

Aristoteles: Eudaimonia

Aristoteles (384-322 v. Chr.) widmete sich - d@hnlich wie Platon - der Sinnfra-
ge eher indirekt, etwa in der Nikomachischen Ethik. Fiir ihn lag der Schliissel
auch hier in der Eudaimonia, die im dritten Kapitel ja bereits ausfithrlich
behandelt wurde. Im Gegensatz zu unserem heutigen Verstindnis von Gliick
verstand er darunter keinen voriibergehenden Zustand, sondern eine Daseins-
form, die sich in der Entfaltung der eigenen Fahigkeiten und der Ausiibung
von Tugenden manifestiert. Er ging davon aus, dass wahres Lebensgliick
durch ein Handeln im Einklang mit der eigenen Vernunft und den inneren
Anlagen entsteht.

Stellen wir uns eine Musikerin vor, die ihr Instrument mit Hingabe und
Perfektion spielt. Es ist nicht allein ihr Talent, das sie so meisterhaft macht,
sondern auch die jahrelange Ubung, der innere Drang, besser zu werden, und

202

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

das stindige Ringen um die ideale Interpretation. In dieser Hingabe an ihr
Tun verwirklicht sie etwas von dem, was Aristoteles mit Fudaimonia meinte:
eine Form von Sinn, die nicht gegeben ist, sondern durch bewusstes Streben
erreicht wird.

Seneca und nochmal Epiktet: Sinn durch innere Freiheit

Doch was, wenn duflere Umstdnde das Leben erschweren? Hier kann uns
die stoische Philosophie, die Stoa, weiterhelfen, die ganz andere Antworten
auf die Sinnfrage fand. Seneca (4 v. Chr. - 65 n. Chr.) erkannte, dass duflere
Dinge - Besitz, Ansehen, Macht — immer unsicher sind. Anstatt sich darauf
zu verlassen, richtete er seinen Blick auf die innere Haltung. Das Leben, so Se-
neca, bietet keine Gewissheiten, aber wir konnen entscheiden, wie wir darauf
reagieren. Wer den Wechselfdllen des Schicksals mit Gelassenheit begegnet
und sich im Angesicht von Verlust und Schmerz treu bleibt, findet eine innere
Freiheit, die unabhingig von dufieren Bedingungen Bestand hat und uns ein
Gefiihl der Sinnhaftigkeit unseres eigenen Lebens schenken kann.

Epiktet (um 50-135 n. Chr.), in jungen Jahren ein Zeitgenosse Senecas, spitzte
diesen Gedanken noch zu: Wir haben zwar keinen Einfluss auf das, was uns
widerfahrt, aber wir bestimmen, wie wir damit umgehen. Ein Beispiel? Wenn
wir kritisiert werden, ist es nicht die Kritik selbst, die uns verletzt, sondern
unsere Gedanken dariiber. Epiktet fordert uns also auf, die Kontrolle tiber
unsere Reaktionen zuriickzugewinnen, anstatt uns von dufleren Umstdnden
treiben zu lassen. Darin liegt ein Sinn, der in der eigenen Freiheit griindet
- in der Fahigkeit, sich selbst trotz aller Widrigkeiten treu zu bleiben. Die
hier anklingende Fahigkeit zur Selbstdistanzierung wird uns gleich bei der
vertieften Beschiftigung mit Viktor Frankl wieder begegnen.

Anselm von Canterbury: Sinn durch gottliche Erkenntnis

Ein vollig anderes Bild vom Sinn entwirft Anselm von Canterbury (1033-
1109). Er lebte im Mittelalter und vertrat eine theologische Perspektive. Fiir
Anselm steht der Sinn des Lebens in der Erkenntnis Gottes. Es geht nicht
darum, menschliche Féhigkeiten zu entfalten oder innere Ruhe zu finden,
sondern darum, an einer gottlichen Wahrheit teilzuhaben, die alle menschli-
chen Begrenzungen iibersteigt. In seiner Schrift Proslogion entwickelt er den
berithmten ontologischen Gottesbeweis, einen Versuch, Gottes Existenz rein
aus der Vernunft herzuleiten. Doch was bedeutet das fiir die Frage nach dem
Lebenssinn? Fiir Anselm ist das Leben ein Weg der Annéherung an das Géttli-

203

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

che, eine Suche nach einer absoluten Wahrheit, die jenseits unserer eigenen
Méglichkeiten liegt.

Nietzsche: Der Ubermensch als letzter Sinn

Schliefilich soll in unserer kurzen Einfiihrung an dieser Stelle noch Friedrich
Nietzsche (1844-1900) genannt werden. Mit seinem provokanten Diktum
,Gott ist tot” (Nietzsche 1887, Aphorismus 125) wollte er nicht nur eine re-
ligiose Wahrheit hinterfragen, sondern die gesamte Ordnung der Sinnvorstel-
lungen erschiittern. Wenn es keine vorgegebenen Wahrheiten mehr gibt, was
bleibt dann?

Fiir Nietzsche liegt der Sinn nicht darin, etwas Vorgegebenes zu erkennen,
sondern selbst Werte zu schaffen. Hier setzt sein Konzept des Ubermenschen
an - eine Idee, die oft missverstanden wurde. Der Ubermensch ist kein
Herrscher iiber andere, sondern wird von Nietzsche als eine Art nichste
Entwicklungsstufe des Menschen gesehen. Der Ubermensch 16st sich von
fremdbestimmten Normen, erschaftt sein eigenes Wertesystem und klammert
sich nicht an tradierte Vorstellungen von Moral und Sinn. Nietzsche fordert
uns auf, unser Leben als Kunstwerk zu betrachten, es zu gestalten und zu
formen, ohne auf eine héhere Instanz zu warten, die uns den Weg weist.

Der Ubermensch ist also kein statisches Ziel, sondern ein dynamischer Pro-
zess, eine Haltung, die stetig tiber sich hinauswichst und die Sinnfrage nicht
als Suche nach einer dufleren Wahrheit versteht, sondern als aktive Gestaltung
des eigenen Daseins.

Viktor Frankl und der Wille zum Sinn

Im Gegensatz dazu steht Viktor Frankl, der nach seinen Erfahrungen in den
Konzentrationslagern des Zweiten Weltkriegs eine v6llig andere Sicht auf den
Sinn des Lebens entwickelte. Wéahrend Nietzsche die eigene Sinnstiftung in
den Vordergrund stellte, postulierte Frankl, dass der Sinn oft in Momenten
des Leidens, der Verzweiflung und der duflersten Hilflosigkeit sichtbar wird.
Dariiber hinaus vertritt Frankl eine objektivistische Sicht auf Sinn. Dieser
richtet sich an die einzelne Person in einer bestimmten Situation und kann
von ihr ergriffen werden - oder auch nicht.

204

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

Denkanstof
Stell dir vor, du kommst zu einer Kreuzung mit defekter Ampel und
siehst eine gebrechliche alte Frau, die offenkundig Hilfe benétigt, um
die StraBe gefahrenlos zu lberqueren. Du liberlegst, ihr zu helfen,
obwohl du selbst in Eile bist. Frankl wiirde darin eine objektive Sinn-
Situation sehen: der Frau deine Hilfe anzubieten. Wenn du die Situa-
tion ergreifst, erfiillst du den objektiven Sinngehalt dieser Situation.
Wenn du die Situation nicht ergreifst, verfehlst du den Sinn dieser
Situation — ein fiir alle Mal.

Die Geschichte zu Beginn dieses Kapitels von dem Mann, der im Jenseits
aufwacht und schnell erkennt, dass seine vermeintliche Ruhe unertriglich
sinnlos ist, bringt die Essenz der Sinnfrage auf eindriickliche Weise auf den
Punkt: Ohne Aufgabe, ohne Ziel und ohne Bedeutung im Handeln wird selbst
das vermeintliche Paradies zur Holle. Die Geschichte erinnert uns daran, dass
Sinn keine philosophische Abstraktion ist, sondern eine existentielle Notwen-
digkeit. Menschen bendtigen Herausforderungen, Ziele und Werte, um sich als
lebendig und verbunden zu erleben.

Wihrend die Antike den Sinn in der Erkenntnis oder der Tugendhaftigkeit
suchte, das Mittelalter in der Annéherung an das Géttliche und die Moderne
mit Nietzsche den Sinn zur individuellen Gestaltungsaufgabe erkldrte, fiigt
Viktor Frankl dieser Diskussion eine mutige Perspektive mit objektivem An-
spruch hinzu. Sein Leben und Denken, geprigt von den Extremsituationen
der vier Konzentrationslager, die er iiberlebte, zeigen, dass Sinn selbst dort ge-
funden werden kann, wo scheinbar alle dufleren Moglichkeiten fehlen. Diese
Haltung und ihre Entstehung verstehen wir besser, wenn wir uns nun Frankls
Biografie und den historischen Kontext, der ihn prigte, genauer anschauen.

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

Viktor Emil Frankl (1905-1997) war ein Osterreichischer Neurologe und Psy-
chiater sowie der Begriinder der Logotherapie. Als Uberlebender des Holo-
caust wurde er zu einem der bedeutendsten Denker und Zeitzeugen des 20.
Jahrhunderts. Sein Leben ist ein eindrucksvolles Zeugnis menschlicher Wider-
standskraft und der Suche nach Sinn, selbst unter schwierigsten Bedingungen.
Gerade dieser biografische Hintergrund verleiht seinen Ideen bis heute eine
auflergewdhnliche Wirkung.

205

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Frankl wurde am 26. Marz 1905 in Wien als Sohn jidischer Eltern geboren.
Sein Vater Gabriel Frankl war Beamter im Osterreichischen Sozialministerium,
seine Mutter Elsa stammte aus Prag. Er hatte zwei Geschwister: einen dlteren
Bruder namens Walter und eine jiingere Schwester namens Stella. Die Familie
lebte in einfachen Verhdltnissen, legte aber groflen Wert auf Bildung und
geistige Auseinandersetzung. Schon als Jugendlicher zeigte Frankl eine aufler-
gewohnliche intellektuelle Begabung und ein tiefes Interesse an den groflen
Fragen der menschlichen Existenz.

Bereits mit 16 Jahren trat er schriftlich mit Sigmund Freud in Kontakt und
sandte ihm eine eigene Arbeit zu psychoanalytischen Themen zu. Freud war
von Frankls Talent so beeindruckt, dass er die Arbeit 1924 in der Internatio-
nalen Zeitschrift fiir Psychoanalyse verdffentlichte. Wéahrend seines Medizin-
studiums an der Universitidt Wien, welches er 1930 abschloss, wandte er sich
zunehmend den Lehren Alfred Adlers zu. Spiter distanzierte er sich jedoch
von dessen Individualpsychologie und entwickelte in den 1930er Jahren eine
eigene therapeutische Richtung: die Logotherapie und Existenzanalyse.

Neben seiner akademischen Laufbahn arbeitete Frankl in verschiedenen
psychiatrischen Kliniken, insbesondere mit schwer depressiven und suizid-
gefdhrdeten Menschen. Von 1933 bis 1937 leitete er ein Jugendberatungspro-
gramm, das vielen Jugendlichen in der wirtschaftlich und politisch angespann-
ten Zeit der Ersten Republik Osterreich Hoffnung und Perspektiven bot.

Mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten verschrfte sich die Situation
fir jiidische Intellektuelle in Wien. Trotz der Moglichkeit, in die USA zu
emigrieren, entschied sich Frankl bewusst dafiir, in Osterreich zu bleiben,
um seine Eltern nicht im Stich zu lassen. 1942 wurden er und seine Eltern
gemeinsam nach Theresienstadt deportiert. Spater folgten die Lager Auschwitz
und Dachau. Wiéhrend dieser Zeit verlor er fast seine gesamte Familie: Seine
Eltern wurden in Konzentrationslagern ermordet, ebenso sein Bruder. Seine
Frau Tilly, die er 1941 geheiratet hatte, starb im Lager Bergen-Belsen. Nur seine
Schwester Stella, die rechtzeitig nach Australien flichen konnte, iiberlebte.

Nach seiner Befreiung 1945 kehrte Frankl nach Wien zuriick, gezeichnet von
den Erlebnissen im Konzentrationslager, aber entschlossen, seine Erkenntnisse
in eine Form zu bringen, die anderen Menschen helfen konnte. In nur neun
Tagen schrieb er sein erstes und nach wie vor bekanntestes Werk Ein Psycholog
erlebt das KZ, das 1946 im Verlag fiir Jugend und Volk in Wien verdffentlicht

206

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

wurde'. In diesem Buch verband er seine eigenen Erfahrungen mit den philo-
sophischen Grundgedanken seiner Logotherapie und entwickelte daraus eine
neue Perspektive auf das menschliche Leiden.

Das Buch wurde in den folgenden Jahrzehnten zu einem Welterfolg und legte
den Grundstein fur Frankls weitere Karriere. Seine zentrale Botschaft, dass der
Mensch auch unter extremsten Bedingungen einen Sinn finden und dadurch
tiberleben kann, machte das Werk zu einem zeitlosen Klassiker.

In den folgenden Jahren etablierte Frankl die Logotherapie als eigenstindige
Therapieschule (Frankl 1946a). Er veréftentlichte zahlreiche Biicher und hielt
weltweit Vortrage, in denen er seine Auffassung vom Menschen als sinnsu-
chendes Wesen vermittelte.

Ein zentrales Anliegen Frankls war es, die Bedeutung des menschlichen Geis-
tes und der personlichen Werte in den Heilungsprozess einzubeziehen. Er
argumentierte, dass viele psychische Erkrankungen nicht allein auf psychische
oder biologische Ursachen zuriickzufiihren seien, sondern auf ein existenziel-
les Vakuum, eine tiefe Sinnlosigkeit, die Menschen krank machen kénne. In
dieser Hinsicht unterschied sich Frankls Ansatz grundlegend von den traditio-
nellen psychotherapeutischen Schulen seiner Zeit.

Viktor Frankl war bis ins hohe Alter ein aktiver und produktiver Denker. Er
lehrte an der Universitit Wien und war Gastprofessor an zahlreichen Univer-
sitdten in den USA, darunter Harvard und Stanford. Seine Philosophie der
Sinnfindung inspirierte Generationen von Menschen und ist bis heute von
grofier Bedeutung — nicht nur in der Psychotherapie, sondern auch in der
Philosophie, Padagogik und zunehmend auch in der Sozialen Arbeit (vgl. z. B.
Nathschlager 2023 und Batz 2022).

Frankls Biicher wurden in mehr als 30 Sprachen iibersetzt und die Logothera-
pie wird in vielen Landern praktiziert. Frankls Verméchtnis bleibt ein Aufruf,
auch in den schwierigsten Momenten des Lebens nicht aufzugeben, sondern
nach dem zu suchen, was unserem Dasein einen Sinn gibt.

Am 2. September 1997 starb Frankl im Alter von 92 Jahren in Wien.

17 Die spatere, liberarbeitete Ausgabe erschien 1982 unter dem Titel ..trotzdem Ja zum Leben sagen:
Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager im Deutschen Taschenbuch Verlag in Miinchen.

207

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Die Philosophie Viktor Frankls und sein therapeutischer Ansatz, die Logothe-
rapie, basieren auf einer Reihe miteinander verbundener Schliisselbegriffe, die
im Folgenden skizziert werden.

Der Wille zum Sinn

Eine zentrale Grundlage des Franklschen Denkens ist der Wille zum Sinn.
Im Gegensatz zu Sigmund Freuds Willen zur Lust, der den Menschen vor
allem durch seine Triebhaftigkeit bestimmt sieht, und Alfred Adlers Willen
zur Macht, der den Menschen vor allem durch seinen Geltungsdrang nach
Uberwindung eines Minderwertigkeitsgefiihls bestimmt sieht, sah Frankl den
Menschen in erster Linie durch Sinn in seinem Handeln motiviert. Er argu-
mentierte, dass der Mensch in seinem Innersten immer nach einem hoheren
Sinn, nach einer Bedeutung fiir sein Leben strebt — auch wenn die dufleren
Umstiande dieses Streben erschweren oder behindern.

Es ist kein Zufall, dass Frankl gerade in der existentiellen Grenzerfahrung
des Konzentrationslagers in dieser Erkenntnis bestatigt wurde: Er beobachtete,
wie Menschen, die einen klaren Lebenssinn, ein ,Warum”, hatten, auch unter
unmenschlichen Bedingungen erstaunliche Kréfte mobilisieren konnten, um
zu liberleben, wihrend andere, die diesen Sinn nicht mehr sahen, sich selbst
aufgaben. Es ist also dieser Wille zum Sinn, der den Menschen auch dann
noch ein Ja zum Leben sagen ldsst, wenn alles andere versagt.

Existenzielle Leere und noogene Neurosen

Ein weiterer zentraler Begriff ist das existenzielle Vakuum, ein Zustand innerer
Leere und Sinnlosigkeit, den viele Menschen in der modernen Gesellschaft
erleben. In einer Zeit, in der traditionelle Werte und Orientierungen vielfach
verloren gegangen sind, stehen viele Menschen vor der Herausforderung,
ihren eigenen Weg zu finden - und scheitern oft daran. Diese innere Leere
kann laut Frankl zu noogenen Neurosen fithren — psychische Storungen, die
sich nicht allein durch biologische oder psychologische Faktoren erklaren
lassen, sondern aus einem tiefen Gefiihl des Sinnverlustes und der Orientie-
rungslosigkeit resultieren.

Fiir Frankl ist diese existentielle Leere eines der Hauptprobleme unserer Zeit.
Sie duflert sich in Langeweile, Suchtverhalten, Depressionen oder einem Ge-
tithl der Leere und Sinnlosigkeit. Die Logotherapie hat es sich zur Aufgabe

208

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

gemacht, Menschen in diesem Zustand zu begleiten und ihnen zu helfen,
wieder einen Sinn in ihrem Leben zu entdecken, der iiber das reine Streben
nach Lust oder materiellen Giitern hinausgeht.

Der Mensch als verantwortliches Wesen

Fiir Frankl ist der Mensch seinem Wesen nach ein freies und verantwortliches
Wesen. Diese Freiheit bedeutet jedoch nicht Beliebigkeit, sondern trégt eine
grofle Verantwortung in sich: die Verantwortung, eigene Entscheidungen zu
treffen und dem eigenen Leben eine Richtung zu geben. Zwischen Reiz und
Reaktion, so Frankl, liegt der Raum, in dem der Mensch seine Haltung und
seine Handlungsmaglichkeiten wahlen kann. Hier, in dieser Wahlfreiheit, zeigt
sich die Wiirde des Menschen - und damit auch seine Maglichkeit, Sinn zu
finden.

Ein Mensch, der Verantwortung fiir sein Leben iibernimmt, erkennt, dass
er nicht nur Opfer duflerer Umstidnde ist, sondern in jedem Augenblick die
Freiheit hat, seine Reaktion und Haltung zu wihlen. Selbst unter extremen
Bedingungen, wie Frankl eindriicklich gezeigt hat, bleibt dem Menschen diese
Freiheit erhalten. Diese Erkenntnis macht die Logotherapie zu einem zutiefst
emanzipatorischen Ansatz: Sie ermutigt den Einzelnen, Verantwortung zu
tibernehmen und aktiv nach Sinn zu suchen, anstatt sich von dufleren Um-
stinden bestimmen zu lassen.

Sinnsuche durch Werte und Ziele

Frankl identifizierte drei wesentliche Wege, auf denen Menschen Sinn im
Leben finden konnen: Gestaltungswerte, Erlebniswerte und Einstellungswerte.

1. Schopferische Werte manifestieren sich in dem, was wir durch unsere Ar-
beit, unsere Kunst oder unser Engagement in die Welt bringen. Es ist der
Akt des Schaffens, des Gebens, des Hinterlassens eines Beitrags, der dem
Leben Sinn verleiht. Ein Wissenschaftler, der mit Leidenschaft forscht, oder
ein Kinstler, der sich in seinem Werk ausdriickt, findet hier seinen Sinn.

2. Erlebniswerte beziehen sich auf die Fahigkeit, die Welt in ihrer Schonheit
und Tiefe wahrzunehmen: in den Beziehungen zu anderen Menschen, in
der Natur, in der Musik oder in der Kunst. Es ist der Sinn, der aus der
intensiven Erfahrung des Lebens erwichst, sei es in einem Moment tiefer
Liebe oder beim Betrachten eines Sonnenuntergangs.

3. Einstellungswerte liefern jene Form von Sinn, die entsteht, wenn der
Mensch trotz unabédnderlichen Leids erkennt, dass er eine Haltung zu sei-

209

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

nem Schicksal einnehmen kann. Denn auch dort, wo sich - vielleicht we-
gen schwerer Krankheit oder anderer unbeeinflussbarer Umstinde - keine
Schépfungs- und Erlebniswerte mehr verwirklichen lassen, hat der Mensch
immer noch die Freiheit, eine sinnvolle Einstellung zu seinen Umstdnden
einzunehmen. Hier sehen wir eine klare Parallele zur stoischen Philosophie.

Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung sind zentrale Fahigkeiten des
Geistes.

Ein wesentlicher Aspekt in Frankls Denken ist die Fahigkeit zur Selbsttran-
szendenz. Er versteht darunter die Moglichkeit des Menschen, {iber sich selbst
hinauszugehen und sich einem groéfleren Ganzen, einer Aufgabe, einem gelieb-
ten Menschen oder einer Idee zuzuwenden. Der Mensch findet seinen tiefsten
Sinn nicht, indem er auf sich selbst fixiert bleibt, sondern indem er sich
Offnet und auf etwas auflerhalb seiner selbst ausrichtet. So kann ein Mensch
beispielsweise im Dienst an anderen oder im Streben nach einem héheren Ziel
seine eigene Existenz bereichern und erweitern.

Eng damit verbunden ist der Begriff der Selbstdistanzierung. Frankl verstand
darunter die Féhigkeit, sich selbst aus einer gewissen Distanz zu betrachten,
sich kritisch zu hinterfragen und sich nicht von den eigenen Emotionen,
Trieben oder Angsten iiberwiltigen zu lassen. Diese Fihigkeit ermdglicht es
dem Menschen, aus festgefahrenen Mustern auszubrechen, neue Perspektiven
einzunehmen und sich aktiv fiir eine sinnvolle Haltung oder Handlung zu
entscheiden. Frankl soll oft gesagt haben: ,Ich muss mir von mir selbst nicht
alles gefallen lassen.” Damit meinte er, dass er nicht identisch mit seinen
Befindlichkeiten auf psychischer Ebene ist, sondern sich zu diesen eben auch
verhalten kann - sinnvoll verhalten kann.

Drei zentrale Methoden

Die Logotherapie bietet praktische Methoden, um Menschen bei der Sinn-
findung zu unterstiitzen. Diese basieren auf den genannten Konzepten der
Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung.

Die Methode der Paradoxen Intention nutzt die Fahigkeit zur humorvollen
Selbstdistanzierung, um die Macht einer Angst oder Zwangsvorstellung zu
brechen. Ein Beispiel: Jemand, der unter der Angst leidet, in der U-Bahn ohn-
machtig zu werden, konnte sich humorvoll wiinschen: ,Ach, wiirde ich doch
jetzt in Ohnmacht fallen, um die gelangweilten Fahrgéste zu unterhalten!“ In
dem Moment, in dem er sich das vorstellt und daruber lachen muss, distan-

210

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

ziert er sich von seiner Angst, denn es ist unmoglich, gleichzeitig zu lachen
und Angst zu haben. Durch diese absurde Ubertreibung verliert die Angst
ihre Macht, und der Betroffene gewinnt die Kontrolle iiber seine Reaktionen
zuriick. Die Methode funktioniert — gerade bei vielen unbegriindeten Angsten
- wirklich und zeigt die geistige Dimension des Menschen, der eben kraft
seiner geistigen Dimension in der Lage ist, sich von Gefiihlen, Trieben oder
eingefahrenen Uberzeugungen zu 16sen.

Die Methode der Dereflexion basiert auf der Fahigkeit zur Selbsttranszendenz
und hilft Menschen, die sich zu sehr auf sich selbst und ihre Probleme kon-
zentrieren, ihre Aufmerksamkeit auf etwas auflerhalb ihrer selbst zu richten.
Beispielsweise kann eine Person, die unter sozialen Angsten leidet, ermutigt
werden, sich darauf zu konzentrieren, wie sie anderen in einem Gespréich
Freude bereiten oder ihnen etwas Wertvolles schenken kann. Durch die Kon-
zentration auf den anderen statt auf die eigene Unsicherheit wird die Fixierung
auf das Problem gel6st und eine neue Erfahrung erméglicht.

Frankl und seine bekannteste Schiilerin Elisabeth Lukas berichten in ihren
Biichern von vielen Patienten, denen mit der Methode der Dereflexion gehol-
fen werden konnte. Ein besonders einpridgsames Beispiel betraf einen Vater,
der nach dem Tod eines seiner Kinder in eine tiefe Lethargie und depressive
Verstimmung geriet und kaum noch fahig war, sich von seiner Couch zu erhe-
ben. Bis eines Tages sein noch lebender Sohn ihn bat, mit ihm einen Modell-
bausatz fiir ein Boot zusammenzubauen. Die konzentrierte Zusammenarbeit
mit seinem Sohn half dem Mann, sich zum ersten Mal seit dem Tod des ande-
ren Kindes aus seiner lethargischen Haltung herauszuarbeiten. Nach getaner
Arbeit bescherte ihm das ein Sinngefiihl, weil er sich in dieser Zeit ganz und
gar seinem noch lebenden Kind und dem Bootsbau widmete — nach Frankl
also ein objektiver Sinngehalt, bestehend aus Schopfungs- und Erlebniswerten.

Die von Elisabeth Lukas entwickelte Methode der Einstellungsmodulation (vgl.
z. B. Lukas 2023) baut auf Viktor Frankls Uberzeugung auf, dass der Mensch
auch unter widrigsten Bedingungen die Freiheit behilt, seine innere Haltung
zu wahlen. Sie betont, dass nicht allein die aufSeren Umstande tiber das Erle-
ben von Leid oder Sinn entscheiden, sondern die eigene Perspektive darauf.
Lukas hebt hervor, dass negative Einstellungen oft mehr Leid verursachen als
die Situation selbst. Wer sein Schicksal ausschliefSlich als Last begreift, bleibt
in Ohnmacht und Resignation gefangen. Durch eine bewusste Modulation
der Einstellung kann jedoch selbst in schwierigen Lebenslagen eine neue
Deutung gefunden werden, die Orientierung und Sinn ermdglicht. Dieser

PAN

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Ansatz zielt nicht auf schlichten Optimismus ab, sondern auf eine aktive
Auseinandersetzung mit dem Erlebten. Die Fahigkeit, einen neuen Blickwinkel
einzunehmen, erdffnet einen Spielraum fiir personliches Wachstum und kann
dazu beitragen, auch schwierige Erfahrungen in einen sinnvollen Zusammen-
hang zu stellen.

11.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Die Logotherapie Viktor Frankls und ihre zentralen Konzepte bieten nicht
nur theoretische, sondern vor allem praktische Impulse fiir die Soziale Arbeit.
Sie helfen uns dabei, existenzielle Fragen, die uns von unseren Klienten in
Gesprachen mitgeteilt werden, ernst zu nehmen - auch wenn diese nicht
immer explizit formuliert werden.

Sinnsuche in der Sozialen Arbeit?

Viele Menschen, die in der Sozialen Arbeit Unterstiitzung suchen, leiden nicht
nur unter dufleren Problemen, sondern auch unter einem Mangel an Orien-
tierung und Sinn. Ein junger Mann, der nach Jahren in einer Jugendhilfeein-
richtung plotzlich auf sich allein gestellt ist, kimpft auf den ersten Blick vor
allem mit Wohnungssuche und Bewerbungen. Doch oft liegt das eigentliche
Problem woanders: Wofiir steht er morgens auf? Was gibt seinem Leben
eine Richtung? Fiir wen oder was lohnt es sich zu leben? Ohne eine innere
Vorstellung davon, wohin der eigene Weg fiithren soll, bleibt jedes dufSere Ziel
fragwiirdig.

Es hiangt mafigeblich davon ab, ob Fachkrifte willens und in der Lage sind,
eine existenzielle Not bei Klienten zu erkennen - ja, ob diese Not tiberhaupt
ins Blickfeld des stressigen Berufsalltags gelangt.

Frankl beschreibt die zunehmende Sinnleere vieler Menschen, wie bereits er-
wihnt, als existentielles Vakuum. Sozialarbeiter begegnen diesem Zustand tag-
lich: einer &lteren Frau, die nach dem Tod ihres Partners keinen Lebenssinn
mehr sieht, einem Jugendlichen, der sich durch Perspektivlosigkeit in riskantes
Verhalten fliichtet, oder einem Langzeitarbeitslosen, fiir den der Verlust seiner
beruflichen Rolle auch ein Verlust an Identitdt bedeutet.

Hier geht es nicht darum, mit schnellen Lésungen zu kommen oder Trost-
floskeln zu verteilen. Es geht vielmehr darum, gemeinsam nach Ankniipfungs-
punkten zu suchen, die Sinn wieder erfahrbar machen. Ein Gesprich tber frii-

212

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

here Leidenschaften, die bewusste Erinnerung an bewiltigte Krisen oder das
schrittweise Erschlieflen neuer Méoglichkeiten — all das kann helfen, sich der
eigenen Ressourcen wieder bewusst zu werden. Sinn entsteht nicht dadurch,
dass er von auflen vorgegeben wird, sondern dadurch, dass er entdeckt oder
neu geschaffen wird.

Verantwortung und Freiheit

Eines der zentralen Prinzipien Frankls ist die Einsicht, dass der Mensch kein
Getriebener seiner Umstinde sein muss, sondern stets die Freiheit hat, zu
eben diesen Umstdnden Stellung zu beziehen und sich ggf. von ihnen zu
distanzieren. Das ist in der Praxis moglicherweise schwieriger umzusetzen
als es sich anhort, aber es ist ein entscheidender Punkt. Menschen haben
immer eine Wahl, auch wenn es nicht selten bequemer ist, diesen Umstand
auszublenden.

Ein besonders herausforderndes Beispiel findet sich in der Arbeit mit Men-
schen, die eine Suchterkrankung tiberwunden haben. Viele von ihnen spiiren
nach der Entgiftung eine unbestimmte Leere, denn die Sucht hat nicht nur
ihre Probleme betdubt, sondern auch einen Teil ihrer Identitét gepragt. Es geht
also nicht nur darum, trocken oder clean zu bleiben, sondern auch darum,
eine neue, sinnstiftende Lebensperspektive zu entwickeln. Verantwortung zu
tibernehmen bedeutet in diesem Fall, sich nicht nur von der Vergangenheit
zu distanzieren, sondern aktiv einen neuen Lebensentwurf zu gestalten — und
dabei nicht nur von dem wegzulaufen, was war, sondern auf etwas Neues
zuzugehen.

Sinnfindung durch Werte und Ziele

Frankl unterscheidet drei Wege, auf denen der Mensch Sinn erfahren kann:
durch Gestaltungswerte (das eigene schopferische Tun), durch Erlebniswerte
(die Fahigkeit, Schonheit, Natur oder Kunst zu erleben) und durch Einstel-
lungswerte (die Art, wie man sich zu unverénderlichen Situationen verhalt).

Diese Kategorien lassen sich unmittelbar auf die Praxis der Sozialen Arbeit
tbertragen. Ein gefliichteter Lehrer, der in seinem Herkunftsland unterrichtet
hat, kann seine Erfahrungen nutzen, um in Bildungsprojekten fiir andere Ge-
fliichtete tatig zu sein. Eine éltere Frau, die nach dem Tod ihres Partners kei-
nen Sinn mehr sieht, kann durch Biografie- oder Erinnerungsarbeit erkennen,
dass ihr Leben bereits von Sinn erfiillt war und sie diesen in neuer Form wei-
tertragen kann. Ein junger Mann mit Behinderung, der sich ausgeschlossen

213

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

tiihlt, entdeckt durch kreative Tatigkeiten oder ehrenamtliches Engagement
eine neue Art, sich mit anderen zu verbinden, und generiert damit im Sinne
Frankls sowohl Gestaltungs- als auch Erlebniswerte.

Sinn ist dabei nie abstrakt, sondern zeigt sich im konkreten Erleben und Tun.
Die Aufgabe der Sozialen Arbeit ist es nicht, diesen Sinn vorzugeben, sondern
Menschen auf ihrer Suche nach Sinn zu begleiten und zu unterstiitzen.

Frankl beschreibt den Menschen als ein Wesen, das sich nicht nur mit sich
selbst beschiftigt, sondern in der Fahigkeit zur Selbsttranszendenz iiber sich
hinauswéchst. Das zeigt sich besonders in Krisensituationen: Wer in seinem
eigenen Leid gefangen ist, findet oft erst wieder Halt, wenn er sich einer
Aufgabe oder einer Beziehung widmet, die iiber die eigene Not hinausgeht.

Ein Beispiel: Ein Mann gerét nach dem plétzlichen Tod seiner Frau in tiefe
Verzweiflung und zieht sich zunéchst v6llig zuriick. Das Leben erscheint ihm
sinnlos, jeder Tag eine Wiederholung des vorherigen. Erst als er beginnt, sich
um seinen Enkel zu kiimmern, mit ihm Zeit zu verbringen, ihm vorzulesen
und ihn zum Fuflballtraining zu begleiten, verdndert sich etwas. Der Schmerz
bleibt, doch er steht nicht mehr allein im Zentrum. Durch die Verantwortung
fiir ein anderes Leben gewinnt er wieder einen Anker, einen Sinn, der iiber
seine eigene Trauer hinausweist — auf einen objektiven Sinngehalt hin.

Selbstdistanzierung spielt hierbei eine zentrale Rolle: die Fahigkeit, sich nicht
vollstindig mit der eigenen Krise zu identifizieren, sondern eine Perspektive
darauf zu gewinnen. Wer einen Schritt zuriicktritt, kann oft klarer sehen - und
genau diese Fahigkeit kann geférdert werden.

Fazit: Soziale Arbeit als Begleitung auf der Sinnsuche

Frankls Ansatz zeigt, dass Hilfe nicht nur bedeutet, Probleme zu lésen, son-
dern Menschen dabei zu unterstiitzen, Sinn im Leben zu finden. Denn laut
Frankl ist es der Wille zum Sinn, der uns Menschen in all unserem taglichen
Streben antreibt oder vielmehr anzieht. Triebe treiben uns an, Ziele ziehen
uns an - und im Gegensatz zu Tieren konnen Menschen sich Werte setzen
(Nietzsche) oder diese erfithlen (Scheler) und dann ihr Handeln entsprechend
ausrichten. Wenn sie dies tun, erlangen sie das unbeschreibliche, tief beglii-
ckende Getfiihl, ein sinnvolles Leben zu fithren. Die Soziale Arbeit kann quer
durch alle Handlungsfelder Rdume anbieten, in denen Sinnfragen gestellt und
Sinnkrisen durchlebt werden diirfen und in denen diese von den Fachkriften

214

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

ernst genommen werden. Es geht nicht darum, fertige Antworten zu liefern,
sondern darum, Menschen zu ermutigen, ihre eigenen Antworten zu suchen.

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Sinnfindung im Alltag der Sozialen Arbeit
Sinn ist nach Frankl kein abstraktes Konzept, sondern zeigt sich in konkre-
ten Situationen als objektive Grofie. Wie konnen Fachkrifte der Sozialen
Arbeit gezielt darauf achten, individuelle Werte und Ziele ihrer Klienten zu
erkennen? Welche Methoden ermdglichen es, nicht nur Probleme zu 16sen,
sondern auch den Blick auf sinnstiftende Moglichkeiten zu lenken?

2. Verantwortung und Freiheit als Herausforderung
Frankl betont, dass der Mensch nicht nur frei ist, sondern auch Verantwor-
tung fiir sein eigenes Leben tragt. In der Sozialen Arbeit stellt sich die Frage,
wie diese Freiheit geférdert werden kann, ohne Klientinnen zu iiberfordern
oder zu bevormunden. Wo liegen die Grenzen der Selbstverantwortung,
und wie kann Unterstiitzung angeboten werden, ohne Abhéngigkeiten zu
schaffen?

3. Gemeinschaft als Quelle von Sinn
Sinn entsteht oft in Beziehungen zu anderen. Welche Rolle spielen soziale
Netzwerke und Gemeinschaften in der Sinnsuche von Klientinnen und
Klienten? Wie konnen Fachkrifte der Sozialen Arbeit dazu beitragen, dass
Menschen wieder Anschluss finden, Verantwortung in ihren Beziehungen
ibernehmen und in sozialen Kontexten Sinn erfahren?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Batz, M. (2022): Logotherapie und Soziale Arbeit: Einfiihrung in Theorie
und Praxis. Weinheim: Beltz Juventa.

Frankl, V. E. (1946): Ein Psycholog erlebt das KZ. Wien: Verlag fiir Jugend
und Volk.

Frankl, V. E. (1946a): Arztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und
Existenzanalyse. Wien: Deuticke.

Frankl, V. E. (1977): Das Leiden am sinnlosen Leben: Psychotherapie fiir
heute. Freiburg im Breisgau: Herder.

Frankl, V. E. (1982): ...trotzdem Ja zum Leben sagen: Ein Psychologe erlebt
das Konzentrationslager. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Nathschlager, J. (2023): Existenzielle Soziale Arbeit. Bad Heilbrunn: Verlag
Julius Klinkhardt.

215

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Nietzsche, F. (1887): Die fréhliche Wissenschaft (,La gaya scienza“). Neue
Ausgabe mit einem Anhang: Lieder des Prinzen Vogelfrei. Leipzig: Ver-
lag von E. W. Fritsch.

Nietzsche, F. (1889): Gétzen-Didmmerung oder Wie man mit dem Hammer
philosophiert. In: Colli, G. & Montinari, M. (Hrsg.) (1980): Simtliche
Werke: Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 6. Miinchen/Berlin: Deut-
scher Taschenbuch Verlag / de Gruyter.

Weiterfiihrende Literatur

Lukas, E. (2023): Lehrbuch der Logotherapie: Menschenbild und Methoden.
5., aktual. u. korr. Aufl. Miinchen: Profil Mchn.

Riemeyer, J. (2002): Die Logotherapie Viktor Frankls: Eine Einfiihrung in

die sinnorientierte Psychotherapie. 2., vollig neu bearb. u. erw. Aufl.
Gutersloh: Quell.

216

17012026, 19:28:28. [rm—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	11. Sinn: Viktor Frankl
	11.1. Sinn als Thema in der Philosophie
	Platon: Das Höhlengleichnis
	Aristoteles: Eudaimonia
	Seneca und nochmal Epiktet: Sinn durch innere Freiheit
	Anselm von Canterbury: Sinn durch göttliche Erkenntnis
	Nietzsche: Der Übermensch als letzter Sinn
	Viktor Frankl und der Wille zum Sinn

	11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext
	11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Der Wille zum Sinn
	Existenzielle Leere und noogene Neurosen
	Der Mensch als verantwortliches Wesen
	Sinnsuche durch Werte und Ziele
	Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung sind zentrale Fähigkeiten des Geistes.
	Drei zentrale Methoden

	11.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Sinnsuche in der Sozialen Arbeit?
	Verantwortung und Freiheit
	Sinnfindung durch Werte und Ziele
	Fazit: Soziale Arbeit als Begleitung auf der Sinnsuche

	11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken


