
  

29 

I.  LE FILM QUI PENSE 

Bi ld,  Theorie, Praxis 
 
 
Raymond Bellours Einschätzung 
stammt aus den achtziger Jahren. 
Sie steht in einem Text mit dem 
Titel »L�analyse flambée«, der an 
die Debatten um den »Film als 
Text« anknüpft und sich mit dem 
Verhältnis zwischen Text und Bild 
beschäftigt. Bellours Diagnose 
klingt resigniert, aber aus ihr ist auch ein verhaltener Optimismus her-
auszuhören. Einerseits sieht er den Versuch, Theorie und Bildpraxis ein-
ander anzunähern, als gescheitert an und mutmaßt, dass zwischen den 
beiden Bereichen eine grundsätzliche Unvereinbarkeit herrschen könne: 
Bild und Text finden zwar � etwa ganz konkret in einzelnen filmanalyti-
schen Texten � punktuell zueinander, aber das Verhältnis bleibt supple-
mentär, es kommt zu keiner wirklichen Synthese, die auch den Film 
sinnvoll als eigenständige theoretische Sprache charakterisieren würde. 
Andererseits lässt sich dieser Gedanke ebenso gut als Appell auffassen: 
Wo Wort und Bild kollidieren, aber auch dort, wo Bilder untereinander 
in Beziehung treten, könnte etwas Neues, Drittes entstehen. 

Bellours Beobachtung soll hier als Ausgangspunkt für eine allgemei-
nere Fragestellung dienen. Tatsächlich wird zwischen der Bildpraxis des 
Kinos und dem Feld der Theorie üblicherweise eine klare Trennungslinie 
gezogen. Theorie, auch Bildtheorie, ist per se nicht selbst Bild, sondern 
muss vermitteln und in die Sprache des Logos übersetzt werden. William 
J.T. Mitchell resümiert diese Position in seinem einflussreichen Buch 
»Picture Theory«, wenn er schreibt: »We tend to think of �theory� as 
something that is primarily conducted in linear discourse, in language 
and logic, with pictures playing a passive role of illustrations, or (in the 

                                              
1  Raymond Bellour: »L�analyse flambée (Finie, l�analyse de film?)«, in: Ciné-

mAction Nr. 47, 1988 [Themenheft »Les théories du cinéma aujourd�hui«], 
168-170: 170. 

»[L]a théorie n�a pas vraiment su 
venir à l�image � parler, tenir, vivre 
à l�image �, infiniment moins qu�elle 
n�avait pu retenir l�image dans ses 
mots. Peut-être est-ce là un mariage 
impossible. Je continue pourtant à 
croire aux surprises qui pourraient 
naître, à ce niveau, des rencontres 
du mot et de l�image.« 

Raymond Bellour1 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 30 

case of a �theory of pictures�) serving as the passive objects of descrip-
tion and explanation«2. Warum diese Unvereinbarkeit? könnte man an 
dieser Stelle naiv fragen. Kann die scheinbare Unmöglichkeit der Ver-
bindung nicht auch als Herausforderung aufgefasst werden? Jedenfalls 
lassen sich von diesem Punkt aus Fragen stellen, die als wiederkehrende 
Orientierungsmarken einen Leitfaden für die folgende Arbeit bilden. In 
welchem Verhältnis stehen theoretischer Diskurs und Bildsprache? Wie 
lässt sich nicht nur mit Bildern, sondern aus Bildern heraus argumentie-
ren?3 Und, grundsätzlicher gefragt: Könnte die scheinbare Distanz beider 
Bereiche etwas mit dem allgemeineren Verhältnis von Praxis und Theo-
rie zu tun haben? 

Theorie und Praxis werden im Allgemeinen als Gegensätze begrif-
fen, als einander ausschließende Pole von Denken und Handeln, von abs-
trakter Reflexion und konkreter Verwirklichung. Hier der begrifflich 
denkende Kopf, dort die ausführende Hand: zwei Körperteile, mit denen 
sich zugleich das Spektrum von ursprünglicher Konzeption und an-
schließender Realisierung, von Idee und Materie ausmessen lässt. Theo-
rie, das heißt Abstraktion und Distanznahme. Sie muss, so die gängige 
Vorstellung, da sie zu allgemeinen Aussagen kommen will, von der kon-
kreten Handlung, von einzelnen kulturellen Artefakten abstrahieren und 
zu ihrem Gegenstand eine distanzierte, beobachtende Position einneh-
men. Zwar soll Theorie � daran bemisst sich ihre Gültigkeit � alle Phä-
nomene in dem von ihr abgesteckten Bereich umfassen und begrifflich 
erklären; sie selbst wird jedoch nicht gleichzeitig Erklärung und zu erklä-
rendes Objekt, das Rätsel und seine Lösung sein können. Theorie lässt 
sich nicht von ihrem Gegenstand affizieren; sie kennt keine Affekte. 

Man kann eine solche Gegenüberstellung mit guten Gründen infrage 
stellen; aus poetologischer und literaturtheoretischer Perspektive ge-
schieht dies seit gut zweihundert Jahren. Versuche, nicht nur zu einer 
Verschränkung von Theorie und Praxis zu kommen � die auch in einem 
Modell von Verschränkung weiterhin als isolierte Bereiche gedacht wür-
den �, sondern schon die Prämissen einer Aufspaltung des Diskursfeldes 
in Praxis und Theorie anzuzweifeln, lassen sich bereits in der ästheti-
schen Theorie (und Praxis, müsste man ergänzen) der Frühromantik fin-

                                              
2  William J. T. Mitchell: »Metapictures«, in: Ders.: Picture Theory, Chicago: 

Chicago UP 1994, 35-82: 82. 
3  Vgl. zu diesem Zusammenhang auch Gottfried Boehm, der wichtige Stationen 

der Marginalisierung des Bildes nachzeichnet und Vorschläge macht, wie eine 
»Logik der Bilder« � eine nicht prädikative Logik also � aussehen könnte: 
Gottfried Boehm: »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder«, 
Vortrag im Rahmen der Vorlesungsreihe »Iconic Turn« an der Ludwig-
Maximilians-Universität München, 16.01.2003, abgedruckt in: Hubert Bur-
da/Christa Maar (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Köln: DuMont 
2004, 28-43. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

31 

 

den. Die wohl bekannteste programmatische Äußerung Friedrich Schle-
gels zur Transzendentalpoesie lautet, sie müsse »in jeder ihrer Darstel-
lungen sich selbst mit darstellen, und überall zugleich Poesie und Poesie 
der Poesie sein«.4 In diesem Sinne solle sich jede schriftstellerische Pra-
xis mit einer gleichzeitigen Selbstreflexion dieser Praxis verbinden. Da-
mit ist eine der prägnantesten und folgenreichsten Denkfiguren benannt, 
aus der das frühromantische Denken sich immer wieder speist: Eine dis-
tanzierte, überlegen theoretisierende Sprecherposition wird � nicht aus 
beiläufigen, spielerischen Gründen, sondern aus erkenntnistheoretischer 
Notwendigkeit � zugunsten einer Vermischung von Diskursebenen in 
Frage gestellt, und diese Skepsis führt in der Praxis zu einem permanen-
ten, mehrdeutigen Oszillieren zwischen Meta- und Objektsprache, letzt-
lich zur Infragestellung einer möglichen Unterscheidung beider Ebenen. 
Dies hat nicht nur für die säuberliche Trennung von Sprachebenen Fol-
gen. Es schlägt auch auf die Gattungsfrage durch, wenn wiederum Fried-
rich Schlegel, der neben Novalis als der wichtigste �praktische� Theoreti-
ker der Frühromantik gelten kann � formuliert: »Eine solche Theorie des 
Romans würde selbst ein Roman sein müssen [�]«5, ein Text somit, der 
als Theorie und Praxis zugleich zu verstehen wäre.6 Was Schlegel for-
dert, ist eine Haltung, die nicht kategorial zwischen poetologischer Theo-
rie und schriftstellerischer Praxis unterscheidet, sondern die utopische 
Gleichzeitigkeit beider Bereiche zum Fluchtpunkt des Denkens und 
Schreibens erklärt. 
 
 

Film als  »konkretes Medium« 
 
Als Einstieg in eine Diskussion, die sich im Wesentlichen mit zwei � 
allerdings immer auch schreibenden � Filmemachern beschäftigt, mögen 
diese Überlegungen unangemessen wirken. Sie weisen jedoch auf eine 
grundlegende Frage hin, die sich ebenso für den Umgang mit Bildern 
stellen lässt. Wie ist dort das Verhältnis von Theorie und Praxis zu den-
ken? Sind Beispiele vorstellbar, auch innerhalb des Films (Film-)Theorie 
zu entwickeln? Wenn ja, wie könnte dies aussehen? Solange man sich im 
Medium der Sprache bewegt, besonders mit Blick auf die Kurzform der 

                                              
4  Friedrich Schlegel: »Athenäums-Fragmente« [1798], in: Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe Band II, hg. von Ernst Behler, München/Paderborn/Wien: 
Schöningh 1967, 165-255: 204. 

5  Friedrich Schlegel: »Brief über den Roman« [1800], in: Ebd., 329-339: 337. 
6  In Novalis� Fichte-Studien ist die Vermischung von Theorie und Praxis noch 

programmatischer gefasst: »Ohne Praxis ist die Theorie, ohne die Theorie die 
Praxis unvollendet«. (Novalis: Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von 
Hardenbergs. Band 2: Das philosophisch-theoretische Werk, hg. von Hans-
Joachim Mähl, Darmstadt: WBG 1999, 57). 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 32 

Lyrik, die in ihrer konzentrierten Idealform immer zugleich als Aussage 
wie als Reflexion dieser Aussage gelesen werden will, mag die Verbin-
dung von Theorie und Praxis einleuchten. Das poetologische Programm 
scheint im Gedicht durch die Verdichtungen von Vers und Metrum be-
sonders stark in seine praktische Ausführung eingewoben zu sein. Wie 
aber ist das am Ende des 19. Jahrhunderts erfundene Medium Film ein-
zuschätzen, wenn man es an seinem Verhältnis von Praxis und Theorie 
misst? Lässt sich Schlegels Diktum so übersetzen, dass auch eine Theorie 
des Films nur als Film denkbar wäre? Können Filme sich überhaupt 
»theoretisch« äußern oder zumindest als theoretische Äußerungen ver-
standen werden? Auf den ersten Blick wird es überraschen, den Film so 
nachdrücklich in die Nähe des Theoretischen zu rücken. Schließlich han-
delt es sich bei der filmischen Realität � klammert man den Zeichentrick-
film und andere Spielarten des abstrakten Films, die ganz ohne Kamera 
auskommen, für den Moment aus � per se um konkretes Material, das im 
Filmbild lediglich �verdoppelt� wird. Der Film bewegt sich, mit Kant ge-
sprochen, ganz auf der Seite der Anschauung; ihn trennt eine scheinbar 
unüberwindbare Kluft von der des Begriffs.7 Im Rahmen der in der »Kri-
tik der reinen Vernunft« entwickelten Dichotomie von leerem Gedanken 
und blinder Anschauung müsste man den Abbildungsmodus des Films 
zweifellos als �blind� charakterisieren, und wenn Jean-Luc Godard in 
JLG/JLG8 eine blinde Schnittassistentin auftreten lässt, mag das auf diese 
spezifische Blindheit des Films anspielen. 

Allerdings besteht die Pointe darin, dass diese Blindheit zugleich als 
die entscheidende Errungenschaft des Films gelten kann. Gerade in der 
Genauigkeit der Abbildung, die scheinbar keinerlei Spielraum für Inter-
pretation oder Abstraktion zulässt, liegt zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
das revolutionär Neue des Films. Nur aus diesem Grund konnte der Film 
auch für eine Reihe von materialistisch orientierten Theorien als mediale 
Utopie dienen.9 Haltlos abstraktem Philosophieren war hier bereits durch 
                                              
7  Vgl. die bekannte Gegenüberstellung von Sinnlichkeit und Verstand in der 

»transzendentalen Logik«: »Ohne Sinnlichkeit würde uns kein Gegenstand ge-
geben, und ohne Verstand keiner gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt sind 
leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es ebenso notwendig, 
seine Begriffe sinnlich zu machen, (d.i. ihnen den Gegenstand in der An-
schauung beizufügen,) als seine Anschauungen sich verständlich zu machen 
(d.i. sie unter Begriffe zu bringen). Beide Vermögen, oder Fähigkeiten, kön-
nen auch ihre Funktionen nicht vertauschen. Der Verstand vermag nichts an-
zuschauen, und die Sinne nichts zu denken. Nur daraus, daß sie sich vereini-
gen, kann Erkenntnis entspringen.« (Immanuel Kant: Kritik der reinen Ver-
nunft [1787]. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe herausgegeben 
von Raymund Schmidt, dritte Auflage, Hamburg: Meiner 1990, 95) 

8  JLG/JLG. AUTOPORTRAIT DE DECEMBRE, F/CH 1994, Regie: Jean-Luc Godard. 
9  Bekannte Utopien, die das Medium als materialistische Erlösung vom idealis-

tischen Kunstverständnis begrüßten, sind die medientheoretischen Überle-
gungen Walter Benjamins und Bertolt Brechts. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

33 

 

das technische Dispositiv selbst ein Riegel vorgeschoben. Spekulative 
Höhenflüge schienen durch den Zwang zur dokumentarischen Konkreti-
on unmöglich. Wie auch immer man die Diagnose bewerten wollte: Das 
Medium galt als �geistlos�, und dies ließ sich wahlweise verdammen oder 
begrüßen � je nachdem, ob man darin intellektuellenfeindliche Stumpf-
heit oder die Einlösung anti-idealistischer Hoffnungen erkannte. Einig-
keit jedenfalls herrschte darüber, dass im Film ein einfahrender Zug in 
einem derart beängstigenden Maße �wirklich� ein Zug war, dass die Zu-
schauer der gern erzählten (wenn auch nicht belegten) Anekdote10 zufol-
ge bei der ersten öffentlichen Projektion am 28.12.1895 angeblich flucht-
artig den Saal verließen � eine Szene, die Jean-Luc Godard in seinem 
Film LES CARABINIERS 1963 ironisch aufnimmt, wenn der naive Prota-
gonist Michel Ange im Kino bei einer ähnlichen Szene ängstlich die Ar-
me vor dem Gesicht verschränkt.11 Folgt man einem Gedanken Hartmut 
Winklers, lässt sich der Erfolg des Mediums Film zumindest teilweise 
darauf zurückführen, dass er eine konkrete Antwort auf die Bodenlosig-
keiten sprachlicher Repräsentationsmodelle formulierte, die im An-
schluss an Nietzsches »bewegliches Heer von Metaphern«12 Hugo von 
Hofmannsthal in seinem Chandos-Brief 1903 ausgelotet hatte. Während 
man der Sprache im »Fin de Siècle« als einem Feld von permanenten 
Verschiebungen und Unwägbarkeiten zu misstrauen gelernt hatte, besaß 
der Film in der Realität ein stabiles Gegenstück. Zweifel am Prozess der 
Signifikatbildung angesichts gleitender Signifikanten war hier unange-
messen. 
 

Fotografie und Film wurden begeistert begrüßt als eine Erlösung von der 

Sprache; in sehr unmittelbarer Weise verwirklichen sie, was bei Chandos als 

eine ästhetische Erfahrung vorvollzogen ist, und sie wählen denselben Aus-

weg aus der Krise: Fotografie und Film sind tatsächlich der radikale Typus ei-

ner Sprache, die ausschließlich in Konkreta sich artikuliert. Gegen das zu-

nehmend falsche Allgemeine spielen sie das jeweils Einzelne aus und gegen 

die Einheit des Begriffs die Vielfalt der Exemplare. Wenn das Konzept �Tisch� 

tatsächlich in die Pluralität der konkreten, fotografierbaren Tische aufzulö-

                                              
10  Sinn und Zweck der Kolportage einer solchen Legende müssten gesondert 

analysiert werden. Fest steht, dass dem Medium hier, sozusagen in seiner 
Geburtsstunde, bereits eine Wirkmächtigkeit und Kraft bescheinigt wird, die 
über die aller anderen Medien weit hinausgeht. 

11  LES CARABINIERS, F/I 1963, Regie: Jean-Luc Godard. 
12  Friedrich Nietzsche: »Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne« 

[1873], in: Ders.: Werke in sechs Bänden, hg. von Karl Schlechta, fünfter 
Band, München: Hanser 1980, 309-319: 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 34 

sen ist, so bedeutet dies vor allem, daß Abstraktion und Subsumtion, letztlich 

also die Signifikatbildung, vermieden werden können.13 

 

Winkler setzt Sprache und Film radikal gegeneinander, womit zugleich 
gesagt ist, dass der Film nach einem grundsätzlich anderen Prinzip funk-
tioniert. Angesichts des Vertrauensverlusts, den die Sprache bei Nietz-
sche, Hofmannsthal oder Fritz Mauthner erlitt, erscheint der Film tat-
sächlich wie ein utopisch sprachfreier Raum, in dem die Verrechnung 
von Realität und Repräsentation reibungslos funktioniert. Gegen eine 
solche Engführung, die die »Sprachkrise« der Jahrhundertwende und die 
Entwicklung der technischen Medien Fotografie und Film als zwei Seiten 
einer Medaille begreift, lassen sich leicht Einwände formulieren. Ginge 
man etwa der Frage nach, für welche sozialen Gruppierungen überhaupt 
sinnvoll von einer �begeisterten Begrüßung� des Films gesprochen wer-
den kann, so würde man sicher nicht auf die Leute stoßen, die von der 
Sprachkrise �infiziert� waren. Der Vertrauensverlust gegenüber der Spra-
che muss als eine �Intellektuellenkrankheit� eingeschätzt werden und 
setzte damit in einer völlig anderen sozialen Schicht ein als der Sieges-
zug des Kinematographen, der sich zumindest bis zur literarischen Ade-
lung des Mediums um 1910 aufs Engste mit Jahrmarkt, Music Hall und 
Varieté verbindet. Diejenigen, die in den ersten zwei Jahrzehnten für den 
ökonomischen Erfolg des Kinematographen verantwortlich waren, hatten 
wohl ein deutlich unkomplizierteres Verhältnis zur Sprache und weder 
die Muße noch die verfeinerten Geschmacksnerven, um sich an Hof-
mannsthals berühmt gewordenen »modrigen Pilzen« den Magen zu ver-
derben.14 Allerdings scheint es Winkler weniger um ein historisch-
soziologisch präzises Argument zu gehen als um die systematische Be-
schreibung des Films als »Medium des Konkreten«. Aus dieser Definiti-
on leiten sich erste Fragen für das Thema »Film als Theorie« ab: Wie 
verhält sich dieses �Haften am Konkreten� zu den Möglichkeiten theore-
tischen Sprechens im Film? Schränkt es die Möglichkeiten von Theorie-
bildung im Film lediglich ein oder schließt es sie von vornherein aus? 
Mit anderen Worten: Ist der Film aufgrund seines technischen Apriori als 
�untheoretisches�, theoriefeindliches Medium einzustufen? 

                                              
13  Hartmut Winkler: Docuverse. Zur Medientheorie der Computer, München: Bo-

er 1997, 206f. 
14  Vgl. etwa eine frühe Analyse des Kinopublikums: »Was zunächst die Zuschau-

er betrifft, so stammten diese in überwiegender Zahl aus Arbeiterkreisen. In 
vielen Kinos waren Personen des Mittelstandes überhaupt nicht vertreten. Die 
besseren Bürgerfamilien und die Gebildeten scheinen das Kino gänzlich zu 
meiden.« (»Drucksache Nr. 2317 der Nationalversammlung vom Jahre 1920«, 
zitiert nach Konrad Lange: Das Kino in Gegenwart und Zukunft, Stuttgart: En-
ke 1920, 124.) 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

35 

 

Aus der Perspektive realistischer Filmtheorien ist auf die Frage seit 
den fünfziger Jahren immer wieder mit einem deutlichen �Ja� geantwortet 
worden. Besonders in Entwürfen, die, wie Siegfried Kracauers »Theorie 
des Films« oder André Bazins filmtheoretische Texte den Realismus des 
Mediums ins Zentrum rücken, stellt die Konkretion das entscheidende 
Unterscheidungsmerkmal dar, das Fotografie und Film gleichermaßen 
von allen übrigen Bildtypen und Kunstformen abhebt. An der Angemes-
senheit filmischer Repräsentation ist, so scheint es, nicht zu zweifeln; der 
Film haftet an der Realität � oder umgekehrt die Realität am Film � wie 
ein Schatten an dem Objekt, das ihn wirft. Dies verhinderte nicht nur, 
Abstrakta unmittelbar zu artikulieren. Es sprach in den ersten Jahrzehn-
ten nach seiner Erfindung auch insgesamt dagegen, den Film als Kunst-
form überhaupt in Betracht zu ziehen. Denn nach klassischer Auffassung 
ist künstlerischer Ausdruck im gleichen Maße wie gedankliche Abstrak-
tion darauf angewiesen, Differenzen gegenüber dem Ausgangsmaterial 
zu akzentuieren und dadurch zu individuellem Stil zu gelangen. Dass 
durch reine Verdopplung Kunst entstehen könne, schien daher von vorn-
herein ausgeschlossen.15 Oder, um dieses mediale Spezifikum in semioti-
scher Terminologie zu fassen: Die beinahe �reine� Denotation des Film-
bildes schien jede Art von Konnotation, die in gesprochener und ge-
schriebener Sprache den überwiegenden Anteil an der Bedeutungsbil-
dung übernimmt, bei Weitem zu übertreffen.16 Es ist exakt dieser Punkt, 
auf den Siegfried Kracauer abzielt, wenn er den Film im Untertitel seines 
Buches programmatisch als Werkzeug zur »Errettung der äußeren Wirk-
lichkeit« definiert. Was er als »ausgesprochene Affinität zur sichtbaren 
Welt um uns her«17 bezeichnet und im Laufe seines Buches wie eine Be-
schwörungsformel wiederholt, steht strukturell an der gleichen Stelle wie 
der von Winkler beschriebene Zwang zur an Mimesis gebundenen Kon-
kretion. Die Kehrseite des Arguments ist, dass dem Film mit diesem em-
phatischen Wirklichkeitsbezug zugleich jede Möglichkeit der Abstrakti-
on abgesprochen wird. In Kracauers Modell wird daher begriffliches 
                                              
15  In der frühen Debatte um das Kino wiederholen sich daher zahlreiche Argu-

mente, die im 19. Jahrhundert bereits gegen die Fotografie in Anschlag ge-
bracht worden waren. In seiner »Geschichte der Unschärfe« hat Wolfgang Ull-
rich gezeigt, wie die fotografischen Möglichkeiten der Unschärfe vor allem 
dazu genutzt wurden, das vermeintlich kalte, unkünstlerische Medium künst-
lerisch zu nobilitieren, indem man malerische Techniken der romantischen 
Landschaftsmalerei auf technischem Wege imitierte. (Wolfgang Ullrich: Die 
Geschichte der Unschärfe, Berlin: Wagenbach 2002, 19-29.) 

16  Vgl. zur Unterscheidung von Denotation und Konnotation filmischer Bildfolgen 
Christian Metz: »Quelques points de sémiologie du cinéma« [1966], in: Ders.: 
Essais sur la signification au cinéma, Band 1, Paris: Klincksieck: 1971, 95-109: 
99ff. 

17  Siegfried Kracauer: Theorie des Films. Die Errettung der äußeren Wirklichkeit 
[1960], vom Verfasser revidierte Übersetzung von Friedrich Walter und Ruth 
Zellschan, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 36 

Denken ganz entschieden unter dem Stichwort »unfilmischer Inhalt« 
subsummiert. Einer Formulierung allgemeiner Begriffe steht der konkre-
te Realitätsbezug des Mediums diametral entgegen, was Kracauer 
schließlich zu dem kategorischen Urteil kommen lässt: »Begriffliches 
Denken ist ein filmfremdes Element.«18 Im Stichwort �Realismus� wird 
hier also ontologisierend das Wesen des Films isoliert, um im steigenden 
Abstraktionsgehalt zugleich eine zunehmende Entfernung vom medialen 
Kern zu diagnostizieren. Dass André Bazins Textsammlung »Qu�est-ce 
que le cinéma?« mit einem Aufsatz zur »Ontologie des photographischen 
Bildes« einsetzt, folgt dem gleichen Argumentationsmuster: Die �unge-
formte Realität�, die als buchstäblich verstandener Eindruck im filmi-
schen Material verstanden wird und erst in zweiter Linie als Ausdruck, 
wird zum archimedischen Punkt des Filmischen erklärt. Jeder künstliche 
Eingriff in das Material über Schnitt und Montage wird demgegenüber 
als supplementär und abgeleitet vernachlässigt. In seiner umfangreichen 
und detaillierten Studie zum Montagebegriff fasst Rudolf Kersting die 
Positionen von Bazin und Kracauer so zusammen: »Die von Kracauer 
und Bazin fortwährend beschworene Realität existiert als factum, an dem 
nur eines nicht aufzuscheinen hat, was es doch buchstäblich ist: ein Ge-
machtes. Das Reale wird ihnen zum schlechthin Ungezeugten. Seine 
Substanz ist metaphysisch.«19 Allerdings sind die Gründe dafür, am Film 
besonders seine Bindung an die konkrete Realität hervorzuheben, unter-
schiedlich. Bei Bazin bildet � und dies ist für Jean-Luc Godard, dessen 
Denken im Cahiers du cinéma-Umfeld der fünfziger Jahre geprägt wur-
de, entscheidend � das Reale und Konkrete einen zweifachen Gegenpol: 
Es steht sowohl der Scheinwelt des Studio-Illusionismus, aber auch der 
Illusionierung, die die politischen Systeme vor 1945 zum Programm er-
hoben hatte, wirkungsvoll entgegen. Die Bedeutung des italienischen 
Neo-Realismus, der das Reale wie eine moralisch reinigende Kraft in den 
Film zurückkehren ließ, kann hier kaum überschätzt werden. Das vielzi-
tierte Diktum, mit einer filmischen verbinde sich zugleich eine morali-
sche Einstellung, ist hier so zu interpretieren, dass der Film mit der An-
bindung an die � soziale, ungestellte, quasi-dokumentarische � Realität 
neue Glaubwürdigkeit erhält: Die Realität wird als ein Bereich gedacht, 
der sich gegen die Ideologisierung und Manipulation resistent erweist. 

Die emphatische Umarmung des Films als »Kunst der Konkretion« 
ist älter als die Entwürfe Bazins und Kracauers, die in ihr den Flucht-
punkt des Filmischen erkennen. Bereits in den zwanziger Jahren, die als 
erste Blütezeit der Filmtheorie gelten können, macht das Nachdenken 

                                              
18  Ebd., 346. 
19  Rudolf Kersting: Wie die Sinne auf Montage gehen. Zur ästhetischen Theorie 

des Kinos/Films, Basel/Frankfurt am Main: Stroemfeld 1989, 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

37 

 

über die Referentialisierung des technischen Mediums Film einen wich-
tigen theoretischen Bezugspunkt aus. 1930 kommt Béla Balázs, dessen 
Filmtheorie keineswegs als realistisch zu bezeichnen wäre, da sie sich 
vor allem den formalen und technischen Möglichkeiten der filmischen 
Zurichtung und Veränderung dieser Realität widmet, zu einem auf den 
ersten Blick ähnlichen Urteil. Am Schluss seines zweiten Buchs, »Der 
Geist des Films«, das gewissermaßen schon im Titel eine Gegenposition 
zur realistischen Auffassung bezieht, heißt es:  
 

Der Film ist die Kunst des Sehens. Er ist also die Kunst der Konkretion. Der 

Film sträubt sich, seiner inneren Bestimmung nach, gegen die mörderische 

Abstraktion, die im Geiste des Kapitalismus, aus den Dingen Waren, aus den 

Werten Preise und aus den Menschen unpersönliche Arbeitskräfte gemacht 

hat. Die photographische Technik der Großaufnahme drängt den Film, trotz 

alledem, zu einem Realismus der Nähe, die zur unerbittlichen Gegenwart 

wird.20 

 

Balázs begrüßt den Konkretionszwang des Films also keineswegs aus ei-
ner Position der Theoriefeindlichkeit � seine drei Filmbücher sind selbst 
als kunstvoll-assoziative Filmtheorie zu lesen �, sondern aus materialisti-
schen Motiven: »Mörderisch« ist die Abstraktion für Balázs, weil er in 
ihr zugleich eines der Kernprinzipien kapitalistischer Ökonomisierung 
ausgemacht zu haben glaubt. Wo Ware, Preise und Arbeitskräfte nur auf 
dem Wege der Entindividualisierung und Austauschbarkeit zu produzie-
ren sind (und ihrerseits, das ist mitgedacht, selbst Austauschbarkeit und 
Entindividualisierung produzieren), ist der Film auf die Sichtbarkeit und 
Nähe jedes einzelnen Objekts angewiesen, das von der Kamera erfasst 
werden soll. Er leistet daher, so Balázs� Utopie, gegen jede Art von Ver-
dinglichung Widerstand.21 Balázs� Verurteilung richtet sich daher auch 
nicht wie die Entwürfe Bazins und Kracauers gegen den montierenden 
Eingriff22 in das Material, sondern gegen die Entindividualisierung und 
Gleichmacherei einer unterschiedslosen Abstraktion, die das Einzelne 
aus den Augen verliert. 

Die Konstellation, in der Godard und Farocki ihre Überlegungen und 
Praktiken des Filmens entwickeln, ist eine andere. Beide, besonders Go-
dard, sind zwar stark von André Bazin beeinflusst, dessen Nachdenken 

                                              
20  Béla Balázs: Der Geist des Films [1930], mit einer Einleitung von Hartmut Bi-

tomsky, Frankfurt am Main: Makol 1972, 216. 
21  Dies gilt auch, wenn der entstandene Film selbst natürlich ohne weiteres als 

Produkt vermarktet werden kann und den üblichen Marktgesetzen unterliegt. 
22  Balázs hatte 1929 beim »Kongreß Unabhängiger Filmschaffender« in La Sarraz 

(Schweiz) Eisenstein kennengelernt, dessen Filme er wie viele andere in Ber-
lin interessiert und begeistert verfolgt hatte. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 38 

über Filme gerade in der Verbindung von konkreter Beobachtung und 
abstrahierender Systematisierung in Frankreich den Filmdiskurs nach 
dem Krieg auf ein neues Niveau brachte. Mit den Cahiers du cinéma 
gründete Bazin 1951 die bis heute weltweit einflussreichste Filmzeit-
schrift, die nicht nur Godard, sondern vielen Protagonisten der späteren 
»Nouvelle Vague« eine Plattform bot, ihre ersten Texte zum Film zu 
publizieren. Neben Henri Langlois, dem Leiter der Pariser Ciné-
mathèque, ist Bazin daher die zweite Gründungsfigur des französischen 
Nachkriegskinos � jemand, den Godard buchstäblich als �Vorfahr� be-
zeichnet und der auch für das von Godard immer wieder reklamierte 
Filmemachen durch Textproduktion Pate steht.23 »Bazin était un cinéaste 
qui ne faisait pas de films mais qui faisait du cinéma en en parlant, com-
me un colporteur.«24 Auch Godards frühes Interesse an Schnitt und Mon-
tage ist zumindest indirekt als Reaktion auf die von Bazin verfochtene 
Bevorzugung der ungeschnittenen langen Einstellung zu verstehen, die 
gegenüber Schnittfolgen ein Plus an Wirklichkeit hätten. »J�ai toujours 
eu, par éducation, l�esprit de contradiction. Je me disais: ils disent vert, 
est-ce qu�on ne pourrait pas dire le contraire? Bazin disait: plan-
séquence, moi je me demandais si le découpage classique, finalement, ce 
n�était pas bien.«25 Für Farocki, der Bazins Schriften 1975 auszugsweise 
in deutscher Übersetzung herausgab,26 ist der französische Kritiker und 
Theoretiker eher allgemein als Impuls wichtig gewesen: »Bazin war vor 
allem eine Inspiration. Er hatte die Bildung und auch die Gabe, den Film 
in die gesamte Geistesgeschichte stellen zu können, ohne dass das ir-
gendwie philiströs wurde.«27 

Was ihr Verhältnis zum »Realismus« des Kinos angeht, ist die Sache 
bei Farocki und Godard komplizierter: Einerseits ist die Arbeit beider 
Filmemacher eng mit so genannten �dokumentarischen� Techniken ver-
bunden, andererseits ist sie von einem tiefen Zweifel an der direkten, un-
vermittelten Abbildbarkeit der �Realität� durch die Kamera geprägt. Im 
gemeinsamen Glauben an den Forschungscharakter des Mediums und an 
seine Fähigkeit, Entscheidendes zur Erforschung der Realität beitragen 
zu können, stehen sie also durchaus auf der Seite Bazins. In ihrer Skepsis 
                                              
23  Vgl. zum Stellenwert Bazins für die französische Cinéphilie der fünfziger Jah-

re Antoine de Baecque: »Un saint en casquette de velours«, in: Ders.: La ci-
néphilie. Invention d�un regard, histoire d�une culture. 1944-1968, Paris: Fa-
yard, 2003, 33-61. 

24  Jean-Luc Godard: »L�art à partir de la vie. Entretien avec Jean-Luc Godard 
par Alain Bergala« [1985], in: JLG I, 9-24: 10. 

25  Ebd. 
26  André Bazin: Was ist Kino? Bausteine zu einer Theorie des Films, hg. von 

Ekkehard Kümmerling und Harun Farocki, Köln: DuMont 1975. 
27  Tilman Baumgärtel/Harun Farocki: »Aus Gesprächen«, in: Tilman Baumgärtel: 

Harun Farocki. Vom Guerillakino zum Essayfilm. Werkmonografie eines Auto-
renfilmers, Berlin: b_books 1998, 204-228: 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

39 

 

gegenüber den filmischen Methoden jedoch gehören sie zugleich zu sei-
nen Kritikern und bewegen sich in einer theoretischen Tradition, die das 
Medium Film seit den sechziger Jahren einer scharfen Kritik unterzog. 
Gegen die Substanzialisierung des kinematografischen Realitätsbegriffs, 
wie er sich vor allem bei Siegfried Kracauer findet, richtete sich beson-
ders in Frankreich eine Gruppe von Theoretikern, die nachdrücklich auf 
den ideologischen Gehalt des Dispositivs hinwies, auf die nur scheinbar 
�objektiven� Anteile der Technik (Kamera, Projektion), in denen sich ei-
ne bestimmte, kulturell vorgeprägte Perspektive fortschreibe.28 �Realität� 
ist dieser Auffassung nach keineswegs ein ideologiefreier Raum. Im Ge-
genteil: Was im Film abgebildet werde, müsse eher als Effekt der spezi-
fischen Regeln des Apparats aufgefasst werden. Der von der Kamera 
aufgezeichnete und auf die Leinwand projizierte Raum sei daher keines-
wegs als bloße Verdopplung eines �natürlich� gegebenen, dreidimensio-
nalen Raumes auf der zweidimensionalen Leinwand zu verstehen, son-
dern als Fortschreibung und mediale Verhärtung des perspektivischen 
Codes, der in der Renaissance, also mit Herausbildung der bürgerlichen 
Gesellschaft, als verbindlich gesetzt worden sei. Es handele sich um eine 
Konstruktion, deren ideologische Voraussetzungen es aufzuzeigen gel-
te.29 Gegen die Idee des filmischen Realismus wurden der aus materialis-
tischer Perspektive kritisierte filmische �Apparat� und seine Implikatio-
nen in Anschlag gebracht: »L�appareil cinématographique est un appareil 
proprement idéologique, c�est un appareil qui diffuse de l�idéologie 
bourgeoise, avant même de diffuser quoi que ce soit. Avant même de 
produire un film, la construction technique de la caméra produit de 
l�idéologie bourgeoise.«30 Können diese Sätze als gemeinsamer Aus-
gangspunkt gelten, wurde die Tragweite und Interpretation dessen, was 
unter �Ideologie� im Einzelnen zu verstehen sei, in den unterschiedlichen 
Texten der Debatte jeweils anders bewertet. Gilt die Kamera für Marce-

                                              
28  Die einschlägigen Basistexte dieser unter dem Begriff �Apparatus-Debatte� in 

die Geschichte eingegangenen Diskussion sind das Gespräch mit Marcelin 
Pleynets und Jean Thibaudeau »Économique, idéologique, formel...« (Ci-
néthique, Nr. 3, 1969, 7-14) und Jean-Louis Baudrys Aufsatz »Effets idéologi-
ques produits par l�appareil de base« (Cinéthique, Nr. 7/8, 1970, 1-8). Einer 
der Wenigen, der die Debatte im deutschsprachigen Raum fruchtbar zu ma-
chen versucht hat, ist Hartmut Winkler (Hartmut Winkler: Der filmische Raum 
und der Zuschauer. �Apparatus� � Semantik � �Ideology�, Heidelberg: Winter 
1992). Mit gut dreißigjähriger Verzögerung liegen die Kerntexte der Diskussi-
on � sowie aktuelle Weiterführungen � mittlerweile auf Deutsch vor: Robert 
F. Riesinger (Hg.): Der kinematographische Apparat. Geschichte und Gegen-
wart einer interdisziplinären Debatte. Münster: Nodus 2003. 

29  Tatsächlich wäre die gesamte �Apparatus-Debatte� ohne den von Louis 
Althusser forcierten Ideologiebegriff kaum denkbar, da es immer wieder dar-
um geht, ideologische Voraussetzungen des Kino-Dispositivs herauszupräpa-
rieren und anzugreifen. 

30  Pleynet/Thibaudeau: »Économique, idéologique, formel...«, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 40 

lin Pleynet � über die Vorstufen Camera Obscura und Fotoapparat � als 
endgültige Fixierung eines bürgerlich vereinheitlichenden Blicks, so ist 
für Jean-Louis Baudry die damit verbundene Konstitution eines wahr-
nehmenden Subjekts entscheidend, das aus psychoanalytischer Perspek-
tive in Frage zu stellen und zu subvertieren sei.31 

Ganz gleich, wie groß die Unterschiede der �Apparatus�-Theoretiker 
im Einzelnen sind, ihre Kritik und Theorie richtet sich deutlich gegen das 
Medium Film, wenn sie seine technischen Voraussetzungen als ideolo-
gisch dechiffriert. Filmkritik wurde damit zugleich zur Institutionskritik, 
die sich über den einzelnen Film hinaus gegen den gesamten technisch-
institutionellen Komplex »Kino« zu richten hatte. In dieser Kritik, die in 
enger Auseinandersetzung mit Godards agitatorischen Filmen aus der 
Dziga-Vertov Gruppe vor allem in der 1968 gegründeten Zeitschrift 
»Cinéthique« geäußert wurde,32 sind unschwer Maximen der zeitgleich 
in Paris artikulierten (Literatur-)Theorie zu erkennen: Kritik am ver-
meintlich �natürlichen� Code bildlicher Repräsentation, Angriff auf die 
metaphysischen Voraussetzungen jeder kinematographischen Identifika-
tion, Entzauberung des »Mythos« Kino etc. Allerdings zielt diese Kritik 
vor allem auf den negativen Gehalt des kinematografischen Dispositivs 
ab; sie ist im Kern kinofeindlich, weil sie den Effekten des Kinoapparats 
insgesamt misstraut. Eine Neubewertung des Films als theoretischem In-
strumentarium kann damit dementsprechend nicht verbunden sein. Die 
unter dem Stichwort »Apparatus-Debatte« bekannt gewordene Diskussi-
on, die vor allem in Paris geführt wurde und in Amerika einen ungleich 
stärkeren Widerhall gefunden hat als in Deutschland, ist eine zwar theo-
retisch geschulte Auseinandersetzung mit dem Kino und den ideologi-
schen Anteilen seines technischen Apriori. Da sie aber � bei aller theore-
tischen Präzision und historischer Herleitung � in eine gegen das gesamte 
Kino gerichtete Verurteilung mündete, ist die Debatte schwer mit einer 
Aufwertung des Films zum theoriefähigen Medium vereinbar. 

Eine positiv konzipierte »Utopie Film«33 dagegen, die den Film ge-
gen etablierte Genres und Konventionen als Forschungsinstrument zu 
entwickeln versucht, findet sich in Deutschland am deutlichsten ausfor-
muliert in Alexander Kluges Filmen und Texten der sechziger Jahre. 

                                              
31  Für eine weitergehende Diskussion der einzelnen Positionen vgl. Winkler: Der 

filmische Raum und der Zuschauer, 19-62. 
32  Eine Auswahl von Texten aus der nach dem Mai 1968 entstandenen und zu-

nächst stark unter dem Einfluß der Tel Quel-Gruppe stehenden Zeitschrift ist 
bereits 1973 auf Deutsch erschienen. (Gruppe Cinéthique: Filmische Avant-
garde und politische Praxis, Reinbek: Rowohlt 1973.) 

33  So der Titel eines Textes, den Alexander Kluge 1964 veröffentlichte (»Die 
Utopie Film« [1964], in: Merkur, Heft 191-204, wieder abgedruckt in Alexan-
der Kluge: In Gefahr und größter Not bringt der Mittelweg den Tod. Texte zu 
Kino, Film, Politik, hg. von Christian Schulte, Berlin: Vorwerk 8 1999, 42-56.) 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

41 

 

Kluges Kritik richtet sich � anders als die in Frankreich geäußerten Ein-
wände � nicht gegen den technischen Apparat, sondern versucht, diesen 
Apparat anders zu nutzen und mit ihm eine Realität sichtbar zu machen, 
die immer schon mehr ist als das bloß Sichtbare. Wo Pleynet und andere 
Autoren der �Apparatus-Debatte� die verdeckten manipulativen Anteile 
von Kamera und Projektionsapparat attackieren, entdeckt Kluge die kon-
struktiven Elemente auf der Ebene der Realität selbst. Für ihn, der ebenso 
wie Godard und Farocki als ein filmisch operierender Theoretiker gelten 
kann, setzt sich Realität immer schon aus verschiedenen Ebenen und 
�Einstellungen� zusammen, in denen so genannte fiktionale Anteile eben-
so enthalten sind wie �einfache� Realität.34 Dem vereinfachenden, einsin-
nigen Realitätssinn setzt Kluge in seinen Filmmontagen ebenso wie in 
seinen Texten immer wieder einen von Robert Musil inspirierten Mög-
lichkeitssinn entgegen.35 Einen Möglichkeitssinn, der � dies wird zu zei-
gen sein � vor allem über die Prinzipien der Montage filmisch entwickelt 
werden kann. 

Auch für Kluges Überlegungen zur Möglichkeit des begrifflichen 
Denkens im Film ist das Verhältnis von anschaulichem, konkretem Ma-
terial und abstraktem, begrifflichem Gedanken zentral, das einen Kern-
aspekt des von ihm vertretenen Konzepts einer filmischen Utopie aus-
macht. Die Prämisse, 1964 in einem grundsätzlichen film- und bildungs-
politischen Aufsatz entwickelt, würden auch Farocki und Godard teilen, 
zumal sich Kluge auf Letzteren immer wieder bezieht: »Die filmische 
Bewegung hat große Ähnlichkeit mit dem Gedanken- und Bilderstrom 
der Hirntätigkeit; es kommt darauf an, sich diesem Strom anzuvertrau-
en.«36 Auch bei Kluge ist mit der Parallelisierung von Gedanken- und 
Bilderstrom eine nachdrückliche Bewertung des Films als Forschungsin-
strument verbunden; Filme sind nicht � jedenfalls nicht ausschließlich � 
auf Unterhaltung aus, sondern »auf Erkenntnis gerichtet.«37 Genauer 
führt Kluge diese Überlegungen ein Jahr später aus, wenn er das Prinzip 
der Montage vom Bildbezug auf das Verhältnis zwischen Bild und Ton 
und Sprache ausdehnt. »Das Zusammentreffen von sprachlichen, akusti-

                                              
34  Vgl. Alexander Kluge: »Die realistische Methode und das sog. �Filmische�« 

sowie »Die schärfste Ideologie: daß die Realität sich auf ihren realistischen 
Charakter beruft«, beide in: Ders.: Gelegenheitsarbeit einer Sklavin. Zur rea-
listischen Methode, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975, 201-211 und 215-222. 
Im letztgenannten Aufsatz rückt Kluge Fiktion und Realität gleich im ersten 
Satz zusammen: »Es muß möglich sein, die Realität als die geschichtliche Fik-
tion, die sie ist, auch darzustellen.«  

35  Zum Vorbildcharakter Robert Musils siehe Kluges Dankesrede bei der Verlei-
hung des Heinrich v. Kleist-Preises 1985: Alexander Kluge: »Wächter der Dif-
ferenz. Rede zur Verleihung des Kleist-Preises«, in: Kleist-Jahrbuch 1986, 
Berlin 1986, 25-37. 

36  Kluge: »Die Utopie Film«, 44. 
37  Ebd., 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 42 

schen und visuellen Formen und Ihrer Integration in der Montage macht 
den Film zu komplexeren Aussagen fähig, als dies einer dieser Formen 
allein möglich wäre.«38 Film ist also von Beginn an weniger �Medium� 
als �Multi-� oder �Intermedium�. Als filmisches Argument ist aus Kluges 
Perspektive das zu bezeichnen, was an der Schnittstelle zwischen den 
verschiedenen Ebenen entsteht und die konkreten Anteile der mise en 
scène mit den abstrakten der Montage auszubalancieren versteht. Film-
theorie im so verstandenen Sinne hält also die Mittelstellung zwischen 
Anschauung und Begriff: 
 

Im Film verbinden sich radikale Anschauung im visuellen Teil und Begriffs-

möglichkeiten in der Montage zu einer Ausdrucksform, die ebenso wie die 

Sprache ein dialektisches Verhältnis zwischen Begriff und Anschauung ermög-

licht, ohne daß dieses Verhältnis wie in der Sprache stabilisiert ist. Dies gibt 

gerade der in den Film eingehenden literarischen Sprache besondere Möglich-

keiten.39 

 

Zugleich ist damit bei Kluge allerdings eine deutliche Verschiebung ver-
bunden. Das theoretische Potential des Films ist nichts, das sich unmit-
telbar im filmischen Material ausdrückt, sondern etwas, das erst auf Sei-
ten des Zuschauers zusammengefügt und übersetzt werden muss: »Der 
Ausdruck verdichtet sich nicht materiell im Film selbst, sondern entsteht 
im Kopf des Zuschauers aus den Bruchstellen zwischen den filmischen 
Ausdruckselementen. Diese Form von Film rechnet nicht mit dem passi-
ven Zuschauer, �der nur dasitzen will und gucken�«.40 Diese Verlagerung 
des Utopischen vom Film selbst auf den eingeforderten aktiven Zuschau-
er soll in Kluges Theorie durch die Akkumulation einzelner utopischer 
Momente zu einer gesellschaftlichen Kraft werden. Aus vermeintlich in-
dividuellen Zuschauerreaktionen, aus �Sinnlichkeit�, �Phantasie�, �Eigen-
sinn� � so einige von Kluges Schlüsselbegriffen � entsteht potentiell so-
ziale Veränderung. 

In ein solches Koordinatensystem theoretisch orientierter Kritik an 
einer naiven Auffassung vom Realismus des Kinos sind auch die Namen 
Harun Farocki und Jean-Luc Godard einzutragen. Denn die Filme und 
Texte beider Regisseure formulieren � darin den Arbeiten Alexander 
Kluges verwandt � selbst Alternativen zu der bei Kracauer gesetzten Di-
chotomie von Realität und Abstraktion. Bereits in einem seiner ersten 
Texte, »Défense et illustration du découpage classique«, der dem Titel 
                                              
38  Alexander Kluge/Edgar Reitz/Wilfried Reinke: »Wort und Film« [1965], in: 

Klaus Eder/Alexander Kluge: Ulmer Dramaturgien. Reibungsverluste, Mün-
chen: Hanser [Arbeitshefte Film 2/3], 9-27: 16. 

39  Ebd. 
40  Ebd., 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

43 

 

nach scheinbar ganz aus der Perspektive einer klassischen Poetik des 
�unsichtbaren Schnitts� argumentiert,41 deutet Godard an, dass der ver-
meintliche Realismus des Films seinerseits nur als Spannungsverhältnis 
von Konkretion und Abstraktion zu denken ist. Auch das bloße Abbilden 
sei in einem gelungenen Film nicht als bloße Mimesis zu verstehen, son-
dern deute bereits auf etwas Allgemeines hin: »[I]l [le cinéma; V.P.] est 
un regard à chaque instant si neuf sur les choses, qu�il les perce plutôt 
qu�il ne les sollicite, et qu�il capte ce qu�en elles guette l�abstraction.«42 
Die Perspektive des Kinos ist demnach als eine des zweifachen Blicks zu 
verstehen, der sich zwar auf die konkrete Wirklichkeit richtet � das wäre 
die mise en scène, die Ebene der Verdopplung �, der in diesem konkreten 
Gehalt aber zugleich das identifiziert, das von sich aus in Richtung Abs-
traktion weist und dann vor allem durch die Montage �abzubilden� wäre. 
 

Denn es koexistieren in ihnen [den Kino-Bildern; V.P.] immer zwei Blickfor-

men: technisches Kamera- und menschliches Auge; eine optische Aufzeich-

nung, die Tatsache, nie ganz absehen zu können von dem konkreten Gegens-

tand vor der Kamera einerseits, und eine Besetzung dieser Aufzeichnung, ihr 

Eingebundensein in eine Geschichte der Bilder, und in Geschichten, die mit 

(sichtbaren und unsichtbaren) Bildern erzählt werden, andererseits. Die Bil-

der sind Abbilder (�Objektbilder�: fotografische Aufzeichnungen von Kamera-

realitäten auf Zelluloid, Polyester oder Acetat) � und sie sind �Metabilder�, 

Bilder nicht von �Dingen an sich�, sondern von Gesellschaftsbildern [�].43 

 

Bereits aufgrund ihres Charakters als Bestandteil einer Serie von vorgän-
gigen oder zukünftigen, potentiell anderen Bildern, weisen die Bilder al-
so über die konkrete Abbildung hinaus und tragen das Potential zur Abs-
traktion in sich. Die Arbeiten Godards und Farockis zeigen, auf welche 
Weise eine derartige Verbindung von Konkretion und Abstraktion be-
sonders zu betonen ist. Denn unter Umständen ist die Grenze zwischen 
�konkret� und �abstrakt� im Medium Film als eine nur scheinbare Grenze 
zu verstehen, zumindest jedoch als ein gleitender Übergang. Was sich 
sowohl bei Farocki als auch bei Godard beobachten lässt, ist eine Um-
kehrung der Ausgangsfrage: Wer von der Realität im Medium Film 
spricht, muss nicht zwingend nach dem Realitätsgehalt der abgebildeten 
Welt fragen, sondern vor allem nach den Realitätseffekten der medialen 
                                              
41  Godard zitiert mit dem Titel seines Texts zugleich Joachim du Bellays 

»Défense et illustration de la langue française« von 1549, eines der pro-
grammatischen Dokumente zur Neubewertung der französischen Sprache. 
Unbescheiden und ironisch zugleich reiht sich Godard also ein in die Tradition 
der Advokaten einer neuen Sprache, hier: der des Kinos. 

42  Jean-Luc Godard: »Défense et Illustration du découpage classique« [1952], 
in: JLG I, 80-84: 81. 

43  Kersting: Wie die Sinne auf Montage gehen, 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 44 

Bilder selbst. Wenn man es mit Film zu tun hat, handelt es sich im glei-
chen Maße um eine Wirklichkeit der Bilder, um einen durch die Abbil-
dung selbst indizierten Realismus zweiter Ordnung. Im Realismus des 
Mediums ist weniger sein Wesen als vielmehr die Funktion eines be-
stimmten Repräsentationsprinzips zu erkennen, das technisch und kultu-
rell ausgeprägt wurde. Die Filme Farockis oder Godards sind also kei-
neswegs als weniger �realistisch� zu beschreiben; jedoch versuchen sie 
einen Realismus zu entwerfen, der die Konkretion nicht gegen einen 
möglichen theoretischen Zugriff ausspielt, sondern das eine im anderen 
entdeckt. Richard Roud hat bereits in den sechziger Jahren darauf hinge-
wiesen, dass die vermeintliche Opposition zwischen Realismus und Abs-
traktion im Falle Godards zu kurz greift. So sehr Godards frühe Filme ei-
nen direkten Zugriff auf die Wirklichkeit suchen, indem sie auf jedes 
künstliche Licht verzichten und den Direktton gegenüber der Nach-
vertronung bevorzugen, so wenig schließt dies die Abstraktion aus, denn 
es seien »the tensions created between the demands of reality and the 
demands of abstraction«, die seine Filme kennzeichnen.44 

Deshalb sind die Filme und Texte beider Autoren auch seit ihren An-
fängen tief in der jeweils herrschenden gesellschaftlichen Gegenwart 
verwurzelt. Die Studentenbewegung, der Vietnam- und Algerienkrieg, 
besonders aber die Bilder, die diese politischen Ereignisse produzierten, 
bilden in den sechziger Jahren wichtige Hintergründe der jeweiligen 
Bild- und Textproduktion. �Theorie� ist also nichts, das von der konkre-
ten Realität absähe, sondern bindet konkrete Wirklichkeit in übergeord-
nete Reflexionen ein. Als Harun Farocki mit anderen Studenten der 
DFFB 1967 das Experimentalfilmfestival im belgischen Knokke aus Pro-
test gegen den Vietnamkrieg durch eine gezielte Intervention zum Ab-
bruch brachte,45 geschah dies nicht ohne Grund mit dem Protestslogan 
»Réalité! Réalité!«, der sich gegen die Abgehobenheit der filmischen 
Avantgarde richtete. Zu Vietnam müsse man Stellung beziehen, daher 
seien rein ästhetizistische Formexperimente, wie sie einige der in Knok-
ke gezeigten Filme nach Auffassung der Protestierenden darstellten, ab-
zulehnen. Mit der Realität war also alles andere als eine neutrale Abbil-
dung des status quo gemeint, sondern eine Gegenrealität, die man der in-
flationär gezeigten Repräsentation des Kriegs im Fernsehen durch ande-
re, reflektierte und theoretisch geschulte Bilder entgegensetzen müsste. 
Bilder, die andere Bilder kritisieren und in dieser Kritik zugleich einen 

                                              
44 Richard Roud: Jean-Luc Godard, London: Secker & Warburg 1968, 82. Roud 

gibt im gleichen Kapitel eine Reihe von Beispielen für den »double pull to-
wards both reality and abstraction« (93), die aus VIVRE SA VIE, LE MÉPRIS und 
MASCULIN FÉMININ stammen. Mit »Abstraktion« ist bei ihm allerdings sehr allge-
mein jede deutlich erkennbare Formung des Materials gemeint. 

45 Vgl. dazu Baumgärtel: Harun Farocki, 13-17. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

45 

 

alternativen Bildraum entwerfen. Godards und Farockis Position ist also 
die eines spezifischen Realismus�, in dem das Filmemachen als politi-
sche Handlung lesbar wird. 
 
 

Theorien des Fi lms /  Fi lm als  Theorie 
 
Blickt man zurück auf die über hundertjährige gedankliche Auseinander-
setzung mit dem Medium Film, so ist der oben geschilderte Zwang zur 
Konkretion schon früh als Indiz für mangelnde Theorietauglichkeit inter-
pretiert worden. Dies schränkte natürlich keineswegs die Möglichkeiten 
ein, theoretisch über Filme zu sprechen: Mit der allmählichen Anerken-
nung des Films als Kunstform ergibt sich die Notwendigkeit, das Medi-
um gegen die etablierten Künste abzusetzen und ihm einen eigenen dis-
kursiven Ort zuzuweisen. Spätestens ab 1909 setzt ein vielstimmiger 
Diskurs ein, der den narrativen Film über seine medialen Gemeinsamkei-
ten und Differenzen zu den etablierten Erzählformen Literatur und Thea-
ter zu bestimmen versucht.46 Was als »Kino-Debatte« in die Filmge-
schichte eingegangen ist, bezeichnet zuallererst das Sichtbarwerden des 
Films in den ästhetischen Diskussionen der Zeit. Die Versuche, den Film 
aus der Jahrmarktskultur herauszulösen und als gleichberechtigte Kunst-
form zu etablieren, zielen in der Rückschau betrachtet vor allem auf eine 
inhaltliche Nobilitierung des Mediums ab. Vom Aufgreifen traditioneller 
Stoffe und von der Zusammenarbeit mit renommierten Schriftstellern47 
versprach man sich nicht nur eine Verschiebung hin zum bürgerlichen 
Kunstpublikum; man füllte die neue Form zugleich mit den bewährten 
Inhalten der etablierten Erzählform »Literatur«.48 Diese Entwicklung hat 

                                              
46 Vgl. Anton Kaes (Hg.): Kino-Debatte. Literatur und Film 1909-1929, Mün-

chen/Tübingen: dtv/Niemeyer 1978. Ich bin mir über die Unschärfe der Sub-
summierung des Theaters unter die Erzählformen im Klaren; hier geht es al-
lerdings weniger um eine Entgegensetzung von dramatischer und epischer 
Form als um das beiden gemeinsame narrative Moment, das im Gegensatz zu 
den Ausdrucksformen beispielsweise der Musik zu verstehen ist. 

47 Besonders das Jahr 1913 ist als Höhepunkt einer ersten �Autorenfilm�-
Bewegung in die Geschichte eingegangen, da die Filmindustrie versuchte, 
zahlreiche Schriftsteller zur Produktion von Film-Texten zu animieren. Vgl. 
Joachim Paech: »Autorenfilm«, in: Horst Albert Glaser (Hg.): Deutsche Lite-
ratur zwischen 1945 und 1995. Eine Sozialgeschichte, Stuttgart: UTB 1997, 
693-712, Vgl. auch Anton Kaes: »Einführung«, in: Ders. (Hg.): Kino-Debatte, 
1-36. 1913 erschien auch das von Kurt Pinthus herausgegebene »Kinobuch«, 
für das Autorinnen und Autoren wie Else Lasker-Schüler, Max Brod oder Al-
bert Ehrenstein »Kinostücke« verfassten (Kurt Pinthus (Hg.): Das Kinobuch 
[1913/14], Frankfurt am Main: Fischer 1983). 

48 »Au royaume du cinéma, tous les �genres� autres que narratifs � le documen-
taire, le film technique, etc. � sont devenus des provinces marginales, des 
marches pour ainsi dire, cependant que le long-métrage de fiction romanes-
que [que l�on appelle couramment, par une sorte d�emploi prégnant, un 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 46 

zwei gravierende Folgen: Der Film wird zum einen auf seine erzähleri-
schen Anteile festgelegt, zum anderen wird das Medienspezifische zu-
nächst zugunsten des Altbekannten bei Seite gerückt. 

Allerdings gibt es auch von Beginn an Versuche, die Eigenheiten des 
Films weniger in einer möglichen Übertragung anderer Medieninhalte zu 
sehen, sondern den Film von seiner Form und deren Möglichkeiten her 
zu analysieren und die Differenzen zu Literatur und Theater stark zu ma-
chen. Georg Lukács etwa entwickelte schon früh seine »Gedanken zu ei-
ner Ästhetik des Kinos«49, die das Medium über den Begriff der »Ge-
genwart« vom bürgerlichen Theater abzugrenzen versuchen. In den Fol-
gejahren bis zur Einführung des Tonfilms beteiligen sich in Deutschland 
von Thomas Mann bis Bertolt Brecht zahlreiche Literaten an der teils po-
lemisch geführten Diskussion um die umstrittene Kunstform Film. In der 
Phase früher Filmtheorie lassen sich nach der grundsätzlichen Anerken-
nung des künstlerischen Werts des Films zudem Schauspielertheorien, 
Kameratheorien und Montagetheorien unterscheiden, die das filmische 
Medium von jeweils einzelnen Komponenten her analysieren.50 Zumin-
dest als Objekt theoretischer Reflexion ist der Film somit � darin den an-
deren Künsten gleichgestellt � relativ bald nach seiner Erfindung etab-
liert. Mit dieser Etablierung ist aber zugleich eine Einschränkung ver-
bunden. Dem Film wird nun ein genau begrenzter Funktionsraum zuge-
wiesen, der mit den Worten Unterhaltung und Zerstreuung, in ausge-
wählten Fällen auch mit dem der ästhetischen Erbauung beschrieben 
werden kann. Rudolf Arnheims Buchtitel »Film als Kunst«51 kann daher 
als Einlösung dessen gelten, was ein Großteil der Theoretiker des 
Stummfilms sich auf die Fahnen geschrieben hatte. 

Die von mir verwendete, analog zu Arnheims Titel konstruierte For-
mulierung »Film als Theorie« soll einen anderen Schwerpunkt setzen 
und dem Film neben seiner Funktion als Kunst oder Unterhaltung vor al-
lem Erkenntnispotential zusprechen.52 Unter dem Stichwort »Film als 

                                                                                                                   
�film� tout court, dessinait de plus en plus nettement la voie royale de 
l�expression filmique.« (Metz: »Quelques points de sémiologie du cinéma«, 
96.) 

49 Georg Lukács: »Gedanken zu einer Ästhetik des Kinos«, in: Kaes (Hg.): Kino-
Debatte, 112-117. 

50 Vgl. Helmut M. Diederichs: »Zur Entwicklung der formästhetischen Theorie 
des Films«, in: Ders. (Hg.): Geschichte der Filmtheorie, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2004, 9-27: bes. 12ff. 

51 Rudolf Arnheim: Film als Kunst [1932], Frankfurt am Main: Fischer 1979. 
52 Eine ähnliche These, wenn auch an anderem Material und mit einer anderen 

Stoßrichtung, vertritt Thorsten Lorenz in seiner Lektüre der Texte zur �Kino-
Debatte�: »Die Philosophie des Kinos will deshalb als Umschlagen vom geniti-
vus objectivus in den genitivus subjektivus gelesen werden. [�] Philosophie 
ist kinematographisch. Sie erhält sich zombiehaft am diskursiven Leben, weil 
sie listig den Zeitpunkt ihrer technischen Realisierung verschweigt.« (Thors-

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

47 

 

Theorie« ist ein Ort zu bestimmen, an dem Kunst, Unterhaltung und 
Wissenschaft zusammenfallen. 

Besonders aus der Kunstgeschichte, die in den neunziger Jahren des 
20. Jahrhunderts verstärkt als allgemein verstandene Kunst- oder Bild-
wissenschaft neue Konturen und Kompetenz zu gewinnen sucht, ist die 
Frage nach einem möglichen »Selbstbewusstsein« des Bildes aufgewor-
fen worden. In diesem Zusammenhang sind die unterschiedlichen Me-
chanismen der Selbstthematisierung des Kunstwerks (erneut) in den 
Blick geraten.53 Für die Zwecke dieser Untersuchung ist besonders Willi-
am J.T. Mitchells Konzept des »Metapicture« hilfreich. Mitchell, selbst 
Literaturwissenschaftler und durch die Beschäftigung mit William Blake 
auf die Relationen zwischen Text und Bild aufmerksam geworden, ana-
lysiert das »Metapicture« als ein Kernelement dessen, was er mehrdeutig 
»Picture Theory«54 nennt. In terminologischer Anlehnung an das logisch-
philosophische Verhältnis von Metasprache und Objektsprache, aber 
auch an literaturwissenschaftliche Konzeptualisierungen von �Metafic-
tion�55 versteht Mitchell unter dem Metapicture einen Bildtypus, der in 
der Lage ist, �sich selbst� zu reflektieren. »Metapictures« sind dabei kei-
neswegs auf den Bereich der Kunst beschränkt � im Gegenteil; es ist ei-
ner der entscheidenden Schritte hin zur von Mitchell propagierten »Ico-
nology«, mit »Bild« in einem umfassenden Sinne alle denkbaren Bilder 
zu meinen. Den überwiegenden Teil seiner Beispiele findet Mitchell da-
her in Cartoons, Abbildungen aus Zeitschriften oder Karikaturen. Zwar 
sieht auch er in Velazquez� »Las Meninas«, der von Foucault zur 
»représentation de la représentation classique«56 erhobenen Ikone der 
Kunstgeschichte, ein Bild, das beinahe enzyklopädisch Mechanismen der 
Selbstthematisierung zu integrieren sucht: durch eine Staffelung seiner 
Motive, unterschiedlicher Beobachterstandpunkte, Spiegelungen und 
Rahmungen. Für Mitchels Argument jedoch ist ein Vexierbild wie der 
berühmte »Duck-Rabbit«,57 der auf die Instabilität der Wahrnehmung des 
                                                                                                                   

ten Lorenz: Wissen ist Medium. Die Philosophie des Kinos, München: Fink 
1988, 19.) 

53 Vgl. Valeska von Rosen: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. 
Studien zum venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten/Berlin: Gebr. Mann 
Verlag 2001 und Victor I. Stoichita: L�instauration du tableau. Metapeinture à 
l�aube des temps modernes, 2. Auflage, Genf: Droz 1999. 

54 Der Titel »Picture Theory« will das Wort Picture nicht nur als Substantiv, 
sondern auch als Imperativ des Verbs »to picture« verstanden wissen. 

55 Vgl. Patricia Waugh: Metafiction: The Theory and Practice of Self-conscious 
Fiction, London u.a.: Routledge 1993. 

56 Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences hu-
maines, Paris: Gallimard 1966, 31. 

57 Der »Duck-Rabbit«, dessen erkenntnistheoretische Implikationen auch Witt-
genstein in seinen »Philosophischen Untersuchungen« beschäftigte, ist eine 
Illustration, die ihren Ursprung in den �Fliegenden Blättern� des 19. Jahrhun-
derts hat. Je nachdem, welches der beiden im Gesamtbild enthaltenen Bilder 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 48 

Betrachters abzielt, mindestens ebenso zentral. Im Zusammenhang mit 
diesen von ihm »dialectical pictures« genannten Bildern schlägt Mitchell 
eine Definition vor, die auf die Filme Farockis und Godards übertragbar 
ist: »Metapictures are Pictures that show themselves in order to know 
themselves: they stage the �self-knowledge� of pictures.«58 Aus dieser 
Definition sind vor allem zwei Elemente herauszulösen: Einerseits 
spricht aus ihr ein Vertrauen in die Bilder, das implizit eine Anthropo-
morphisierung des Bildes zur Folge hat. Das Metapicture wird als 
»selbstbewusstes Bild« gedacht, dem nicht nur Autonomie, sondern auch 
eine entsprechend große Kraft zugesprochen wird. Das Theoretische ist 
nichts, das dem Bild von Außen hinzugefügt werden müsste, sondern es 
steckt in den Bezügen, Mehrdeutigkeiten und Brüchen innerhalb seiner 
Oberfläche. Zwar entwickelt Mitchell seine Ideen an unbewegten Bildern 
� vor allem an Zeichnungen und Gemälden �, aber der Grundgedanke 
lässt sich ohne weiteres auf Filme übertragen.59 Mehr noch: Es ließe sich 
die These vertreten, dass die Forderung des Vexierbilds, zwischen zwei 
möglichen Bildern zu springen, gerade in den späten Arbeiten Godards 
vom kognitiven Apparat des Zuschauers auf die Ebene der Bilder rück-
verlagert wird, wenn immer wieder zwei Bilder nicht nur überblendet 
werden, sondern in einem flimmernden, pulsierenden Akt zwischen den 
Einzelbildern hin- und hergeschaltet wird. Vereinzelt ist dies bereits in 
den Arbeiten der siebziger Jahre zu beobachten � etwa in COMMENT ÇA 
VA �, zum Prinzip wird es in den filmhistorisch orientierten Arbeiten wie 
LES ENFANTS JOUENT À LA RUSSIE oder den HISTOIRE(S) DU CINÉMA.60 

Es würde nahe liegen, die Identifizierung des Theoretischen im Bild 
selbst als Autonomisierung des Bildes zu beschreiben. Dies beschreibt 
aber nur die eine Seite dieses Modells. Denn die Konstituierung eines 
»selbstbewussten Bilduniversums« führt weder bei der theoretischen Be-
schreibung Mitchells, noch in der praktischen Arbeit Farockis oder Go-
dards zu einer Abschaffung des Betrachters, sondern im Gegenteil zu 
seiner Aktivierung. Wenn jedes in sich gespaltene Bild und erst Recht 
jede Kombination mehrerer Bilder der Ort einer Entscheidung ist, so ist 

                                                                                                                   
der kognitive Apparat des Betrachters gerade aktualisiert, erkennt er entwe-
der eine Ente mit einem langen Schnabel oder einen Hasen mit langen Ohren. 
Vgl. zur Diskussion dieses Bildes Mitchell: »Metapictures«, 45-57. 

58 Ebd., 48. Vgl. auch das ausführliche Interview mit Mitchell in der Zeitschrift 
Mosaic: »Essays into the Imagetext. An Interview with William J.T. Mitchell«, 
in: Mosaic 33/22 (Juni 2000), 1-24. 

59 Zumal Mitchell, wenn auch in einem anderen Kapitel, Billy Wilders SUNSET 
BOULEVARD als einen der klassischen Metafilme bespricht, der zugleich eine 
Reflexion auf den sterbenden Stummfilm wie auf die Liebe zum klassischen 
Kino enthält. Vgl. Mitchell: »Beyond Comparison. Picture, Text, and Me-
thod«, in: Ders.: Picture Theory, 100ff. 

60 COMMENT ÇA VA, F 1975, LES ENFANTS JOUENT À LA RUSSIE, CH 1993, HISTOIRE(S) DU 
CINÉMA, F/CH 1988-1998, Regie: Jean-Luc Godard. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

49 

 

der projektive Raum dieser Entscheidung zwar durch das Material vorge-
zeichnet; die Entscheidung selbst allerdings, welche Brücke zwischen 
den Bildern geschlagen wird, ist immer auf Seiten des Betrachters zu 
treffen. Auch wenn das »Theoretische« in den Bildern selbst liegt, bedarf 
es der Übersetzung, um diesen Gehalt explizit zu machen. An solchen 
Übersetzungsprozessen arbeiten sowohl Harun Farocki als auch Jean-Luc 
Godard seit mehreren Jahrzehnten, und eine der Aufgaben dieser Arbeit 
ist es, diese Übersetzungsarbeit wiederum zu übersetzen und sichtbar zu 
machen. Die Pointe ist dabei weniger, dass der aktive Zuschauer zu dem-
jenigen wird, der das »offene Kunstwerk« vollendet und die Leerstellen 
aus seinem gedanklichen Fundus heraus ergänzt; dies wäre die Vorstel-
lung, dass der Zuschauer gewissermaßen zum Mitautoren des Films wird. 
Bei Godard und Farocki ist eher die gegenteilige Bewegung zu beobach-
ten, dass der Autor selbst zum Zuschauer wird. Wenn Godard im Ge-
spräch mit Woody Allen zur Verblüffung seines Gesprächspartners be-
hauptet, er sei schon froh, wenn er am Ende eines Films eine Idee vom 
Film bekommen habe und damit der Vorstellung eines im Vorhinein fest-
liegenden Drehbuchs, das es lediglich zu verfilmen gelte, radikal wider-
spricht, so liegt darin nicht nur Koketterie.61 Es ist auch ein Bekenntnis 
dazu, vor dem eigenen Film zunächst einmal � vor allem in der Arbeit 
am Schneidetisch � Leser und Zuschauer zu sein, der dem Film im 
Schnitt eine Interpretation verleiht. 

Kaja Silverman hat vorgeschlagen, in Godard � zumindest in seinen 
späten Arbeiten � den »Author as Receiver« zu erkennen; jemanden, der 
bei aller produktiven Präsenz in seinen Filmen62 über Techniken der Zita-
tion und der Dissoziierung immer stärker vom Produzenten zum Rezi-
pienten wird. In Abgrenzung von Roland Barthes vielzitiertem Diktum 
vom Tod des Autors schreibt sie: »The Godard who lives on after his au-
thorial death is not a scriptor but rather a receiver. What he receives is 
language itself, which now emerges as the veritable agent both of speech 
and writing.«63 Tatsächlich zeigen die zahlreichen Szenen, in denen Go-
dard und Farocki als Autoren in ihren Filmen auftreten, sie als Scharnier 
und Relais zwischen Produktion und Rezeption. Die SCHNITTSTELLE, an 
der Farocki im gleichnamigen Video sitzt und seine Filme sichtet, zuein-
ander in Beziehung setzt und kommentiert, markiert ebenso sehr den 
Schnittpunkt zwischen (sehender, anschaulicher) »Theorie« und (schrei-
bender, filmender) Praxis wie Godards Ort in den HISTOIRE(S) DU CINÉ-
MA: Von den ersten Minuten an prägen die Geräusche des hin- und her-
                                              
61  MEETING W.A. OU JLG MEETS W.A., F 1986, Regie: Jean-Luc Godard. 
62 Dies gilt vor allem für die HISTOIRE(S) DU CINÉMA und das AUTOPORTRAIT DE 

DÉCEMBRE (JLG/JLG). 
63 Kaja Silverman: »The Author as Receiver«, in: October 96, Spring 2001, 17-

34. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 50 

spulenden Schneidetischs und das Klappern der elektronischen Schreib-
maschine die Tonspur und kennzeichnen Godards filmgeschichtliches 
Projekt als Überblendung von Sehen und Schreiben, von Rezeption und 
Produktion, von Praxis und Theorie. 

Die Formulierung »Film als Theorie« zieht die Frage nach sich, was 
unter »Theorie« zu verstehen ist. Mit welchem Theoriebegriff operiert 
das Modell »Film als Theorie«? Eine der Schwierigkeiten � zugleich al-
lerdings eine Chance � liegt darin, dass der Begriff Theorie selbst seit 
den sechziger Jahren eine Umcodierung erfahren hat, die beinahe als 
Neudefinition zu bezeichnen wäre. Dem klassischen Modell, das mit 
Empirie und Theorie zunächst einmal zwei verschiedene Herangehens-
weisen an ein Problem markierte, ist � vor allem im amerikanischen 
Raum � eine Auffassung zur Seite getreten, die »Theory« als eine spezi-
fische Form des Schreibens und damit selbst gewissermaßen als Praxis 
bestimmt.64 Als ein Schreiben, so könnte man die grundsätzliche (und 
klar vom frühromantischen Denken geprägte) Zuspitzung des Verfahrens 
bezeichnen, das »Schrift« zugleich zum Thema hat und die eigene Praxis 
damit auf der Ebene des Beschriebenen ebenso wie auf der des Beschrei-
bens ansiedelt. »Theorie« im so verstandenen Sinne vollzieht also das, 
was Richard Rorty als den »linguistic turn« beschrieben hat und im Zuge 
dessen das Schreiben (die »écriture«) zum umfassenden Terminus wurde, 
der »theory« im gleichen Moment begründet, in dem er ihre Grenzen hin 
zum literarischen Schreiben durchlässig macht. Der Begriff »theory« ist 
also in sich durch eine aporetische Doppelbewegung gekennzeichnet, in 
der sich die terminologische Grenzziehung mit einer gleichzeitigen Ent-
grenzung verbindet. 

Heute von »Theorie« zu sprechen muss jedoch auch bedeuten, auf 
die historische Dimension dieses Begriffs hinzuweisen. Ein Blick in die 
USA, aus denen zwar nicht die Ausgangstexte, aber doch ihre Anord-
nung in einem Feld namens »Theory« stammt, kann zu Beginn des 21. 
Jahrhunderts den Eindruck erwecken, das kurze Zeitalter der Theorie sei 
vorüber. »The Latest Theory Is That Theory Doesn�t Matter«, über-
schreibt Emily Eakin im April 2003 einen Artikel in der New York Times, 
in dem sie von einer Tagung der Zeitschrift Critical Inquiry berichtet, die 
als eines der wichtigsten amerikanischen Publikationsorgane für »Theo-
ry« in den siebziger und achtziger Jahren gelten kann: 
 

                                              
64 Vgl. dazu etwa Richard Rortys Vorschlag, Derridas Projekt der Dekonstruktion 

in Abgrenzung zur klassischen Philosophie als eine spezifische Form des 
Schreibens zu charakterisieren (Richard Rorty: »Philosophy as a Kind of Wri-
ting: An Essay on Derrida«, in: New Literary History, Jg. 10, Herbst 1978, 
141-160.) 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

51 

 

These are uncertain times for literary scholars. The era of big theory is over. 

The grand paradigms that swept through humanities departments in the 20th 

century � psychoanalysis, structuralism, Marxism, deconstruction, post-

colonialism � have lost favor or been abandoned. Money is tight. And the left-

ist politics with which literary theorists have traditionally been associated 

have taken a beating.65 

 

Anlass des Symposiums mit dem Titel »The Futures of Criticism« war 
eine Neuperspektivierung des Begriffs »Theory« nach ihrer Hochphase 
zwischen den sechziger und neunziger Jahren, die William J.T. Mitchell 
mit dem Begriff »�theory revolution� of the late twentieth century« be-
schreibt. Einen zweiten Anlass bildet aber auch der Rückschlag des »Re-
alen«, als der die Anschläge vom 11.9.2001 in den USA empfunden 
wurden. Die Kurzbeiträge zahlreicher Teilnehmer, darunter Homi K. 
Bhabba, J. Hillis Miller, Fredric Jameson oder Teresa de Lauretis, pen-
deln zwischen Nostalgie und Neuaufbruch. Sie sind aber vor allem hilf-
reich zur � in diesem Fall oft rückblickenden, manchmal melancholi-
schen � Bestimmung dessen, was der Theoriebegriff in den siebziger und 
achtziger Jahren umschrieb. Fredric Jameson skizziert den Ausgang-
spunkt von �Theorie� folgendermaßen: »I believe that theory begins to 
supplant philosophy (and other disciplines as well) at the moment it is 
realized that thought is linguistic or material and that concepts cannot ex-
ist independently of their linguistic expression.«66 Laut Jameson ensteht 
Theorie in dem Moment, in dem die Untrennbarkeit von Denken und 
Sprechen festgestellt wird und die Einsicht, dass jede Erkenntnis sprach-
immanent bleiben muss, zugleich als selbstreflexive Ebene in das eigene 
Sprechen eingezogen wird. Wichtiger noch für die Fruchtbarmachung 
dieses Theoriebegriffs erscheint aber der Schritt, den Jameson anschlie-
ßend beschreibt: 
 

In a second moment � sometimes called poststructuralism � this discovery mu-

tates as it were into a philosophical problem, namely, that of representation, 

and its dilemmas, its dialectic, its failures, and its impossibility. Maybe this is 

the moment in which the problem shifts from words to sentences, from con-

cepts to propositions. At any rate, it is a problem that has slowly come to 

subsume all other philosophical issues, revealing itself as an enormous struc-

ture that no one has ever visited in its entirety, but from whose towers some 

have momentarily gazed and whose underground bunkers others have par-

tially mapped out. Thus, the general issue of representation is still very much 
                                              
65 Emily Eakin: »The Latest Theory Is That Theory Doesn�t Matter«, New York 

Times, 19. April 2003, p. A17. 
66 Fredric Jameson: »Symptoms of Theory or Symptoms for Theory«, in: Critical 

Inquiry, 30.2 (Winter 2004), 403-408: 405. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 52 

with us today and organizes so to speak the normal science of theory and its 

day-today practices and guides the writing of its innumerable reports, which 

we call articles.67 

 

Mit dem Begriff »Repräsentation« ist ein Zielpunkt benannt, der für 
Jean-Luc Godard ebenso wie für Harun Farocki im Zentrum ihrer Arbei-
ten der letzten 35 Jahre steht. »Repräsentation« ist ein mehrdeutiger Be-
griff, und die Kopplung dieser Mehrdeutigkeiten führt bei beiden Filme-
machern zu einem politischen Verständnis der Arbeit mit Bildern. Einer-
seits basiert das Medium Film in forcierter Weise auf dem Prinzip der 
pikturalen Repräsentation: Die Abbildung steht hier scheinbar eindeutig 
für das Abgebildete, sie vertritt es und setzt sich an seine Stelle. Diese 
Art von Vertretungsanspruch, an dessen Gültigkeit und Suggestivität in 
den sechziger Jahren verstärkt Kritik geäußert wurde, ist aber zugleich 
auch auf der Ebene politischer Prozesse zu finden: Jede Art des Spre-
chens für jemand anderen, jede Interessenvertretung folgt einem Modell 
der Repräsentation, das ebenfalls ab Mitte der sechziger Jahre eine Neu-
definition und Ausweitung erfuhr. Vor dem Hintergrund des Vietnam-
kriegs und der zunehmenden Proteste wird die Frage politischen Han-
delns eng an die Frage einer Parteinahme für Amerika oder Südvietnam 
gekoppelt. Sowohl für Farocki als auch für Godard stellen Vietnam und 
das Problem von Unterdrückung und Widerstand zentrale Bezugspunkte 
für das Filmemachen dar. Die Filme, die Farocki in seiner Zeit an der 
DFFB gedreht hat, setzen sich fast durchgängig mit dem Thema des ame-
rikanischen Krieges auseinander68 und versuchen dabei eine Bildsprache 
zu entwickeln, die gerade die Distanz zwischen Berlin und Vietnam zum 
Ausgangspunkt einer modellhaften Verfremdung macht und nicht auf die 
kurzschlüssige Gleichsetzung zwischen studentischem Protest und viet-
namesischem Widerstand setzt. In Godards Arbeiten gibt es seit 1965 in 
jedem Film explizite Bezüge zum Krieg in Indochina. Entscheidend dar-
an ist, dass in beiden Fällen die zwei Facetten des Repräsentationsbe-
griffs miteinander verbunden werden: Für jemand anderen zu sprechen 
ist nicht davon zu trennen, welches Bild man von diesem anderen hat, 
welches Bild also vorher medial vermittelt wurde. Die Frage der Reprä-
sentation wird zur entscheidenden Frage einer (Bild-)Politik und zum 
Punkt, an dem die Arbeiten Farockis und Godards sich mit dem Feld na-
mens »Theorie« überschneiden. 

Film und Theorie so eng aneinander zu rücken, wie dies im Titel des 
Buchs geschieht, lenkt den Blick aber auch auf die Filmwissenschaft und 

                                              
67  Ebd. 
68 Dies trifft insbesondere auf WHITE CHRISTMAS (1968) zu, in dem Farocki Bing 

Crosbys Hit mit Bombenabwürfen auf Vietnam kollidieren lässt. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

53 

 

ihr Verhältnis zur Theorie. Gerade in der Filmtheorie gibt es Stimmen, 
die auch dort das Zeitalter der Theorie für beendet erklären. Unter dem 
Schlagwort »Post-Theory« fordern David Bordwell und Noël Carroll ei-
ne Rekonstruktion der Filmwissenschaft, die von den als »Theory with a 
capital T« bezeichneten Konzepten Abstand nehmen soll, die ihrer Auf-
fassung nach vor allem die amerikanischen Film Studies der siebziger 
und achtziger Jahre bestimmte. Mit Theorie ist hier vor allem ein Amal-
gam aus Strukturalismus, Lacanscher Psychoanalyse, Poststrukturalismus 
und Marxismus gemeint:  
 

What we call Theory is an abstract body of thought which came into promi-

nence in Anglo-American film studies during the 1970s. The most famous ava-

tar of Theory was that aggregate of doctrines derived from Lacanian psycho-

analysis, Structuralist semiotics, Post-Structuralist literary theory, and vari-

ants of Althusserian Marxism. Here, unabashedly, was Grand Theory � perhaps 

the first that cinema studies ever had. The Theory was put forth as the indis-

pensable frame of reference for understanding all filmic phenomena: the ac-

tivities of the film spectator, the construction of the film text, the social and 

political functions of cinema, and the development of film technology and 

the industry.69 

 

Was Bordwell und Carroll polemisch an die Stelle von »Theory« setzen 
wollen, ist dabei keineswegs ein neuer Positivismus, der sich auf das 
Erstellen von Sequenzprotokollen, Filmographien und eine theoriefreie, 
naive Beschreibung von Filmen beschränkt. Eher geht es ihnen um die 
Rückbindung des Theoretisierens an die Filme selbst, aus denen das 
Theoretische zu allererst zu gewinnen wäre. Insofern liegt der von Car-
roll und Bordwell strategisch konstruierte Begriff »Post-Theory« durch-
aus auf der Linie der hier vorgeschlagenen Argumentation. Allerdings 
lassen auch Bordwell und Carroll die Grenze zwischen Film und Theorie 
weitgehend unangetastet: Gegen die Filmtheorien der siebziger Jahre zu 
schreiben, geht auch weiterhin von einer klaren Trennung aus, die die 
Filme auf die eine Seite, ihre Analyse und Theoretisierung dagegen auf 
die andere stellt. 

Fasst man die beiden »Rückblicke« auf das Zeitalter der Theorie zu-
sammen, so sind sich beide Positionen darin einig, dass mit Theorie ein 
diskursiver Raum gemeint ist, der vollständig aus Texten besteht. Bilder 
können zwar als Untersuchungsgegenstand in Betracht kommen, sie zäh-
len aber ihrerseits nicht als theoretische Äußerungen. Diese Eingrenzung 
führt eine lange Tradition der Privilegierung des Worts fort, das als »Lo-

                                              
69 David Bordwell/Noël Carroll: »Introduction«, in: Dies (Hg.): Post-Theory. Re-

constructing Film Studies, Madison: University of Wisconsin Press 1996, xiii. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 54 

gos« mit der Vernunft regelrecht in eins zu fallen schien. »Logisches«, 
abstraktes Denken ist � qua definitionem � ein Denken in der Sprache, 
das sich von der Verführung durch Bilder freihält und nüchtern begriff-
lich argumentiert. Es ist kein Zufall, dass die Kritik des von Jacques Der-
rida als »logozentrisch« charakterisierten Denkens sich nicht nur zeit-
gleich und am gleichen Ort wie die Neubewertung des Bildes durch Go-
dard artikuliert, sondern es neben den inhaltlichen auch personnelle 
Überschneidungen zwischen beiden Projekten gibt.70 Allerdings ist auf-
fällig, dass auch Derridas zahlreiche Texte zum Problem des Logo-
zentrismus diese Kritik innersprachlich artikulieren und die Vorherr-
schaft eines bestimmten Denk- und Schreibstils lediglich durch andere 
Arten der Sprachverwendung (Assoziation, Wiederholung, Verschiebung 
etc.) konterkarieren. Das Bild findet hier allenfalls in seinem übertrage-
nen Sinne Eingang, wenn Derrida über den ausgreifenden Umgang mit 
Metaphern diskursive Strategien unterläuft und die Bildlichkeit der Spra-
che gegen die Sprache selbst ins Feld führt. 1993 hat der amerikanische 
Historiker Martin Jay mit »Downcast Eyes« eine materialreiche Studie 
vorgelegt, die im französischen Denken des 20. Jahrhunderts � unter an-
derem bei Derrida � eine hartnäckige Abwertung des Visuellen diagnos-
tiziert.71 In der Rekonstruktion, welchen Status das Auge und die visuelle 
Wahrnehmung in der Ideengeschichte seit der griechischen Antike ge-
habt haben, kommt Jay zu dem Ergebnis, dass die Gleichsetzung von Se-
hen und Erkenntnis, die das europäische Denken mit zahlreichen Diffe-
renzen und Nuancen vom antiken Griechenland bis zur Französischen 
Aufklärung grundlegend strukturiert, im 19. Jahrhundert in eine Krise ge-
rät. Dafür ist unter anderem die Erfindung der Fotografie verantwortlich, 
mit der die genaue optische Wahrnehmung und Reproduktion zum ersten 
Mal an eine Maschine delegiert wird. Zwar kann diese apparative Einlö-
sung des Traums vom exakten Sehen auf den ersten Blick als Sieg des 
Visuellen gewertet werden. Allerdings bedeutet die Fotografie zugleich 
die Entmachtung des Auges. Das Auge wird frei, aber es braucht ironi-
scherweise auch nicht mehr so genau hinzusehen, da nun die Fotografie 
für das genaue Registrieren der Wirklichkeit zuständig ist.72 In Jean-
                                              
70 Für seinen Film UNE FEMME MARIÉE (1964) hatte Godard versucht, Roland Bar-

thes als Schauspieler zu gewinnen; Jean-Louis Comolli, einer der Protagonis-
ten der �Apparatus-Debatte�, ist zum einem Redakteur der politisierten Ca-
hiers du cinéma gewesen. Zum anderen spielt er sowohl in Godards LES CARA-
BINIERS als auch in ALPHAVILLE (1965) mit. 

71 Martin Jay: Downcast Eyes. The Denigration of Vision in Twentieth-Century 
French Thought, Berkeley: California UP 1994. 

72 Diese Dialektik prägt nicht nur das Verhältnis von Fotografie und Blick, son-
dern ist bei der Einführung eines jeden externalisierten Speichermediums zu 
beobachten: Wer seine Telefonnummern im Handy gespeichert hat, braucht 
sie sich nicht zu merken; wer einen Text kopiert, erhöht damit die Wahr-
scheinlichkeit, ihn nicht zu lesen. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

55 

 

Louis Comollis Worten: »The photograph stands as at once the triumph 
and the grave of the eye.«73 Nach diesem Bruch, so Jays These, wird be-
sonders im französischsprachigen Raum dem Blick (und damit unmittel-
bar verbunden auch den Bildern) ein Misstrauen entgegengebracht, das 
den unterschiedlichsten Denkern des 20. Jahrhunderts gemeinsam ist. 

Dies ist nicht der Ort, im Einzelnen Jays Rekonstruktion der Ver-
schiebungen und Modifikationen dessen nachzuzeichnen, was er als 
»antiocularcentric discourse« bezeichnet. Wichtig ist in diesem Zusam-
menhang vor allem seine Beobachtung, dass seit den sechziger Jahren ei-
ne Zuspitzung und Radikalisierung dieses Diskurses wahrzunehmen sei, 
der dem ehemals »nobelsten Sinn«74 aus den verschiedensten Gründen 
mit Vorbehalten begegnet. In so unterschiedlichen Texten wie denen La-
cans, Althussers, Debords, Foucaults, Barthes�, Metz�, aber auch Derri-
das oder Luce Irigarays sei eine Skepsis gegenüber visueller Wahrneh-
mung festzustellen, die Jay zusammenfassend als »Denigration of Visi-
on« beschreibt: »Although definitions of visuality differ from thinker to 
thinker, it is clear that ocularcentrism aroused (and continues in many 
quarters to arouse) a widely shared distrust.«75 Jays Beobachtung fügt 
sich ein in ein allgemeineres Interesse am Bild und visuellen Repräsenta-
tionsphänomenen, das seit den neunziger Jahren an den verschiedensten 
Orten wahrzunehmen ist. Besonders im angloamerikanischen Raum, mit 
einer Verzögerung aber auch in Deutschland, ist das »Bild« zum zentra-
len Bezugspunkt avanciert � eine Entwicklung, für die William J.T. Mit-
chell den sofort weitläufig aufgegriffenen Begriff »Pictorial Turn« ge-
prägt hat.  
 

Whatever the pictorial turn is, then, it should be clear that it is not a naïve 

return to mimetical theories of representation, or a renewed metaphysics of 

pictorial �presence�: it is rather a postlinguistic, postsemiotic rediscovery of 

the picture as a complex interplay between visuality, apparatus, discourse, 

bodies and figurality.76 

                                              
73 Jean-Louis Comolli: »Machines of the Visible«, in: Teresa de Lauretis/Stephen 

Heath (Hg.): The Cinematic Apparatus, New York: St. Martin�s Press 1980, 
121-142: 123. 

74 Siehe vor allem Hans Jonas� einflussreichen Text »The Nobility of Sight« 
(Hans Jonas: »The Nobility of Sight. A Study in the Phenomenology of 
Senses«, in: Philosophy and Phenomenologic Research 54 /1953, 507-552). 
Harun Farocki bezieht sich in einem Gespräch mit Thomas Elsaesser ausdrück-
lich auf Jonas� Untersuchung der metaphorischen Beschreibungen des Erken-
nens. Vgl. Thomas Elsaesser: »Making the World Superfluous: An Interview 
with Harun Farocki«, in: Ders. (Hg.): Harun Farocki. Working on the Sight-
Lines, Amsterdam: Amsterdam UP 2004, 177-189: 181. 

75 Jay: Downcast Eyes, 588. 
76  William J.T. Mitchell: »The Pictorial Turn«, in: Artforum, März 1992, 89-94: 

90. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 56 

Unabhängig davon, ob man Mitchells Diagnose für richtig oder falsch 
hält, ist zweierlei an ihr festzuhalten. Zum einen bezeichnen die von ihm 
angeführten Aspekte des neuen Interesses am Bild sehr genau die Punkte, 
von denen aus auch Harun Farocki und Jean-Luc Godard Bilder zu ana-
lysieren versuchen. Um den Umgang mit Bildern wirksam zu beschrei-
ben und kritisieren zu können, nehmen sie sowohl den filmischen Appa-
rat und das Reden über das Kino, aber auch den eigenen Körper � das se-
hende Subjekt � sowie die Metaphorizität des Diskurses unter die Lupe. 
Die Texte und Filme Farockis und Godards haben daher teil an dem, was 
Mitchell als »pictorial turn« bezeichnet, sie stehen der unhinterfragten 
Verbreitung von Bildern aber zugleich skeptisch gegenüber. Das betrifft 
vor allem die Verwendung von medialen Bildern in militärischen Zu-
sammenhängen und die Berichterstattung darüber. Für Mitchell bildet der 
erste Irakkrieg den Hintergrund, vor dem sich die Frage nach den (tech-
nischen) Bildern und ihrer Funktionalität verschärft und neu stellt.77 In 
ihrer Abstraktion und kühlen Distanzierung scheint der direkte Bezug 
zwischen Bild und Kriegsrealität vollständig gekappt zu sein. 

Das Problematische eines allgemeinen Bildbegriffs, der unterschieds-
los sprachliche Bilder, Gemälde, Fernseh-, Video- und Kinobilder bis hin 
zu mentalen Vorstellungen umfasst, liegt auf der Hand: »Wer nach dem 
Bild fragt, fragt nach Bildern, einer unübersehbaren Vielzahl, die es fast 
aussichtslos erscheinen läßt, der wissenschaftlichen Neugier einen Weg 
zu weisen. Welche Bilder sind gemeint: gemalte, gedachte, geträumte? 
Gemälde, Metaphern, Gesten?«78 Einen Vorschlag zur Differenzierung 
hat der französische Filmkritiker und -theoretiker Serge Daney � wie 
Mitchell vor dem Hintergrund der neuartigen Fernsehbilder des Irak-
kriegs von 1991 � gemacht. Dem emphatisch aufgeladenen Begriff des 
»Image«, mit dem er vor allem die Bilder des Kinos bezeichnet, an deren 
Produktion auch Godard und Farocki arbeiten, setzt er den Begriff des 
»Visuellen« entgegen, dessen zunehmende Macht sich vor allem im 
Fernsehen und in der Werbung bemerken lasse. Beide Kategorien von 
Bildern unterscheiden sich vor allem in ihrem Grad von Abgeschlossen-
heit und behaupteter Vollständigkeit: 
 

Le visuel, ce serait la vérification optique d�un fonctionnement purement 

technique. Le visuel est sans contre-champ, il ne lui manque rien, il est clos, 

en boucle, un peu à l�image du spectacle pornographique qui n�est que la vé-

rification extatique du fonctionnement des organes et de lui seul. Quant à 

l�image, cette imgage que nous avons aimée au cinéma jusqu�à l�obscénité, 
                                              
77  Mitchell verweist mehrfach auf die technischen Bilder, mit denen die ameri-

kanischen Medien im Irakkrieg 1991 von den Militärs versorgt wurden. 
78 Gottfried Boehm: »Die Wiederkehr der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Was ist ein 

Bild?, München: Fink 1995, 11-38: 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

57 

 

ce serait plutôt le contraire. L�image a toujours lieu à la frontière de deux 

champs de force, elle est vouée à témoigner d�une certaine altérité, et, bien 

qu�elle possède toujours un noyau dur, il lui manque toujours quelque chose. 

L�image est toujours plus et moins qu�elle-même.79 

 

Während also das Visuelle den ubiquitären Bildkosmos meint, der von 
der Werbung über die Fernsehberichterstattung bis hin zur optisch funk-
tionierenden Zielmechanik der Raketen das Bildfeld strukturiert, ist das 
»Bild« in Daneys Sinne ein utopischer Ort, der sich gegen die Verein-
nahmung durch das Visuelle sperrt. Tatsächlich rückt Daney »Bild« und 
Widerstand wenig später im gleichen Text eng aneinander: »Alors, non 
seulement l'image se fait rare, mais elle devient une sorte de résistance 
obtuse ou de souvenir ému dans un univers de pure signalisation.«80 Die 
Arbeiten Farockis und Godards sind als Rettungsversuche des »Bildes« 
in Daneys Verständnis zu sehen; als ein Festhalten am Widerstand, den 
die Bilder gegen ihre Vereinnahmung leisten. Allerdings artikuliert sich 
dieser Widerstand nicht als eskapistischer Rückzug in die »heile Welt« 
des Kinobildes, sondern durchaus in kritischer und offensiver Auseinan-
dersetzung mit dem »Visuellen« � bei Farocki etwa in einer Analyse der 
Bilder des Ersten Golfkriegs. Die drei Installationen AUGE/MASCHINE 
sowie ihre Fernsehfassung ERKENNEN UND VERFOLGEN widmen sich ge-
nau denjenigen Nicht-Bildern, die von den intelligenten Kameras des 
Irakkrieges gefilmt wurden und die Daneys Unterscheidung zwischen 
Visuellem und Bildhaftem provoziert haben.81 

Auch in den Arbeiten Farockis und Godards ist das Bild mit einer 
Reihe von Zweifeln belegt, die das Nachdenken über Bildlichkeit über-
haupt erst in Gang setzen; insoweit ließen sich beide Positionen ohne 
weiteres in das von Jay skizzierte Spektrum eines »antiocularcentric dis-
course« einfügen. Der scheinbaren Evidenz des Sichtbaren gilt es zu 
misstrauen; der Gleichsetzung zwischen Sehen und Verstehen begegnen 
sowohl Godard als auch Farocki mit einer Skepsis, deren Gründe genauer 
zu beschreiben sein werden und die sich in umfangreichem Sinne als Kri-
tik an vermeintlich unproblematischen Phänomenen der Repräsentation 
äußert. In einem Text über das HISTOIRE(S) DU CINÉMA-Projekt schreibt 
Michael Witt: »Godard�s entire theory and practice constitutes a sus-
tained reflection on vision, a relentless critique of the homogeneities in-
scribed in visual imagery and subjectivity complemented by a constant 

                                              
79 Serge Daney: »Montage obligé. La guerre, le Golfe et le petit écran«, in: 

Ders.: Devant la recrudescence des vols de sac à mains. Cinéma, télévision, 
information, Lyon: Aléas 1991, 187-196: 192f. 

80  Ebd., 193. 
81 Mehr zu Farockis Analyse des »Visuellen« und der �operativen Bilder� im Ab-

schnitt »Vermessen: BILDER DER WELT UND INSCHRIFT DES KRIEGES« in Kaptitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 58 

search for fresh expressive 
forms.«82 Auch Farockis Arbeiten 
seit den sechziger Jahren können 
als eine solche sustained reflection 
on vision verstanden werden. Die 
Kritik, die sich Bildern gegenüber 
artikuliert, richtet sich jedoch � 
anders als Jay dies im franzö-
sischen Denken beobachtet � kei-
neswegs grundsätzlich gegen alle 
Bilder. Der Hauptimpuls beider 

Filmemacher besteht vielmehr darin darin, in der bildkritischen Bewe-
gung zugleich andere Bilder zu finden, die eine Kritik und Theoretisie-
rung des Bildes zu inkorporieren verstehen. Damit hängt der � vielleicht 
banale, aber entscheidende � Unterschied zusammen, dass das Misstrau-
en gegenüber den Bildern, anders als bei den von Jay versammelten Au-
toren, ebenfalls in Bildern und Bildfolgen zum Ausdruck kommt. Die 
Skepsis ist also zugleich offenbar durch ein Vertrauen ausbalanciert, die 
bestehenden Bilder und Blicke wirksam kritisieren zu können, indem 
man ihnen andere Blicke und Bilder entgegensetzt. Wenn die Kritik am 
Visuellen sich ihrerseits visuell äußert, ist damit also ein komplementäres 
Gegenstück zum »antiocularcentric discourse« gegeben, den Jay be-
schreibt. Der Versuch, Bilder mit Bildern zu kritisieren und Formen einer 
bildimmanenten Kritik zu finden, ist Ausdruck eines differenzierten 
Denkens über Bilder, in dem das Bild nicht per se diskreditiert, sondern 
mit alternativen Formen der Bildproduktion zu konfrontieren ist. 

NICHT LÖSCHBARES FEUER von 1969, Farockis erster Film nach dem 
Studium an der Filmhochschule, zeigt, wie eine solche Kritik aussehen 
kann. Das nicht-löschbare Feuer des Titels, die Flamme, die beim Einsatz 
von Napalm im Vietnam entsteht, provoziert hier über eine unmittelbare 
Kritik am Krieg und seinen Schrecken hinaus die Frage nach der Abbild-
barkeit solcher Vorgänge. Die im Fernsehdiskurs immer bereits voraus-
gesetzte Unterstellung, dass es ein sinnvoller und aufklärerischer Akt sei, 
etwa einen verbrannten Körper nach einem Angriff zu zeigen, wird hier 
in Frage gestellt. 

Man sieht Farocki im Anzug an einem Tisch sitzen und die Zeugen-
aussage eines vietnamesischen Zivilisten vorlesen, der von einem Na-
palm-Angriff auf sein Dorf berichtet. Anschließend blickt der Regisseur 

                                              
82 Michael Witt: »Montage, My Beautiful Care, or Histories of the Cinema-

tograph«, in: Michael Temple/James S. Williams (Hg.): The Cinema Alone. 
Essays on the Work of Jean-Luc Godard 1985-2000, Amsterdam: Amsterdam 
UP 2001, 33-50: 45. 

 
Abb. 1 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

59 

 

von dem vor ihm liegenden Text 
auf in die Kamera und fährt mit 
einer Überlegung zur Wirkung von 
Bildern fort (Abb. 1):83 

 
Wenn wir Ihnen Bilder von Napalm-

verletzungen zeigen, werden Sie die 

Augen verschließen. Zuerst werden 

Sie die Augen vor den Bildern ver-

schließen. Dann werden Sie die Au-

gen vor der Erinnerung daran ver-

schließen. Dann werden Sie die Augen vor den Tatsachen verschließen. Dann 

werden Sie die Augen vor den Zusammenhängen verschließen.84 

 
Der Repräsentationsakt, der mit der simplen Abbildung von Napalm-
opfern verbunden wäre, läuft also ins Leere. Die Napalmverletzung zu 
zeigen, würde dieses Bild dem Bereich des »Visuellen« zuordnen. Es 
würde � so der Kommentar � zu einer Negation des Bildes im Bild selbst 
führen und darüber hinaus auch die Erinnerung und schließlich die 
Wahrnehmung der Tatsachen selbst überdecken. Exposition und Auslö-
schung des Bildes würden in eins fallen. 

Farocki geht einen anderen Weg: Anstatt Napalmopfer vor der Ka-
mera zu exponieren, exponiert er den Akt des Ausstellens und nicht zu-
letzt sich selbst, wenn er sich eine Zigarette auf dem Handrücken aus-
drückt und eine Stimme aus dem Off dazu die vergleichsweise geringe 
Temperatur einer brennenden Zigarette nennt (Abb. 2). Auch dies ist ein 
»Metapicture«, das über das Problem der Bildlichkeit spricht, indem es 
ein anderes Bild an die Stelle des erwarteten setzt. Indem Farocki von 
den Napalmverletzungen erzählt, erzeugt er sprachlich ein Bild von ih-
nen und enttäuscht zugleich die voyeuristische Neugier des Zuschauers. 
Die Szene ist als eine Repräsentation des Repräsentationsakts zu lesen, 
die statt des erwarteten Bildes den eigenen Körper als Einsatz ins Spiel 
bringt. Es wirkt wie ein Schock, statt des fernab liegenden Vietnamkon-
flikts, an dessen Bilder von Verletzten man sich gewöhnt hat, hier eine 
wenn auch minimale, so doch ungleich wirkungsvollere, »authentische« 
Verletzung zu sehen: Eine hochgradig artifizielle, konstruierte Injektion 
des �Realen�, die das Nachdenken über die Bilder der Realität in Gang 
setzt. 
                                              
83  Ein Hinweis zu den Abbildungen: In den meisten Fällen geht aus dem Text 

unmittelbar hervor, aus welchem Film das jeweilige Bild stammt. Wo dem 
nicht so ist oder weitere Erläuterungen nötig erscheinen, erfolgt dies durch 
Bildunterschriften. 

84 NICHT LÖSCHBARES FEUER, BRD 1969, Regie: Harun Farocki. 

 
Abb. 2 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 60 

Differenz und Theorie 
 
Theorie im hier verstandenen Sinne ist ein Effekt von Differenz. Nur im 
oszillierenden Hin und Her zwischen Einzelkader und Bewegungsbild, 
zwischen den Bildmedien Malerei, Fotografie, Film und Fernsehen, zwi-
schen filmendem Subjekt und gefilmter, objektiver Welt, entsteht ein 
filmischer Diskurs, der als theoretisch bezeichnet werden kann. In der 
potentiellen Verknüpfung der unterschiedlichen Medien, zu denen pro-
minent auch die Literatur � sowohl als verfilmter Stoff als auch als der 
begleitende »literarische« Diskurs diverser Paratexte (Kritiken, Analy-
sen, Interviews etc.) � gehört, bildet der Film einen zentralen Bestandteil 
dessen, was Siegfried Zielinski den »audiovisuellen Diskurs« nennt.85 
Das Medium Film ist als eines der prominenten Elemente dieses Diskur-
ses zu begreifen, weil es das Ausdrucksreservoir im Rückgriff auf die 
existierenden Medien wohl am deutlichsten ausweitet: Es ist leichter, 
Malerei im Film zu repräsentieren, als einen Film in einem Gemälde 
�darzustellen�. Die Schwierigkeiten, mit denen jeder intermediale Trans-
formationsprozess konfrontiert ist, machen aber zugleich die Grenzen 
und Eigenheiten jedes einzelnen Mediums sichtbar. Umgekehrt ist es 
aber auch die Grenze, an der das einzelne Medium selbst sichtbar wird. 
Daher ist die Grenze zwischen den Medien der bevorzugte Ort theoreti-
scher Reflexion und der Schauplatz, an dem die hier behandelten Filme 
�spielen�. 

Filme, die sich als Bestandteil und Theorie dieses Diskurses verste-
hen oder als Beiträge zu einer filmimmanenten Theoriebildung zu lesen 
sind, lassen sich auf verschiedene Weisen zu bestimmen. Zum einen be-
wegen sie sich zwischen Fakt und Fiktion.86 Genauer: Sie greifen die 
beiden vermeintlichen Fixpunkte »Fakt« und »Fiktion« auf, um in ihrer 
Verschiebung und Umwidmung das übergeordnete Problem filmischer 
Repräsentation zum Gegenstand zu machen. Was passiert, wenn ein Bild 
sich an die Stelle des �Realen� setzt? Wenn also das �Reale� nicht nur 
durch das Bild hindurch scheint, sondern als Bild gefasst werden muss? 
Wie sind Bilder zu entziffern? Wie erzeugen Filme und Texte den Ein-
druck, �objektiv� zu erzählen und welche Konventionen filmischen Ar-
gumentierens bilden sie dabei heraus? Das filmwissenschaftliche Raster, 
das � wenn auch mit einer gewissen Skepsis � weiterhin die beiden 
Grundregister Dokumentarfilm und Spielfilm zur Leitdifferenz macht, 

                                              
85 Vgl. Siegfried Zielinski: Audiovisionen. Kino und Fernsehen als Zwischenspiele 

in der Geschichte, Reinbek: Rowohlt 1989. 
86 Kein Zufall, dass Alexander Kluge die Nachschriften seiner Fernsehmagazine 

mit »Facts und Fakes« betitelt und damit programmatisch auf ein ästheti-
sches Verständnis hinweist, in dem Dokumentation und Fiktion als gleichbe-
rechtigte Anteile eines komplexen Realitätsbegriffs aufgefasst sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

61 

 

gerät hier an seine Grenzen. Jean-Luc Godards Selbstverständnis deckt 
sich an dieser Stelle mit dem, was er 1958 seinem Gesprächspartner 
François Reichenbach in den Mund legt: »Tous les grands films, je crois, 
tendent, dans ce qu�ils ont de plus profond, vers le documentaire«87, eine 
Aussage, die sich umkehren lässt und dann auf das Fiktive im Dokumen-
tarischen verweist. Auch Godard geht es nicht um eine Gegenüberstel-
lung von Realität und Erfindung, sondern um das Wechselverhältnis, von 
dem jeder einzelne Film implizit handelt. Wenn dies hier als Gemein-
samkeit der Projekte Farockis und Godards herausgestellt wird, so gilt 
das trotz oder gerade wegen der unterschiedlichen Ausgangspunkte fil-
mischer Arbeit. Während Godard 1959 mit À BOUT DE SOUFFLE im Be-
reich des �Spielfilms� beginnt, nähert sich Harun Farocki dem �Theoreti-
schen� eher aus der Richtung des Dokumentarfilms. Wichtiger als eine 
solche Identifizierung der jeweiligen Ausgangspunkte scheint mir jedoch 
das gemeinsame Interesse beider Filmemacher zu sein: Ein Interesse an 
Mechanismen der Bildproduktion und -rezeption, an der Funktionsweise 
von Bildern und an den Möglichkeiten, aus den Bildern selbst eine (wi-
derständige) Bildtheorie zu gewinnen.88 

Es liegt nahe, dass filmtheoretisches Denken, das sich im Medium 
Film selbst entwickelt, zur Ausbildung selbstreferenzieller Strukturen 
neigt. Wie bei jeder Untersuchung selbstreferenzieller Phänomene stellt 
sich aber auch hier die vorgelagerte Frage, was unter dem Präfix »selbst« 
zu verstehen ist. Denn die Reflexion, das ist bereits in der Bezeichnung 
sprachlich eingeschlossen, ist nur von einem mit sich nicht-identischen 
Ort aus möglich, in einer dialektischen Bewegung, die den Ort der Refle-
xion verlässt, um in der Spiegelung � etwa an anderen Medien � wieder 
zu sich zurückzukehren. Für die mediale Selbstreflexion gilt daher das, 
was Hans-Jost Frey anschließend an die idealistischen und romantischen 
Überlegungen zum Subjektbegriff allgemein über die Bewegung der Re-
flexion schreibt: 
 

Die Reflexion stellt zunächst kein Gegenüber her. Sie geschieht nicht so, daß 

das Denken sich selbst gegenübertritt und sich selbst zum Gegenstand macht, 

den es denkt. Das sich reflektierende Denken hört nicht auf, etwas anderes 

zu denken, um sich selbst an die Stelle dieses anderen zu setzen, sondern es 

                                              
87 Jean-Luc Godard: »Jean-Luc Godard fait parler François Reichenbach« 

[1958], in: JLG I, 144-146:144. 
88 »Das Leben, das er mit dem Kino retten möchte, ist das, was sich in Momen-

ten, zwischen den Bildern offenbart. Wodurch sich die alten Unterscheidun-
gen von �fiktiv� und �dokumentarisch� von selbst auflösen. Erst einmal sind 
Bilder Bilder. Und Imaginationen sind für Godard verlängerte �Images�, nicht 
Erfindungen, die vorher im Kopf passieren.« (Frieda Grafe: »Jean-Luc Go-
dard: Die Rückseite der Berge filmen« [1981], in: Dies.: Beschriebener Film 
1974-1985 [Die Republik Nummer 72-75, 25. Januar 1985], 179-184: 180.)  

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 62 

wird seiner selbst inne, indem es anderes denkt. [�] Im Augenblick der Re-

flexion ist das Denken gleichzeitig bei etwas anderem und bei sich selbst. Es 

gewinnt Selbstgewißheit in der Ausrichtung auf anderes. Aber gewinnt es sie 

wirklich? Hat nicht die Vorstellung des Sichbegleitens auch etwas Beunruhi-

gendes an sich? Ist von sich selbst begleitet zu werden nicht verwirrend? Ist 

das Denken, das sich begleitet, wirklich noch das Denken, das begleitet 

wird?89 

 

Freys äußerst verdichtete und verdichtende Beschreibung der Reflexion 
als paradoxem Aufspaltungsprozess, in dem gewissermaßen durch die 
Entfernung von sich selbst eine Annäherung an das Eigene erzielt wird, 
lässt sich auch auf die Möglichkeiten von Reflexivität im Film übertra-
gen. Sieht man von der Anthropomorphisierung des Mediums ab, die im 
Sprechen von einer »Selbstreflexivität des Films« liegt, ist der Mecha-
nismus dieser Reflexion auch beim Film so zu denken: als eine Bewe-
gung weg vom Medium � etwa, indem er ein anderes Medium (Fotogra-
fie, Malerei, Literatur) in den Blick nimmt �, die zugleich, als Spiegelung 
und Reflexion, auf das Medium zu führt.  

Der Widerstand, den Godard gegen die üblichen Verwertungs- und 
Produktionsweisen des Kinos leistet, ist in modifizierter Form � als Ab-
lehnung und als Gefühl der Überforderung � auf Seiten der Zuschauer 
wiederzufinden, die seine Filme als schwierig und schwer zugänglich 
einschätzen. Ein solcher Widerstand gegen die Filme Godards ist nur 
zum Teil aus ihrer verwirrenden Bilderfülle heraus zu verstehen. Begreift 
man Godards Filme als Teil eines theoretischen Feldes, so könnte im 
Widerstand gegen sie auch das ausgemacht werden, was Paul de Man als 
»Resistance to Theory« beschrieben hat. Die Vorbehalte und Abwehr-
reaktionen gegenüber dem Feld, das sich seit den sechziger Jahren vor 
allem als Literaturtheorie entwickelt und allmählich mit dem Begriff 
»Theorie« insgesamt identifiziert wurde, sind nach de Man vor allem als 
»resistance to the use of language about language«90 zu verstehen; als 
Angst vor der Vermischung von Meta- und Objektebene. Es könnten 
ähnliche Widerstände sein, die gegenüber den Arbeiten Farockis und 
Godards bestanden und bestehen:91 Offenbar biegt sich der Gebrauch des 
filmischen Mediums hier auf das Medium selbst zurück und generiert 
zahlreiche Spiegelungs- und Vervielfachungseffekte. Was an Farocki 
und Godard zu studieren ist, ist daher weniger der �Gebrauch von Spra-

                                              
89 Hans-Jost Frey: »Reflexion«, in: Ders.: Lesen und Schreiben, Basel/Weil am 

Rhein/Wien: Urs Engeler 1998, 117-120: 117f. 
90 Paul de Man: »Resistance to Theory«, in: Ders.: The Resistance to Theory, 

Minneapolis: University of Minnesota 1986, 3-20: 12. 
91 Seit NOUVELLE VAGUE (1990) haben Jean-Luc Godards Filme keinen Verleih 

mehr in Deutschland gefunden. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

63 

 

che über Sprache� als der Gebrauch von Film über Film. De Mans Be-
schreibung ist aber auch hilfreich, um dem Begriff Theorie schärfere 
Konturen zu verleihen und die Färbung zu beschreiben, die der Begriff 
heute trägt. Nach de Man entsteht Theorie, »when the approach to liter-
ary texts is no longer based on non-linguistic, that is to say historical and 
aesthetic, considerations or, to put it somewhat less crudely, when the 
object of discussion is no longer the meaning or the value but the modali-
ties of production and of reception of meaning and of value prior to their 
establishment [�].«92 Der Schritt von der analytischen Beschreibung zur 
Theorie ist demnach � erneut ganz im Sinne der Romantik, die auch für 
de Man den zentralen Bezugspunkt darstellt � als Schritt in Richtung ei-
ner Transzendentalisierung von Sinnproduktion zu fassen. Theoretisches 
Sprechen in Text oder Bild wäre damit ein Sprechen, das die Bedingun-
gen seiner Sinnproduktion mit einkalkuliert und die Bedeutungsgenerie-
rung selbst zum Thema macht. Harun Farocki hat diese Reflexionsebene, 
die im Laufe der sechziger Jahre in immer stärkerem Maße auf die narra-
tiven Anteile in Godards Filmen übergreift, in der Auseinandersetzung 
mit LE GAI SAVOIR von 1968 auf ein allgemeines gesellschaftliches Kli-
ma bezogen und in der Studentenbewegung einen Politisierungsschub 
des Selbstreflexiven erkannt: 
 

1968 begannen sich die Studenten zu fragen: Was bedeutet mein Tun unter 

politischen Gesichtspunkten? Welchen Zwecken dient es? Einmal ausgestreut, 

trugen Fragen dieser Art die Saat der Selbstzweifel in alle Richtungen davon. 

Sogar die Bürokraten fingen an, sich selbst und ihren Betrieben unangenehme 

Fragen zu stellen. Godard war zehn Jahre älter als die Studentengeneration, 

doch er teilte diese selbstreflexive Haltung. In Le Gai Savoir wirft er die Fra-

ge auf: Was ist Kino? Diese Frage wird nicht nur verhandelt, es ist die Form 

des Films, in der sie ausgetragen wird.93 

 

Einerseits stellt LE GAI SAVOIR in dieser Hinsicht lediglich eine Fortfüh-
rung und Radikalisierung selbstreferentieller Motive dar, die schon in 
Godards Kurzfilmen der späten fünfziger Jahre zu finden sind. Anderer-
seits ist in dem Film zu beobachten, wie die Frage nach Politik und Di-
daktisierung die Überhand gewinnt und zur Kernfrage des Filmens wird. 
In kaum einem anderen Film werden die drei Diskursfelder Film, For-
schung und Politik so ausdrücklich miteinander kurzgeschlossen, an die 
politische Aktualität gekoppelt und alle daraus resultierenden Effekte der 
Verwirrung, Überforderung und Konfusion so bereitwillig in Kauf ge-
                                              
92 Paul de Man: »Resistance to Theory«, 7. 
93 Harun Farocki/Kaja Silverman: »Ich spreche, also bin ich nicht.«, in: Dies.: 

Von Godard sprechen, aus dem Amerikanischen von Robert M. Buergel, Ber-
lin: Vorwerk 8 1998, 134-166: 134. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 64 

nommen. Das Fernsehstudio, in dem sich Émile Rousseau (Jean-Pierre 
Léaud) und Patricia Lumumba (Juliet Berto) in sieben Nächten treffen, 
um ihre Analysen von Bild und Ton durchführen, wird zum Forschungs-
labor erklärt, in dem es die gängigen Bilder sukzessive zu sammeln, zu 
zerlegen und dann neu zu organisieren gilt. Selten artikuliert sich so ve-
hement die Forderung, dass eine politische Revolution auch von einer 
Revolution der Darstellungsweisen flankiert werden müsse. Wohl auch 
deshalb ist der Film nur schwer an filmgeschichtlichen Maßstäben zu 
messen und wäre eher in seinen impliziten und expliziten Bezügen zu 
den zeitgenössischen Theorien Foucaults, Derridas oder Althussers zu 
diskutieren. Was sich dort als Kritik am Modus wissenschaftlicher, 
sprachlicher und ökonomischer Repräsentation zu lesen gab, überträgt 
Godard auf die Politik der Bilder. 

Die Betonung der theoretischen, reflexiven Anteile im Kino Jean-
Luc Godards ist nichts Neues; bereits seit seinem ersten Spielfilm À 
BOUT DE SOUFFLE, in dem sich Jean-Paul Belmondo als Michel Poiccard 
überdeutlich auf das Vorbild Humphrey Bogart bezieht, sind vor allem 
die Verweise auf Vorbilder aus der Filmgeschichte überdeutlich. À BOUT 
DE SOUFFLE mit seiner Widmung an das amerikanische B-Movie-Studio 
»Monogram« markiert fast parodistisch den Wunsch, sich vom französi-
schen Qualitätskino abzuheben und an amerikanische Formen und Gen-
res anzuschließen. Das reflexive Moment, das die Kritikertätigkeit Go-
dards in die Filmproduktion verlängert, ist schon damals erkannt worden. 
Ab Mitte der sechziger Jahre ist, in Deutschland vor allem in der Zeit-
schrift Filmkritik, auf Godards Tendenz hingewiesen worden, das Kino 
zum Forschungswerkzeug auszubauen und zu einer Verschmelzung 
ästhetischer und erkenntnistheoretischer Fragestellungen zu kommen. 
Spätestens nach PIERROT LE FOU94, dem Film, der bis zu diesem Zeit-
punkt am offensivsten und weitestgehenden Comic, Literatur, Malerei 
und Film, High- und Low-Culture-Elemente miteinander kombinierte 
und seine Bestandteile als heterogene Fragmente nebeneinander stellte, 
ist diagnostiziert worden, dass es Godard offenbar um etwas anderes als 
das Erzählen geht. Seine Filme sind, um die bekannte Formulierung 
Kants abzuwandeln, als eine Untersuchung der Bedingungen der Mög-
lichkeit des Erzählens zu verstehen. Auch der bewusst oder unbewusst 
aufgegriffene Anteil frühromantischer Theorie an seiner Vorgehensweise 
ist schon damals erkannt worden. Es ist kein Zufall, dass Herbert Linders 
umfassender Artikel zu Godard 1966 in der Rubrik »Theorie und Praxis« 
erscheint; das »und« ist hier tatsächlich als eines der Gleichzeitigkeit zu 
verstehen. Was Linder beschreibt, schließt direkt an die von Novalis und 
Friedrich Schlegel ausformulierten Überlegungen zur Transzendentalpo-
                                              
94  PIERROT LE FOU, F/I 1965, Regie: Jean-Luc Godard. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

65 

 

esie an: »Godards Filme enthalten 
ihre eigene Analyse, sie enthalten 
als Schauspiel die Reflexion des 
Schauspiels, des Darstellens und 
des Sehens; die Position des Zu-
schauers ist nicht mehr die des 
Subjekts gegen das Objekt.«95 In 
enger Anlehnung an frühromanti-
sche Positionen wird hier also eine 
Durchlässigkeit von Objekt- und 
Metasprache, von künstlerischer 
Praxis und ästhetischer Theorie 
zum Programm. Falls es für einen 
so deutlichen Rekurs auf frühro-
mantische Positionen noch weite-
rer Belege bedürfte, liefert Godard 
selbst sie spätestens 1967 in LA 
CHINOISE nach. 

In der Wohnung, in die sich 
die jungen Maoisten zurückziehen, 
um die Grundlagen des Marxis-
mus-Leninismus durchzuarbeiten, hängt neben revolutionären Parolen 
auch das bekannte Novalis-Porträt an einer der Wände; in einer Szene 
wird es für einen kurzen Augenblick als Großaufnahme gezeigt (Abb. 3 
und 4).96 Man darf daraus keine strenge Aktualisierung frühromantischer 
Vorstellungen ableiten; Godards Eklektizismus ist sprichwörtlich,97 und 
gerade LA CHINOISE kann als ein Beispiel für die forcierte Durchmi-
schung von Tagespolitik und historischen Bezügen gelten, für die bereits 
die Namen der Hauptfiguren stellvertretend stehen. Einer der jungen 
Maoisten (gespielt von Jean-Pierre Léaud), die in Nanterre in der Woh-
nung einer »Genossin« in Klausur gehen, um sich politisch zu schulen, 
heißt Guillaume Meister und greift damit Goethes mehrteiligen Roman 

                                              
95 Herbert Linder: »Godard. Instinkt und Reflexion«, in: Filmkritik 3/1966, 125-

138: 125. 
96 Man müsste diese Szene genauer analysieren, zumal das Porträt Novalis� hier 

in der unmittelbaren Nachbarschaft von Descartes, einem mit dem Namen 
»Kant« versehenen Mann in Nazi-Uniform und Zeitungsausschnitten aus der 
politischen Gegenwart Frankreichs steht. Novalis ist hier also nicht Bestand-
teil eines Heldenaltars, sondern in eine durchaus ambivalente Reihe gestellt. 

97 »J�aime énormément les livres, et les livres de poche, parce qu�on peut les 
mettre dans la poche (en fait, c�est eux qui vous mettent dans la poche). 
Mais je ne lis pas de façon sérieuse, c�est rare que je lise un livre, même un 
roman, de bout en bout.« (Jean-Luc Godard: »Quand j�ai commencé à faire 
des films, j�avais zéro an, Rencontre avec Jean-Luc Godard«, in: Libération, 
14.5.2004.) 

 

 
Abb. 3 und 4 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 66 

auf, der wiederum für Friedrich Schlegel und die Theorien der Frühro-
mantik zentral war.98 Wird hier einerseits paradigmatisch die literarische 
Gattung �Bildungsroman� aufgerufen, so steckt andererseits eine histori-
sche These darin. Zusammen mit dem Hinweis auf Novalis kann die 
Namensgebung als eine � ungenaue und wohl auch nicht auf historische 
Präzision angelegte � Überblendung zweier Zeitebenen bewertet werden. 
Die studentische Politisierung Mitte der sechziger Jahre, die Godard 
schon im Frühjahr 1967, also etwa ein Jahr vor dem offenen Ausbruch 
der Proteste, seismographisch mit Gewalt und Terror in Verbindung 
bringt, wird zugleich auf die Zeit »um 1800« und das epochale Ereignis 
der französischen Revolution zurückbezogen.99 Auch hierin liegt bereits 
eine Annäherung der beiden Pole Reflexion und Politik, die Harun Faro-
cki mit Blick auf LE GAI SAVOIR herausgestellt hat. 

Dieses Kräftefeld, das mit den Begriffen �Revolution�, �unendliche 
Spiegelung�, �Illusionsbruch� umschrieben werden kann, resultiert nicht 
nur aus bestimmten Bildverhältnissen, sondern lässt sich auch auf der 
Ebene des einzelnen Bildes wiederfinden. Denn auch Godards Bildbeg-
riff schließt an die für die Frühromantik zentrale Dialektik von Begrenzt-
heit und Unendlichkeit an:100 
 

L�image est quelque chose qui indique quelque chose d�illimité et en même 

temps le limite beaucoup. L�image et le son c�est un peu incomplet. Si notre 

corps n�était fait que d�yeux et d�oreilles, ça ne suffirait pas. Or c�est très 

limité. Et en même temps ce »très limité« donne une impression d�illimité. 

Ça va de zéro à l�infini sans arrêt.101 

 

Das Bild erscheint hier als ein paradoxes Wesen, das zugleich unvoll-
ständig und überfüllt, zugleich begrenzt und unendlich ist. Bei Godard 

                                              
98  Vgl. Friedrich Schlegel: »Über Goethes Meister« [1798], in: Kritische Fried-

rich-Schlegel-Ausgabe Band II, 126-146. Schlegel stellt vor allem die In-
kommensurabilität des Romans heraus: »Denn dieses schlechthin neue und 
einzige Buch, welches man nur aus sich selbst verstehen lernen kann, nach 
einem aus Gewohnheit und Glauben, aus zufälligen Erfahrungen und will-
kürlichen Foderungen zusammengesetzten und entstandnen Gattungsbeg-
riff beurteilen; das ist, als wenn ein Kind Mond und Gestirne mit der Hand 
greifen und in sein Schächtelchen packen will.« (133) 

99  Diese Art der »historisierenden« Montage wird in einigen der folgenden Fil-
me, insbesondere in WEEK END und LE GAI SAVOIR, noch deutlicher. Etwa, 
wenn Jean-Pierre Léaud im historischen Kostüm als St. Just jakobinische 
Parolen deklamiert (WEEK END) oder als in Novalis� Sinne »chemisch« expe-
rimentierender Medienanalytiker den Namen »Émile Rousseau« verliehen 
bekommt. 

100  Vgl. zur »Paradoxie von Universalanspruch und Unabschließbarkeit« Detlef 
Kremer: Romantik, 2. Auflage, Stuttgart/Weimar: Metzler 2002, 92f. 

101  Jean-Luc Godard: Introduction à une véritable histoire du Cinéma. Tome I, 
Paris: Éditions Albatros 1980, 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

67 

 

werden diese romantischen Denkfiguren, ähnlich wie bei Eisenstein, vor 
allem mit dem filmischen Prinzip der Montage identifiziert. Überspitzt 
gesagt stellt die Montage, die a priori zwei unterschiedliche Bilder in ein 
Verhältnis zueinander setzt, eine denkbare Einlösung oder, schwächer 
formuliert, Übersetzung des Differenzgedankens ins Medium Film dar. 
Denn jeder Schnitt verbindet Ähnlichkeit und Kontinuität mit Alterität 
und Diskontinuität: Selbst in einer kontrastiven Montage bleibt das zeit-
liche Kontinuum des Sehvorgangs intakt. Darüber hinaus lassen sich 
zahlreiche Kernbegriffe frühromantischen Denkens � Ironie, Kritik, 
Transzendentalpoesie, Fragment � auf die Denkfigur der unendlichen 
Spiegelung zurückführen. Das Oszillieren zwischen zwei Polen, das 
nicht durch eine dialektische Schließung zum Stillstand gebracht werden 
kann, das auf Dauer gestellte reflexive Moment lenkt die Aufmerksam-
keit zugleich vom Produkt auf den Prozess der Darstellung.102 

Was für Godard und Farocki gilt, wird schon in den zwanziger Jah-
ren massiv wahrgenommen: Der Film stellt ein Formenrepertoire zur 
Verfügung, dessen per se intermediale Beschaffenheit als komplexes Ge-
füge zu beschreiben ist, das es systematisch von seiner Formseite zu er-
forschen gelte. Dabei wird die filmische �Hardware� (Kamera, Schneide-
tisch) ebenso zum Gegenstand wie ihre einzelnen Anwendungsbereiche 
und Verfahren (Montage, Einstellungsverknüpfung) und ihre Wirkung 
auf den Zuschauer (Psychophysik, Wirkungsforschung).103 An dieser ers-
ten Konjunktur theoretischen Denkens im Film, das den Film aus der 
schnell vollzogenen Festlegung auf Narration und Unterhaltung lösen 
will, lässt sich ein weiteres Kriterium gewinnnen, das auch auf Farockis 
und Godards Arbeiten zutrifft: Denn neben der theoretischen Orientie-
rung der russischen Filmemacher ist in den zwanziger Jahren auch eine 
enge Verbindung mit der übrigen literatur- und kunsttheoretischen Ent-
wicklung in der Sowjetunion zu erkennen. Parallel zu Eisensteins prä-
semiotischen Ansätzen, die Bauformen filmischer �Sprache� zu verstehen 
und im Rahmen seiner Montagetheorie didaktisch nutzbar zu machen, 
entsteht der russische Formalismus, der nicht nur die Konstruktionswei-
sen literarischer Texte erforscht, sondern den Film als die avancierteste 
künstlerische Strömung der Zeit emphatisch zum Untersuchungsgegen-
stand erklärt. Einige der Forderungen, die aus der formalistischen Schule 
an die Analyse von Kunstwerken gestellt wurden � Bloßlegung des Ver-
fahrens, Hinweise auf die Gemachtheit des Textes/Bildes auch unter In-
kaufnahme einer erschwerten Rezeption � lassen sich auf Dziga Vertovs 
                                              
102  Vgl. Winfried Menninghaus: Unendliche Verdopplung. Die frühromantische 

Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1987, 132ff. 

103  Vgl. dazu Ute Holl: Kino, Trance und Kybernetik, Berlin: Brinkmann & Bose 
2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 68 

MANN MIT DER KAMERA104 ebenso gut beziehen wie auf die Arbeiten 
Godards oder Farockis.105 Einer der Gründungstexte des Formalismus, 
Viktor �klovskijs »Die Kunst als Verfahren« von 1916, beginnt mit Sät-
zen, die nicht nur auf die Visualität und Metaphorizität des Denkens ab-
zielen, sondern fast beiläufig auch die Grenze zwischen Ästhetik und Er-
kenntnistheorie porös machen und somit mittelbar die Durchlässigkeit 
von Theorie und Praxis betreffen: »�Kunst ist Denken in Bildern.� Diesen 
Satz kann man von einem Primaner hören, aber auch der gelehrte Philo-
loge geht von ihm aus, wenn er auf dem Felde der Literaturtheorie ein 
Lehrgebäude errichten will.«106 Als �Denken in Bildern�, als Beiträge zu 
einer filmimmanenten Theorie sollen hier die Filme Godards und Faro-
ckis verstanden werden. 
 
 

Montage und Fi lmdenken 
 
»C�est le film qui pense«, spitzt Jean-Luc Godard 1987 im Gespräch mit 
Marguerite Duras die Vorstellung eines tatsächlich »denkenden Films« 
terminologisch zu, um von der Schriftstellerin und Regisseurin eine Mi-
schung aus Widerspruch und Nachsicht zu ernten.107 So sehr Duras� Ein-
schränkung Recht zu geben ist, dass das Denken des Films nicht voll-
ständig vom Denken seines Urhebers abzulösen ist � und ebenso wenig 
vom Denken des Zuschauers, dessen Ergänzungen in die Lücken der 
Montage hineinfallen �, so sehr sollte man Godards Aussage ernst neh-
men und darin eine poetologische Maxime erkennen, die stellvertretend 
für seine Arbeiten seit den späten fünfziger Jahren stehen kann. 

In den HISTOIRE(S) DU CINÉMA, insbesondere im Kapitel 3A (LA 
MONNAIE DE L�ABSOLU), das sich zentral mit dem Verhältnis zwischen 
Malerei und Kino auseinandersetzt, beschreibt Godard dies mit der Ent-
gegensetzung zweier Denkformen. »Une pensée qui forme« ist die Kom-
                                              
104  DER MANN MIT DER KAMERA, UdSSR 1929, Regie: Dziga Vertov. 
105  Wie eng die persönlichen und inhaltlichen Überschneidungen zwischen 

Theorie und Praxis in der UdSSR in den 20er Jahren sind, lässt sich an je-
mandem wie Viktor �klovskij ablesen, der nicht nur einer der prominentes-
ten Vertreter des russischen Formalismus ist, sondern auch 1926 mit Lew 
Kuleshow an seinem Film BY THE LAW als Drehbuchautor arbeitete und dar-
über hinaus der Verfasser einer Romanbiographie Eisensteins ist (Viktor 
Schklovski: Eisenstein. Romanbiographie [1976], aus dem Russischen von 
Oksana Bulgakova und Dietmar Hochmuth, Berlin: Volk und Welt 1986). 

106  Viktor Borisovič �klovskij: »Die Kunst als Verfahren« [1916], in: Jurij 
Striedter (Hg.): Texte der russischen Formalisten. Bd.1: Texte zur allge-
meinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, München: Fink 1969, 
2-25: 2. 

107  »Ne radote pas. Le film ne pense pas seul. Sans toi, il n�y a pas de film«, 
antwortet Duras. (Marguerite Duras/Jean-Luc Godard: »Entretien télévisé« 
[1987], in: JLG II, 140-147: 143.) 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

69 

 

positionsform, die quasi idealistisch von der Vorstellung ausgeht und ei-
nen vorher entwickelten Gedanken nachträglich ins Bild setzt. Es ist eine 
Methode der Illustration und Bebilderung, in der das Bild supplementär 
zum vorgefassten Gedanken hinzutritt. Das andere Modell, »Une forme 
qui pense«, für das Godard Beispiele in den Bildern Edouard Manets fin-
det, das aber ebenso die Ziele seiner eigenen Arbeit benennt, operiert in 
Gegenrichtung. Hier ist das Gedankliche ganz an die Form delegiert und 
wird als eine Möglichkeit gesehen, aus Spannungen � seien es interne 
oder solche zwischen den Bildern � Gedanken zu schaffen. Der Soziolo-
ge Dirk Baecker hat Godards Formel in einem Gespräch mit Alexander 
Kluge aufgegriffen und versucht zu präzisieren, was unter einem solchen 
bildinternen Denken zu verstehen sein könnte: 
 

Was wissen die Bilder über das nächste Bild, was weiß jede einzelne Einstel-

lung über die nächste Einstellung, die nur möglich ist, wenn zuvor dies oder 

jenes gezeigt worden ist? Godard ist ein scharfer Denker, im präzisen Sinne 

des Wortes, der bei jedem Bild, das er aufnimmt, fragt, welches Bild wohl als 

nächstes erwartet wird und wie er eine Bildsequenz fabrizieren kann, die die-

se Erwartung strapaziert und eine neue an ihre Stelle treten lässt, für die un-

ter Umständen dasselbe gilt. �Die Form denkt�, heißt hier, dass die Form, die 

sich ja nur bildübergreifend einstellt, einen Zusammenhang herstellt, der aus 

der Trennung der Bilder, aus ihrer Herauslösung aus dem Zusammenhang, 

entsteht.108 

 

Hilfreich ist die Präzisierung, weil sie den Begriff der Form, den Baecker 
als »feste Kopplung« im Gegensatz zur »losen Kopplung« des Mediums 
bezeichnet, an eine bildübergreifende Struktur und damit erneut an das 
Konzept der Bildverknüpfung und Montage rückbindet. In der Tat ist zu 
fragen, ob an dieser Stelle Daneys Überlegungen zum gleichzeitigen 
Mangel und Überschuss des Bildes nicht mit dieser »denkenden Form« 
namens Kino zusammenzubringen wären. Denn Mangel und Überschuss 
begründen gleichermaßen Verweisstrukturen, die über das Bild hinaus-
deuten und von sich aus eine Forderung nach einem weiteren Bild stel-
len, auf das sie diesen Überschuss oder diesen Mangel dann übertragen. 
Der Bildfluss fordert Verweis, Montage, Differenz. Ein Bild, selbst ein 
Einzelbild, kommt nie allein. 

Es ist allerdings eine offene Frage, wie sich diese Art von �Filmden-
ken�, um Theweleits auf Godard abzielenden Terminus aufzugreifen,109 
angemessen beschreiben ließe. Zum einen, indem man tatsächlich von 
                                              
108  Alexander Kluge/Dirk Baecker: »Was wissen die Bilder?« in: Dies.: Vom 

Nutzen ungelöster Probleme, Berlin: Merve 2003, 135-143: 141. 
109  Vgl. Theweleit: Deutschlandfilme. Filmdenken und Gewalt, Frankfurt am 

Main: Stroemfeld 2003, 25-34. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 70 

den Filmen und Texten ausgeht und sie weniger als Ziel- denn als Aus-
gangspunkt der Analyse begreift. Zum anderen, indem man die Rekon-
struktion der theoretischen Elemente als Übersetzungsvorgang kenntlich 
macht. Denn wenn weiter oben die Mediengrenze als der bevorzugte Ort 
theoretischer Reflexion bezeichnet wurde, so bedeutet das zugleich, dass 
auch ein Sprechen über den »Film als Theorie« sich im Hin und Her zwi-
schen Beschreibung und Interpretation, zwischen Bild und Sprache be-
wegen muss. Als ein relationierendes Springen, als Konstruktion und 
Rekonstruktion von Verhältnissen hat vor allem Jean-Luc Godard das 
filmische Verfahren der Montage beschrieben. Zwischen »Montage, mon 
beau souci« von 1956 und den HISTOIRE(S) DU CINÉMA aus den neunzi-
ger Jahren, die diese Formel mehrfach als Bildtititel aufgreifen, bildet sie 
ein Kernelement seiner Poetik. Der theoretisch-schöpferische Akt, durch 
das Zusammenfügen zweier Bilder ein drittes, unsichtbares Bild hervor-
zurufen, findet seine Zuspitzung in der Figur einer blinden Cutterin, die 
Godard in JLG/JLG als Schnittassistentin einstellt. Von der ersten theo-
retischen Auseinandersetzung mit der Montage bis zu ihrer Beschreibung 
als zentraler denkerischer Akt erfährt der Montagebegriff bei Godard ei-
ne Ausweitung, die hier kurz rekonstruiert werden soll. 

Bereits »Montage, mon beau souci« stellt mise en scène und Monta-
ge, wie sie den Namen André Bazin und Sergej Eisenstein zugeordnet 
werden können, nicht streng gegeneinander, sondern interessiert sich für 
eine dialektische Verknüpfung beider Konzepte. Die Montage, so eine 
der bekannten Formulierungen, sei nichts anderes als »le fin mot de la 
mise en scène«110, eine Konsequenz also aus den Inszenierungspraktiken 
der jeweiligen Einstellung. Montage und mise en scène gegeneinander 
ausspielen oder gedanklich voneinander trennen zu wollen, ist nach Go-
dard daher von vornherein unsinnig und geht an der praktischen Filmar-
beit vorbei. Ebenso gut könne man versuchen � so ein weiterer Vergleich 
Godards � den Rhythmus von der Melodie zu trennen. Godard erläutert 
diesen Gedanken an einem einfachen Beispiel. Um zu filmen, wie je-
mand ein Mädchen sieht und überlegt, ob er sie ansprechen solle, muss 
der Filmemacher auf zwei dramaturgische Fragen filmisch eine Antwort 
finden. Auf die erste, »Wie soll ich sie ansprechen?«, antwortet die In-
szenierung über Einstellungsgröße, Brennweite etc. Die zweite Frage ist 
allgemeiner und strenggenommen aus der konkreten Situation heraus 
nicht zu beantworten: »Vais-je l�aimer?« Es ist dieser Sprung in eine 
hypothetische Zukunft hinein, den Godard der Montage zuweist. Trotz 
der Untrennbarkeit von Montage und mise en scène ist der Montage also 
hier der Schritt von der konkreten Situation in eine spekulative, abstrak-
tere Ebene hinein vorbehalten. In »Montage, mon beau souci« hängt die-
                                              
110  Jean-Luc Godard: »Montage, mon beau souci« [1956], in: JLG I, 92-94: 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

71 

 

ser Schritt vor allem mit der Rhythmisierung der Szene, weniger mit ei-
ner Konfrontation mehrerer Einstellungen zusammen � ein Prinzip, das 
in Godards eigener Filmarbeit wichtig werden sollte. Wenn im Einzelbild 
und seiner Inszenierung bereits die Montage �mitgedacht� ist, so ist das 
auch als Hinweis darauf zu verstehen, dass die Opposition von konkre-
tem Bild und abstraktem Begriff nur eine scheinbare ist. 

Den Kontrast zwischen diesem noch eng am Film orientierten Mon-
tagebegriff und seiner späteren Ausweitung zum allgemeinen intellektu-
ellen Prinzip verdeutlicht ein Sprung in die späten siebziger Jahre. Auf 
Einladung des Leiters der Cinémathèque von Montreal führte Godard 
1978 am dortigen Conservatoire d�Art Cinématographique eine Reihe 
von filmhistorischen Veranstaltungen durch, die eine wichtige Vorstufe 
zu den späteren HISTOIRE(S) DU CINÉMA darstellen und dem ursprüngli-
chen Plan zufolge selbst bereits zum Filmprojekt hätten werden sollen. 
Godard ist in Montreal für den kurz zuvor gestorbenen Henri Langlois 
eingesprungen und hat die Veranstaltung als kommentierte Filmprojekti-
onen konzipiert. In einer Art Retrospektive bildet immer ein Film Go-
dards selbst den Ausgangspunkt und wird mit anderen Filmen gekoppelt, 
die als Einfluss, über gemeinsame Themen oder andere Querverbindun-
gen mit dem eigenen kommunizieren. Auch wenn hier also keine Ver-
bindung von einzelnen Bildern oder Sequenzen im Zentrum steht, orien-
tiert sich Godards Verfahren an einer Form der Montage; mit dem Unter-
schied, dass nun ganze Filme als Montageblöcke miteinander in Kontakt 
gebracht werden. Henri Langlois� Programmauswahl für die Ciné-
mathèque française ist das Vorbild für diese Art der Gegenüberstellung 
unterschiedlicher Filme. In den langen Vorträgen und Gesprächen in 
Montreal entwickelt Godard dezidiert die These, die er bis heute vertritt 
und die deutlich auf das russische Kino der zwanziger Jahre zurückgeht:  
 

[L]e cinéma à son invention a développé, enfin a impressionné, on a pu le 

voir, une façon de voir qui était autre chose et qu�on a appelée disons le 

montage, qui est de mettre en rapport quelque chose avec quelqu�un d�une 

autre manière que le faisait le roman ou la peinture à l�époque.111 

 
Das Innovative der Montage, die Godard ähnlich wie Pudovkin mit dem 
Kino gleichsetzt und als sein genuines Gestaltungsmittel bezeichnet,112 
ist nach Godard nicht allein auf der Produktionsseite, sondern vor allem 
auf der des Rezipienten zu verorten. Das Zusammenfügen unterschiedli-
cher Ausschnitte der Welt und ihre Kollision führen zu einer neuen Art 
                                              
111  Godard: Introduction à une véritable histoire du Cinéma, 175. 
112  Pudovkin hat dies in den kurzen Merksatz gefasst: »Die Grundlage der Film-

kunst ist die Montage.« (Wsewolod Pudowkin: Schriften zum Film, Mün-
chen: Hanser 1973, 4.) 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FILM ALS THEORIE 

 72 

des Sehens, die man als relationales oder vergleichendes Sehen bezeich-
nen könnte: »Montage ist Bezug und der Bezug ist da, ehe sich die Ein-
stellung bildet, der eine andere sich anschließt. Sie ist Vergleich, nicht 
Gleichung zwischen den Dingen«,113 fasst Frieda Grafe Godards Monta-
gebegriff zusammen. Erst die Kombination zweier Bilder, zweier Blick-
winkel auf einen Tatbestand, entwickelt eine Relation, die man sich als 
ein flexibles Dreieck vorstellen kann, in dem der Betrachter selbst den 
dritten Punkt neben den beiden Bildern definiert. »[Q]uand les gens voy-
aient un film, il y avait quelque chose qui était au moins double et com-
me quelqu�un regardait, ça devenait triple [�] C�était quelque chose qui 
ne filmait pas les choses mais les rapports entre les choses. C�est à dire, 
les gens voyaient d�abord un rapport avec eux-mêmes.«114 Aus diesem 
Begriff der Montage als Fremd- und Selbstverhältnis leitet sich zugleich 
ein politischer und moralischer Aspekt her, der mit der Kraft der Monta-
gewirkungen zusammenhängt. Montage ist nicht nur die Voraussetzung 
einer Grammatik des Films, sondern begründet auch eine spezifische 
Rhetorik des Bildes und ist in dieser Hinsicht immer von Vertretern �rea-
listischer� Theorien als suggestiv, manipulativ und ideologisch zurück-
gewiesen worden. Godard ist auf der Seite derer, die in der Verknüpfung 
eine Kraft sehen, die es zu erforschen und zu beschreiben gilt, da sie tat-
sächlich eine neue Art des Denkens begründet. In dieser Hinsicht ist Go-
dards Auffassung von Montage über die Jahrzehnte hinweg erstaunlich 
konstant geblieben, auch wenn seit den achtziger Jahren ein verstärktes 
Interesse für Ton und Musik hinzugekommen ist, das den Montagebeg-
riff nochmals ausweitet und über die unmittelbare Bildebene hinausträgt. 
1995, anlässlich der Verleihung des Adorno-Preises, hat Godard einmal 
mehr auf die Montage als entscheidendes Instrumentarium zur Analyse 
von Geschichte hingewiesen. Im »großen Kampf zwischen den Augen 
und der Sprache« weist er dem Blick die größere analytische Kraft zu 
und begreift die Montage als »heilsame Kraft«: 
 

Il y a un grand combat entre les yeux et la langue. Les yeux sont des peuples. 

La langue est des gouvernements. Quand le gouvernement parle de ce qu�il 

voit et agit en conséquence, c�est bon, car c�est le langage du médecin. Il 

dit: �C�est une sinusite�, et fait acte du montage, de rapprochement. [�] 

[L]e cinéma, surtout, était une nouvelle façon � qu�on n�avait jamais vue � 

d�appeler les choses par leur nom, une manière de voir les petits et les 

grands événements qui fut immédiatement populaire, et que réclamait im-

                                              
113  Frieda Grafe: »Die tatsächliche Kinogeschichte. Godards Geschichtsbild« 

[2000], in: Dies: Film/Geschichte. Wie Film Geschichte anders schreibt, 
Berlin: Brinkmann & Bose 2004, 213-222: 219. 

114  Godard: Introduction à une véritable histoire du Cinéma, 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LE FILM QUI PENSE 

73 

 

médiatement aussi le monde entier. Bref, le cinéma était fait pour penser, et 

donc pour guérir les malades.115 

 

Um dieses diagnostische Instrument zum Einsatz zu bringen, muss es, 
wie Godard sagt, eine Annäherung, ein »rapprochement« geben. Diese 
Annäherung ist in Godards und Farockis Filmen immer wieder auch eine 
Annäherung verschiedener Bildtypen, aus deren Differenzen und Ge-
meinsamkeiten theoretisches Potential gewonnen wird. Ein erster Punkt, 
an dem beide Regisseure die Annäherung zwischen Film und Theorie 
praktisch werden lassen, ist die Konfrontation des Films mit der Malerei.

                                              
115  Jean-Luc Godard: »À propos de cinéma et d�histoire« [1996], in: JLG II, 

401-407: 404. 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002 - am 13.02.2026, 17:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

