I. LE FILM QUI PENSE

Bild, Theorie, Praxis

»[L]a théorie n’a pas vraiment su

Raymond Bellours Einschitzung venir a l’ima‘ge.— .parler, tenir, vivre

. a ’image -, infiniment moins qu’elle
stammt aus den achtziger Jahren. .o ait bu retenir Uimage dans ses
Sie steht in einem Text mit dem  mots. Peut-étre est-ce la un mariage
Titel »L’analyse flambée«, der an  impossible. Je continue pourtant a
die Debatten um den »Film als Croire aux surprises qui pourraient
Text« ankniipft und sich mit dem naitre, a ce ni\,/_eau, des rencontres

) . ” du mot et de l’image. «

Verhéltnis zwischen Text und Bild Raymond Bellour"
beschéftigt. Bellours Diagnose
klingt resigniert, aber aus ihr ist auch ein verhaltener Optimismus her-
auszuhoren. Einerseits sieht er den Versuch, Theorie und Bildpraxis ein-
ander anzundhern, als gescheitert an und mutmaft, dass zwischen den
beiden Bereichen eine grundsitzliche Unvereinbarkeit herrschen konne:
Bild und Text finden zwar — etwa ganz konkret in einzelnen filmanalyti-
schen Texten — punktuell zueinander, aber das Verhiltnis bleibt supple-
mentér, es kommt zu keiner wirklichen Synthese, die auch den Film
sinnvoll als eigenstdndige theoretische Sprache charakterisieren wiirde.
Andererseits ldsst sich dieser Gedanke ebenso gut als Appell auffassen:
Wo Wort und Bild kollidieren, aber auch dort, wo Bilder untereinander
in Beziehung treten, konnte etwas Neues, Drittes entstehen.

Bellours Beobachtung soll hier als Ausgangspunkt fiir eine allgemei-
nere Fragestellung dienen. Tatséchlich wird zwischen der Bildpraxis des
Kinos und dem Feld der Theorie iiblicherweise eine klare Trennungslinie
gezogen. Theorie, auch Bildtheorie, ist per se nicht selbst Bild, sondern
muss vermitteln und in die Sprache des Logos iibersetzt werden. William
J.T. Mitchell restimiert diese Position in seinem einflussreichen Buch
»Picture Theory«, wenn er schreibt: »We tend to think of »theory«< as
something that is primarily conducted in linear discourse, in language
and logic, with pictures playing a passive role of illustrations, or (in the

1 Raymond Bellour: »L’analyse flambée (Finie, I’analyse de film?)«, in: Ciné-
mAction Nr. 47, 1988 [Themenheft »Les théories du cinéma aujourd’hui«],
168-170: 170.

29

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

case of a »theory of pictures<) serving as the passive objects of descrip-
tion and explanation«®. Warum diese Unvereinbarkeit? konnte man an
dieser Stelle naiv fragen. Kann die scheinbare Unmoglichkeit der Ver-
bindung nicht auch als Herausforderung aufgefasst werden? Jedenfalls
lassen sich von diesem Punkt aus Fragen stellen, die als wiederkehrende
Orientierungsmarken einen Leitfaden fiir die folgende Arbeit bilden. In
welchem Verhiltnis stehen theoretischer Diskurs und Bildsprache? Wie
lasst sich nicht nur mit Bildern, sondern aus Bildern heraus argumentie-
ren?® Und, grundsitzlicher gefragt: Konnte die scheinbare Distanz beider
Bereiche etwas mit dem allgemeineren Verhiltnis von Praxis und Theo-
rie zu tun haben?

Theorie und Praxis werden im Allgemeinen als Gegensétze begrif-
fen, als einander ausschlieende Pole von Denken und Handeln, von abs-
trakter Reflexion und konkreter Verwirklichung. Hier der begrifflich
denkende Kopf, dort die ausfiihrende Hand: zwei Korperteile, mit denen
sich zugleich das Spektrum von urspriinglicher Konzeption und an-
schlieBender Realisierung, von Idee und Materie ausmessen lésst. Theo-
rie, das heit Abstraktion und Distanznahme. Sie muss, so die gingige
Vorstellung, da sie zu allgemeinen Aussagen kommen will, von der kon-
kreten Handlung, von einzelnen kulturellen Artefakten abstrahieren und
zu ihrem Gegenstand eine distanzierte, beobachtende Position einneh-
men. Zwar soll Theorie — daran bemisst sich ihre Giiltigkeit — alle Phé-
nomene in dem von ihr abgesteckten Bereich umfassen und begrifflich
erkléren; sie selbst wird jedoch nicht gleichzeitig Erklérung und zu erkla-
rendes Objekt, das Rétsel und seine Losung sein konnen. Theorie 1dsst
sich nicht von ihrem Gegenstand affizieren; sie kennt keine Affekte.

Man kann eine solche Gegeniiberstellung mit guten Griinden infrage
stellen; aus poetologischer und literaturtheoretischer Perspektive ge-
schieht dies seit gut zweihundert Jahren. Versuche, nicht nur zu einer
Verschriankung von Theorie und Praxis zu kommen — die auch in einem
Modell von Verschrankung weiterhin als isolierte Bereiche gedacht wiir-
den —, sondern schon die Pramissen einer Aufspaltung des Diskursfeldes
in Praxis und Theorie anzuzweifeln, lassen sich bereits in der &stheti-
schen Theorie (und Praxis, miisste man erginzen) der Frithromantik fin-

2 William J. T. Mitchell: »Metapictures«, in: Ders.: Picture Theory, Chicago:
Chicago UP 1994, 35-82: 82.

3 Vgl. zu diesem Zusammenhang auch Gottfried Boehm, der wichtige Stationen
der Marginalisierung des Bildes nachzeichnet und Vorschlage macht, wie eine
»Logik der Bilder« - eine nicht pradikative Logik also - aussehen konnte:
Gottfried Boehm: »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder«,
Vortrag im Rahmen der Vorlesungsreihe »lconic Turn« an der Ludwig-
Maximilians-Universitat Miinchen, 16.01.2003, abgedruckt in: Hubert Bur-
da/Christa Maar (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, K6ln: DuMont
2004, 28-43.

30

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

den. Die wohl bekannteste programmatische AuBerung Friedrich Schle-
gels zur Transzendentalpoesie lautet, sie miisse »in jeder ihrer Darstel-
lungen sich selbst mit darstellen, und iiberall zugleich Poesie und Poesie
der Poesie sein«.* In diesem Sinne solle sich jede schriftstellerische Pra-
xis mit einer gleichzeitigen Selbstreflexion dieser Praxis verbinden. Da-
mit ist eine der pragnantesten und folgenreichsten Denkfiguren benannt,
aus der das frithromantische Denken sich immer wieder speist: Eine dis-
tanzierte, iiberlegen theoretisierende Sprecherposition wird — nicht aus
beildufigen, spielerischen Griinden, sondern aus erkenntnistheoretischer
Notwendigkeit — zugunsten einer Vermischung von Diskursebenen in
Frage gestellt, und diese Skepsis fiihrt in der Praxis zu einem permanen-
ten, mehrdeutigen Oszillieren zwischen Meta- und Objektsprache, letzt-
lich zur Infragestellung einer moglichen Unterscheidung beider Ebenen.
Dies hat nicht nur fiir die sduberliche Trennung von Sprachebenen Fol-
gen. Es schldgt auch auf die Gattungsfrage durch, wenn wiederum Fried-
rich Schlegel, der neben Novalis als der wichtigste >praktische< Theoreti-
ker der Frithromantik gelten kann — formuliert: »Eine solche Theorie des
Romans wiirde selbst ein Roman sein miissen [...]«’, ein Text somit, der
als Theorie und Praxis zugleich zu verstehen wire.® Was Schlegel for-
dert, ist eine Haltung, die nicht kategorial zwischen poetologischer Theo-
rie und schriftstellerischer Praxis unterscheidet, sondern die utopische
Gleichzeitigkeit beider Bereiche zum Fluchtpunkt des Denkens und
Schreibens erklart.

Film als »konkretes Medium«

Als Einstieg in eine Diskussion, die sich im Wesentlichen mit zwei —
allerdings immer auch schreibenden — Filmemachern beschéftigt, mégen
diese Uberlegungen unangemessen wirken. Sie weisen jedoch auf eine
grundlegende Frage hin, die sich ebenso fiir den Umgang mit Bildern
stellen lasst. Wie ist dort das Verhéltnis von Theorie und Praxis zu den-
ken? Sind Beispiele vorstellbar, auch innerhalb des Films (Film-)Theorie
zu entwickeln? Wenn ja, wie konnte dies aussehen? Solange man sich im
Medium der Sprache bewegt, besonders mit Blick auf die Kurzform der

4 Friedrich Schlegel: »Athenaums-Fragmente« [1798], in: Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe Band Il, hg. von Ernst Behler, Miinchen/Paderborn/Wien:
Schoningh 1967, 165-255: 204.

5 Friedrich Schlegel: »Brief Giber den Roman« [1800], in: Ebd., 329-339: 337.

6 In Novalis’ Fichte-Studien ist die Vermischung von Theorie und Praxis noch
programmatischer gefasst: »Ohne Praxis ist die Theorie, ohne die Theorie die
Praxis unvollendet«. (Novalis: Werke, Tageblicher und Briefe Friedrich von
Hardenbergs. Band 2: Das philosophisch-theoretische Werk, hg. von Hans-
Joachim Mahl, Darmstadt: WBG 1999, 57).

31

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

Lyrik, die in ihrer konzentrierten Idealform immer zugleich als Aussage
wie als Reflexion dieser Aussage gelesen werden will, mag die Verbin-
dung von Theorie und Praxis einleuchten. Das poetologische Programm
scheint im Gedicht durch die Verdichtungen von Vers und Metrum be-
sonders stark in seine praktische Ausfithrung eingewoben zu sein. Wie
aber ist das am Ende des 19. Jahrhunderts erfundene Medium Film ein-
zuschitzen, wenn man es an seinem Verhéltnis von Praxis und Theorie
misst? Liasst sich Schlegels Diktum so iibersetzen, dass auch eine Theorie
des Films nur als Film denkbar wire? Konnen Filme sich iiberhaupt
»theoretisch« duBern oder zumindest als theoretische AuBerungen ver-
standen werden? Auf den ersten Blick wird es iiberraschen, den Film so
nachdriicklich in die Ndhe des Theoretischen zu riicken. SchlieBlich han-
delt es sich bei der filmischen Realitdt — klammert man den Zeichentrick-
film und andere Spielarten des abstrakten Films, die ganz ohne Kamera
auskommen, fiir den Moment aus — per se um konkretes Material, das im
Filmbild lediglich »verdoppelt< wird. Der Film bewegt sich, mit Kant ge-
sprochen, ganz auf der Seite der Anschauung; ihn trennt eine scheinbar
uniiberwindbare Kluft von der des Begriffs.” Im Rahmen der in der »Kri-
tik der reinen Vernunft« entwickelten Dichotomie von leerem Gedanken
und blinder Anschauung miisste man den Abbildungsmodus des Films
zweifellos als »blind< charakterisieren, und wenn Jean-Luc Godard in
JLG/ILG® eine blinde Schnittassistentin auftreten lisst, mag das auf diese
spezifische Blindheit des Films anspielen.

Allerdings besteht die Pointe darin, dass diese Blindheit zugleich als
die entscheidende Errungenschaft des Films gelten kann. Gerade in der
Genauigkeit der Abbildung, die scheinbar keinerlei Spielraum fiir Inter-
pretation oder Abstraktion zuldsst, liegt zu Beginn des 20. Jahrhunderts
das revolutionédr Neue des Films. Nur aus diesem Grund konnte der Film
auch fiir eine Reihe von materialistisch orientierten Theorien als mediale
Utopie dienen.’ Haltlos abstraktem Philosophieren war hier bereits durch

7 Vgl. die bekannte Gegenuberstellung von Sinnlichkeit und Verstand in der
»transzendentalen Logik«: »Ohne Sinnlichkeit wiirde uns kein Gegenstand ge-
geben, und ohne Verstand keiner gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt sind
leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es ebenso notwendig,
seine Begriffe sinnlich zu machen, (d.i. ihnen den Gegenstand in der An-
schauung beizufiigen,) als seine Anschauungen sich verstandlich zu machen
(d.i. sie unter Begriffe zu bringen). Beide Vermdgen, oder Fahigkeiten, kon-
nen auch ihre Funktionen nicht vertauschen. Der Verstand vermag nichts an-
zuschauen, und die Sinne nichts zu denken. Nur daraus, daB sie sich vereini-
gen, kann Erkenntnis entspringen.« (Immanuel Kant: Kritik der reinen Ver-
nunft [1787]. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe herausgegeben
von Raymund Schmidt, dritte Auflage, Hamburg: Meiner 1990, 95)

8 JLG/JLG. AUTOPORTRAIT DE DECEMBRE, F/CH 1994, Regie: Jean-Luc Godard.

9 Bekannte Utopien, die das Medium als materialistische Erlésung vom idealis-
tischen Kunstverstindnis begriiBten, sind die medientheoretischen Uberle-
gungen Walter Benjamins und Bertolt Brechts.

32

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

das technische Dispositiv selbst ein Riegel vorgeschoben. Spekulative
Hohenfliige schienen durch den Zwang zur dokumentarischen Konkreti-
on unmoglich. Wie auch immer man die Diagnose bewerten wollte: Das
Medium galt als >geistlos¢, und dies lieB sich wahlweise verdammen oder
begriiBen — je nachdem, ob man darin intellektuellenfeindliche Stumpf-
heit oder die Einlosung anti-idealistischer Hoffnungen erkannte. Einig-
keit jedenfalls herrschte dariiber, dass im Film ein einfahrender Zug in
einem derart bedngstigenden Maf3e »wirklich< ein Zug war, dass die Zu-
schauer der gern erzihlten (wenn auch nicht belegten) Anekdote'® zufol-
ge bei der ersten 6ffentlichen Projektion am 28.12.1895 angeblich flucht-
artig den Saal verlieBen — eine Szene, die Jean-Luc Godard in seinem
Film LES CARABINIERS 1963 ironisch aufnimmt, wenn der naive Prota-
gonist Michel Ange im Kino bei einer dhnlichen Szene dngstlich die Ar-
me vor dem Gesicht verschrinkt.!' Folgt man einem Gedanken Hartmut
Winklers, ldsst sich der Erfolg des Mediums Film zumindest teilweise
darauf zuriickfiihren, dass er eine konkrete Antwort auf die Bodenlosig-
keiten sprachlicher Représentationsmodelle formulierte, die im An-
schluss an Nietzsches »bewegliches Heer von Metaphern«'? Hugo von
Hofmannsthal in seinem Chandos-Brief 1903 ausgelotet hatte. Wahrend
man der Sprache im »Fin de Siécle« als einem Feld von permanenten
Verschiebungen und Unwigbarkeiten zu misstrauen gelernt hatte, besal3
der Film in der Realitét ein stabiles Gegenstiick. Zweifel am Prozess der
Signifikatbildung angesichts gleitender Signifikanten war hier unange-
messen.

Fotografie und Film wurden begeistert begriiBt als eine Erlosung von der
Sprache; in sehr unmittelbarer Weise verwirklichen sie, was bei Chandos als
eine asthetische Erfahrung vorvollzogen ist, und sie wahlen denselben Aus-
weg aus der Krise: Fotografie und Film sind tatsachlich der radikale Typus ei-
ner Sprache, die ausschlieBlich in Konkreta sich artikuliert. Gegen das zu-
nehmend falsche Allgemeine spielen sie das jeweils Einzelne aus und gegen
die Einheit des Begriffs die Vielfalt der Exemplare. Wenn das Konzept >Tisch-
tatsachlich in die Pluralitat der konkreten, fotografierbaren Tische aufzulo-

10 Sinn und Zweck der Kolportage einer solchen Legende miissten gesondert
analysiert werden. Fest steht, dass dem Medium hier, sozusagen in seiner
Geburtsstunde, bereits eine Wirkmachtigkeit und Kraft bescheinigt wird, die
Uber die aller anderen Medien weit hinausgeht.

11 LES CARABINIERS, F/I 1963, Regie: Jean-Luc Godard.

12 Friedrich Nietzsche: »Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne«
[1873], in: Ders.: Werke in sechs Banden, hg. von Karl Schlechta, fiinfter
Band, Miinchen: Hanser 1980, 309-319: 314.

33

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

sen ist, so bedeutet dies vor allem, daB Abstraktion und Subsumtion, letztlich
also die Signifikatbildung, vermieden werden kénnen."

Winkler setzt Sprache und Film radikal gegeneinander, womit zugleich
gesagt ist, dass der Film nach einem grundsitzlich anderen Prinzip funk-
tioniert. Angesichts des Vertrauensverlusts, den die Sprache bei Nietz-
sche, Hofmannsthal oder Fritz Mauthner erlitt, erscheint der Film tat-
sdchlich wie ein utopisch sprachfreier Raum, in dem die Verrechnung
von Realitdt und Représentation reibungslos funktioniert. Gegen eine
solche Engfiihrung, die die »Sprachkrise« der Jahrhundertwende und die
Entwicklung der technischen Medien Fotografie und Film als zwei Seiten
einer Medaille begreift, lassen sich leicht Einwinde formulieren. Ginge
man etwa der Frage nach, fiir welche sozialen Gruppierungen iiberhaupt
sinnvoll von einer >begeisterten BegriiBung« des Films gesprochen wer-
den kann, so wiirde man sicher nicht auf die Leute stofen, die von der
Sprachkrise »infiziert« waren. Der Vertrauensverlust gegeniiber der Spra-
che muss als eine >Intellektuellenkrankheit< eingeschitzt werden und
setzte damit in einer vollig anderen sozialen Schicht ein als der Sieges-
zug des Kinematographen, der sich zumindest bis zur literarischen Ade-
lung des Mediums um 1910 aufs Engste mit Jahrmarkt, Music Hall und
Varieté verbindet. Diejenigen, die in den ersten zwei Jahrzehnten fiir den
okonomischen Erfolg des Kinematographen verantwortlich waren, hatten
wohl ein deutlich unkomplizierteres Verhéltnis zur Sprache und weder
die MuB3e noch die verfeinerten Geschmacksnerven, um sich an Hof-
mannsthals berithmt gewordenen »modrigen Pilzen« den Magen zu ver-
derben." Allerdings scheint es Winkler weniger um ein historisch-
soziologisch prazises Argument zu gehen als um die systematische Be-
schreibung des Films als »Medium des Konkreten«. Aus dieser Definiti-
on leiten sich erste Fragen fiir das Thema »Film als Theorie« ab: Wie
verhélt sich dieses »Haften am Konkreten< zu den Moglichkeiten theore-
tischen Sprechens im Film? Schrénkt es die Moglichkeiten von Theorie-
bildung im Film lediglich ein oder schlie8t es sie von vornherein aus?
Mit anderen Worten: Ist der Film aufgrund seines technischen Apriori als
»untheoretischess, theoriefeindliches Medium einzustufen?

13 Hartmut Winkler: Docuverse. Zur Medientheorie der Computer, Miinchen: Bo-
er 1997, 206f.

14 Vgl. etwa eine frilhe Analyse des Kinopublikums: »Was zunachst die Zuschau-
er betrifft, so stammten diese in liberwiegender Zahl aus Arbeiterkreisen. In
vielen Kinos waren Personen des Mittelstandes Uiberhaupt nicht vertreten. Die
besseren Biirgerfamilien und die Gebildeten scheinen das Kino ganzlich zu
meiden.« (»Drucksache Nr. 2317 der Nationalversammlung vom Jahre 1920,
zitiert nach Konrad Lange: Das Kino in Gegenwart und Zukunft, Stuttgart: En-
ke 1920, 124.)

34

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

Aus der Perspektive realistischer Filmtheorien ist auf die Frage seit
den fiinfziger Jahren immer wieder mit einem deutlichen >Ja< geantwortet
worden. Besonders in Entwiirfen, die, wie Siegfried Kracauers »Theorie
des Films« oder André Bazins filmtheoretische Texte den Realismus des
Mediums ins Zentrum riicken, stellt die Konkretion das entscheidende
Unterscheidungsmerkmal dar, das Fotografie und Film gleichermaf3en
von allen iibrigen Bildtypen und Kunstformen abhebt. An der Angemes-
senheit filmischer Représentation ist, so scheint es, nicht zu zweifeln; der
Film haftet an der Realitét — oder umgekehrt die Realitdt am Film — wie
ein Schatten an dem Objekt, das ihn wirft. Dies verhinderte nicht nur,
Abstrakta unmittelbar zu artikulieren. Es sprach in den ersten Jahrzehn-
ten nach seiner Erfindung auch insgesamt dagegen, den Film als Kunst-
form iiberhaupt in Betracht zu ziehen. Denn nach klassischer Auffassung
ist kiinstlerischer Ausdruck im gleichen Mafle wie gedankliche Abstrak-
tion darauf angewiesen, Differenzen gegeniiber dem Ausgangsmaterial
zu akzentuieren und dadurch zu individuellem Stil zu gelangen. Dass
durch reine Verdopplung Kunst entstehen konne, schien daher von vorn-
herein ausgeschlossen.'” Oder, um dieses mediale Spezifikum in semioti-
scher Terminologie zu fassen: Die beinahe >reine< Denotation des Film-
bildes schien jede Art von Konnotation, die in gesprochener und ge-
schriebener Sprache den iiberwiegenden Anteil an der Bedeutungsbil-
dung iibernimmt, bei Weitem zu iibertreffen.'® Es ist exakt dieser Punkt,
auf den Siegfried Kracauer abzielt, wenn er den Film im Untertitel seines
Buches programmatisch als Werkzeug zur »Errettung der dulleren Wirk-
lichkeit« definiert. Was er als »ausgesprochene Affinitdt zur sichtbaren
Welt um uns her«'” bezeichnet und im Laufe seines Buches wie eine Be-
schworungsformel wiederholt, steht strukturell an der gleichen Stelle wie
der von Winkler beschriebene Zwang zur an Mimesis gebundenen Kon-
kretion. Die Kehrseite des Arguments ist, dass dem Film mit diesem em-
phatischen Wirklichkeitsbezug zugleich jede Moglichkeit der Abstrakti-
on abgesprochen wird. In Kracauers Modell wird daher begriffliches

15 In der frihen Debatte um das Kino wiederholen sich daher zahlreiche Argu-
mente, die im 19. Jahrhundert bereits gegen die Fotografie in Anschlag ge-
bracht worden waren. In seiner »Geschichte der Unscharfe« hat Wolfgang Ull-
rich gezeigt, wie die fotografischen Moglichkeiten der Unscharfe vor allem
dazu genutzt wurden, das vermeintlich kalte, unkiinstlerische Medium kiinst-
lerisch zu nobilitieren, indem man malerische Techniken der romantischen
Landschaftsmalerei auf technischem Wege imitierte. (Wolfgang Ullrich: Die
Geschichte der Unscharfe, Berlin: Wagenbach 2002, 19-29.)

16 Vgl. zur Unterscheidung von Denotation und Konnotation filmischer Bildfolgen
Christian Metz: »Quelques points de sémiologie du cinéma« [1966], in: Ders.:
Essais sur la signification au cinéma, Band 1, Paris: Klincksieck: 1971, 95-109:
99ff.

17 Siegfried Kracauer: Theorie des Films. Die Errettung der auBeren Wirklichkeit
[1960], vom Verfasser revidierte Ubersetzung von Friedrich Walter und Ruth
Zellschan, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, 11.

35

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

Denken ganz entschieden unter dem Stichwort »unfilmischer Inhalt«
subsummiert. Einer Formulierung allgemeiner Begriffe steht der konkre-
te Realitdtsbezug des Mediums diametral entgegen, was Kracauer
schlieflich zu dem kategorischen Urteil kommen ldsst: »Begriffliches
Denken ist ein filmfremdes Element.«'® Im Stichwort >Realismus< wird
hier also ontologisierend das Wesen des Films isoliert, um im steigenden
Abstraktionsgehalt zugleich eine zunehmende Entfernung vom medialen
Kern zu diagnostizieren. Dass André Bazins Textsammlung »Qu’est-ce
que le cinéma?« mit einem Aufsatz zur »Ontologie des photographischen
Bildes« einsetzt, folgt dem gleichen Argumentationsmuster: Die >unge-
formte Realitédt<, die als buchstdblich verstandener Eindruck im filmi-
schen Material verstanden wird und erst in zweiter Linie als Ausdruck,
wird zum archimedischen Punkt des Filmischen erklért. Jeder kiinstliche
Eingriff in das Material tiber Schnitt und Montage wird demgegeniiber
als supplementér und abgeleitet vernachldssigt. In seiner umfangreichen
und detaillierten Studie zum Montagebegriff fasst Rudolf Kersting die
Positionen von Bazin und Kracauer so zusammen: »Die von Kracauer
und Bazin fortwihrend beschworene Realitit existiert als factum, an dem
nur eines nicht aufzuscheinen hat, was es doch buchstiblich ist: ein Ge-
machtes. Das Reale wird ihnen zum schlechthin Ungezeugten. Seine
Substanz ist metaphysisch.«'® Allerdings sind die Griinde dafiir, am Film
besonders seine Bindung an die konkrete Realitdt hervorzuheben, unter-
schiedlich. Bei Bazin bildet — und dies ist fiir Jean-Luc Godard, dessen
Denken im Cahiers du cinéma-Umfeld der fiinfziger Jahre geprigt wur-
de, entscheidend — das Reale und Konkrete einen zweifachen Gegenpol:
Es steht sowohl der Scheinwelt des Studio-Illusionismus, aber auch der
Ilusionierung, die die politischen Systeme vor 1945 zum Programm er-
hoben hatte, wirkungsvoll entgegen. Die Bedeutung des italienischen
Neo-Realismus, der das Reale wie eine moralisch reinigende Kraft in den
Film zuriickkehren lie3, kann hier kaum tiberschétzt werden. Das vielzi-
tierte Diktum, mit einer filmischen verbinde sich zugleich eine morali-
sche Einstellung, ist hier so zu interpretieren, dass der Film mit der An-
bindung an die — soziale, ungestellte, quasi-dokumentarische — Realitét
neue Glaubwiirdigkeit erhélt: Die Realitdt wird als ein Bereich gedacht,
der sich gegen die Ideologisierung und Manipulation resistent erweist.
Die emphatische Umarmung des Films als »Kunst der Konkretion«
ist dlter als die Entwiirfe Bazins und Kracauers, die in ihr den Flucht-
punkt des Filmischen erkennen. Bereits in den zwanziger Jahren, die als
erste Bliitezeit der Filmtheorie gelten konnen, macht das Nachdenken

18 Ebd., 346.
19 Rudolf Kersting: Wie die Sinne auf Montage gehen. Zur asthetischen Theorie
des Kinos/Films, Basel/Frankfurt am Main: Stroemfeld 1989, 261.

36

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

iiber die Referentialisierung des technischen Mediums Film einen wich-
tigen theoretischen Bezugspunkt aus. 1930 kommt Béla Balazs, dessen
Filmtheorie keineswegs als realistisch zu bezeichnen wiére, da sie sich
vor allem den formalen und technischen Moglichkeiten der filmischen
Zurichtung und Verdnderung dieser Realitdt widmet, zu einem auf den
ersten Blick dhnlichen Urteil. Am Schluss seines zweiten Buchs, »Der
Geist des Films«, das gewissermaBen schon im Titel eine Gegenposition
zur realistischen Auffassung bezieht, heif3t es:

Der Film ist die Kunst des Sehens. Er ist also die Kunst der Konkretion. Der
Film straubt sich, seiner inneren Bestimmung nach, gegen die morderische
Abstraktion, die im Geiste des Kapitalismus, aus den Dingen Waren, aus den
Werten Preise und aus den Menschen unpersonliche Arbeitskrafte gemacht
hat. Die photographische Technik der GroBRaufnahme drangt den Film, trotz
alledem, zu einem Realismus der Nahe, die zur unerbittlichen Gegenwart
wird.”

Balazs begriiit den Konkretionszwang des Films also keineswegs aus ei-
ner Position der Theoriefeindlichkeit — seine drei Filmbiicher sind selbst
als kunstvoll-assoziative Filmtheorie zu lesen —, sondern aus materialisti-
schen Motiven: »Morderisch« ist die Abstraktion fiir Balazs, weil er in
ihr zugleich eines der Kernprinzipien kapitalistischer Okonomisierung
ausgemacht zu haben glaubt. Wo Ware, Preise und Arbeitskrifte nur auf
dem Wege der Entindividualisierung und Austauschbarkeit zu produzie-
ren sind (und ihrerseits, das ist mitgedacht, selbst Austauschbarkeit und
Entindividualisierung produzieren), ist der Film auf die Sichtbarkeit und
Nihe jedes einzelnen Objekts angewiesen, das von der Kamera erfasst
werden soll. Er leistet daher, so Balazs’ Utopie, gegen jede Art von Ver-
dinglichung Widerstand.?' Balazs’ Verurteilung richtet sich daher auch
nicht wie die Entwiirfe Bazins und Kracauers gegen den montierenden
Eingriff*? in das Material, sondern gegen die Entindividualisierung und
Gleichmacherei einer unterschiedslosen Abstraktion, die das Einzelne
aus den Augen verliert.

Die Konstellation, in der Godard und Farocki ihre Uberlegungen und
Praktiken des Filmens entwickeln, ist eine andere. Beide, besonders Go-
dard, sind zwar stark von André Bazin beeinflusst, dessen Nachdenken

20 Béla Balazs: Der Geist des Films [1930], mit einer Einleitung von Hartmut Bi-
tomsky, Frankfurt am Main: Makol 1972, 216.

21 Dies gilt auch, wenn der entstandene Film selbst natiirlich ohne weiteres als
Produkt vermarktet werden kann und den ublichen Marktgesetzen unterliegt.

22 Balazs hatte 1929 beim »KongreB Unabhangiger Filmschaffender« in La Sarraz
(Schweiz) Eisenstein kennengelernt, dessen Filme er wie viele andere in Ber-
lin interessiert und begeistert verfolgt hatte.

37

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

iiber Filme gerade in der Verbindung von konkreter Beobachtung und
abstrahierender Systematisierung in Frankreich den Filmdiskurs nach
dem Krieg auf ein neues Niveau brachte. Mit den Cahiers du cinéma
griindete Bazin 1951 die bis heute weltweit einflussreichste Filmzeit-
schrift, die nicht nur Godard, sondern vielen Protagonisten der spéteren
»Nouvelle Vague« eine Plattform bot, ihre ersten Texte zum Film zu
publizieren. Neben Henri Langlois, dem Leiter der Pariser Ciné-
mathéque, ist Bazin daher die zweite Griindungsfigur des franzdsischen
Nachkriegskinos — jemand, den Godard buchstéblich als »Vorfahr¢ be-
zeichnet und der auch fiir das von Godard immer wieder reklamierte
Filmemachen durch Textproduktion Pate steht.”* »Bazin était un cinéaste
qui ne faisait pas de films mais qui faisait du cinéma en en parlant, com-
me un colporteur.«** Auch Godards friihes Interesse an Schnitt und Mon-
tage ist zumindest indirekt als Reaktion auf die von Bazin verfochtene
Bevorzugung der ungeschnittenen langen Einstellung zu verstehen, die
gegeniiber Schnittfolgen ein Plus an Wirklichkeit hitten. »J’ai toujours
eu, par éducation, I’esprit de contradiction. Je me disais: ils disent vert,
est-ce qu’on ne pourrait pas dire le contraire? Bazin disait: plan-
séquence, moi je me demandais si le découpage classique, finalement, ce
n’était pas bien.«* Fiir Farocki, der Bazins Schriften 1975 auszugsweise
in deutscher Ubersetzung herausgab,? ist der franzésische Kritiker und
Theoretiker eher allgemein als Impuls wichtig gewesen: »Bazin war vor
allem eine Inspiration. Er hatte die Bildung und auch die Gabe, den Film
in die gesamte Geistesgeschichte stellen zu konnen, ohne dass das ir-
gendwie philistros wurde.«*’

Was ihr Verhiltnis zum »Realismus« des Kinos angeht, ist die Sache
bei Farocki und Godard komplizierter: Einerseits ist die Arbeit beider
Filmemacher eng mit so genannten >dokumentarischen< Techniken ver-
bunden, andererseits ist sie von einem tiefen Zweifel an der direkten, un-
vermittelten Abbildbarkeit der »Realitdt« durch die Kamera gepriagt. Im
gemeinsamen Glauben an den Forschungscharakter des Mediums und an
seine Fahigkeit, Entscheidendes zur Erforschung der Realitét beitragen
zu kdnnen, stehen sie also durchaus auf der Seite Bazins. In ihrer Skepsis

23 Vgl. zum Stellenwert Bazins fiir die franzosische Cinéphilie der fiinfziger Jah-
re Antoine de Baecque: »Un saint en casquette de velours«, in: Ders.: La ci-
néphilie. Invention d’un regard, histoire d’une culture. 1944-1968, Paris: Fa-
yard, 2003, 33-61.

24 Jean-Luc Godard: »L’art a partir de la vie. Entretien avec Jean-Luc Godard
par Alain Bergala« [1985], in: JLG I, 9-24: 10.

25 Ebd.

26 André Bazin: Was ist Kino? Bausteine zu einer Theorie des Films, hg. von
Ekkehard Kiimmerling und Harun Farocki, Koln: DuMont 1975.

27 Tilman Baumgartel/Harun Farocki: »Aus Gesprachen«, in: Tilman Baumgartel:
Harun Farocki. Vom Guerillakino zum Essayfilm. Werkmonografie eines Auto-
renfilmers, Berlin: b_books 1998, 204-228: 208.

38

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

gegeniiber den filmischen Methoden jedoch gehdren sie zugleich zu sei-
nen Kritikern und bewegen sich in einer theoretischen Tradition, die das
Medium Film seit den sechziger Jahren einer scharfen Kritik unterzog.
Gegen die Substanzialisierung des kinematografischen Realitéitsbegriffs,
wie er sich vor allem bei Siegfried Kracauer findet, richtete sich beson-
ders in Frankreich eine Gruppe von Theoretikern, die nachdriicklich auf
den ideologischen Gehalt des Dispositivs hinwies, auf die nur scheinbar
»objektiven< Anteile der Technik (Kamera, Projektion), in denen sich ei-
ne bestimmte, kulturell vorgeprigte Perspektive fortschreibe.”® yRealititc
ist dieser Auffassung nach keineswegs ein ideologiefreier Raum. Im Ge-
genteil: Was im Film abgebildet werde, miisse eher als Effekt der spezi-
fischen Regeln des Apparats aufgefasst werden. Der von der Kamera
aufgezeichnete und auf die Leinwand projizierte Raum sei daher keines-
wegs als bloBe Verdopplung eines »natiirlich« gegebenen, dreidimensio-
nalen Raumes auf der zweidimensionalen Leinwand zu verstehen, son-
dern als Fortschreibung und mediale Verhdrtung des perspektivischen
Codes, der in der Renaissance, also mit Herausbildung der biirgerlichen
Gesellschaft, als verbindlich gesetzt worden sei. Es handele sich um eine
Konstruktion, deren ideologische Voraussetzungen es aufzuzeigen gel-
te.”” Gegen die Idee des filmischen Realismus wurden der aus materialis-
tischer Perspektive kritisierte filmische »Apparat< und seine Implikatio-
nen in Anschlag gebracht: »L’appareil cinématographique est un appareil
proprement idéologique, c’est un appareil qui diffuse de 1’idéologie
bourgeoise, avant méme de diffuser quoi que ce soit. Avant méme de
produire un film, la construction technique de la caméra produit de
’idéologie bourgeoise.«’” Konnen diese Sitze als gemeinsamer Aus-
gangspunkt gelten, wurde die Tragweite und Interpretation dessen, was
unter >Ideologie« im Einzelnen zu verstehen sei, in den unterschiedlichen
Texten der Debatte jeweils anders bewertet. Gilt die Kamera fiir Marce-

28 Die einschlagigen Basistexte dieser unter dem Begriff >-Apparatus-Debatte« in
die Geschichte eingegangenen Diskussion sind das Gesprach mit Marcelin
Pleynets und Jean Thibaudeau »Economique, idéologique, formel...« (Ci-
néthique, Nr. 3, 1969, 7-14) und Jean-Louis Baudrys Aufsatz »Effets idéologi-
ques produits par ’appareil de base« (Cinéthique, Nr. 7/8, 1970, 1-8). Einer
der Wenigen, der die Debatte im deutschsprachigen Raum fruchtbar zu ma-
chen versucht hat, ist Hartmut Winkler (Hartmut Winkler: Der filmische Raum
und der Zuschauer. >Apparatus< - Semantik - -ldeology<, Heidelberg: Winter
1992). Mit gut dreiBigjahriger Verzogerung liegen die Kerntexte der Diskussi-
on - sowie aktuelle Weiterfuihrungen - mittlerweile auf Deutsch vor: Robert
F. Riesinger (Hg.): Der kinematographische Apparat. Geschichte und Gegen-
wart einer interdisziplinaren Debatte. Miinster: Nodus 2003.

29 Tatsachlich ware die gesamte -Apparatus-Debatte< ohne den von Louis
Althusser forcierten ldeologiebegriff kaum denkbar, da es immer wieder dar-
um geht, ideologische Voraussetzungen des Kino-Dispositivs herauszuprapa-
rieren und anzugreifen.

30 Pleynet/Thibaudeau: »Economique, idéologique, formel...«, 10.

39

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

lin Pleynet — iiber die Vorstufen Camera Obscura und Fotoapparat — als
endgiiltige Fixierung eines biirgerlich vereinheitlichenden Blicks, so ist
fiir Jean-Louis Baudry die damit verbundene Konstitution eines wahr-
nehmenden Subjekts entscheidend, das aus psychoanalytischer Perspek-
tive in Frage zu stellen und zu subvertieren sei.*!

Ganz gleich, wie groB3 die Unterschiede der »Apparatus<-Theoretiker
im Einzelnen sind, ihre Kritik und Theorie richtet sich deutlich gegen das
Medium Film, wenn sie seine technischen Voraussetzungen als ideolo-
gisch dechiffriert. Filmkritik wurde damit zugleich zur Institutionskritik,
die sich iiber den einzelnen Film hinaus gegen den gesamten technisch-
institutionellen Komplex »Kino« zu richten hatte. In dieser Kritik, die in
enger Auseinandersetzung mit Godards agitatorischen Filmen aus der
Dziga-Vertov Gruppe vor allem in der 1968 gegriindeten Zeitschrift
»Cinéthique« geduBert wurde,* sind unschwer Maximen der zeitgleich
in Paris artikulierten (Literatur-)Theorie zu erkennen: Kritik am ver-
meintlich >natiirlichen< Code bildlicher Reprisentation, Angriff auf die
metaphysischen Voraussetzungen jeder kinematographischen Identifika-
tion, Entzauberung des »Mythos« Kino etc. Allerdings zielt diese Kritik
vor allem auf den negativen Gehalt des kinematografischen Dispositivs
ab; sie ist im Kern kinofeindlich, weil sie den Effekten des Kinoapparats
insgesamt misstraut. Eine Neubewertung des Films als theoretischem In-
strumentarium kann damit dementsprechend nicht verbunden sein. Die
unter dem Stichwort » Apparatus-Debatte« bekannt gewordene Diskussi-
on, die vor allem in Paris gefiihrt wurde und in Amerika einen ungleich
stirkeren Widerhall gefunden hat als in Deutschland, ist eine zwar theo-
retisch geschulte Auseinandersetzung mit dem Kino und den ideologi-
schen Anteilen seines technischen Apriori. Da sie aber — bei aller theore-
tischen Prizision und historischer Herleitung — in eine gegen das gesamte
Kino gerichtete Verurteilung miindete, ist die Debatte schwer mit einer
Aufwertung des Films zum theoriefdhigen Medium vereinbar.

Eine positiv konzipierte »Utopie Film«’® dagegen, die den Film ge-
gen etablierte Genres und Konventionen als Forschungsinstrument zu
entwickeln versucht, findet sich in Deutschland am deutlichsten ausfor-
muliert in Alexander Kluges Filmen und Texten der sechziger Jahre.

31 Fir eine weitergehende Diskussion der einzelnen Positionen vgl. Winkler: Der
filmische Raum und der Zuschauer, 19-62.

32 Eine Auswahl von Texten aus der nach dem Mai 1968 entstandenen und zu-
nachst stark unter dem EinfluB der Tel Quel-Gruppe stehenden Zeitschrift ist
bereits 1973 auf Deutsch erschienen. (Gruppe Cinéthique: Filmische Avant-
garde und politische Praxis, Reinbek: Rowohlt 1973.)

33 So der Titel eines Textes, den Alexander Kluge 1964 veroffentlichte (»Die
Utopie Film« [1964], in: Merkur, Heft 191-204, wieder abgedruckt in Alexan-
der Kluge: In Gefahr und groRter Not bringt der Mittelweg den Tod. Texte zu
Kino, Film, Politik, hg. von Christian Schulte, Berlin: Vorwerk 8 1999, 42-56.)

40

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

Kluges Kiritik richtet sich — anders als die in Frankreich geduferten Ein-
wénde — nicht gegen den technischen Apparat, sondern versucht, diesen
Apparat anders zu nutzen und mit ihm eine Realitdt sichtbar zu machen,
die immer schon mehr ist als das blo8 Sichtbare. Wo Pleynet und andere
Autoren der »Apparatus-Debatte« die verdeckten manipulativen Anteile
von Kamera und Projektionsapparat attackieren, entdeckt Kluge die kon-
struktiven Elemente auf der Ebene der Realitét selbst. Fiir ihn, der ebenso
wie Godard und Farocki als ein filmisch operierender Theoretiker gelten
kann, setzt sich Realitdt immer schon aus verschiedenen Ebenen und
»Einstellungen< zusammen, in denen so genannte fiktionale Anteile eben-
so enthalten sind wie >einfache« Realitit.** Dem vereinfachenden, einsin-
nigen Realitétssinn setzt Kluge in seinen Filmmontagen ebenso wie in
seinen Texten immer wieder einen von Robert Musil inspirierten Mog-
lichkeitssinn entgegen.*® Einen Mdéglichkeitssinn, der — dies wird zu zei-
gen sein — vor allem iiber die Prinzipien der Montage filmisch entwickelt
werden kann.

Auch fiir Kluges Uberlegungen zur Moglichkeit des begrifflichen
Denkens im Film ist das Verhiltnis von anschaulichem, konkretem Ma-
terial und abstraktem, begrifflichem Gedanken zentral, das einen Kern-
aspekt des von ihm vertretenen Konzepts einer filmischen Utopie aus-
macht. Die Pramisse, 1964 in einem grundsétzlichen film- und bildungs-
politischen Aufsatz entwickelt, wiirden auch Farocki und Godard teilen,
zumal sich Kluge auf Letzteren immer wieder bezieht: »Die filmische
Bewegung hat groBe Ahnlichkeit mit dem Gedanken- und Bilderstrom
der Hirntétigkeit; es kommt darauf an, sich diesem Strom anzuvertrau-
en.«’® Auch bei Kluge ist mit der Parallelisierung von Gedanken- und
Bilderstrom eine nachdriickliche Bewertung des Films als Forschungsin-
strument verbunden; Filme sind nicht — jedenfalls nicht ausschlieBlich —
auf Unterhaltung aus, sondern wauf Erkenntnis gerichtet.«’” Genauer
fithrt Kluge diese Uberlegungen ein Jahr spiter aus, wenn er das Prinzip
der Montage vom Bildbezug auf das Verhiltnis zwischen Bild und Ton
und Sprache ausdehnt. »Das Zusammentreffen von sprachlichen, akusti-

34 Vgl. Alexander Kluge: »Die realistische Methode und das sog. -Filmische««
sowie »Die scharfste Ideologie: daB die Realitat sich auf ihren realistischen
Charakter beruft«, beide in: Ders.: Gelegenheitsarbeit einer Sklavin. Zur rea-
listischen Methode, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975, 201-211 und 215-222.
Im letztgenannten Aufsatz riickt Kluge Fiktion und Realitédt gleich im ersten
Satz zusammen: »Es muB maglich sein, die Realitat als die geschichtliche Fik-
tion, die sie ist, auch darzustellen.«

35 Zum Vorbildcharakter Robert Musils siehe Kluges Dankesrede bei der Verlei-
hung des Heinrich v. Kleist-Preises 1985: Alexander Kluge: »Wachter der Dif-
ferenz. Rede zur Verleihung des Kleist-Preises«, in: Kleist-Jahrbuch 1986,
Berlin 1986, 25-37.

36 Kluge: »Die Utopie Film«, 44.

37 Ebd., 53.

1

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

schen und visuellen Formen und IThrer Integration in der Montage macht
den Film zu komplexeren Aussagen fahig, als dies einer dieser Formen
allein moglich wire.«*® Film ist also von Beginn an weniger »Mediumc«
als »Multi-< oder >Intermediums. Als filmisches Argument ist aus Kluges
Perspektive das zu bezeichnen, was an der Schnittstelle zwischen den
verschiedenen Ebenen entsteht und die konkreten Anteile der mise en
scene mit den abstrakten der Montage auszubalancieren versteht. Film-
theorie im so verstandenen Sinne hilt also die Mittelstellung zwischen
Anschauung und Begriff:

Im Film verbinden sich radikale Anschauung im visuellen Teil und Begriffs-
moglichkeiten in der Montage zu einer Ausdrucksform, die ebenso wie die
Sprache ein dialektisches Verhaltnis zwischen Begriff und Anschauung ermog-
licht, ohne daB dieses Verhaltnis wie in der Sprache stabilisiert ist. Dies gibt
gerade der in den Film eingehenden literarischen Sprache besondere Moglich-
keiten.*

Zugleich ist damit bei Kluge allerdings eine deutliche Verschiebung ver-
bunden. Das theoretische Potential des Films ist nichts, das sich unmit-
telbar im filmischen Material ausdriickt, sondern etwas, das erst auf Sei-
ten des Zuschauers zusammengefiigt und iibersetzt werden muss: »Der
Ausdruck verdichtet sich nicht materiell im Film selbst, sondern entsteht
im Kopf des Zuschauers aus den Bruchstellen zwischen den filmischen
Ausdruckselementen. Diese Form von Film rechnet nicht mit dem passi-
ven Zuschauer, »der nur dasitzen will und gucken««.*’ Diese Verlagerung
des Utopischen vom Film selbst auf den eingeforderten aktiven Zuschau-
er soll in Kluges Theorie durch die Akkumulation einzelner utopischer
Momente zu einer gesellschaftlichen Kraft werden. Aus vermeintlich in-
dividuellen Zuschauerreaktionen, aus >Sinnlichkeit<, >Phantasie<, »Eigen-
sinn< — so einige von Kluges Schliisselbegriffen — entsteht potentiell so-
ziale Verdnderung.

In ein solches Koordinatensystem theoretisch orientierter Kritik an
einer naiven Auffassung vom Realismus des Kinos sind auch die Namen
Harun Farocki und Jean-Luc Godard einzutragen. Denn die Filme und
Texte beider Regisseure formulieren — darin den Arbeiten Alexander
Kluges verwandt — selbst Alternativen zu der bei Kracauer gesetzten Di-
chotomie von Realitdt und Abstraktion. Bereits in einem seiner ersten
Texte, »Défense et illustration du découpage classique«, der dem Titel

38 Alexander Kluge/Edgar Reitz/Wilfried Reinke: »Wort und Film<« [1965], in:
Klaus Eder/Alexander Kluge: Ulmer Dramaturgien. Reibungsverluste, Min-
chen: Hanser [Arbeitshefte Film 2/3], 9-27: 16.

39 Ebd.

40 Ebd., 15.

42

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

nach scheinbar ganz aus der Perspektive einer klassischen Poetik des
»unsichtbaren Schnitts¢ argumentiert,41 deutet Godard an, dass der ver-
meintliche Realismus des Films seinerseits nur als Spannungsverhéltnis
von Konkretion und Abstraktion zu denken ist. Auch das blofe Abbilden
sei in einem gelungenen Film nicht als bloBe Mimesis zu verstehen, son-
dern deute bereits auf etwas Allgemeines hin: »[I]l [le cinéma; V.P.] est
un regard a chaque instant si neuf sur les choses, qu’il les perce plutot
qu’il ne les sollicite, et qu’il capte ce qu’en elles guette ’abstraction.«*
Die Perspektive des Kinos ist demnach als eine des zweifachen Blicks zu
verstehen, der sich zwar auf die konkrete Wirklichkeit richtet — das ware
die mise en scene, die Ebene der Verdopplung —, der in diesem konkreten
Gehalt aber zugleich das identifiziert, das von sich aus in Richtung Abs-
traktion weist und dann vor allem durch die Montage »abzubilden«< wére.

Denn es koexistieren in ihnen [den Kino-Bildern; V.P.] immer zwei Blickfor-
men: technisches Kamera- und menschliches Auge; eine optische Aufzeich-
nung, die Tatsache, nie ganz absehen zu konnen von dem konkreten Gegens-
tand vor der Kamera einerseits, und eine Besetzung dieser Aufzeichnung, ihr
Eingebundensein in eine Geschichte der Bilder, und in Geschichten, die mit
(sichtbaren und unsichtbaren) Bildern erzahlt werden, andererseits. Die Bil-
der sind Abbilder (-Objektbilder<: fotografische Aufzeichnungen von Kamera-
realitaten auf Zelluloid, Polyester oder Acetat) - und sie sind -Metabilder<,
Bilder nicht von -Dingen an sich-, sondern von Gesellschaftsbildern [...].%

Bereits aufgrund ihres Charakters als Bestandteil einer Serie von vorgén-
gigen oder zukiinftigen, potentiell anderen Bildern, weisen die Bilder al-
so iiber die konkrete Abbildung hinaus und tragen das Potential zur Abs-
traktion in sich. Die Arbeiten Godards und Farockis zeigen, auf welche
Weise eine derartige Verbindung von Konkretion und Abstraktion be-
sonders zu betonen ist. Denn unter Umsténden ist die Grenze zwischen
»konkret« und »abstrakt« im Medium Film als eine nur scheinbare Grenze
zu verstehen, zumindest jedoch als ein gleitender Ubergang. Was sich
sowohl bei Farocki als auch bei Godard beobachten lisst, ist eine Um-
kehrung der Ausgangsfrage: Wer von der Realitit im Medium Film
spricht, muss nicht zwingend nach dem Realitétsgehalt der abgebildeten
Welt fragen, sondern vor allem nach den Realitdtseffekten der medialen

41 Godard zitiert mit dem Titel seines Texts zugleich Joachim du Bellays
»Défense et illustration de la langue francaise« von 1549, eines der pro-
grammatischen Dokumente zur Neubewertung der franzosischen Sprache.
Unbescheiden und ironisch zugleich reiht sich Godard also ein in die Tradition
der Advokaten einer neuen Sprache, hier: der des Kinos.

42 Jean-Luc Godard: »Défense et Illustration du découpage classique« [1952],
in: JLG I, 80-84: 81.

43 Kersting: Wie die Sinne auf Montage gehen, 268.

43

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

Bilder selbst. Wenn man es mit Film zu tun hat, handelt es sich im glei-
chen Malle um eine Wirklichkeit der Bilder, um einen durch die Abbil-
dung selbst indizierten Realismus zweiter Ordnung. Im Realismus des
Mediums ist weniger sein Wesen als vielmehr die Funktion eines be-
stimmten Représentationsprinzips zu erkennen, das technisch und kultu-
rell ausgepragt wurde. Die Filme Farockis oder Godards sind also kei-
neswegs als weniger srealistisch¢< zu beschreiben; jedoch versuchen sie
einen Realismus zu entwerfen, der die Konkretion nicht gegen einen
mdglichen theoretischen Zugriff ausspielt, sondern das eine im anderen
entdeckt. Richard Roud hat bereits in den sechziger Jahren darauf hinge-
wiesen, dass die vermeintliche Opposition zwischen Realismus und Abs-
traktion im Falle Godards zu kurz greift. So sehr Godards friihe Filme ei-
nen direkten Zugriff auf die Wirklichkeit suchen, indem sie auf jedes
kiinstliche Licht verzichten und den Direktton gegeniiber der Nach-
vertronung bevorzugen, so wenig schlieit dies die Abstraktion aus, denn
es seien »the tensions created between the demands of reality and the
demands of abstraction, die seine Filme kennzeichnen.**

Deshalb sind die Filme und Texte beider Autoren auch seit ihren An-
fangen tief in der jeweils herrschenden gesellschaftlichen Gegenwart
verwurzelt. Die Studentenbewegung, der Vietnam- und Algerienkrieg,
besonders aber die Bilder, die diese politischen Ereignisse produzierten,
bilden in den sechziger Jahren wichtige Hintergriinde der jeweiligen
Bild- und Textproduktion. »Theoriex ist also nichts, das von der konkre-
ten Realitdt abséhe, sondern bindet konkrete Wirklichkeit in iibergeord-
nete Reflexionen ein. Als Harun Farocki mit anderen Studenten der
DFFB 1967 das Experimentalfilmfestival im belgischen Knokke aus Pro-
test gegen den Vietnamkrieg durch eine gezielte Intervention zum Ab-
bruch brachte,* geschah dies nicht ohne Grund mit dem Protestslogan
»Realité! Réalité!«, der sich gegen die Abgehobenheit der filmischen
Avantgarde richtete. Zu Vietnam miisse man Stellung beziehen, daher
seien rein dsthetizistische Formexperimente, wie sie einige der in Knok-
ke gezeigten Filme nach Auffassung der Protestierenden darstellten, ab-
zulehnen. Mit der Realitét war also alles andere als eine neutrale Abbil-
dung des status quo gemeint, sondern eine Gegenrealitit, die man der in-
flationdr gezeigten Représentation des Kriegs im Fernsehen durch ande-
re, reflektierte und theoretisch geschulte Bilder entgegensetzen miisste.
Bilder, die andere Bilder kritisieren und in dieser Kritik zugleich einen

44 Richard Roud: Jean-Luc Godard, London: Secker & Warburg 1968, 82. Roud
gibt im gleichen Kapitel eine Reihe von Beispielen fiir den »double pull to-
wards both reality and abstraction« (93), die aus VIVRE SA VIE, LE MEPRIS und
MASCULIN FEMININ stammen. Mit »Abstraktion« ist bei ihm allerdings sehr allge-
mein jede deutlich erkennbare Formung des Materials gemeint.

45 Vgl. dazu Baumgartel: Harun Farocki, 13-17.

44

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

alternativen Bildraum entwerfen. Godards und Farockis Position ist also
die eines spezifischen Realismus’, in dem das Filmemachen als politi-
sche Handlung lesbar wird.

Theorien des Films / Film als Theorie

Blickt man zuriick auf die liber hundertjéhrige gedankliche Auseinander-
setzung mit dem Medium Film, so ist der oben geschilderte Zwang zur
Konkretion schon friih als Indiz fiir mangelnde Theorietauglichkeit inter-
pretiert worden. Dies schrinkte natiirlich keineswegs die Moglichkeiten
ein, theoretisch iiber Filme zu sprechen: Mit der allméhlichen Anerken-
nung des Films als Kunstform ergibt sich die Notwendigkeit, das Medi-
um gegen die etablierten Kiinste abzusetzen und ihm einen eigenen dis-
kursiven Ort zuzuweisen. Spétestens ab 1909 setzt ein vielstimmiger
Diskurs ein, der den narrativen Film iiber seine medialen Gemeinsamkei-
ten und Differenzen zu den etablierten Erzéhlformen Literatur und Thea-
ter zu bestimmen versucht.*® Was als »Kino-Debatte« in die Filmge-
schichte eingegangen ist, bezeichnet zuallererst das Sichtbarwerden des
Films in den &sthetischen Diskussionen der Zeit. Die Versuche, den Film
aus der Jahrmarktskultur herauszulosen und als gleichberechtigte Kunst-
form zu etablieren, zielen in der Riickschau betrachtet vor allem auf eine
inhaltliche Nobilitierung des Mediums ab. Vom Aufgreifen traditioneller
Stoffe und von der Zusammenarbeit mit renommierten Schriftstellern®’
versprach man sich nicht nur eine Verschiebung hin zum biirgerlichen
Kunstpublikum; man fiillte die neue Form zugleich mit den bewéhrten
Inhalten der etablierten Erzihlform »Literatur«.*® Diese Entwicklung hat

46 Vgl. Anton Kaes (Hg.): Kino-Debatte. Literatur und Film 1909-1929, Mun-
chen/Tibingen: dtv/Niemeyer 1978. Ich bin mir Uber die Unscharfe der Sub-
summierung des Theaters unter die Erzdhlformen im Klaren; hier geht es al-
lerdings weniger um eine Entgegensetzung von dramatischer und epischer
Form als um das beiden gemeinsame narrative Moment, das im Gegensatz zu
den Ausdrucksformen beispielsweise der Musik zu verstehen ist.

47 Besonders das Jahr 1913 ist als Hohepunkt einer ersten ->Autorenfilm--
Bewegung in die Geschichte eingegangen, da die Filmindustrie versuchte,
zahlreiche Schriftsteller zur Produktion von Film-Texten zu animieren. Vgl.
Joachim Paech: »Autorenfilm«, in: Horst Albert Glaser (Hg.): Deutsche Lite-
ratur zwischen 1945 und 1995. Eine Sozialgeschichte, Stuttgart: UTB 1997,
693-712, Vgl. auch Anton Kaes: »Einfihrung«, in: Ders. (Hg.): Kino-Debatte,
1-36. 1913 erschien auch das von Kurt Pinthus herausgegebene »Kinobuch«,
flir das Autorinnen und Autoren wie Else Lasker-Schiiler, Max Brod oder Al-
bert Ehrenstein »Kinostlicke« verfassten (Kurt Pinthus (Hg.): Das Kinobuch
[1913/14], Frankfurt am Main: Fischer 1983).

48 »Au royaume du cinéma, tous les -genres< autres que narratifs - le documen-
taire, le film technique, etc. - sont devenus des provinces marginales, des
marches pour ainsi dire, cependant que le long-métrage de fiction romanes-
que [que Uon appelle couramment, par une sorte d’emploi prégnant, un

45

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

zwei gravierende Folgen: Der Film wird zum einen auf seine erzihleri-
schen Anteile festgelegt, zum anderen wird das Medienspezifische zu-
ndchst zugunsten des Altbekannten bei Seite geriickt.

Allerdings gibt es auch von Beginn an Versuche, die Eigenheiten des
Films weniger in einer moglichen Ubertragung anderer Medieninhalte zu
sehen, sondern den Film von seiner Form und deren Mdoglichkeiten her
zu analysieren und die Differenzen zu Literatur und Theater stark zu ma-
chen. Georg Lukacs etwa entwickelte schon friih seine »Gedanken zu ei-
ner Asthetik des Kinos«®, die das Medium iiber den Begriff der »Ge-
genwart« vom biirgerlichen Theater abzugrenzen versuchen. In den Fol-
gejahren bis zur Einfiihrung des Tonfilms beteiligen sich in Deutschland
von Thomas Mann bis Bertolt Brecht zahlreiche Literaten an der teils po-
lemisch gefiihrten Diskussion um die umstrittene Kunstform Film. In der
Phase frither Filmtheorie lassen sich nach der grundsétzlichen Anerken-
nung des kiinstlerischen Werts des Films zudem Schauspielertheorien,
Kameratheorien und Montagetheorien unterscheiden, die das filmische
Medium von jeweils einzelnen Komponenten her analysieren.® Zumin-
dest als Objekt theoretischer Reflexion ist der Film somit — darin den an-
deren Kiinsten gleichgestellt — relativ bald nach seiner Erfindung etab-
liert. Mit dieser Etablierung ist aber zugleich eine Einschrinkung ver-
bunden. Dem Film wird nun ein genau begrenzter Funktionsraum zuge-
wiesen, der mit den Worten Unterhaltung und Zerstreuung, in ausge-
wihlten Fillen auch mit dem der &sthetischen Erbauung beschrieben
werden kann. Rudolf Arnheims Buchtitel »Film als Kunst«’' kann daher
als Einlosung dessen gelten, was ein Grofteil der Theoretiker des
Stummfilms sich auf die Fahnen geschrieben hatte.

Die von mir verwendete, analog zu Arnheims Titel konstruierte For-
mulierung »Film als Theorie« soll einen anderen Schwerpunkt setzen
und dem Film neben seiner Funktion als Kunst oder Unterhaltung vor al-
lem Erkenntnispotential zusprechen.”> Unter dem Stichwort »Film als

>film< tout court, dessinait de plus en plus nettement la voie royale de
U’expression filmique.« (Metz: »Quelques points de sémiologie du cinémax,
96.)

49 Georg Lukacs: »Gedanken zu einer Asthetik des Kinos«, in: Kaes (Hg.): Kino-
Debatte, 112-117.

50 Vgl. Helmut M. Diederichs: »Zur Entwicklung der formasthetischen Theorie
des Films<, in: Ders. (Hg.): Geschichte der Filmtheorie, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2004, 9-27: bes. 12ff.

51 Rudolf Arnheim: Film als Kunst [1932], Frankfurt am Main: Fischer 1979.

52 Eine ahnliche These, wenn auch an anderem Material und mit einer anderen
StoBrichtung, vertritt Thorsten Lorenz in seiner Lektire der Texte zur -Kino-
Debatte<: »Die Philosophie des Kinos will deshalb als Umschlagen vom geniti-
vus objectivus in den genitivus subjektivus gelesen werden. [...] Philosophie
ist kinematographisch. Sie erhalt sich zombiehaft am diskursiven Leben, weil
sie listig den Zeitpunkt ihrer technischen Realisierung verschweigt.« (Thors-

46

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

Theorie« ist ein Ort zu bestimmen, an dem Kunst, Unterhaltung und
Wissenschaft zusammenfallen.

Besonders aus der Kunstgeschichte, die in den neunziger Jahren des
20. Jahrhunderts verstéirkt als allgemein verstandene Kunst- oder Bild-
wissenschaft neue Konturen und Kompetenz zu gewinnen sucht, ist die
Frage nach einem moglichen »Selbstbewusstsein« des Bildes aufgewor-
fen worden. In diesem Zusammenhang sind die unterschiedlichen Me-
chanismen der Selbstthematisierung des Kunstwerks (erneut) in den
Blick geraten.” Fiir die Zwecke dieser Untersuchung ist besonders Willi-
am J.T. Mitchells Konzept des »Metapicture« hilfreich. Mitchell, selbst
Literaturwissenschaftler und durch die Beschéftigung mit William Blake
auf die Relationen zwischen Text und Bild aufmerksam geworden, ana-
lysiert das »Metapicture« als ein Kernelement dessen, was er mehrdeutig
»Picture Theory«** nennt. In terminologischer Anlehnung an das logisch-
philosophische Verhéltnis von Metasprache und Objektsprache, aber
auch an literaturwissenschaftliche Konzeptualisierungen von >Metafic-
tion®® versteht Mitchell unter dem Metapicture einen Bildtypus, der in
der Lage ist, »sich selbst< zu reflektieren. »Metapictures« sind dabei kei-
neswegs auf den Bereich der Kunst beschriankt — im Gegenteil; es ist ei-
ner der entscheidenden Schritte hin zur von Mitchell propagierten »Ico-
nology«, mit »Bild« in einem umfassenden Sinne alle denkbaren Bilder
zu meinen. Den liberwiegenden Teil seiner Beispiele findet Mitchell da-
her in Cartoons, Abbildungen aus Zeitschriften oder Karikaturen. Zwar
sicht auch er in Velazquez’ »Las Meninas«, der von Foucault zur
»représentation de la représentation classique«™® erhobenen Ikone der
Kunstgeschichte, ein Bild, das beinahe enzyklopaddisch Mechanismen der
Selbstthematisierung zu integrieren sucht: durch eine Staffelung seiner
Motive, unterschiedlicher Beobachterstandpunkte, Spiegelungen und
Rahmungen. Fiir Mitchels Argument jedoch ist ein Vexierbild wie der
berithmte »Duck-Rabbit«,”” der auf die Instabilitit der Wahrnehmung des

ten Lorenz: Wissen ist Medium. Die Philosophie des Kinos, Miinchen: Fink
1988, 19.)

53 Vgl. Valeska von Rosen: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians.
Studien zum venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten/Berlin: Gebr. Mann
Verlag 2001 und Victor I. Stoichita: L’instauration du tableau. Metapeinture a
I’aube des temps modernes, 2. Auflage, Genf: Droz 1999.

54 Der Titel »Picture Theory« will das Wort Picture nicht nur als Substantiv,
sondern auch als Imperativ des Verbs »to picture« verstanden wissen.

55 Vgl. Patricia Waugh: Metafiction: The Theory and Practice of Self-conscious
Fiction, London u.a.: Routledge 1993.

56 Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences hu-
maines, Paris: Gallimard 1966, 31.

57 Der »Duck-Rabbit«, dessen erkenntnistheoretische Implikationen auch Witt-
genstein in seinen »Philosophischen Untersuchungen« beschaftigte, ist eine
Illustration, die ihren Ursprung in den -Fliegenden Blattern< des 19. Jahrhun-
derts hat. Je nachdem, welches der beiden im Gesamtbild enthaltenen Bilder

47

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

Betrachters abzielt, mindestens ebenso zentral. Im Zusammenhang mit
diesen von ihm »dialectical pictures« genannten Bildern schldagt Mitchell
eine Definition vor, die auf die Filme Farockis und Godards tibertragbar
ist: »Metapictures are Pictures that show themselves in order to know
themselves: they stage the sself-knowledge« of pictures.«™ Aus dieser
Definition sind vor allem zwei Elemente herauszuldsen: Einerseits
spricht aus ihr ein Vertrauen in die Bilder, das implizit eine Anthropo-
morphisierung des Bildes zur Folge hat. Das Metapicture wird als
»selbstbewusstes Bild« gedacht, dem nicht nur Autonomie, sondern auch
eine entsprechend grofle Kraft zugesprochen wird. Das Theoretische ist
nichts, das dem Bild von AuBlen hinzugefiigt werden miisste, sondern es
steckt in den Beziigen, Mehrdeutigkeiten und Briichen innerhalb seiner
Oberflache. Zwar entwickelt Mitchell seine Ideen an unbewegten Bildern
— vor allem an Zeichnungen und Gemaélden —, aber der Grundgedanke
lasst sich ohne weiteres auf Filme iibertragen.® Mehr noch: Es lieBe sich
die These vertreten, dass die Forderung des Vexierbilds, zwischen zwei
moglichen Bildern zu springen, gerade in den spéten Arbeiten Godards
vom kognitiven Apparat des Zuschauers auf die Ebene der Bilder riick-
verlagert wird, wenn immer wieder zwei Bilder nicht nur iiberblendet
werden, sondern in einem flimmernden, pulsierenden Akt zwischen den
Einzelbildern hin- und hergeschaltet wird. Vereinzelt ist dies bereits in
den Arbeiten der siebziger Jahre zu beobachten — etwa in COMMENT CA
VA —, zum Prinzip wird es in den filmhistorisch orientierten Arbeiten wie
LES ENFANTS JOUENT A LA RUSSIE oder den HISTOIRE(S) DU CINEMA.*°
Es wiirde nahe liegen, die Identifizierung des Theoretischen im Bild
selbst als Autonomisierung des Bildes zu beschreiben. Dies beschreibt
aber nur die eine Seite dieses Modells. Denn die Konstituierung eines
»selbstbewussten Bilduniversums« fiihrt weder bei der theoretischen Be-
schreibung Mitchells, noch in der praktischen Arbeit Farockis oder Go-
dards zu einer Abschaffung des Betrachters, sondern im Gegenteil zu
seiner Aktivierung. Wenn jedes in sich gespaltene Bild und erst Recht
jede Kombination mehrerer Bilder der Ort einer Entscheidung ist, so ist

der kognitive Apparat des Betrachters gerade aktualisiert, erkennt er entwe-
der eine Ente mit einem langen Schnabel oder einen Hasen mit langen Ohren.
Vgl. zur Diskussion dieses Bildes Mitchell: »Metapictures«, 45-57.

58 Ebd., 48. Vgl. auch das ausfiihrliche Interview mit Mitchell in der Zeitschrift
Mosaic: »Essays into the Imagetext. An Interview with William J.T. Mitchell<,
in: Mosaic 33/22 (Juni 2000), 1-24.

59 Zumal Mitchell, wenn auch in einem anderen Kapitel, Billy Wilders SUNSET
BOULEVARD als einen der klassischen Metafilme bespricht, der zugleich eine
Reflexion auf den sterbenden Stummfilm wie auf die Liebe zum klassischen
Kino enthalt. Vgl. Mitchell: »Beyond Comparison. Picture, Text, and Me-
thod«, in: Ders.: Picture Theory, 100ff.

60 COMMENT CA VA, F 1975, LES ENFANTS JOUENT A LA Russie, CH 1993, HISTOIRE(S) DU
CINEMA, F/CH 1988-1998, Regie: Jean-Luc Godard.

48

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

der projektive Raum dieser Entscheidung zwar durch das Material vorge-
zeichnet; die Entscheidung selbst allerdings, welche Briicke zwischen
den Bildern geschlagen wird, ist immer auf Seiten des Betrachters zu
treffen. Auch wenn das »Theoretische« in den Bildern selbst liegt, bedarf
es der Ubersetzung, um diesen Gehalt explizit zu machen. An solchen
Ubersetzungsprozessen arbeiten sowohl Harun Farocki als auch Jean-Luc
Godard seit mehreren Jahrzehnten, und eine der Aufgaben dieser Arbeit
ist es, diese Ubersetzungsarbeit wiederum zu iibersetzen und sichtbar zu
machen. Die Pointe ist dabei weniger, dass der aktive Zuschauer zu dem-
jenigen wird, der das »offene Kunstwerk« vollendet und die Leerstellen
aus seinem gedanklichen Fundus heraus erginzt; dies wére die Vorstel-
lung, dass der Zuschauer gewissermallen zum Mitautoren des Films wird.
Bei Godard und Farocki ist eher die gegenteilige Bewegung zu beobach-
ten, dass der Autor selbst zum Zuschauer wird. Wenn Godard im Ge-
sprach mit Woody Allen zur Verbliiffung seines Gesprachspartners be-
hauptet, er sei schon froh, wenn er am Ende eines Films eine Idee vom
Film bekommen habe und damit der Vorstellung eines im Vorhinein fest-
liegenden Drehbuchs, das es lediglich zu verfilmen gelte, radikal wider-
spricht, so liegt darin nicht nur Koketterie.®' Es ist auch ein Bekenntnis
dazu, vor dem eigenen Film zunéchst einmal — vor allem in der Arbeit
am Schneidetisch — Leser und Zuschauer zu sein, der dem Film im
Schnitt eine Interpretation verleiht.

Kaja Silverman hat vorgeschlagen, in Godard — zumindest in seinen
spaten Arbeiten — den »Author as Receiver« zu erkennen; jemanden, der
bei aller produktiven Prisenz in seinen Filmen® iiber Techniken der Zita-
tion und der Dissoziierung immer stirker vom Produzenten zum Rezi-
pienten wird. In Abgrenzung von Roland Barthes vielzitiertem Diktum
vom Tod des Autors schreibt sie: »The Godard who lives on after his au-
thorial death is not a scriptor but rather a receiver. What he receives is
language itself, which now emerges as the veritable agent both of speech
and writing.«** Tatsichlich zeigen die zahlreichen Szenen, in denen Go-
dard und Farocki als Autoren in ihren Filmen auftreten, sie als Scharnier
und Relais zwischen Produktion und Rezeption. Die SCHNITTSTELLE, an
der Farocki im gleichnamigen Video sitzt und seine Filme sichtet, zuein-
ander in Beziehung setzt und kommentiert, markiert ebenso sehr den
Schnittpunkt zwischen (sehender, anschaulicher) »Theorie« und (schrei-
bender, filmender) Praxis wie Godards Ort in den HISTOIRE(S) DU CINE-
MA: Von den ersten Minuten an pridgen die Gerdusche des hin- und her-

61 MEETING W.A. ou JLG MEETS W.A., F 1986, Regie: Jean-Luc Godard.

62 Dies gilt vor allem fiir die HisTOIRE(S) DU CINEMA und das AUTOPORTRAIT DE
DECEMBRE (JLG/JLG).

63 Kaja Silverman: »The Author as Receiver«, in: October 96, Spring 2001, 17-
34.

49

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

spulenden Schneidetischs und das Klappern der elektronischen Schreib-
maschine die Tonspur und kennzeichnen Godards filmgeschichtliches
Projekt als Uberblendung von Sehen und Schreiben, von Rezeption und
Produktion, von Praxis und Theorie.

Die Formulierung »Film als Theorie« zieht die Frage nach sich, was
unter »Theorie« zu verstehen ist. Mit welchem Theoriebegriff operiert
das Modell »Film als Theorie«? Eine der Schwierigkeiten — zugleich al-
lerdings eine Chance — liegt darin, dass der Begriff Theorie selbst seit
den sechziger Jahren eine Umcodierung erfahren hat, die beinahe als
Neudefinition zu bezeichnen wire. Dem klassischen Modell, das mit
Empirie und Theorie zundchst einmal zwei verschiedene Herangehens-
weisen an ein Problem markierte, ist — vor allem im amerikanischen
Raum — eine Auffassung zur Seite getreten, die »Theory« als eine spezi-
fische Form des Schreibens und damit selbst gewissermallen als Praxis
bestimmt.** Als ein Schreiben, so konnte man die grundsitzliche (und
klar vom frithromantischen Denken geprigte) Zuspitzung des Verfahrens
bezeichnen, das »Schrift« zugleich zum Thema hat und die eigene Praxis
damit auf der Ebene des Beschriebenen ebenso wie auf der des Beschrei-
bens ansiedelt. »Theorie« im so verstandenen Sinne vollzieht also das,
was Richard Rorty als den »linguistic turn« beschrieben hat und im Zuge
dessen das Schreiben (die »écriture«) zum umfassenden Terminus wurde,
der »theory« im gleichen Moment begriindet, in dem er ihre Grenzen hin
zum literarischen Schreiben durchldssig macht. Der Begriff »theory« ist
also in sich durch eine aporetische Doppelbewegung gekennzeichnet, in
der sich die terminologische Grenzziehung mit einer gleichzeitigen Ent-
grenzung verbindet.

Heute von »Theorie« zu sprechen muss jedoch auch bedeuten, auf
die historische Dimension dieses Begriffs hinzuweisen. Ein Blick in die
USA, aus denen zwar nicht die Ausgangstexte, aber doch ihre Anord-
nung in einem Feld namens »Theory« stammt, kann zu Beginn des 21.
Jahrhunderts den Eindruck erwecken, das kurze Zeitalter der Theorie sei
voriiber. »The Latest Theory Is That Theory Doesn’t Matter«, iiber-
schreibt Emily Eakin im April 2003 einen Artikel in der New York Times,
in dem sie von einer Tagung der Zeitschrift Critical Inquiry berichtet, die
als eines der wichtigsten amerikanischen Publikationsorgane fiir » Theo-
ry« in den siebziger und achtziger Jahren gelten kann:

64 Vgl. dazu etwa Richard Rortys Vorschlag, Derridas Projekt der Dekonstruktion
in Abgrenzung zur klassischen Philosophie als eine spezifische Form des
Schreibens zu charakterisieren (Richard Rorty: »Philosophy as a Kind of Wri-
ting: An Essay on Derrida«, in: New Literary History, Jg. 10, Herbst 1978,
141-160.)

50

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

These are uncertain times for literary scholars. The era of big theory is over.
The grand paradigms that swept through humanities departments in the 20th
century - psychoanalysis, structuralism, Marxism, deconstruction, post-
colonialism - have lost favor or been abandoned. Money is tight. And the left-
ist politics with which literary theorists have traditionally been associated
have taken a beating.®

Anlass des Symposiums mit dem Titel »The Futures of Criticism« war
eine Neuperspektivierung des Begriffs »Theory« nach ihrer Hochphase
zwischen den sechziger und neunziger Jahren, die William J.T. Mitchell
mit dem Begriff »theory revolution< of the late twentieth century« be-
schreibt. Einen zweiten Anlass bildet aber auch der Riickschlag des »Re-
alen«, als der die Anschldge vom 11.9.2001 in den USA empfunden
wurden. Die Kurzbeitrdge zahlreicher Teilnehmer, darunter Homi K.
Bhabba, J. Hillis Miller, Fredric Jameson oder Teresa de Lauretis, pen-
deln zwischen Nostalgie und Neuaufbruch. Sie sind aber vor allem hilf-
reich zur — in diesem Fall oft riickblickenden, manchmal melancholi-
schen — Bestimmung dessen, was der Theoriebegriff in den siebziger und
achtziger Jahren umschrieb. Fredric Jameson skizziert den Ausgang-
spunkt von >Theorie< folgendermaBlen: »I believe that theory begins to
supplant philosophy (and other disciplines as well) at the moment it is
realized that thought is linguistic or material and that concepts cannot ex-
ist independently of their linguistic expression.«*® Laut Jameson ensteht
Theorie in dem Moment, in dem die Untrennbarkeit von Denken und
Sprechen festgestellt wird und die Einsicht, dass jede Erkenntnis sprach-
immanent bleiben muss, zugleich als selbstreflexive Ebene in das eigene
Sprechen eingezogen wird. Wichtiger noch fiir die Fruchtbarmachung
dieses Theoriebegriffs erscheint aber der Schritt, den Jameson anschlie-
end beschreibt:

In a second moment - sometimes called poststructuralism - this discovery mu-
tates as it were into a philosophical problem, namely, that of representation,
and its dilemmas, its dialectic, its failures, and its impossibility. Maybe this is
the moment in which the problem shifts from words to sentences, from con-
cepts to propositions. At any rate, it is a problem that has slowly come to
subsume all other philosophical issues, revealing itself as an enormous struc-
ture that no one has ever visited in its entirety, but from whose towers some
have momentarily gazed and whose underground bunkers others have par-
tially mapped out. Thus, the general issue of representation is still very much

65 Emily Eakin: »The Latest Theory Is That Theory Doesn’t Matter«, New York
Times, 19. April 2003, p. A17.

66 Fredric Jameson: »Symptoms of Theory or Symptoms for Theory«, in: Critical
Inquiry, 30.2 (Winter 2004), 403-408: 405.

51

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

with us today and organizes so to speak the normal science of theory and its
day-today practices and guides the writing of its innumerable reports, which
we call articles.®”

Mit dem Begriff »Reprisentation« ist ein Zielpunkt benannt, der fiir
Jean-Luc Godard ebenso wie fiir Harun Farocki im Zentrum ihrer Arbei-
ten der letzten 35 Jahre steht. »Représentation« ist ein mehrdeutiger Be-
griff, und die Kopplung dieser Mehrdeutigkeiten fiihrt bei beiden Filme-
machern zu einem politischen Verstindnis der Arbeit mit Bildern. Einer-
seits basiert das Medium Film in forcierter Weise auf dem Prinzip der
pikturalen Reprisentation: Die Abbildung steht hier scheinbar eindeutig
fiir das Abgebildete, sie vertritt es und setzt sich an seine Stelle. Diese
Art von Vertretungsanspruch, an dessen Giiltigkeit und Suggestivitit in
den sechziger Jahren verstarkt Kritik geduflert wurde, ist aber zugleich
auch auf der Ebene politischer Prozesse zu finden: Jede Art des Spre-
chens fiir jemand anderen, jede Interessenvertretung folgt einem Modell
der Reprisentation, das ebenfalls ab Mitte der sechziger Jahre eine Neu-
definition und Ausweitung erfuhr. Vor dem Hintergrund des Vietnam-
kriegs und der zunehmenden Proteste wird die Frage politischen Han-
delns eng an die Frage einer Parteinahme flir Amerika oder Siidvietnam
gekoppelt. Sowohl fiir Farocki als auch fiir Godard stellen Vietnam und
das Problem von Unterdriickung und Widerstand zentrale Bezugspunkte
fir das Filmemachen dar. Die Filme, die Farocki in seiner Zeit an der
DFFB gedreht hat, setzen sich fast durchgéngig mit dem Thema des ame-
rikanischen Krieges auseinander® und versuchen dabei eine Bildsprache
zu entwickeln, die gerade die Distanz zwischen Berlin und Vietnam zum
Ausgangspunkt einer modellhaften Verfremdung macht und nicht auf die
kurzschliissige Gleichsetzung zwischen studentischem Protest und viet-
namesischem Widerstand setzt. In Godards Arbeiten gibt es seit 1965 in
jedem Film explizite Beziige zum Krieg in Indochina. Entscheidend dar-
an ist, dass in beiden Féllen die zwei Facetten des Représentationsbe-
griffs miteinander verbunden werden: Fiir jemand anderen zu sprechen
ist nicht davon zu trennen, welches Bild man von diesem anderen hat,
welches Bild also vorher medial vermittelt wurde. Die Frage der Repré-
sentation wird zur entscheidenden Frage einer (Bild-)Politik und zum
Punkt, an dem die Arbeiten Farockis und Godards sich mit dem Feld na-
mens »Theorie« tiberschneiden.

Film und Theorie so eng aneinander zu riicken, wie dies im Titel des
Buchs geschieht, lenkt den Blick aber auch auf die Filmwissenschaft und

67 Ebd.
68 Dies trifft insbesondere auf WHITE CHRISTMAS (1968) zu, in dem Farocki Bing
Crosbys Hit mit Bombenabwiirfen auf Vietnam kollidieren lasst.

52

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

ihr Verhéltnis zur Theorie. Gerade in der Filmtheorie gibt es Stimmen,
die auch dort das Zeitalter der Theorie fiir beendet erkldren. Unter dem
Schlagwort »Post-Theory« fordern David Bordwell und Noél Carroll ei-
ne Rekonstruktion der Filmwissenschaft, die von den als » Theory with a
capital T« bezeichneten Konzepten Abstand nehmen soll, die ihrer Auf-
fassung nach vor allem die amerikanischen Film Studies der siebziger
und achtziger Jahre bestimmte. Mit Theorie ist hier vor allem ein Amal-
gam aus Strukturalismus, Lacanscher Psychoanalyse, Poststrukturalismus
und Marxismus gemeint:

What we call Theory is an abstract body of thought which came into promi-
nence in Anglo-American film studies during the 1970s. The most famous ava-
tar of Theory was that aggregate of doctrines derived from Lacanian psycho-
analysis, Structuralist semiotics, Post-Structuralist literary theory, and vari-
ants of Althusserian Marxism. Here, unabashedly, was Grand Theory - perhaps
the first that cinema studies ever had. The Theory was put forth as the indis-
pensable frame of reference for understanding all filmic phenomena: the ac-
tivities of the film spectator, the construction of the film text, the social and
political functions of cinema, and the development of film technology and
the industry.®

Was Bordwell und Carroll polemisch an die Stelle von »Theory« setzen
wollen, ist dabei keineswegs ein neuer Positivismus, der sich auf das
Erstellen von Sequenzprotokollen, Filmographien und eine theorieftreie,
naive Beschreibung von Filmen beschrinkt. Eher geht es ihnen um die
Riickbindung des Theoretisierens an die Filme selbst, aus denen das
Theoretische zu allererst zu gewinnen wire. Insofern liegt der von Car-
roll und Bordwell strategisch konstruierte Begriff »Post-Theory« durch-
aus auf der Linie der hier vorgeschlagenen Argumentation. Allerdings
lassen auch Bordwell und Carroll die Grenze zwischen Film und Theorie
weitgehend unangetastet: Gegen die Filmtheorien der siebziger Jahre zu
schreiben, geht auch weiterhin von einer klaren Trennung aus, die die
Filme auf die eine Seite, ihre Analyse und Theoretisierung dagegen auf
die andere stellt.

Fasst man die beiden »Riickblicke« auf das Zeitalter der Theorie zu-
sammen, so sind sich beide Positionen darin einig, dass mit Theorie ein
diskursiver Raum gemeint ist, der vollstindig aus Texten besteht. Bilder
konnen zwar als Untersuchungsgegenstand in Betracht kommen, sie zdh-
len aber ihrerseits nicht als theoretische AuBerungen. Diese Eingrenzung
fiihrt eine lange Tradition der Privilegierung des Worts fort, das als »Lo-

69 David Bordwell/Noél Carroll: »Introduction«, in: Dies (Hg.): Post-Theory. Re-
constructing Film Studies, Madison: University of Wisconsin Press 1996, xiii.

53

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

gos« mit der Vernunft regelrecht in eins zu fallen schien. »Logisches,
abstraktes Denken ist — qua definitionem — ein Denken in der Sprache,
das sich von der Verfithrung durch Bilder freihélt und niichtern begriff-
lich argumentiert. Es ist kein Zufall, dass die Kritik des von Jacques Der-
rida als »logozentrisch« charakterisierten Denkens sich nicht nur zeit-
gleich und am gleichen Ort wie die Neubewertung des Bildes durch Go-
dard artikuliert, sondern es neben den inhaltlichen auch personnelle
Uberschneidungen zwischen beiden Projekten gibt.”® Allerdings ist auf-
fallig, dass auch Derridas zahlreiche Texte zum Problem des Logo-
zentrismus diese Kritik innersprachlich artikulieren und die Vorherr-
schaft eines bestimmten Denk- und Schreibstils lediglich durch andere
Arten der Sprachverwendung (Assoziation, Wiederholung, Verschiebung
etc.) konterkarieren. Das Bild findet hier allenfalls in seinem iibertrage-
nen Sinne Eingang, wenn Derrida iiber den ausgreifenden Umgang mit
Metaphern diskursive Strategien unterlduft und die Bildlichkeit der Spra-
che gegen die Sprache selbst ins Feld fiihrt. 1993 hat der amerikanische
Historiker Martin Jay mit »Downcast Eyes« eine materialreiche Studie
vorgelegt, die im franzdsischen Denken des 20. Jahrhunderts — unter an-
derem bei Derrida — eine hartndckige Abwertung des Visuellen diagnos-
tiziert.”" In der Rekonstruktion, welchen Status das Auge und die visuelle
Wahrnehmung in der Ideengeschichte seit der griechischen Antike ge-
habt haben, kommt Jay zu dem Ergebnis, dass die Gleichsetzung von Se-
hen und Erkenntnis, die das europédische Denken mit zahlreichen Diffe-
renzen und Nuancen vom antiken Griechenland bis zur Franzdsischen
Aufkliarung grundlegend strukturiert, im 19. Jahrhundert in eine Krise ge-
rat. Dafiir ist unter anderem die Erfindung der Fotografie verantwortlich,
mit der die genaue optische Wahrnehmung und Reproduktion zum ersten
Mal an eine Maschine delegiert wird. Zwar kann diese apparative Einlo-
sung des Traums vom exakten Sehen auf den ersten Blick als Sieg des
Visuellen gewertet werden. Allerdings bedeutet die Fotografie zugleich
die Entmachtung des Auges. Das Auge wird frei, aber es braucht ironi-
scherweise auch nicht mehr so genau hinzusehen, da nun die Fotografie
fiir das genaue Registrieren der Wirklichkeit zustindig ist.”” In Jean-

70 Fir seinen Film UNE FEMME MARIEE (1964) hatte Godard versucht, Roland Bar-
thes als Schauspieler zu gewinnen; Jean-Louis Comolli, einer der Protagonis-
ten der -Apparatus-Debatte«, ist zum einem Redakteur der politisierten Ca-
hiers du cinéma gewesen. Zum anderen spielt er sowohl in Godards LES CARA-
BINIERS als auch in ALPHAVILLE (1965) mit.

71 Martin Jay: Downcast Eyes. The Denigration of Vision in Twentieth-Century
French Thought, Berkeley: California UP 1994.

72 Diese Dialektik pragt nicht nur das Verhaltnis von Fotografie und Blick, son-
dern ist bei der Einfiihrung eines jeden externalisierten Speichermediums zu
beobachten: Wer seine Telefonnummern im Handy gespeichert hat, braucht
sie sich nicht zu merken; wer einen Text kopiert, erhoht damit die Wahr-
scheinlichkeit, ihn nicht zu lesen.

54

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

Louis Comollis Worten: »The photograph stands as at once the triumph
and the grave of the eye.«”* Nach diesem Bruch, so Jays These, wird be-
sonders im franzosischsprachigen Raum dem Blick (und damit unmittel-
bar verbunden auch den Bildern) ein Misstrauen entgegengebracht, das
den unterschiedlichsten Denkern des 20. Jahrhunderts gemeinsam ist.

Dies ist nicht der Ort, im Einzelnen Jays Rekonstruktion der Ver-
schiebungen und Modifikationen dessen nachzuzeichnen, was er als
»antiocularcentric discourse« bezeichnet. Wichtig ist in diesem Zusam-
menhang vor allem seine Beobachtung, dass seit den sechziger Jahren ei-
ne Zuspitzung und Radikalisierung dieses Diskurses wahrzunehmen sei,
der dem ehemals »nobelsten Sinn«’* aus den verschiedensten Griinden
mit Vorbehalten begegnet. In so unterschiedlichen Texten wie denen La-
cans, Althussers, Debords, Foucaults, Barthes’, Metz’, aber auch Derri-
das oder Luce Irigarays sei eine Skepsis gegeniiber visueller Wahrneh-
mung festzustellen, die Jay zusammenfassend als »Denigration of Visi-
on« beschreibt: »Although definitions of visuality differ from thinker to
thinker, it is clear that ocularcentrism aroused (and continues in many
quarters to arouse) a widely shared distrust.«”> Jays Beobachtung fiigt
sich ein in ein allgemeineres Interesse am Bild und visuellen Représenta-
tionsphdnomenen, das seit den neunziger Jahren an den verschiedensten
Orten wahrzunehmen ist. Besonders im angloamerikanischen Raum, mit
einer Verzogerung aber auch in Deutschland, ist das »Bild« zum zentra-
len Bezugspunkt avanciert — eine Entwicklung, fiir die William J.T. Mit-
chell den sofort weitldufig aufgegriffenen Begriff »Pictorial Turn« ge-
prégt hat.

Whatever the pictorial turn is, then, it should be clear that it is not a naive
return to mimetical theories of representation, or a renewed metaphysics of
pictorial -presence-: it is rather a postlinguistic, postsemiotic rediscovery of
the picture as a complex interplay between visuality, apparatus, discourse,
bodies and figurality.”®

73 Jean-Louis Comolli: »Machines of the Visible«, in: Teresa de Lauretis/Stephen
Heath (Hg.): The Cinematic Apparatus, New York: St. Martin’s Press 1980,
121-142: 123.

74 Siehe vor allem Hans Jonas’ einflussreichen Text »The Nobility of Sight«
(Hans Jonas: »The Nobility of Sight. A Study in the Phenomenology of
Senses«, in: Philosophy and Phenomenologic Research 54 /1953, 507-552).
Harun Farocki bezieht sich in einem Gesprach mit Thomas Elsaesser ausdriick-
lich auf Jonas’ Untersuchung der metaphorischen Beschreibungen des Erken-
nens. Vgl. Thomas Elsaesser: »Making the World Superfluous: An Interview
with Harun Farocki«, in: Ders. (Hg.): Harun Farocki. Working on the Sight-
Lines, Amsterdam: Amsterdam UP 2004, 177-189: 181.

75 Jay: Downcast Eyes, 588.

76 William J.T. Mitchell: »The Pictorial Turn«, in: Artforum, Marz 1992, 89-94:
90.

55

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

Unabhingig davon, ob man Mitchells Diagnose fiir richtig oder falsch
hilt, ist zweierlei an ihr festzuhalten. Zum einen bezeichnen die von ihm
angefiihrten Aspekte des neuen Interesses am Bild sehr genau die Punkte,
von denen aus auch Harun Farocki und Jean-Luc Godard Bilder zu ana-
lysieren versuchen. Um den Umgang mit Bildern wirksam zu beschrei-
ben und kritisieren zu kénnen, nehmen sie sowohl den filmischen Appa-
rat und das Reden iiber das Kino, aber auch den eigenen Korper — das se-
hende Subjekt — sowie die Metaphorizitdt des Diskurses unter die Lupe.
Die Texte und Filme Farockis und Godards haben daher teil an dem, was
Mitchell als »pictorial turn« bezeichnet, sie stehen der unhinterfragten
Verbreitung von Bildern aber zugleich skeptisch gegeniiber. Das betrifft
vor allem die Verwendung von medialen Bildern in militdrischen Zu-
sammenhdngen und die Berichterstattung dariiber. Fiir Mitchell bildet der
erste Irakkrieg den Hintergrund, vor dem sich die Frage nach den (tech-
nischen) Bildern und ihrer Funktionalitit verschirft und neu stellt.”” In
ihrer Abstraktion und kithlen Distanzierung scheint der direkte Bezug
zwischen Bild und Kriegsrealitit vollstindig gekappt zu sein.

Das Problematische eines allgemeinen Bildbegriffs, der unterschieds-
los sprachliche Bilder, Gemilde, Fernseh-, Video- und Kinobilder bis hin
zu mentalen Vorstellungen umfasst, liegt auf der Hand: »Wer nach dem
Bild fragt, fragt nach Bildern, einer uniibersehbaren Vielzahl, die es fast
aussichtslos erscheinen 14t, der wissenschaftlichen Neugier einen Weg
zu weisen. Welche Bilder sind gemeint: gemalte, gedachte, getraumte?
Gemilde, Metaphern, Gesten?«”® Einen Vorschlag zur Differenzierung
hat der franzosische Filmkritiker und -theoretiker Serge Daney — wie
Mitchell vor dem Hintergrund der neuartigen Fernsehbilder des Irak-
kriegs von 1991 — gemacht. Dem emphatisch aufgeladenen Begriff des
»Image«, mit dem er vor allem die Bilder des Kinos bezeichnet, an deren
Produktion auch Godard und Farocki arbeiten, setzt er den Begriff des
»Visuellen« entgegen, dessen zunehmende Macht sich vor allem im
Fernsehen und in der Werbung bemerken lasse. Beide Kategorien von
Bildern unterscheiden sich vor allem in ihrem Grad von Abgeschlossen-
heit und behaupteter Vollstdndigkeit:

Le visuel, ce serait la vérification optique d’un fonctionnement purement
technique. Le visuel est sans contre-champ, il ne lui manque rien, il est clos,
en boucle, un peu a ’image du spectacle pornographique qui n’est que la vé-
rification extatique du fonctionnement des organes et de lui seul. Quant a
’image, cette imgage que nous avons aimée au cinéma jusqu’a l’obscénité,

77 Mitchell verweist mehrfach auf die technischen Bilder, mit denen die ameri-
kanischen Medien im Irakkrieg 1991 von den Militars versorgt wurden.

78 Gottfried Boehm: »Die Wiederkehr der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Was ist ein
Bild?, Miinchen: Fink 1995, 11-38: 11.

56

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

ce serait plutdt le contraire. L’image a toujours lieu a la frontiére de deux
champs de force, elle est vouée a témoigner d’une certaine altérité, et, bien
qu’elle posséde toujours un noyau dur, il lui manque toujours quelque chose.
L’image est toujours plus et moins qu’elle-méme.”

Wihrend also das Visuelle den ubiquitiren Bildkosmos meint, der von
der Werbung iiber die Fernsehberichterstattung bis hin zur optisch funk-
tionierenden Zielmechanik der Raketen das Bildfeld strukturiert, ist das
»Bild« in Daneys Sinne ein utopischer Ort, der sich gegen die Verein-
nahmung durch das Visuelle sperrt. Tatsédchlich riickt Daney »Bild« und
Widerstand wenig spiter im gleichen Text eng aneinander: »Alors, non
seulement l'image se fait rare, mais elle devient une sorte de résistance
obtuse ou de souvenir ému dans un univers de pure signalisation.«** Die
Arbeiten Farockis und Godards sind als Rettungsversuche des »Bildes«
in Daneys Verstiandnis zu sehen; als ein Festhalten am Widerstand, den
die Bilder gegen ihre Vereinnahmung leisten. Allerdings artikuliert sich
dieser Widerstand nicht als eskapistischer Riickzug in die »heile Welt«
des Kinobildes, sondern durchaus in kritischer und offensiver Auseinan-
dersetzung mit dem »Visuellen« — bei Farocki etwa in einer Analyse der
Bilder des Ersten Golfkriegs. Die drei Installationen AUGE/MASCHINE
sowie ihre Fernsehfassung ERKENNEN UND VERFOLGEN widmen sich ge-
nau denjenigen Nicht-Bildern, die von den intelligenten Kameras des
Irakkrieges gefilmt wurden und die Daneys Unterscheidung zwischen
Visuellem und Bildhaftem provoziert haben.®!

Auch in den Arbeiten Farockis und Godards ist das Bild mit einer
Reihe von Zweifeln belegt, die das Nachdenken {iber Bildlichkeit iiber-
haupt erst in Gang setzen; insoweit lieBen sich beide Positionen ohne
weiteres in das von Jay skizzierte Spektrum eines »antiocularcentric dis-
course« einfiigen. Der scheinbaren Evidenz des Sichtbaren gilt es zu
misstrauen; der Gleichsetzung zwischen Sehen und Verstehen begegnen
sowohl Godard als auch Farocki mit einer Skepsis, deren Griinde genauer
zu beschreiben sein werden und die sich in umfangreichem Sinne als Kri-
tik an vermeintlich unproblematischen Phdnomenen der Représentation
duBert. In einem Text iiber das HISTOIRE(S) DU CINEMA-Projekt schreibt
Michael Witt: »Godard’s entire theory and practice constitutes a sus-
tained reflection on vision, a relentless critique of the homogeneities in-
scribed in visual imagery and subjectivity complemented by a constant

79 Serge Daney: »Montage obligé. La guerre, le Golfe et le petit écran«, in:
Ders.: Devant la recrudescence des vols de sac a mains. Cinéma, télévision,
information, Lyon: Aléas 1991, 187-196: 192f.

80 Ebd., 193.

81 Mehr zu Farockis Analyse des »Visuellen« und der -operativen Bilder< im Ab-
schnitt »Vermessen: BILDER DER WELT UND INSCHRIFT DES KRIEGES« in Kaptitel V.

57

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

search  for fresh  expressive
forms.«* Auch Farockis Arbeiten
seit den sechziger Jahren konnen
als eine solche sustained reflection
on vision verstanden werden. Die
Kritik, die sich Bildern gegeniiber
artikuliert, richtet sich jedoch —
anders als Jay dies im franzo-
sischen Denken beobachtet — kei-
Abb. 1 neswegs grundsitzlich gegen alle
Bilder. Der Hauptimpuls beider
Filmemacher besteht vielmehr darin darin, in der bildkritischen Bewe-
gung zugleich andere Bilder zu finden, die eine Kritik und Theoretisie-
rung des Bildes zu inkorporieren verstehen. Damit hangt der — vielleicht
banale, aber entscheidende — Unterschied zusammen, dass das Misstrau-
en gegeniiber den Bildern, anders als bei den von Jay versammelten Au-
toren, ebenfalls in Bildern und Bildfolgen zum Ausdruck kommt. Die
Skepsis ist also zugleich offenbar durch ein Vertrauen ausbalanciert, die
bestehenden Bilder und Blicke wirksam kritisieren zu konnen, indem
man ihnen andere Blicke und Bilder entgegensetzt. Wenn die Kritik am
Visuellen sich ihrerseits visuell dufert, ist damit also ein komplementéres
Gegenstiick zum »antiocularcentric discourse« gegeben, den Jay be-
schreibt. Der Versuch, Bilder mit Bildern zu kritisieren und Formen einer
bildimmanenten Kritik zu finden, ist Ausdruck eines differenzierten
Denkens iiber Bilder, in dem das Bild nicht per se diskreditiert, sondern
mit alternativen Formen der Bildproduktion zu konfrontieren ist.

NICHT LOSCHBARES FEUER von 1969, Farockis erster Film nach dem
Studium an der Filmhochschule, zeigt, wie eine solche Kritik aussehen
kann. Das nicht-16schbare Feuer des Titels, die Flamme, die beim Einsatz
von Napalm im Vietnam entsteht, provoziert hier iiber eine unmittelbare
Kritik am Krieg und seinen Schrecken hinaus die Frage nach der Abbild-
barkeit solcher Vorgénge. Die im Fernsehdiskurs immer bereits voraus-
gesetzte Unterstellung, dass es ein sinnvoller und aufklérerischer Akt sei,
etwa einen verbrannten Korper nach einem Angriff zu zeigen, wird hier
in Frage gestellt.

Man sieht Farocki im Anzug an einem Tisch sitzen und die Zeugen-
aussage eines vietnamesischen Zivilisten vorlesen, der von einem Na-
palm-Angriff auf sein Dorf berichtet. AnschlieBend blickt der Regisseur

82 Michael Witt: »Montage, My Beautiful Care, or Histories of the Cinema-
tograph«, in: Michael Temple/James S. Williams (Hg.): The Cinema Alone.
Essays on the Work of Jean-Luc Godard 1985-2000, Amsterdam: Amsterdam
UP 2001, 33-50: 45.

58

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

von dem vor ihm liegenden Text
auf in die Kamera und féhrt mit
einer Uberlegung zur Wirkung von
Bildern fort (Abb. 1):%

Wenn wir lhnen Bilder von Napalm-
verletzungen zeigen, werden Sie die
Augen verschlieBen. Zuerst werden
Sie die Augen vor den Bildern ver- ,
schlieBen. Dann werden Sie die Au- Abb. 2
gen vor der Erinnerung daran ver-

schlieBen. Dann werden Sie die Augen vor den Tatsachen verschlieBen. Dann
werden Sie die Augen vor den Zusammenhangen verschlieBen.

Der Reprisentationsakt, der mit der simplen Abbildung von Napalm-
opfern verbunden wire, lduft also ins Leere. Die Napalmverletzung zu
zeigen, wiirde dieses Bild dem Bereich des »Visuellen« zuordnen. Es
wiirde — so der Kommentar — zu einer Negation des Bildes im Bild selbst
fihren und dariiber hinaus auch die Erinnerung und schlieBlich die
Wahrnehmung der Tatsachen selbst iiberdecken. Exposition und Auslo-
schung des Bildes wiirden in eins fallen.

Farocki geht einen anderen Weg: Anstatt Napalmopfer vor der Ka-
mera zu exponieren, exponiert er den Akt des Ausstellens und nicht zu-
letzt sich selbst, wenn er sich eine Zigarette auf dem Handriicken aus-
driickt und eine Stimme aus dem Off dazu die vergleichsweise geringe
Temperatur einer brennenden Zigarette nennt (Abb. 2). Auch dies ist ein
»Metapicture«, das iiber das Problem der Bildlichkeit spricht, indem es
ein anderes Bild an die Stelle des erwarteten setzt. Indem Farocki von
den Napalmverletzungen erzéhlt, erzeugt er sprachlich ein Bild von ih-
nen und enttduscht zugleich die voyeuristische Neugier des Zuschauers.
Die Szene ist als eine Représentation des Repréisentationsakts zu lesen,
die statt des erwarteten Bildes den eigenen Korper als Einsatz ins Spiel
bringt. Es wirkt wie ein Schock, statt des fernab liegenden Vietnamkon-
flikts, an dessen Bilder von Verletzten man sich gewo6hnt hat, hier eine
wenn auch minimale, so doch ungleich wirkungsvollere, »authentische«
Verletzung zu sehen: Eine hochgradig artifizielle, konstruierte Injektion
des >Realen¢, die das Nachdenken iiber die Bilder der Realitéit in Gang
setzt.

83 Ein Hinweis zu den Abbildungen: In den meisten Fallen geht aus dem Text
unmittelbar hervor, aus welchem Film das jeweilige Bild stammt. Wo dem
nicht so ist oder weitere Erlauterungen notig erscheinen, erfolgt dies durch
Bildunterschriften.

84 NICHT LOSCHBARES FEUER, BRD 1969, Regie: Harun Farocki.

59

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

Differenz und Theorie

Theorie im hier verstandenen Sinne ist ein Effekt von Differenz. Nur im
oszillierenden Hin und Her zwischen Einzelkader und Bewegungsbild,
zwischen den Bildmedien Malerei, Fotografie, Film und Fernsehen, zwi-
schen filmendem Subjekt und gefilmter, objektiver Welt, entsteht ein
filmischer Diskurs, der als theoretisch bezeichnet werden kann. In der
potentiellen Verkniipfung der unterschiedlichen Medien, zu denen pro-
minent auch die Literatur — sowohl als verfilmter Stoff als auch als der
begleitende »literarische« Diskurs diverser Paratexte (Kritiken, Analy-
sen, Interviews etc.) — gehort, bildet der Film einen zentralen Bestandteil
dessen, was Siegfried Zielinski den waudiovisuellen Diskurs« nennt.®
Das Medium Film ist als eines der prominenten Elemente dieses Diskur-
ses zu begreifen, weil es das Ausdrucksreservoir im Riickgriff auf die
existierenden Medien wohl am deutlichsten ausweitet: Es ist leichter,
Malerei im Film zu reprisentieren, als einen Film in einem Gemaélde
»darzustellen<. Die Schwierigkeiten, mit denen jeder intermediale Trans-
formationsprozess konfrontiert ist, machen aber zugleich die Grenzen
und Eigenheiten jedes einzelnen Mediums sichtbar. Umgekehrt ist es
aber auch die Grenze, an der das einzelne Medium selbst sichtbar wird.
Daher ist die Grenze zwischen den Medien der bevorzugte Ort theoreti-
scher Reflexion und der Schauplatz, an dem die hier behandelten Filme
»spielenc.

Filme, die sich als Bestandteil und Theorie dieses Diskurses verste-
hen oder als Beitrdge zu einer filmimmanenten Theoriebildung zu lesen
sind, lassen sich auf verschiedene Weisen zu bestimmen. Zum einen be-
wegen sie sich zwischen Fakt und Fiktion.*® Genauer: Sie greifen die
beiden vermeintlichen Fixpunkte »Fakt« und »Fiktion« auf, um in ihrer
Verschiebung und Umwidmung das iibergeordnete Problem filmischer
Reprisentation zum Gegenstand zu machen. Was passiert, wenn ein Bild
sich an die Stelle des »Realen< setzt? Wenn also das >Reale< nicht nur
durch das Bild hindurch scheint, sondern als Bild gefasst werden muss?
Wie sind Bilder zu entziffern? Wie erzeugen Filme und Texte den Ein-
druck, >objektiv< zu erzdhlen und welche Konventionen filmischen Ar-
gumentierens bilden sie dabei heraus? Das filmwissenschaftliche Raster,
das — wenn auch mit einer gewissen Skepsis — weiterhin die beiden
Grundregister Dokumentarfilm und Spielfilm zur Leitdifferenz macht,

85 Vgl. Siegfried Zielinski: Audiovisionen. Kino und Fernsehen als Zwischenspiele
in der Geschichte, Reinbek: Rowohlt 1989.

86 Kein Zufall, dass Alexander Kluge die Nachschriften seiner Fernsehmagazine
mit »Facts und Fakes« betitelt und damit programmatisch auf ein astheti-
sches Verstandnis hinweist, in dem Dokumentation und Fiktion als gleichbe-
rechtigte Anteile eines komplexen Realitatsbegriffs aufgefasst sind.

60

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

gerit hier an seine Grenzen. Jean-Luc Godards Selbstverstindnis deckt
sich an dieser Stelle mit dem, was er 1958 seinem Gespriachspartner
Frangois Reichenbach in den Mund legt: »Tous les grands films, je crois,
tendent, dans ce qu’ils ont de plus profond, vers le documentaire«*’, eine
Aussage, die sich umkehren ldsst und dann auf das Fiktive im Dokumen-
tarischen verweist. Auch Godard geht es nicht um eine Gegeniiberstel-
lung von Realitédt und Erfindung, sondern um das Wechselverhéltnis, von
dem jeder einzelne Film implizit handelt. Wenn dies hier als Gemein-
samkeit der Projekte Farockis und Godards herausgestellt wird, so gilt
das trotz oder gerade wegen der unterschiedlichen Ausgangspunkte fil-
mischer Arbeit. Wihrend Godard 1959 mit A BOUT DE SOUFFLE im Be-
reich des »Spielfilms< beginnt, ndhert sich Harun Farocki dem >Theoreti-
schen< eher aus der Richtung des Dokumentarfilms. Wichtiger als eine
solche Identifizierung der jeweiligen Ausgangspunkte scheint mir jedoch
das gemeinsame Interesse beider Filmemacher zu sein: Ein Interesse an
Mechanismen der Bildproduktion und -rezeption, an der Funktionsweise
von Bildern und an den Moglichkeiten, aus den Bildern selbst eine (wi-
derstéindige) Bildtheorie zu gewinnen.™

Es liegt nahe, dass filmtheoretisches Denken, das sich im Medium
Film selbst entwickelt, zur Ausbildung selbstreferenzieller Strukturen
neigt. Wie bei jeder Untersuchung selbstreferenzieller Phinomene stellt
sich aber auch hier die vorgelagerte Frage, was unter dem Préfix »selbst«
zu verstehen ist. Denn die Reflexion, das ist bereits in der Bezeichnung
sprachlich eingeschlossen, ist nur von einem mit sich nicht-identischen
Ort aus moglich, in einer dialektischen Bewegung, die den Ort der Refle-
xion verldsst, um in der Spiegelung — etwa an anderen Medien — wieder
zu sich zuriickzukehren. Fiir die mediale Selbstreflexion gilt daher das,
was Hans-Jost Frey anschlieend an die idealistischen und romantischen
Uberlegungen zum Subjektbegriff allgemein iiber die Bewegung der Re-
flexion schreibt:

Die Reflexion stellt zunachst kein Gegenuiber her. Sie geschieht nicht so, daB
das Denken sich selbst gegeniibertritt und sich selbst zum Gegenstand macht,
den es denkt. Das sich reflektierende Denken hort nicht auf, etwas anderes
zu denken, um sich selbst an die Stelle dieses anderen zu setzen, sondern es

87 Jean-Luc Godard: »Jean-Luc Godard fait parler Francois Reichenbach«
[1958], in: JLG |, 144-146:144.

88 »Das Leben, das er mit dem Kino retten mochte, ist das, was sich in Momen-
ten, zwischen den Bildern offenbart. Wodurch sich die alten Unterscheidun-
gen von fiktiv< und -dokumentarisch< von selbst auflosen. Erst einmal sind
Bilder Bilder. Und Imaginationen sind fiir Godard verlangerte -Images-, nicht
Erfindungen, die vorher im Kopf passieren.« (Frieda Grafe: »Jean-Luc Go-
dard: Die Riickseite der Berge filmen« [1981], in: Dies.: Beschriebener Film
1974-1985 [Die Republik Nummer 72-75, 25. Januar 1985], 179-184: 180.)

61

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

wird seiner selbst inne, indem es anderes denkt. [...] Im Augenblick der Re-
flexion ist das Denken gleichzeitig bei etwas anderem und bei sich selbst. Es
gewinnt SelbstgewiBheit in der Ausrichtung auf anderes. Aber gewinnt es sie
wirklich? Hat nicht die Vorstellung des Sichbegleitens auch etwas Beunruhi-
gendes an sich? Ist von sich selbst begleitet zu werden nicht verwirrend? Ist
das Denken, das sich begleitet, wirklich noch das Denken, das begleitet
wird?®

Freys duBerst verdichtete und verdichtende Beschreibung der Reflexion
als paradoxem Aufspaltungsprozess, in dem gewissermafien durch die
Entfernung von sich selbst eine Anndherung an das Eigene erzielt wird,
lasst sich auch auf die Mdoglichkeiten von Reflexivitit im Film iibertra-
gen. Sieht man von der Anthropomorphisierung des Mediums ab, die im
Sprechen von einer »Selbstreflexivitit des Films« liegt, ist der Mecha-
nismus dieser Reflexion auch beim Film so zu denken: als eine Bewe-
gung weg vom Medium — etwa, indem er ein anderes Medium (Fotogra-
fie, Malerei, Literatur) in den Blick nimmt —, die zugleich, als Spiegelung
und Reflexion, auf das Medium zu fiihrt.

Der Widerstand, den Godard gegen die iiblichen Verwertungs- und
Produktionsweisen des Kinos leistet, ist in modifizierter Form — als Ab-
lehnung und als Gefiihl der Uberforderung — auf Seiten der Zuschauer
wiederzufinden, die seine Filme als schwierig und schwer zugénglich
einschdtzen. Ein solcher Widerstand gegen die Filme Godards ist nur
zum Teil aus ihrer verwirrenden Bilderfiille heraus zu verstehen. Begreift
man Godards Filme als Teil eines theoretischen Feldes, so konnte im
Widerstand gegen sie auch das ausgemacht werden, was Paul de Man als
»Resistance to Theory« beschrieben hat. Die Vorbehalte und Abwehr-
reaktionen gegeniiber dem Feld, das sich seit den sechziger Jahren vor
allem als Literaturtheorie entwickelt und allméhlich mit dem Begriff
»Theorie« insgesamt identifiziert wurde, sind nach de Man vor allem als
»resistance to the use of language about language«”® zu verstehen; als
Angst vor der Vermischung von Meta- und Objektebene. Es konnten
dhnliche Widerstdnde sein, die gegeniiber den Arbeiten Farockis und
Godards bestanden und bestehen:”' Offenbar biegt sich der Gebrauch des
filmischen Mediums hier auf das Medium selbst zuriick und generiert
zahlreiche Spiegelungs- und Vervielfachungseffekte. Was an Farocki
und Godard zu studieren ist, ist daher weniger der >Gebrauch von Spra-

89 Hans-Jost Frey: »Reflexion«, in: Ders.: Lesen und Schreiben, Basel/Weil am
Rhein/Wien: Urs Engeler 1998, 117-120: 117f.

90 Paul de Man: »Resistance to Theory«, in: Ders.: The Resistance to Theory,
Minneapolis: University of Minnesota 1986, 3-20: 12.

91 Seit NOUVELLE VAGUE (1990) haben Jean-Luc Godards Filme keinen Verleih
mehr in Deutschland gefunden.

62

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

che liber Sprache« als der Gebrauch von Film iiber Film. De Mans Be-
schreibung ist aber auch hilfreich, um dem Begriff Theorie schirfere
Konturen zu verleihen und die Farbung zu beschreiben, die der Begriff
heute tragt. Nach de Man entsteht Theorie, »when the approach to liter-
ary texts is no longer based on non-linguistic, that is to say historical and
aesthetic, considerations or, to put it somewhat less crudely, when the
object of discussion is no longer the meaning or the value but the modali-
ties of production and of reception of meaning and of value prior to their
establishment [...].«’* Der Schritt von der analytischen Beschreibung zur
Theorie ist demnach — erneut ganz im Sinne der Romantik, die auch fiir
de Man den zentralen Bezugspunkt darstellt — als Schritt in Richtung ei-
ner Transzendentalisierung von Sinnproduktion zu fassen. Theoretisches
Sprechen in Text oder Bild wire damit ein Sprechen, das die Bedingun-
gen seiner Sinnproduktion mit einkalkuliert und die Bedeutungsgenerie-
rung selbst zum Thema macht. Harun Farocki hat diese Reflexionsebene,
die im Laufe der sechziger Jahre in immer stirkerem Mal3e auf die narra-
tiven Anteile in Godards Filmen {iibergreift, in der Auseinandersetzung
mit LE GAI SAVOIR von 1968 auf ein allgemeines gesellschaftliches Kli-
ma bezogen und in der Studentenbewegung einen Politisierungsschub
des Selbstreflexiven erkannt:

1968 begannen sich die Studenten zu fragen: Was bedeutet mein Tun unter
politischen Gesichtspunkten? Welchen Zwecken dient es? Einmal ausgestreut,
trugen Fragen dieser Art die Saat der Selbstzweifel in alle Richtungen davon.
Sogar die Biirokraten fingen an, sich selbst und ihren Betrieben unangenehme
Fragen zu stellen. Godard war zehn Jahre alter als die Studentengeneration,
doch er teilte diese selbstreflexive Haltung. In Le Gai Savoir wirft er die Fra-
ge auf: Was ist Kino? Diese Frage wird nicht nur verhandelt, es ist die Form
des Films, in der sie ausgetragen wird.**

Einerseits stellt LE GAI SAVOIR in dieser Hinsicht lediglich eine Fortfiih-
rung und Radikalisierung selbstreferentieller Motive dar, die schon in
Godards Kurzfilmen der spaten fiinfziger Jahre zu finden sind. Anderer-
seits ist in dem Film zu beobachten, wie die Frage nach Politik und Di-
daktisierung die Uberhand gewinnt und zur Kernfrage des Filmens wird.
In kaum einem anderen Film werden die drei Diskursfelder Film, For-
schung und Politik so ausdriicklich miteinander kurzgeschlossen, an die
politische Aktualitdt gekoppelt und alle daraus resultierenden Effekte der
Verwirrung, Uberforderung und Konfusion so bereitwillig in Kauf ge-

92 Paul de Man: »Resistance to Theory«, 7.

93 Harun Farocki/Kaja Silverman: »Ich spreche, also bin ich nicht.«, in: Dies.:
Von Godard sprechen, aus dem Amerikanischen von Robert M. Buergel, Ber-
lin: Vorwerk 8 1998, 134-166: 134.

63

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

nommen. Das Fernsehstudio, in dem sich Emile Rousseau (Jean-Pierre
Léaud) und Patricia Lumumba (Juliet Berto) in sieben Néchten treffen,
um ihre Analysen von Bild und Ton durchfiihren, wird zum Forschungs-
labor erklért, in dem es die gingigen Bilder sukzessive zu sammeln, zu
zerlegen und dann neu zu organisieren gilt. Selten artikuliert sich so ve-
hement die Forderung, dass eine politische Revolution auch von einer
Revolution der Darstellungsweisen flankiert werden miisse. Wohl auch
deshalb ist der Film nur schwer an filmgeschichtlichen MalBstdben zu
messen und wére eher in seinen impliziten und expliziten Beziigen zu
den zeitgenossischen Theorien Foucaults, Derridas oder Althussers zu
diskutieren. Was sich dort als Kritik am Modus wissenschaftlicher,
sprachlicher und 6konomischer Représentation zu lesen gab, iibertrigt
Godard auf die Politik der Bilder.

Die Betonung der theoretischen, reflexiven Anteile im Kino Jean-
Luc Godards ist nichts Neues; bereits seit seinem ersten Spielfilm A
BOUT DE SOUFFLE, in dem sich Jean-Paul Belmondo als Michel Poiccard
tiberdeutlich auf das Vorbild Humphrey Bogart bezicht, sind vor allem
die Verweise auf Vorbilder aus der Filmgeschichte tiberdeutlich. A BOUT
DE SOUFFLE mit seiner Widmung an das amerikanische B-Movie-Studio
»Monogram« markiert fast parodistisch den Wunsch, sich vom franzosi-
schen Qualitédtskino abzuheben und an amerikanische Formen und Gen-
res anzuschlieBen. Das reflexive Moment, das die Kritikertitigkeit Go-
dards in die Filmproduktion verldngert, ist schon damals erkannt worden.
Ab Mitte der sechziger Jahre ist, in Deutschland vor allem in der Zeit-
schrift Filmkritik, auf Godards Tendenz hingewiesen worden, das Kino
zum Forschungswerkzeug auszubauen und zu einer Verschmelzung
asthetischer und erkenntnistheoretischer Fragestellungen zu kommen.
Spétestens nach PIERROT LE FoUu™, dem Film, der bis zu diesem Zeit-
punkt am offensivsten und weitestgehenden Comic, Literatur, Malerei
und Film, High- und Low-Culture-Elemente miteinander kombinierte
und seine Bestandteile als heterogene Fragmente nebeneinander stellte,
ist diagnostiziert worden, dass es Godard offenbar um etwas anderes als
das Erzdhlen geht. Seine Filme sind, um die bekannte Formulierung
Kants abzuwandeln, als eine Untersuchung der Bedingungen der Mdg-
lichkeit des Erzéhlens zu verstehen. Auch der bewusst oder unbewusst
aufgegriffene Anteil frithromantischer Theorie an seiner Vorgehensweise
ist schon damals erkannt worden. Es ist kein Zufall, dass Herbert Linders
umfassender Artikel zu Godard 1966 in der Rubrik » Theorie und Praxis«
erscheint; das »und« ist hier tatséchlich als eines der Gleichzeitigkeit zu
verstehen. Was Linder beschreibt, schlie3t direkt an die von Novalis und
Friedrich Schlegel ausformulierten Uberlegungen zur Transzendentalpo-

94 PIERROT LE FOU, F/I 1965, Regie: Jean-Luc Godard.

64

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

esie an: »Godards Filme enthalten
ihre eigene Analyse, sie enthalten
als Schauspiel die Reflexion des
Schauspiels, des Darstellens und
des Sehens; die Position des Zu-
schauers ist nicht mehr die des
Subjekts gegen das Objekt.«” In
enger Anlehnung an frithromanti-
sche Positionen wird hier also eine
Durchldssigkeit von Objekt- und
Metasprache, von kiinstlerischer
Praxis und 4dsthetischer Theorie
zum Programm. Falls es fiir einen
so deutlichen Rekurs auf friihro-
mantische Positionen noch weite-
rer Belege bediirfte, liefert Godard
selbst sie spétestens 1967 in LA
CHINOISE nach.

In der Wohnung, in die sich
die jungen Maoisten zuriickziehen, Abb. 3 und 4
um die Grundlagen des Marxis-
mus-Leninismus durchzuarbeiten, hidngt neben revolutiondren Parolen
auch das bekannte Novalis-Portrit an einer der Winde; in einer Szene
wird es fiir einen kurzen Augenblick als GroBaufnahme gezeigt (Abb. 3
und 4).”° Man darf daraus keine strenge Aktualisierung friihromantischer
Vorstellungen ableiten; Godards Eklektizismus ist sprichwértlich,”” und
gerade LA CHINOISE kann als ein Beispiel fiir die forcierte Durchmi-
schung von Tagespolitik und historischen Beziigen gelten, fiir die bereits
die Namen der Hauptfiguren stellvertretend stehen. Einer der jungen
Maoisten (gespielt von Jean-Pierre Léaud), die in Nanterre in der Woh-
nung einer »Genossin« in Klausur gehen, um sich politisch zu schulen,
heiBt Guillaume Meister und greift damit Goethes mehrteiligen Roman

95 Herbert Linder: »Godard. Instinkt und Reflexion«, in: Filmkritik 3/1966, 125-
138: 125.

96 Man miisste diese Szene genauer analysieren, zumal das Portrat Novalis’ hier
in der unmittelbaren Nachbarschaft von Descartes, einem mit dem Namen
»Kant« versehenen Mann in Nazi-Uniform und Zeitungsausschnitten aus der
politischen Gegenwart Frankreichs steht. Novalis ist hier also nicht Bestand-
teil eines Heldenaltars, sondern in eine durchaus ambivalente Reihe gestellt.

97 »J’aime énormément les livres, et les livres de poche, parce qu’on peut les
mettre dans la poche (en fait, c’est eux qui vous mettent dans la poche).
Mais je ne lis pas de facon sérieuse, c’est rare que je lise un livre, méme un
roman, de bout en bout.« (Jean-Luc Godard: »Quand j’ai commencé a faire
des films, j’avais zéro an, Rencontre avec Jean-Luc Godard-, in: Libération,
14.5.2004.)

65

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

auf, der wiederum fiir Friedrich Schlegel und die Theorien der Friihro-
mantik zentral war.”® Wird hier einerseits paradigmatisch die literarische
Gattung >Bildungsroman« aufgerufen, so steckt andererseits eine histori-
sche These darin. Zusammen mit dem Hinweis auf Novalis kann die
Namensgebung als eine — ungenaue und wohl auch nicht auf historische
Prizision angelegte — Uberblendung zweier Zeitebenen bewertet werden.
Die studentische Politisierung Mitte der sechziger Jahre, die Godard
schon im Friihjahr 1967, also etwa ein Jahr vor dem offenen Ausbruch
der Proteste, seismographisch mit Gewalt und Terror in Verbindung
bringt, wird zugleich auf die Zeit »um 1800« und das epochale Ereignis
der franzosischen Revolution zuriickbezogen.” Auch hierin liegt bereits
eine Annédherung der beiden Pole Reflexion und Politik, die Harun Faro-
cki mit Blick auf LE GAI SAVOIR herausgestellt hat.

Dieses Kriftefeld, das mit den Begriffen »Revolution¢, »unendliche
Spiegelung¢, >Illusionsbruch< umschrieben werden kann, resultiert nicht
nur aus bestimmten Bildverhéltnissen, sondern ldsst sich auch auf der
Ebene des einzelnen Bildes wiederfinden. Denn auch Godards Bildbeg-
riff schliefit an die fiir die Friihromantik zentrale Dialektik von Begrenzt-
heit und Unendlichkeit an:'*

L’image est quelque chose qui indique quelque chose d’illimité et en méme
temps le limite beaucoup. L’image et le son c’est un peu incomplet. Si notre
corps n’était fait que d’yeux et d’oreilles, ca ne suffirait pas. Or c’est trés
limité. Et en méme temps ce »trés limité« donne une impression d’illimité.
Ca va de zéro a Uinfini sans arrét.'”'

Das Bild erscheint hier als ein paradoxes Wesen, das zugleich unvoll-
stindig und tberfiillt, zugleich begrenzt und unendlich ist. Bei Godard

98  Vgl. Friedrich Schlegel: »Uber Goethes Meister« [1798], in: Kritische Fried-
rich-Schlegel-Ausgabe Band I, 126-146. Schlegel stellt vor allem die In-
kommensurabilitat des Romans heraus: »Denn dieses schlechthin neue und
einzige Buch, welches man nur aus sich selbst verstehen lernen kann, nach
einem aus Gewohnheit und Glauben, aus zufalligen Erfahrungen und will-
kirlichen Foderungen zusammengesetzten und entstandnen Gattungsbeg-
riff beurteilen; das ist, als wenn ein Kind Mond und Gestirne mit der Hand
greifen und in sein Schachtelchen packen will.« (133)

99  Diese Art der »historisierenden« Montage wird in einigen der folgenden Fil-
me, insbesondere in WEEK END und LE Gal SAVOIR, noch deutlicher. Etwa,
wenn Jean-Pierre Léaud im historischen Kostiim als St. Just jakobinische
Parolen deklamiert (WEEK END) oder als in Novalis’ Sinne »chemisch« expe-
rimentierender Medienanalytiker den Namen »Emile Rousseau« verliehen
bekommt.

100 Vgl. zur »Paradoxie von Universalanspruch und UnabschlieBbarkeit« Detlef
Kremer: Romantik, 2. Auflage, Stuttgart/Weimar: Metzler 2002, 92f.

101 Jean-Luc Godard: Introduction a une véritable histoire du Cinéma. Tome |,
Paris: Editions Albatros 1980, 70.

66

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

werden diese romantischen Denkfiguren, dhnlich wie bei Eisenstein, vor
allem mit dem filmischen Prinzip der Montage identifiziert. Uberspitzt
gesagt stellt die Montage, die a priori zwei unterschiedliche Bilder in ein
Verhiltnis zueinander setzt, eine denkbare Einldsung oder, schwicher
formuliert, Ubersetzung des Differenzgedankens ins Medium Film dar.
Denn jeder Schnitt verbindet Ahnlichkeit und Kontinuitit mit Alteritit
und Diskontinuitét: Selbst in einer kontrastiven Montage bleibt das zeit-
liche Kontinuum des Sehvorgangs intakt. Dariiber hinaus lassen sich
zahlreiche Kernbegriffe frithromantischen Denkens — Ironie, Kritik,
Transzendentalpoesie, Fragment — auf die Denkfigur der unendlichen
Spiegelung zuriickfiihren. Das Oszillieren zwischen zwei Polen, das
nicht durch eine dialektische Schlieung zum Stillstand gebracht werden
kann, das auf Dauer gestellte reflexive Moment lenkt die Aufmerksam-
keit zugleich vom Produkt auf den Prozess der Darstellung.'®

Was fiir Godard und Farocki gilt, wird schon in den zwanziger Jah-
ren massiv wahrgenommen: Der Film stellt ein Formenrepertoire zur
Verfiigung, dessen per se intermediale Beschaffenheit als komplexes Ge-
fiige zu beschreiben ist, das es systematisch von seiner Formseite zu er-
forschen gelte. Dabei wird die filmische »Hardware« (Kamera, Schneide-
tisch) ebenso zum Gegenstand wie ihre einzelnen Anwendungsbereiche
und Verfahren (Montage, Einstellungsverkniipfung) und ihre Wirkung
auf den Zuschauer (Psychophysik, Wirkungsforschung).'” An dieser ers-
ten Konjunktur theoretischen Denkens im Film, das den Film aus der
schnell vollzogenen Festlegung auf Narration und Unterhaltung 16sen
will, ldsst sich ein weiteres Kriterium gewinnnen, das auch auf Farockis
und Godards Arbeiten zutrifft: Denn neben der theoretischen Orientie-
rung der russischen Filmemacher ist in den zwanziger Jahren auch eine
enge Verbindung mit der {ibrigen literatur- und kunsttheoretischen Ent-
wicklung in der Sowjetunion zu erkennen. Parallel zu Eisensteins pra-
semiotischen Ansétzen, die Bauformen filmischer »Sprache« zu verstehen
und im Rahmen seiner Montagetheorie didaktisch nutzbar zu machen,
entsteht der russische Formalismus, der nicht nur die Konstruktionswei-
sen literarischer Texte erforscht, sondern den Film als die avancierteste
kiinstlerische Stromung der Zeit emphatisch zum Untersuchungsgegen-
stand erklart. Einige der Forderungen, die aus der formalistischen Schule
an die Analyse von Kunstwerken gestellt wurden — BloBlegung des Ver-
fahrens, Hinweise auf die Gemachtheit des Textes/Bildes auch unter In-
kaufnahme einer erschwerten Rezeption — lassen sich auf Dziga Vertovs

102 Vgl. Winfried Menninghaus: Unendliche Verdopplung. Die frithromantische
Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1987, 132ff.

103 Vgl. dazu Ute Holl: Kino, Trance und Kybernetik, Berlin: Brinkmann & Bose
2002.

67

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

MANN MIT DER KAMERA'™ ebenso gut beziehen wie auf die Arbeiten

Godards oder Farockis.'” Einer der Griindungstexte des Formalismus,
Viktor Sklovskijs »Die Kunst als Verfahren« von 1916, beginnt mit Sit-
zen, die nicht nur auf die Visualitdt und Metaphorizitit des Denkens ab-
zielen, sondern fast beildufig auch die Grenze zwischen Asthetik und Er-
kenntnistheorie pords machen und somit mittelbar die Durchléssigkeit
von Theorie und Praxis betreffen: » Kunst ist Denken in Bildern.< Diesen
Satz kann man von einem Primaner horen, aber auch der gelehrte Philo-
loge geht von ihm aus, wenn er auf dem Felde der Literaturtheorie ein
Lehrgebiude errichten will.«'® Als »Denken in Bilderne, als Beitrige zu
einer filmimmanenten Theorie sollen hier die Filme Godards und Faro-
ckis verstanden werden.

Montage und Filmdenken

»C’est le film qui pense, spitzt Jean-Luc Godard 1987 im Gespréach mit
Marguerite Duras die Vorstellung eines tatséchlich »denkenden Films«
terminologisch zu, um von der Schriftstellerin und Regisseurin eine Mi-
schung aus Widerspruch und Nachsicht zu ernten.'”” So sehr Duras’ Ein-
schrinkung Recht zu geben ist, dass das Denken des Films nicht voll-
stindig vom Denken seines Urhebers abzuldsen ist — und ebenso wenig
vom Denken des Zuschauers, dessen Erginzungen in die Liicken der
Montage hineinfallen —, so sehr sollte man Godards Aussage ernst neh-
men und darin eine poetologische Maxime erkennen, die stellvertretend
fiir seine Arbeiten seit den spéten fiinfziger Jahren stehen kann.

In den HISTOIRE(S) DU CINEMA, insbesondere im Kapitel 3A (LA
MONNAIE DE L’ABSOLU), das sich zentral mit dem Verhéltnis zwischen
Malerei und Kino auseinandersetzt, beschreibt Godard dies mit der Ent-
gegensetzung zweier Denkformen. »Une pensée qui forme« ist die Kom-

104  DER MANN MIT DER KAMERA, UdSSR 1929, Regie: Dziga Vertov.

105 Wie eng die personlichen und inhaltlichen Uberschneidungen zwischen
Theorie und Praxis in der UdSSR in den 20er Jahren sind, l3sst sich an je-
mandem wie Viktor Sklovskij ablesen, der nicht nur einer der prominentes-
ten Vertreter des russischen Formalismus ist, sondern auch 1926 mit Lew
Kuleshow an seinem Film By THE LAw als Drehbuchautor arbeitete und dar-
Uber hinaus der Verfasser einer Romanbiographie Eisensteins ist (Viktor
Schklovski: Eisenstein. Romanbiographie [1976], aus dem Russischen von
Oksana Bulgakova und Dietmar Hochmuth, Berlin: Volk und Welt 1986).

106 Viktor Borisovi¢ Sklovskij: »Die Kunst als Verfahren« [1916], in: Jurij
Striedter (Hg.): Texte der russischen Formalisten. Bd.1: Texte zur allge-
meinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, Miinchen: Fink 1969,
2-25: 2.

107 ~»Ne radote pas. Le film ne pense pas seul. Sans toi, il n’y a pas de film«,
antwortet Duras. (Marguerite Duras/Jean-Luc Godard: »Entretien télévisé«
[19871], in: JLG I, 140-147: 143.)

68

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

positionsform, die quasi idealistisch von der Vorstellung ausgeht und ei-
nen vorher entwickelten Gedanken nachtréglich ins Bild setzt. Es ist eine
Methode der Illustration und Bebilderung, in der das Bild supplementér
zum vorgefassten Gedanken hinzutritt. Das andere Modell, »Une forme
qui pense, fiir das Godard Beispiele in den Bildern Edouard Manets fin-
det, das aber ebenso die Ziele seiner eigenen Arbeit benennt, operiert in
Gegenrichtung. Hier ist das Gedankliche ganz an die Form delegiert und
wird als eine Moglichkeit gesehen, aus Spannungen — seien es interne
oder solche zwischen den Bildern — Gedanken zu schaffen. Der Soziolo-
ge Dirk Baecker hat Godards Formel in einem Gesprich mit Alexander
Kluge aufgegriffen und versucht zu prézisieren, was unter einem solchen
bildinternen Denken zu verstehen sein konnte:

Was wissen die Bilder Uber das nachste Bild, was weiB jede einzelne Einstel-
lung Uber die nachste Einstellung, die nur moglich ist, wenn zuvor dies oder
jenes gezeigt worden ist? Godard ist ein scharfer Denker, im prazisen Sinne
des Wortes, der bei jedem Bild, das er aufnimmt, fragt, welches Bild wohl als
nachstes erwartet wird und wie er eine Bildsequenz fabrizieren kann, die die-
se Erwartung strapaziert und eine neue an ihre Stelle treten lasst, fiir die un-
ter Umstanden dasselbe gilt. -Die Form denkt<, heiBt hier, dass die Form, die
sich ja nur bildubergreifend einstellt, einen Zusammenhang herstellt, der aus
der Trennung der Bilder, aus ihrer Herauslosung aus dem Zusammenhang,
entsteht.'®

Hilfreich ist die Prizisierung, weil sie den Begriff der Form, den Baecker
als »feste Kopplung« im Gegensatz zur »losen Kopplung« des Mediums
bezeichnet, an eine bildiibergreifende Struktur und damit erneut an das
Konzept der Bildverkniipfung und Montage riickbindet. In der Tat ist zu
fragen, ob an dieser Stelle Daneys Uberlegungen zum gleichzeitigen
Mangel und Uberschuss des Bildes nicht mit dieser »denkenden Form«
namens Kino zusammenzubringen wiren. Denn Mangel und Uberschuss
begriinden gleichermaflen Verweisstrukturen, die {iber das Bild hinaus-
deuten und von sich aus eine Forderung nach einem weiteren Bild stel-
len, auf das sie diesen Uberschuss oder diesen Mangel dann iibertragen.
Der Bildfluss fordert Verweis, Montage, Differenz. Ein Bild, selbst ein
Einzelbild, kommt nie allein.

Es ist allerdings eine offene Frage, wie sich diese Art von >Filmden-
ken¢, um Theweleits auf Godard abzielenden Terminus aufzugreifen,wg
angemessen beschreiben lieBe. Zum einen, indem man tatsdchlich von

108 Alexander Kluge/Dirk Baecker: »Was wissen die Bilder?« in: Dies.: Vom
Nutzen ungeloster Probleme, Berlin: Merve 2003, 135-143: 141.

109 Vgl. Theweleit: Deutschlandfilme. Filmdenken und Gewalt, Frankfurt am
Main: Stroemfeld 2003, 25-34.

69

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

den Filmen und Texten ausgeht und sie weniger als Ziel- denn als Aus-
gangspunkt der Analyse begreift. Zum anderen, indem man die Rekon-
struktion der theoretischen Elemente als Ubersetzungsvorgang kenntlich
macht. Denn wenn weiter oben die Mediengrenze als der bevorzugte Ort
theoretischer Reflexion bezeichnet wurde, so bedeutet das zugleich, dass
auch ein Sprechen iiber den »Film als Theorie« sich im Hin und Her zwi-
schen Beschreibung und Interpretation, zwischen Bild und Sprache be-
wegen muss. Als ein relationierendes Springen, als Konstruktion und
Rekonstruktion von Verhéltnissen hat vor allem Jean-Luc Godard das
filmische Verfahren der Montage beschrieben. Zwischen »Montage, mon
beau souci« von 1956 und den HISTOIRE(S) DU CINEMA aus den neunzi-
ger Jahren, die diese Formel mehrfach als Bildtititel aufgreifen, bildet sie
ein Kernelement seiner Poetik. Der theoretisch-schopferische Akt, durch
das Zusammenfiigen zweier Bilder ein drittes, unsichtbares Bild hervor-
zurufen, findet seine Zuspitzung in der Figur einer blinden Cutterin, die
Godard in JLG/JLG als Schnittassistentin einstellt. Von der ersten theo-
retischen Auseinandersetzung mit der Montage bis zu ihrer Beschreibung
als zentraler denkerischer Akt erfihrt der Montagebegriff bei Godard ei-
ne Ausweitung, die hier kurz rekonstruiert werden soll.

Bereits »Montage, mon beau souci« stellt mise en scene und Monta-
ge, wie sie den Namen André Bazin und Sergej Eisenstein zugeordnet
werden konnen, nicht streng gegeneinander, sondern interessiert sich fiir
eine dialektische Verkniipfung beider Konzepte. Die Montage, so eine
der bekannten Formulierungen, sei nichts anderes als »le fin mot de la
mise en scéne«''’, eine Konsequenz also aus den Inszenierungspraktiken
der jeweiligen Einstellung. Montage und mise en sceéne gegeneinander
ausspielen oder gedanklich voneinander trennen zu wollen, ist nach Go-
dard daher von vornherein unsinnig und geht an der praktischen Filmar-
beit vorbei. Ebenso gut konne man versuchen — so ein weiterer Vergleich
Godards — den Rhythmus von der Melodie zu trennen. Godard erldutert
diesen Gedanken an einem einfachen Beispiel. Um zu filmen, wie je-
mand ein Médchen sieht und iiberlegt, ob er sie ansprechen solle, muss
der Filmemacher auf zwei dramaturgische Fragen filmisch eine Antwort
finden. Auf die erste, »Wie soll ich sie ansprechen?«, antwortet die In-
szenierung iiber Einstellungsgrofe, Brennweite etc. Die zweite Frage ist
allgemeiner und strenggenommen aus der konkreten Situation heraus
nicht zu beantworten: »Vais-je 1’aimer?« Es ist dieser Sprung in eine
hypothetische Zukunft hinein, den Godard der Montage zuweist. Trotz
der Untrennbarkeit von Montage und mise en scene ist der Montage also
hier der Schritt von der konkreten Situation in eine spekulative, abstrak-
tere Ebene hinein vorbehalten. In »Montage, mon beau souci« hingt die-

110 Jean-Luc Godard: »Montage, mon beau souci« [1956], in: JLG |, 92-94: 92.

70

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

ser Schritt vor allem mit der Rhythmisierung der Szene, weniger mit ei-
ner Konfrontation mehrerer Einstellungen zusammen — ein Prinzip, das
in Godards eigener Filmarbeit wichtig werden sollte. Wenn im Einzelbild
und seiner Inszenierung bereits die Montage »mitgedacht« ist, so ist das
auch als Hinweis darauf zu verstehen, dass die Opposition von konkre-
tem Bild und abstraktem Begriff nur eine scheinbare ist.

Den Kontrast zwischen diesem noch eng am Film orientierten Mon-
tagebegriff und seiner spéteren Ausweitung zum allgemeinen intellektu-
ellen Prinzip verdeutlicht ein Sprung in die spéten siebziger Jahre. Auf
Einladung des Leiters der Cinémathéque von Montreal fithrte Godard
1978 am dortigen Conservatoire d’Art Cinématographique eine Reihe
von filmhistorischen Veranstaltungen durch, die eine wichtige Vorstufe
zu den spéteren HISTOIRE(S) DU CINEMA darstellen und dem urspriingli-
chen Plan zufolge selbst bereits zum Filmprojekt hitten werden sollen.
Godard ist in Montreal fiir den kurz zuvor gestorbenen Henri Langlois
eingesprungen und hat die Veranstaltung als kommentierte Filmprojekti-
onen konzipiert. In einer Art Retrospektive bildet immer ein Film Go-
dards selbst den Ausgangspunkt und wird mit anderen Filmen gekoppelt,
die als Einfluss, liber gemeinsame Themen oder andere Querverbindun-
gen mit dem eigenen kommunizieren. Auch wenn hier also keine Ver-
bindung von einzelnen Bildern oder Sequenzen im Zentrum steht, orien-
tiert sich Godards Verfahren an einer Form der Montage; mit dem Unter-
schied, dass nun ganze Filme als Montageblocke miteinander in Kontakt
gebracht werden. Henri Langlois’ Programmauswahl fiir die Cineé-
mathéque frangaise ist das Vorbild fiir diese Art der Gegeniiberstellung
unterschiedlicher Filme. In den langen Vortrigen und Gespriachen in
Montreal entwickelt Godard dezidiert die These, die er bis heute vertritt
und die deutlich auf das russische Kino der zwanziger Jahre zuriickgeht:

[L]e cinéma a son invention a développé, enfin a impressionné, on a pu le
voir, une facon de voir qui était autre chose et qu’on a appelée disons le
montage, qui est de mettre en rapport quelque chose avec quelqu’un d’une
autre maniére que le faisait le roman ou la peinture a I’époque.™"’

Das Innovative der Montage, die Godard dhnlich wie Pudovkin mit dem
Kino gleichsetzt und als sein genuines Gestaltungsmittel bezeichnet,'"
ist nach Godard nicht allein auf der Produktionsseite, sondern vor allem
auf der des Rezipienten zu verorten. Das Zusammenfiigen unterschiedli-
cher Ausschnitte der Welt und ihre Kollision fiihren zu einer neuen Art

111 Godard: Introduction a une véritable histoire du Cinéma, 175.

112 Pudovkin hat dies in den kurzen Merksatz gefasst: »Die Grundlage der Film-
kunst ist die Montage.« (Wsewolod Pudowkin: Schriften zum Film, Miin-
chen: Hanser 1973, 4.)

Al

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FILM ALS THEORIE

des Sehens, die man als relationales oder vergleichendes Sehen bezeich-
nen konnte: »Montage ist Bezug und der Bezug ist da, ehe sich die Ein-
stellung bildet, der eine andere sich anschlieft. Sie ist Vergleich, nicht
Gleichung zwischen den Dingen«,'" fasst Frieda Grafe Godards Monta-
gebegriff zusammen. Erst die Kombination zweier Bilder, zweier Blick-
winkel auf einen Tatbestand, entwickelt eine Relation, die man sich als
ein flexibles Dreieck vorstellen kann, in dem der Betrachter selbst den
dritten Punkt neben den beiden Bildern definiert. »[QJuand les gens voy-
aient un film, il y avait quelque chose qui était au moins double et com-
me quelqu’un regardait, ¢a devenait triple [...] C’était quelque chose qui
ne filmait pas les choses mais les rapports entre les choses. C’est a dire,
les gens voyaient d’abord un rapport avec eux-mémes.«''* Aus diesem
Begriff der Montage als Fremd- und Selbstverhiltnis leitet sich zugleich
ein politischer und moralischer Aspekt her, der mit der Kraft der Monta-
gewirkungen zusammenhingt. Montage ist nicht nur die Voraussetzung
einer Grammatik des Films, sondern begriindet auch eine spezifische
Rhetorik des Bildes und ist in dieser Hinsicht immer von Vertretern >rea-
listischer< Theorien als suggestiv, manipulativ und ideologisch zuriick-
gewiesen worden. Godard ist auf der Seite derer, die in der Verkniipfung
eine Kraft sehen, die es zu erforschen und zu beschreiben gilt, da sie tat-
sichlich eine neue Art des Denkens begriindet. In dieser Hinsicht ist Go-
dards Auffassung von Montage iiber die Jahrzehnte hinweg erstaunlich
konstant geblieben, auch wenn seit den achtziger Jahren ein verstirktes
Interesse fiir Ton und Musik hinzugekommen ist, das den Montagebeg-
riff nochmals ausweitet und iiber die unmittelbare Bildebene hinaustragt.
1995, anlidsslich der Verleihung des Adorno-Preises, hat Godard einmal
mehr auf die Montage als entscheidendes Instrumentarium zur Analyse
von Geschichte hingewiesen. Im »groflen Kampf zwischen den Augen
und der Sprache« weist er dem Blick die groflere analytische Kraft zu
und begreift die Montage als »heilsame Kraft«:

Il'y a un grand combat entre les yeux et la langue. Les yeux sont des peuples.
La langue est des gouvernements. Quand le gouvernement parle de ce qu’il
voit et agit en conséquence, c’est bon, car c’est le langage du médecin. Il
dit: »C’est une sinusite<, et fait acte du montage, de rapprochement. [...]
[L]e cinéma, surtout, était une nouvelle facon - qu’on n’avait jamais vue -
d’appeler les choses par leur nom, une maniére de voir les petits et les
grands événements qui fut immédiatement populaire, et que réclamait im-

113 Frieda Grafe: »Die tatsachliche Kinogeschichte. Godards Geschichtsbild«
[2000], in: Dies: Film/Geschichte. Wie Film Geschichte anders schreibt,
Berlin: Brinkmann & Bose 2004, 213-222: 219.

114  Godard: Introduction a une véritable histoire du Cinéma, 175.

72

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE FILM QUI PENSE

médiatement aussi le monde entier. Bref, le cinéma était fait pour penser, et

donc pour guérir les malades.'"

Um dieses diagnostische Instrument zum Einsatz zu bringen, muss es,
wie Godard sagt, eine Anndherung, ein »rapprochement« geben. Diese
Anndherung ist in Godards und Farockis Filmen immer wieder auch eine
Anndherung verschiedener Bildtypen, aus deren Differenzen und Ge-
meinsamkeiten theoretisches Potential gewonnen wird. Ein erster Punkt,
an dem beide Regisseure die Anndherung zwischen Film und Theorie
praktisch werden lassen, ist die Konfrontation des Films mit der Malerei.

115 Jean-Luc Godard: »A propos de cinéma et d’histoire« [1996], in: JLG II,
401-407: 404.

73

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am12.02.2028, 17:30:31.


https://doi.org/10.14361/9783839419441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

