
Georg Stenger

Philosophie der
Interkulturalität
Phänomenologie der
interkulturellen Erfahrung

ALBER STUDIENAUSGABE B
https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georg Stenger

Philosophie der Interkulturalität

Alber Studienausgabe A

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Über dieses Buch:

›Interkulturalität‹ ist zu einem Schlagwort geworden, das nicht nur
die Human- und Kulturwissenschaften sowie die philosophischen
Grundlagendebatten durchzieht, es hat auch Einzug gehalten in die
gesellschaftlichen Lebensformen, kulturellen Lebenswelten und real-
politischen Diskurse. Als philosophische Themenstellung, der es
gleichermaßen um Begründung und Aufweis geht, erhält das Para-
digma der Interkulturalität eine grundsätzliche sowohl theoretische
wie praktische Bedeutung. Anhand der Analyse des »Grundphäno-
mens der interkulturellen Erfahrung« unternimmt der Autor den
Versuch einer Grundlegung des interkulturellen Denkens. Der kon-
stitutive Zusammenhang von ›Erfahrung‹ und ›Welt(en)‹, der sich als
systematischer und methodischer Leitfaden durchhält, vermag die
verschiedenen Themenfelder und Dimensionen aufzuzeigen, die für
ein zeitgemäßes und gegenwartsdiagnostisches interkulturelles Be-
wusstsein von Belang sind.

Mit einem erweiterten Erfahrungsbegriff, der sich methodisch
einer »Phänomenologie der Erfahrung« versichert, wird jener Schritt
möglich, der das bislang allein in Geltung sich wähnende abend-
ländisch-westliche Denken relativiert, auch hinsichtlich seiner kate-
gorialen Selbstverständigung. Vor allem das ostasiatische Denken,
allem voran das japanische, hat Philosophien der Erfahrung ausge-
arbeitet, deren adäquate Aufnahme man sich künftig nicht wird spa-
ren können. Damit verbunden ist das Plädoyer für eine ›Pluralität der
Welten‹, das jenseits der Differenz von Universalismus und Relati-
vismus, Globalismus und Partikularismus für eine gegenseitig
›fruchtbare Differenz‹ votiert. Nicht allein vor dem Hintergrund
weltweit wachsender Problemstellungen, die mit dem interkulturel-
len Paradigma einhergehen, erscheint ein geschärftes ›interkultu-
relles Bewusstsein‹ an der Zeit; auch der Denkweg der Philosophie
selber schickt sich an, in eine neue Etappe einer ›Philosophie der In-
terkulturalität‹ einzutreten.

Der Autor:

Georg Stenger, geb. 1957, Univ.-Professor an der Universität Wien
und Leiter des Forschungsbereichs »Philosophie in einer globalen
Welt/Interkulturelle Philosophie«.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Georg Stenger

Philosophie
der
Interkulturalität
Phänomenologie der
interkulturellen Erfahrung

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dieser Band wurde gefördert durch einen Druckkostenzuschuß der
Udo Keller Stiftung Forum Humanum.

Dieses Werk ist eine Open-Access-Publikation,
veröffentlicht unter der Lizenz

Creative Commons Attribution –
ShareAlike 4.0 International (CC BY-SA 4.0).

Informationen zur Lizenz unter
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Auflage als Studienausgabe 2020

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / München 2006–2020
www.verlag-alber.de
Satz und PDF-E-Book: SatzWeise, Bad Wünnenberg

ISBN Print 978-3-495-49181-2
ISBN E-Book (PDF Open Access) 978-3-495-86080-9

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Vorwort zur zweiten Auflage . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

A. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

I. Fragestellung und Forschungsaufgabe . . . . . . . . . . 19

II. Universalismus und/oder Relativismus, Globalisierung
und/oder Regionalisierung? . . . . . . . . . . . . . . . . 25

III. Kulturbegriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
1. »Achsenzeiten« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
2. Kultur und Zivilisation, Kultur und Gesellschaft . . . . . 36
3. »Kulturalistische Wende« . . . . . . . . . . . . . . . . 38

IV. Intercultural Turn und Kritik der interkulturellen Vernunft 42

V. Warum Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

VI. Der Gang der Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

B. Systematisch-geschichtlicher Vorlauf . . . . . . . . . 65

I. Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant) 74
1. Der neue Schritt der Philosophie . . . . . . . . . . . . . 74
1.1 Transzendentale Dimension und Metaphysik . . . . . . 74
1.2 Die Unterscheidung zwischen Dingwissen und Weltwissen 81
1.3 Kritizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
1.4 Endlichkeit und Sinnlichkeitscharakter . . . . . . . . . . 89
1.5 Erkenntnis und Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

5

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Kritische Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
2.1 Denken versus Erfahrung? . . . . . . . . . . . . . . . . 101
2.2 Sprache als Denkerfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . 106
2.3 Anthropologischer Reduktionismus . . . . . . . . . . . 116
2.4 Philosophie und Poesie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
2.5 ›Ewiger Friede‹ und/oder ›Friedensfeier‹ ? . . . . . . . . 128

II. Bewußtseinsforschung (E. Husserl) . . . . . . . . . . . 141
1. Die Geburt der Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . 141
1.1 Cartesianismus und Erlebnissphäre . . . . . . . . . . . 141
1.2 Intentionalität und Sinnforschung . . . . . . . . . . . . 147
1.3 Genesis und Geltung oder vom Sinn der transzendentalen

Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
1.4 Intersubjektivität und Fremderfahrung . . . . . . . . . . 157
1.5 Eröffnungen der Lebenswelt und »Krisis«-Denken . . . . 160
1.6 Kulturbegriff und Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . 165
2. Kritische Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
2.1 Vermischung von transzendentalem und empirischem

Subjekt und die Schwierigkeiten mit der Erfahrung . . . 181
2.2 Fremderfahrung – eine Frage von analogischer

Apperzeption, Appräsentation und Einfühlung? . . . . . 189
2.3 »Eurozentrismus« und Telosdenken und die

Vorentscheidungen von Heimwelt und Fremdwelt . . . . 200

III. Die existenzial-hermeneutische Fundierung
(M. Heidegger) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

1. Die ›ontologische‹ Wende . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
1.1 Historische Denkfelder und Heideggers Ansatzpunkte . . 212
1.2 Vollzugssinn des Daseins als ›Sinn von Sein‹ . . . . . . . 218
1.3. Welt, Selbst und Endlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . 225
1.4 ›Existenzial‹ versus ›Kategorie‹ . . . . . . . . . . . . . . 227
1.5 Abgeleitetheit der Phänomene und transzendentale

Selbsttäuschung – Die Gleichursprünglichkeit von Leben
und Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

1.6 Welterschließung der Sprache und ›Ereignis‹ . . . . . . . 236
1.7 Seinsgeschichte und Gelassenheit . . . . . . . . . . . . 243
2. Kritische Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247
2.1. Frontstellungen und ihre versteckten Reduktionismen . . 247
2.2. Erfahrungssinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252

6

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2.3. Zeit und Geschichte – Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit . 255
2.4. Pluralität der Welten vs. das ›Eigene‹ . . . . . . . . . . . 258

C. Das Grundphänomen der interkulturellen Erfahrung . . 265

I. Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267
1. Kategorialer Verbund . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267
2. Begriff und Phänomen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 272
3. Evidenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276
4. Innen – Außen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279
4.1 Doppelstruktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279
4.2 Realität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280
4.3 Gewohnheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284
4.4 Situation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287
4.5 Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
4.6 (Grund)Stimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294
5. Andersheit: Das Andere – Der Andere . . . . . . . . . . 303
5.1 Verstehen: Logik der Andersheit . . . . . . . . . . . . . 303
5.2 Horizont . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304
5.3 »Du« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
5.4 Betreffbarkeit und Getroffensein . . . . . . . . . . . . . 314
5.5 Entzug und Spur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318
5.6 Antlitz und Unendlichkeit – Eine Ethik des Anderen . . . 322
5.7 »Non aliud«? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327
6. Fremdheit: Das Fremde – Die Fremde – Der Fremde . . . 340
6.1 Entfremdung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 343
6.2 Fremdverstehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

6.2.1 Horizontbegegnung . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
6.2.2 Sich Einlassen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347
6.2.3 Hermeneutische Auslegung . . . . . . . . . . . . 348
6.2.4 Sinnzusammenhang . . . . . . . . . . . . . . . . 348
6.2.5 Universum des Verstehens . . . . . . . . . . . . . 349
6.2.6 Grenze des Verstehens . . . . . . . . . . . . . . . 350
6.2.7 Exklusivität des Sinns . . . . . . . . . . . . . . . 351

6.3 Fremderfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 354
6.3.1 Erfahrung des Fremden . . . . . . . . . . . . . . 354

a) Vorgeordnetheit der Heimwelt . . . . . . . . . . 354

7

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Vertrautheit und Vertrauen . . . . . . . . . . . 359
c) Angegangensein und Ambivalenz . . . . . . . . 361
d) Abgründigkeit – Fremde in uns, Fremde außer uns. 364

6.3.2 Erfahrung des Fremden . . . . . . . . . . . . . . 371
a) Differenz von Anderem und Fremdem . . . . . . 371
b) Das Eigene und das Fremde . . . . . . . . . . . . 378
c) Das Ich, das Eigene und das selbstlose Selbst . . . 398
d) Genealogie, Geschehen und Geschichtlichkeit . . . 406

7. Zwischen (Inter-esse) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 416
7.1 Jenseits von Einheit und Differenz . . . . . . . . . . . . 416

7.1.1 Erkenntnis und Erfahrung . . . . . . . . . . . . . 419
7.1.2 Phänomen »Gruß« . . . . . . . . . . . . . . . . . 423
7.1.3 »es …« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 433

7.2 »Kulturzwischen« und »Zwischenkultur« . . . . . . . . 440
7.2.1 Zwischen Mensch und Mensch, Mensch und Natur 442
7.2.2 »Drinsein« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 446
7.2.3 Das »Zwischen« der Ordnungen . . . . . . . . . . 453

8. Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 460
8.1 Leib-Bewußtsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 460
8.2 Organismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 472
8.3 Inkarnation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 480
8.4 Identifikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 485
8.5 Der größere Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 489

II. Grunderfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 497
1. Widerfahrnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 497
1.2 Einbruch und Durchbruch . . . . . . . . . . . . . . . . 497
1.2 Ereignis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 508
2. Dimension/Dimensionen . . . . . . . . . . . . . . . . . 521
2.1 Medialität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 521
2.2 Sprung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 528

2.2.1 Ursprung und Grund . . . . . . . . . . . . . . . . 528
a) Europäische Denkmodelle . . . . . . . . . . . . 529
b) Japanische Denkmodelle . . . . . . . . . . . . . 532

2.2.2 Idemität versus Identität und Differenz . . . . . . 541
a) Kulturelle Erfahrung und kultureller Dogmatismus 542
b) Phänomen »Geist« . . . . . . . . . . . . . . . . 547
c) Originäre und analoge Erfahrung . . . . . . . . . 549

a) Begriff und Ausgriff . . . . . . . . . . . . . . 549

8

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Dimensionale Differenz und Eröffnung . . . . 550
g) »Die große Erfahrung« . . . . . . . . . . . . 551
d) Sehen und Erkennen . . . . . . . . . . . . . 556

3. Transzendentale Sozialität . . . . . . . . . . . . . . . . 560
3.1 Transzendental-subjektiv – Transzendental-objektiv . . . 560
3.2 Die transzendentale Ordnung der Sprache . . . . . . . . 562
3.3 Das geburtliche Geschehen . . . . . . . . . . . . . . . . 567
3.4 ›Gemeinsinn‹ und ›politischer Geist‹ . . . . . . . . . . . 575

3.4.1 Volk, Nation, Recht und Demokratie . . . . . . . 575
3.4.2 Konsensus à la africaine? . . . . . . . . . . . . . . 587
3.4.3 Durchlässigkeit und Kritikfähigkeit . . . . . . . . 596

4. Mehrdimensionalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 602
4.1 Autonomie und Ausschließlichkeit . . . . . . . . . . . . 602
4.2 Abhebung und Entsprechung . . . . . . . . . . . . . . . 609

4.2.1 Die Sprachräume der Sprache . . . . . . . . . . . 609
4.2.2 Das Kulturleben der Kultur . . . . . . . . . . . . 616

4.3 Korrekturprozeß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 626
4.4 Reduktionismus des ›Systemdenkens‹ . . . . . . . . . . 630
5. Grundphänomen und ›Welt‹ . . . . . . . . . . . . . . . 632
5.1 Zum Weg des Weltcharakters der Erfahrung . . . . . . . 632
5.2 Der Umbruch ins Grundphänomen . . . . . . . . . . . . 639

5.2.1 Die Ablösung des ›Systems der Philosophie‹ durch
die ›Pluralität der Grundphänomene‹ . . . . . . . 639

5.2.2 Welterfahrung vs. Weltanschauung . . . . . . . . 643
5.3 Therapeutik der Grundphänomene . . . . . . . . . . . . 648

III. Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 653
1. Das historische Phänomen der Welt . . . . . . . . . . . 653
1.1 »Mundana« (Weltkategorien) . . . . . . . . . . . . . . 653
1.2 Wesenswandel des Weltphänomens (geschichtlich-

systematischer Aspekt) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 657
1.3 Genealogie des Weltphänomens (systematisch-historischer

Aspekt) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 661
1.3.1 »Die eine Welt« . . . . . . . . . . . . . . . . . . 662

a) Globalwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 662
b) Der Einheitsgedanke des Systems und sein

möglicher Selbstwiderspruch . . . . . . . . . . . 663
c) Die Oberflächenstruktur der Welt . . . . . . . . 665

9

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1.3.2 Die Selbstkritik der Welt . . . . . . . . . . . . . . 665
a) Nihilismus und Lebenswelt . . . . . . . . . . . . 665
b) Sinnstiftung von Welt . . . . . . . . . . . . . . 666
c) Die Hochburgen der Sinnwelt . . . . . . . . . . 667
d) Die Doppelstruktur der Welt . . . . . . . . . . . 668

1.3.3 Die Horizontgebundenheit der Welt . . . . . . . . 669
1.3.4 Die »Zwischenwelt« von Eigenem und Fremdem . 671
1.3.5 Die Mikrostruktur der Welt . . . . . . . . . . . . 671
1.3.6 Welt als Grundphänomen . . . . . . . . . . . . . 673

a) »Von der Welt her« . . . . . . . . . . . . . . . 674
b) »In-der-Welt-sein« . . . . . . . . . . . . . . . . 675
c) »Weltoffenheit« . . . . . . . . . . . . . . . . . 676

1.3.7 Zum gegenwärtigen Stand von Wesenswandel und
Genealogie der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 677

2. Welt und Struktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 679
2.1 »Ontologische« Grundlagen der Struktur . . . . . . . . 679

2.1.1 Funktionalität, Relationalität, Ganzheit und
Konkretion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 681

2.1.2 »Organismus« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 694
2.1.3 »Kunstwerk« und schöpferischer Prozeß . . . . . . 701

2.2 Idemität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 706
2.2.1 Das lebendige Geschehen . . . . . . . . . . . . . 710
2.2.2 Konkreativität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 714

2.3 Situation und Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 717
2.3.1 Das Phänomen der Situation . . . . . . . . . . . . 717

a) In-Situationen-sein . . . . . . . . . . . . . . . 717
a) Die Situation der »hermeneutischen Situation«

und die »Situation der Sprache« . . . . . . . . 721
b) Exklusivität der Situation? . . . . . . . . . . . 727

b) Situation und Sinnlichkeit . . . . . . . . . . . . 732
2.3.2 Das dynamische Geschehen von Welt und Situation 738

a) Angang und Gerichtetheit . . . . . . . . . . . . 738
b) Aufgang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 741

2.3.3 Situation, Welt und Ich . . . . . . . . . . . . . . 750
2.4 Strukturgenese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 761

2.4.1 Autogenese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 761
2.4.2 Rekonstitution . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 774

a) Vereignung und Verfremdung . . . . . . . . . . 774
b) Sinn des »Re-« . . . . . . . . . . . . . . . . . . 778

10

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2.4.3 Überformung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 781
2.4.4 Korrektur und Selbststeigerung . . . . . . . . . . 786

2.5 Strukturimplikation und Rahmenfindung . . . . . . . . 791
2.5.1 Gesamtstruktur und Entsprechungsgeschehen . . . 791
2.5.2 Mehrdimensionale Autogenese . . . . . . . . . . 801
2.5.3 Differentialinterpretation und kritische

Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 807
2.6 Gegenprüfung anhand zweier Theoriekonzepte . . . . . 814

2.6.1 Strukturalismus (C. Lévi-Strauss) . . . . . . . . . 815
2.6.2 Semiotik (C. Geertz) . . . . . . . . . . . . . . . . 822

2.7 Erfahrung und Struktur . . . . . . . . . . . . . . . . . 835
2.7.1 Phänomenologische Folgerungen . . . . . . . . . 835
2.7.2 Die Erfahrung der Erfahrung: Vom

transzendentalen Subjekt zum Selbsthervorgang . 840

IV. Welten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 846
1. Welt und/oder Horizont . . . . . . . . . . . . . . . . . 846
1.1 Das hermetische Phänomen . . . . . . . . . . . . . . . 846

1.1.1 Grundzüge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 846
1.1.2 Ergebnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 857

a) Das basale Geschehen philosophischer Hermetik . 857
b) Fremderfahrung als Vorschein der hermetischen

Welterfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 862
1.2 Hermeneutik und Hermetik . . . . . . . . . . . . . . . 866

1.2.1 Gegensatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 866
a) Das Offene und das Verborgene, die Horizontale

und die Vertikale . . . . . . . . . . . . . . . . . 867
b) Grund und Ursprung, das Gründende und das

Abgründige . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 873
1.2.2 Gespräch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 876

2. Pluralität der Welten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 882
2.1 Kommunikation und Konkreativität . . . . . . . . . . . 882

2.1.1 Strukturale Entsprechung(en) und Politik des
Aufgänglichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 882
a) Kunstwelten als Vorläufer . . . . . . . . . . . . 900
b) Geschichtssinn und Eigenzeit . . . . . . . . . . . 908

2.1.2 Verwandlung der Welten . . . . . . . . . . . . . . 914
2.1.3 Diskussion – Dialog – Gespräch . . . . . . . . . . 927

a) Auseinandersetzung (Diskussion) . . . . . . . . 927

11

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Aufeinanderhören (Dialog) . . . . . . . . . . . . 931
c) Auseinanderhervorgehen (Gespräch) . . . . . . . 934

2.1.4 Grenzen »Komparativer Philosophie« . . . . . . . 937
2.2 Die westliche Welt und der Rest? . . . . . . . . . . . . . 946

2.2.1 »Welten« vs. »Drei-Welten-Schichtung« . . . . . 946
2.2.2 Die »Huntington-These« . . . . . . . . . . . . . . 954

2.3 Die Menschenrechte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 958
2.3.1 Universalität der Menschenrechte und kulturelle

Vielfalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 958
a) Zusammenhang von Rechtsinstitution und

gesellschaftlich-kulturellem Leben . . . . . . . . 959
b) Die »Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte«

und ihre Grenze . . . . . . . . . . . . . . . . . 962
2.3.2 Transzendentaler Rechtsbegriff und seine

Selbstübersteigung . . . . . . . . . . . . . . . . . 971
a) Differenz von natürlichem und transzendentalem

Recht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 971
b) Recht, Moralität, Sittlichkeit . . . . . . . . . . . 972
c) Die Abkopplungsgefahr von Recht und Politik . . 977
d) Freiheit – Gleichheit – Brüderlichkeit (Solidarität) . 981
e) Gerechtigkeit und Rechtssphäre . . . . . . . . . 984
f) Toleranz – Achtung – (Hoch)Schätzung . . . . . 989

2.3.3 Menschenwürde und »Weltenrechte«/Welten-
gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 994
a) Freiheitsgeschehen . . . . . . . . . . . . . . . . 995
b) Gelebte Würde . . . . . . . . . . . . . . . . . . 998
c) Weltendifferenz . . . . . . . . . . . . . . . . . 1002
d) Das »unendliche Ich« . . . . . . . . . . . . . . . 1005
e) Beispiel »Kosovokonflikt« . . . . . . . . . . . . 1006

2.4 Interkulturalität und Intermundaneität (Resümee und
Ausblick) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1009
2.4.1 Jenseits von Universalismus und Relativismus,

jenseits von Globalismus und Kontextualismus . . 1009
2.4.2 Unterscheidung zwischen Multikulturalismus und

Interkulturalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1015
2.4.3 Der Schritt zur Intermundaneität . . . . . . . . . 1023

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1029
Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1058
Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1066

12

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort

Die Thematik der Interkulturalität gewinnt seit etwa fünfzehn Jah-
ren zunehmend an Bedeutung. Sie ist aus den öffentlichen und tages-
politischen Debatten nicht mehr wegzudenken, hat längst ihre Anker
in den unterschiedlichsten Wissenschaftsdisziplinen ausgeworfen, ja
sie scheint gar Lösungsmöglichkeiten für eine zukünftige Weltgesell-
schaft anbieten zu können, die sich immer noch und mit steigender
Dynamik in den Spannungsfeldern zwischen Globalisierung und
Universalisierung auf der einen und Partikularisierung, Kontextuali-
sierung und Relativierung auf der anderen Seite aufreibt. Verstärkt
wird diese Problemlage noch durch die latent im Untergrund bro-
delnden kulturell-lebensweltlichen Konstellationen in all ihren Be-
sonderheiten und Disparatheiten, ebenso wie die wieder auflebenden,
mit einem jeweiligen Wahrheitsanspruch auftretenden Religionen
für weiteren Zündstoff sorgen.

Daß sich die Philosophie vergleichsweise spät dieser Problem-
stellung annahm, hat gute Gründe. Philosophie galt von alters her
als die Errungenschaft der abendländisch-westlichen Zivilisation,
der die Wissenschaftskultur, das Selbstverständnis des Menschen als
Vernunftsubjekt wie der personal grundierte Willens- und Frei-
heitsbegriff entstammen. Hier finden sich die Voraussetzungsbedin-
gungen und Geltungsinstanzen für jedwede Denkmöglichkeit, und
insofern sah sich die Philosophie aktueller, allzumenschlicher Pro-
blemkonstellationen stets auch enthoben. Gleichwohl wußte man
um die anderen, außerwestlichen Denkweisen und Lebenswelten,
vermochte diese aber nicht wirklich als philosophisch gleichwertige
Gesprächsteilnehmer ernst zu nehmen. Letztlich, so lauten beflissene
Wortmeldungen noch heute, haben sich auch die anderen Kulturen
der mit dem philosophischen Denken einhergehenden begrifflichen
und kategorialen Grundlagen zu versichern, wollen sie nicht Gefahr
laufen, hinter die nun einmal erreichte Höhe des Menschseins als
Vernunft- und Freiheitswesen zurückzufallen.

13

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was prima facie einleuchten mag, erweist sich als hochgradig
problematisch, faßt man die impliziten wie expliziten philosophi-
schen Einsichten der außerwestlichen Geisteswelten ins Auge, die
sich einer Vereinnahmung seitens der westlichen Denkhemisphäre
entziehen – und dies aus philosophischen Gründen. Dies bedeutet,
daß es in der Tat um die Klärung der Grundbegriffe und Kategorien
geht, daß diese sich aber nicht nur jeweils anders ausnehmen, einen
anderen Stellenwert innehaben, sondern hinsichtlich ihrer Grund-
lagen auch anders verstanden werden. Ein interkulturelles Denken
protegiert daher eine Blickwendung weg von den einseitig verblei-
benden Standpunkttheoremen Allgemeinheit–Besonderheit, Ein-
heit–Vielheit, welche, ob sie das aktiv intendieren oder nicht, gün-
stigstenfalls in ›Vergleichskonzepte‹ münden, wenn sie nicht schon
implizit einen anderen als den bekannten, westlichen Philosophie-
begriff ausgeschlossen haben. Interkulturelles Denken steht vielmehr
ein für ein gegenseitiges ›Erfahrungsdenken‹, das um die konstitutive
Bedeutung der Begegnung, der ernsthaften Aufnahme und konstruk-
tiven Auseinandersetzung sowie des dialogisch konturierten genera-
tiven Geschehensprozesses weiß. Nicht nur, daß dadurch ein gegen-
seitiger Lernprozeß in Gang kommt, in dem gerade aufgrund des
Kennen- und Schätzenlernens anderer Kultur- und Denkwelten rück-
wirkend die eigene besser und tiefer verstanden wird, es wird dadurch
erst möglich, daß sich die verschiedenen Kultur- und Denkwelten in
ihrem je eigenen, genuinen ›Weltcharakter‹ entdecken und daraufhin
öffnen. Ich spreche hier von »fruchtbarer Differenz«, womit ich die-
sen Begegnungs- und Bewegungscharakter als grundlegend hervor-
heben möchte, diesseits von Identitäts-Differenz-Theoremen. Ein
solches genealogisch-generativ instruiertes Erfahrungsdenken ver-
mag dann auch ein reines Geltungsdenken auf seine genetischen Vor-
aussetzungsbedingungen hin kritisch zu befragen, was zugleich be-
deutet, daß ein veritables interkulturelles Denken an der Erweiterung
und auch Vertiefung der Philosophie selbst mitarbeitet. ›Interkultu-
relle Philosophie‹ geht nicht darin auf, sich mit anderen Kulturen zu
beschäftigen und deren Philosophie(n) zu eruieren – wenngleich die-
se Ansinnen in Geltung bleiben –, sie scheint mir ihre Sprengkraft
darin zu haben, daß sie zu einer wirklichen Herausforderung der Phi-
losophie insgesamt avanciert. Die Philosophie wird nicht nur aus ex-
ternen Gründen interkulturell werden müssen, sie wird sich aus in-
ternen philosophischen Gründen interkulturalisieren. Hierin liegt
eine unerschöpfliche Aufgabe gegenwärtiger und zukünftiger For-

14

Vorwort

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schungen, geht es doch um nicht weniger als das Erlernen interkultu-
reller Kompetenzen theoretischer, praktischer, ästhetischer und habi-
tueller Art, zu denen auch und vor allem die philosophischen Grund-
lagen gehören.

Die vorliegende Studie stellt das vorläufige Ergebnis einer mehrjäh-
rigen, aus der Habilitationsschrift hervorgegangenen Forschungs-
arbeit dar. Der darin versuchte Konnex zwischen methodisch-syste-
matischer Grundlegung und interkultureller, gesellschaftlich-lebens-
weltlicher Phänomenstrukturen hatte weite, z. T. fächerübergreifende
Wege zu gehen, um dem Anliegen einer »Philosophie der Interkul-
turalität« einigermaßen gerecht zu werden. Trotz der großen The-
men- und Materialfülle sah ich mich zunehmend in die von der Sache
her geforderte Konsequenz gestellt, das gesamte Projekt in einer
Schrift zur Ausarbeitung zu bringen, da erst Zug um Zug der syste-
matische Gang schlüssig werden und Erhellung finden kann.

Daß dies so möglich werden konnte, dafür habe ich vielen Kol-
legen und Freunden, mit denen ich Ansätze und Konzepte diskutie-
ren und Argumente austauschen konnte, sehr zu danken. Und was
wäre all dies, bliebe es ohne sachlich motivierten Zuspruch, dessen
schärfste Klinge der kritische Einwand ist? Meine ursprüngliche In-
tuition, eine Arbeit zum interkulturellen Denken zu schreiben, fand
sehr schnelle und nachhaltige Bestärkung bei ebenfalls der interkul-
turellen Philosophie verpflichteten Denkern und deren Konzeptio-
nen, denen ich sehr viel verdanke: Ohashi Ryôsuke, Ram Adhar
Mall, Franz Martin Wimmer, Heinz Kimmerle, Bernhard Wal-
denfels, Yamaguchi Ichiro und vor allem meinem philosophischen
Lehrer Heinrich Rombach. Er hat mir nicht nur das Land des philoso-
phischen Denkens eröffnet, mit seiner philosophischen und mensch-
lichen Präsenz hat er vorgelebt, was es heißt, genuin zu philosophie-
ren. Ihm und seinem Andenken möchte ich dieses Buch widmen.

Ebenso gilt mein Dank den Würzburger Kollegen und, nicht zu
vergessen, den Würzburger StudentInnen, lernt doch aus dem ge-
meinsamen philosophischen Arbeiten, dem Spiel von Frage und Ant-
wort, dem Experimentierenwollen und -dürfen, in der Regel der Do-
zent am meisten.

Herrn Lukas Trabert vom Verlag Karl Alber bin ich für die Auf-
nahme des Buches in das Verlagsprogramm wie für seine umsichtige
verlegerische Betreuung zu Dank verpflichtet, ebenso wie der »Udo-
Keller-Stiftung Forum Humanum«, Hamburg, vertreten durch

15

Vorwort

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Herrn Dr. Cai Werntgen, für ihre großzügige Unterstützung der
Drucklegung der Arbeit.

Die Erinnerung an meine verstorbenen Eltern läßt mich ein tie-
fes ›Danke‹ sagen, das in den Resonanzboden einer großen Familie
von Anfang an eingeschrieben war.

Meiner Frau Ursula Stenger danke ich sehr als der in jeglicher
Hinsicht ersten Gesprächspartnerin, wo alles die Atmosphäre des ›in
statu nascendi‹ atmet. Darin einbehalten ist die gemeinsame Freude
mit unseren beiden Kindern, die uns zeigen, welche Möglichkeiten
und Unmöglichkeiten das Leben im Grunde hat.

Würzburg, im Sommer 2006 Georg Stenger

Vorwort zur zweiten Auflage

Das vorliegende Buch, welches zwischen 1997–2002 geschrieben
wurde und 2006 bei Alber erschien, geht nun in die zweite Auflage.
Einerseits darüber erfreut, dass diese Arbeit inzwischen eine rege
internationale resp. interkontinentale Aufnahme erfahren hat, so
bleibt andererseits zu konstatieren, dass trotz vielerlei Bemühungen
seitens vieler, weltweit agierender KollegInnen die philosophische
Diskurslandschaft nach wie vor zu großen Teilen einem westlich-
europäischen Denktableau verhaftet ist, mag sich dies vor allem und
immer noch zwischen den Kampflinien sog. kontinentaler und analy-
tischer Denkformen erproben. Auch dieses Buch sah und sieht sich
nach wie vor der Einsicht verpflichtet, dass ein »interkulturelles Den-
ken« nicht einfach »außerhalb« klassischer und gegenwärtiger, west-
lich grundierter Ansätze operieren könnte, geht es doch stets um
Verständigungspraktiken, denen systematische wie geschichtliche
Grundlagen ebenso eingeschrieben sind wie methodische, formale

16

Vorwort zur zweiten Auflage

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und inhaltliche Klärungsarbeit. Gleichwohl, entgegen einer weit-
verbreiteten Auffassung, wonach Philosophie ihre grundständigen
Argumentationsprofile allein aus der abendländisch-westlichen
Domäne zu beziehen habe mit der Konsequenz, dass alle sog. außer-
europäischen Denkansätze lediglich spezifische Kontextualisierun-
gen sein können, plädiert dieses Buch für die Einsicht, dass fürderhin
die Philosophie nicht nur aus externen, sprich äußerlichen resp. geo-
politischen Gründen interkulturell werden müsse, sondern dem vor-
aus aus intern philosophischen Gründen sich interkulturalisieren
wird (müssen). Am Leitfaden der Grundbegriffe ›Erfahrung‹ und
›Welt(en)‹ zielt dieses Unternehmen daher auf eine »Kritik der inter-
kulturellen Vernunft«, womit nicht weniger als ein erneuter »Para-
digmenwechsel« angezeigt ist.

Den hier vertretenen Ansatz sehe ich sowohl in formaler wie
systematischer Hinsicht nach wie vor in Geltung, wenngleich man
eine gegenwartsbezogenere Anpassung vorzunehmen hätte, in der
sowohl neue einschlägige Diskurse als auch zeitgemäßere, ebenso
wie damit verbunden phänomenologisch aufgewiesene Einzelanaly-
sen einzubinden wären. Vor allem letztere wären dann nicht nur einer
inhaltlich bezogenen Anschaulichkeit, sondern der Konstitutions-
arbeit selbst geschuldet, ohne welche die hier in Anschlag gebrachte
phänomenologische Forschungsarbeit lediglich eine Theorie unter
anderen bliebe.

Ein paar Denklinien, die ich andernorts zwar schon thematisiert
und bearbeitet habe, seien gleichwohl als Desiderate dieses Buches
kurz angesprochen, insofern diese wesentlich zeitgemäßer und auch
argumentativ »auf Augenhöhe« zu verorten sind: 1) Einem geltungs-
instanzlichen, stets schon normativ zugeschnittenen Denken wäre
dessen Implikatur eines genealogischen Denkens nicht erst ent-
gegenzuhalten, sondern als geschichtlich-systematischer Konstitu-
tionsprozess vor Augen zu führen. Dies bekundet sich etwa in jenen
Ansatzpunkten und Theorieentwürfen, die unterschiedlich gelagert,
so doch immer auch miteinander verflochten, als »interkulturelle«
und/oder »transkulturelle Philosophie« sich verstehen, gefolgt von
»postkolonialen« und/oder »dekolonialen Theorien«, wobei ins-
besondere letztere ein neu situiertes Verständnis des »Politischen«
ins Feld führen, ohne welches »Philosophie« und auch »Phänomeno-
logie« sowohl ihre Begründungs- als auch Aufweiskraft preisgeben
würden. Von heute aus betrachtet hätte daher das Buch englisch- und
französischsprachige Diskursszenarien stärker zu berücksichtigen,

17

Vorwort zur zweiten Auflage

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


insofern dort »Cultural Studies«, »Cross-Cultural«-Theoreme,
Machtdiskurse und Konflikttheorien und andere mehr zur Debatte
gestellt werden. 2) Auch wenn in diesem Buch Kapitel wie »Kunst-
welten als Vorläufer« und »Die Menschenrechte« das interkulturell
konstitutive Scharnier einer Verzahnung von »Ästhetik/Ethik und
Politik« zumindest ansatzweise schon präludierten, so wäre dieser
Zusammenhang doch weitaus näher, ausführlicher und konsequenter
aufzuzeigen. Pars pro toto möchte ich hier auf die unterschiedlichen
Dimensionen der »Sprache« und »Sprachen« verweisen, die schon
dort zu Buche schlagen, wo man zwischen »Begriff«, »Wort«, »Me-
tapher«, »Bild« zu unterscheiden hätte, was auch hieße, dass »Inter-
kulturelles Denken« sich stets mit »Philosophie« (im klassischen
Sinn), »Literatur« (implizite Philosophien; pars pro toto: (Alt)chine-
sische Literatur, Islamische Literatur, Musil, Kafka u. a.), Stilmittel
der Rhetorik, fluide Valenzen von Übertragung und Übersetzung,
und schließlich mit Artefakten, Bauwerken, Ästhetik, Wahrneh-
mungsweisen etc. zu beschäftigen hätte. Interkulturelle Philosophie
möchte ich daher als ein genuines »Erfahrungsdenken« verstehen,
welches vor der Unterscheidung von apriori und aposteriori, mithin
vor der Differenz von Erkenntnis und Erfahrung ansetzt. Daher heißt
der neue Untertitel des Buches: »Phänomenologie der interkulturel-
len Erfahrung«.

Wien, im Herbst 2020

18

Vorwort zur zweiten Auflage

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1 - am 25.01.2026, 05:20:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

