
2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität

zum Theater des Denkens

Ein sprachphilosophisch-theoretischer Ansatz steht im Fokus dieses Kapitels.Während

im Rahmen geschichtsphilosophischer Betrachtungen die Zäsur ›nach der Shoah‹ den

Dialog als Verfahren des Bezugs auf einen Anderen an eine Grenze führt, lässt sich bei

der im Folgenden verhandelten Fragestellung von der Auseinandersetzung mit einer

anderen Seite der Zäsur sprechen. Denn dass der Dialog nicht nur eine unter anderen

Möglichkeiten für die Sprache, sondern als ihre Voraussetzung zu begreifen ist, wird in

einem speziellen historischenMoment von übergreifender Relevanz.Reinhart Koselleck

beschreibt diesen Moment als »Sattelzeit« um 1800 und Michel Foucault siedelt an

gleicher Stelle den Umbruch von einem Repräsentationsmodell der Sprache zur neuen

»Episteme« einer Wirklichkeitskonstruktion an.1 Die Hypothese der Sprache als Dialog

wird – dem Einschnitt folgend, der nicht zuletzt durch den Namen Kant repräsentiert

wird2 – dementsprechend im Folgenden unter demGesichtspunkt der »Diskontinuität«

betrachtet. Vor dem Hintergrund der immer wieder zu diskutierenden Annahme, dass

die Andersheit und das Außen im Horizont der Sprache selbst verhandelt wird und die

Bezugnahme der Sprache auf Andere und Anderes damit nur ausgehend von einem

Selbstbezug auf sich als Anderes zu verstehen ist, führt die Untersuchung dabei zum

Theater des Denkens und den daraus zu schließenden Folgerungen für das Denken des

Theaters.

Die Bezugspunkte der drei Teile dieses Kapitels sind dabei erstens (2.1) die Frage

nachdem»Dialog«undder »Diskontinuität desGedichts«3 in PaulCelansGespräch imGe-

birg, inderBremerAnspracheund inDerMeridian sowie indemimRahmenderEntstehung

1 Koselleck: »Einleitung«, XV. Vgl. Foucault: Die Ordnung der Dinge, bes. 2. Kapitel, V. Das Sein der

Sprache, 74–77.

2 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 53.

3 Celan, Paul: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, hg. v. Böschenstein, Bernhard/

Schmull, Heino, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 145. Vgl. Celan, Paul: Der Meridian. Rede anläßlich

der Verleihung des Georg-Büchner-Preises. Darmstadt, am 22. Oktober 1960, 187–202, in: Ders.: Gesam-

melte Werke in Sieben Bänden. Bd. 3, hg. v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2000, 198.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

derBüchner-Preisrede entstandenenMaterial.4WasCelan in diesemTeil der Studie ver-

ortet, ist die Beschäftigungmit der Dichtung und demGedicht, das »Erscheinungsform

der Sprache und damit seinem Wesen nach dialogisch ist«.5 Für Celan ist die Möglich-

keit des Sprechens von einem Anderen und zu einem Anderen verstellt. »Das Gedicht

ist keineswegs, wie manche glauben, das Ergebnis irgendeiner Ausdruckskunst.«6 Dies

wird bei ihm als die mit dem Gedicht vollzogene Überlegung durchdacht, dass Sprache

aufgrund eines ihr zugrundeliegenden Versäumnisses und ihres Bezugs auf eine Uner-

reichbarkeit als Selbstbezug zu begreifen ist, welcher das Verhältnis zu einem Anderen

ermöglicht: »Er [Celan] [hat] an die Stelle des traditionellen Gedichts, das von sich selbst

handelt, das sich selbst zum Gegenstand hat, ein Gedicht gesetzt, das von sich selbst

nicht mehr handelt, sondern es ist.«7

Im zweiten Teil des Kapitels (2.2) wird die Annäherung an den Selbstbezug der

Sprache untersucht, dieMaurice Blanchot in L’Entretien infini8 vorschlägt. Seine Ausfüh-

rungen zu Schrift, Fragment und Unterbrechung, in denen eine anfängliche Diskonti-

nuität der Ausgangspunkt der Sprachbewegung ist,9 gehen auf die Auseinandersetzung

mit einer im Anschluss an die Frühromantik konstatierten Krise der Kommunikation

zurück.10 Der Verlust eines gemeinsamen letzten Grundes und eine daraus gefolgerte

»prinzipielle Stellung des Dialogischen«11 wird entlang Blanchots Kommentar zu No-

valis’ Monolog12 als Bezug auf sich als ein Anderes beschrieben. Weil die »um sich selbst

bekümmerte« und von Blanchot als »nicht transitiv« (»non-transitive« [EI, 524]) be-

schriebene Sprache von einer Bezugnahme auf ein ihr äußerliches Selbst absieht und

4 Celan, Paul: Gespräch im Gebirg, 169–173, in: Ders.: Gesammelte Werke in Sieben Bänden. Bd. 3, hg. v.

Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000; Ders.: Ansprache anlässlich der

Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt Bremen, 185–186 (nachfolgend: Bremer An-

sprache), in: Ders.: GesammelteWerke in Sieben Bänden. Bd. 3, hg. v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000; Ders.:DerMeridian. Endfassung, 1–13, in: Ders.:DerMeridian. Endfas-

sung – Entwürfe – Materialien, hg. v. Böschenstein, Bernhard/Schmull, Heino, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1999. Bei Zitaten aus und Bezugnahmen auf Der Meridian wird zusätzlich die Seitenangabe

der GesammeltenWerke angegeben (Celan: GW III, 187–202).

5 Celan, Paul: »Brief an Hans Bender«, 177–178, in: Ders.: Gesammelte Werke in Sieben Bänden. Bd. 3,

hg. v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, Herv. M. W.

6 Vgl. Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 153.

7 Szondi, Peter: »Celan-Studien«, 319–398, in: Ders.: Schriften. Bd. II, hg. v. Bollack, Jean et al., Berlin:

Suhrkamp 2011, 344. Auf diese Stelle verweist Hamacher in: »Die Sekunde der Inversion«, 112.

8 Blanchot: L’Entretien infini. Im Folgenden wird für L’Entretien infini die Sigle EI in Klammern mit der

Seitenzahl im Fließtext angegeben.

9 Blanchot verschiebt die von Bataille im Anschluss an Hegel erörterte Frage nach der Negativität

(vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 18f./241f./366ff.) schwerpunktmäßig auf die Sprache und ei-

ne ihr eigene Andersheit.

10 Hiermit wird an die in der Einleitung dargelegten Ausführungen zur Zäsur (21ff.) angeschlossen.

Weiterführende Gedanken zumVerhältnis vonHölderlin und der Frühromantik finden sich u.a. in:

Benjamin, Walter: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, 7–122, in: Ders.: Gesammelte

Schriften I.1, hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhäuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

11 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69f.

12 Novalis: Monolog, 672f., in: Ders.: Schriften. Bd. 2. Das philosophische Werk I, hg. v. Samuel, Richard,

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 95

in der Selbstzuwendung die in ihr vollzogene Abwendung von den Dingen zum Ge-

genstand hat, erfolgt der Bezug auf das Andere in der »Poetologie der Alterität«13 im

Verhältnisspiel der Sprache als »rapport sans rapport« (EI, 66).

Schließlich (2.3) greift die Untersuchung mit Philippe Lacoue-Labarthes und Jean-

Luc Nancys »Le Dialogue sur le dialogue«14 die Denkfiguren und (sprach-)philosophi-

schenBedingungen auf,die in den zwei vorangegangenenTeilkapiteln beschriebenwur-

den.Dass Sprache einerseits als Selbstbezug vollzogen sowie andererseits als Anrede von

Anderen ausgesprochen wird, ist bei ihnen die Grundlage dafür, dass Wirklichkeit als

»Präsentierung einer entzogenen Präsenz« (»une logique […] d’une présence […] essen-

tiellement en fuite, une présence qu’il s’agit de présenter justement parce qu’elle ne se

présente pas« [vgl. DD, 73]) nur im und als Dialog überhaupt denkbar ist. Hiermit geht

der Gedanke einher, dass die Spannung zwischen Selbst- und Fremdbezug kein Verfah-

ren ist, sondern stets aufsNeue verhandelt wird. Sprache stelle in je spezifischen Bezug-

nahmen eine »Verräumlichung« aus und bedinge damit einMiteinander von »Orten der

Aussage« (vgl. DD, 85f./71). Das ist die Grundlage der von Lacoue-Labarthe und Nancy

vorgeschlagenenEngführung vonDialogundTheater.Was alsTheater desDenkens –vor

demHintergrund einer sozialen undmoralischenKrise des Bürgertums,der politischen

Krise der Französischen Revolution und der erkenntniskritischen Krise, hervorgerufen

durch die kantische Kritik15 – gefasst werden kann, visiert dabei ein vollkommen ande-

res Denken des Theaters an, als es Peter Szondi im Hinblick auf die Form des Dramas

beschreibt.

Die diskutierten Texte weisen die Gemeinsamkeit auf in einer je spezifischenWeise

ihrerseits diskontinuierlich und fragmentarisch, nichtlinear oder dialogisch zu verfah-

ren. Sowohl auf inhaltlicher Ebene als auch in ihrer Gestalt gehen sie davon aus, dass

Sprache nicht im Sinne einer instrumentellen Kommunikation zu verstehen ist.

2.1 Dialog und Versäumnis: Paul Celans Dichtung
der doppelten Unerreichbarkeit

Das Gedicht will zu einem Anderen, es

braucht dieses Andere, es braucht ein

Gegenüber. Es sucht es auf, es spricht

sich ihm zu.16

Celan ist ein Dichter des Dialogs, denn bei ihm finden sich unzählige indirekte wie di-

rekte Anspielungen auf die Begegnung mit einem Anderen. Etwa fünfundsiebzig Pro-

zent aller Gedichte Celans sind an einDu adressiert, und dieser dialogische Impuls kann

13 Gelhard, Andreas: Das Denken des Unmöglichen. Sprache, Tod und Inspiration in den Schriften Maurice

Blanchots, München: Fink 2005, 249.

14 Lacoue-Labarthe/Nancy: »LeDialogue sur le dialogue«wird in diesemKapitel imText zitiert, wobei

die Sigle DD in Klammern mit der Seitenzahl angegeben wird.

15 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 53.

16 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW III, 198.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

nicht zuletzt als AuseinandersetzungmitGottfriedBenns Formulierung angesehenwer-

den, dass das moderne Gedicht ein Monolog sei.17 Wenn mit Blick auf Celan eine »Poe-

tik des Dialogs« formuliert wird oder vom »Dialog als poetisches Prinzip« die Rede ist,

greifen diese Formeln dennoch zu kurz.18 Celan spricht in einem »Brief an Hans Ben-

der« davon,dassman »mit ›poiein‹ unddergleichen«19 nicht zu kommenbrauche,womit

er postuliert, dass sich der Dialog des Gedichts nicht im Sinne eines Verfertigungspro-

zesses zu einer Poetik formalisieren lasse. Während in letzterer immer auch eine Her-

stellung, ein Tun und ein Zutun angelegt ist – Funktionen, die Celan inDerMeridian der

Kunst zuordnet, aber der Dichtung als In-Frage-Stellung im Anschluss an Georg Büch-

ner abspricht20 –, bewegt sich die mit der Dichtung verhandelte Begegnung mit einem

Anderen nicht im Register einer vom Telos der Verwirklichung ausgehend begriffenen

Möglichkeit, sondern steht im Zeichen einer Bedingtheit im Versäumnis.

Die vorliegendeUntersuchung verfolgt nicht den Anspruch, die vielen Anspielungen

der Texte Celans vollumfänglich aufzuarbeiten.21 Vielmehr stehen zwei zentrale dialogi-

sche Momente in seinem Denken der Dichtung im Zentrum. Erstens ist Celans Ausein-

andersetzungmit demUnerreichbaren und seinem Entzug gegenüber der Sprache,mit

der programmatischen Frage danach verknüpft, wie nach Auschwitz zu schreiben sei:

Szondi hat für diese Fragestellung, auch in Bezug auf Adornos Formulierung, dass es

barbarisch sei nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben,22 dieWendung des Schreibens

»auf Grund von Auschwitz« geprägt.23 Eine beschädigte und verstellte Sprache ist bei

Celan Ausgangspunkt der Suche nach einer Sprache der Dichtung, die die Wirklichkeit

von einem wirklichkeitswunden Standpunkt aus entwirft.24 Zweitens entwickelt Celan,

17 Vgl. Lyon, James K.: »Paul Celan and Martin Buber. Poetry as Dialogue«, in: PMLA, 1/86 (1971),

110–120, 119.

18 Vgl. Fassbind: Poetik des Dialogs; Encarnação, Gilda: ›Fremde Nähe‹. Das Dialogische als poetisches und

poetologisches Prinzip bei Paul Celan, Würzburg: Königshausen & Neumann 2007.

19 Celan: »Brief an Hans Bender«, 177.

20 Vgl. Celan: Der Meridian, 5; Celan: GW III, 193.

21 Winfried Menninghaus hat unter Bezugnahme auf eine Bemerkung Szondis die Frage gestellt, ob

die Enthüllung literarischer Zitationen einer Interpretation zugrunde gelegt werden können. Die

Konkretheit solcher Bezugsgrößen, so Menninghaus, verdecken eine dem Gedicht eigene Unbe-

stimmtheit und autonome Eigenständigkeit. Mit der bei Celan akzentuierten Spannung zwischen

Anspielungswut und Geheimniskrämerei führt Menninghaus ein Nicht-Wissen ein, das eine Dif-

ferenz zur Entschlüsselung durch Fakten-Wissen in der Lektüre markiert. Damit ist nicht eine Vor-

aussetzungslosigkeit der Lektüre gemeint, sondern eine gegenüber der dominierenden philologi-

schen Praxis kritische Haltung und Bewegung hin zu dem, das sich der Überführung in positives

Wissenwidersetzt (vgl. Menninghaus,Winfried: »Zum Problemdes Zitats bei Celan und in der Ce-

lan-Philologie«, 170–190, in: Ders./Hamacher, Werner (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1988).

22 Vgl. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Prismen. Ohne Leitbild, 30.

23 Vgl. Szondi: »Celan-Studien«, 384.

24 Vgl. Menninghaus, Winfried: Paul Celan. Magie der Form, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 54ff. Ei-

nen vergleichbaren Fokus legt auch die Studie von Martin Jörg Schäfer: Schmerz zum Mitsein. Zur

Relektüre Celans undHeideggers durch Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-LucNancy,Würzburg: Königs-

hausen &Neumann 2003. Die von Schäfer beschriebene Poetologie eines Schmerzes zumMitsein

löse den Schmerz nicht auf, sondern mache ihn zu ihrem »stets bestimmend bleibenden Anstoß-

moment« (ebd., 23).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 97

ausgehend von seiner Grundformel, das Gedicht halte immer auf den Anderen zu, den

Gedanken,dass eineBegegnung inderSprachenuralsVersäumnisoder alsBezugnahme

auf die Unbestimmtheit eines Niemand zu fassen sei.Wie zu zeigen sein wird, entwirft

Celan im Nachdenken über eine entschiedene und unüberbrückbare Unerreichbarkeit

eine dialogische Diskontinuität der Sprache des Gedichts.

Gespräch im Gebirg, Der Meridian und das dialogische Versäumnis

Gespräch im Gebirg – der einzige von Celan in erzählender Prosa zu Lebzeiten veröffent-

lichte Text25 –handelt vonderBegegnungundUnterredung zwischen einem insGebirge

gegangenen »Jud Klein« und einem ihm entgegenkommenden »Juden Groß«. Der über-

aus komplexe und mitunter schwer zugängliche Text adressiert Fragen eines verfehlten

oder gar unmöglichen Aufeinandertreffens, der Sprache, des Jüdischseins, der Naturbe-

obachtung und des Selbstverhältnisses. Aus einer auktorialen Erzählperspektive wird in

einemnicht endenwollenden erstenSatz zunächst derAufbruch von »JudKlein«unddas

Aufeinandertreffen mit dem »Juden Groß« beschrieben:

Eines Abends, die Sonne, und nicht nur sie, war untergegangen, da ging, trat aus sei-

nem Häusel und ging der Jud, der Jud und Sohn eines Juden, und mit ihm ging sein

Name, der unaussprechliche, ging und kam, kam dahergezockelt, ließ sich hören, kam

am Stock, kam über den Stein, hörst du mich, du hörst mich, ich bins, ich, ich und

der, den du hörst, zu hören vermeinst, ich und der andre, – er ging also, das war zu

hören, ging eines Abends, da einiges untergegangen war, ging unterm Gewölk, ging

im Schatten, dem eignen und dem fremden – denn der Jud, du weißts, was hat er

schon, das ihm auch wirklich gehört, das nicht geborgt wär, ausgeliehen und nicht

zurückgegeben –, da ging er also und kam, kam daher auf der Straße, der schönen,

der unvergleichlichen, ging, wie Lenz, durchs Gebirg, er, den man hatte wohnen las-

sen unten, wo er hingehört, in den Niederungen, er, der Jud, kam und kam.26

Der immense Anspielungsreichtum der kurzen Erzählung reicht von Büchners Lenz bis

hin zu »Von der Richtung: Gespräch in den Bergen« aus Bubers Daniel.27 Insbesonde-

re der Bezug auf Büchner soll als Ausganspunkt der bei Celan verhandelten Möglichkeit

der Dichtung als Dialog der Diskontinuität aufgegriffen werden – nicht zuletzt, weilGe-

spräch imGebirgÜberlegungen enthält, die Celan in derMeridian-Rede zur Verleihung des

Büchner-Preiseswieder aufnimmt.DortmachtCelandarauf aufmerksam,dassGespräch

im Gebirg nach einer »versäumte[n] Begegnung im Engadin«28 geschrieben wurde, die

mit Adorno hätte stattfinden sollen. Dass der Dialog bei Celan mit einem Prosatext un-

tersucht und im anschließenden Teilkapitel um poetologische Überlegungen erweitert

25 Vgl. Celan: Gesammelte Werke in Sieben Bänden. Bd. 3, 211.

26 Celan: Gespräch im Gebirg, 169.

27 Büchner, Georg: Lenz, 97–126, in: Ders.: Gesammelte Werke, hg. v. Knapp, Gerhard Peter/Wender,

Herbert, München: Goldmann 2002. Vgl. zum Bezug auf Buber bes. Lyon: »Paul Celan and Martin

Buber. Poetry as Dialogue«.

28 Celan: Der Meridian, 11; Celan: GW III, 201.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

wird, und nicht in Auseinandersetzungmit den häufig bereits strukturell dialogisch an-

gelegtenGedichten,29 ist eine bewusste Entscheidung für das vorliegende Projekt.Denn

die Anrede und damit auch die Möglichkeit des Dialogs bleiben im Gedicht tendenzi-

ell eher bewahrt als in der Erzählung. In der Prosaerzählung, so die Hypothese, kommt

Celan jenem Versäumnis, das er auch zum Ausgangspunkt seiner poetologischen Über-

legungenmacht, am nächsten. Die Prosa vollzieht eine Bewegung, in der anfangs in der

auktorialen Erzählperspektive eine Anrede und damit auch eine Zusammenkunft noch

vorstellbar sind. Deren Möglichkeit wird am Ende jedoch zurückgenommen oder unter

den Vorbehalt der Unmöglichkeit gestellt: »– ich hier, ich; ich, der ich dir all das sagen

kann, sagen hätt können; der ich dirs nicht sag und nicht gesagt hab.«30 Das passiert,

obwohl oder geradeweil sich die Erzählstimmeauf die Ebene der direktenRede verscho-

ben hat. Die sprachlich-formale Geste der Erzählung vollzieht eine Bewegung von einer

dem Geschehen enthobenen Position in die dialogische Situation. Wenn diese mit der

Erzählung entfaltete Bewegung aber schließlich bei einer radikalen Distanzierung des

Ich – auch von sich selbst – landet, umreißt sie das lyrische Ich bei Celan vielleicht noch

präziser als die Gedichte.

Die Erzählung verbindet einen auf den ersten Blick humorvollen, fast lakonischen

Ton mit einer nachdenklichen Schwere und Düsterkeit. Jud Klein – und, wie sich gegen

Ende herausstellt, auch Jud Groß – geht »wie Lenz, durchs Gebirg«.31 Die rudimentäre

Handlungsebene bleibt auf dieses Geschehen des Entgegenkommens und Aufeinander-

treffens beschränkt. Das kurze Prosastück lässt sich in drei etwa gleich lange Teile glie-

dern, die oberflächlich im Text nicht auffällig voneinander getrennt sind.Die Erzählung

führt in einem sich selbst unterbrechenden Fluss der Setzungen, Beobachtungen und

Reflexionen im ersten Teil hin zu einer Zurücknahme der Erzählperspektive, nach der

ein zweiter Teil zu beginnen scheint:

Die Geschwätzigen! Haben sich, auch jetzt, da die Zunge blöd gegen die Zähne stößt

und die Lippe sich nicht ründet, etwas zu sagen! Gut, laß sie reden …

›Bist gekommen von weit, bist gekommen hierher …‹

›Bin ich. Bin ich gekommen wie du.‹

›Weiß ich.‹

›Weißt du. Weißt du und siehst: Es hat sich die Erde gefaltet hier oben, hat sich ge-

faltet einmal und zweimal und dreimal, und hat sich aufgetan in der Mitte, und in

der Mitte steht ein Wasser, und das Wasser ist grün, und das Grüne ist weiß, und das

Weiße kommt von noch weiter oben, kommt von den Gletschern, man könnte, aber

man soll nicht, sagen, das ist die Sprache, die hier gilt, das Grüne mit dem Weißen

drin, eine Sprache, nicht für dich und nicht für mich – denn, frag ich, für wen ist sie

denn gedacht, die Erde, nicht für dich, sag ich, ist sie gedacht und nicht für mich –,

eine Sprache, je nun, ohne Ich und ohne Du, lauter Er, lauter Es, verstehst du, lauter

Sie, und nichts als das.‹32

29 Vgl. Lyon: »Paul Celan and Martin Buber. Poetry as Dialogue«, 119.

30 Celan: Gespräch im Gebirg, 173.

31 Ebd.

32 Ebd., 170.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 99

Das sich im zweiten Teil zwischen den beiden Figuren entfaltende Gespräch – eine Zu-

ordnung der Redeteile ist nicht eindeutig möglich – ist zunächst von Wiederholungen

gekennzeichnet. Das jeweilige und dabei geteilte Gekommen-Sein,Wissen und Verste-

hen ist Gegenstand einermerkwürdigen Unterredung,während der die Gesprächspart-

ner miteinander zu sprechen scheinen, einander aber auch fortlaufend verfehlen. Die

als Vetter und Geschwisterkinder bezeichneten Figuren werden darüber hinaus als in

ihrem Sehsinn durch einen Schleier hinter den Augen eingeschränkt beschrieben, wel-

cher sie die blühenden Blumen übersehen lässt. Die diffuse Begegnung, das bei beiden

vorausgegangene Kommen und Gekommensein, wird als Paradox einer fast schicksal-

haften Notwendigkeit und gleichzeitigen Unmöglichkeit von Begegnung aufgeworfen.

Dass es dabei um eine Sprache »ohne Ich und ohne Du«33 geht – auf den Bezug zu Bu-

ber soll später zurückgekommen werden –, erweckt den Eindruck, dass hier der Aus-

gangspunkt einer Unterscheidung zwischen einer geschwätzigen Rede einerseits und

einer ins Unbestimmte ausgehenden Sprache andererseits angelegt ist. Dabei wird die

gegenstands- und adressatenbezogene Rede über einen Gegenstand einer bloßen Spra-

che ohne Ursprung und Ziel oder gar Gesprochenes gegenübergestellt.

Diese bloße Sprache wird anhand der prägnanten Rolle des Steins verhandelt. Weil

der Stein in seiner Sprachlosigkeit auf die Empfänglichkeit für Sprache verweist, ver-

schärft und verkehrt Celan die vonHeidegger inGrundbegriffe derMetaphysik beschriebe-

neWeltlosigkeit des Steins.34. Sein Sprechen ist explizit an niemanden beziehungsweise

an einen Niemand gerichtet. Er »spricht, weil niemand ihn hört«35 und sagt nur: »Hörst

du?«Der Stein spricht, obwohl oder geradeweil er keineWelt hat.Das sichwiederholen-

de »hörst du«,das sich imspäterenVerlauf zum»Hörstdu«wandelt, lässt sich dabei auch

als Echo auf das »Was spricht da?« in BüchnersWoyzeck begreifen.36 Es verweist auf ei-

ne aufdringliche Abwesenheit einesGegenübers imGespräch.Das »Hörstdu« ist Auftakt

zum Übergang in den dritten Teil und damit in eine Art Monolog darüber, wie sich die

Begegnung mit dem Stein als eine Vereinzelung in der Sprache auswirkt, von der diese

gezeichnet bleibt. Dies vermittelt sich aufgrund einer an die Architektur der Konzen-

trationslager erinnernden Rede von Steinfliesen, auf denen – vermutlich – »Jud Klein«

nebenGeschwisterkindern lagundnurmehrdasHerunterbrennen einerKerze zu lieben

im Standewar. Eine aus der Vergangenheit der Figur kommende Endlichkeitserfahrung

wird als Unterbindung der Schilderung vonNaturschönheit in seine erzählte Gegenwart

eingetragen, die mit der Erwähnung der Pflanzen Türkenbund und Rapunzel wieder-

um aufgegriffen wird – »inmeinem Aug, da hängt der Schleier«.37 Die imGespräch und

anhand der Begegnung erörterte Vereinzelung und ihre Aufhebung in der Unterredung

wird zum Ende in den Konjunktiv gesetzt, womit sie in eine Selbstbegegnung anhand

eines größtmöglichen Umwegs gewendet wird:

33 Celan: Gespräch im Gebirg, 171.

34 Vgl. Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik.Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Gesamtausgabe

Bd. 29/30, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1983, 272.

35 Ebd.

36 Büchner, Georg: Woyzeck. Entstehungsstufen, 125–158, in: Ders.: Werke und Briefe, hg. v. Lehmann,

Werner R., München: Hanser 1980, 128.

37 Celan: Gespräch im Gebirg, 172.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

– ich hier, ich; ich, der ich dir all das sagen kann, sagen hätt können; der ich dirs nicht

sag und nicht gesagt hab; ich mit dem Türkenbund links, ich mit der Rapunzel, ich

mit der heruntergebrannten, der Kerze, ich mit dem Tag, ich mit den Tagen, ich hier

und ich dort, ich, begleitet vielleicht – jetzt! – von der Liebe der Nichtgeliebten, ich

auf dem Weg hier zu mir, oben.38

Die anhand des Anderen verhandelte Selbstbegegnung – »der Weg hier zu mir« – steht

von Beginn an in einer auffälligen Verbindungmit dem Jüdischsein. Der von der abwer-

tenden Abkürzung der Bezeichnung für Juden begleitete Auftritt von »Jud Klein« im ers-

ten Teil lässt an den Nazi-Propagandafilm Jud Süß von 1940 denken. Was an »Jud«, und

mitdemgewaltigenhistorischenBallast einhergehend,herablassend,antisemitischund

bedrohlich klingt – das sich im Text ereignende Geschehen setzt darüber hinaus ein, als

»Eines Abends, die Sonne, und nicht nur sie«, untergegangen war – verwandelt Celan

mit wenigenWorten in einen karikaturesk-selbstbewussten Eigensinn. Das wird einer-

seitsmit einer Eigenheit der Sprache hervorgehoben.DennderWiederholung von »Jud«

wird sogleichnachgestellt,dass es sichbei ihmumdenSohneines Judenhandelt,der aus

»seinem Häusel« trat und »dahergezockelt« kam. Sein Gehen hat ferner keine Richtung

und wird aus der Distanz betrachtet. »Jud Klein« entzieht sich, ungerichtet, dem Blick

einer Zuschreibung.Der Umschlagplatz seiner Andersheit, die noch der Festsetzung als

Andersheit widersteht, ist sein Eigenname: Der Jude »ging und kam« und »mit ihm ging

seinName«.39 SeinNameunddamit auchderName seinesVaters sowie seines jüdischen

Erbeswird als unaussprechlich bezeichnet: Dermit »JudKlein« gehende,unaussprechli-

cheName ist dabei einerseits auf Jahwebezogen,den im jüdischenGlaubennicht auszu-

sprechendenNamenGottes.AberdieZitationder rassifizierendenTypisierungals »Jud«,

vor demHintergrund desHinweises auf die jüdische Erbfolge, verdeutlicht einenweite-

ren Entzug. Im Namen, der mit ihm ging und für die Deutschen unaussprechlich ist,

bleibt er in seinemEigenen undEigensten, einer Benennung undBezeichnung, über die

bloßeTypisierunghinaus,entzogen.DieAndersheit von»JudKlein«wirddamitgleicher-

maßen eingesetzt wie auch unterminiert. Sie wird aufgerufen und von der Möglichkeit

einer Festsetzung als so und so verfasste Andersheit losgesprochen.

Mit diesem Ich, das sich selbst nicht gleicht, weil es in seiner Andersheit nicht fest-

gelegt ist, verweist Celan nicht zuletzt auf den Zusammenhang zwischen »Jud Klein«,

der »wie Lenz, durchs Gebirg« geht, und der Figur Büchners, die sich als »der Ewige Ju-

de«40 bezeichnet. Eine weitere Ausführung dieser Konstellation findet sich in Der Me-

ridian. Mit Lenz, der auf dem Kopf gehen möchte – Celan akzentuiert und exponiert

das Zitat: »nur war es ihm manchmal unangenehm, daß er nicht auf dem Kopf gehen

konnte«41 –macht er eine Bodenlosigkeit und Abgründigkeit der Sprache zum Zentrum

seiner Überlegungen zur Dichtung. Celan stellt der Kunst als Mimesis,42 die als Tech-

nik und Verfertigung ihre Gegenstände beherrschend komponiert, eine Dichtung ent-

38 Ebd., 173.

39 Vgl. ebd., 169.

40 Büchner: Lenz, 118.

41 Celan: Der Meridian, 7; Celan: GW III, 195; Büchner: Lenz, 97.

42 Bei Lacoue-Labartheheißt es, dass dieDichtungundwie sie in derMeridian-Rede entworfen ist, eine

Unterbrechung der Kunst der Mimesis sei (vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: »Katastrophe«, 31–60,

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 101

gegen, die auf eine abgründige Sprache des Unmöglichen zurückgeworfen ist.Nicht der

Wille zum Ausdruck ist ihr Antrieb,43 sondern vielmehr die Unmöglichkeit, überhaupt

etwas zur Sprache bringen zu können. Während Celan die »Ausdruckskunst« mit dem

versteinernden Medusenhaupt in Verbindung bringt, geht er in der Frage der Dichtung

auf Büchner zurück.Wie in der im »Brief anHans Bender« bereits zitierten Andeutung,

ist es auch hier wieder eine Infragestellung der Kunst des »poiein«. Diese sei für Celan

eine Verkrüppelung der Sprache,Maschination und Automation,44 welche die Dichtung

zur Kenntnis zu nehmen habe wenn sie weiterfragen wolle.45 Dementgegen, so Celan,

habe die bei Büchner – dem »Dichter der Kreatur«46 – der Kunst entwundene Dichtung

»den Himmel als Abgrund unter sich«.47 Während Büchners Schreiben vom Datum ei-

ner »Majestät des Absurden«48 geprägt ist, fasst Celan den bereits in Lenz erwähnten 20.

Januar – der 1942 der Tag der Wannseekonferenz ist – als das Datum, von dem her sei-

ne Gedichte aus einem »Neigungswinkel seiner Kreatürlichkeit«49 geschrieben sind. Sie

sprechen sich trotz ihrer »Neigung zum Verstummen«50 einem Anderen zu: »Ich hatte

mich, das eine wie das andere Mal, von einem ›20. Jänner‹, von ›meinem 20. Jänner‹,

hergeschrieben.«51 Der Wunsch auf dem Kopf zu gehen, »um des Ortes der Dichtung,

um der Freisetzung, um des Schritts willen«52 verbindet Celan mit demWagnis, in der

»eigenen, allereigensten Sache«, »in eines Anderen Sache« und »wer weiß, vielleicht in ei-

nes ganz Anderen Sache«53 sprechen zu wollen.

Wer auf dem Kopf geht, hat nicht nur den Himmel als Abgrund unter sich, sondern

ist auch auf seineHände angewiesen.Die zumHändedruck ausgestrecktenHände hatte

Celan in seinem bereits erwähnten »Brief an Hans Bender« in eine prinzipielle Entspre-

chungmit demGedicht gesetzt.54 InDerMeridian verweist er weiterhin auf »den kleinen

Vierzeiler« aus Sprachgitter: »Stimmen vom Nesselweg her:/Komm auf den Händen zu

uns./Wer mit der Lampe allein ist,/hat nur die Hand, draus zu lesen.«55 In den Mate-

in: Hamacher, Werner/Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988,

55).

43 Vgl. Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 153.

44 Celan zufolge verlaufe eine »Verkrüppelung« gesellschaftlichen Lebens durch abstrakte politische

Gewalt parallel mit einer »Verkrüppelung« sprachlichen Lebens durch eine abstrakt-arbiträre Be-

deutungsfunktion. EineVerknechtungder Sprache gehe einhermit einer VerknechtungderDinge.

Celan vollziehe damit eine historische Reflexion u.a. des Faschismus, im Inneren einer linguisti-

schen Programmatik (vgl. Menninghaus: Paul Celan. Magie der Form, 54ff.)

45 Vgl. Celan: Der Meridian, 5; Celan: GW III, 192.

46 Ebd.

47 Ebd., 7/195.

48 Ebd., 3/190.

49 Ebd., 9/197.

50 Ebd., 8/197.

51 Ebd., 11/201.

52 Ebd., 6/194.

53 Ebd., 8/196.

54 Vgl. Celan: »Brief an Hans Bender«, 177.

55 Celan: Der Meridian, 11; Celan: GW III, 201. Vgl. Celan, Paul: »Sprachgitter«, 143–204, in: Ders.: Ge-

sammelteWerke in sieben Bänden. Bd. 1, hg. v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2000, 147.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

rialien heißt es: »Auf den Händen, auf denen es zu gehen hatte, kommt das Gedicht zu

dir, gibt es sich dir in die Hand.«56 Auf den Händen zu gehen ist aber vor allem auch ein

verletzliches Gehen. Das Gehen auf den Händen gehe zu einem Datum – dem »20. Jän-

ner« –, welches ein verändertes Verhältnis zur Sprache erzwingt: »Auf den Händen, das

heißt ins Ungangbare gehen.«57 Dieses Ungangbare umschreibt Celan auch als den Ruf

des Gedichts »aus seinem Schon-nicht-mehr in sein Immer-noch«: »Jedes Ding, jeder

Mensch ist dem Gedicht, das auf das Andere zuhält, eine Gestalt dieses Anderen.«58

Für die zuvor untersuchte Konstellation lässt sich für eine Begegnung unter den je-

weils beschriebenen Vorzeichen festhalten, dass sie als verletzlich, angreifbar und pre-

kär beschriebenwerdenmuss.Wer sich sprechendaufdenHändenbewegt,hat nicht nur

denHimmel als Abgrund unter sich. Für das auf den Kopf gestellte sprechende Ich steht

damit auch dieWelt selbst auf dem Kopf. Und zumHändedruck schließlich kann es nur

unter dem allergrößten Risiko eines Zusammensturzes von Ich und seiner auf demKopf

stehenden Welt kommen. Dennoch bezeichnet Celan vor Ende seiner Rede etwas, das

sich im Sinne einer Verbindung und Begegnung verstehen lässt. Aber wie im Entwurf

zum zweitenHauptteil der Rede deutlich wird, ist die Sprache – »Immaterielles aber Ir-

disches, Terrestrisches, etwas Kreisförmiges, über die beiden Pole zu sich selbst Zurück-

kehrendes«: ein »Meridian«59 –nicht als Ausdruck,Mitteilungoder gelungenerKommu-

nikationsprozess zu verstehen. Im Hinblick auf eine dem »einmaligen Neigungswinkel

eines Daseins sich je aktualisierende, weltsetzende sich dem fragenden Einzelnen zu-

sprechende Sprache«60 formuliert Celan den Anspruch, »das Inkommensurable des An-

derenmitsprechen [zu] lassen«.61 DerMeridian derDichtungwird demnach explizit un-

ter das Risiko eines Zusammensturzes gestellt, dasmit demHändedruck imHandstand

undmit demHimmel als Abgrund unter sich einhergeht. Celan beschreibt das Schwan-

ken zwischen einer einsamen und prekären, abgründigen und damit auch unbestimm-

ten Sprachbewegung und die Suche nach der Begegnung imGedicht.Dieses Schwanken

bezeichnet er als »Geheimnis der Begegnung«:

Das Gedicht ist einsam. Es ist einsam und unterwegs. Wer es schreibt, bleibt ihm mit-

gegeben. Aber steht das Gedicht nicht gerade dadurch, also schon hier, in der Begeg-

nung – im Geheimnis der Begegnung?62

DieDichtung in der »eigenen, allereigensten Sache«, »in eines Anderen Sache« und »wer

weiß, vielleicht in eines ganz Anderen Sache«63 ist bei Celan ein »Schritt zugunsten einer

Begegnung mit Anderem, zugunsten einer anderen Begegnung und eine Veranderung

der Begegnung.«64 Diese Überlegung lässt sich auch insofern mit dem im Zitat ange-

56 Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 139.

57 Hamacher: »Versäumnisse«, 59.

58 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW III, 198.

59 Vgl. ebd., 12/202.

60 Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 65.

61 Ebd., 71.

62 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW III, 198.

63 Ebd., 8/196.

64 Hamacher: »Versäumnisse«, 61.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 103

führten Geheimnis in Verbindung setzen, als dass die Begegnung, die sich in Gespräch

imGebirg und im Erbe Lenz’ für »Jud Klein« ergibt, keine ist, die sich hic et nunc einlösen,

erfüllen oder vollziehen ließe.Hat eineBegegnung stattgefundenundwenn ja –was ver-

spricht sie? Zunächst ist hervorzuheben, dass die bei Celan akzentuierte »Gegenwart«

und »Präsenz«65 des Gedichts nicht unter dem Zeichen eines aktualisierenden Poiein

oder einer Performanz steht. Vielmehr ist die Begegnung – und an dieser Stelle sollen

die Begleitumstände der Entstehung vonGespräch imGebirg ins Spiel gebracht werden –

immer auch Versäumnis und mithin die Begegnung überhaupt nicht ohne Versäumnis

zu verstehen.

Die beinahe notorischeEntstehungsgeschichte vonGespräch imGebirg ist vielfach be-

schrieben und diskutiert worden. Celan selbst verweist auf den Hintergrund der Erzäh-

lung, indemer von einer »versäumte[n] Begegnung imEngadin« spricht.66 Diese Begeg-

nung sollte zwischen ihm und Adorno stattfinden. Der Text ist ausgehend von diesem

faktischenHintergrund als »fiktives Gespräch« und Auseinandersetzungmit einer »ver-

säumte[n] Begegnung« beschrieben worden.67 Das widersprüchliche Interesse der bei-

den füreinander sei trotz sechzehn erhaltener Briefsendungen, persönlicher Gespräche

und Telefonate sowie der gegenseitigen Lektüre der Schriften von einer Art »Versäum-

niszwang« gekennzeichnet, soHamacher,68 welcherwesentlich vonCelan ausging, habe

er doch die Begegnung absichtlich verpasst.Davon zeuge ein Brief anOtto Pöggeler und

auch die später folgende Korrespondenz mit Adorno.69 An der Entstehungsgeschichte

von Gespräch imGebirg zeigt sich mehr, als der Tratsch um eine der faszinierenderen In-

tellektuellenbekanntschaften der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts andeutet. Auch

wenn sich Celan später von einem Treffen, das in Paris tatsächlich stattgefunden hat,

aus persönlichen Gründen enttäuscht gezeigt habe:70 Die absichtlich versäumte Begeg-

nung verweist darauf, dass Celan sich in seinem Interesse an der »intrikaten Beziehung

zwischen Begegnung und Versäumnis« von Adorno – der den Dialog nur als gegenseiti-

ge Überbietung und Vereinnahmung begreifen konnte71 –missverstanden sah: »Begeg-

nung [für Celan] ist Begegnung mit einem Abgrund, mit dem Faktum eines vielleicht

unvermeidlichen Versäumnisses,mit einer Lücke, einer Ellipse imWelt-, im Selbst-, im

Sprach-Verhältnis.«72

WieHamacher in seinemText über die Beziehung zwischen Adorno undCelan deut-

lich macht, ist bei Adorno das Versäumte eine nicht verwirklichte historische Möglich-

keit, während bei Celan die Begegnung nicht nur der Realisierbarkeit, sondern auch der

65 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW III, 198.

66 Ebd., 11/201.

67 Vgl. Janz,Marlies:VomEngagement absoluter Poesie. Zur Lyrik undÄsthetik Paul Celans, Königstein/Ts.:

Athenäum 1984, 134; vgl. Pöggeler, Otto: Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg u.a.: Alber

1986, 157.

68 Vgl. Hamacher: »Versäumnisse«, 57.

69 Vgl. ebd., 62.

70 Hamacher spricht von einem in Celans Augen polemischen und verfälschenden Umgang mit Hei-

degger sowie fehlender Anteilnahme seitens Adorno in der Affäre Goll (vgl. ebd., 66f.).

71 Vgl. ebd., 64.

72 Ebd., 59.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Vorstellbarkeit in einem grundsätzlichen Sinne entzogen ist.73 Auch wenn Adorno sich

von seinem Verdikt distanziert hat, dass es nach Auschwitz barbarisch ist, ein Gedicht

zu schreiben,74 habe er an einer Vorstellung vonVerwirklichung festgehalten, in der sich

dasGedicht demhistorischenVersäumnis als »selbstgenügsameKontemplation« entge-

genstelle.Das Gedicht so zu verstehen, sei für Celan ein unfassbarer Gedanke, soHama-

cherweiter.75Weil dieDichtung als Schritt zumAnderenund als existenzieller Akt zu be-

greifen sei, könne es für Celan weder »Hypothesen und Spekulationen, Betrachtungen

oder Kontemplationen« vorstellen.76 Diese in Der Meridian anhand der Gegenüberstel-

lung von Kunst und Dichtung ausgeführte Überlegung wird imGespräch imGebirg durch

ein die Rede aussetzendes Sprechen behandelt. Das ist der Hintergrund, vor dem Ce-

lan im Gegensatz zu Adorno den Dialog als ein Gespräch begreift, in dem die einander

begegnenden Positionen sich gegenseitig freisetzen und einander ihre Andersheit zuge-

stehen.77

Die Selbstbegegnung scheintCelan grundsätzlich anhanddesUmwegs zu einemAn-

deren zu verhandeln – inDerMeridian referiert er unter anderem in folgenderWeise dar-

auf: »Ich bin … mir selbst begegnet.«78 Weil aber in Gespräch im Gebirg eine gegenseiti-

ge Verfehlung im Gespräch stattfindet und die Unterredung durch eine Versetzung in

denKonjunktiv zurückgenommenwird, kann in Bezug auf den Anderen und das Andere

nicht einegelungeneSelbstkonstitutionvollzogenwerden: »– ichhier, ich; ich,der ichdir

all das sagen kann, sagen hätt können; der ich dirs nicht sag und nicht gesagt hab […]«79.

WasCelan anhand des Versäumnisses und der Verfehlung verhandelt, ähnelt dermit Le-

vinas beschriebenenExteriorität: das Außersichsein des Ich kannnicht in der Bewegung

eines Rückbezugs zum Selbst aufgelöst werden.80 Das gilt sowohl für die Dichtung als

auch für das sich von einem »20. Jänner« her schreibende, dichtende Ich. Hier tut sich

auch der differenzierte Bezug Celans auf den von ihm »bis zur Verzückung verehrten«81

Buber auf. Sehr deutlich wird die Bezugnahme in der Passage über eine »Sprache ohne

Ich und ohne Du«, die Ausgangspunkt der Unterscheidung zwischen Reden und Spre-

chen ist:

›[…] das ist die Sprache, die hier gilt […] eine Sprache, nicht für dich und nicht für

mich – denn, frag ich, für wen ist sie denn gedacht, die Erde, nicht für dich, sag ich, ist

73 Vgl. ebd., 70.

74 Vgl. in der vorliegenden Studie, 66. Vgl. Adorno:Negative Dialektik, 355. Diese Korrektur ist deswe-

gen auch erstaunlich, weil es in der ursprünglich formulierten Passage heißt: »Kulturkritik findet

sich der letzten Stufe der Dialektik von Kultur und Barbarei gegenüber: nach Auschwitz ein Ge-

dicht zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch die Erkenntnis an, die ausspricht, warum es

unmöglich ward, heute Gedichte zu schreiben.« (Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Prismen.

Ohne Leitbild, 30).

75 Vgl. Hamacher: »Versäumnisse«, 72f.

76 Ebd., 74.

77 Vgl. ebd., 64.

78 Celan: Der Meridian, 11; Celan: GW III, 201.

79 Celan: Gespräch im Gebirg, 173.

80 Levinas: »Dialog«, 66.

81 Vgl. Felstiner, John: Paul Celan. Eine Biographie, übers. v. Holger Fliessbach, München: Beck

2014, 213.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 105

sie gedacht, und nicht für mich –, eine Sprache, je nun, ohne Ich und ohne Du, lauter

Er, lauter Es, verstehst du, lauter Sie, und nichts als das.‹82

Das in der Figurenrede an ein Gegenüber gerichtete Wort beschreibt eine der bei Buber

ähnliche Situation des Verlusts der sprachlichen Begegnung zwischen Ich und Du. An-

stelle des Ich-Du steht eine Es-Welt, eine Erde lauter dritter Personen, die weder für ein

Dich noch für ein Ich gedacht ist.EineRede ohneAnsprache kann keinenBezug zurWelt

stiften. Celan stimmtmit Buber hinsichtlich einer Entfremdung desMenschen überein.

James K. Lyon zufolge stehen Celan und Buber auf dem gemeinsamen Grund einer Dia-

gnose der Isolation des Menschen im 20. Jahrhundert, die insbesondere bei Celan mit

einem tief sitzenden Argwohn gegenüber dem Gebrauch der Sprache in der Moderne

einhergehe.83 Der Dialog und das Gedicht stehen – so wird nochmal deutlich – im Zu-

sammenhang einer Auseinandersetzung mit und Absetzung von einem substanziellen

Selbst der »Hypothesen und Spekulationen, Betrachtungen oder Kontemplationen«.84

Hier tut sich auch eine Differenz zu Buber auf.Denn Celan verknüpft das Gespräch zwi-

schen Ich und Du nicht mit einer der unterkühltenModerne gegenübergestellten Nähe.

Vielmehr – es sei nochmal an das oben bereits eingeführte Geheimnis erinnert – befasst

er sichmit einer »der Dichtung um einer Begegnung willen aus einer – vielleicht selbst-

entworfenen – Ferne oder Fremde zugeordnete[n] Dunkelheit«,85 die der Sprache auch

in Abwesenheit eines Du bereits zukommt.86 Die Dichtung ist dunkel, weil sie die Welt,

umdie sie bemüht ist,nicht kennt unddie Sprache,die sie entwirft, keineZuhörer:innen

hat, die in Celans radikalem Denken des Dialogs vorausgesetzt werden könnten:

›Warum und wozu… Weil ich hab reden müssen vielleicht, zu mir oder zu dir, reden

hab müssen mit dem Mund und mit der Zunge und nicht nur mit dem Stock. Denn

zu wem redet er, der Stock? Er redet zum Stein, und der Stein – zu wem redet der?‹

[…] Er redet nicht, er spricht, und wer spricht, Geschwisterkind, der redet zu niemand,

der spricht, weil niemand ihn hört, niemand und Niemand und dann sagt er, er und

nicht sein Mund und nicht seine Zunge, sagt er und nur er: Hörst du?‹87

WieGespräch imGebirgdeutlichmacht, eröffnet ein Für-Sprechen für denAnderen in sei-

ner Andersheit und die damit einhergehende Reflexion auf die Sprache, die Sprache der

Dichtung. Und dieses Für-Sprechen geht der Rede zwischen Ich und Du voraus, weil es

82 Celan: Gespräch im Gebirg, 170f.

83 Vgl. Lyon, James K.: Paul Celan and Martin Heidegger. An Unresolved Conversation, 1951-1970, Balti-

more: Johns Hopkins Univ. Press 2006, 119/115. Darin liegt wohl die mit Buber geteilte Heidegger-

Affinität, wobei hervorgehoben werden muss, dass Celan verärgert über ein Treffen war, das zwi-

schen Buber und Heidegger stattgefunden habe (vgl. ebd., 98), weil letzterer lediglich um einen

»Persilschein« bemüht gewesen sei (vgl. Mendes-Flohr: »Martin Buber and Martin Heidegger in

Dialogue«, 24).

84 Hamacher: »Versäumnisse«, 74.

85 Celan: Der Meridian, 7; Celan: GW III, 195.

86 Die Hinwendung zum dialogischen Sprachverständnis Bubers bezeichnet auch Schäfer (vgl.

Schmerz zum Mitsein, 212f.) als eine auf die Sprachbewegung selbst bezogene Verkomplizierung,

in der die Unterscheidung von Monologik und Dialogik der Sprache redundant werde.

87 Celan: Gespräch im Gebirg, 171.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sich zunächst einmal an niemanden richtet, als an die Sprache selbst. Das Sprechen zu

Niemandem ist eine Niemandssprache, ein Verstummen und ein Schweigen und darin

wiederum eine Sprache, in der Andere und Anderes erreicht werden können – in ihrer

Unerreichbarkeit. Das soll im nachfolgenden Abschnitt herausgearbeitet werden. Da-

mit wird der Dialog nicht auf die Begegnung und ein zu verwirklichendes, intersubjek-

tives Miteinander hin entworfen, sondern ist der im Gedicht verhandelte Vorgang ei-

nes Versäumnisses.DieNiemandssprache geht als Unmöglichkeit derMöglichkeit einer

jeden bloß möglichen Begegnung voraus und weist sie als Teil des Bezugs aus, in dem

Sprache zur ihr äußerlichen Welt steht. Die bisherige Untersuchung hat gezeigt, dass

Buber vom Ausgangspunkt einer vergleichbaren Diagnose um eine verschüttete Wirk-

lichkeit bemüht war, die als metaphysisch-anthropologischeWahrheit entdeckt werden

kann. Celan hingegen setzt in seiner Dichtung nicht eine Wirklichkeit voraus, die nur

genug Aufmerksamkeit erfahren muss, um gegen eine verfälschte bestehen zu können.

Es geht ihm vielmehr darum – von einer in Trümmern liegenden Wirklichkeit ausge-

hend –, durch die Dichtung als Ansprache an einen Anderen, der vielleicht Niemand ist,

eineWirklichkeit eigenenRechtswiederzuerkennen: »Wahrnehmung –das bedeutet im

Gedicht nicht sprachlicheWiedergabe, sondern Vergegenwärtigung durch Sprache.«88

Eine mit Unerreichbarkeit »angereicherte« Sprache

Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz

allem.89

Dieses Zitat Celans, geäußert anlässlich seiner Rede zur Verleihung des Literaturpreises

der Freien Hansestadt Bremen, stellt neben seiner Aussage, dass das Gedicht »seinem

Wesen nach dialogisch«90 sei, einen wichtigen Bezugspunkt für die vorliegende Studie

dar.DemVerweis aufdas ›Wesen‹ desGedichts folgend,beziehen sichdieweiterenÜber-

legungen weniger auf die Gedichte, sondern vorrangig auf poetologische Texte Celans.

Damit wird an die zuvor angeführte Hypothese angeknüpft, dass in den Gedichten die

Anrede und damit die Aussicht auf eine Möglichkeit des Dialogs tendenziell bewahrt

bleibt und nicht so kritisch durchleuchtet werden kann. Das Scheitern der dialogischen

Ansprache ist weniger deutlich offengelegt als in der Prosa oder den poetologischen Er-

wägungen. Das wird unmittelbar im Anschluss an die beiden zitierten Stellen deutlich.

Für Celan ist die Sprache selbst dialogisch, weil das Gedicht »ja eine Erscheinungsform

der Sprache und damit seinemWesen nach dialogisch ist«91. Auch imHinblick auf diese

Überlegung gilt es, an die im vorangegangenen Abschnitt herausgearbeiteten Überle-

gungen anzuschließen. Denn der Dialog der Sprache muss vor dem Hintergrund einer

Versehrung der Sprache gefasst werden, die Celan mit dem Gehen auf den Händen, dem

Abgrund unter den Füßen, der auf demKopf stehendenWelt und des nur unter Risikomöglichen

Händedrucks aufarbeitet.Aufgrundeines beschädigtenDialogsderSprache sprichtCelan

schließlich von einer wirklichkeitswunden Sprache. Der Versuch »wirklichkeitswund«

88 Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 141.

89 Celan: Bremer Ansprache, 185.

90 Ebd., 186.

91 Ebd., Herv. M. W.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 107

eine »Wirklichkeit zu entwerfen«,92 wie es in der Bremer Ansprache – das verletzliche Ge-

hen auf den Händen weiterdenkend – heißt, geht weder von einer einfachen Wirklich-

keitskompatibilität vonSprachenoch einer schierenErreichbarkeit desAnderenaus.Ce-

lan begreift die Sprache von einem unsicheren Standpunkt aus beziehungsweise einem

Standpunkt der prinzipiellen Unerreichbarkeit. Diese Unsicherheit wirkt sich auf das

Verhältnis zumAnderenaus.DennwennderStandpunkt, vondemausgesprochenwird,

nicht fixierbar ist, lässt sich auch die:der Andere nicht verorten.Darüber hinaus ist noch

der Schauplatz des Verhältnisses zumAnderen – die Sprache selbst – ausgehend von ei-

ner Unerreichbarkeit gedacht. Auf genau dieser dialogisch-unsicheren Grundlage auf-

bauend ist die Wirklichkeit zu begreifen, die Celan zu entwerfen hofft – auch wenn das

Gedicht ein »verzweifeltes Gespräch«93 ist und auch entgegen dem Eindruck, dass sich

zwischen der Bremer Ansprache und Der Meridian eine Radikalisierung ereignet, die den

Dialog zunehmend auszuschließen scheint.

Der erste Satz der Rede Celans lautet: »Denken und Danken sind in unserer Sprache

Worte ein und desselbenUrsprungs.«94 Er betont die etymologische Verwandtschaft des

Dankens mit dem Denken, die auf eine Auseinandersetzung mit Heidegger zurückge-

führt werden kann. Diese Beobachtung legt die Übereinstimmung bis in den Wortlaut

hinein nahe. In der Vorlesung »Was heißt Denken?« heißt es: »Aller Dank gehört zuerst

und zuletzt in den Wesensbereich des Denkens.«95 Der dem Danken zugewiesene Be-

deutungsbereich wird Celan mit den Worten ›gedenken‹, ›eingedenk sein‹, ›Andenken‹

und ›Andacht‹ umreißen. Mit Ausnahme des ›Eingedenk-seins‹ tauchen all diese Worte

im Randbereich des Denkens auch bei Heidegger auf.96 Das Gedächtnis indessen lässt

Celan unerwähnt: »Fragen wir die Frage: ›Was heißt Denken?‹ […], dann verweist uns

das Wort ›Denken‹ in den Wesensbereich von Gedächtnis, Andacht und Dank.«97 Das

Gedächtnis grenzt Heidegger zwar explizit von der »Fähigkeit des Behaltens hinsicht-

lich des Vergangenen« ab, fasst es jedoch als das »gesammelte Nicht-Ablassen vom An-

liegenden«.98 Dieser Rhetorik des nicht ablassenden Haltens, des Anliegens und einer

damit einhergehendenNähe kann bei Celan und in seiner darauffolgendenRede von der

Landschaft seiner Heimat, von Bremen und Wien eine Ferne in der denkend-danken-

den Andacht gegenübergestellt werden. Nicht zuletzt die vielen Selbstunterbrechungen

in Celans Ansprache sind dabei ausschlaggebend. Trotz des expliziten Bezugs ist ein ge-

wichtiger Unterschied zwischen Celan und Heidegger hervorzuheben. Celan dankt mit

einemDenken, das alsNach-denken zu fassen ist und zur Vorstellung einer demGedicht

eigenen Sprache des Eingedenk-Seins führt. Auch in DerMeridian taucht das Eingeden-

ken in Bezug auf »solche Daten«, wie den »20. Jänner« auf.99

92 Ebd.

93 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW III, 198.

94 Celan: Bremer Ansprache, 185.

95 Vgl. Heidegger, Martin: Was heißt Denken? Gesamtausgabe Bd. 8, hg. v. Coriando, Paola-Ludovika,

Frankfurt a.M.: Klostermann 2002, 146.

96 Vgl. ebd., 150/151.

97 Ebd., 167.

98 Vgl. ebd., 150

99 Celan: Der Meridian, 8; Celan: GW III, 196. Zur Vorgeschichte des Eingedenkens bei Bloch und Ben-

jamin vgl. Marchesoni, Stefano: Walter Benjamins Konzept des Eingedenkens, Berlin: Kadmos 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Auf den einleitenden Absatz über die Gleichursprünglichkeit von Denken und Dan-

ken folgt eine Passage über die »Landschaft«, von der Celan auf »Umwegen« an den Ort

der Rede (»zu Ihnen«) gelangt ist – einNach-denken über sein Verhältnis zu Bremenmit

Blick auf seine Herkunft: die Bukowina. Die »topographische Skizze« dessen, was ihm

»von sehr weit her, jetzt vor Augen tritt«, und seinen Zuhörer:innen seiner Mutmaßung

zufolge wahrscheinlich unbekannt ist, entwirft er als Szene einer unerreichbaren Land-

schaft. Er verweist auf die von Buber auf Deutsch wiedererzählten chassidischen Ge-

schichten und spricht von einer vonMenschen und Büchern belebten Gegend. Die »Ge-

schichtslosigkeit«, der diese Gegend »anheimgefallen« sei, und die eng mit dem Verlust

erzählter Geschichten zusammenhänge – das wird deutlich, ohne dass es beschrieben

wird –, ist auf die Ermordung der dort lebenden Juden zurückzuführen.100 Die von Ce-

lan in Bremen so entworfene Szene des Exils ist nicht von der Hoffnung auf eine Rück-

kehr geprägt undweist keine romantischeProjektion vonHeimat auf.Auchbei der inDer

Meridian als Toposforschung bezeichneten Suche mit dem Finger auf der Landkarte ist

dieser Ort seinerHerkunft nicht zu finden.101 Der Bezug zu den verlorenenBüchern und

Menschen, die hier lebten – und mit ihnen: der Bezug zur Herkunft –, ist nicht von der

Art eines »Nicht-Ablassen[s] des Anliegenden«, wie bei Heidegger. Das Exil, das Celan

einführt, ohne explizit von ihm zu sprechen, zeichnet sich durch eine endgültige Ferne

aus, mit welcher auch die Unerreichbarkeit besetzt ist, von der im weiteren Verlauf der

Bremer Ansprache die Rede ist.

Bremen ist als Schauplatz deutscher Literatur und der Verleihung eines Preises für

Celan unerreichbar. Die zum Zeitpunkt der Rede bestehende »Klang der Unerreichbar-

keit« Bremens – sei es aufgrund der großen Entfernung,mangels finanzieller Mittel für

eine Reise oder vor dem Hintergrund eines fehlenden Ansehens als Dichter – lotet Ce-

lans Verhältnis zur Literatur vermittels der deutschen Sprache aus. Er verschränkt die

Beschreibung der in der Vergangenheit liegenden Landschaft mit einem bei der Lektüre

Rudolf Borchardts entstandenen Verhältnisses zu Rudolf Alexander Schröder, dem Na-

mensgeber des Preises, und holt damit die Unerreichbarkeit ins Hier und Jetzt. Die Ent-

gegennahme des Preises macht die Rückkehr in das Land und den Sprachraum des Ver-

brechens des Holocaust nötig.102 Die deutsche Literatur selbst ist für ihn unerreichbar,

auch wenn er für seinen Beitrag zu ihr einen Preis erhält, weil ihre Sprache die Spuren

des Verbrechens trägt. Ausgehend von der Problematisierung, wo und wie Celan bei der

Verleihung des Preises in Bremen spricht und von Bremen zu einem deutschen Publi-

kum sprechen kann, stellt sich die Frage, inwiefern eine Rede – in der Literatur und in

der Dichtung, in der deutschen Sprache, damals und heute – für Celan überhauptmög-

lich ist. In dieser Sprache, so scheint es, kann Celan nicht ankommen.

ZumGedicht als Anbahnung einer anderen, künftigen Geschichte und einer Gegengeschichte, die

Geschichte aussetzt und für ihre Zukunft offenhält, vgl. Hamacher, Werner: »HÄM. Ein Gedicht

Celans mit Motiven Benjamins«, 13–55, in: Keinmaleins. Texte zu Celan, Frankfurt a.M.: Klostermann

2019.

100 Celan: Bremer Ansprache, 185.

101 Vgl. Celan: Der Meridian, 12; Celan: GW III, 202.

102 Vgl. dazu auch die ebenso auf die Bremer Ansprache bezogene Beschreibung der »geschichtliche[n]

Selbstverortung des celanschen Schreibens« in: Schäfer: Schmerz zumMitsein, 10ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 109

Celans Verhältnis zu Bremen sowie die Möglichkeit des dankenden Eingedenkens

wird in der Preisrede als doppelte Unerreichbarkeit in Bezug auf das Woher und das

Wohin seiner Ansprache ausgestellt: In der unerreichbaren Landschaft der Vergangen-

heit und aus einerRetrospektive desExils rekonstruiert er eineUnerreichbarkeit dessen,

was besetzt war »durch Bücher und die Namen derer, die Bücher schrieben und her-

ausgaben«.103 In der Gestalt der Veröffentlichungen der Presse gewann Bremen einen

Umriss für Celan und behält diesen »Klang des Unerreichbaren« bis in die Gegenwart.

Die Unerreichbarkeit Bremens ist weder schlichtweg durch die räumliche Entfernung

zu begründen noch durch ein Aufsuchen des Ortes – etwa durch den Besuch während

der Ehrung – zu beheben.Dass sich Unerreichbarkeit nicht aufheben lässt, sondern nur

behandeltwerdenkannoder vielmehr in der Spracheunweigerlich verhandeltwird, »um

zu sprechen,ummich zuorientieren,umzuerkunden,wo ichmichbefandundwohin es

mit mir wollte«104, betont Celan mit dem Verweis auf Wien. Dieses liegt der Landschaft

seiner Herkunft zwar näher, bleibt aber dennoch mit einer »durch Jahre« bestehenden

Unerreichbarkeit besetzt. Auch damit ist auf die NS-Zeit hingedeutet, während der das

jüdische Leben in Wien nahezu vollständig ausgelöscht wurde. Es ist dieses einschnei-

dendeGeschehen, das Celan imRingen um eine Beschreibung auch als Hintergrund der

»Antwortlosigkeiten« und des »furchtbare[n] Verstummen[s]« fasst:

Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem. Aber sie mußte nun hindurchgehen

durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten, hindurchgehen durch furchtbares Verstum-

men, hindurchgehen durch die tausend Finsternisse todbringender Rede. Sie ging

hindurch und gab keine Worte her für das, was geschah, aber sie ging durch dieses

Geschehen. Ging hindurch und durfte wieder zutage treten ›angereichert‹ von all

dem.105

Diemit demEingedenken beschriebenen Verhältnisse einer Unerreichbarkeit der Land-

schaft der Bukowina und einer damit einhergehenden existenziellen Ferne haben in der

Sprache statt. Wenn Celan in der Folge der geschilderten Unerreichbarkeit Bremens,

Wiens und seinerHeimat davon spricht, dass für ihn Sprache unverloren und erreichbar

geblieben sei – »Erreichbar, nah und unverloren blieb inmitten der Verluste das eine: die

Sprache«106 –, dann ist damit nicht etwa gesagt, dass die von Celan als erreichbar ge-

fasste Sprache Unerreichbarkeit beheben oder gar als eine Sprache der Wiederherstel-

lung des Verlorenen aufzufassen ist. Vielmehr wirft er die Erreichbarkeit einer Sprache

auf, die mit Unerreichbarkeit »angereichert« ist. Dass die Sprache nicht von außen hin-

zutritt und Natur- und Landschaftseindrücke oder menschliches Miteinander wieder-

gibt, ist durch die Erwähnung von Geschichten und Büchern in der Rede früh etabliert.

Die Sprache wird als konstitutiv für die Topographie dessen eingeführt, was als bereits

verloren gilt. Die Sprache des Eingedenkens, welche ›trotz allem‹ so etwas wie Orien-

tierung in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft bieten soll – eine keineswegs sichere

oder auf sicheren Grundlagen etablierte Orientierung freilich: »wirklichkeitswund und

103 Celan: Bremer Ansprache, 185.

104 Ebd., 186.

105 Ebd.

106 Ebd., 185.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Wirklichkeit suchend«107 –, ist für Celan eine Sprache nach ihremHervortreten aus der

angesichts der Gräueltaten der Nationalsozialisten erfahrenen Sprachlosigkeit. Die mit

Unerreichbarkeit »angereicherte« Sprache der Dichtung Celans schreibt sich vom »20.

Jänner« her und lässt sich insofern mit dem von Judith Kasper vorgeschlagenen Begriff

einer »Sprache des Vergessens« beschreiben, als dass der auf die Gegenwart eines Ich-

Gedächtnisses prallende Anspruch eines Anderen eine Aussetzung des Erinnerns dar-

stellt: »Sich schreibend dem Vergessen zu überlassen, bedeutet, sich mit der Bodenlo-

sigkeit der Sprache zukonfrontieren,dieUnmöglichkeit desSchreibens indasSchreiben

selbst hineinzutragen.«108 Dass auch Celan darum bemüht war, die Sprache ausgehend

von der Unmöglichkeit in die Unverlorenheit zu retten,macht er in der Bremer Ansprache

explizit:

In dieser Sprache habe ich, in jenen Jahren und in den Jahren nachher, Gedichte zu

schreiben versucht: um zu sprechen, ummich zu orientieren, um zu erkunden, wo ich

mich befand und wohin es mit mir wollte, um mir Wirklichkeit zu entwerfen.109

Seine Sprache ist, so hält Celan fest, von »Ereignis, Bewegung,Unterwegssein« geprägt.

Diese Prägung erfährt sie zunächst in Bezug auf das, wovon sie zu handeln sucht. Er

kehrt dabei die naheliegende Vorstellung von Erreichbarkeit als demErreichen eines Er-

reichbaren um.Denn die Sprache, die hindurchgeht durch das Verstummen, bringt eine

Verlusterfahrung mit sich. Die entscheidende Differenz der Überlegungen Celans ge-

genüber denen Heideggers ist, dass bei Celan das denkende Danken nicht in einen Be-

reich des Anliegens führt, sondern in den Bedeutungsbereich einer Sprache, deren Er-

reichbarkeit und Unverlorenheit darin liegt, dass sie von dem angereichert ist, wofür es

keineWorte gibt und das also unerreichbar ist und bleibt.Die Sprache ist paradoxerwei-

se in einem Verhältnis zum Unerreichbaren begründet: Einzig eine Sprache, die durch

die Erfahrung geprägt ist, dass sie »keineWorte her[gab] für das,was geschah«, und also

damit ein ihr eigenes Nicht-Erreichen zu verstehen gibt, ist für Celan eine erreichbare

Sprache: »[A]ber sie ging durch dieses Geschehen«.110

In einem Text zur Figur der Inversion hat Hamacher darauf hingewiesen, dass sich

Celan mit einem überaus wirkungsmächtigen Problem der Reflexion auf das Verhältnis

zwischen Wirklichkeit und Sprache bezieht. Dabei greift er implizit die von Levinas als

RückführungvonExteriorität indie ImmanenzdesSelbst gefassteGestederPhilosophie

der Totalität auf.111 Das Nachdenken über Sprache ist mit einemDilemma konfrontiert.

Denn Sprache kann entweder als bloße Nachbildung des Faktischen gefasst oder mit

dem Gewicht beladen werden, die einzig gewisse Wirklichkeit geben zu können.112 Sie

ist dann entweder bloßesMittel der Verweisung, das verschwindet,wo die Sachen selbst

erscheinen. Wenn sie andererseits zu einem von den Gegenständen losgelösten Sche-

ma allerWirklichkeit erklärt wird, ist sie ein sich selbst bestätigender Vorgang. Sprache

107 Ebd., 186.

108 Vgl. Kasper: Sprachen des Vergessens, 301.

109 Celan: Bremer Ansprache, 186.

110 Ebd.

111 Vgl. dazu im vorliegenden Band, 79.

112 Vgl. Hamacher: »Die Sekunde der Inversion«, 81.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 111

begegnet dann nur noch sich selbst, nicht aber dem Anderen. AmHöhepunkt derTheo-

rien der absoluten Subjektivität, bei Kant undHegel, seien esMetaphern derWende, der

Umkehrung und des Umschlags, der Verkehrung und der Rückkehr, die, mit einer auf

Reflexion und Spekulation beruhendenWirklichkeitsvorstellung verbunden, eine große

Verbindlichkeit gewinnen. Die kantische Inversion weise der Wirklichkeit die Form der

Gegenständlichkeit zu und bringe sie so unter die Erkenntnisprämissen der Subjektivi-

tät.113 Der Geist als substanzielle Subjektivität bei Hegel hingegen, erweise sich inversiv

als er selbst, weil er sichmit dem vermittle,was er nicht ist, und darin nichts anderes sei

als die Bewegung dieser Vermittlung mit einem Anderen als mit sich.114 Celan dagegen

arbeite ander Preisgabedieser Inversionsfigur,wobei die Formulierung einer »Inversion

der Inversion« dieses Vorhaben nur unzureichend beschreibe.115

Wenn einerseits die Sprache der Dichtung und womöglich auch Sprache überhaupt

als ein Geschehen aufgefasst ist, das eine Unerreichbarkeit im Hinblick auf das expo-

niert, wovon es zu handeln sucht, muss betont werden, dass es dabei um eine Sprache

geht,die in ihremBezugzurWirklichkeit verhindert ist.Die SprachederDichtungbleibt

aber genau darin für Celan auch nach Auschwitz erreichbar – so ist sein vehementer Wi-

derspruch gegen Adornos Lyrikverbot zu begreifen, das von seinen Schülern weitaus ve-

hementer deklariert wurde als von ihm selbst.116 Celans Vorstellung einer Sprache der

Dichtung gibt nicht lediglich Worte für das, wovon sie handelt, sondern hält als unzu-

reichende Sprache auf das zu, was sie nicht schlichtweg zu setzen vermag.Weil sie, was

sie setzt, auch gleichermaßen aus-setzt, bleibt die Sprache erreichbar nur vor demHin-

tergrund der Überlegung einer Unerreichbarkeit. Der Versuch in der Auseinanderset-

zung mit der Sprache und dem Unerreichbaren »wirklichkeitswund« »Wirklichkeit zu

entwerfen«117, ist demnach auch nicht mit einem irgendwie gearteten Verständnis des

Ankommens andererseits verknüpft. Es geht um ein »ansprechbares Du vielleicht« und

umeine »Flaschenpost«, die »irgendwound irgendwann an Land gespültwerden« könn-

te.118

Dieses Zitat wirft eine Nähe zum russischen Dichter Ossip Mandelstam auf und

lässt sich in einen Zusammenhang mit dem Versäumnis und der im vorangegangenen

Abschnitt eingeführten Niemandssprache stellen. Mandelstams Aufsatz »Vom Gegen-

über«119 ist der Frage gewidmet,mitwemderDichter spricht undhält für sie die Antwort

parat, dass keine Lyrik ohne Dialog sei. Dichtung richte sich an eine mehr oder weni-

ger entfernte und unbekannte Adresse, deren Existenz vom Dichter nicht schlichtweg

bezweifelt werden kann, ohne dass er an sich selber zweifle.120 Das Verhältnis zu einem

solchen, der Konkretheit und der Gegenwart entzogenen Gegenüber, fasst Mandels-

tam im Bild der Flaschenpost. Dem Gedicht und der Flaschenpost sei gemein, dass

113 Vgl. ebd., 82.

114 Vgl. ebd., 84.

115 Vgl. ebd., 87.

116 Vgl. Hamacher: »Versäumnisse«, 76f.

117 Celan: Bremer Ansprache, 186.

118 Ebd.

119 Mandelstam, Ossip: »VomGegenüber«, übers. v. Dierk Rodewald, 201–208, in: Hamacher,Werner/

Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988.

120 Vgl. ebd., 208.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sie zwar einen Adressaten haben, dieser als Finder im Sand oder »Leser der Zukunft«

aber keine bestimmte Person sei.121 Die damit verhandelte bestimmte Unbestimmtheit

ist von Martine Broda als »Wette auf das Unbekannte« und als »eine der Dichtung

eigentümliche Dimension des Dialogs« beschrieben worden.122 Sie verdeutlicht, dass

Celan an der »Flaschenpost« insbesondere deswegen interessiert sei, weil sie schon bei

Mandelstam mit der Vorstellung eines »Niemand« aufgeladen sei, die nicht die bloße

Negation eines Gegenübers zum Ausdruck bringe, sondern einem negativen Ausdruck

ein positives Moment entreiße. Das Niemand sei an die französische Wendung ›per-

sonne‹ angelehnt, das gleichermaßen ›jemand‹ wie ›niemand‹ heißen könne. Durch die

Verbindung mit demNiemand, so Broda, sei bei Celan – das Gespräch imGebirg ist ihrer

Beobachtung nach der erste Text Celans, in dem das Wort Niemand auftaucht – eine

»Dissymmetrie« in das dialogische Verhältnis eingeschrieben,welche dieMöglichkeit der

Anrede eines Anderen problematisiere, aber nicht annulliere.123 Broda wirft aber auch

die Frage auf, ob unter der Voraussetzung einer »solche[n] absolute[n] Dissymmetrie«

noch von einem Dialog die Rede sein könne und ob der Dialog nicht eine gefährliche

Figur sei. Denn erstens sei im Dialog das Frage-Antwort-Schema nahegelegt. Und

zweitens suggeriere der Dialog ein flaches linguistisches Kommunikationsschema, in

dem von unverrückbaren Sprechpositionen aus Inhaltemitgeteilt werden.Damit werde

der instrumentalistischen Sprachauffassung Vorschub geleistet, dass das Ich – sich in

ihr bewegend – wisse, wer es ist, wo es ist und wo die:der Andere ist.124 Mit Nancy lässt

sich einwenden, dass Celan die Bedeutung des Dialogs für das Denken der Darstellung

wie für die Frage nach der Darstellung des Denkens aufarbeitet, die mit demWandel in

der Philosophie der Moderne einhergeht.125

Weder ist bei Celan ein Spiel von Frage und Antwort vorgeschlagen noch der Stand-

ort der Beteiligten an der dialogischen Flaschenpost gesichert. Und während ein Zwang

desGemeinsamen in Form eines Konsens-Prinzips der Vernunft nicht auszumachen ist,

wird auch eine der sprachlichen Form äußerliche Wirklichkeit nicht angenommen, die

nur kommuniziert werdenmüsste, um das Ich und den Anderen in ihr verorten zu kön-

nen. Bei Celan ist der von Hamacher als Inversion beschriebene Rückbezug des Selbst

auf sich – Levinas hatte von einer Rückführung von Exteriorität in die Immanenz des

Selbst gesprochen – in der sprachlichen Konstruktion der Wirklichkeit ausgehend von

ihrer Andersheit ausgesetzt oder in eine Schwebe versetzt.Wenn das Ich an den Dingen

partizipiert und »durchdas ichhafteNennenderDinge […]das Ichund seinGesprächge-

weckt«126 werden, wie in denMaterialien zuDerMeridian notiert, geht diese Vorstellung

stets auch mit der Bedingung einher, »das Inkommensurable des Anderen mitsprechen

121 Vgl. ebd., 203.

122 Vgl. Broda, Martine: »›An Niemand gerichtet‹. Paul Celan als Leser von Mandelstamms ›Gegen-

über‹«, 209–221, in: Hamacher, Werner/Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1988, 209f.

123 Vgl. Broda: »›An Niemand gerichtet‹«, 214f. Vgl. zur Dissymmetrie in Abgrenzung zur Asymmetrie

in Anschluss an Caillois und Levinas in der vorliegenden Studie, 88.

124 Vgl. ebd., 215.

125 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 88.

126 Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 113

[zu] lassen.«127 In der unmöglichen Bezugnahme auf ein Inkommensurables kann sich

das Selbst – sei es das des Sprechendenoder der Sprache selbst –nicht in inversiverWei-

se rückversichernd bestätigen.Oder wie es kurz davor heißt: »Das Fremde bleibt fremd,

es ›entspricht‹ und antwortet nicht ganz, es behält seine im Relief und Erscheinen (Phä-

nomenalität) verleihende Opazität.«128

Der dialogische Charakter der Sprache ist entlang der doppelten Unerreichbarkeit

zu bemessen, die Celan in seiner Bremer Ansprache zum Thema macht: sowohl im Hin-

blick auf ihrenUrsprung als auch ihr Ziel.Mit einemVerweis auf FreudsUnbehagen in der

Kultur hält Celan in seinen Aufzeichnungen fest: »ImGedicht wird ein abwesendes [sic!]

nahe, tritt es an dich einen noch Abwesenderen heran«.129 Dialogisch ist das Gedicht

demnach nicht, weil es etwas gegenüber einem Anderen übermittelt oder die Situation

eines Gegenübers fabriziert. Nicht eine Poetik des Dialogs stiftet die Möglichkeit eines

Vermittlungsverhältnisses zwischen Ich und Anderem. Vielmehr wird das Zwischen im

Hinblick auf etwas Anderes und einen Anderen eröffnet, ohne dass die in diesem Zwi-

schen zu verortende Abwesenheit als überwunden oder überwindbar behauptet würde.

Erreichbar ist nur das Unerreichbare; eine »wirklichkeitswund[e] und Wirklichkeit su-

chend[e]« Sprache, so scheint Celan vorzuschlagen, ist von ihrem Verstummen her und

alsAnsprache andie bestimmteUnbestimmtheit einesNiemandzubegreifen; als dieBe-

wegungdesGedichts,das alsHindurchgehendurchdas FehlenderWorteunddas Fehlen

einesAnderenauf etwaszuhält,das esweder schonkenntnochnachträglich vollkommen

benennenund erkenntlichmachen könnte: »Worauf? Auf etwasOffenstehendes,Besetz-

bares, auf ein ansprechbaresDu vielleicht, auf eine ansprechbareWirklichkeit.«130 Ohne

diese ist aber auch ein Ich nicht denkbar.

Auf der von Celan akzentuierten Diskontinuität131 und auf den bisherigen Schilde-

rungen aufbauend lässt sich zusammenfassenddarlegen, inwiefernundmitwelcherAb-

sicht erdarumbemüht ist,dieDichtungentlangeinerVorstellungderSprachezubegrei-

fen, die nicht von »Hypothesen und Spekulationen, Betrachtungen oder Kontemplatio-

nen«132 zum Wirklichen geleitet ist. Vielmehr ist die spezifische Weise des Sprechens

des Gedichts im dialogischen Versäumnis ein Sprechen, das eine Wirklichkeit eigenen

Rechts zu beanspruchen erlaubt, die nicht in der vermeintlich ausschließlichen Option

zwischen einer der Sprache gänzlich entzogenenWirklichkeit und einer durch Sprache

oktroyierten Konstruktion vonWirklichkeit aufgeht. Celan scheint vorzuschlagen, dass

dieDiskontinuität diesenGegensatz alsGegensatz aussetzt unddie alles Andere und alle

Anderen festhaltende Inversion des selbstbestätigenden Bezugs auf das Andere unter-

bricht. Mithilfe dieser Aussetzung wird in der Diskontinuität die Wirklichkeit als eine

Wirklichkeit der Sprache ansprechbar und vermag sie in ihrer Ansprechbarkeit zu be-

lassen. Von seinem Hier zum Dort oder von einem Ich zum Du zieht es das Gedicht als

Dialog von seinem »Schon-nicht-mehr« in sein »Immer-noch«.

127 Ebd., 141.

128 Ebd.

129 Ebd., 136.

130 Celan: Bremer Ansprache, 186.

131 Vgl. Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 198.

132 Hamacher: »Versäumnisse«, 74.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die Sprache des Gedichts ist diskontinuierlich, weil sie mit Unerreichbarkeit ange-

reichert ist – dies lässt sich als Erkenntnis der bisherigen Untersuchung festhalten. Ei-

ne zu starke Akzentuierung des negativenMoments in Celans dichtendemDenkenmag

dazu verleiten, sie als sich affirmierendes Selbst-Sein zu begreifen: als bewusst gewählte

oder entschieden relationslose Idiosynkrasie oder Hermetik.Wie Celan aber in denMa-

terialien zuDerMeridian andeutet, entwirft er seine dialogischeDichtung als Singuläres,

das in seiner Offenheit auf eine unbestimmte Begegnung zielt. Die dialogische Sprache

der celanschen Dichtung setzt ihre Setzung der Wirklichkeit und den damit einherge-

henden Akt der Selbst-Setzung – so hatte Hamacher die kantische und hegelsche Inversi-

on der Celanschen gegenübergestellt – nicht absolut, sondern vollzieht einen Bezug auf

die ihr eigene Andersheit, einen Selbst-Entzug als Bewegung auf Anderes hin und damit

auch einen veränderten Selbst-Bezug. Celans Arbeiten, so formuliert es Hamacher, ge-

ben die Inversion eines gelungenenRückbezugPreis, »indem sie die Struktur der Selbst-

beziehung als eine des sprachlichen Aktes artikulieren, der, einmal vom Selbst und der

Logik seiner Setzung abgelöst, in der Bewegung der Ablösung selber einen veränderten

Bezug zu sich gewinnt. Sprache ist nicht gesetzt, sondern entworfen.«133Diese Selbstab-

lösung im Bezug der Sprache zu sich selbst und imHinblick auf das Andere und die An-

deren bei Celan bezeichnet Hamacher auch als »Aufkündigung«134 eines jeden Gemein-

samen.

Während der Dialog in dieser Perspektive ganz unmöglich geworden ist, scheint es

Celan doch darum zu gehen, ihn weiterzudenken: »Das Gedicht will zu einem Anderen,

es braucht dieses Andere, es braucht ein Gegenüber. Es sucht es auf, es spricht sich ihm

zu.«135 Auch wenn das Gedicht Celan zufolge »verzweifeltes Gespräch«136 ist, wird es in

derHoffnung auf eineGemeinsamkeit gesprochen: »ImSingulären spricht das Gemein-

same.«137 Entgegen der Bestandsaufnahme einer Aufkündigung bei Hamacher, spricht

und sucht das Gedicht eine Gemeinsamkeit im Zeichen der Unmöglichkeit. Es ringt um

eine unmögliche Gemeinschaft. In diesem von der Dichtung vollzogenen Dialog der

Sprache, in demdie Spracheweder feststeht nochmit sich – alsMediumoder Repräsen-

tation eines Vorsprachlich-Wirklichen – in Übereinstimmung gebracht werden kann,

weil sie der Bezug auf sich als ein Anderes ist, erschließt die Sprache »wirklichkeitswund

undWirklichkeit suchend«138 sich und dieWelt.

Celans Erkundungen im Gespräch im Gebirg sowie in den in dieser Studie zitierten

poetologischen Texten, ergeben für das Gedicht, oder noch weiter gefasst für die Dich-

tung und die Sprache, dass sie entlang eines dialogischen Versäumnisses und entlang

der Denkfigur eines verzweifelten Gesprächs verstanden werden müssen. Dass seine

sprachphilosophische Reflexion intensiver noch in diesen Textformen stattfindet als in

denGedichten selbst, ist auchdarauf zurückzuführen,dass sie eine FormdesNach-Den-

kens präsentieren, statt in der Anrede durch ein lyrisches Ich die Möglichkeit einer er-

133 Hamacher: »Die Sekunde der Inversion«, 112.

134 Ebd., 105.

135 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW III, 198.

136 Ebd.

137 Celan: Der Meridian. Endfassung – Entwürfe – Materialien, 117.

138 Celan: Bremer Ansprache, 186.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 115

füllten dialogischen Situation oder eine Hoffnung auf sie andeuten. Der in der nach-

denkenden Prosa und den poetologischen Texten entwickelte Selbstbezug auf die eigene

Dichtung ist darüber hinaus der unverzichtbare Schlüssel zumHorizont der Vorstellung

eines Selbstbezugs auf sich als etwas Anderes. In Bezug auf das eigene Vorhaben und in

Auseinandersetzungmit demeigenenSchreibendieBewegungder Sprache selbst zube-

schreiben,nimmtdenunmöglichenStandpunkt einerDifferenz zu einer jedenFragedes

Eigenen auf sich, um sie in die Bedingung für Mitteilung zu verkehren.

2.2 Bezug auf sich als Anderes: Maurice Blanchot
und die diskontinuierliche Kontinuität des Dialogs

Der lächerliche Irrtum ist nur zu

bewundern, daß die Leute meinen –

sie sprächen um der Dinge willen.

Gerade das Eigentümliche der

Sprache, daß sie sich bloß um sich

selbst bekümmert, weiß keiner.139

Mit L’Écriture du désastre140 legt Maurice Blanchot 1980 einen Text vor, der die Auseinan-

dersetzungdes literarischenSchreibensmit demDesaster ›nachder Shoah‹ thematisiert

und die damit verhandelte Unverfügbarkeit und Unmöglichkeit zu einem für die Litera-

tur strukturgebendenMerkmal erhebt.141Mitder beiCelannachgezeichnetenBewegung

vergleichbar, verhandelt auch Blanchot einen wirklichkeitswunden Entwurf von Wirk-

lichkeit.142 Blanchot formuliert darüber hinaus im Hinblick auf das Ende einer huma-

nistischen und am Logos orientierten philosophischen Tradition den Anspruch und die

Zumutung der Diskontinuität (»l’exigence de discontinuité«143). Weil er eine Auseinan-

dersetzungmit der Literatur ›nach‹ dem geschichtlichen Ereignis ›Auschwitz‹ mit einer

Infragestellung der philosophischen Tradition verbindet, weist sein Ansatz viele Berüh-

rungspunktemit den Überlegungen von Levinas auf. Neben allen Konvergenzen, Affini-

tätenundÜberschreibungen144 zeigt sich aber auch ein unterschiedlich gelagertes Inter-

139 Novalis:Monolog, 672f.

140 Blanchot, Maurice: L’Écriture du désastre, Paris: Gallimard 1980.

141 ZumDenken des Unmöglichen in Blanchots Schriften vgl. Gelhard: Das Denken des Unmöglichen. Er

geht ausführlich auf die Auseinandersetzung Blanchots mit Heidegger ein.

142 Das wird etwa an folgendem Zitat aus L’Écriture du désastre besonders deutlich: »Le nom inconnu,

hors nomination: L’holocauste, événement absolu de l’histoire, historiquement daté, cette toute-

brûlure où toute l’histoire s’est embrasée, où le mouvement du Sens s’est abîmé, où le don, sans

pardon, sans consentement, s’est ruiné sans donner lieu à rien qui puisse s’affirmer, se nier, don

de la passivité même, don de ce qui ne peut se donner. Comment le garder, fût-ce dans la pensée,

comment faire de la pensée ce qui garderait l’holocauste où tout s’est perdu, y compris la pensée

gardienne?« (Ebd., 80).

143 Ebd., 124.

144 Wie Gelhard (Das Denken des Unmöglichen, 103) verdeutlicht hat, entstehe zwischen den Texten der

beiden »das Bild eines ausgedehnten Gesprächs, in dem die Sätze einander antworten, in dem

sie einander wiederholen, fortsetzen, unmerklich verschieben.« Trotz einiger in den 1960er-Jah-

ren auftretenden Differenzen verbinde sie ein stetiger Bezug auf die Denkfigur des »il y a«, dem

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

esse der beiden: Blanchot ist beharrlicher als Levinas mit der Literatur und der Sprache

befasst.145 In seinem Verständnis von Literatur zeigt die Sprache die Möglichkeit einer

Welt auf, weil sie in Abwesenheit dessen, was in der Sprache vergegenwärtigt wird, auf

sich selbst als Negation einer unerreichbarenWirklichkeit verweist.146

Die Auseinandersetzung mit der Sprache führt bei Blanchot zum »Denken des Au-

ßen«147, wie Michel Foucault hervorgehoben hat. Sich in der Sprache zu verhalten, das

heißt für Blanchot immer schon im Außen zu sein: »se tenir dans le langage, c’est tou-

jours dejà être au dehors« (EI, 557). Diesen Gedanken entwickelt Blanchot nicht erst in

der expliziten Bearbeitung literarischen Schreibens im Zeichen der Shoah, er stammt

vielmehr aus der früheren Veröffentlichung mit dem Titel L’Entretien infini, in der Blan-

chot bereits den Anspruch und die Zumutung der Diskontinuität der Sprache unter-

sucht.Diese Publikation ist von besonderem Interesse,weil Blanchot die Diskontinuität

explizit mit dem Dialog verknüpft. Denn ausgehend von einem Schreiben (»l’écriture«),

das nicht dem Sprechen und dem Gedanken unterworfen ist, sondern Blanchot zufol-

ge ganz andereMöglichkeiten freilegt148 (EI, VII), widmet er sich in L’Entretien infinidem

Gespräch unddemDialog in einer durch die Frühromantik aufgeworfenenPrägung.Die

frühromantische Suche nach einer Form der Vollendung, die das Ganze in Bewegung

bringt, durch eine Unterbrechung fragmentiert und dennoch zusammenhält (vgl. EI,

525), ist für Blanchot anleitend: »Et, chose étrange, le dialogue ne s’arrête pas, il deviant

au contraire plus résolu,plus décisif.« (EI,XIV). ImDenkendes Fragments,dasBlanchot

als Substitut dialogischer Kommunikation beschreibt, wird Totalität nicht ausgeschlos-

sen, sondern überschritten (vgl. EI, 526): Der Dialog ist für Blanchot ein unterbrochenes

Ganzes, imSinne derDiskontinuität einesGanzen und einesGanzen alsDiskontinuität.

Der Bezug auf das Denken der Frühromantik, so wird die vorliegende Studie im Fol-

genden zeigen, ist deswegen von entscheidender Bedeutung, weil Blanchot auf es auf-

bauend den Dialog als Geschehen der Sprache selbst begreift. Ähnlich wie Celan hebt

er für dieses Geschehen einen Selbstbezug der Sprache hervor, der eine ihr zugrunde-

liegende und ihr in jedem Moment mitgegebene Andersheit stets im Blick behält. Mit

Blanchot kann von einer diskontinuierlichen Kontinuität des Dialogs die Rede sein. Der

von ihm akzentuierte, in der Sprache vollzogene Selbstbezug, wendet sich von der Ver-

innerlichung eines Anderen ab.Das Außen und die:der:das Andere – die »Poetologie der

»Begriff eines vorpersönlichen, abgründigen Seins, der für Blanchot und Levinas auch dort noch

zentral bleibt, wo sich beide von einem im engeren Sinne ›ontologischen‹ Denken – etwa bei Hei-

degger – distanzieren.« (Ebd., 104).

145 Blanchotmarkiert dieseDifferenz selbst explizit: »Levinas seméfiedes poèmes et de l’activité poé-

tique.« (EI, 76).

146 Das Verhältnis von Unmöglichkeit und Literatur beziehungsweise zwischen Tod und Sprache, ist

Hans-Jost Frey zufolge entscheidend (vgl.Maurice Blanchot. Das Ende der Sprache schreiben, Weil am

Rhein u. a: Engeler 2007, 125) in Blanchots früherem Aufsatz »La littérature et le droit à la mort«.

147 Vgl. Foucault, Michel: »Das Denken des Außen«, 670–697, in: Ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et

Ecrits. Bd. 1. 1954–1969, hg. v. Defert, Daniel/Ewald, Francois, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, 679.

148 In Blanchots Text istmit fließendenÜbergängen von Rede (»discours«), Sprechen (»parole«), Spra-

che (»langage«) und Schrift (»écriture«) die Rede.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 117

Alterität«149 –kommt inderSprache als »BezugohneBezug« (»rapport sans rapport« [EI,

66]) und als Bezug auf sich als ein Anderes zum Tragen.

Schrift, Fragment und Unterbrechung in L’Entretien infini

L’Entretien infini setzt sich aus einer Vielzahl längerer wie kürzerer Schriften zusammen,

die Blanchot über den Zeitraum zwischen 1953 und 1965 verfasst hat (vgl. EI, 637). Das

Textkonglomerat ist formal uneinheitlich gestaltet, zeichnet sich durch einemäandern-

de Komplexität aus und entzieht sich der klaren Zuordnung zu einer Disziplin oder Gat-

tung. Es handelt sich um ein auf verschiedene Formen des Schreibens und ihr Mit- und

Nebeneinander angelegtes stilistisches Experiment im Bereich des Essays, welches mit

einer Vielzahl unterschiedlicher literarischer und philosophischer Arbeiten von Aristo-

teles bis SimoneWeil befasst ist.Gelegentlich ist L’Entretien infiniwie einewissenschaftli-

che Untersuchung angelegt, an anderen Stellen weist es Merkmale eines Bewusstseins-

stroms und fiktionalisierende Tendenzen auf. Während ein lineares Prinzip, ein strin-

genter terminologisch-begrifflicher Apparat oder eine systematisch-zielorientierte Un-

tersuchung im Aufbau von L’Entretien infini nicht ersichtlich ist, verbindet die darin ent-

haltenen Aufsätze die rigorose Auseinandersetzung mit einemmotivisch genau umris-

senen Problemfeld. Seine zentralen Begrifflichkeiten lauten: Schrift, Fragment und Un-

terbrechung.

Schon die beiden dem Textkorpus vorangestellten, im Inhaltsverzeichnis nicht

ausgewiesenen Paratexte machen dies deutlich: In einer kurzen »Notiz« (»Note«) (EI,

VI-VIII) geht Blanchot zunächst auf Kontinuitätenmit vorherigen Publikationen ein,150

gibt dann aber L’Entretien infini unter dem Stichwort »Ausbleiben des Buches« (»l’ab-

sence du livre«) en passant eine Art Motto. Wenn dieses Alleinstellungsmerkmal als

übergreifendes Muster zur Ordnung und Charakterisierung der in L’Entretien infini

versammelten Texte verstandenwird,wäre das zwar keineswegs falsch,würde aber dem

Sinngehalt der radikalen Forderung zuwiderlaufen, die in der Formulierung Blanchots

anklingt. Seinem Vorhaben eine übergeordnete Zielrichtung zuzuschreiben, gestaltet

sich als zumindest kompliziert. Das Ausbleiben des Buches ist eine Infragestellung

jener Ordnung, die der Einheit (»unité«) unterworfen ist. Diese Einheit wird Blanchot

zufolge in der Vorstellung der Geschlossenheit des Buches zum Ausdruck gebracht. In

dem zweiten Paratext, der nicht im Inhaltsverzeichnis aufgeführt wird, akzentuiert er

das Motto einer Diskontinuität. Die Schrift wird als unhintergehbarer Ausgangspunkt

einer diskontinuierlichen Kontinuität aufgeworfen. (EI, IXff.) Das Buch als Ganzes gilt

es imSinne derDiskontinuität zu unterbrechen.Gegen dieOrdnung der Einheit wendet

sich im dritten Teil von L’Entretien infini auch das Ausbleiben des Buches als Werk des

ausbleibendenWerkes (»l‹ œuvre de l’absence d’œuvre« [EI, 517]).

Der Dialog als unterbrochenes Ganzes, als Diskontinuität eines Ganzen oder eines

Ganzen als Diskontinuität, interessiert Blanchot als Zersprengung eines Systems spezi-

fischer Vorstellungen. In diesem wird der Vorrang eines gegenwärtigen Sprechens ge-

genüber der Schrift, eines wirklichkeitsgetreuen Denkens gegenüber der Sprache sowie

149 Vgl. Gelhard: Das Denken des Unmöglichen, 249.

150 Er nennt hier: L’espace littéraire (1955) und Le livre à venir (1959).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

dasVersprecheneiner einst unmittelbarenoder transparentenKommunikationbehaup-

tet:

Autrement dit, le Livre indique toujours un ordre soumis à l’unité, un système de

notions où s’affirme le primat de la parole sur l’écriture, de la pensée sur le langage

et la promesse d’une communication un jour immédiate ou transparente. (EI, VII)

Ausgehend vonder Fragenachder Sprache,geht esBlanchot umeinSchreiben,das nicht

der Ordnung einer Präsenz des Sprechens und der geschlossenen Stringenz des Gedan-

kens unterworfen ist, sondern das durch seine »langsamentfaltete eigeneKraft gänzlich

andere Möglichkeiten freilegt« (EI, VII). Er greift damit den bei Platon beschriebenen,

ontologisch zweitrangigen Charakter der Schrift auf und weist ihn, in einer mit der bei

Derrida formulierten »archi-écriture« vergleichbaren Weise, als Merkmal von Sprache

überhaupt aus.151 Ein der Vorstellung der Schrift entsprechend entworfenes Denken der

Sprache nach demMenschen und nach dem Subjekt, so formuliert es Foucault in Bezug

auf Blanchot, ziele zwar noch auf Inhalte, entfalte sich ihrem eigentlichen Wesen aber

in der reinen Erwartung.152 Diese lässt sich wie folgt charakterisieren: In einer Sprache

jenseits der Sprache des Subjekts erscheint nicht etwas in »positiver Gegenwart«.153 Die

Hervorhebung der Schrift in ihrem ontologisch zweitrangigen Charakter durchkreuzt

dieseMöglichkeit undmacht auf eine »Nicht-Präsenz des Sprechens« (»non-présence de

la parole« EI, 45) aufmerksam. Somit sei jenseits einer Vorstellung der Sprache als ver-

innerlichendem Ausdruck die Aufmerksamkeit auf die Sprache selbst, den Diskurs des

Nicht-Diskurses gerichtet, so Foucault.154 An Foucault anschließend ließe sich formu-

lieren, dass Blanchots »Denken des Außen« des Diskurses, mittels der mit dem Schrift-

charakter durchdachtenMerkmale eines jeden Sprechens, auf die Rehabilitierung einer

ontologischen Pluralität abzielt.

Vor diesem Hintergrund und in Abgrenzung von der Vorstellung eines unmittelba-

ren, in sich ruhenden Sprechens handelt Blanchot von »La parole plurielle (parole d’écri-

ture)«.155 Das Vorhaben, den Anspruch und die Zumutung des Schreibens (»l’exigence

d’écrire« EI, VII) als Auslotung der Grenzen eines geschlossenenDiskursesmit Blick auf

eine ontologische Pluralität zu durchdenken, durchzieht die Texte von L’Entretien infini

wie ein roter Faden.Die Einheit des Buches und diemit ihr einhergehenden Vorstellun-

gen werden im und durch das Schreiben (»écrire«) unterlaufen und ausgesetzt. Dabei

wird dasmotivisch-thematische Problemfeld, das sichmit demBegriff derDiskontinui-

tät umreißen lässt und Züge einer Verständigung mit sich selbst über die im Schreiben

aufgeworfenen Fragen trägt, auf inhaltlicher sowie auf formaler Ebene bearbeitet, wie

der bereits erwähnte zweite Paratext verdeutlicht.

151 Vgl. dazu bes. Derrida, Jacques: Grammatologie, übers. v. Hans-Jörg Rheinberger, Hanns Zischler,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974; Derrida, Jacques: »Plato’s Pharmacy«, 61–171, in:Dissemination, Chi-

cago: Univ. of Chicago Press 1981. Vgl. zur Frage der »archi-écriture« und zur Frage des Phonozen-

trismus im Hinblick auf den Dialog auch das Platon-Kapitel in dieser Studie, bes. 204ff.

152 Vgl. Foucault: »Das Denken des Außen«, 695.

153 Vgl. ebd., 680.

154 Vgl. ebd., 679.

155 So lautet die Überschrift des ersten Teils von L’Entretien infini (vgl. EI, 638).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 119

Dieses zweite Vorwort hat keinen Titel und bringt eine Reihe fragmentarischer, kur-

zer Stücke unterschiedlicher Länge und Art zusammen. Fiktionalisierte Erzählstimme

steht neben Dialog-Ausschnitten, abhandlungsartigen Textpassagen, Aphorismen, Be-

wusstseinsstrom und indirekter Figurenrede usw.Weil eine genaue Klassifizierung der

unterschiedlichen Anspielungen auf Formen und Gattungen schwerfällt, ließe sich die-

se Liste fortsetzen.Den Fragmenten vorangestellt sind jeweils zwei Plus-Minus-Zeichen

(»±±«), die den Beginn eines Stücksmarkieren, in ihrer Funktion oder Bedeutung jedoch

nicht thematisiert sind.DadiePlus-Minus-Zeichenauch inderAuseinandersetzungmit

Nietzsche und der »fragmentarischen Schrift« in L’Entretien infini auftauchen (vgl. EI,

227ff.), lässt sich eine von Blanchot hergestellte Verbindung zwischen diesem Zeichen

und dem Fragmentarischen folgern. Bis auf die gelegentliche Aufnahme thematischer

Versatzstücke von einem in das nächste Fragment weist die fragmentarische Sequenz

in diesem Vorwort ohne Titel keinerlei kausale, erzählerische oder anders geartete au-

genfällige Kontinuität oder Linearität auf. Der Text zeichnet sich durch eine auffällige

Diskontinuität aus, weil er die Unterbrechungen in seinem fragmentarisierten Ablauf

nicht zu kaschieren sucht, sondern geradezu ausstellt. Erkennbar wird eine Vielstim-

migkeit, die dort, wo sie bewusst als Aussetzung der auf Einheit angelegten Logik des

Buches inszeniert ist, zunächst als tendenziell kakophone Unstimmigkeit wahrnehm-

bar ist. Genau diese Unstimmigkeit jedoch macht darauf aufmerksam, dass Blanchot

mit einer Form der Suche befasst ist, welche die Suche nach einer Form einschließt und

ausstellt. Die fragmentarische Mehr- und Vielstimmigkeit des Textes hebt auf die Aus-

einandersetzung mit dem Gespräch als Dialog ab. Denn jenseits der einer Einheit un-

terworfenen Ordnung des Buches als Werk fragt die Mehrstimmigkeit des Textes nach

den Möglichkeiten des Eingriffs eines Anderen. An der Mehrstimmigkeit des in diesem

Vorwort angestimmten Gesprächs betont Blanchot allem voran auch begrifflich die Un-

terbrechung (»l’interruption«):

Parlant à quelqu’un, il lui arrive de sentir s’affirmer la force froide de l’interruption.

Et, chose étrange, le dialogue ne s’arrête pas, il deviant au contraire plus résolu, plus

décisif, cependant si risqué qu’entre eux deux disparaît à jamais l’appartenance à

l’espace commun. (EI, XXIV)

Die hervorgehobene Unterbrechung ist Teil einer dialogischen Figurenrede. In der fik-

tionalisierten Stimme entsteht eine Figur, welche die Aufgabe hat, das theoretische An-

liegen, dessen sich das Buch in Abwesenheit des Buches annimmt, zu verkörpern. Dass

dieses Anliegen von der Autorinstanz auf eine Figur – und sei sie noch so wenig per-

sonalisiert und individualisiert – im Text übertragen und verlagert wird, kann bereits

als erste Unterbrechung begriffen werden. Denn was Blanchot damit ins Spiel bringt,

ist die Grenze zwischen literarisch-fiktionalem und theoretisch-essayistischem Schrei-

ben. Dieser dem Text vorangestellte Paratext, der wie bereits erläutert ohne Titel bleibt

und auch im Inhaltsverzeichnis nicht auftaucht, verweist einerseits auf das Außen des

Buches, bricht aber zugleich auch das Kontinuum zwischen der Autorinstanz und den

Aussagen innerhalb der von ihm vorgelegten Untersuchung. Die Idee einer authenti-

schen Autorinstanz wird durch ein fiktionalisiertes Schreiben konterkariert und aus-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

gesetzt. Insbesondere die beiden Paratexte stellen eine »idiomatische«156 Dimension an

Blanchots Vorhaben heraus, wie sich mit der zuvor bereits zitierten Formulierung Ha-

machers verdeutlichen lässt. Immer wieder tritt bei Blanchot eine im undmit dem Vor-

haben entwickelte eigene Sprache zutage. Nägele hatte diesen Zug als eine der Sprache

eigene Andersheit gefasst, mit der eine Differenz zwischen der Sprache und den in ihr

anvisiertenThesen exponiert wird.157

Mit der Einführung einer Figur etabliert Blanchot darüber hinaus einen spezifischen

Bezug zum Gespräch und mithin zum Dialog. In der Rede mit jemandem zeichne sich

für die Figur das Gefühl der kalten Gewalt einer Unterbrechung (»la force froide de l’in-

terruption«) ab.DasMerkwürdige (»chose étrange«) sei dabei, dass der Dialog durch die

Unterbrechung nicht ende, sondern noch entschlossener und entschiedener werde. Der

emphatische Dialog finde statt, auch wenn das Risiko bestehe, dass zwischen den im

Dialog gegenüberstehenden Gesprächspartner:innen eine Zugehörigkeit zu einem ge-

meinsamenRaum (»l’espace commun«) nicht vorliege.WieBlanchot imweiterenVerlauf

des ersten Teils von L’Entretien infini – und insbesondere in Abschnitt VIII L’interruption –

verdeutlicht, ist die Unterbrechung zwischen dem Sprechen des einen und des Ande-

ren dabei für ihn von besonderem Interesse. Er spricht dabei nicht nur von einer Un-

terbrechung, sondern auch von einer Abstandsnotwendigkeit (»necessité de l’interval-

le«) und hebt hervor, dass über die verschiedenen Bedeutungen dieser Pause noch nicht

nachgedacht worden sei.Während im Rahmen dieser Studie nicht auf den Unterschied

zwischen Unterbrechung und Intervall eingegangen werden kann, ist für Blanchot ei-

ne diskontinuierliche Kontinuität des Dialogs entscheidend (vgl. EI, 106f.). Diese wird

schon anhand der in L’Entretien infini vorgenommenen schriftlichen Verständigung mit

sich selbst erkennbarund trägtZügederbei LevinasbeschriebenenTranszendenz: Inder

Unterbrechung erfolgt ein Übergang ohneÜbergang und dieMöglichkeit des Dialogs ist

ausgehend von seiner Unmöglichkeit begriffen.

Blanchot schreibt den Dialog vor dem Hintergrund der Unterbrechung nicht ab. Er

ist um einen Dialog bemüht, der zwar nicht auf eine Einheit (»l’unité« [EI, 110]) abzielt,

aber dennoch als unabgeschlossenes, unendliches Ganzes denkbar bleibt. Analog zur

»l’absence de livre« lässt sich der Dialog als »l’œuvre de l’absence de l’œuvre« verstehen.

Die diskontinuierliche Kontinuität im Hinblick auf eine Verständigung ist zum einen

als unmöglicher Dialog zu begreifen, zum Anderen jedoch in seiner Unmöglichkeit die

Voraussetzung für eine Verständigung – und sei es auch nur die der Worte mit sich

selbst. Blanchot geht es mit der Unterbrechung um die Hervorhebung einer »irreduzi-

blen Distanz« (EI, 108). Das gilt im Hinblick auf die Möglichkeiten eines gemeinsamen

(»commun«) Gesprächs sowie auf das, wovon im Sprechen die Rede ist (vgl. EI, 79).

Hiervon ausgehend thematisiert er einen Dialog, der nicht schlichtweg als »überbrü-

ckend« (»pontifiant«) zu denken ist. Der damit auch für den Dialog entscheidenden

Vorstellung einer Differenz zwischen der Sprache und den in ihr anvisierten Thesen

folgend, lässt sich mit Blick auf Blanchots Methode in L’Entretien infini von einer Schrift

des Denkens sprechen. Die Schrift des Denkens inszeniert nicht eine Vermittlung von

Ideen, die – weil sie kommunizierbar sind – auch zum Ausdruck gebracht werden. Die

156 Vgl. Hamacher: »Reparationen«, 18. Vgl. dazu in diesem Band, 73.

157 Vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 121

Schrift (»écriture«) verweist in ihrer fragmentarischen und dialogischen Beschaffenheit

ganz explizit auf die Unterbrechung im Hinblick auf das in ihr Kommunizierte. Diese

Unterbrechung kann nicht aufgehoben werden: Die Verständigung mit sich selbst im

Schreiben ist durch einen unüberwindbaren Abstand gekennzeichnet. Das heißt, dass

durch die reflexive Bewegung nicht schlichtweg eine gesteigerte Gewissheit – eine

Gewissheit zweiten Grades – erreicht wird, die wieder mit sich identisch ist. Vielmehr

bleibt im Selbstbezug der Reflexivität einer dialogisch entworfenen Schrift des Denkens

die Vielstimmigkeit und der Abstand zu sich selbst bestehen. Diese Voraussetzung ist

für den weiteren Verlauf der vorliegenden Untersuchung von großer Bedeutung.

Mit Bezug auf eine Formulierung Nancys lässt sich festhalten, dass Blanchot nicht

den Dialog im Sinne eines »trägen Anthropologismus« zu denken sucht.158 Es geht ihm

nicht um die Vorstellung eines menschlichen Gegenübers von Gleich zu Gleich. Diese

Bestandsaufnahme deckt sich mit der Beschreibung Foucaults, demzufolge die dem

menschlichen Subjekt enthobene Sprache ein zentralesMoment in den Fragestellungen

Blanchots ist. Damit wird auch deutlich, dass die Ahnung einer Unterbrechung, die den

Dialog der Sprache nicht abreißen lässt, weitreichende Fragen aufwirft. Denn die Pause

zwischen Sprechenden im Dialog – das macht nicht zuletzt die Charakterisierung der

»écriture« seitens Blanchots deutlich – lässt sich als Symptom für eine Diskontinuität

von Sprache im Hinblick auf sich selbst begreifen. Anders formuliert: Ein Dialog als

symmetrischer Bezug und im Sinne eines Verhältnisses von Gleich zu Gleich wäre nur

in einer Sprache zu haben, die selbst nicht auch auf dem Spiel steht (vgl. EI, 6).

Der Dialog ist für Blanchot über die Grenzen der Kommunikation hinaus und jen-

seits seiner Beschreibung als Gattung oder Form einer Gattung von Interesse, weil er

ihn im Zuge eines Wandels der Philosophie begreift.159 Mehrstimmigkeit des fragmen-

tarischen Vorworts im Zusammenspiel mit dem Titel L’Entretien infini verweist auf den

frühromantischen Topos des unendlichen Gesprächs.160 An das 77. Fragment anschlie-

ßend beschreibt Blanchot in seinem Aufsatz zum Athenaeum161 das Fragment als »Sub-

stitut dialogischer Kommunikation« (vgl. EI, 526). Dort heißt es: »Ein Dialog ist eine

Kette, oder ein Kranz von Fragmenten.«162 Was Blanchot mit der Nebeneinander- und

Überschreibung von Kette und Kranz allegorisch verhandelt, zugleich an der Grenze zur

»Formlosigkeit«163 im einzelnen Fragment behauptet und als plurales Fragmente-Gan-

158 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 8: »Elle [la mésinterprétation de l’enjeu de l’interprétation] engage

en outre les concepts (et pourquoi pas les affects?) du ›dialogue‹ ou de la » communication‹, qui

somnolent toujours sous un anthropologisme paresseux.«

159 Vgl. dazu besonders den ersten Aufsatz in L’Entretien infini (1–11), »La pensée et l’exigence de dis-

continuité«.

160 Vgl. Coelen, Marcus: »Nachbemerkungen und Hinweise«, 227–251, in: Blanchot, Maurice: Das Neu-

trale. Philosophische Schriften und Fragmente, hg. v. Coelen,Marcus, Zürich u.a.: Diaphanes 2010, 243.

161 Grützmacher, Curt (Hg.): Athenaeum I+II. Eine Zeitschrift 1798–1800. Von AugustWilhelm Schlegel und

Friedrich Schlegel, Reinbek: Rowohlt 1969.

162 Schlegel, Friedrich: »Fragmente«, 100–201, in: Grützmacher, Curt (Hg.): Athenaeum I, 112. Blanchot

greift eine Form des Denkens auf, die in der platonischen Philosophie bereits angedeutet ist (vgl.

dazu in dieser Studie, 225f.).

163 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zes aufwirft,164 ist als Gleichzeitigkeit von Unendlichkeit und Geschlossenheit im Sinne

der Diskontinuität des Ganzen und des Ganzen als Diskontinuität zu verstehen.

Nachdem die Begriffe der Schrift, des Fragments und der Unterbrechung in ihren

kreisenden Bewegungen um das unabgeschlossene, unendliche Ganze des Dialogs ver-

ortet wurden, stellt sich die Frage, inwiefern die für Blanchot »prinzipielle Stellung des

Dialogischen« auf dasDenkender Frühromantik und ihrVerständnis desDialogs imZu-

sammenhang des »Abhandenkommen[s] eines absoluten Anfangs«165 zurückzuführen ist

und welche Konsequenzen daraus zu ziehen sind.

Eine frühromantische Krise der Kommunikation

Le romantisme finit mal, c’est vrai, mais

c’est qu’il est essentiellement ce qui

commence […]. Et certes il est souvent sans

œuvre, mais c’est qu’il est l’œuvre de

l’absence d’œuvre […]. (EI, 517)

Die folgenden Ausführungen, die Blanchots Frühromantik-Vorstellung mithilfe seiner

Nachfolger:innen beleuchtet und dabei nebenMaudMeyzauds FormendesGesprächs –Ge-

spräch der Formen auch L’Absolu littéraire von Lacoue-Labarthe undNancy einbezieht,166 ist

weniger als eigene und explizite Auseinandersetzung mit den Autor:innen der Frühro-

mantik anzusehen. Vielmehr ist sie eine Arbeitsgrundlage dafür, Blanchots Überlegun-

gen zur Sprache als Dialog mit seinemDenken der Diskontinuität zu verbinden.

Wie in seinem Athenaeums-Aufsatz in L’Entretien infini deutlich wird, setzt Blanchot

›die Frühromantik‹ tendenziellmit der zweijährigenPeriode eines »pluralenSchreibens«

der Zeitschrift in Jena zwischen 1798 und 1800 gleich (vgl. EI, 515ff.).167 Das gilt auch für

den »romantisme« oder die »theoretische Romantik«, wie sie Nancy und Lacoue-Labar-

the in der an Blanchot anschließenden Studie entwerfen,168 auch wenn sie in L’Absolu lit-

téraire Texte einbeziehen, die nicht im Athenaeum erschienen sind, aber »de[n] Erzeug-

nissen des Athenaeums ohne weiteres hinzu[zu]zählen« seien.169Was sowohl sie als auch

Blanchot an der Frühromantik interessiert, ist der Umstand, dass sie der Versuch einer

Antwort auf eine Krise ist. Lacoue-Labarthe und Nancy beschreiben diese Krise als so-

ziale und moralische Krise des Bürgertums, die politische Krise der Französischen Re-

164 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 82f.

165 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69f.

166 Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute. Meyzaud zufolge war »Blanchots Rezeption der

Jenaer Romantik […] für L’Absolu littéraire bekanntlich bahnbrechend.« (Meyzaud: »Anstelle des

Staates«, 77).

167 Vgl. Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, 173.

168 Lacoue-Labarthe und Nancy betonen auch eine Undefinierbarkeit der Romantik. So habe Fried-

rich Schlegel vor einer Definition zurückgeschreckt. Wie er an August Wilhelm schreibt, sei seine

Erklärung »des Worts Romantisch« 125 Bogen lang, und könne deswegen nicht verschickt werden

(vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 19). Das Wort »Romantik« habe zudem das

Unvermögen verdeckt, etwas benennen undbegreifen zu können unddas Projekt verschleiert (vgl.

ebd., 13).

169 Vgl. ebd., 309.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 123

volution und die erkenntniskritische Krise, hervorgerufen durch die kantische Kritik.170

Wie sich an dieser Stelle vorausschicken lässt, treibt die Frühromantiker:innen die Frage

an, wie es dem vereinzelten Subjekt möglich ist, mit Anderen zu interagieren. Sie neh-

men dabei das bei Kant und für seine Philosophie besonders folgenschwer formulierte

Problem auf, dass die Vernunft »nicht dazu gemacht [ist], daß sie sich isolire, sondern in

Gemeinschaft setze.«171

Während die Zäsur der philosophischen Tradition ›nach der Shoah‹ den Dialog als

Verfahren des Bezugs auf einen Anderen vor dem Hintergrund einer geschichtsphi-

losophischen Perspektive an eine Grenze führt, weil dieser Bezug sich als Teil der als

problematisch erkannten Tradition herausstellt, erlaubt die Auseinandersetzung mit

der Frühromantik einen sprachphilosophisch gelagerten Blick auf die Zäsur. Blanchot

interessiert sich für die Frühromantik, weil mit und nach ihr ein Verständnis von Re-

flexivität zum Tragen kommt, das nicht auf eine Selbstbestätigung abzielt, sondern

vielmehr einen Bezug auf sich als ein Anderes zur Sprachbewegung erhebt. Blanchot über-

nimmt aus der Frühromantik ein um 1800 aufkeimendes Interesse an der Möglichkeit

des Gesprächs und entwickelt daran anschließend sein Verständnis des Dialogischen.

May Mergenthaler hat hervorgehoben, dass Friedrich Schlegel die Begriffe des Ge-

sprächs und des Dialogs synonym verwendet. An der gleichen Stelle hält Mergenthaler

weiterhin fest: »Das Gespräch ist, ähnlich wie Mitteilung, Ironie und Fragment, von

einer unauflöslichen, asymmetrischen, sich stetig wandelnden, ihre jeweiligen Pole in

Frage stellenden Ambivalenz charakterisiert.«172 Wie nachfolgend deutlich wird, sind

dabei insbesondere die Asymmetrie, und die Infragestellung der Pole entscheidend für

die weitere Argumentation in diesem Kapitel.

Was sich im Denken und in der »Literatur«173 der Frühromantik als Zäsur bezeich-

nen lässt, hat die Gestalt einer Krise der Kommunikation. Diese lässt sich nicht hinrei-

chendmit dem vonReinhart Koselleck vorgeschlagenen Begriff der »Sattelzeit« um 1800

als »Bewusstseins- und Erfahrungswandel« und einer »veränderte[n] Bestimmung der

Menschen zu Geschichte und Natur, zu ihrer Umwelt und zur Zeit«174 beschreiben. Viel-

mehr ist jene »Bestimmung derMenschen« imHinblick auf die vermeintlich feststehen-

den Größen von »Geschichte« und »Natur«, »Umwelt« und »Zeit« – kurzum: der Bezug

aufWirklichkeit überhaupt – und damit auch der zwischenmenschlich geteilte und teil-

bareBezugauf sie, fragwürdiggeworden.WieManfredFrankerläutert hat, entfacht sich

170 Vgl. ebd., 53: »Die Philosophie setzt demnach die Romantik in den Gang.« Blanchot zufolge fühlen

sich die Romantiker in ihremSchreiben als »wahre Philosophen« (EI, 519). Vgl. dazu auchMeyzaud:

Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, 177.

171 Kant, Immanuel: »Reflexionen zur Anthropologie. Bd. 15«, in: Ders.: Kants gesammelte Schriften,

hg. v. Königlich Preussische Akademie der Wissenschaften, Berlin: G. Reimer 1900ff., 392. Vgl. zu

Bubers Kritik an Kant und seine Auseinandersetzung mit der Vereinzelung die Ausführungen im

ersten Kapitel der vorliegenden Untersuchung, 50f.

172 Mergenthaler, May: Zwischen Eros und Mitteilung. Die Frühromantik im Symposion der Athenaeums-

Fragmente, Paderborn: Schöningh 2012, 42f.

173 Lacoue-Labarthe und Nancy heben hervor, dass Literatur nur ein Sammelbegriff ist und kein bes-

serer Begriff zur Verfügung stehe (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 26).

174 Koselleck: »Einleitung«, XV.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das Interesse amGespräch in einemMoment, als ein über lange Zeit gültigesModell zu-

sammenbricht,

wonach die Welt […] in Gedanken, Vorstellungen oder Zeichen so vergegenwärtigt

werden kann, daß die Beziehungen, die zwischen demGegenstand und seinemReprä-

sentanten bestehen, analysiert, rekonstruiert, kurz: in vernünftiger Weise aufgeklärt

werden können.175

Während das von Frank beschriebene ›alte Modell‹ individuelle und kollektive Stabili-

tät bietet, weil durch eine Sprache innerhalb der Ordnung der Repräsentation nicht nur

das Verhältnis zu denDingen in derWelt, sondern auch zwischen denMenschen in derWelt

weitgehend gesichert ist, hat sein Zusammenbruch schwerwiegende Folgen.176 An Fou-

caults in Die Ordnung der Dinge beschriebene neue »Episteme« einer problematischen

Wirklichkeitskonstruktion anschließend spricht Frank von einer »sprachliche[n] Kon-

struktion von Welt«.177 Innerhalb derer werden die Verständigung über die sprachliche

Konstruktion der Wirklichkeit, das Sich-Mitteilen und der Vermittlungsprozess dieser

Wirklichkeit in der Sprache zu einem Problem. Mit den zwischenmenschlichen Bezie-

hungen in einer sich ausdifferenzierendenWelt, ist auch Sprache und ihre Funktion als

Medium von Bedeutung fragwürdig geworden. Der Verlust einer mittels Sprache sowie

einer allgemeinen Grammatik von Vernunftbegriffen beschreibbaren Welt und die Un-

möglichkeit, sich über letztere vor demHintergrund eines gemeinsamen, letzten Grun-

des verständigen zu können,markiert eine Krise, in deren Bewusstsein das Gespräch als

Vorgang »endloser Verständigungsprozeduren«178 zu einer Beschreibung des Sprachge-

schehens erhobenwerde. Frank hebt hervor, dass die Notwendigkeit vonMitteilung und

die gleichzeitigeUnmöglichkeit, dass Bedeutung sich imAustausch erhalten könne, sich

gegenseitig nicht ausschließen. Ein solches Geschehen lasse sich jedoch nicht als »syste-

matisch beherrschbare[r] Prozeßmit fixierbaren Regeln« fassen.179

Die Möglichkeiten und Grenzen der Verständigung sind relevant geworden, weil

letztere vor dem Hintergrund einer »transzendentalen Obdachlosigkeit«180 nicht mehr

175 Frank: »Einverständnis und Vielsinnigkeit«, 89.

176 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 16. Dieser Zusammenbruch könne mit dem

Namen Kant in Verbindung gebracht werden (vgl. ebd.)

177 Frank: »Einverständnis und Vielsinnigkeit«, 90; vgl. dazu auch Foucault:Die Ordnung der Dinge, bes.

2. Kapitel, V. Das Sein der Sprache, 74–77.

178 Frank: »Einverständnis und Vielsinnigkeit«, 93.

179 Vgl. ebd., 88. Frank bezieht sich u.a. auf Schleiermacher, wobei Meyzaud zufolge seine Beschrei-

bung auf die Jenaer Romantik bezogen werden könne, weil er den theoretischen Hintergrund um

1800 beschreibt (vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 67, Fußnote 46).

180 Vgl. Lukács: Die Theorie des Romans, 32. Auch wenn Lukács der Frühromantik gegenüber äußerst

skeptisch ist, spricht er hinsichtlich der Form des Romans und seinem Hervortreten aus der Epik

von einer Grundlage im »Anderswerden der transzendentalen Orientierungspunkte«. Für das Sub-

jekt sind nicht zuletzt in der bürgerlichenWelt die »Grundlagen des Gestaltens heimatlos gewor-

den«, was dafür gesorgt habe, dass die Gattungen sich in der nachgriechischen Zeit »als Zeichen

des echtenundunechten Suchens nachdemnichtmehr klar undeindeutig gegebenenZiele« kreu-

zen. In der Romantik sei der Romanals »Ausdruck der transzendentalenObdachlosigkeit« entstan-

den (vgl. ebd., 31f.).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 125

als gegeben oder gesichert gelten. Das Postulat, dass lediglich geteilter Erkenntnis ein

Wahrheitsanspruch zukommt, trifft auf die Schwierigkeit, dass das Erkennen in der

Sprache als zur Konstruktion des Erkannten zugehörig anerkannt ist und damit nie

letztgültig geklärt werden kann, ob zwei an einem Gespräch Beteiligte über das Glei-

che sprechen. Dass im Hinblick auf diese Problematik eines Verständigungshorizonts

wiederum eine Verständigung stattfinden kann und muss, stellt keine Lösung für das

Verständigungsdefizit dar, weil damit ein unendlicher Prozess in Gang gesetzt ist.

Verständigung erfordert immer weitere Prozeduren der Verständigung. Eine aus dieser

epistemologischen Gemengelage abgeleitete »prinzipielle Stellung des Dialogischen«181

jenseits seiner Bedeutung als einer literarischen Gattung im Athenaeum sowie vor allem

in den Athenaeums-Fragmenten hat auch Meyzaud hervorgehoben und als Reflexion der

Unmöglichkeit eines unmittelbaren Selbstbezugs des Subjekts beschrieben:

Das Gespräch lässt sich aus dem philosophischen Postulat ableiten, dass Denken über

keinen (letzten) Grund verfüge, sondern in der, ja sogar alsMitteilung zur Artikulation

gelange, und zwar gerade weil jene Mitteilung in ihrer romantischen Auffassung in

dem Maße unmöglich geworden ist, in dem nicht einmal ausgemacht werden kann,

dass das Ich sich selbst versteht.182

Während sich mit Meyzaud somit einerseits eine Verschiebung von einer »Legitimati-

on durch Verwurzelung« hin zur »Legitimation durch Anschlussfähigkeit« festhalten

lässt,183 wird andererseits die Frage eines Gemeinsam-Seins in der Frühromantik,

vor dem Hintergrund einer epistemologischen Krise und im Zusammenhang eines

Bruchs mit einer durch mündliche Formen geprägten Kultur, unter die Bedingungen

der Schrift gestellt.184 Selbst im literarischen Gespräch geht es, der These Gabriele

Kalmbachs zufolge, nicht um die Inszenierung von Mündlichkeit, sondern darum »die

Effekte von Schrift zu multiplizieren«.185Wird aus diesem Umstand eine Krise oder gar

ein Scheitern des Dialogs gefolgert,186 ist die Tragweite des dialogischen Denkens bei

den Frühromantiker:innen jedoch verkannt. Die mit den Effekten der Schrift einherge-

hende Zurückweisung der Möglichkeit von Erkenntnis in einem unmittelbaren Sinne

geht insofern mit der Frage des Dialogs über seine gattungstheoretische Betrachtung

hinaus einher, als die Unmöglichkeit der Mitteilung bereits den vermeintlich unmittel-

baren Selbstbezug des Subjekts unterbricht. Bereits Platon hatte auf die Problematik

einer unzureichenden Verständigung hingewiesen, wenn der Urheber der Schrift dem

181 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

182 Ebd., 64, Herv. i. O.

183 Vgl. ebd., 72. Meyzaud stellt dabei auch die These auf, dass damit das »medientheoretische Fun-

dament für das Zeitalter des Netzwerkes« gelegt sei.

184 Vgl. ebd., 65/77.

185 Vgl. Kalmbach, Gabriele:Der Dialog im Spannungsfeld von Schriftlichkeit undMündlichkeit, Tübingen:

Max Niemeyer 1996, 279.

186 Vgl. ebd., 281ff. Vittorio Hösle (Der philosophische Dialog, 119f.) spricht gar von einer Sabotage des

Dialogs durch die Frühromantiker.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Rezipienten nicht erläuternd zur Seite stehen kann.187 Weil es den Frühromantiker:in-

nen um die Sprache selbst gehe, so Meyzaud, bestehe bei ihnen keine grundsätzliche

Differenz zwischen Gespräch und Selbstgespräch.188 Ein unendlicher Prozess ist dem-

zufolge nicht nur deswegen zu konstatieren, weil die Verständigung mit Anderen als

nicht saturationsfähiger Prozess begriffenwerdenmuss. Ein Prozess der Verständigung

ist bereits den Einzelnen in der Form eines Selbstbezugs auf sich als Andere auferlegt,

der nicht abgeschlossen und stillgestellt werden kann.

Was aber passiert mit der Sprache des Subjekts sowie dem Subjekt (in) der Sprache

nach dem bereits angesprochenen »Abhandenkommen eines absoluten Anfangs«189? Die

Frühromantiker:innen spitzen das bei Kant aufgeworfeneVerhältnis vonEinzelnemund

Gemeinschaft imHinblick auf die Vernunft dahingehend zu,dass sie denDialog alsMit-

teilung bereits in denEinzelnen verankernunddenSelbstbezug auf sich nicht alsWider-

spruch gegenüber der Totalität des Subjekts begreifen.Das heißt, die Sprache selbst des

einsamen Subjekts entfaltet sich als Gespräch.Die Radikalisierung des Denkens von To-

talität und Subjekt190 trete ferner, soMeyzaud, aufgrund eines Beharrens auf dem onto-

logischen Faktum der Mehrzahl in ein Spannungsverhältnis zur modernen Staatsform:

Der Dialog gehe als Spaltung einer jeden singulären Existenz der Zuordnung zu einer

für die Staatsbildung konstitutiven Formierung einer Gemeinschaft voraus.191 Die Li-

teratur stellt die Frage nach dem Zusammenleben. Lacoue-Labarthe und Nancy haben

dementsprechend das kollektive Schreiben der Athenaeums-›Kommune‹ hervorgehoben

und als Streben nach einer anderen Gesellschaft begriffen.192 Das heiße aber nicht, dass

die »SuspensionderStaatsformundder latente anarchischeGeist der Jenaer ›Kommune‹

sie gegen die Versuchung immunisiert, Kunst in den Dienst einer totalen Politik zu stel-

len.«193 Sie thematisieren somit die Gemeinschafts- und Totalitätssehnsucht, die als in-

tellektuelle Grundlage des nationalsozialistischen Rassismus begriffen werdenmuss.194

Die »Ambivalenz«195 der Frühromantik veranlasst Lacoue-Labarthe und Nancy zu dem

Vorschlag einer »romantischen Lektüre« der Romantik, die sowohl denHang zur Totali-

tät im Sinne einer Ganzheit und Abgeschlossenheit als auch den Widerspruch und den

Riss zu benennen in der Lage ist.196

An dieser Stelle muss noch einmal explizit auf Blanchot zurückgekommen werden.

In einer den gerade dargelegten Überlegungen vergleichbaren Stoßrichtung hat Karl-

187 Vgl. Platon: »Phaidros«, 539–609, in: Ders.: Sämtliche Werke Bd. 2. Lysis, Symposion, Phaidon,

Kleitophon, Politeia, Phaidros, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2011, 274a – 277a.

188 Vgl. Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, 201.

189 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

190 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 34.

191 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 62.

192 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 17.

193 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 60.

194 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 34. Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 60.

195 Mergenthaler: Zwischen Eros und Mitteilung, 43: »Das Gespräch ist, ähnlich wie Mitteilung, Ironie

und Fragment, von einer unauflöslichen, asymmetrischen, sich stetig wandelnden, ihre jeweiligen

Pole in Frage stellenden Ambivalenz charakterisiert.«

196 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 34.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 127

Heinz Bohrer hervorgehoben, dass Blanchot speziell die »Leidenschaftlichkeit des Den-

kens« und der »Selbstreflexion« an der Romantik hervorgehoben und in seine Überle-

gungen einbezogen habe, woran entgegen einer Gleichsetzung der romantischen Geste

»mit ihren populistisch-nationalistischen und reaktionären späteren Ausläufern« erin-

nert werdenmüsse.197 Blanchot schreibt in seinem Aufsatz zum Athenaeum : »Le roman-

tisme est excessif, mais son premier excès est un excès de pensée.« (EI, 518). Diskonti-

nuität und Differenz als Form – so Blanchot weiterhin – habe die Literatur der Roman-

tik nicht nur vorweggenommen, sondern wurde von ihr bereits vorgeschlagen und in

ihren Werken bearbeitet (vgl. EI, 527). Totalität, so Blanchot, auch im Hinblick auf den

kritischen Umgang mit dem Begriff des Werkes, werde in der Frühromantik bezeich-

net, in dem sie ausgesetzt werde; sie werde gesehen, indem sie zerbrochenwerde.198 Die

Frühromantik in Blanchots Perspektive lässt sich demnach als Auseinandersetzung mit

denMöglichkeiten undGrenzen einer (literarischen) Sprache begreifen,die sich aus sich

selbst zu schaffen hat und die Spannung zwischen ihrer erkenntniskritischen und ihrer

kommunikativen Funktion explizit verhandelt:

La littérature (j’entends l’ensemble des forms d’expression, c’est-à-dire aussi forces

de dissolution) prend tout a coup conscience d’elle-même, se manifeste et, dans cette

manifestation, n’a pas d’autre tâche ni d’autre trait que de se declarer. (EI, 520)

Die Literatur als Zusammenhang der Formen des Ausdrucks und Kräften der Auflösung

werde sich Blanchot zufolge in der Frühromantik ihrer selbst bewusst und mache es zu

ihrem Merkmal und zu ihrer Aufgabe, sich selbst auszurufen: eine »force d’autorévéla-

tion« (EI, 520). Analog zur Sprache und zum Dialog ist auch die Literatur im Moment

des Verlusts ihrer Selbstverständlichkeit von besonderem Interesse. Deswegen spricht

Blanchot ausdrücklich voneiner »autorévélation«:Diemit dieserSelbst-Deklarationund

-Preisgabe – dieMöglichkeiten der Übersetzung sind an dieser wie auch an vielen ande-

ren Stellen vielfältig – einhergehende Unabgeschlossenheit im Sinne einer »Auto-Poie-

sis«,199 in der das Selbst (autos) nicht feststeht,machen Lacoue-Labarthe und Nancy am

Fragment als der »romantische[n] Form schlechthin« stark.200 In einer die Überlegun-

gen Blanchots aufgreifenden Geste beschreiben sie das Fragment im Anschluss an den

197 Vgl. Bohrer, Karl H.:Die Kritik der Romantik.Der Verdacht der Philosophie gegen die literarischeModerne,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 17.

198 »Le pouvoir, pour l’œuvre, d’être et non plus de représenter, d’être tout, mais dans une forme qui,

étant toutes formes, c’est-à-dire à la limite n’étant aucune, ne réalise pas le tout, mais le signifie

en le suspendant, voire en le brisant.« (EI, 518).

199 Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 27.

200 Vgl. ebd., 74/80. Vgl. dazu das vielkommentierte Fragment 206: »Ein Fragment muß gleich ei-

nemkleinen Kunstwerke von der umgebendenWelt ganz abgesondert und in sich selbst vollendet

sein wie ein Igel.« Schlegel: »Fragmente«, 137. Meyzaud undMergenthaler heben hervor, dass eine

Überbetonung der Vollendung eine Verkennung der grundsätzlich pluralen Erscheinungsformder

Fragmente mit sich bringt. Sie betonen den Außenbezug des in sich eingerollten Igels (vgl. Mey-

zaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, 193f.; Mergenthaler: Zwischen Eros und Mitteilung,

42).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

letztenBeitragausNovalis’Blütenstaub201 alsAussaat,die zueiner zukünftigenErnte füh-

re, und fassen es deswegen als Gattung der Generierung auf.202 Eine Generierung – das

sei an dieser Stelle hinzugefügt – die als Preisgabe und ausgehend von der Unsicherheit

vonMitteilung und Verständigung begriffen ist. Denn das Fragment als absolute Selbst-

Setzung203 baut nicht länger auf einem gegebenen, festen Grund (der in den Formen,

Gattungen und Regelpoetiken von Literatur verankert ist) oder dem gebündelten Bezug

auf einen Gegenstand auf.204 Fragmente stehen vielmehr wesentlich im Plural205 und

bilden somit ein Ensemble, das seinerseits fragmentierend auf seine einzelnenBestand-

teile wirkt. Nicht die Vielzahl der Fragmente macht ihre Pluralität aus – die Fragmente

sind nur ausgehend von einer pluralen Perspektive überhaupt als Einzelne zu begreifen.

Es ist deutlich geworden, dass sich der reflexiv-selbstsetzende Charakter der früh-

romantischen Vorstellung von Literatur, den Nancy und Lacoue-Labarthe mit dem Be-

griff eines »Literarisch-Absoluten« umreißen, als Bezug auf sich und die eigene Bezo-

genheit auf Andere begreifen lässt. Meyzaud fasst diesen Aspekt als »Dialogismus des

Fragments«: »Der Textverbund der Fragmentsammlung legt den druckreifen Stand ei-

nes (Austausch-)Prozesses frei, für denWiderrede undWiderspruch von vitaler Bedeu-

tung sind.« Wie sie jedoch darüber hinaus mit Verweis auf Michel Chaouli betont, ist

der »Dialogcharakter« nicht lediglich das Resultat einer Entstehungsgeschichte, son-

dern struktureller Bestandteil der Fragmente. Der Dialog, so Meyzaud, sei als Spiel ei-

nes semantischen Aufschubs gefasst, der in der genuinen Pluralität dermonadisch-me-

taphysischen Einsamkeit eines jeden Fragments zumTragen komme.206 Diese Pluralität

des Fragments, das als einzelnes in seinemSelbstbezug stets auf Anderes bezogen ist, ist

für Blanchots Auseinandersetzung mit der Frühromantik und sein daraus entwickeltes

Verständnis von Sprache entlang des Dialogs von entscheidender Bedeutung. Eine Lite-

ratur, die als unendliches und unabschließbares Werk hervorgebracht wird, zielt nicht

nur auf die Unvollendetheit und den Entzug gegenüber einer Feststellung.207 Sie ist im

Sinne einesWerdens zu begreifen, weil sie sich nur in der Auseinandersetzung mit sich

als einer:m Anderen und von sich unterschiedenen als sie selbst zu entwerfen vermag.

Dieser Bezug auf sich als ein Anderes, ist für den von Blanchot spezifisch akzentuierten,

dialogischen Zug der Sprache maßgeblich.

201 Novalis: Blütenstaub, 51–76, in: Grützmacher, Curt (Hg.): Athenaeum I. Eine Zeitschrift 1798–1800.Von

August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel, Reinbek: Rowohlt 1969.

202 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 91.

203 Vgl. ebd., 75.

204 In der Frühromantik stehen die Fragmente somit der Tradition dieser Gattung bei Chamfort, Shaf-

tesbury und La Rochefoucault entgegen (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 75).

205 Vgl. ebd., 82.

206 Vgl. Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, 195f.

207 Vgl. das Ende des 116. der Athenaeums-Fragmente: »Die romantische Dichtart ist noch imWerden;

ja das ist ihr eigentlichesWesen, daß sie nur ewig werden, nie vollendet sein kann. Sie kann durch

keine Theorie erschöpft werden, und nur eine divinatorische Kraft dürfte es wagen, ihr Ideal cha-

rakterisieren zu wollen. Sie allein ist unendlich, wie sie allein frei ist und das als ihr erstes Gesetz

anerkennt, daß die Willkür des Dichters kein Gesetz über sich leide. Die romantische Dichtart ist

die einzige, diemehr als Art und gleichsam die Dichtkunst selbst ist: denn in einem gewissen Sinn

ist oder soll alle Poesie romantisch sein.« (Grützmacher (Hg.): Athenaeum I, 119).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 129

Das Außen als Anderes, so wird die Untersuchung im Folgenden zeigen, kommt

Blanchot zufolge in einem dem Sprachgeschehen inhärenten Bezug auf sich selbst

zum Tragen, bei dem von einem »Unbekannten« (»inconnu«) (EI, 6) auszugehen ist.

Dabei geht es um eine dialogische Aussetzung der auch schon bei Celan suspendierten

Alternative zwischen einer Sprache, die an ein unendlich entzogenes Wirkliches nicht

heranzukommen vermag einerseits, und einer Sprache andererseits, die einzig als

Horizont einer Konstruktion vonWirklichkeit gelten kann.208

Der Dialog der Sprache (Novalis/Blanchot): »le rapport sans rapport«

Anhand der Unterbrechung und mit der Infragestellung der Möglichkeit einer Selbst-

verständigung der Einzelnen wird begreiflich, dass Blanchots Überlegungen mit denen

Celans zu einer wirklichkeitswunden Suche nachWirklichkeit verwandt sind. Blanchot

wendet sich gegen die Vorstellung, dass das unzulängliche menschliche Sprachvermö-

gen eine zusammenhängende Wirklichkeit fassen kann: Schon die Vorstellung eines

kontinuierlichenWirklichen, das der Sprache vorausgeht, beschreibt er als theoretische

Ideologie (vgl. EI, 11). Dementgegen konstatiert er, dass das Feld der Beziehungen durch

eine Krümmung im Universum unterbrochen sei, die symmetrische Beziehungen un-

terbindet (vgl. EI, 6). Diese Krümmung und Aussetzung der Symmetrie besteht nicht

nur im Verhältnis zwischen Sprache undWirklichkeit, sondern ist bereits Teil des Spre-

chens. Sprache ist in das, was als Wirklichkeit beschrieben wird, bereits eingetragen.

Sie ist damit aber auch nicht als der einheitlich-kontinuierliche Hintergrund eines nur

in der Sprache gegebenen Außen derWirklichkeit zu verstehen.Diesem Problem –man

könnte sagen: dermangelnden performativen Intensität der Sprache – gelte es in Bezug

auf eine bereits dem Sprechen zugrundliegende Unregelmäßigkeit (»irrégularité fon-

damentale«), anhand der Diskontinuität des Schreibens (»discontinuité de l’écriture«)

und im Sinne der unendlichen Aufgabe (»tâche infinie«) einer »parole plurielle« nach-

zugehen (EI, 115f.). Das Sprechen ist das Verhältnis, in dem etwas oder jemand in seiner

unerreichbaren und fremden Wahrheit zur Gegenwart komme: »Et la parole est cette

relation où celui que je ne puis atteindre vient en présence dans sa vérité inaccessible et

étrangère.« (EI, 90)

DieSprache inBlanchotsPerspektive ist nichtunmittelbar aufdieunerreichbareund

fremde Wahrheit des Wirklichen bezogen, welche er unter verschiedenen Namen ver-

handelt. Während Blanchot an anderen Stellen auch vom personalen »autrui« spricht,

was sich lediglich auf Menschen beziehen lässt und weiterhin auch das dingbezogene

und nicht notwendig personale »l’autre« diskutiert, soll es in der folgenden Diskussion

vorrangig um die Frage einer abstrakteren, grundsätzlicheren »altérité« gehen (vgl. EI,

109). Denn Andersheit kommt Blanchot zufolge im und als das Verhältnis des Sprechens

(»la parole est cette relation«) – als dialogischer Selbstbezug auf sich als Anderes – zum

Ausdruck. Er folgt darin der frühromantischen Überlegung, dass die Sprache selbst des

einsamen Subjekts sich als Gespräch entfaltet. Die Form der Bezugnahme auf Anderes

208 Vgl. zur Vor- und Nachgeschichte dieser Problemstellung die im vorliegenden Band im Platon-

Kapitel diskutierte Auseinandersetzung Ludwig Jägers mit der Frage der »Transkriptivität«, 234ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

und Andere, die eine solche Sprache ermöglicht, bezeichnet Blanchot – wie zuvor be-

reits erwähnt – als »Bezug ohne Bezug« (»rapport sans rapport« [EI, 66]). Was aber hat

es damit auf sich?

Im ersten Aufsatz von L’Entretien infini »La pensée et l’exigence de discontinuité« for-

muliert Blanchot ein Unbekanntes (»l’inconnu«), das in der Forschung (»recherche«) auf

dem Spiel stehe, dabei jedoch weder das Subjekt noch das Objekt dieser Forschung ist.

In der nachfolgend zitierten Passage bringt Blanchot vielmehr zumAusdruck, inwiefern

das Unbekannte in der Rede als Form einer Bezugnahme lokalisiert ist. Die Beziehung

des Sprechens (»Le rapport de parole«) sei eine der Unendlichkeit (»un rapport d’infini-

té«). Die Form, so Blanchot, in der sie vollzogen werde, müsse auf die eine oder andere

Weise das Indiz einer Krümmung aufweisen, sodass das Verhältnis von A zu B niemals

direkt oder symmetrisch, umkehrbar oder als Gemeinsames sein könne. A und B haben

nicht in der gleichen Zeit statt, und sind deshalb weder zeitgenössisch noch kommen-

surabel. Bei Blanchot gibt es eine Beziehung zwischen A und B nur wenn diese nicht

schon besteht:

Le rapport de parole où s’articule l’inconnu est un rapport d’infinité; d’où il suit que

la forme dans laquelle s’accomplira ce rapport doit d’une manière out d’une autre

avoir un indice de courbure tel que les relations de A à B ne seront jamais directes,

ni symétriques, ni réversible, ne formeront pas un ensemble et ne prendront pas

place dans un même temps, ne seront donc ni contemporains, ni commensurables.

(EI, 6)

Blanchot folgert aus der Unendlichkeit der Bezugnahme,mit der die im vorangegange-

nen Abschnitt diskutierte frühromantische Krise der Kommunikation konkret auf die

philosophische Frage nach dem Unbekannten bezogen wird, die Notwendigkeit einer

Lösung. In der Geschichte des Denkens wurde diese Lösung in Form zweier unmittel-

bar gegenüberstehenden Optionen angestrebt. Die erste bestehe in der Forderung ei-

ner absoluten Kontinuität und einer »sphärischen Sprache«. Als zentrale Beispiele für

die Sprache der Kontinuität, welche die »offizielle Sprache der Philosophie« sei, nennt

BlanchotAristotelesundHegel.BeiAristoteles stehedie logischeKohärenzalsReduktion

auf die drei Prinzipien der Identität, der Widerspruchsfreiheit und des ausgeschlosse-

nen Dritten im Vordergrund.Mit Hegel werde eine neue Stufe der Kontinuität erreicht,

weil bei ihm die Diskontinuität in die dialektische Rede eingefasst werde (vgl. EI, 6f.).

Später beschreibt Blanchot die aristotelische und die hegelsche Lösung für die Diskon-

tinuität einerseits als Bezugnahme, die eine Gleichheit und Einheit voraussetzt und an-

dererseits als mittelbaren, dialektisch-objektiven Bezug: »le rapport de même« und »le

rapport dialectique« (EI, 91). Das Unbekannte, dessen Verhältnis zur Philosophie in ih-

rer Geschichte auch etwa als Staunen oder als Angst – er bringt die Namen Platons und

Heideggers in Spiel209 – beschriebenwurde,werde dabei stets auf ein bereits Bekanntes

209 Vgl. zum Anfang der Philosophie als Staunen bei Platon: »Theaitetos«, 155d. Vgl. zur Angst als Be-

findlichkeit und als Ausgangspunkt eines Sichverstehens als Seinkönnen des Daseins bei Heideg-

ger, Martin: Sein und Zeit, 333ff. Vgl. zur Angst in Unterscheidung zur Furcht und in seinem Ver-

hältnis zum Nichts seine Ausführungen in Heidegger: »Was ist Metaphysik?«, 103–122 und Ders.:

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 131

reduziert (vgl. EI, 72). Die dialektische Bezugnahme bedeute, dass kein Bezug stattfin-

den könne, der sich nicht zu einem Ganzen zusammenfügt, oder bereits vorausgesetzt

war. Einer solchen Reduzierung gegenübergestellt sei eine ganze andere Bezugnahme

der dritten Art (»un rapport tout autre, rapport du troisième genre«), die durch die Spra-

che, die Erfahrung der Sprache und die Schrift zu erahnen sei (vgl. EI, 103).

Die Sprache und die Schrift bringen eine Erfahrung mit sich, die der Philosophie

zwar nicht äußerlich ist, weil auch sie sich in der Sprache aufhält, jedoch von ihr ver-

drängt werde.Weil die Philosophen des Abendlandes Denker des Gleichen beziehungs-

weise eines Anders-Gleichen (»autre moi-même«) seien (vgl. EI, 74), kann mit ihnen ein

jeder Bezug – sei es imBereich desDenkens der Subjektivität oder der Sprache –nur als

Bezug auf ein Selbst begriffen werden. Aber ein gelungener, ununterbrochener Bezug

auf ein Selbst ist, wie der L’Entretien infini eröffnende, fragmentarische Paratext unter-

strichen hat, in Blanchots Schreiben in Frage gestellt. Die Beziehung zwischen A und B

steht auch deswegen auf unsicherem Grund, weil weder A noch B mit sich selbst in ein

unfragwürdiges Verhältnis treten können. Umgekehrt wird hier die Frage aufgeworfen,

ob nicht das Selbstverhältnis dem Verhältnis zum Anderen nachempfunden und nach-

geordnet ist und nicht umgekehrt.

Der in Blanchots Verständnis der dialogischen Sprache verankerte Selbstbezug auf

sich als ein Anderes wird vor demHintergrund seiner Perspektive auf die Frühromantik

nachvollziehbar. Er wird an einer Stelle des Athenaeums-Aufsatzes hervorgehoben, wel-

che die Formulierungen Novalis’ zum Selbstgespräch der Sprache inMonolog aufgreift.

Kein Text der Frühromantik210 exponiert mit größerer Deutlichkeit, dass es ihren Prot-

agonisten vor dem Hintergrund einer Krise der Kommunikation um eine dialogische

VorstellungderSprachegeht.»›Gespräch‹«, soMeyzaud,»wirdbei denRomantikern ins-

gesamt zum systemischen Ort eines Versuchs, in der Schrift ästhetische Formprozesse

zuermitteln,die einemderSprache inhärentenDialogismusgerechtwerdenkönnen.«211

Weil darin deutlich wird, dass die Sprache sich schon im Monolog als Selbstbezug mit-

teilt,212 und deswegen als Dialog zu begreifen ist, diskutieren die folgenden Ausführun-

gen den Anfang des kurzen Textes von Novalis. Mit den daraus folgenden Konsequen-

zen jedoch geht es Novalis nicht um einen selbstgenügsamen und sich stabilisierenden

Selbstbezug. Vielmehr nimmt er in seinem Text die von Hamacher, ausgehend von Cel-

ans Dichtung, beschriebene Preisgabe und Überbietung der Inversionsfigur vorweg.213

Der Text beginnt wie folgt:

Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Kloster-

mann 1976, bes. 111ff.

210 Auch wenn dieser Text nicht im Athenäum erschienen ist, lässt sich Monolog in dem von Lacoue-

Labarthe und Nancy (Das Literarisch-Absolute, 309) beschriebenen Sinne »de[n] Erzeugnissen des

Athenaeums ohne weiteres hinzuzählen.«

211 Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, XXVIII.

212 Heinz Drüghs Lektüre vonMonolog zufolge zieht die Sprache als sprechender und handelnder Ak-

teur in das Geschehen der Sprache ein (vgl. Drügh, Heinz J.: Anders-Rede. Zur Struktur und histori-

schen Systematik des Allegorischen, Freiburg i.Br.: Rombach 2000, 162–181).

213 Vgl. Hamacher: »Die Sekunde der Inversion«.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Es ist eigentlich um das Sprechen und Schreiben eine närrische Sache; das rechte Ge-

spräch ist ein bloßes Wortspiel. Der lächerliche Irrtum ist nur zu bewundern, daß die

Leutemeinen – sie sprächen umder Dinge willen. Gerade das Eigentümliche der Spra-

che, daß sie sich bloß um sich selbst bekümmert, weiß keiner. Darum ist sie ein so

wunderbares und fruchtbares Geheimnis, – daß wenn einer bloß spricht, um zu spre-

chen, er gerade die herrlichsten, originellstenWahrheiten ausspricht. Will er aber von

etwas Bestimmten sprechen, so läßt ihn die launige Sprache das lächerlichste und

verkehrteste Zeug sagen. Daraus entsteht auch der Haß, den so manche ernsthafte

Leute gegen die Sprache haben. Sie merken ihren Mutwillen, merken aber nicht, daß

das verächtliche Schwatzen die unendlich ernsthafte Seite der Sprache ist. Wenn man

den Leuten nur begreiflich machen könnte, daß es mit der Sprache wie mit den ma-

thematischen Formeln sei – Sie machen eine Welt für sich aus – Sie spielen nur mit

sich selbst, drücken nichts als ihre wunderbare Natur aus, und eben darum sind sie

so ausdrucksvoll – eben darum spiegelt sich in ihnen das seltsame Verhältnisspiel der

Dinge.214

Novalis’Monolog verhandelt die Unmöglichkeit einer Verständigung zwischen denMen-

schen und führt eine Vorstellung der Sprache ein, die ausschließlich mit sich selbst

befasst ist. Und diese Unmöglichkeit wird nicht mit einem unzulänglichen menschli-

chen Sprachvermögen oder mit einem sich der Benennung entziehenden Wirklichen

begründet. Vielmehr wird die Sprache als Wirklichkeit eigenen Rechts behauptet. Dem

Selbstgespräch der Sprache kann der »Schriftsteller« als »Sprachbegeisterter«, somacht

Novalis zum Ende von Monolog deutlich, nur entsprechen. Von einer solchen Entspre-

chung – die im bloßen, von einemGegenstand oderMeinen gelösten Sprechen erfolgt –

kann aber nicht auf ein gesichertes So- und Selbstsein der Sprache geschlossen werden.

Vielmehr ist diese Entsprechung auf »das Eigentümliche der Sprache«, ihr »Geheimnis«

sowie ihre »wundersame Natur« bezogen, wie es in Analogie zu den mathematischen

Formeln heißt. Entsprochen wird damit einer Sprache, die ein Geheimnis birgt, das

sie selbst nicht zu lüften im Stande ist. Das Geheimnis weist Züge des von Blanchot

beschriebenen Unbekannten auf, weil es nicht als überwindbare Vorstufe zu einem in

der Sprache formulierbaren Wissen begriffen ist und sich dem Register eines Gleichen

oder Anders-Gleichen entzieht. Mit der Verschiebung der Aufmerksamkeit auf eine

Vorstellung von Sprache, die nicht auf das Sagen von Dingen abzielt und von einer

Eigentümlichkeit und einemGeheimnis umgeben ist, wird sie – im Sinne einer Spiege-

lung, nicht aber einer Repräsentation oder gar mimetischen Wiedergabe der Dinge –

als Verhältnisspiel begriffen. Die Sprache weist ein dissymmetrisches Verhältnis mit

sich selbst auf, was Blanchot in seinem Kommentar der Novalis-Passage aufgreift:

Parler poétiquement, c’est rendre possible une parole non transitive qui n’a pas pour

tâche de dire les choses (de disparaître dans ce qu’elle signifie), mais de (se) dire en

(se) laissant dire, sans toutefois faire d’elle-même le nouvel objet de ce langage sans

objet. (EI, 524)

214 Novalis:Monolog, 672f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 133

Wie der Verweis auf die dichterische Rede verdeutlicht, begreift Blanchot das nicht tran-

sitive (»non transitive«) Sprechen – es zeigen sich Ähnlichkeiten mit dem von Celan be-

schriebenen und dem Reden gegenübergestellten Sprechen der Niemandssprache215 –

ein »Absolut-Literarisches« imSinne einer »Auto-Poiesis« und einer »autorévélation«.216

DassdieSprachenicht ausschließlichdieAufgabehat,Dinge zu sagen,hat zurFolgedass

sie nicht in ihremBedeuten vonetwas verschwindet.Sie transzendiert sich inderBedeu-

tung nicht vollends selbst und bleibt eineWirklichkeit eigener Art.Wenn das rechte Ge-

spräch,wie es bei Novalis heißt, ein bloßesWortspiel ist, findet in der Sprache zunächst

ein Spiel mit den Worten statt. Die Worte tauchen als solche und vor ihrem Verschwin-

den in der Bedeutung auf: Ein Sprechen umdes Sprechens willen. Und dass die Sprache

sich »bloß um sich selbst bekümmert«, heißt für Blanchot nichts anderes, als dass sie in

einemVerhältnis mit sich selbst, statt nur im Verhältnis mit den Dingen steht und diese

Dinge sagt.

Sprache muss sich, vor jeder Bezeichnung eines Anderen und dem daraus zu fol-

gernden Selbstverlust in diesem Anderen, als sie selbst behaupten und sich selbst ent-

sprechen. Würde sie das nicht tun, könnte sie sich nicht mitteilen. Das anhand eines

Denkens der Schrift begriffene Sprechen ist zunächst im Verhältnis mit sich, dabei aber

auch abständig und unvollständig: »qu’écrire, c’est faire œuvre de parole,mais que cette

œuvre est désœuvrement« (EI, 524). In Abwesenheit einer ihr äußerlichen Grundlegung

schafft sie zunächst nur sich selbst, muss dabei aber auch von sich unterschieden wer-

den.Sie entspricht sich, ohne sich dabei vollständig gegenwärtigwerden zu können.Der

Selbstbezug besteht in der Preisgabe eines Selbst-Seins. Das macht Blanchot durch das

Lassen deutlich und auch damit, dass er die Sprache zwar als nicht-transitiv aber nicht

als intransitiv beschreibt.Das Selbst, aufwelches das Sprechen in seinemBezug auf sich

dialogisch bezogen ist, ist nicht umgehend wiederum Gegenstand des Sprechens. Hier

kommt die bereits im ersten Abschnitt dieses Teilkapitels hervorgehobene Reflexivität

ins Spiel, die nicht schlichtweg eine gesteigerte Gewissheit zweiten Grades erreicht und

wiedermit sich identisch sein kann oder soll. Für den Selbstbezug der dialogisch begrif-

fenen Schrift des Denkens bleibt eine Vielstimmigkeit und der Abstand zu sich selbst

maßgeblich.

Blanchot zufolge gibt es Sprache nur, weil es zwischen Sprechenden und darüber

hinaus auch in der Sprache selbst kein Gemeinsames gibt (vgl. EI, 79). Identität – und

das gilt nicht nur für die Identität als Selbstbezug des Subjekts, sondern auch für die

sprachlich gefasste Identität von Bedeutung – ist vom Ausgangspunkt einer fragwür-

digen Kommunikabilität sowie eines problematischen Bezugs auf Wirklichkeit her ge-

dacht.Diskontinuität ist für Sprache und imHinblick auf das in ihr Kommunizierte vor-

auszusetzen – jedes echte Sprechen, wie Blanchot formuliert, besinnt sich dieser Tren-

nung, durch das es zur Geltung kommen kann. Trennung,Unterbrechung,Diskontinui-

tät schlagen somit für den für Sprache unvermeidlichen Selbstbezug zu Buche: »Tou-

te parole véritable se souvient de cette séparation par laquelle elle parle.« (EI, 89). Die

Sprache ist, wenn ihr Bezug auf Anderes nicht selbstverständlich ist, und sie notwen-

digerweise auch im und als Bezug auf sich reflektiert werden muss, nicht auf sich als

215 Vgl. Celan: Gespräch im Gebirg, 171.

216 Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 27; EI, 520.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ein Selbst bezogen, sondern dialogisch auf sich als ein Anderes:217 als der fragwürdige Be-

zug auf das, worauf sich im Sinne der oben beschriebenen »irreduziblen Distanz« und

einem »Unbekannten« in der Sprache nur als Differenz bezogen werden kann.

Es geht somit keineswegs vorrangig umeindemSprechen vorgängiges und entzoge-

nes Wirkliches. Vielmehr weist Blanchot darauf hin, dass die Differenz zwischen einer

möglichen Benennung und der Antwort auf das Unmögliche nur in der Sprache gege-

benwerden kann: »le nom nomme la chose comme differente dumot, et cette différence

n’est donnée qu’avec le nom.« (EI, 44) Sprache, so Blanchot, spricht sich als Benennung

des Möglichen demgegenüber aus, worauf es nur im Sinne einer Antwort auf das Un-

mögliche bezogen sein kann (vgl. EI, 68f.). Sie sagt sich, indem sie ihr Sprechen nur auf

der Grundlage einer Unmöglichkeit von Anderem zu sprechen zulässt. Sprechen ist für

Blanchot die Antwort auf das in der Sprache des Lassens zum Ausdruck gebrachte Un-

bekannte:

Toute parole commençante commence par répondre, réponse à ce qui n’est pas en-

core entendu, réponse elle-même attentive où s’affirme l’attente impatiente de l’in-

connu et l’espoir désirant de la présence. (EI, 69)

Weil das Sprechen in der Antwort die ihmeigeneDiskontinuität imHinblick auf dasUn-

bekannte erhält, ist es ein doppeltes Sprechen. Das doppelte Sprechen bringt das Spre-

chen des Anderen im Selben zur Geltung. Das Selbst und der Selbstbezug dieses Spre-

chensbestehen innichts anderemals derZerteilungdesSprechens imSinne einesBezugs

auf sich als ein Anderes. Wie Andreas Gelhard hervorgehoben hat, wird in dieser anfäng-

lichen Zerteilung des Sprechens – »als ein Kommentar [der ›parole plurielle‹] zu dieser

grundlegenden Struktur, dieser anfänglichen ›Differenz‹« – die Begegnung mit einem

Anderen und einem Außen überhaupt erst möglich.218 Im Antworten behauptet sich die

begehrendeHoffnung auf diese Präsenz (oder dieser Präsenz) – »où s’affirme […] l’espoir

désirant de la présence.« Das Begehren nach einer unerreichbaren Präsenzmarkiert die

Erfahrung einer Andersheit. Einzig der im Dialog der Sprache vollzogene Bezug auf sich

als ein Anderes, so lässt es sich mit Blanchot beschreiben, ermöglicht das Denken einer

Andersheit, die ihrer unerreichbaren Andersheit nicht beraubt wird.Die vonNovalis be-

schriebene Spiegelung des Verhältnisspiels der Dinge – dass Verhältnisse zwischen ei-

nemundAnderembestehen –wird imSelbstbezug der Sprache auf sich vorgebildet und

damit überhaupt erstmöglich.Deswegen heißt es bei Blanchot, dass sich in der Sprache

zu verhalten, immer heißt, im Außen zu sein: »se tenir dans le langage, c’est toujours

dejà etre au dehors« (EI, 557).

Das Verhältnis zum Außen und zum Anderen denkt Blanchot ausgehend von einem

zunächst nur in der Sprache bestehenden Verhältnis als Bezug ohne Bezug (»rapport

sans rapport«).Weil dieser von einerBezugnahmeauf einder Sprache äußerliches Selbst

217 Hamacher hat diesen Selbstbezug der Sprache im Anschluss an Schlegel als polemische Selbstaf-

fektion beschrieben (vgl. Hamacher, Werner: »Für – Die Philologie«, 7–49, in:Was zu sagen bleibt.

Für – die Philologie. 95 Thesen zur Philologie, Schupfart: Engeler 2019, 23).

218 Gelhard: Das Denken des Unmöglichen, 255.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 135

absieht und in der Selbstzuwendung nicht sich selbst, sondern die in der Sprache voll-

zogene Abwendung von den Dingen zumGegenstand hat, erfolgt der Bezug auf das An-

dere nicht direkt, sondern im und als das Verhältnisspiel der Sprache. Die Sprache ist

nicht übergriffig, in ihrem Fremdbezug zunächst einmal lediglich Selbstbezug und da-

mit in keinem unmittelbaren Bezug zum Anderen: »sans rapport«. Der:die Andere wird

in dieser der Sprache eigenen anfänglichen Diskontinuität nicht verinnerlicht, veran-

schaulicht oder in ein unmittelbaresGegenüber versetzt.Vielmehrwird imdialogischen

Selbstbezug der Sprache auf sich, das Außen als etwas zu verstehen gegeben, was jeder

Logik der Bezugnahme widerspricht und entgeht. Die der Sprache eigene dialogische

Diskontinuität ist dabei alsDenkfigur einerseitsVorbildundgleichsamder einzigmögli-

che Schauplatz für die unmöglicheMöglichkeit eines Verhältnisses zumAußenund zum

Anderen.

Wenn das Sprechen – qua eines der Sprache eigenen Bezugs auf sich als ein Anderes – die

Bezugnahme auf ein Anderes und einenAnderen alsUnmöglichkeit eines unmittelbaren

Verhältnisses verhandelt, stellt sich im Umkehrschluss die Frage: Würde sich die Sor-

ge, ob vomAußen überhaupt gehandelt und ob demAnderen geantwortet werden kann,

dann nicht erübrigen? Oder einfacher gefragt: Gibt es eine Form des Sprechens, die im

besonderenMaße auf Andere, Anderes und das Außen bezogen ist?

2.3 »Dialog über den Dialog«: Philippe Lacoue-Labarthes
und Jean-Luc Nancys Nachdenken über Theater und Sprache

Pour le moment je vais revenir au

theatre lui-même et au dialogue (ou

au dialogue, puisq’au fond, c’est la

même chose). (DD, 84)219

Den mit Celan ausgeführten Gedanken, dass die anhand des Versäumnisses begriffe-

ne, dialogisch verfasste Sprache sich selbst und die Welt erschließt, greifen Nancy und

Lacoue-Labarthe in einem Text auf, der nicht nur – in einer auch den mit Blanchot her-

ausgearbeiteten Überlegungen ähnlichenWeise –Unerreichbarkeit und Selbstbezug zu

zentralen Momenten des Dialogs macht. Sie verknüpfen die Voraussetzungen einer an-

fänglichen Diskontinuität im Hinblick auf Sprache, auf ihren Bezug zum Anderen und

zu Anderem sowie sich selbst, mit demTheater und begreifen es als Umschlagplatz für

grundlegende Probleme der Darstellung.

Während der 2004 entstandene »LeDialogue sur leDialogue« lediglich implizit noch

auf die mit den Frühromantiker:innen im 1978 erschienenen L’Absolu Littéraire verfolgten

Debatten verweist, lässt sich der seinerseits dialogische Text als Schnittstelle einigerwe-

sentlicher Motive in der gemeinsamen philosophischen Arbeit von Nancy und Lacoue-

219 In der im Folgenden auch angeführten deutschen Übersetzung heißt es: »Jetzt komme ich aber

erst einmal auf das Theater selbst und auf denDialog zurück (oder auf denDialog, denn imGrunde

ist das dasselbe).« (Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: »Dialog über denDialog«, übers. v.

Ulrich Müller-Schöll, 16–38, in: Gerstmeier, Joachim/Müller-Schöll, Nikolaus (Hg.): Politik der Vor-

stellung. Theater und Theorie, Berlin: Theater der Zeit 2011, 30).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Labarthe betrachten (vgl. DD, 68). Deswegen wird im Verlauf des Teilkapitels auch auf

andere Texte, insbesondere vonNancy,Bezug genommen.Diese Konstellation sowie der

Hinweis aufNovalis’Monolog in »LeDialogue sur leDialogue«weisendenText als intensi-

ve Auseinandersetzungmit der Frage aus, inwiefern die Sprache als Selbst- oder Fremd-

bezug zu verstehen ist und welche Konsequenzen daraus zu ziehen sind. Denn, wie es

am Ende des letzten Beitrags von Nancy zum Text heißt, ist das Nachdenken über die

dialogische Sprache, über ihre Reduzierung auf ein »Mittel der Kommunikation« (DD,

99)220 hinaus,mit der Frage des Außen (»la question du dehors«) befasst.Der Dialog len-

kedieAufmerksamkeit auf das,wasnicht Sprache sei,denRaumunddie verräumlichten

Körper (»des corps espacés« [DD, 105]). Ein dialogischer Bezug in der Sprache bleibt für

Lacoue-Labarthe undNancy –wie für Blanchot und auch für Celan221 – dermöglich-un-

möglicheHorizont einer Bezugnahme auf ein Außen und einer Frage nach dem,was ist.

Mit ihrem Text lässt sich eine Überlegung herausarbeiten, die nicht nur von dem bei

Blanchot beschriebenen Bezug der Sprache auf sich als ein Anderes abweicht, sondern auch

der von Hamacher in der Analyse der Dichtung und Poetologie Celans vorgeschlagenen

»Aufkündigung«222 alles Gemeinsamen gegenüberzustellen ist.Weil Sprache sich in ih-

rem Selbstbezug veräußern muss und ausgesprochen wird – hierfür sind die Begriffe

der »Äußerung« (»l’énonciation« [DD, 70]223) und der »Anrede« (»adresse«) (DD, 98) ent-

scheidend –, weist sie neben den Dimensionen »dis-« und »dia-« auch diejenigen von

»syn-« und »com-« auf (vgl. DD, 86) und bringt eine mehrdeutige Teilung zur Geltung.

Diese Struktur der Sprache wird Lacoue-Labarthe und Nancy zufolge durch das Thea-

ter ausgestellt. Dabei geht es ihnen jedoch nicht um das Theater oder die Aufführung

im engeren Sinne. Das Theater ist für sie der Modus, in dem der »archi-dialogue« und

das »archi-théâtre« zur Geltung kommen (vgl.DD, 69/105). Jenseits des geläufigen Sinns

ist der Dialog darin nicht Mittel einer Gattung oder Form des Zwischenmenschlichen,

sondern als vorursprüngliche Verräumlichung von Ko-Präsenzen zu begreifen, die von

220 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 38.

221 Schäfer (vgl. Schmerz zum Mitsein, bes. 370–383) beschreibt den Einsatz von Lacoue-Labarthe und

Nancy als Relektüre Celans und Heideggers, in der eine ursprüngliche Andersheit des Schmerzes

entfaltet werde. Ein Ich, das sich in der ambivalenten Befindlichkeit des Schmerzes je schon an

Andere und an die Bewegung der Literatur veräußere, eröffne Schäfer zufolge eine Erfahrung des

Mitseins, das in seiner Geschichtlichkeit nach Auschwitz zu verorten sei. Denn, dass der Schmerz

der Literatur auch ihre Freude sein könne, sei in und durch Auschwitz verleugnet worden. Auch

im Hinblick auf das Verhältnis Lacoue-Labarthes und Nancys mit Blanchot bietet Schäfers Arbeit

Anhaltspunkte. So begreife etwa Nancy, »[o]hne Lacoue-Labarthes Privilegierung der Lyrik zu fol-

gen«, im Anschluss an Derrida und Blanchot, die Literatur als eine der Metaphysik entgegenge-

setzte Bewegung (vgl. ebd., 364). Für Lacoue-Labarthe und dessen Auseinandersetzung mit den

Möglichkeiten der Dichtung ›nach Auschwitz‹ inDichtung als Erfahrung sei Blanchots Beschreibung

des Holocaust als »Ereignis ohne Antwort« in L’Écriture du désastre von entscheidender Bedeutung

(vgl. ebd., 152ff.). Dass die »von Blanchot gestellte Frage, wie solch [ein] Ereignis im Denken be-

wahrt – also doch wohl überhaupt gedacht – werden kann«, auch die Texte von Lacoue-Labarthe

bewege, werde nicht zuletzt durch dieWidmung (»Für Maurice Blanchot«) in Fiktion des Politischen

deutlich (vgl. ebd.).

222 Hamacher: »Die Sekunde der Inversion«, 105.

223 UlrichMüller-Schöll übersetztmit »Aussagen« (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über denDia-

log«, 21).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 137

einer unsicheren Verständigung als Mit-Teilung ausgeht (vgl. DD, 85). Die Engführung

von Dialog und Theater ist als langer Schatten einer Reaktion auf die soziale und mo-

ralische Krise des Bürgertums, die Französische Revolution und die erkenntniskritische

Krise anzusehen, hervorgerufen durch die kantische Kritik.224Was bei ihnen alsTheater

des Denkens und anhand einer jeden Grundlegung entzogenen und der Vorstellung von

Subjektivität vorangestellten Dialogizität aufgeführt wird – speziell Nancy beschreibt

eine Vorgängigkeit des Bezugs vor dem, was sich aufeinander bezieht225 –, ermöglicht

ein anderes Denken desTheaters als es im dialogischenDramamit seinen dramatischen

Subjektivitäten aufgeführt wird.226Mit Lacoue-Labarthe undNancywird auch deutlich,

dass der Dialog nicht nur als Gegenstand der Reflexion und als philosophischer Begriff

von Interesse ist, sondern als Modalität, in der sich philosophische Reflexion ereignet.

Die Reflexion wird unweigerlich theatralisch wenn sie nicht lediglich einstimmig und

autorzentriert operiert, sondern von unterschiedlichen Orten des Sprechens aus insze-

niert und ausagiert wird.

»Archi-Dialogue« oder Sprache als dialogische Anrede

Le dialogique est la condition même du

langage en général, ou si l’on veut son

origine. (DD, 98)

Wie bereits der Titel »Le Dialogue sur le Dialogue« verdeutlicht, treten die von Lacoue-

Labarthe und Nancy im Rahmen einer Konferenz zumThema »Dialoguer – un nouveau

partage des voix« vorgetragenen Ausführungen selbst als eine Art Dialog auf (vgl. DD,

65). Sie inszenieren ihre Überlegungen als eine Reihe mehr oder weniger aufeinander

Bezug nehmende Repliken, hier einen Faden wieder aufgreifende und dort eine Frage

vernachlässigende Neuanfänge innerhalb einer als diskontinuierliche Kontinuität vor-

gestellten, antwortenden Anrede des jeweils Anderen. Dass das ›unendliche Gespräch‹

einer intellektuellen Freundschaft, eine unmögliche Gemeinschaft des Schreibens, die

einander kritisch begegnende Auseinandersetzung und eine immer wieder aufs Neue

begonnene Diskussion sowie die damit einhergehende Auflösung einer in sich schlüs-

sigen Darstellung von Aussagen und Sprecher:innen-, wie Subjektpositionen mitinsze-

niert werden, erschwert den Umgang mit dem Text. Die Auseinandersetzung mit dem

heterogenen Ganzen bleibt in auffälligerWeise unzulänglich, weil dabei – und das wird

deutlicher als bei anderenFormenundGattungen, für die eine solcheBeschreibungauch

angeführt werden könnte – stets eine reduzierende Perspektivierung stattfindet. Jede

Bezugnahme ist notwendigerweise von der Schwierigkeit begleitet, dass ein Einwand

im Text vernachlässigt, eine bestimmte Formulierung bevorzugt, oder eine gedankliche

224 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 53.

225 Vgl. Nancy, Jean-Luc: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 91–108, in: Tatari, Marita (Hg.): Orte des

Unermesslichen. Theater nach der Geschichtsteleologie, Zürich u.a.: Diaphanes 2014, 94.

226 Zu demhier als ›Theater des Denkens‹ beschriebenen Komplex, der ein anderes Denken des Thea-

ters möglich macht, vergleiche auch die Beiträge in: Gabriel, Leon/Müller-Schöll, Nikolaus (Hg.):

Das Denken der Bühne. Szenen zwischen Theater und Philosophie. Szenen zwischen Theater und Philoso-

phie, Bielefeld: transcript 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Volte ausgelassen wird.Wenn der im Text angelegte Anspruch, in seiner fragmentierten

Dialog-Form auch ein Ganzes zu sein, nicht in Abrede gestellt wird, hat das aber auch

noch eine andere Folge. In extremis zeigt der Text auf, dass die Lektüre alsGespräch in der

Schrift – im Sinne des frühromantischen Denkens eines steten Antwortens unter dem

Eindruck einer Krise der Kommunikation – immerwieder und aufsNeueÜberlegungen

hervorbringt, die ihrerseits antwortbedürftig bleiben.

IhrenVortrag bezeichnen Lacoue-Labarthe undNancy als »post-scriptum« zu einem

zwölf Jahre zuvor publizierten Briefwechsel zur »Sache der Bühne« (»affaire de scène«),

in dem die Untersuchung der »Theater-Schreibweise« (»l’écriture théâtrale«) (vgl. DD,

67)227 auf ein anderes Mal verschoben wurde. Auch wenn sich an dem Interesse an der

»Theater-Schreibweise« einerseits die Tendenz einer das Theater auf das geschriebene

Drama reduzierenden Vorstellung ablesen lässt,228 ist jedoch auch zu betonen, dass La-

coue-Labarthe und Nancy mit dem Begriff »l’écriture« nicht die Schrift im engeren Sin-

nemeinen.Der Begriff schließt bei ihnen implizit an Blanchot und die Frühromantik an

und wird an einigen Stellen explizit mit Derrida in Verbindung gebracht (vgl. DD, 88).

Sie übertragen den mit Blanchot bereits im vorangegangenen Teilkapitel ausgeführten

Gedanken einer unmöglichen Präsenz und Präsenz des Unmöglichen auf dasTheater als

durch den Dialog bewirkte Inszenierung: »Le dialogue opère cette mise en scène.« (DD,

70) Dass sie die »Sache der Bühne« nicht losgelassen habe, sei darauf zurückzuführen,

dass sie die Schnittstelle ihrer philosophischen Arbeiten sei (vgl. DD, 68). Wie Nancy in

Partage des voix konstatiert, geht ein Statuswandel der Philosophie um 1800 mit einem

DenkenderDarstellungals unendlicheTeilung (»sapartition est infini«) einher.Weil die-

se Teilung im und als Dialog erfolge und »in der ganzen Tragweite des Worts, das nicht

nur literarisch,sondernebensoethisch,sozialwiepolitisch ist«229,zuverstehensei,kann

die Frage des Dialogs nicht lediglich als eine unter anderen, sondernmüsse als die Frage

der Philosophie schlechthin betrachtet werden.230

Neben dem »archi-dialogue« wird im Text der Begriff eines »archi-théâtre« einge-

führt (DD, 69), für das Nancy als Abschluss seines ersten Beitrags zum »Dialogue sur le

dialogue« drei Fragen formuliert: Erstens, ist dasTheater derOrdnung personeller, indi-

vidueller und subjektiver Präsenzen fremd, weil in seiner Logik eine Präsentierung von

Präsenz erfolgt, die sich nicht präsentiert und der Präsenz damit entzogen bleibt – die

›Präsentierung einer entzogenen Präsenz‹: »une logique […] d’une présence […] essen-

tiellement en fuite, une présence qu’il s’agit de présenter justement parce qu’elle ne se

présente pas«? Zweitens, geht die Philosophie dia-logisch als Gang durch den Logos vor,

während das Theater als dia-logisch aufzufassen ist, das heißt als eine Bewegung durch

und auseinander? Drittens, kann der Punkt des Aussagens (»point d’énonciation«) ohne

227 Ulrich Müller-Schöll übersetzt »affaire de scène« mit »Bühnenangelegenheit« (vgl. Lacoue-Labar-

the/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 20).

228 Es ist gleich zu Beginn von der »l’énonciation ou de la profération du texte« (DD, 70) die Rede.

Der Text setze sich selbst schon in Szene, so Nancy, noch bevor ein Regisseur oder Schauspieler

intervenieren können.

229 Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 72.

230 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 88.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 139

Figur bleiben und die Typologie desTheaters durch eine Verräumlichung ersetzt werden

(vgl. DD, 72ff.)?

InsbesondereNancy äußert imVerlauf desDialogs Vorbehalte gegenüber der immer

wieder auftauchenden Vorsilbe »archi-«. Er spricht von einem »Risiko, das ganz allge-

meinmit der Formulierung ›archi‹ verbunden ist,was imÜbrigennicht heißt, daßdieses

Risiko nicht eingegangenwerden darf, sofernmanGründe dafür ausweist.« (DD, 105).231

Während er die Intention des »archi-« – im Sinne einer Reflexion der Bedingungen von

Vorgängigkeit – verstehen und einordnen könne, bestehe das Risiko einer »Prä-Fixie-

rung«, die für Missverständnisse empfänglich sei und auch etwa Derridas Begriff der

»archi-écriture« eingeholt habe (vgl.DD, 88).Diese Problematisierung zielt auf die Cha-

rakterisierung des »archi-théâtre« als ein der Kunst zugrundeliegendes Paradigma sei-

tens Lacoue-Labarthes.Diesesmüsse aber vom»théâtre non ›archi‹« unterschiedenwer-

den, um nicht einer Einebnung des »Unterschied[s] der Künste« unter einer vermeintli-

chen Einheit der Ordnung desTheaters Vorschub zu leisten, so Nancy (vgl. DD, 89/104).

Lacoue-Labarthe betont in seiner darauffolgenden Antwort, dasTheater nicht zumWe-

sen der Kunst erklären zu wollen. Die Künste seien nicht über das Modell des Theaters

geregelt: »Les arts ne se règlent pas sur le modèle du théâtre, c’est l’evidence; et mon in-

tentionn’estnullementde fairedu théâtre l essencede l’art« (DD,92).232Wieaber verhält

es sich in dieser Angelegenheitmit demDialog?DerDialog verfährt denBeschreibungen

von Lacoue-Labarthe und Nancy zufolge alsDia- und Diskontinuität und eine die Spra-

che vorstrukturierende Teilung und ermöglicht von diesem Ausgangspunkt eine andere

Perspektive auf seine »Rolle« imTheater.Genau diese Beschreibung als ›Ausgangspunkt‹

steht aber auch zur Debatte: Inwiefern und im Hinblick worauf ist diese Formulierung

einer Vorgängigkeit, Ursprünglichkeit oder gar Herrschaft des Dialogs als »archi-dialo-

gue« zu begründen und gar zu legitimieren? Droht nicht die Rede von einem ursprüng-

lichen Dialog, auch wenn damit die Ablösung von einem Einheits- und Totalitätsden-

ken anvisiert ist, dieWiedereinführung einer begründenden und quasi-metaphysischen

Leitreferenz, insofern alsmit derDenkfigur desDialogs das Schema eines absoluten An-

fangs bedient wird? Widersteht der »archi-dialogue« einer essenzialisierenden Ausle-

gung, besonders vor dem Hintergrund des in diesem Kapitel an verschiedenen Stellen

bereits hervorgehobenen Selbstbezugs der Sprache?

Nancy spricht in seinen Ausführungen ausdrücklich von einer auf sich selbst bezo-

genen Sprache, wenn er fragt, ob das Gespräch nicht »diesseits oder jenseits von allem

bestimmten Sprechen« bleibe (DD, 105).233 Er bezieht sich an dieser Stelle explizit auf

den Vers Friedrich Hölderlins aus Friedensfeier und bringt ihn mit einer dialogisch-frag-

mentarisch gedachten Individualität zusammen: »Seit ein Gespräch wir sind« (vgl. DD,

101). Ein der Sprache und demSprechen eigenerDialog lasse sichNancy zufolge darüber

hinaus an der besonderen semantischen Funktion von Kollektivbegriffen im Deutschen

erläutern. Als Beispiel dafür führt er – ausgerechnet und wahrscheinlich nicht zufällig

231 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 42.

232 Die deutsche Übersetzung dieser Stelle lautet: »Die Künste geben sich ihre Regeln nicht nach dem

Modell des Theaters, das ist klar; undmeine Absicht ist es keinesfalls, aus dem Theater ein ›Wesen

der Kunst‹ zu machen […].« Ebd., 34.

233 Vgl. ebd., 41.

’

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

an Celan erinnernd – »das Gebirge« an (vgl. DD, 105). Der Kollektivbegriff, so lässt sich

die in der Andeutung belassene Anmerkung Nancys begreifen, verweist auf eine Plura-

lität einzelner Berge und damit auf ein dem Begriff mitgegebenes, stets je anderes Ein-

zelnes: das Wort Gebirge stimmt nicht mit sich selbst überein, weil es auf sich als eine

heterogene Vielzahl – das heißt als ein je anderes – verweist. Hier ist jedoch eine wich-

tige Verschiebung gegenüber den Überlegungen zumSelbstbezug der Sprache bei Blan-

chot hervorzuheben. AuchwennNancy betont, dass der Dialog alsDia-Log sich von sich

selbst unterscheiden müsse, ist in der von Lacoue-Labarthe und Nancy vorgenomme-

nen Annäherung an den Dialog, der Bezug der Sprache auf sich als ein Anderes nicht in dem

Maße zentral wie bei Blanchot. Im Sinne von »Le Dialogue sur le dialogue« ist der Mo-

nolog noch aus anderen Gründen unmöglich als für Blanchot (vgl. DD, 84).234 Obwohl

Lacoue-Labarthe undNancy der von Blanchot diskutierten Überlegung eines dem Spre-

chen eigenen dialogischenBezugs auf sich als Anderes nichtwidersprechen,nehmen sie

vielmehr in den Blick, dass die Sprache – auch wenn sie als Selbstbezug begriffen ist –

sich veräußernmuss, umwerden zu können, was sie ist.

Wie es in einer Formulierung Lacoue-Labarthes entsprechend heißt, ist das Dialo-

gische die Bedingung der Sprache überhaupt oder ihr Ursprung (vgl. DD, 98). Er grenzt

die wesentlich dialogische Sprache dabei von Novalis’ Formulierung um die »um sich

selbst bekümmert[e]« Sprache inMonolog ab, die er als Schauplatz eines monologischen

Sprachverständnisses anführt, auch wenn darin »eine blendende, schwindelerregende«

Wahrheit stecke (DD, 99).235 Der Kommentar dieses Textes in Heideggers Der Weg zur

Sprache, so Lacoue-Labarthe, beabsichtige zwar eine Dekonstruktion des westlichen,

instrumentellen, kommunikativen und subjektiven Sprachverständnisses, zeichne sich

aber durch das Problem aus, die Einsamkeit des Sprechens nur unter den Vorzeichen

der Gemeinsamkeit begreifen zu können.Mit den Ausführungen in La fiction du politique

vergleichbar,236 spricht Lacoue-Labarthe davon, dass Heidegger eine Vorgängigkeit des

Dialogischen im Monologischen – die sein Denken nahelegt – nur als »enge und be-

harrlich regionale Onto-Politologie […] zu denken erlaubt« (DD, 100).237 Mit Heidegger,

so ließe sich diese Überlegung Lacoue-Labarthes mit einem Begriff Nancys beschrei-

ben, lasse sich der Dialog nur als »immanentisme«238 im Sinne einer geschlossenen

234 Die Formulierung lautet: »(on pourrait dire: le monologue est impossible)«.

235 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 38.

236 Lacoue-Labarthe (vgl. La fiction du politique, 72) fasst diese Fragestellung so, dass Heidegger die Be-

deutung von Auschwitz und der Shoah als »Zäsur« des Denkens zwar nicht anerkannt habe, mit

ihm jedoch der theoretische Horizont für die systematische Verkennung des Unerkennbaren ge-

dacht werden könne.

237 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 39.

238 Vgl. Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, 98. Meyzaud notiert dazu: »Im Zuge

des 20. Jahrhunderts haben sich die Verhältnisse zwischen Staatsmacht einerseits und moder-

nen Versuchen, eine ›neue Mythologie‹ auf den Plan zu rufen andererseits, erheblich verschoben.

Für die hypertrophische Entwicklung des Staates im Rückgriff auf mythische Elemente, die allen

programmatischen Unterschieden zum Trotz in der politischen Geschichte des 20. Jahrhunderts

nationalsozialistischem Regime, Faschismen und dem Sowjetischen Terror (dem verstaatlichtem

Kommunismus) gemeinsam ist, hat Nancy ab den 1980er Jahren den als Konkurrenzbegriff der

sogenannten ›Totalitarismen‹ Begriff ›immanentisme‹ vorgeschlagen. […] In Abgrenzung zum Be-

griff ›totalitarisme‹, so wie Claude Lefort oder Hannah Arendt ihn verwendeten, sollte ›immanen-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 141

Gemeinschaft begreifen. Die dialogische Vorgängigkeit im Ansatz von Lacoue-Labarthe

und Nancy erhält eine gänzlich andere Kontur. Wie nachfolgend deutlich werden soll,

führt das Denken des Dialogs aus den Grenzen des Immanentismus heraus. Weil der

Dialog in der Perspektive von Nancy und Lacoue-Labarthe nicht von einer Ursprüng-

lichkeit her konstruiert ist und auch auf keinen Ursprung abzielt, ist in ihr bereits die

Infragestellung des »archi-« im »archi-dialogue« aufgeworfen.

Anders als der geöffnete Selbstbezug eines »rapport sans rapport« bei Blanchot oder

die Aufkündigung alles Gemeinsamen in Hamachers Annäherung an Celan,239 besteht

Lacoue-Labarthe und Nancy zufolge die Vorgängigkeit des Dialogischen im Monologi-

schen (vgl. DD, 101),240 so die vorgeschlagene Hypothese, in der »Fähigkeit oder Funkti-

on [der Sprache], ausgesprochen zuwerden« (»capacité ou la fonction ›élocutoire‹« [DD,

99]).241 Nancy und Lacoue-Labarthe fügen dem Selbstbezug der Sprache eine notwendi-

ge Veräußerung hinzu, die jedoch weder inhaltlich noch strukturell mit der Rezeption

übereinkommt oder zusammenfällt. Die wesentlichen Begriffe dieser Veräußerung in

der Sprache undderCharakterisierungder Sprache als Ausstellung des Sprechens in »Le

Dialogue sur le dialogue« sinddie »Äußerung« (»énonciation«) unddie »Anrede« (»adres-

se«) (DD, 70/98). Die Veräußerung in der Sprache ist nicht ein Aspekt, eine Option oder

bloße Möglichkeit im Sprechen, sondern die dialogische und gleichermaßen unmögli-

che Voraussetzung einer grundsätzlich bewegten Sprache. Die Veräußerung beruht auf

gewissermaßen unmöglichen Voraussetzungen,weil weder ein Ursprung für sie gesetzt

noch in einem teleologischen Sinne mit Rücksicht auf ihr Ziel nachträglich angenom-

menwerden kann.Ohne dass die Sprache sich als Sprechen an eine ihrerseits entzogene

Andersheit richtet und sich somit von sich selbst, von ihrem Ursprung und von ihren

Zielen abwendet, kann sie als solche nicht gefasst werden. Und ohne ausgesprochen zu

werden, ist Sinn242 für Lacoue-Labarthe und besondersNancy nicht denkbar.Marita Ta-

tisme‹ somit gerade auf die unheimliche Verbindung zwischen Staat (Macht, Apparat, Bürokratie,

Polizei) und einer Loslösung der mythischen Dimension kollektiver Gebilde von einem wie auch

immer gedachten Außen (der Dimension des Transzendenten) aufmerksammachen.« (Meyzaud:

»Anstelle des Staates«, 57f.) ZumZusammenhang zwischen Immanentismus undTheater vgl. auch

Gabriel, Leon: Bühnen der Altermundialität.VomBild derWelt zur räumlichen Theaterpraxis, Berlin: Ne-

ofelis 2021, bes. 169–176; 218–222.

239 Vgl. dazu in diesem Band, 129f./113.

240 DD, 101: »dans le monologique même, du dialogique«. Diese Präzisierung fehlt in der deutschen

Übersetzung (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 39).

241 Ebd., 38.

242 In singulär plural sein ist der Begriff des Sinns erläuterungsbedürftig, was auch für »Le Dialogue sur

le dialogue« gilt. Nicht nur ist hier eine sinnliche Komponente mitgedacht, die Nancy etwa in Cor-

pusweiter ausführt (vgl. Nancy, Jean-Luc: Corpus, Paris: Métailié 1992) Er verweist auf eine Tendenz

zur Verdrängung des Sinnlichen in der Philosophie, wie auch mit dem Begriff der »passiblité du

sens« in L’oubli de la philosophie hervorgehoben wird (vgl. Nancy, Jean-Luc: L‹ oubli de la philosophie,

Paris: Éd. Galilée 1986, 106). Anstelle eines Sinns als Fülle oder Erfüllung, steht Sinnbezogenheit

als relationale Aussage über das Mit-ein-ander-sein des Menschenmit sich selbst im Zentrum des

NachdenkensNancys, für das »Kommunikation« entscheidend ist, weil Sinnbezogenheit nur einen

Sinnhabe »wennund insofern sie kommuniziertwird – und sei es nur von »mir« zu »mir selbst« (vgl.

Nancy: Singulär plural sein, 19). Im Gegensatz zur sinnkritischen Perspektive Derridas (vgl. Derri-

da: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«) schreibt Nancy im Bewusstsein einer Zeit

nach dem Sinn, insofern als »wir« heute unter Sinnverlust, einemMangel und somit einen Bedarf

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

tari formuliert imAnschluss anNancy eine »sinnlicheEntfaltung«,die das Sinnliche und

die ihm zu eigene Differenz und Negativität aktualisiert.243 Dass der Sinn als Mit-Tei-

lung begriffen ist, hebt denUmstand nicht auf, dass Lacoue-Labarthe undNancy von ei-

ner Krise, einer Teilung und einer anfänglichen Spaltung (»division initiale« [DD, 71]244)

ausgehen, sondern stellt diesenUmstand aus.Der Sinn beruht darauf, nicht schlichtweg

übertragbarzusein,sondern inderFormeinerUnmöglichkeit vonKommunikation,Ver-

mittlung und Verständigung überhaupt erst zu entstehen.Dass Sprache ausgesprochen

wird, ist zwar keine Aufhebung der wesentlichen Einsamkeit der Einzelnen, aber als In-

dikator dafür zu begreifen,dass die Einzelnenüber dieMit-Teilung eines geteilten Sinns

auf eine Gemeinschaft verwiesen sind, die sich jedoch nicht verwirklicht.245

Das Sprechen ist, ohne genaue Ausrichtung, nach außen gerichtet, auch wenn ein:e

potenzielle:r Zuhörer:in auch noch so fern ist. Darin besteht für Nancy und Lacoue-La-

barthe der wesentlich dialogische Charakter der Sprache als Äußerung.Mit diesem, aus

dem Selbstbezug heraus entwickelten Fremdbezug lässt sich auch begründen, warum

bei Lacoue-Labarthe undNancy anstelle eines »archi-dialogue« eine »Öffnung derWelt«

(»ouverture dumonde« [DD, 98]) imUrsprung der Sprache als dialogische Anrede ange-

führt werden kann. Der Dialog gründet weder in sich noch lässt er sich als Moment der

Gründung anführen oder rekonstruieren. Statt von einem ursprünglichen Dialog muss

von einer anfänglichen Diskontinuität der Sprache als Dialog im Hinblick auf sich und

die unmögliche Möglichkeit eines Außen ausgegangen werden. Der Dialog wird als je

neuer Anfang einer wesentlichen Ursprungslosigkeit gedacht: ein an-archischer Archi-

Dialog.246 Während die Vorstellung von Präsenz in der Philosophie als Gang durch den

Logos gedacht ist (»la philosophie comme dia-logique«) ist die Logik des »dia-« als eine

Bewegung durchund auseinander demTheater als Dialog eigen: »le théâtre comme dia-lo-

gique« (DD, 74). Die dia-logique desTheaters stellt die »Präsentierung einer entzogenen

an Sinn haben – gerade deshalb aber ein neues Verhältnis zu ihm ausbilden, weil »wir« – also eine

rückhaltlose und unendliche Bezugnahme der Menschen aufeinander – selbst der Sinn sind.

243 Vgl. Tatari, Marita: Kunstwerk als Handlung. Transformationen von Ausstellung und Teilnahme, Mün-

chen: Fink 2017, 27. Zu Tataris Lesart des Begriffs der Handlung in Hegels Vorlesungen über die Äs-

thetik vgl. in der vorliegenden Studie, 274ff.

244 Ulrich Müller-Schöll übersetzt »division initiale« mit »anfängliche Teilung« (vgl. Lacoue-Labarthe/

Nancy: »Dialog über den Dialog«, 22).

245 Auch wenn hier nicht ausführlich auf die Frage der Gemeinschaft eingegangen werden kann, lässt

sich dennoch verdeutlichen, dass sie inNancys Perspektive (vgl.Von einer Gemeinschaft, die sich nicht

verwirklicht, 47–55) nur vor dem Hintergrund der Überlegungen zur Mit-Teilung im Dialog mög-

lich ist: eine »communauté desœuvrée« oder eine Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Zum

Gespräch als »Überwindung der Politik durch eine rein sittliche Geselligkeit« vgl. Meyzaud: Formen

des Gesprächs – Gespräch der Formen, 241f.; Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 62. Vgl. zu den beson-

ders in den späten 90er-Jahren geführten Debatten umdie Frage der Gemeinschaft den herausge-

gebenen Band von Vogl, Joseph (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

246 Die Wendung einer »arché an-archique« geht auf Levinas (Autrement qu’être ou au-delà de l’essence,

120) zurück und bezeichnet als »avoir-été-offert-sans-retenue« ein Ausgesetzt-sein gegenüber ei-

nemAnderen. In diesemVerhältnis ist jede Formdes Rückhalts ausgesetzt: »Commedéséquilibre,

comme délire, défaisant la thématisation, échappant au principe, à l’origine, à la volonté, à l’arché

qui se produit dans toute lueur de conscience. Mouvement, dans le sens originel du terme, an-ar-

chique.« (Ebd., 159).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 143

Präsenz« (DD, 73) aus.Nancys und Lacoue-Labarthes dialogisch vorgetragene Auseinan-

dersetzungmit demDialog führt zu einer Auseinandersetzungmit demTheater.Wie in

einerParenthese vorgetragenwird, sindDialogundTheaterdieselbeSache : »Pour lemo-

ment je vais revenir au théâtre lui-même et au dialogue (ou au dialogue, puisqu’au fond

c’est la même chose).« (DD, 84) Diese These ist nicht zuletzt deswegen von besonderem

Interesse,weil die Verbindung vonDialog undTheater imZusammenhang der Beschrei-

bung des Dramas der Neuzeit bei Szondi in der Einleitung dieser Studie zu einem der

Ausgangspunkte einer kritischen Neubetrachtung des Dialogs erhoben wurde.

Theater und Dialog: »denn im Grunde ist das dieselbe Sache«

Das Kennzeichen des Menschen ist es, den

Bezug als solchen auszustellen, und er tut

das durch die Sprache. Und das Theater

stellt das aus.247

Auf der im vorangegangenen Abschnitt erörterten Grundlage aufbauend beschreiben

Lacoue-Labarthe und Nancy dasTheater als einen verallgemeinerbaren Modus der Prä-

sentierung einer entzogenenPräsenz. InAbgrenzung vom»Spektakel«, gehen sie von ei-

ner Bühne des Seins aus, einer »mise en scène« oderDramaturgie des Seins (vgl.DD,69).

Diese In-Szene-Setzung werde – vermittelt darüber, was die »Schreibweise des Thea-

ters« zudenkengibt –durchdenDialog erwirkt: »Ledialogue opère cettemise en scène.«

(DD, 70)248 Damit kommen sie zu der erläuterungsbedürftigen Bestandsaufnahme, dass

Dialog undTheater »im Grunde dieselbe Sache« (»puisqu’au fond c’est la même chose)«

(DD, 84) seien.Während diese Aussage an die von Szondi beschriebene Verbindung von

Dialog undDrama erinnert, geht es hier umein »Theater«,welches über die epochale Be-

zeichnungDramahinausführt.Dennoch ließe sich die Frage stellen,umwelchesTheater

es ihnen geht, beziehen sie sich dochmitunter auf ein Schauspielgeschehen, das für ein

Publikum stattfindet.249 Dabei ist jedoch entscheidend:Wie bereits erläutert, stehen La-

coue-Labarthe undNancy imErbe der Frühromantik,womit eine Unsicherheit vonMit-

teilung undVerständigung als Ausgangspunkt der Frage nach demDialog gesetzt ist. An

dieses Erbe anschließend geht es ihnen darum, wie ein in der Philosophie verankertes

Denken der Repräsentation und der Präsenz – nämlich, dass etwas als (oder mithin oh-

ne »als«) Selbst auftreten250 oder bezeichnetwerden kann –durch denDialog alsTheater

247 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 94.

248 Ulrich Müller-Schöll übersetzt: »Der Dialog führt diese Inszenierung aus […].« (Lacoue-Labarthe/

Nancy: »Dialog über den Dialog«, 22).

249 Auch Gabriel hält fest, dass philosophische Überlegungen dazu, was Theater sei, zwar häufig über

die Aufführungsbindung hinausgehen, jedoch »die Metaphorik eines (schauspielerischen) Ge-

schehens gegenüber einem distanzierten Betrachter zum Ausgang« nehmen (vgl. Gabriel: Bühnen

der Altermundialität, 133).

250 Vgl. zur Frage des Auftritts die Monographie von Vogel, Juliane: Aus demGrund. Vgl. speziell zur im

Dramaund imTheater verhandeltenmenschlichen Selbstkonstitution, auch ihrenAufsatz »›Who’s

there?‹. Zur Krisenstruktur des Auftritts in Drama und Theater«, 22–37, in: Dies./Wild, Christopher

(Hg.): Auftreten.Wege auf die Bühne, Berlin: Theater der Zeit 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

beziehungsweise dasTheater als Dialog einerseits unterlaufen, andererseits auch über-

haupt erst möglich wird.Während die Kritik nicht unberechtigt ist, dass Lacoue-Labar-

the undNancy primär das geschriebeneDrama sowie eine Schauanordnung entlang der

ideologischenKonstellationdesDramasvoraussetzen,bleibt dennoch festzuhalten,dass

ihre Überlegungen zumTheater des Denkens ein anderes Denken des Theaters ermög-

lichen. Um diesen in »Le Dialogue sur le dialogue« mäandernden Gedanken näher zu

beleuchten, soll im Folgenden mit »Theatereignis«, »Das gemeinsame Erscheinen« und

»Die Kunst des Bezugs« auf drei weitere Texte von Nancy Bezug genommen werden, in

denen es umeinenBezugnicht nur ohne, sondern vor jedemBezug geht,welche die Vor-

ursprünglichkeit desTheaters ›begründet‹.251

Die Beschreibung des Theaters als Bedingung und Modell der Erscheinungsform

des Wirklichen, das durch die Mit-Teilung im Dialog denkbar wird, akzentuiert einen

entschiedenen Vorrang der Sprache – hier bleiben Nancy und Lacoue-Labarthe dem bei

Blanchot als unüberwindbar charakterisierten Horizont der Sprache verpflichtet. Das

verdeutlicht das Zitat, welches diesem Abschnitt vorangestellt ist. Die »écriture théâtra-

le«, oder kurzum dasTheater, bezeichnen Lacoue-Labarthe undNancy als privilegierten

Modus und als Modus der Präsentierung einer entzogenen Präsenz: Weil damit Tren-

nung und Ko-Präsenz nicht als gegenseitig ausschließend, sondern zusammengedacht

werden kann (vgl. DD, 86), ist das Theater als Dialog ein programmatischer Kristalli-

sationspunkt ihres Denkens. Die auf die Äußerung (»énonciation«) zurückzuführende

Logik der ursprünglichen Selbstentfremdung und das Gegenüber des Anderen ist für

sie dabei eine zunächst topologisch, das heißt räumlich gedachte Kategorie (vgl. DD,

71): »Was das Theater, und zwar das Theater als Dialog, repräsentiert, das heißt was es

präsentiert, ist die Verräumlichung.«252 Auf Französisch lautet diese Stelle : »Ce que le

théâtre, et le théâtre en tant que dialogue, représente, c’est-à-dire ce qu’il présente, c’est

l’espacement.« (DD, 86). Dass in der Veräußerung der Sprache von einem Ort zu einem

anderen, für die die Dimensionen des »dia-« und »dis-«, »syn-« und »cum-« konstitutiv

sind, und damit eine horizontale »Ko-dis-tribution« an die Stelle eines vertikal-theo-

logischen Denkens tritt, ist der Hintergrund, vor dem bei Nancy Begriffe wie Dialog,

Theater,Mitsein, Bezug, Gemeinschaft und Kommunismus gedacht werden.

Dabei ist insbesondere in Bezug auf NancysTheaterverständnis der Aspekt der Ver-

räumlichung hervorzuheben.Mit der Verräumlichung – diese spielt sich zwar imRegis-

ter der Vorgängigkeit ab, ist jedoch nicht als ursprünglich zu begreifen, sondern als »non

251 Die Begründungsstruktur wird insbesondere durch den Theaterbegriff in den Schriften Lacoue-La-

barthes auf paradoxale Weise unterlaufen, was in den Gedankengängen der vorliegenden Studie

immer wieder berührt wird (vgl. dazu etwa dasMüller-Kapitel, bes. 380ff.). Gegenüber einer Gabe

der Darstellung bei Nancy ist bei Lacoue-Labarthe eine prinzipielle Ablehnung des Theaters als

Abbildung festzustellen – insbesondere eines Theaters der Abbildung der ›Gestalt‹  –, was ihn zu

einer Akzentuierung des Entzugs, der Unterbrechung und des Verstummens führt. Das zeigt sich

nicht zuletzt an seinen Überlegungen zur Zäsur nach Hölderlin und in Auseinandersetzung mit

Heidegger, Arendt und Celan (vgl. dazu in diesem Band, 24f./166). Vgl. zum Theaterbegriff von La-

coue-Labarthe: »Die Zäsur des Spekulativen«; Ders.: Métaphrasis; Ders.: »Paradox und Mimesis«,

11–33, in: Ders.: Die Nachahmung der Modernen. Typographien II, übers. v. Thomas Schestag, Basel

u.a.: Engeler 2003, bes. 16/25.

252 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 30.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 145

›archi‹« – wird etwas berührt, das Nancy in einem gleichnamigen Aufsatz als »Theater-

eignis« im Ausgang des Theaters aus dem Kult beschrieben hat.253 Er bezieht sich da-

bei auf eine Stelle in Bertolt Brechts Kleines Organon für dasTheater: »Wennman sagt, das

Theater sei aus dem Kultischen gekommen, so sagt man nur, dass es durch den Auszug

Theater wurde.«254 Das Theater fasst er daran anschließend nicht als Repräsentation,

sondern – ähnlich der in »Le Dialogue sur le dialogue« vorgeschlagenen »Präsentierung

von Präsenz« – vielmehr als »In-Gegenwart-Setzen […] dessen,was sich an der Stelle be-

findet, wo die Götter gegangen sind«.255 Während der religiöse Kult, zu dem auch et-

wa Opfergaben gehören, als Anrufung an göttliche Instanzen gerichtet ist, die sich als

gewissermaßen verfügbare Präsenzen beschreiben lassen, begreift Nancy das Theater

im Anschluss an die Formulierung Brechts als vom Kult aus-gehend und demzufolge

als Abschied von einer sich entziehenden Präsenz des Göttlichen.256 Weil der Mensch

imTheater nicht mehr den Göttern vorstellig werde, stehe er sich in seiner sterblichen,

fragilen Anwesenheit selbst gegenüber. Seine eigene Anwesenheit ist durch einen Ent-

zug gekennzeichnet: Dieses Verschwinden, das mit der sterblichen Gegenwart des sich

selbst gegenüberstehenden Menschen auf den Plan gebracht ist, kommt Nancy zufolge

imTheater als »Wort«undals »Wortkörper« zumAusdruck.257DasgesprocheneWort hat

sich an die Stelle von Opferblut und Kontinuität gesetzt und ist in der Folge als Mit-Tei-

lung zu verstehen. Damit gehen die unsichere Verständigung und eine potenzielle un-

endliche Verkettung neuer Verständigungsprozeduren einher. Die Sprache richtet sich

nicht mehr an die unsterblichen Götter, sondern ist Anrede der Anderen. Diese Anrede

bringt – nicht als Aufhebung, aber als »gemeinsames Erscheinen« der Einsamkeit der

Einzelnen –einedurchdieSprache vermittelteGemeinschaft sterblicherMenschenzum

Ausdruck: Sprache als Anrede erfolgt angesichts eines Anderen im Entzug. Das Wort,

und wie es zumal imTheater als Auseinandersetzungmit einer von Göttern verlassenen

Welt ausgesprochen wird, verhandelt »die Nähe des absolut Entfernten«, »den Zugang

zumUnzugänglichen, der ohne Zugang bleibt« undmacht damit – in Abwesenheit eines

absoluten Anfangs – einen Sinn im und für den Entzug denkbar.258

Die Mit-Teilung des Sinns, die Nancy in »Theatereignis« ausgehend vom geteilten

Wort im Theater begreift und die er strikt auf eine entzogene Präsenz bezieht, ist in

seinem Aufsatz »Das gemeinsame Erscheinen« mit dem Begriff des Dialogs als Denk-

bild dafür verknüpft, dass es »kein für sich existierendes Einzelnes« gibt. Das mit dem

»Zur-Welt-Kommen« grundsätzlich gleichbedeutende »Sein in der Gemeinschaft« be-

greift Nancy anhand des »Kommunismus«. Ihm verleiht Nancy eine etwas eigenwillige

Bedeutung, die der des Theaters in »Theatereignis« ähnlich ist. Kommunismus, als die

vom Menschen an ihn selbst gerichtete Aufforderung eines Denkens ohne beziehungs-

weise vorrangig nachGott, ist fürNancy die Idee und der Entwurf, der denMenschen ins

253 Nancy: »Theatereignis«.

254 Brecht: »Kleines Organon für das Theater«, 67.

255 Nancy: »Theatereignis«, 326.

256 Vgl. ebd., 323f.

257 Vgl. ebd., 326.

258 Ebd., 329.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Zentrum des Weltgeschehens stellt.259 Während das Denken in dieser Epoche vor einer

Reihe »onto-theo-logischer«260 Alternativen steht, die Gott durch eine neue metaphysi-

sche Gewissheit ersetzen (zum Beispiel Wissenschaft oder Geschichte), und auf die das

Denken wie auf einen quasi-göttlichen Fixpunkt rückbezogen werden kann, erfordert

der Kommunismus die »ouverture du monde« vor dem Hintergrund der Abwesenheit

eines gegebenen Sinns. Auch diese Überlegung steht deutlich im frühromantischen Er-

be und ringt mit dem Verhältnis zur Welt und dem Weltverhältnis nach der Krise der

Kommunikation.Weil der Sinn nicht länger von einer Stelle her gesetzt und legitimiert

ist, müsse er vergemeinschaftet und geteilt werden, so Nancy.261 Auf dieser Grundlage

kommt er zuder streitbarenAussage: »DerKommunismus ist eine ontologischeAussage

undkeinepolitischeOption (dochwas eineontologischeAussage ist,das ist die Frage,auf

diemannichtmehr außerhalb des Seins ›in‹ der Gemeinschaft antworten kann).«262 Da-

mit ist nichtweniger gemeint, als dass – in Abwesenheit einesGegebenen, sei es in Form

einer bestimmten Struktur oder eines Inhalts von Sinn, sei es als Gegenwart oder Ver-

sprechen einer bestimmbaren Gemeinschaft – allein durch das gemeinschaftlich-dialo-

gische Sein überhaupt etwas ist.263

Der Bezug auf einen entzogenen Anderen, der sich im Aufsatz über das »Theater-

eignis« anhand des Wortes und des Wortkörpers denken lässt und in »Le dialogue sur

259 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 171.

260 Heidegger entwickelt diesen Begriff in der Auseinandersetzung mit der Philosophie Hegels. Die-

se stehe im Kontext eines abendländischen Denkens der »Onto-Theo-Logik«, welche mit unter-

schiedlichen Variationen von Sein/Logos/Gott operiere (vgl. Heidegger, Martin: »Die onto-theo-

logische Verfassung derMetaphysik«, 51–79, in: Identität undDifferenz. Gesamtausgabe Bd. 11, Frank-

furt a.M.: Klostermann 2006, 67). Die Philosophie habe zwar an die Stelle der prima causa eines

göttlichen Schöpfers eine ratio gesetzt, damit aber eine Figur installiert, die einer Logik der Letzt-

begründung undWesensgründung jedoch auf solche Weise unterliegt, dass sie die Funktion Got-

tes einnimmt. Das Allbeherrschende dieses Prinzips der Logik und des zurückgegebenen Grundes

liege darin, dass alles, was sei, überhaupt erst sei, wenn es einen Grund und eine Begründung, das

heißt eine Logik und eine ratio habe (vgl. Heidegger,Martin:Der Satz vomGrund.Gesamtausgabe Bd.

10, hg. v. Jäger Petra, Frankfurt a.M.: Klostermann 1997 hier bes. 50–53).

261 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 171.

262 Ebd., 176.

263 Vgl. ebd., 169f. Nancy und Lacoue-Labarthe führen eine intensive Auseinandersetzung mit den

politischen Implikationen ihrer Überlegungen, auf die hier nicht en detail eingegangen werden

kann. Es sei hier noch einmal auf Meyzauds Hervorhebung »einer Überwindung der Politik durch

eine rein sittliche Geselligkeit« hingewiesen, die bereits in L’Absolu littéraire von Bedeutung ist

und als Alternative zu einer Politik des Staates ins Spiel gebracht wird – nicht zuletzt auch gegen

Carl Schmitt (vgl. Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, 265f.; vgl. Meyzaud: »An-

stelle des Staates«, 62). Von besonderer Bedeutung ist dabei die Unterscheidung von le politique

und la politique, die von Lacoue-Labarthe und Nancy in den 1980er-Jahren im Rahmen ihrer Ar-

beiten am Centre de recherches philosophiques sur le politique entwickelt wurde. Vgl. dazu den Band:

Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc (Hg.): Le retrait du politique, Paris: Éd. Galilée 1983. In

einer arendtschen Traditionslinie, so Oliver Marchart, seien sie dabei der Frage nach der »Essenz

des Politischen« angesichts eines Zusammenbruchs der Sicherheiten, dem Verfall der Fundamen-

te und der Auslöschung der Horizonte – kurzum: einer postfundamentalistischen Konstellation –

nachgegangen und überführen die bei Heidegger akzentuierte ontologische Differenz in eine po-

litische Differenz (vgl. Marchart, Oliver:Die politische Differenz. ZumDenken des Politischen bei Nancy,

Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin: Suhrkamp 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 147

le dialogue« als sprachliche Veräußerung in der dialogischen Anrede erfolgt, findet sich

beiNancy folglich imHinblick auf dieAussetzungderGegenwart derGemeinschaft auch

in seinem Verständnis eines ontologischen Kommunismus. Die Gemeinschaft sei – als

der Appell, der vomKommunismus ausgeht – dasjenige,was sich als solches nicht kom-

munizieren lasse, weil es auf die Begrenztheit des Menschen, als dessen Ursprung und

Ende die (Mit-)Teilung zu fassen wäre, bezogen sei.264 Gleichzeitig muss eine Kommu-

nikation vorausgesetzt werden, wie Nancy – nicht zuletzt mit der etymologischen Ver-

wandtschaft spielend – unmissverständlich deutlichmacht.Wie das nachfolgende Zitat

hervorhebt, ist die an den Anderen gerichtete Rede sowohl Anrede an einen sterblichen

Einzelnen als auch eröffnende Mit-Teilung einer Gemeinschaft, die sich niemals durch

die Fülle der Gegenwart einesHier und Jetzt auszeichnen kann.Die Gemeinschaft bleibt

im Kommunismus auf sich als etwas Anderes zurückgeworfen, weil sie der Endlichkeit

ausgesetzt ist, welche die Mit-Teilung in die Bestrebung des Gemeinsamen einträgt:

›Kommunizieren‹ könnte also einen ›End‹-Zweck beziehungsweise das Ende – und

zwar in dem Sinn, daß das Ende vorausgeht – im Ursprung, auf den es sich zurück-

zieht, begründen. Aber der Ursprung gibt sich dann als vielfacher zu erkennen. Das

Ende verschmilzt, so viel ist klar, mit dem ›wir‹. Durch das ›wir‹ vervielfältigt sich

das Ende vom Ursprung an als Sein in der Gemeinschaft und als gemeinschaftliches

Dazwischen. Es entsteht keine transzendentale Subjektivität, weder als Sinn noch

als Gemeinschaft (keine Substanz der einen Gemeinschaft des Sinns noch des ei-

nen Sinns der Gemeinschaft), sondern diese ursprüngliche Mit-Teilung, durch die

(durch als Mittel und auch als Durchgang) so etwas wie ›Subjekt‹, individuelles oder

kollektives Subjekt, Einzelnes, Sinn sich ereignen kann.265

Nancy akzentuiert deutlich eine dem Kommunizieren und der Mit-Teilung eigene

Verweisstruktur, die dem Erscheinen als einer Form des Werdens zugrunde liegt und

ohne die ein Einzelnes nicht denkbar ist. Er führt eine Pluralität im Hinblick auf das

einsame Einzelne an, die eine übergeordnete Struktur oder ein Feststehendes – »keine

transzendentale Subjektivität, weder als Sinn noch als Gemeinschaft« – sowohl im An-

fang als auch am Zielpunkt nicht erlaubt. Diese Linie des Denkens hat Nancy in Singulär

plural Seinmit Bezug auf die bei Heidegger als zweitrangig beschriebene Kategorie des

»Mitseins« ausgearbeitet. Er betont dabei, dass dasDasein,weil es konstitutiv »Mitsein«

ist, in einer Dis-position steht.266 In der Fußnote zu dieser Stelle verweist Nancy auf

Levinas, demzufolge das »inter-esse«267 bei Heidegger einen beschränkten Raum der

miteinander im Kampf liegenden Egoismen beschreibt und somit das »Anders-als-

264 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 184f.

265 Ebd., 185.

266 Vgl. Nancy: Singulär plural sein, 120/147.

267 Das Sein, so Heidegger, werde nicht diesem oder jenem Interesse unterworfen, sondern das Ver-

hältnis zu ihm entfalte sich als »inter-esse«: »unter und zwischen den Sachen sein, mitten in einer

Sache stehen und bei ihr ausharren« (vgl. Heidegger, Martin: »Was heißt Denken?«, 127–143, in:

Ders.: Vorträge und Aufsätze. Gesamtausgabe Bd. 7, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frank-

furt a.M.: Klostermann 2000, 131).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sein« ausschließe. Auf Levinas aufbauend legt Nancy ein gegenüber Heidegger empha-

tischeres Verständnis des Daseins angesichts des Mitseins vor, das einer Erfahrung des

Anderen und einer nicht zu tilgenden Alteritätserfahrung ausgesetzt ist.Was dabei von

entscheidender Bedeutung bleibt, ist der Aspekt der Bewegung: In dem ausführlich

zitierten Aufsatz zum gemeinsamen Erscheinen und dem ontologischen Kommunis-

mus setzt Nancy anstelle einer Figur und einem mitseienden Subjekt, eine Szene der

bezugnehmenden Figuration ins Zentrum seiner Überlegungen. Es geht ihm um die

Beschreibung einer Entstehungsbewegung, – deswegen wird eine Figuration der Figur

gegenübergestellt – vielmehr denn als um eine Fixierung oder definitorische Festle-

gung. Und die Figuration als das immer aufs Neue und je spezifische Figur-Werden ist

auf die konkrete Verräumlichung des Theaters als Szene – und sei es im Sinne eines

bloßenTheaters des Denkens – angewiesen.

Die bereits durch das Mit-Erscheinen aufgeworfene Verräumlichung des Theaters,

die Szene der Figuration, bleibt dabei auf die Sprache verwiesen. Und auch diese fin-

det, wie das Zitat aus dem Aufsatz zum Mit-Erscheinen nahegelegt hat, als Bewegung

statt: »diese ursprüngliche Mit-Teilung, durch die (durch als Mittel und auch als Durch-

gang) so etwas wie ›Subjekt‹ […] sich ereignen kann«.268 Der Reflexion auf die Modalität

von Sein und Subjektivität in Singulär plural sein kann das Nachdenken über Zwischen-

räume gegenübergestellt werden. In jener Fokussierung auf das Zwischen, die der Rede

von einemSein vorausgehenmuss, besteht die Vorgängigkeit desTheaters als Dialog so-

wie demDialog alsTheater, wie sie auch in »Le Dialogue sur le dialogue« hervorgehoben

wird. Einer Formulierung entsprechend, dass die Gemeinschaft sich unter verschiede-

nen Namen entfalten lasse, versteht Nancy schließlich auch den Kommunismus ganz

ähnlich, wie er in dem zuvor diskutierten Aufsatz zum »Theatereignis« das Theater ge-

fasst hatte:269

Kommunismus bedeutet, daß wir, sofern wir überhaupt sind, in der Gemeinschaft

sind. Daß wir gemeinschaftlich sind. Das jeder einzeln von uns, inter pares, in der

Gemeinschaft ist, gemeinschaftlich ist (inter pares: was ist zwischen? Was gibt es da-

zwischen im Zwischenraum, als Zwischenraum? Nur darum geht es).270

Wie deutlich wird, sind die mit Lacoue-Labarthe und insbesondere Nancy angeführten

Begrifflichkeiten Dialog, Theater und ontologischer Kommunismus, aber auch die Ge-

meinschaft und dasMitsein unterschiedliche Beschreibungen oder Schwerpunktlegun-

gen in der Annäherung an die Möglichkeit eines Umgangs mit der Problematik des Ver-

lusts eines absoluten Anfangs. Denn was ist, wird vor demHintergrund der »prinzipiel-

le[n] Stellung desDialogischen«271 imVorgang –das hatte Frank hervorgehoben – »end-

loser Verständigungsprozeduren«272 ausgelotet, wobei weder die Form des Zusammen-

seins der beteiligten Einzelnen festgelegt ist noch deren Festlegung in einem so oder so

beschaffenen und nach der Vorstellung von Identität als Selbstgleichheit gedachten Ich

268 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 185.

269 Vgl. ebd., 194.

270 Ebd., 176.

271 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

272 Frank: »Einverständnis und Vielsinnigkeit«, 93.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 149

vorausgesetztwerden kann. InNancys undLacoue-Labarthes Perspektive trifft die früh-

romantische Vorstellung –der zufolge schon die Sprache des einsamen Subjekts sich als

Dialog entfaltet – auf die wirklichkeitswunde Suche Celans, in der die Wirklichkeit als

Möglichkeit einerOrientierung für die Einzelnennicht vorausgesetztwerden kann, son-

dern erst entworfen werden muss. In Anschluss an »Le Dialogue sur le dialogue« und

diemit den anderen Texten entworfene theoretische Konstellation ist eine ursprungslo-

se und unendliche Bewegung des Dialogs zu formulieren.

Dass dabei die Shoah als Ereignis vorausgesetzt werden muss, in dessen Folge voll-

ends deutlich geworden ist, dass die westlich-abendländische Tradition der Philosophie

nicht nur hinterfragt, sondern auf ein anderes, abgründiges Fundament des Denkens

zu stellen ist, bedeutet auch, dass es in dem von Nancy und Lacoue-Labarthe disku-

tierten Zusammenhang keineswegs um die Restitution eines anderen, neuen Anfangs

oder die schlichte Hervorhebung einer mit zu veranschlagenden Bedeutung eines rela-

tionalen Elements geht. Das aus den Überlegungen Meyzauds bereits angeführte »Ab-

handenkommeneines absolutenAnfangs« ist unhintergehbar,weil es entlang eines durch-

weg unsicheren und irreparablen Grundes weitergedacht wird. Wie die Gemeinschaft,

sind auch der Dialog und das Theater nicht als feststehende Systeme zu begreifen, die

einen stabilen Rahmen oder ein Gerüst möglicher Bezugnahmen und damit einherge-

hende Rückversicherungen bieten.Wie Nancy in aller Deutlichkeit an der zitierten Stel-

le hervorhebt, soll mit dem Denken der Mit-Teilung das Augenmerk zunächst auf den

Zwischenraum gelegt werden, der sich zwischen Ich, Du und Wir sowie auch zwischen

Ich und Ich bereits auftut. Nancy verhandelt in den zitierten Texten sowie gemeinsam

mit Lacoue-Labarthe in »Le Dialogue sur le dialogue« Begriffe wie Dialog und Theater,

ummit ihnen »den Bezug als solchen voran[zu]stellen«273. In der Vergangenheit habe er

viel von Zusammensein und Mitsein gesprochen, wie er es in demmit Tatari geführten

Gespräch »Theater als Kunst des Bezugs« fasst. Damit habe er aber dem Sein zu viel Ge-

wicht gegeben und sei deswegen nun darum bemüht, die Vorgängigkeit des Bezugs zu

verhandeln:

In-Bezug-sein heißt normalerweise, dass es dich, mich und dann den Bezug gibt. Aber

man kann tatsächlich ontologisch zeigen, dass es die Bezugspunkte, die sich aufein-

ander Beziehenden unmöglich ohne Bezug gibt.274

Nancy stellt den epistemologischen Zusammenhang zwischen dem Verständnis des

Theaters als Drama und Dialog und der neuzeitlichen Verkürzung auf den Kopf, dass

sich der Mensch im Repräsentieren der Welt gegenübersteht und deswegen in ein

Austauschverhältnis tritt.275 Die Vorgängigkeit des Bezugs selbst gegenüber dem, was

in einen Bezug tritt, erlaubt Rückschlüsse auf das »théâtre non ›archi‹« (vgl. DD, 90).

273 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 99.

274 Ebd., 94.

275 Müller-Schöll, Nikolaus: »Über Theater überhaupt und das Theater des Menschen. Benjamin,

Brecht, Derrida, Le Roy«, 59–80, in: Ders./Gabriel, Leon (Hg.):DasDenken der Bühne. Szenen zwischen

Theater und Philosophie, Bielefeld: transcript 2019, 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Was das Theater des Denkens als Dialog und die dialogische Struktur der Sprache er-

schwinglich macht, müsse sich, so Nancy gegen Ende des Textes, in Stimmen aufteilen

und in Figuren erklingen (vgl. DD, 105).Was bei Lacoue-Labarthe undNancy alsTheater

des Denkens bezeichnet werden kann, eröffnet somit ein anderes Denken desTheaters.

Dabei ist besonders die Aufhebung der Gleichsetzung von sprachlicher Äußerung im

Theater und Figurenrede hervorzuheben. Der Dialog ist somit vom Verständnis in

Szondis Beschreibung des Dramas der Neuzeit zu unterscheiden.Während Sprache als

Figurenrede Szondi zufolge im Dialog des Dramas als »zwischenmenschliche Dialek-

tik«276 zum Ausdruck kommt, erfolgt bei Lacoue-Labarthe und Nancy im Dialog eine

entlang der Verräumlichung begriffene Veräußerung in der und durch die Sprache.

Diese Veräußerung und Verräumlichung geht der Vorstellung eines Gegenübers von

dramatischen Subjektivitäten voraus, die als konstituierte Subjekte in einen Dialog

treten. Anders formuliert: der Dialog und eine nach der Vorstellung einer dialogischen

Sprache entworfene Idee des Dramas kann nicht zum Umschlagplatz einer Repräsen-

tation des Zwischenmenschlichen gerinnen, das je schon vorausgesetzt ist. Wenn die

Sprache selbst des einsamen Subjekts bereits Dialog ist, muss der Dialog als eine Form

des Zwischen begriffenwerden, durch die jede vermeintlich fixierbare Position in einem

Gegenüber bedingt ist. Weil das Theater als Dialog von jener Vorgängigkeit des Bezugs

gekennzeichnet ist, in der das, was in den Bezug tritt, nicht vorausgesetzt werden

kann, entzieht es sich folglich der Ordnung einer »personellen«, »individuellen« und

»subjektiven« Präsenz.

Die Verräumlichung desTheaters, wie sie in »Le Dialogue sur le dialogue« behandelt

wird, ist von der Unsicherheit derMitteilung imHinblick auf die Anderen gekennzeich-

net.Eine solcheArt desBezugs imDialog kannderVorstellung einesGegenübers drama-

tischerMenschen,wie sie dieRetrospektiveSzondis aufdasDramaderNeuzeit entwirft,

sowieden Idealenund ideengeschichtlichenKonstellationen,mitderdiese verknüpft ist,

entgegengesetzt werden. Dabei geht es nicht um eine ursprünglichere Erzählung eines

anderen Ursprungs. Vielmehr wird die Frage des Ursprungs selbst ausgesetzt und zum

Problemfeld erhoben. An der bereits angeführten Stelle lautet der ganze Satz: »Den Be-

zug als solchen auszustellen, heißt auch, den Bezug ohne Bezug auszustellen.«277 Das

Theater ist bei Lacoue-Labarthe und Nancy, auch wenn sie es im Verbund mit dem Dia-

log betrachten,weder absolut noch primär.DasTheater stellt beiNancy als dramatischer

Text seinen Bezug zum Außen aus, weil dieser Aspekte enthält, die nicht unmittelbar

Teil des Textes sind, wie »die Namen der Personen und manchmal die Bühnenanwei-

sungen«.278 Insbesondere die Figuren entstehen so lediglich imRandbereich der »einfa-

chen Nachahmung«, der »mimèsis simple« (DD, 70). Die Äußerung der Figuren in dieser

276 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

277 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 99.

278 Ebd., 95. Auf die Bedeutung von Paratexten und Bühnenanweisungen für die Frage der »Sze-

ne« als »provisorische Struktur« und »Erscheinungsraum« im Theater hat auch Juliane Vogel in

einem bislang unveröffentlichten Vortrag im Rahmen der an der Goethe-Universität Frankfurt

a.M. veranstalteten Ringvorlesung »Theater und die Krise der Demokratie« hingewiesen: Vogel,

Juliane: Die Volatilität der Szene. Potentiale einer beweglichen Form. Goethe-Universität, Institut für

Theater-, Film- undMedienwissenschaft, Ringvorlesung: »Theater und die Krise der Demokratie«,

18.02.2021, Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuität zum Theater des Denkens 151

einfachen Nachahmung, so konstatieren Lacoue-Labarthe und Nancy für die Theater-

Schreibweise und dem ihr mitgegebenen Modus der Anrede, hat weder ein gesicher-

tes Ziel noch einen gesichertenHerkunftsort. Das Sich-Aussprechen, die Äußerung und

Veräußerung als Bezugnahme auf einen Anderen, schaffen einen Ort der Aussage und

die Figur komme in der Aussprache gegenüber dem Anderen als »lokale Verdichtung«

(»densification locale« [DD, 72]279) zustande.Wenn Lacoue-Labarthe undNancy festhal-

ten, dass eine »personnage de théâtre« nicht existiere,280 gehen sie davon aus, dass in

der Aussprache und Äußerung, die gleichermaßen Anrede eines Anderen ist, lediglich

eine Position, ein Aussageort und eine Aussagehaltung fingiert werde, vielmehr als dass

dabei sozio-, psycho- oder ontologische Instanzen vorausgesetzt werden könnten (vgl.

DD, 70f.).

Der Dialog, dasTheater – sie stellen den Ausführungen Lacoue-Labarthes und Nan-

cys zufolge die Diskontinuität aus, die von einem Ich zum Ich, im Sprechen von etwas

und in der Sprache selbst besteht. ImTheater kannnicht von einer bereits konstituierten

dramatischen Subjektivität ausgegangen werden. Mit dem Theater wird deutlich, dass

»Sprache schließlich nichts anderes [exponiert] als das Nie-und-nicht-das-Selbe-sein-

Können.«281 Dass mit und in der Bewegung eines Bezugs von Ich und Du, Mensch oder

Baum die Rede sein kann, auch wenn sie »Nie-und-nicht-das-Selbe-sein-Können«, ist

nicht auf einen formalisierten oder formalisierbarenVorgang zurückzuführen.Es bietet

keinen gesicherten, verallgemeinerbaren Rahmen, in dem eine Position des Sprechens

sowie eine des Angesprochenwerdens bereits feststeht oder austauschbar wäre. Noch

dasTheater und der Dialog selbst sind auf dieser Grundlage ausgehend von der jeweili-

gen Bezugnahme zu verstehen und dementsprechend »Nie-und-nicht-das-Selbe«.Was

Theater und was der Dialog ist, wird im Moment des je spezifischen Bezugs aufs Neue

und im Vorgang einer unsicheren Verständigung als Diskontinuität bestimmbar.

279 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog über den Dialog«, 26.

280 Ebd.

281 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 104.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

