2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat
zum Theater des Denkens

Ein sprachphilosophisch-theoretischer Ansatz steht im Fokus dieses Kapitels. Wihrend
im Rahmen geschichtsphilosophischer Betrachtungen die Zasur >nach der Shoah« den
Dialog als Verfahren des Bezugs auf einen Anderen an eine Grenze fithrt, lisst sich bei
der im Folgenden verhandelten Fragestellung von der Auseinandersetzung mit einer
anderen Seite der Zisur sprechen. Denn dass der Dialog nicht nur eine unter anderen
Moglichkeiten fir die Sprache, sondern als ihre Voraussetzung zu begreifen ist, wird in
einem speziellen historischen Moment von tibergreifender Relevanz. Reinhart Koselleck
beschreibt diesen Moment als »Sattelzeit« um 1800 und Michel Foucault siedelt an
gleicher Stelle den Umbruch von einem Reprisentationsmodell der Sprache zur neuen
»Episteme« einer Wirklichkeitskonstruktion an.' Die Hypothese der Sprache als Dialog
wird — dem Einschnitt folgend, der nicht zuletzt durch den Namen Kant reprasentiert
wird® — dementsprechend im Folgenden unter dem Gesichtspunkt der »Diskontinuitit«
betrachtet. Vor dem Hintergrund der immer wieder zu diskutierenden Annahme, dass
die Andersheit und das Aulen im Horizont der Sprache selbst verhandelt wird und die
Bezugnahme der Sprache auf Andere und Anderes damit nur ausgehend von einem
Selbstbezug auf sich als Anderes zu verstehen ist, fithrt die Untersuchung dabei zum
Theater des Denkens und den daraus zu schliefdenden Folgerungen fir das Denken des
Theaters.

Die Bezugspunkte der drei Teile dieses Kapitels sind dabei erstens (2.1) die Frage
nach dem »Dialog« und der »Diskontinuitit des Gedichts«® in Paul Celans Gesprich im Ge-
birg, in der Bremer Ansprache und in Der Meridian sowie in dem im Rahmen der Entstehung

1 Koselleck: »Einleitung«, XV. Vgl. Foucault: Die Ordnung der Dinge, bes. 2. Kapitel, V. Das Sein der
Sprache, 74—-77.

2 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 53.

3 Celan, Paul: Der Meridian. Endfassung— Entwiirfe— Materialien, hg.v. Boschenstein, Bernhard/
Schmull, Heino, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 145. Vgl. Celan, Paul: Der Meridian. Rede anlifllich
der Verleihung des Georg-Biichner-Preises. Darmstadt, am 22. Oktober 1960, 187202, in: Ders.: Gesam-
melte Werke in Sieben Binden. Bd. 3, hg.v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2000, 198.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Biichner-Preisrede entstandenen Material.* Was Celan in diesem Teil der Studie ver-
ortet, ist die Beschiftigung mit der Dichtung und dem Gedicht, das »Erscheinungsform
der Sprache und damit seinem Wesen nach dialogisch ist«.® Fiir Celan ist die Méglich-
keit des Sprechens von einem Anderen und zu einem Anderen verstellt. »Das Gedicht
ist keineswegs, wie manche glauben, das Ergebnis irgendeiner Ausdruckskunst.«® Dies
wird bei ihm als die mit dem Gedicht vollzogene Uberlegung durchdacht, dass Sprache
aufgrund eines ihr zugrundeliegenden Versiumnisses und ihres Bezugs auf eine Uner-
reichbarkeit als Selbstbezug zu begreifen ist, welcher das Verhiltnis zu einem Anderen
ermoglicht: »Er [Celan] [hat] an die Stelle des traditionellen Gedichts, das von sich selbst
handelt, das sich selbst zum Gegenstand hat, ein Gedicht gesetzt, das von sich selbst
nicht mehr handelt, sondern es ist.«’

Im zweiten Teil des Kapitels (2.2) wird die Anniherung an den Selbstbezug der
Sprache untersucht, die Maurice Blanchot in L'Entretien infini® vorschligt. Seine Ausfiih-
rungen zu Schrift, Fragment und Unterbrechung, in denen eine anfingliche Diskonti-
nuitit der Ausgangspunkt der Sprachbewegung ist,’ gehen auf die Auseinandersetzung
mit einer im Anschluss an die Frithromantik konstatierten Krise der Kommunikation
zuriick.’® Der Verlust eines gemeinsamen letzten Grundes und eine daraus gefolgerte
»prinzipielle Stellung des Dialogischen«" wird entlang Blanchots Kommentar zu No-
valis’ Monolog™ als Bezug auf sich als ein Anderes beschrieben. Weil die »um sich selbst
bekiimmerte« und von Blanchot als »nicht transitiv« (»non-transitive« [EI, 524]) be-
schriebene Sprache von einer Bezugnahme auf ein ihr duflerliches Selbst absieht und

4 Celan, Paul: Gesprich im Gebirg, 169—173, in: Ders.: Gesammelte Werke in Sieben Binden. Bd. 3, hg. v.
Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000; Ders.: Ansprache anldsslich der
Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt Bremen, 185-186 (nachfolgend: Bremer An-
sprache), in: Ders.: Gesammelte Werke in Sieben Binden. Bd. 3, hg. v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan,
Frankfurta.M.: Suhrkamp 2000; Ders.: Der Meridian. Endfassung, 113, in: Ders.: Der Meridian. Endfas-
sung — Entwiirfe— Materialien, hg. v. Bschenstein, Bernhard/Schmull, Heino, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1999. Bei Zitaten aus und Bezugnahmen auf Der Meridian wird zusatzlich die Seitenangabe
der Gesammelten Werke angegeben (Celan: CW [11,187—202).

5 Celan, Paul: »Brief an Hans Bender«, 177—178, in: Ders.: Gesammelte Werke in Sieben Binden. Bd. 3,
hg.v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, Herv. M. W.

6 Vgl. Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe — Materialien, 153.

7 Szondi, Peter: »Celan-Studien«, 319398, in: Ders.: Schriften. Bd. I1, hg. v. Bollack, Jean et al., Berlin:
Suhrkamp 2011, 344. Auf diese Stelle verweist Hamacher in: »Die Sekunde der Inversiong, 112.

8 Blanchot: LEntretien infini. Im Folgenden wird fiir LEntretien infini die Sigle El in Klammern mit der
Seitenzahl im Fliefitext angegeben.

9 Blanchot verschiebt die von Bataille im Anschluss an Hegel erorterte Frage nach der Negativitat
(vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 18f./241f./366ff.) schwerpunktmafig auf die Sprache und ei-
ne ihr eigene Andersheit.

10 Hiermit wird an die in der Einleitung dargelegten Ausfithrungen zur Zasur (21ff.) angeschlossen.
Weiterfithrende Gedanken zum Verhdltnis von Holderlin und der Frithromantik finden sich u.a. in:
Benjamin, Walter: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, 7-122, in: Ders.: Gesammelte
Schriften 1.1, hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhiuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

11 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates, 69f.

12 Novalis: Monolog, 672f., in: Ders.: Schriften. Bd. 2. Das philosophische Werk I, hg. v. Samuel, Richard,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

in der Selbstzuwendung die in ihr vollzogene Abwendung von den Dingen zum Ge-
genstand hat, erfolgt der Bezug auf das Andere in der »Poetologie der Alteritit«® im
Verhiltnisspiel der Sprache als »rapport sans rapport« (EI, 66).

SchlieRlich (2.3) greift die Untersuchung mit Philippe Lacoue-Labarthes und Jean-
Luc Nancys »Le Dialogue sur le dialogue«* die Denkfiguren und (sprach-)philosophi-
schen Bedingungen auf, die in den zwei vorangegangenen Teilkapiteln beschrieben wur-
den. Dass Sprache einerseits als Selbstbezug vollzogen sowie andererseits als Anrede von
Anderen ausgesprochen wird, ist bei ihnen die Grundlage dafiir, dass Wirklichkeit als
»Prasentierung einer entzogenen Prasenz« (»une logique [..] d'une présence [...] essen-
tiellement en fuite, une présence quil s’agit de présenter justement parce quelle ne se
présente pas« [vgl. DD, 73]) nur im und als Dialog iiberhaupt denkbar ist. Hiermit geht
der Gedanke einher, dass die Spannung zwischen Selbst- und Fremdbezug kein Verfah-
ren ist, sondern stets aufs Neue verhandelt wird. Sprache stelle in je spezifischen Bezug-
nahmen eine »Verraumlichung« aus und bedinge damit ein Miteinander von »Orten der
Aussage« (vgl. DD, 85f./71). Das ist die Grundlage der von Lacoue-Labarthe und Nancy
vorgeschlagenen Engfithrung von Dialog und Theater. Was als Theater des Denkens — vor
dem Hintergrund einer sozialen und moralischen Krise des Biirgertums, der politischen
Krise der Franzdsischen Revolution und der erkenntniskritischen Krise, hervorgerufen
durch die kantische Kritik™ - gefasst werden kann, visiert dabei ein vollkommen ande-
res Denken des Theaters an, als es Peter Szondi im Hinblick auf die Form des Dramas
beschreibt.

Die diskutierten Texte weisen die Gemeinsambkeit auf in einer je spezifischen Weise
ihrerseits diskontinuierlich und fragmentarisch, nichtlinear oder dialogisch zu verfah-
ren. Sowohl auf inhaltlicher Ebene als auch in ihrer Gestalt gehen sie davon aus, dass
Sprache nicht im Sinne einer instrumentellen Kommunikation zu verstehen ist.

2.1 Dialog und Versaumnis: Paul Celans Dichtung
der doppelten Unerreichbarkeit

Das Gedicht will zu einem Anderen, es
braucht dieses Andere, es braucht ein
Gegenliber. Es sucht es auf, es spricht
sich ihm zu."

Celan ist ein Dichter des Dialogs, denn bei ihm finden sich unzihlige indirekte wie di-
rekte Anspielungen auf die Begegnung mit einem Anderen. Etwa finfundsiebzig Pro-
zent aller Gedichte Celans sind an ein Du adressiert, und dieser dialogische Impuls kann

13 Gelhard, Andreas: Das Denken des Unmoglichen. Sprache, Tod und Inspiration in den Schriften Maurice
Blanchots, Miinchen: Fink 2005, 249.

14 Lacoue-lLabarthe/Nancy:»Le Dialogue surle dialogue«wird in diesem Kapitel im Text zitiert, wobei
die Sigle DD in Klammern mit der Seitenzahl angegeben wird.

15 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 53.

16 Celan: Der Meridian, 9; Celan: CW 111, 198.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

95


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

nicht zuletzt als Auseinandersetzung mit Gottfried Benns Formulierung angesehen wer-
den, dass das moderne Gedicht ein Monolog sei.”” Wenn mit Blick auf Celan eine »Poe-
tik des Dialogs« formuliert wird oder vom »Dialog als poetisches Prinzip« die Rede ist,
greifen diese Formeln dennoch zu kurz.*® Celan spricht in einem »Brief an Hans Ben-
der«davon, dass man »mit>poiein<und dergleichen«® nicht zu kommen brauche, womit
er postuliert, dass sich der Dialog des Gedichts nicht im Sinne eines Verfertigungspro-
zesses zu einer Poetik formalisieren lasse. Wihrend in letzterer immer auch eine Her-
stellung, ein Tun und ein Zutun angelegt ist — Funktionen, die Celan in Der Meridian der
Kunst zuordnet, aber der Dichtung als In-Frage-Stellung im Anschluss an Georg Biich-
ner abspricht®® -, bewegt sich die mit der Dichtung verhandelte Begegnung mit einem
Anderen nicht im Register einer vom Telos der Verwirklichung ausgehend begriffenen
Moglichkeit, sondern steht im Zeichen einer Bedingtheit im Versiumnis.

Die vorliegende Untersuchung verfolgt nicht den Anspruch, die vielen Anspielungen
der Texte Celans vollumfinglich aufzuarbeiten.* Vielmehr stehen zwei zentrale dialogi-
sche Momente in seinem Denken der Dichtung im Zentrum. Erstens ist Celans Ausein-
andersetzung mit dem Unerreichbaren und seinem Entzug gegeniiber der Sprache, mit
der programmatischen Frage danach verkniipft, wie nach Auschwitz zu schreiben sei:
Szondi hat fur diese Fragestellung, auch in Bezug auf Adornos Formulierung, dass es
barbarisch sei nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben,** die Wendung des Schreibens
»auf Grund von Auschwitz« geprigt.” Eine beschidigte und verstellte Sprache ist bei
Celan Ausgangspunkt der Suche nach einer Sprache der Dichtung, die die Wirklichkeit
von einem wirklichkeitswunden Standpunkt aus entwirft.* Zweitens entwickelt Celan,

17 Vgl. Lyon, James K.: »Paul Celan and Martin Buber. Poetry as Dialoguex, in: PMLA, 1/86 (1971),
110-120, 119.

18 Vgl. Fassbind: Poetik des Dialogs; Encarnagao, Gilda: >Fremde Nihe<. Das Dialogische als poetisches und
poetologisches Prinzip bei Paul Celan, Wiirzburg: Kdnigshausen & Neumann 2007.

19 Celan: »Brief an Hans Bender«, 177.

20  Vgl. Celan: Der Meridian, 5; Celan: GW [11,193.

21 Winfried Menninghaus hat unter Bezugnahme auf eine Bemerkung Szondis die Frage gestellt, ob
die Enthillung literarischer Zitationen einer Interpretation zugrunde gelegt werden kénnen. Die
Konkretheit solcher Bezugsgrofien, so Menninghaus, verdecken eine dem Gedicht eigene Unbe-
stimmtheit und autonome Eigenstandigkeit. Mit der bei Celan akzentuierten Spannung zwischen
Anspielungswut und Geheimniskramerei fithrt Menninghaus ein Nicht-Wissen ein, das eine Dif-
ferenz zur Entschliisselung durch Fakten-Wissen in der Lektiire markiert. Damit ist nicht eine Vor-
aussetzungslosigkeit der Lektlre gemeint, sondern eine gegentiber der dominierenden philologi-
schen Praxis kritische Haltung und Bewegung hin zu dem, das sich der Uberfiihrung in positives
Wissen widersetzt (vgl. Menninghaus, Winfried: »Zum Problem des Zitats bei Celan und in der Ce-
lan-Philologie«, 170-190, in: Ders./Hamacher, Werner (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1988).

22 Vgl. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Prismen. Ohne Leitbild, 30.

23 Vgl. Szondi: »Celan-Studienc, 384.

24 Vgl. Menninghaus, Winfried: Paul Celan. Magie der Form, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 54ff. Ei-
nen vergleichbaren Fokus legt auch die Studie von Martin Jérg Schéfer: Schmerz zum Mitsein. Zur
Relektiire Celans und Heideggers durch Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy, Wirzburg: Kdnigs-
hausen & Neumann 2003. Die von Schifer beschriebene Poetologie eines Schmerzes zum Mitsein
16se den Schmerz nicht auf, sondern mache ihn zu ihrem »stets bestimmend bleibenden Anstof3-
moment« (ebd., 23).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

ausgehend von seiner Grundformel, das Gedicht halte immer auf den Anderen zu, den
Gedanken, dass eine Begegnung in der Sprache nur als Versdumnis oder als Bezugnahme
auf die Unbestimmtheit eines Niemand zu fassen sei. Wie zu zeigen sein wird, entwirft
Celan im Nachdenken iiber eine entschiedene und uniiberbriickbare Unerreichbarkeit
eine dialogische Diskontinuitit der Sprache des Gedichts.

Gespréch im Gebirg, Der Meridian und das dialogische Versdumnis

Gesprich im Gebirg — der einzige von Celan in erzihlender Prosa zu Lebzeiten veroffent-
lichte Text* — handelt von der Begegnung und Unterredung zwischen einem ins Gebirge
gegangenen »Jud Klein« und einem ihm entgegenkommenden »Juden GrofR«. Der iiber-
aus komplexe und mitunter schwer zugingliche Text adressiert Fragen eines verfehlten
oder gar unmoglichen Aufeinandertreffens, der Sprache, des Jiidischseins, der Naturbe-
obachtung und des Selbstverhiltnisses. Aus einer auktorialen Erzihlperspektive wird in
einem nicht enden wollenden ersten Satz zunichst der Aufbruch von »Jud Klein« und das
Aufeinandertreffen mit dem »Juden Grof3« beschrieben:

Eines Abends, die Sonne, und nicht nur sie, war untergegangen, da ging, trat aus sei-
nem Hausel und ging der Jud, der Jud und Sohn eines Juden, und mit ihm ging sein
Name, der unaussprechliche, ging und kam, kam dahergezockelt, lief? sich héren, kam
am Stock, kam tiber den Stein, hdrst du mich, du hérst mich, ich bins, ich, ich und
der, den du horst, zu héren vermeinst, ich und der andre, — er ging also, das war zu
horen, ging eines Abends, da einiges untergegangen war, ging unterm Gewdlk, ging
im Schatten, dem eignen und dem fremden— denn der Jud, du weifits, was hat er
schon, das ihm auch wirklich gehort, das nicht geborgt war, ausgeliehen und nicht
zuriickgegeben —, da ging er also und kam, kam daher auf der Strafle, der schénen,
der unvergleichlichen, ging, wie Lenz, durchs Gebirg, er, den man hatte wohnen las-
sen unten, wo er hingehért, in den Niederungen, er, der Jud, kam und kam.?

Der immense Anspielungsreichtum der kurzen Erzihlung reicht von Biichners Lenz bis
hin zu »Von der Richtung: Gesprich in den Bergen« aus Bubers Daniel.”” Insbesonde-
re der Bezug auf Biichner soll als Ausganspunkt der bei Celan verhandelten Méglichkeit
der Dichtung als Dialog der Diskontinuitit aufgegriffen werden — nicht zuletzt, weil Ge-
sprich im Gebirg Uberlegungen enthilt, die Celan in der Meridian-Rede zur Verleihung des
Biichner-Preises wieder aufnimmt. Dort macht Celan darauf aufmerksam, dass Gesprich
im Gebirg nach einer »versiumte[n] Begegnung im Engadin«*® geschrieben wurde, die
mit Adorno hitte stattfinden sollen. Dass der Dialog bei Celan mit einem Prosatext un-
tersucht und im anschliefenden Teilkapitel um poetologische Uberlegungen erweitert

25  Vgl. Celan: Cesammelte Werke in Sieben Biinden. Bd. 3, 211.

26  Celan: Gespriich im Gebirg, 169.

27  Blichner, Georg: Lenz, 97-126, in: Ders.: Gesammelte Werke, hg. v. Knapp, Gerhard Peter/Wender,
Herbert, Miinchen: Goldmann 2002. Vgl. zum Bezug auf Buber bes. Lyon: »Paul Celan and Martin
Buber. Poetry as Dialogue«.

28  Celan: Der Meridian, 11; Celan: CW 11, 201.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

97


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

wird, und nicht in Auseinandersetzung mit den hiufig bereits strukturell dialogisch an-
gelegten Gedichten,” ist eine bewusste Entscheidung fiir das vorliegende Projekt. Denn
die Anrede und damit auch die Méglichkeit des Dialogs bleiben im Gedicht tendenzi-
ell eher bewahrt als in der Erzdhlung. In der Prosaerzihlung, so die Hypothese, kommt
Celan jenem Versiumnis, das er auch zum Ausgangspunkt seiner poetologischen Uber-
legungen macht, am nichsten. Die Prosa vollzieht eine Bewegung, in der anfangs in der
auktorialen Erzihlperspektive eine Anrede und damit auch eine Zusammenkunft noch
vorstellbar sind. Deren Moglichkeit wird am Ende jedoch zuriickgenommen oder unter
den Vorbehalt der Unméglichkeit gestellt: »— ich hier, ich; ich, der ich dir all das sagen
kann, sagen hitt kénnen; der ich dirs nicht sag und nicht gesagt hab.«*® Das passiert,
obwohl oder gerade weil sich die Erzihlstimme auf die Ebene der direkten Rede verscho-
ben hat. Die sprachlich-formale Geste der Erzihlung vollzieht eine Bewegung von einer
dem Geschehen enthobenen Position in die dialogische Situation. Wenn diese mit der
Erzihlung entfaltete Bewegung aber schliefilich bei einer radikalen Distanzierung des
Ich - auch von sich selbst — landet, umreif3t sie das lyrische Ich bei Celan vielleicht noch
priziser als die Gedichte.

Die Erzdhlung verbindet einen auf den ersten Blick humorvollen, fast lakonischen
Ton mit einer nachdenklichen Schwere und Diisterkeit. Jud Klein — und, wie sich gegen
Ende herausstellt, auch Jud Grof} — geht »wie Lenz, durchs Gebirg«.* Die rudimentire
Handlungsebene bleibt auf dieses Geschehen des Entgegenkommens und Aufeinander-
treffens beschrinkt. Das kurze Prosastiick l4sst sich in drei etwa gleich lange Teile glie-
dern, die oberflichlich im Text nicht auffillig voneinander getrennt sind. Die Erzihlung
fithrt in einem sich selbst unterbrechenden Fluss der Setzungen, Beobachtungen und
Reflexionen im ersten Teil hin zu einer Zuriicknahme der Erzihlperspektive, nach der
ein zweiter Teil zu beginnen scheint:

Die Ceschwatzigen! Haben sich, auch jetzt, da die Zunge bléd gegen die Zahne stofdt
und die Lippe sich nicht riindet, etwas zu sagen! Gut, lafd sie reden ...

>Bist gekommen von weit, bist gekommen hierher ..<

>Bin ich. Bin ich gekommen wie du.c

>Weifd ich.<

>Weifst du. Weifst du und siehst: Es hat sich die Erde gefaltet hier oben, hat sich ge-
faltet einmal und zweimal und dreimal, und hat sich aufgetan in der Mitte, und in
der Mitte steht ein Wasser, und das Wasser ist griin, und das Griine ist weifs, und das
Weifle kommt von noch weiter oben, kommt von den Gletschern, man kdnnte, aber
man soll nicht, sagen, das ist die Sprache, die hier gilt, das Griine mit dem WeifRen
drin, eine Sprache, nicht fiir dich und nicht fiir mich — denn, frag ich, fiir wen ist sie
denn gedacht, die Erde, nicht fiir dich, sag ich, ist sie gedacht und nicht fir mich—,
eine Sprache, je nun, ohne Ich und ohne Du, lauter Er, lauter Es, verstehst du, lauter
Sie, und nichts als das.*

29  Vgl. Lyon:»Paul Celan and Martin Buber. Poetry as Dialogue«, 119.
30  Celan: Gespriich im Gebirg, 173.

31 Ebd.

32 Ebd.,170.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Das sich im zweiten Teil zwischen den beiden Figuren entfaltende Gesprich — eine Zu-
ordnung der Redeteile ist nicht eindeutig méglich - ist zunichst von Wiederholungen
gekennzeichnet. Das jeweilige und dabei geteilte Gekommen-Sein, Wissen und Verste-
hen ist Gegenstand einer merkwiirdigen Unterredung, wihrend der die Gesprichspart-
ner miteinander zu sprechen scheinen, einander aber auch fortlaufend verfehlen. Die
als Vetter und Geschwisterkinder bezeichneten Figuren werden dariiber hinaus als in
ihrem Sehsinn durch einen Schleier hinter den Augen eingeschrinkt beschrieben, wel-
cher sie die blithenden Blumen tibersehen lisst. Die diffuse Begegnung, das bei beiden
vorausgegangene Kommen und Gekommensein, wird als Paradox einer fast schicksal-
haften Notwendigkeit und gleichzeitigen Unmdglichkeit von Begegnung aufgeworfen.
Dass es dabei um eine Sprache »ohne Ich und ohne Du«** geht — auf den Bezug zu Bu-
ber soll spiter zuriickgekommen werden —, erweckt den Eindruck, dass hier der Aus-
gangspunkt einer Unterscheidung zwischen einer geschwitzigen Rede einerseits und
einer ins Unbestimmte ausgehenden Sprache andererseits angelegt ist. Dabei wird die
gegenstands- und adressatenbezogene Rede iiber einen Gegenstand einer blof3en Spra-
che ohne Ursprung und Ziel oder gar Gesprochenes gegeniibergestellt.

Diese blofRe Sprache wird anhand der prignanten Rolle des Steins verhandelt. Weil
der Stein in seiner Sprachlosigkeit auf die Empfinglichkeit fir Sprache verweist, ver-
schirft und verkehrt Celan die von Heidegger in Grundbegriffe der Metaphysik beschriebe-
ne Weltlosigkeit des Steins.>*. Sein Sprechen ist explizit an niemanden beziehungsweise
an einen Niemand gerichtet. Er »spricht, weil niemand ihn hért«** und sagt nur: »Horst
du?« Der Stein spricht, obwohl oder gerade weil er keine Welt hat. Das sich wiederholen-
de»hoérst duc, das sich im spateren Verlauf zum »Horstdu« wandelt, lisst sich dabei auch
als Echo auf das »Was spricht da?« in Biichners Woyzeck begreifen.* Es verweist auf ei-
ne aufdringliche Abwesenheit eines Gegeniibers im Gesprich. Das »Horstdu« ist Auftakt
zum Ubergang in den dritten Teil und damit in eine Art Monolog dariiber, wie sich die
Begegnung mit dem Stein als eine Vereinzelung in der Sprache auswirkt, von der diese
gezeichnet bleibt. Dies vermittelt sich aufgrund einer an die Architektur der Konzen-
trationslager erinnernden Rede von Steinfliesen, auf denen - vermutlich — »Jud Klein«
neben Geschwisterkindern lag und nur mehr das Herunterbrennen einer Kerze zu lieben
im Stande war. Eine aus der Vergangenheit der Figur kommende Endlichkeitserfahrung
wird als Unterbindung der Schilderung von Naturschonheit in seine erzihlte Gegenwart
eingetragen, die mit der Erwihnung der Pflanzen Tirkenbund und Rapunzel wieder-
um aufgegriffen wird - »in meinem Aug, da hingt der Schleier«.?” Die im Gesprich und
anhand der Begegnung erorterte Vereinzelung und ihre Authebung in der Unterredung
wird zum Ende in den Konjunktiv gesetzt, womit sie in eine Selbstbegegnung anhand
eines groftmoglichen Umwegs gewendet wird.:

33 Celan: Gesprich im Gebirg,171.

34  Vgl. Heidegger, Martin: Crundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit. Gesamtausgabe
Bd. 29/30, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1983, 272.

35  Ebd.

36  Biichner, Georg: Woyzeck. Entstehungsstufen, 125-158, in: Ders.: Werke und Briefe, hg. v. Lehmann,
Werner R., Miinchen: Hanser 1980, 128.

37  Celan: Gespriich im Gebirg, 172.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

99


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

—ich hier, ich; ich, der ich dir all das sagen kann, sagen hitt konnen; der ich dirs nicht
sag und nicht gesagt hab; ich mit dem Tirkenbund links, ich mit der Rapunzel, ich
mit der heruntergebrannten, der Kerze, ich mit dem Tag, ich mit den Tagen, ich hier
und ich dort, ich, begleitet vielleicht— jetzt! — von der Liebe der Nichtgeliebten, ich
auf dem Weg hier zu mir, oben 3

Die anhand des Anderen verhandelte Selbstbegegnung — »der Weg hier zu mir« — steht
von Beginn an in einer auffilligen Verbindung mit dem Jiidischsein. Der von der abwer-
tenden Abkiirzung der Bezeichnung fiir Juden begleitete Auftritt von »Jud Klein« im ers-
ten Teil lisst an den Nazi-Propagandafilm Jud Siifd von 1940 denken. Was an »Jud«, und
mit dem gewaltigen historischen Ballast einhergehend, herablassend, antisemitisch und
bedrohlich klingt — das sich im Text ereignende Geschehen setzt dariiber hinaus ein, als
»Eines Abends, die Sonne, und nicht nur sie«, untergegangen war — verwandelt Celan
mit wenigen Worten in einen karikaturesk-selbstbewussten Eigensinn. Das wird einer-
seits mit einer Eigenheit der Sprache hervorgehoben. Denn der Wiederholung von »Jud«
wird sogleich nachgestellt, dass es sich bei ihm um den Sohn eines Juden handelt, der aus
»seinem Hausel« trat und »dahergezockelt« kam. Sein Gehen hat ferner keine Richtung
und wird aus der Distanz betrachtet. »Jud Klein« entzieht sich, ungerichtet, dem Blick
einer Zuschreibung. Der Umschlagplatz seiner Andersheit, die noch der Festsetzung als
Andersheit widersteht, ist sein Eigenname: Der Jude »ging und kam« und »mit ihm ging
sein Name«.* Sein Name und damit auch der Name seines Vaters sowie seines jitdischen
Erbes wird als unaussprechlich bezeichnet: Der mit »Jud Klein« gehende, unaussprechli-
che Name ist dabei einerseits auf Jahwe bezogen, den im jiidischen Glauben nicht auszu-
sprechenden Namen Gottes. Aber die Zitation der rassifizierenden Typisierung als »Juds,
vor dem Hintergrund des Hinweises auf die jiidische Erbfolge, verdeutlicht einen weite-
ren Entzug. Im Namen, der mit ihm ging und fiir die Deutschen unaussprechlich ist,
bleibt er in seinem Eigenen und Eigensten, einer Benennung und Bezeichnung, iiber die
blof3e Typisierung hinaus, entzogen. Die Andersheit von »Jud Klein«wird damit gleicher-
maflen eingesetzt wie auch unterminiert. Sie wird aufgerufen und von der Méglichkeit
einer Festsetzung als so und so verfasste Andersheit losgesprochen.

Mit diesem Ich, das sich selbst nicht gleicht, weil es in seiner Andersheit nicht fest-
gelegt ist, verweist Celan nicht zuletzt auf den Zusammenhang zwischen »Jud Klein,
der »wie Lenz, durchs Gebirg« geht, und der Figur Biichners, die sich als »der Ewige Ju-
de«*® bezeichnet. Eine weitere Ausfithrung dieser Konstellation findet sich in Der Me-
ridian. Mit Lenz, der auf dem Kopf gehen mochte — Celan akzentuiert und exponiert
das Zitat: »nur war es ihm manchmal unangenehm, daR er nicht auf dem Kopf gehen
konnte«* — macht er eine Bodenlosigkeit und Abgriindigkeit der Sprache zum Zentrum
seiner Uberlegungen zur Dichtung. Celan stellt der Kunst als Mimesis,** die als Tech-
nik und Verfertigung ihre Gegenstinde beherrschend komponiert, eine Dichtung ent-

38 Ebd,173.

39 Vgl.ebd., 169.

40 Bilchner: Lenz, 118.

41 Celan: Der Meridian, 7; Celan: GW 11, 195; Biichner: Lenz, 97.

42 Beilacoue-Labarthe heifites, dass die Dichtung und wie sie in der Meridian-Rede entworfen ist, eine
Unterbrechung der Kunst der Mimesis sei (vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: »Katastrophe«, 31—60,

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

gegen, die auf eine abgriindige Sprache des Unmdglichen zuriickgeworfen ist. Nicht der
Wille zum Ausdruck ist ihr Antrieb,” sondern vielmehr die Unméglichkeit, iiberhaupt
etwas zur Sprache bringen zu konnen. Wihrend Celan die »Ausdruckskunst« mit dem
versteinernden Medusenhaupt in Verbindung bringt, geht er in der Frage der Dichtung
auf Biichner zuriick. Wie in der im »Brief an Hans Bender« bereits zitierten Andeutung,
ist es auch hier wieder eine Infragestellung der Kunst des »poiein«. Diese sei fiir Celan
eine Verkriippelung der Sprache, Maschination und Automation,* welche die Dichtung
zur Kenntnis zu nehmen habe wenn sie weiterfragen wolle.** Dementgegen, so Celan,
habe die bei Biichner — dem »Dichter der Kreatur«*® - der Kunst entwundene Dichtung
»den Himmel als Abgrund unter sich«.*” Wihrend Biichners Schreiben vom Datum ei-
ner »Majestit des Absurden«*® geprigt ist, fasst Celan den bereits in Lenz erwihnten 20.
Januar — der 1942 der Tag der Wannseekonferenz ist — als das Datum, von dem her sei-
ne Gedichte aus einem »Neigungswinkel seiner Kreatiirlichkeit«* geschrieben sind. Sie
sprechen sich trotz ihrer »Neigung zum Verstummen«*® einem Anderen zu: »Ich hatte
mich, das eine wie das andere Mal, von einem »>20. Jinner<, von >meinem 20. Jinners,
hergeschrieben.«** Der Wunsch auf dem Kopf zu gehen, »um des Ortes der Dichtung,
um der Freisetzung, um des Schritts willen<** verbindet Celan mit dem Wagnis, in der
»eigenen, allereigensten Sache«, »in eines Anderen Sache« und »wer weif3, vielleicht in ei-
nes ganz Anderen Sache«®® sprechen zu wollen.

Wer auf dem Kopf geht, hat nicht nur den Himmel als Abgrund unter sich, sondern
istauch auf seine Hinde angewiesen. Die zum Hindedruck ausgestreckten Hinde hatte
Celan in seinem bereits erwihnten »Brief an Hans Bender« in eine prinzipielle Entspre-
chung mit dem Gedicht gesetzt.>* In Der Meridian verweist er weiterhin auf »den kleinen
Vierzeiler« aus Sprachgitter: »Stimmen vom Nesselweg her:/Komm auf den Hinden zu
uns./Wer mit der Lampe allein ist,/hat nur die Hand, draus zu lesen.«** In den Mate-

in: Hamacher, Werner/Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988,
55).

43 Vgl. Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe— Materialien, 153.

44  Celan zufolge verlaufe eine »Verkriippelung« gesellschaftlichen Lebens durch abstrakte politische
Cewalt parallel mit einer »Verkriippelung« sprachlichen Lebens durch eine abstrakt-arbitrare Be-
deutungsfunktion. Eine Verknechtung der Sprache gehe einher miteiner Verknechtung der Dinge.
Celan vollziehe damit eine historische Reflexion u.a. des Faschismus, im Inneren einer linguisti-
schen Programmatik (vgl. Menninghaus: Paul Celan. Magie der Form, 54ff.)

45  Vgl. Celan: Der Meridian, 5; Celan: GW 111, 192.

46  Ebd.

47  Ebd.,7/195.

48  Ebd., 3/190.

49 Ebd., 9/197.

50 Ebd., 8/197.

51 Ebd.,11/201.

52 Ebd, 6/194.

53  Ebd, 8/196.

54  Vgl. Celan: »Brief an Hans Bender, 177.

55  Celan: Der Meridian, 11; Celan: GW 111, 201. Vgl. Celan, Paul: »Sprachgitter«, 143—204, in: Ders.: Ge-
sammelte Werke in sieben Binden. Bd. 1, hg. v. Allemann, Beda/Reichert, Stefan, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2000, 147.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

101


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

rialien heif’t es: »Auf den Hinden, auf denen es zu gehen hatte, kommt das Gedicht zu
dir, gibt es sich dir in die Hand.«*® Auf den Hinden zu gehen ist aber vor allem auch ein
verletzliches Gehen. Das Gehen auf den Hinden gehe zu einem Datum — dem »20. Jin-
ner« —, welches ein verindertes Verhiltnis zur Sprache erzwingt: »Auf den Hinden, das
heiflt ins Ungangbare gehen.«*” Dieses Ungangbare umschreibt Celan auch als den Ruf
des Gedichts »aus seinem Schon-nicht-mehr in sein Immer-noch«: »Jedes Ding, jeder
Mensch ist dem Gedicht, das auf das Andere zuhilt, eine Gestalt dieses Anderen.«®

Fiir die zuvor untersuchte Konstellation lisst sich fiir eine Begegnung unter den je-
weils beschriebenen Vorzeichen festhalten, dass sie als verletzlich, angreifbar und pre-
kir beschrieben werden muss. Wer sich sprechend auf den Hinden bewegt, hat nicht nur
den Himmel als Abgrund unter sich. Fiir das auf den Kopf gestellte sprechende Ich steht
damit auch die Welt selbst auf dem Kopf. Und zum Hindedruck schlieRlich kann es nur
unter dem allergréfiten Risiko eines Zusammensturzes von Ich und seiner auf dem Kopf
stehenden Welt kommen. Dennoch bezeichnet Celan vor Ende seiner Rede etwas, das
sich im Sinne einer Verbindung und Begegnung verstehen lisst. Aber wie im Entwurf
zum zweiten Hauptteil der Rede deutlich wird, ist die Sprache — »Immaterielles aber Ir-
disches, Terrestrisches, etwas Kreisformiges, iiber die beiden Pole zu sich selbst Zuriick-
kehrendes«: ein »Meridian«* — nicht als Ausdruck, Mitteilung oder gelungener Kommu-
nikationsprozess zu verstehen. Im Hinblick auf eine dem »einmaligen Neigungswinkel
eines Daseins sich je aktualisierende, weltsetzende sich dem fragenden Einzelnen zu-
sprechende Sprache«® formuliert Celan den Anspruch, »das Inkommensurable des An-
deren mitsprechen [zu] lassen«.® Der Meridian der Dichtung wird demnach explizit un-
ter das Risiko eines Zusammensturzes gestellt, das mit dem Hindedruck im Handstand
und mit dem Himmel als Abgrund unter sich einhergeht. Celan beschreibt das Schwan-
ken zwischen einer einsamen und prekiren, abgriindigen und damit auch unbestimm-
ten Sprachbewegung und die Suche nach der Begegnung im Gedicht. Dieses Schwanken
bezeichnet er als »Geheimnis der Begegnung«:

Das Cedicht ist einsam. Es ist einsam und unterwegs. Wer es schreibt, bleibt ihm mit-
gegeben. Aber steht das Gedicht nicht gerade dadurch, also schon hier, in der Begeg-
nung — im Geheimnis der Begegnung?®*

Die Dichtung in der »eigenen, allereigensten Sachex, »in eines Anderen Sache« und »wer
weif, vielleicht in eines ganz Anderen Sache«® ist bei Celan ein »Schritt zugunsten einer
Begegnung mit Anderem, zugunsten einer anderen Begegnung und eine Veranderung
der Begegnung.«* Diese Uberlegung lisst sich auch insofern mit dem im Zitat ange-

56  Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe— Materialien, 139.
57 Hamacher: »Versiumnisse, 59.

58  Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW I11,198.

59  Vgl.ebd., 12/202.

60  Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe— Materialien, 65.
61 Ebd., 71.

62  Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW I11,198.

63  Ebd., 8/196.

64  Hamacher: »Versdumnissec, 61.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

fithrten Geheimnis in Verbindung setzen, als dass die Begegnung, die sich in Gesprich
im Gebirg und im Erbe Lenz’ fur »Jud Klein« ergibt, keine ist, die sich hic et nunc einlésen,
erfillen oder vollziehen lieRe. Hat eine Begegnung stattgefunden und wenn ja — was ver-
spricht sie? Zunichst ist hervorzuheben, dass die bei Celan akzentuierte »Gegenwart«
und »Prisenz«* des Gedichts nicht unter dem Zeichen eines aktualisierenden Poiein
oder einer Performanz steht. Vielmehr ist die Begegnung — und an dieser Stelle sollen
die Begleitumstinde der Entstehung von Gesprich im Gebirg ins Spiel gebracht werden —
immer auch Versiumnis und mithin die Begegnung tiberhaupt nicht ohne Versiumnis
zu verstehen.

Die beinahe notorische Entstehungsgeschichte von Gesprich im Gebirg ist vielfach be-
schrieben und diskutiert worden. Celan selbst verweist auf den Hintergrund der Erzih-
lung, indem er von einer »versiumte[n] Begegnung im Engadin« spricht.®® Diese Begeg-
nung sollte zwischen ihm und Adorno stattfinden. Der Text ist ausgehend von diesem
faktischen Hintergrund als »fiktives Gesprich« und Auseinandersetzung mit einer »ver-
siumte[n] Begegnung« beschrieben worden.®” Das widerspriichliche Interesse der bei-
den fiireinander sei trotz sechzehn erhaltener Briefsendungen, persénlicher Gespriche
und Telefonate sowie der gegenseitigen Lektiire der Schriften von einer Art »Versium-
niszwang« gekennzeichnet, so Hamacher,®® welcher wesentlich von Celan ausging, habe
er doch die Begegnung absichtlich verpasst. Davon zeuge ein Brief an Otto Poggeler und
auch die spiter folgende Korrespondenz mit Adorno.® An der Entstehungsgeschichte
von Gesprich im Gebirg zeigt sich mehr, als der Tratsch um eine der faszinierenderen In-
tellektuellenbekanntschaften der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts andeutet. Auch
wenn sich Celan spiter von einem Treffen, das in Paris tatsichlich stattgefunden hat,
aus persénlichen Griinden enttiuscht gezeigt habe:”® Die absichtlich versiumte Begeg-
nung verweist darauf, dass Celan sich in seinem Interesse an der »intrikaten Beziehung
zwischen Begegnung und Versiumnis« von Adorno — der den Dialog nur als gegenseiti-
ge Uberbietung und Vereinnahmung begreifen konnte”™ — missverstanden sah: »Begeg-
nung [fir Celan] ist Begegnung mit einem Abgrund, mit dem Faktum eines vielleicht
unvermeidlichen Versiumnisses, mit einer Liicke, einer Ellipse im Welt-, im Selbst-, im
Sprach-Verhiltnis.«”

Wie Hamacher in seinem Text iiber die Beziehung zwischen Adorno und Celan deut-
lich macht, ist bei Adorno das Versiumte eine nicht verwirklichte historische Moglich-
keit, wihrend bei Celan die Begegnung nicht nur der Realisierbarkeit, sondern auch der

65 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW 111, 198.

66 Ebd., 11/201.

67  Vgl.Janz, Marlies: Vom Engagement absoluter Poesie. Zur Lyrik und Asthetik Paul Celans, Konigstein/Ts.:
Athendum 1984, 134; vgl. Poggeler, Otto: Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg u.a.: Alber
1986, 157.

68  Vgl. Hamacher: »Versaumnisse, 57.

69 Vgl.ebd., 62.

70  Hamacher spricht von einem in Celans Augen polemischen und verfalschenden Umgang mit Hei-
degger sowie fehlender Anteilnahme seitens Adorno in der Affare Goll (vgl. ebd., 66f.).

71 Vgl.ebd., 64.

72 Ebd., 59.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

103


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Vorstellbarkeit in einem grundsitzlichen Sinne entzogen ist.”? Auch wenn Adorno sich
von seinem Verdikt distanziert hat, dass es nach Auschwitz barbarisch ist, ein Gedicht
zu schreiben,” habe er an einer Vorstellung von Verwirklichung festgehalten, in der sich
das Gedicht dem historischen Versdumnis als »selbstgeniigsame Kontemplation« entge-
genstelle. Das Gedicht so zu verstehen, sei fiir Celan ein unfassbarer Gedanke, so Hama-
cher weiter.”” Weil die Dichtung als Schritt zum Anderen und als existenzieller Akt zu be-
greifen sei, konne es fir Celan weder »Hypothesen und Spekulationen, Betrachtungen
oder Kontemplationen« vorstellen.” Diese in Der Meridian anhand der Gegeniiberstel-
lung von Kunst und Dichtung ausgefiihrte Uberlegung wird im Gespriich im Gebirg durch
ein die Rede aussetzendes Sprechen behandelt. Das ist der Hintergrund, vor dem Ce-
lan im Gegensatz zu Adorno den Dialog als ein Gesprich begreift, in dem die einander
begegnenden Positionen sich gegenseitig freisetzen und einander ihre Andersheit zuge-
stehen.”

Die Selbstbegegnung scheint Celan grundsitzlich anhand des Umwegs zu einem An-
deren zuverhandeln — in Der Meridian referiert er unter anderem in folgender Weise dar-
auf: »Ich bin ... mir selbst begegnet.«’® Weil aber in Gespriich im Gebirg eine gegenseiti-
ge Verfehlung im Gesprich stattfindet und die Unterredung durch eine Versetzung in
den Konjunktiv zuriickgenommen wird, kann in Bezug auf den Anderen und das Andere
nichteine gelungene Selbstkonstitution vollzogen werden: »— ich hier, ich; ich, derich dir
all das sagen kann, sagen hitt kénnen; der ich dirs nicht sag und nicht gesagt hab [...]«”.
Was Celan anhand des Versiumnisses und der Verfehlung verhandelt, dhnelt der mit Le-
vinas beschriebenen Exterioritit: das Auflersichsein des Ich kann nicht in der Bewegung
eines Riickbezugs zum Selbst aufgelést werden.®® Das gilt sowohl fiir die Dichtung als
auch fiir das sich von einem »20. Jinner« her schreibende, dichtende Ich. Hier tut sich
auch der differenzierte Bezug Celans auf den von ihm »bis zur Verziickung verehrten«*
Buber auf. Sehr deutlich wird die Bezugnahme in der Passage iiber eine »Sprache ohne
Ich und ohne Duk, die Ausgangspunkt der Unterscheidung zwischen Reden und Spre-
chen ist:

>[..] das ist die Sprache, die hier gilt [..] eine Sprache, nicht fiir dich und nicht fiir
mich—denn, fragich, fiir wen ist sie denn gedacht, die Erde, nicht fir dich, sagich, ist

73 Vgl.ebd., 70.

74 Vgl.indervorliegenden Studie, 66. Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 355. Diese Korrektur ist deswe-
gen auch erstaunlich, weil es in der urspriinglich formulierten Passage heifdt: »Kulturkritik findet
sich der letzten Stufe der Dialektik von Kultur und Barbarei gegeniiber: nach Auschwitz ein Ce-
dicht zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch die Erkenntnis an, die ausspricht, warum es
unmoglich ward, heute Cedichte zu schreiben.« (Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Prismen.
Ohne Leitbild, 30).

75  Vgl. Hamacher: »Versdumnisse«, 72f.

76  Ebd., 74.

77 Vgl.ebd,, 64.

78  Celan: Der Meridian, 11; Celan: GW [l1, 201.

79  Celan: Gespriich im Gebirg, 173.

80 Levinas: »Dialog, 66.

81  Vgl. Felstiner, John: Paul Celan. Eine Biographie, ibers. v. Holger Fliessbach, Miinchen: Beck
2014, 213.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

sie gedacht, und nicht fiir mich—, eine Sprache, je nun, ohne Ich und ohne Du, lauter
Er, lauter Es, verstehst du, lauter Sie, und nichts als das.&?

Das in der Figurenrede an ein Gegeniiber gerichtete Wort beschreibt eine der bei Buber
ahnliche Situation des Verlusts der sprachlichen Begegnung zwischen Ich und Du. An-
stelle des Ich-Du steht eine Es-Welt, eine Erde lauter dritter Personen, die weder fiir ein
Dich noch fiir ein Ich gedacht ist. Eine Rede ohne Ansprache kann keinen Bezug zur Welt
stiften. Celan stimmt mit Buber hinsichtlich einer Entfremdung des Menschen itberein.
James K. Lyon zufolge stehen Celan und Buber auf dem gemeinsamen Grund einer Dia-
gnose der Isolation des Menschen im 20. Jahrhundert, die insbesondere bei Celan mit
einem tief sitzenden Argwohn gegeniiber dem Gebrauch der Sprache in der Moderne
einhergehe.®® Der Dialog und das Gedicht stehen - so wird nochmal deutlich - im Zu-
sammenhang einer Auseinandersetzung mit und Absetzung von einem substanziellen
Selbst der »Hypothesen und Spekulationen, Betrachtungen oder Kontemplationen«.%
Hier tut sich auch eine Differenz zu Buber auf. Denn Celan verkniipft das Gesprich zwi-
schen Ich und Du nicht mit einer der unterkithlten Moderne gegeniibergestellten Nihe.
Vielmehr - es sei nochmal an das oben bereits eingefiihrte Geheimnis erinnert — befasst
er sich mit einer »der Dichtung um einer Begegnung willen aus einer — vielleicht selbst-
entworfenen — Ferne oder Fremde zugeordnete[n] Dunkelheit«,® die der Sprache auch
in Abwesenheit eines Du bereits zukommt.*® Die Dichtung ist dunkel, weil sie die Welt,
um die sie bemithtist, nicht kennt und die Sprache, die sie entwirft, keine Zuhérer:innen
hat, die in Celans radikalem Denken des Dialogs vorausgesetzt werden kénnten:

>Warum und wozu... Weil ich hab reden missen vielleicht, zu mir oder zu dir, reden
hab miissen mit dem Mund und mit der Zunge und nicht nur mit dem Stock. Denn
zu wem redet er, der Stock? Er redet zum Stein, und der Stein— zu wem redet der?<
[...] Er redet nicht, er spricht, und wer spricht, Geschwisterkind, der redet zu niemand,
der spricht, weil niemand ihn hért, niemand und Niemand und dann sagt er, er und
nicht sein Mund und nicht seine Zunge, sagt er und nur er: Horst du?®’

Wie Gespriich im Gebirg deutlich macht, eréffnet ein Fiir-Sprechen fiir den Anderen in sei-
ner Andersheit und die damit einhergehende Reflexion auf die Sprache, die Sprache der
Dichtung. Und dieses Fiir-Sprechen geht der Rede zwischen Ich und Du voraus, weil es

82  Celan: Gespriich im Gebirg, 170f.

83  Vgl. Lyon, James K.: Paul Celan and Martin Heidegger. An Unresolved Conversation, 1951-1970, Balti-
more: Johns Hopkins Univ. Press 2006, 119/115. Darin liegt wohl die mit Buber geteilte Heidegger-
Affinitit, wobei hervorgehoben werden muss, dass Celan verirgert iiber ein Treffen war, das zwi-
schen Buber und Heidegger stattgefunden habe (vgl. ebd., 98), weil letzterer lediglich um einen
»Persilschein« bemuht gewesen sei (vgl. Mendes-Flohr: »Martin Buber and Martin Heidegger in
Dialoguex, 24).

84  Hamacher: »Versaumnissex, 74.

85  Celan: Der Meridian, 7; Celan: GW 111, 195.

86 Die Hinwendung zum dialogischen Sprachverstindnis Bubers bezeichnet auch Schafer (vgl.
Schmerz zum Mitsein, 212f.) als eine auf die Sprachbewegung selbst bezogene Verkomplizierung,
in der die Unterscheidung von Monologik und Dialogik der Sprache redundant werde.

87  Celan: Gesprich im Gebirg, 171.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

105


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sich zunichst einmal an niemanden richtet, als an die Sprache selbst. Das Sprechen zu
Niemandem ist eine Niemandssprache, ein Verstummen und ein Schweigen und darin
wiederum eine Sprache, in der Andere und Anderes erreicht werden kénnen — in ihrer
Unerreichbarkeit. Das soll im nachfolgenden Abschnitt herausgearbeitet werden. Da-
mit wird der Dialog nicht auf die Begegnung und ein zu verwirklichendes, intersubjek-
tives Miteinander hin entworfen, sondern ist der im Gedicht verhandelte Vorgang ei-
nes Versiumnisses. Die Niemandssprache geht als Unmaglichkeit der Méglichkeit einer
jeden blofR méglichen Begegnung voraus und weist sie als Teil des Bezugs aus, in dem
Sprache zur ihr dufierlichen Welt steht. Die bisherige Untersuchung hat gezeigt, dass
Buber vom Ausgangspunkt einer vergleichbaren Diagnose um eine verschiittete Wirk-
lichkeit bemiiht war, die als metaphysisch-anthropologische Wahrheit entdeckt werden
kann. Celan hingegen setzt in seiner Dichtung nicht eine Wirklichkeit voraus, die nur
genug Aufmerksambkeit erfahren muss, um gegen eine verfilschte bestehen zu konnen.
Es geht ihm vielmehr darum - von einer in Triimmern liegenden Wirklichkeit ausge-
hend -, durch die Dichtung als Ansprache an einen Anderen, der vielleicht Niemand ist,
eine Wirklichkeit eigenen Rechts wiederzuerkennen: »Wahrnehmung — das bedeutet im
Gedicht nicht sprachliche Wiedergabe, sondern Vergegenwirtigung durch Sprache.«*®

Eine mit Unerreichbarkeit »angereicherte« Sprache

Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz
allem.®

Dieses Zitat Celans, geduflert anlisslich seiner Rede zur Verleihung des Literaturpreises
der Freien Hansestadt Bremen, stellt neben seiner Aussage, dass das Gedicht »seinem
Wesen nach dialogisch«’® sei, einen wichtigen Bezugspunkt fiir die vorliegende Studie
dar. Dem Verweis auf das>Wesen«des Gedichts folgend, beziehen sich die weiteren Uber-
legungen weniger auf die Gedichte, sondern vorrangig auf poetologische Texte Celans.
Damit wird an die zuvor angefithrte Hypothese angekniipft, dass in den Gedichten die
Anrede und damit die Aussicht auf eine Moglichkeit des Dialogs tendenziell bewahrt
bleibt und nicht so kritisch durchleuchtet werden kann. Das Scheitern der dialogischen
Ansprache ist weniger deutlich offengelegt als in der Prosa oder den poetologischen Er-
wagungen. Das wird unmittelbar im Anschluss an die beiden zitierten Stellen deutlich.
Fir Celan ist die Sprache selbst dialogisch, weil das Gedicht »ja eine Erscheinungsform
der Sprache und damit seinem Wesen nach dialogisch ist«’*. Auch im Hinblick auf diese
Uberlegung gilt es, an die im vorangegangenen Abschnitt herausgearbeiteten Uberle-
gungen anzuschlieffen. Denn der Dialog der Sprache muss vor dem Hintergrund einer
Versehrung der Sprache gefasst werden, die Celan mit dem Gehen auf den Hinden, dem
Abgrund unter den Fiifsen, der auf dem Kopf stehenden Welt und des nur unter Risiko moglichen
Hindedrucks aufarbeitet. Aufgrund eines beschidigten Dialogs der Sprache spricht Celan
schlieRlich von einer wirklichkeitswunden Sprache. Der Versuch »wirklichkeitswund«

88  Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe — Materialien, 141.
89  Celan: Bremer Ansprache, 185.

90 Ebd., 186.

91 Ebd., Herv. M. W.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

eine »Wirklichkeit zu entwerfen«,’* wie es in der Bremer Ansprache — das verletzliche Ge-
hen auf den Hinden weiterdenkend — heif3t, geht weder von einer einfachen Wirklich-
keitskompatibilitit von Sprache noch einer schieren Erreichbarkeit des Anderen aus. Ce-
lan begreift die Sprache von einem unsicheren Standpunkt aus beziehungsweise einem
Standpunkt der prinzipiellen Unerreichbarkeit. Diese Unsicherheit wirkt sich auf das
Verhiltnis zum Anderen aus. Denn wenn der Standpunkt, von dem aus gesprochen wird,
nicht fixierbar ist, lisst sich auch die:der Andere nicht verorten. Dariiber hinaus ist noch
der Schauplatz des Verhiltnisses zum Anderen — die Sprache selbst — ausgehend von ei-
ner Unerreichbarkeit gedacht. Auf genau dieser dialogisch-unsicheren Grundlage auf-
bauend ist die Wirklichkeit zu begreifen, die Celan zu entwerfen hofft — auch wenn das
Gedicht ein »verzweifeltes Gesprich«®® ist und auch entgegen dem Eindruck, dass sich
zwischen der Bremer Ansprache und Der Meridian eine Radikalisierung ereignet, die den
Dialog zunehmend auszuschlief3en scheint.

Der erste Satz der Rede Celans lautet: »Denken und Danken sind in unserer Sprache
Worte ein und desselben Ursprungs.«** Er betont die etymologische Verwandtschaft des
Dankens mit dem Denken, die auf eine Auseinandersetzung mit Heidegger zuriickge-
fithrt werden kann. Diese Beobachtung legt die Ubereinstimmung bis in den Wortlaut
hinein nahe. In der Vorlesung »Was heif3t Denken?« heifit es: »Aller Dank gehort zuerst
und zuletzt in den Wesensbereich des Denkens.«*> Der dem Danken zugewiesene Be-
deutungsbereich wird Celan mit den Worten >gedenkens, seingedenk seing, >Andenken«
und >Andacht< umreifien. Mit Ausnahme des >Eingedenk-seins< tauchen all diese Worte
im Randbereich des Denkens auch bei Heidegger auf.®® Das Gedichtnis indessen lisst
Celan unerwihnt: »Fragen wir die Frage: >Was heifdt Denken?« [...], dann verweist uns
das Wort >Denken« in den Wesensbereich von Gedichtnis, Andacht und Dank.«7 Das
Gedichtnis grenzt Heidegger zwar explizit von der »Fihigkeit des Behaltens hinsicht-
lich des Vergangenen« ab, fasst es jedoch als das »gesammelte Nicht-Ablassen vom An-
liegenden«.”® Dieser Rhetorik des nicht ablassenden Haltens, des Anliegens und einer
damit einhergehenden Nihe kann bei Celan und in seiner darauffolgenden Rede von der
Landschaft seiner Heimat, von Bremen und Wien eine Ferne in der denkend-danken-
den Andacht gegeniibergestellt werden. Nicht zuletzt die vielen Selbstunterbrechungen
in Celans Ansprache sind dabei ausschlaggebend. Trotz des expliziten Bezugs ist ein ge-
wichtiger Unterschied zwischen Celan und Heidegger hervorzuheben. Celan dankt mit
einem Denken, das als Nach-denken zu fassen ist und zur Vorstellung einer dem Gedicht
eigenen Sprache des Eingedenk-Seins fithrt. Auch in Der Meridian taucht das Eingeden-
ken in Bezug auf »solche Daten«, wie den »20. Jinner« auf.”

92  Ebd.

93  Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW I11,198.

94  Celan: Bremer Ansprache, 185.

95  Vgl. Heidegger, Martin: Was heifst Denken? Gesamtausgabe Bd. 8, hg. v. Coriando, Paola-Ludovika,
Frankfurt a.M.: Klostermann 2002, 146.

96  Vgl.ebd., 150/151.

97 Ebd.,167.

98 Vgl.ebd., 150

99  Celan: Der Meridian, 8; Celan: GW I11,196. Zur Vorgeschichte des Eingedenkens bei Bloch und Ben-
jamin vgl. Marchesoni, Stefano: Walter Benjamins Konzept des Eingedenkens, Berlin: Kadmos 2016.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

107


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Auf den einleitenden Absatz iiber die Gleichurspriinglichkeit von Denken und Dan-
ken folgt eine Passage iiber die »Landschaft«, von der Celan auf »Umwegen« an den Ort
der Rede (»zu Thnen«) gelangt ist — ein Nach-denken iiber sein Verhiltnis zu Bremen mit
Blick auf seine Herkunft: die Bukowina. Die »topographische Skizze« dessen, was ihm
»von sehr weit her, jetzt vor Augen tritt«, und seinen Zuhorer:innen seiner Mutmaflung
zufolge wahrscheinlich unbekannt ist, entwirft er als Szene einer unerreichbaren Land-
schaft. Er verweist auf die von Buber auf Deutsch wiedererzihlten chassidischen Ge-
schichten und spricht von einer von Menschen und Biichern belebten Gegend. Die »Ge-
schichtslosigkeit«, der diese Gegend »anheimgefallen« sei, und die eng mit dem Verlust
erzihlter Geschichten zusammenhinge — das wird deutlich, ohne dass es beschrieben
wird —, ist auf die Ermordung der dort lebenden Juden zuriickzufiithren.'*® Die von Ce-
lan in Bremen so entworfene Szene des Exils ist nicht von der Hoffnung auf eine Riick-
kehr gepriagt und weist keine romantische Projektion von Heimat auf. Auch bei der in Der
Meridian als Toposforschung bezeichneten Suche mit dem Finger auf der Landkarte ist
dieser Ort seiner Herkunft nicht zu finden.” Der Bezug zu den verlorenen Biichern und
Menschen, die hier lebten — und mit ihnen: der Bezug zur Herkunft —, ist nicht von der
Art eines »Nicht-Ablassen[s] des Anliegenden«, wie bei Heidegger. Das Exil, das Celan
einfithrt, ohne explizit von ihm zu sprechen, zeichnet sich durch eine endgiiltige Ferne
aus, mit welcher auch die Unerreichbarkeit besetzt ist, von der im weiteren Verlauf der
Bremer Ansprache die Rede ist.

Bremen ist als Schauplatz deutscher Literatur und der Verleihung eines Preises fir
Celan unerreichbar. Die zum Zeitpunkt der Rede bestehende »Klang der Unerreichbar-
keit« Bremens — sei es aufgrund der grof3en Entfernung, mangels finanzieller Mittel fir
eine Reise oder vor dem Hintergrund eines fehlenden Ansehens als Dichter - lotet Ce-
lans Verhiltnis zur Literatur vermittels der deutschen Sprache aus. Er verschrinke die
Beschreibung der in der Vergangenheit liegenden Landschaft mit einem bei der Lektiire
Rudolf Borchardts entstandenen Verhiltnisses zu Rudolf Alexander Schroder, dem Na-
mensgeber des Preises, und holt damit die Unerreichbarkeit ins Hier und Jetzt. Die Ent-
gegennahme des Preises macht die Riickkehr in das Land und den Sprachraum des Ver-
brechens des Holocaust nétig.'** Die deutsche Literatur selbst ist fiir ihn unerreichbar,
auch wenn er fiir seinen Beitrag zu ihr einen Preis erhilt, weil ihre Sprache die Spuren
des Verbrechens tragt. Ausgehend von der Problematisierung, wo und wie Celan bei der
Verleihung des Preises in Bremen spricht und von Bremen zu einem deutschen Publi-
kum sprechen kann, stellt sich die Frage, inwiefern eine Rede — in der Literatur und in
der Dichtung, in der deutschen Sprache, damals und heute - fiir Celan itberhaupt mog-
lich ist. In dieser Sprache, so scheint es, kann Celan nicht ankommen.

Zum Gedicht als Anbahnung einer anderen, kiinftigen Geschichte und einer Gegengeschichte, die
Geschichte aussetzt und fiir ihre Zukunft offenhalt, vgl. Hamacher, Werner: »HAM. Ein Gedicht
Celans mit Motiven Benjamins«, 1355, in: Keinmaleins. Texte zu Celan, Frankfurt a.M.: Klostermann
2019.

100 Celan: Bremer Ansprache, 185.

101 Vgl. Celan: Der Meridian, 12; Celan: GW I, 202.

102 Vgl. dazuauch die ebenso auf die Bremer Ansprache bezogene Beschreibung der »geschichtliche[n]
Selbstverortung des celanschen Schreibens« in: Schafer: Schmerz zum Mitsein, 10ff.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Celans Verhiltnis zu Bremen sowie die Moglichkeit des dankenden Eingedenkens
wird in der Preisrede als doppelte Unerreichbarkeit in Bezug auf das Woher und das
Wohin seiner Ansprache ausgestellt: In der unerreichbaren Landschaft der Vergangen-
heitund aus einer Retrospektive des Exils rekonstruiert er eine Unerreichbarkeit dessen,
was besetzt war »durch Biicher und die Namen derer, die Biicher schrieben und her-
ausgaben«.® In der Gestalt der Veréffentlichungen der Presse gewann Bremen einen
Umriss fiir Celan und behilt diesen »Klang des Unerreichbaren« bis in die Gegenwart.
Die Unerreichbarkeit Bremens ist weder schlichtweg durch die rdumliche Entfernung
zu begriinden noch durch ein Aufsuchen des Ortes — etwa durch den Besuch wihrend
der Ehrung - zu beheben. Dass sich Unerreichbarkeit nicht autheben lisst, sondern nur
behandelt werden kann oder vielmehr in der Sprache unweigerlich verhandelt wird, »um
zu sprechen, um mich zu orientieren, um zu erkunden, wo ich mich befand und wohin es
mit mir wollte<**, betont Celan mit dem Verweis auf Wien. Dieses liegt der Landschaft
seiner Herkunft zwar niher, bleibt aber dennoch mit einer »durch Jahre« bestehenden
Unerreichbarkeit besetzt. Auch damit ist auf die NS-Zeit hingedeutet, wihrend der das
jidische Leben in Wien nahezu vollstindig ausgeldscht wurde. Es ist dieses einschnei-
dende Geschehen, das Celan im Ringen um eine Beschreibung auch als Hintergrund der
»Antwortlosigkeiten« und des »furchtbare[n] Verstummen][s]« fasst:

Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem. Aber sie mufste nun hindurchgehen
durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten, hindurchgehen durch furchtbares Verstum-
men, hindurchgehen durch die tausend Finsternisse todbringender Rede. Sie ging
hindurch und gab keine Worte her fiir das, was geschah, aber sie ging durch dieses
Ceschehen. Ging hindurch und durfte wieder zutage treten >angereichert< von all
dem.105

Die mit dem Eingedenken beschriebenen Verhiltnisse einer Unerreichbarkeit der Land-
schaft der Bukowina und einer damit einhergehenden existenziellen Ferne haben in der
Sprache statt. Wenn Celan in der Folge der geschilderten Unerreichbarkeit Bremens,
Wiens und seiner Heimat davon spricht, dass fiir ihn Sprache unverloren und erreichbar
geblieben sei — »Erreichbar, nah und unverloren blieb inmitten der Verluste das eine: die
Sprache«'®® -, dann ist damit nicht etwa gesagt, dass die von Celan als erreichbar ge-
fasste Sprache Unerreichbarkeit beheben oder gar als eine Sprache der Wiederherstel-
lung des Verlorenen aufzufassen ist. Vielmehr wirft er die Erreichbarkeit einer Sprache
auf, die mit Unerreichbarkeit »angereichert« ist. Dass die Sprache nicht von auflen hin-
zutritt und Natur- und Landschaftseindriicke oder menschliches Miteinander wieder-
gibt, ist durch die Erwihnung von Geschichten und Biichern in der Rede frith etabliert.
Die Sprache wird als konstitutiv fiir die Topographie dessen eingefiihrt, was als bereits
verloren gilt. Die Sprache des Eingedenkens, welche strotz allem« so etwas wie Orien-
tierung in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft bieten soll - eine keineswegs sichere
oder auf sicheren Grundlagen etablierte Orientierung freilich: »wirklichkeitswund und

103 Celan: Bremer Ansprache, 185.
104 Ebd.,186.

105 Ebd.

106 Ebd.,185.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

109


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Wirklichkeit suchend«™” —, ist fiir Celan eine Sprache nach ihrem Hervortreten aus der
angesichts der Griueltaten der Nationalsozialisten erfahrenen Sprachlosigkeit. Die mit
Unerreichbarkeit »angereicherte« Sprache der Dichtung Celans schreibt sich vom »20.
Janner« her und ldsst sich insofern mit dem von Judith Kasper vorgeschlagenen Begriff
einer »Sprache des Vergessens« beschreiben, als dass der auf die Gegenwart eines Ich-
Gedichtnisses prallende Anspruch eines Anderen eine Aussetzung des Erinnerns dar-
stellt: »Sich schreibend dem Vergessen zu iiberlassen, bedeutet, sich mit der Bodenlo-
sigkeit der Sprache zu konfrontieren, die Unmdoglichkeit des Schreibens in das Schreiben
selbst hineinzutragen.«'®® Dass auch Celan darum bemiiht war, die Sprache ausgehend
von der Unméglichkeit in die Unverlorenheit zu retten, macht er in der Bremer Ansprache
explizit:

In dieser Sprache habe ich, in jenen Jahren und in den Jahren nachher, Gedichte zu
schreiben versucht: um zu sprechen, um mich zu orientieren, um zu erkunden, wo ich
mich befand und wohin es mit mir wollte, um mir Wirklichkeit zu entwerfen.'®

Seine Sprache ist, so hilt Celan fest, von »Ereignis, Bewegung, Unterwegssein« geprigt.
Diese Prigung erfihrt sie zunichst in Bezug auf das, wovon sie zu handeln sucht. Er
kehrt dabei die naheliegende Vorstellung von Erreichbarkeit als dem Erreichen eines Er-
reichbaren um. Denn die Sprache, die hindurchgeht durch das Verstummen, bringt eine
Verlusterfahrung mit sich. Die entscheidende Differenz der Uberlegungen Celans ge-
geniiber denen Heideggers ist, dass bei Celan das denkende Danken nicht in einen Be-
reich des Anliegens fithrt, sondern in den Bedeutungsbereich einer Sprache, deren Er-
reichbarkeit und Unverlorenheit darin liegt, dass sie von dem angereichert ist, wofiir es
keine Worte gibt und das also unerreichbar ist und bleibt. Die Sprache ist paradoxerwei-
se in einem Verhiltnis zum Unerreichbaren begriindet: Einzig eine Sprache, die durch
die Erfahrung geprigtist, dass sie »keine Worte her[gab] fiir das, was geschah«, und also
damit ein ihr eigenes Nicht-Erreichen zu verstehen gibt, ist fiir Celan eine erreichbare
Sprache: »[A]ber sie ging durch dieses Geschehen«.'

In einem Text zur Figur der Inversion hat Hamacher darauf hingewiesen, dass sich
Celan mit einem iiberaus wirkungsmachtigen Problem der Reflexion auf das Verhiltnis
zwischen Wirklichkeit und Sprache bezieht. Dabei greift er implizit die von Levinas als
Ruckfithrung von Exterioritit in die Immanenz des Selbst gefasste Geste der Philosophie
der Totalitit auf.™" Das Nachdenken itber Sprache ist mit einem Dilemma konfrontiert.
Denn Sprache kann entweder als blofie Nachbildung des Faktischen gefasst oder mit
dem Gewicht beladen werden, die einzig gewisse Wirklichkeit geben zu kénnen."” Sie
ist dann entweder bloRes Mittel der Verweisung, das verschwindet, wo die Sachen selbst
erscheinen. Wenn sie andererseits zu einem von den Gegenstinden losgelosten Sche-
ma aller Wirklichkeit erklart wird, ist sie ein sich selbst bestitigender Vorgang. Sprache

107 Ebd.,186.

108 Vgl. Kasper: Sprachen des Vergessens, 301.

109 Celan: Bremer Ansprache, 186.

110 Ebd.

111 Vgl. dazuim vorliegenden Band, 79.

112 Vgl. Hamacher: »Die Sekunde der Inversionc, 81.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

begegnet dann nur noch sich selbst, nicht aber dem Anderen. Am Héhepunkt der Theo-
rien der absoluten Subjektivitit, bei Kant und Hegel, seien es Metaphern der Wende, der
Umkehrung und des Umschlags, der Verkehrung und der Riickkehr, die, mit einer auf
Reflexion und Spekulation beruhenden Wirklichkeitsvorstellung verbunden, eine grofie
Verbindlichkeit gewinnen. Die kantische Inversion weise der Wirklichkeit die Form der
Gegenstandlichkeit zu und bringe sie so unter die Erkenntnisprimissen der Subjektivi-
tit.”® Der Geist als substanzielle Subjektivitit bei Hegel hingegen, erweise sich inversiv
als er selbst, weil er sich mit dem vermittle, was er nicht ist, und darin nichts anderes sei

114

als die Bewegung dieser Vermittlung mit einem Anderen als mit sich.™ Celan dagegen
arbeite an der Preisgabe dieser Inversionsfigur, wobei die Formulierung einer »Inversion
der Inversion« dieses Vorhaben nur unzureichend beschreibe."

Wenn einerseits die Sprache der Dichtung und womdglich auch Sprache tiberhaupt
als ein Geschehen aufgefasst ist, das eine Unerreichbarkeit im Hinblick auf das expo-
niert, wovon es zu handeln sucht, muss betont werden, dass es dabei um eine Sprache
geht, die in ihrem Bezug zur Wirklichkeit verhindert ist. Die Sprache der Dichtung bleibt
aber genau darin fiir Celan auch nach Auschwitz erreichbar — so ist sein vehementer Wi-
derspruch gegen Adornos Lyrikverbot zu begreifen, das von seinen Schillern weitaus ve-

hementer deklariert wurde als von ihm selbst.™®

Celans Vorstellung einer Sprache der
Dichtung gibt nicht lediglich Worte fiir das, wovon sie handelt, sondern hilt als unzu-
reichende Sprache auf das zu, was sie nicht schlichtweg zu setzen vermag. Weil sie, was
sie setzt, auch gleichermafien aus-setzt, bleibt die Sprache erreichbar nur vor dem Hin-
tergrund der Uberlegung einer Unerreichbarkeit. Der Versuch in der Auseinanderset-
zung mit der Sprache und dem Unerreichbaren »wirklichkeitswund« »Wirklichkeit zu
entwerfen«"”?, ist demnach auch nicht mit einem irgendwie gearteten Verstindnis des
Ankommens andererseits verkniipft. Es geht um ein »ansprechbares Du vielleicht« und
um eine »Flaschenpost, die »irgendwo und irgendwann an Land gespiilt werden« kénn-
te.lls

Dieses Zitat wirft eine Nihe zum russischen Dichter Ossip Mandelstam auf und
lasst sich in einen Zusammenhang mit dem Versiumnis und der im vorangegangenen
Abschnitt eingefithrten Niemandssprache stellen. Mandelstams Aufsatz »Vom Gegen-

" ist der Frage gewidmet, mit wem der Dichter spricht und hilt fiir sie die Antwort

iiber«
parat, dass keine Lyrik ohne Dialog sei. Dichtung richte sich an eine mehr oder weni-
ger entfernte und unbekannte Adresse, deren Existenz vom Dichter nicht schlichtweg
bezweifelt werden kann, ohne dass er an sich selber zweifle.”° Das Verhiltnis zu einem
solchen, der Konkretheit und der Gegenwart entzogenen Gegeniiber, fasst Mandels-

tam im Bild der Flaschenpost. Dem Gedicht und der Flaschenpost sei gemein, dass

113 Vgl ebd., 82.

14 Vgl ebd., 84.

15 Vgl ebd., 87.

116 Vgl. Hamacher: »Versaumnisse, 76f.

117 Celan: Bremer Ansprache, 186.

118  Ebd.

119  Mandelstam, Ossip: »Vom Gegeniiber, tibers. v. Dierk Rodewald, 201—208, in: Hamacher, Werner/
Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988.

120 Vgl. ebd., 208.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sie zwar einen Adressaten haben, dieser als Finder im Sand oder »Leser der Zukunft«

21 Die damit verhandelte bestimmte Unbestimmtheit

aber keine bestimmte Person sei.
ist von Martine Broda als »Wette auf das Unbekannte« und als »eine der Dichtung
eigentiimliche Dimension des Dialogs« beschrieben worden.”* Sie verdeutlicht, dass
Celan an der »Flaschenpost« insbesondere deswegen interessiert sei, weil sie schon bei
Mandelstam mit der Vorstellung eines »Niemand« aufgeladen sei, die nicht die blof3e
Negation eines Gegeniibers zum Ausdruck bringe, sondern einem negativen Ausdruck
ein positives Moment entreifle. Das Niemand sei an die franzésische Wendung >per-
sonne« angelehnt, das gleichermafen >jemand« wie »niemand« heifien konne. Durch die
Verbindung mit dem Niemand, so Broda, sei bei Celan — das Gesprich im Gebirg ist ihrer
Beobachtung nach der erste Text Celans, in dem das Wort Niemand auftaucht — eine
»Dissymmetrie« in das dialogische Verhiltnis eingeschrieben, welche die Moglichkeit der
Anrede eines Anderen problematisiere, aber nicht annulliere.””® Broda wirft aber auch
die Frage auf, ob unter der Voraussetzung einer »solche[n] absolute[n] Dissymmetrie«
noch von einem Dialog die Rede sein kénne und ob der Dialog nicht eine gefihrliche
Figur sei. Denn erstens sei im Dialog das Frage-Antwort-Schema nahegelegt. Und
zweitens suggeriere der Dialog ein flaches linguistisches Kommunikationsschema, in
dem von unverriickbaren Sprechpositionen aus Inhalte mitgeteilt werden. Damit werde
der instrumentalistischen Sprachauffassung Vorschub geleistet, dass das Ich — sich in
ihr bewegend — wisse, wer es ist, wo es ist und wo die:der Andere ist.”* Mit Nancy lisst
sich einwenden, dass Celan die Bedeutung des Dialogs fiir das Denken der Darstellung
wie fiir die Frage nach der Darstellung des Denkens aufarbeitet, die mit dem Wandel in
der Philosophie der Moderne einhergeht.’*

Weder ist bei Celan ein Spiel von Frage und Antwort vorgeschlagen noch der Stand-
ort der Beteiligten an der dialogischen Flaschenpost gesichert. Und wihrend ein Zwang
des Gemeinsamen in Form eines Konsens-Prinzips der Vernunft nicht auszumachen ist,
wird auch eine der sprachlichen Form dufierliche Wirklichkeit nicht angenommen, die
nur kommuniziert werden miisste, um das Ich und den Anderen in ihr verorten zu kon-
nen. Bei Celan ist der von Hamacher als Inversion beschriebene Riickbezug des Selbst
auf sich - Levinas hatte von einer Rickfithrung von Exterioritit in die Immanenz des
Selbst gesprochen - in der sprachlichen Konstruktion der Wirklichkeit ausgehend von
ihrer Andersheit ausgesetzt oder in eine Schwebe versetzt. Wenn das Ich an den Dingen
partizipiert und »durch das ichhafte Nennen der Dinge [...] das Ich und sein Gesprich ge-

126

weckt«*® werden, wie in den Materialien zu Der Meridian notiert, geht diese Vorstellung

stets auch mit der Bedingung einher, »das Inkommensurable des Anderen mitsprechen

121 Vgl. ebd., 203.

122 Vgl. Broda, Martine: »An Niemand gerichtet«. Paul Celan als Leser von Mandelstamms >Gegen-
liber«, 209—221, in: Hamacher, Werner/Menninghaus, Winfried (Hg.): Paul Celan, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1988, 209f.

123 Vgl. Broda: »An Niemand gerichtet«, 214f. Vgl. zur Dissymmetrie in Abgrenzung zur Asymmetrie
in Anschluss an Caillois und Levinas in der vorliegenden Studie, 88.

124 Vgl . ebd., 215.

125 Vgl Nancy: Le partage des voix, 88.

126  Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe— Materialien, 145.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

[zu] lassen.«*”” In der unméglichen Bezugnahme auf ein Inkommensurables kann sich
das Selbst - sei es das des Sprechenden oder der Sprache selbst — nicht in inversiver Wei-
se riickversichernd bestitigen. Oder wie es kurz davor heif3t: »Das Fremde bleibt fremd,
esentspricht«und antwortet nicht ganz, es behilt seine im Relief und Erscheinen (Phi-
nomenalitit) verleihende Opazitit.«'*

Der dialogische Charakter der Sprache ist entlang der doppelten Unerreichbarkeit
zu bemessen, die Celan in seiner Bremer Ansprache zum Thema macht: sowohl im Hin-
blick aufihren Ursprung als auch ihr Ziel. Mit einem Verweis auf Freuds Unbehagen in der
Kultur hilt Celan in seinen Aufzeichnungen fest: »Im Gedicht wird ein abwesendes [sic!]
nahe, tritt es an dich einen noch Abwesenderen heran«.”” Dialogisch ist das Gedicht
demnach nicht, weil es etwas gegeniiber einem Anderen tibermittelt oder die Situation
eines Gegeniibers fabriziert. Nicht eine Poetik des Dialogs stiftet die Moglichkeit eines
Vermittlungsverhiltnisses zwischen Ich und Anderem. Vielmehr wird das Zwischen im
Hinblick auf etwas Anderes und einen Anderen erdffnet, ohne dass die in diesem Zwi-
schen zu verortende Abwesenheit als itberwunden oder iberwindbar behauptet wiirde.
Erreichbar ist nur das Unerreichbare; eine »wirklichkeitswund[e] und Wirklichkeit su-
chend[e]« Sprache, so scheint Celan vorzuschlagen, ist von ihrem Verstummen her und
als Ansprache an die bestimmte Unbestimmtheit eines Niemand zu begreifen; als die Be-
wegung des Gedichts, das als Hindurchgehen durch das Fehlen der Worte und das Fehlen
eines Anderen auf etwas zuhilt, das es weder schon kennt noch nachtriglich vollkommen
benennen und erkenntlich machen kénnte: »Worauf? Auf etwas Offenstehendes, Besetz-
bares, auf ein ansprechbares Duvielleicht, auf eine ansprechbare Wirklichkeit.«*° Ohne
diese ist aber auch ein Ich nicht denkbar.

Auf der von Celan akzentuierten Diskontinuitit™

und auf den bisherigen Schilde-
rungen aufbauend lasst sich zusammenfassend darlegen, inwiefern und mit welcher Ab-
sicht er darum bemiihtist, die Dichtung entlang einer Vorstellung der Sprache zu begrei-
fen, die nicht von »Hypothesen und Spekulationen, Betrachtungen oder Kontemplatio-
nen«®* zum Wirklichen geleitet ist. Vielmehr ist die spezifische Weise des Sprechens
des Gedichts im dialogischen Versiumnis ein Sprechen, das eine Wirklichkeit eigenen
Rechts zu beanspruchen erlaubt, die nicht in der vermeintlich ausschlieflichen Option
zwischen einer der Sprache ginzlich entzogenen Wirklichkeit und einer durch Sprache
oktroyierten Konstruktion von Wirklichkeit aufgeht. Celan scheint vorzuschlagen, dass
die Diskontinuitit diesen Gegensatz als Gegensatz aussetzt und die alles Andere und alle
Anderen festhaltende Inversion des selbstbestitigenden Bezugs auf das Andere unter-
bricht. Mithilfe dieser Aussetzung wird in der Diskontinuitit die Wirklichkeit als eine
Wirklichkeit der Sprache ansprechbar und vermag sie in ihrer Ansprechbarkeit zu be-
lassen. Von seinem Hier zum Dort oder von einem Ich zum Du zieht es das Gedicht als
Dialog von seinem »Schon-nicht-mehr« in sein »Immer-noch«.

127 Ebd.,141.

128 Ebd.

129 Ebd., 136.

130 Celan: Bremer Ansprache, 186.

131 Vgl. Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe— Materialien, 198.
132 Hamacher: »Versdumnisse, 74.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

13


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Die Sprache des Gedichts ist diskontinuierlich, weil sie mit Unerreichbarkeit ange-
reichert ist — dies ldsst sich als Erkenntnis der bisherigen Untersuchung festhalten. Ei-
ne zu starke Akzentuierung des negativen Moments in Celans dichtendem Denken mag
dazuverleiten, sie als sich affirmierendes Selbst-Sein zu begreifen: als bewusst gewihlte
oder entschieden relationslose Idiosynkrasie oder Hermetik. Wie Celan aber in den Ma-
terialien zu Der Meridian andeutet, entwirft er seine dialogische Dichtung als Singulires,
das in seiner Offenheit auf eine unbestimmte Begegnung zielt. Die dialogische Sprache
der celanschen Dichtung setzt ihre Setzung der Wirklichkeit und den damit einherge-
henden Akt der Selbst-Setzung — so hatte Hamacher die kantische und hegelsche Inversi-
on der Celanschen gegeniibergestellt — nicht absolut, sondern vollzieht einen Bezug auf
die ihr eigene Andersheit, einen Selbst-Entzug als Bewegung auf Anderes hin und damit
auch einen verinderten Selbst-Bezug. Celans Arbeiten, so formuliert es Hamacher, ge-
ben die Inversion eines gelungenen Riickbezug Preis, »indem sie die Struktur der Selbst-
beziehung als eine des sprachlichen Aktes artikulieren, der, einmal vom Selbst und der
Logik seiner Setzung abgelést, in der Bewegung der Ablésung selber einen verinderten
Bezug zu sich gewinnt. Sprache ist nicht gesetzt, sondern entworfen.« Diese Selbstab-
16sung im Bezug der Sprache zu sich selbst und im Hinblick auf das Andere und die An-
deren bei Celan bezeichnet Hamacher auch als »Aufkiindigung«* eines jeden Gemein-
samen.

Wahrend der Dialog in dieser Perspektive ganz unméglich geworden ist, scheint es
Celan doch darum zu gehen, ihn weiterzudenken: »Das Gedicht will zu einem Anderen,
es braucht dieses Andere, es braucht ein Gegeniiber. Es sucht es auf, es spricht sich ihm

136 jst, wird es in

zu.«"*> Auch wenn das Gedicht Celan zufolge »verzweifeltes Gesprich«
der Hoffnung auf eine Gemeinsamkeit gesprochen: »Im Singuldren spricht das Gemein-
same.«"” Entgegen der Bestandsaufnahme einer Aufkiindigung bei Hamacher, spricht
und sucht das Gedicht eine Gemeinsambkeit im Zeichen der Unmdglichkeit. Es ringt um
eine unmogliche Gemeinschaft. In diesem von der Dichtung vollzogenen Dialog der
Sprache, in dem die Sprache weder feststeht noch mit sich — als Medium oder Reprisen-
tation eines Vorsprachlich-Wirklichen - in Ubereinstimmung gebracht werden kann,
weil sie der Bezug auf sich als ein Anderes ist, erschlieft die Sprache »wirklichkeitswund
und Wirklichkeit suchend«**® sich und die Welt.

Celans Erkundungen im Gesprich im Gebirg sowie in den in dieser Studie zitierten
poetologischen Texten, ergeben fiir das Gedicht, oder noch weiter gefasst fir die Dich-
tung und die Sprache, dass sie entlang eines dialogischen Versiumnisses und entlang
der Denkfigur eines verzweifelten Gesprichs verstanden werden miissen. Dass seine
sprachphilosophische Reflexion intensiver noch in diesen Textformen stattfindet als in
den Gedichten selbst, ist auch darauf zuriickzufithren, dass sie eine Form des Nach-Den-
kens prisentieren, statt in der Anrede durch ein lyrisches Ich die Méglichkeit einer er-

133 Hamacher: »Die Sekunde der Inversion«, 112.

134 Ebd., 105.
135 Celan: Der Meridian, 9; Celan: GW [11,198.
136 Ebd.

137  Celan: Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe— Materialien, 117.
138  Celan: Bremer Ansprache, 186.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

fitllten dialogischen Situation oder eine Hoffnung auf sie andeuten. Der in der nach-
denkenden Prosa und den poetologischen Texten entwickelte Selbstbezug auf die eigene
Dichtung ist dariiber hinaus der unverzichtbare Schliissel zum Horizont der Vorstellung
eines Selbstbezugs auf sich als etwas Anderes. In Bezug auf das eigene Vorhaben und in
Auseinandersetzung mit dem eigenen Schreiben die Bewegung der Sprache selbst zu be-
schreiben, nimmt den unméglichen Standpunkt einer Differenz zu einer jeden Frage des
Eigenen auf sich, um sie in die Bedingung fiir Mitteilung zu verkehren.

2.2 Bezug auf sich als Anderes: Maurice Blanchot
und die diskontinuierliche Kontinuitat des Dialogs

Der lacherliche Irrtum ist nur zu
bewundern, da die Leute meinen—
sie sprachen um der Dinge willen.
Gerade das Eigentiimliche der
Sprache, daf$ sie sich blofR um sich
selbst bekiimmert, weif} keiner.”*

Mit LEcriture du désastre™*® legt Maurice Blanchot 1980 einen Text vor, der die Auseinan-
dersetzung des literarischen Schreibens mit dem Desaster >nach der Shoah«thematisiert
und die damit verhandelte Unverftigbarkeit und Unméglichkeit zu einem fiir die Litera-
tur strukturgebenden Merkmal erhebt.** Mit der bei Celan nachgezeichneten Bewegung
vergleichbar, verhandelt auch Blanchot einen wirklichkeitswunden Entwurf von Wirk-
lichkeit."* Blanchot formuliert dariiber hinaus im Hinblick auf das Ende einer huma-
nistischen und am Logos orientierten philosophischen Tradition den Anspruch und die
Zumutung der Diskontinuitit (»'exigence de discontinuité«**’). Weil er eine Auseinan-
dersetzung mit der Literatur >nach< dem geschichtlichen Ereignis >Auschwitz< mit einer
Infragestellung der philosophischen Tradition verbindet, weist sein Ansatz viele Beriih-
rungspunkte mit den Uberlegungen von Levinas auf. Neben allen Konvergenzen, Affini-

titen und Uberschreibungen'* zeigt sich aber auch ein unterschiedlich gelagertes Inter-

139 Novalis: Monolog, 672f.

140 Blanchot, Maurice: L'Ecriture du désastre, Paris: Gallimard 1980.

141 Zum Denken des Unmaoglichen in Blanchots Schriften vgl. Gelhard: Das Denken des Unmaglichen. Er
geht ausfiihrlich auf die Auseinandersetzung Blanchots mit Heidegger ein.

142 Das wird etwa an folgendem Zitat aus LEcriture du désastre besonders deutlich: »Le nom inconnu,
hors nomination: Lholocauste, événement absolu de I'histoire, historiquement daté, cette toute-
briilure ot toute I'histoire s’est embrasée, otl le mouvement du Sens s’est abimé, ot le don, sans
pardon, sans consentement, s’est ruiné sans donner lieu a rien qui puisse s'affirmer, se nier, don
de la passivité méme, don de ce qui ne peut se donner. Comment le garder, fiit-ce dans la pensée,
comment faire de la pensée ce qui garderait I'holocauste ol tout s’est perdu, y compris la pensée
gardienne?« (Ebd., 80).

143 Ebd., 124.

144 Wie Gelhard (Das Denken des Unmaglichen, 103) verdeutlicht hat, entstehe zwischen den Texten der
beiden »das Bild eines ausgedehnten Gesprichs, in dem die Sitze einander antworten, in dem
sie einander wiederholen, fortsetzen, unmerklich verschieben.« Trotz einiger in den 1960er-Jah-
ren auftretenden Differenzen verbinde sie ein stetiger Bezug auf die Denkfigur des »il y a«, dem

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

115


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

esse der beiden: Blanchot ist beharrlicher als Levinas mit der Literatur und der Sprache
befasst.”* In seinem Verstindnis von Literatur zeigt die Sprache die Méglichkeit einer
Welt auf, weil sie in Abwesenheit dessen, was in der Sprache vergegenwirtigt wird, auf
sich selbst als Negation einer unerreichbaren Wirklichkeit verweist.™¢

Die Auseinandersetzung mit der Sprache fithrt bei Blanchot zum »Denken des Au-
Ren«*”, wie Michel Foucault hervorgehoben hat. Sich in der Sprache zu verhalten, das
heifdt fiir Blanchot immer schon im Auflen zu sein: »se tenir dans le langage, c’est tou-
jours deja étre au dehors« (EI, 557). Diesen Gedanken entwickelt Blanchot nicht erst in
der expliziten Bearbeitung literarischen Schreibens im Zeichen der Shoah, er stammt
vielmehr aus der fritheren Veréffentlichung mit dem Titel L'Entretien infini, in der Blan-
chot bereits den Anspruch und die Zumutung der Diskontinuitit der Sprache unter-
sucht. Diese Publikation ist von besonderem Interesse, weil Blanchot die Diskontinuitit
explizit mit dem Dialog verkniipft. Denn ausgehend von einem Schreiben (»I'écriture«),
das nicht dem Sprechen und dem Gedanken unterworfen ist, sondern Blanchot zufol-
ge ganz andere Méglichkeiten freilegt'® (EI, VII), widmet er sich in LEntretien infini dem
Gesprich und dem Dialog in einer durch die Frithromantik aufgeworfenen Prigung. Die
frithromantische Suche nach einer Form der Vollendung, die das Ganze in Bewegung
bringt, durch eine Unterbrechung fragmentiert und dennoch zusammenhilt (vgl. EI,
525), ist fiir Blanchot anleitend: »Et, chose étrange, le dialogue ne s’'arréte pas, il deviant
au contraire plus résolu, plus décisif.« (EL, XIV). Im Denken des Fragments, das Blanchot
als Substitut dialogischer Kommunikation beschreibt, wird Totalitat nicht ausgeschlos-
sen, sondern tiberschritten (vgl. EI, 526): Der Dialog ist fiir Blanchot ein unterbrochenes
Ganzes, im Sinne der Diskontinuitit eines Ganzen und eines Ganzen als Diskontinuitit.

Der Bezug auf das Denken der Frithromantik, so wird die vorliegende Studie im Fol-
genden zeigen, ist deswegen von entscheidender Bedeutung, weil Blanchot auf es auf-
bauend den Dialog als Geschehen der Sprache selbst begreift. Ahnlich wie Celan hebt
er fiir dieses Geschehen einen Selbstbezug der Sprache hervor, der eine ihr zugrunde-
liegende und ihr in jedem Moment mitgegebene Andersheit stets im Blick behilt. Mit
Blanchot kann von einer diskontinuierlichen Kontinuitit des Dialogs die Rede sein. Der
von ihm akzentuierte, in der Sprache vollzogene Selbstbezug, wendet sich von der Ver-
innerlichung eines Anderen ab. Das Aulen und die:der:das Andere - die »Poetologie der

»Begriff eines vorpersonlichen, abgriindigen Seins, der fiir Blanchot und Levinas auch dort noch
zentral bleibt, wo sich beide von einem im engeren Sinne >ontologischen< Denken — etwa bei Hei-
degger—distanzieren.« (Ebd., 104).

145 Blanchot markiert diese Differenz selbst explizit: »Levinas se méfie des poémes et de I'activité poé-
tique.« (El, 76).

146 Das Verhaltnis von Unmoglichkeit und Literatur beziehungsweise zwischen Tod und Sprache, ist
Hans-Jost Frey zufolge entscheidend (vgl. Maurice Blanchot. Das Ende der Sprache schreiben, Weil am
Rhein u. a: Engeler 2007, 125) in Blanchots friherem Aufsatz »La littérature et le droit a la mort«.

147 Vgl. Foucault, Michel: »Das Denken des AuRen«, 670—697, in: Ders.: Schriften in vier Binden. Dits et
Ecrits. Bd. 1.1954-1969, hg. v. Defert, Daniel/Ewald, Francois, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, 679.

148 InBlanchots Text ist mit flieRenden Ubergingen von Rede (»discours«), Sprechen (»parole«), Spra-
che (»langage«) und Schrift (»écriture«) die Rede.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Alteritit«'¥ — kommtin der Sprache als »Bezug ohne Bezug« (»rapport sans rapport« [EI,
66]) und als Bezug auf sich als ein Anderes zum Tragen.

Schrift, Fragment und Unterbrechung in L'’Entretien infini

LEntretien infini setzt sich aus einer Vielzahl lingerer wie kiirzerer Schriften zusammen,
die Blanchot iiber den Zeitraum zwischen 1953 und 1965 verfasst hat (vgl. EI, 637). Das
Textkonglomerat ist formal uneinheitlich gestaltet, zeichnet sich durch eine miandern-
de Komplexitit aus und entzieht sich der klaren Zuordnung zu einer Disziplin oder Gat-
tung. Es handelt sich um ein auf verschiedene Formen des Schreibens und ihr Mit- und
Nebeneinander angelegtes stilistisches Experiment im Bereich des Essays, welches mit
einer Vielzahl unterschiedlicher literarischer und philosophischer Arbeiten von Aristo-
teles bis Simone Weil befasst ist. Gelegentlich ist LEntretien infini wie eine wissenschaftli-
che Untersuchung angelegt, an anderen Stellen weist es Merkmale eines Bewusstseins-
stroms und fiktionalisierende Tendenzen auf. Wihrend ein lineares Prinzip, ein strin-
genter terminologisch-begrifflicher Apparat oder eine systematisch-zielorientierte Un-
tersuchung im Aufbau von LEntretien infini nicht ersichtlich ist, verbindet die darin ent-
haltenen Aufsitze die rigorose Auseinandersetzung mit einem motivisch genau umris-
senen Problemfeld. Seine zentralen Begrifflichkeiten lauten: Schrift, Fragment und Un-
terbrechung.

Schon die beiden dem Textkorpus vorangestellten, im Inhaltsverzeichnis nicht
ausgewiesenen Paratexte machen dies deutlich: In einer kurzen »Notiz« (»Note«) (EI,
VI-VIIP geht Blanchot zunichst auf Kontinuititen mit vorherigen Publikationen ein, >
gibt dann aber LEntretien infini unter dem Stichwort »Ausbleiben des Buches« (»I'ab-
sence du livre«) en passant eine Art Motto. Wenn dieses Alleinstellungsmerkmal als
iibergreifendes Muster zur Ordnung und Charakterisierung der in LEntretien infini
versammelten Texte verstanden wird, wire das zwar keineswegs falsch, witrde aber dem
Sinngehalt der radikalen Forderung zuwiderlaufen, die in der Formulierung Blanchots
anklingt. Seinem Vorhaben eine iibergeordnete Zielrichtung zuzuschreiben, gestaltet
sich als zumindest kompliziert. Das Ausbleiben des Buches ist eine Infragestellung
jener Ordnung, die der Einheit (»unité«) unterworfen ist. Diese Einheit wird Blanchot
zufolge in der Vorstellung der Geschlossenheit des Buches zum Ausdruck gebracht. In
dem zweiten Paratext, der nicht im Inhaltsverzeichnis aufgefithrt wird, akzentuiert er
das Motto einer Diskontinuitit. Die Schrift wird als unhintergehbarer Ausgangspunkt
einer diskontinuierlichen Kontinuitit aufgeworfen. (E1, IXff.) Das Buch als Ganzes gilt
esim Sinne der Diskontinuitit zu unterbrechen. Gegen die Ordnung der Einheit wendet
sich im dritten Teil von L'Entretien infini auch das Ausbleiben des Buches als Werk des
ausbleibenden Werkes (»l« ceuvre de 'absence d’ceuvre« [EI, 517]).

Der Dialog als unterbrochenes Ganzes, als Diskontinuitit eines Ganzen oder eines
Ganzen als Diskontinuitit, interessiert Blanchot als Zersprengung eines Systems spezi-
fischer Vorstellungen. In diesem wird der Vorrang eines gegenwirtigen Sprechens ge-
geniiber der Schrift, eines wirklichkeitsgetreuen Denkens gegeniiber der Sprache sowie

149 Vgl. Gelhard: Das Denken des Unmiglichen, 249.
150 Er nennt hier: Lespace littéraire (1955) und Le livre G venir (1959).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

7


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das Versprechen einer einst unmittelbaren oder transparenten Kommunikation behaup-
tet:

Autrement dit, le Livre indique toujours un ordre soumis a l'unité, un systéme de
notions ou s’affirme le primat de la parole sur I'écriture, de la pensée sur le langage
et la promesse d’une communication un jour immédiate ou transparente. (El, VII)

Ausgehend von der Frage nach der Sprache, geht es Blanchot um ein Schreiben, das nicht
der Ordnung einer Prasenz des Sprechens und der geschlossenen Stringenz des Gedan-
kens unterworfen ist, sondern das durch seine »langsam entfaltete eigene Kraft ginzlich
andere Moglichkeiten freilegt« (EI, VII). Er greift damit den bei Platon beschriebenen,
ontologisch zweitrangigen Charakter der Schrift auf und weist ihn, in einer mit der bei
Derrida formulierten »archi-écriture« vergleichbaren Weise, als Merkmal von Sprache

! Ein der Vorstellung der Schrift entsprechend entworfenes Denken der

iberhaupt aus.
Sprache nach dem Menschen und nach dem Subjekt, so formuliert es Foucault in Bezug
auf Blanchot, ziele zwar noch auf Inhalte, entfalte sich ihrem eigentlichen Wesen aber

% Diese lasst sich wie folgt charakterisieren: In einer Sprache

in der reinen Erwartung.
jenseits der Sprache des Subjekts erscheint nicht etwas in »positiver Gegenwart«.’* Die
Hervorhebung der Schrift in ihrem ontologisch zweitrangigen Charakter durchkreuzt
diese Moglichkeit und macht auf eine »Nicht-Prisenz des Sprechens« (»non-présence de
la parole« EI, 45) aufmerksam. Somit sei jenseits einer Vorstellung der Sprache als ver-
innerlichendem Ausdruck die Aufmerksambkeit auf die Sprache selbst, den Diskurs des
Nicht-Diskurses gerichtet, so Foucault.™ An Foucault anschlieflend lieRe sich formu-
lieren, dass Blanchots »Denken des Auflen« des Diskurses, mittels der mit dem Schrift-
charakter durchdachten Merkmale eines jeden Sprechens, auf die Rehabilitierung einer
ontologischen Pluralitit abzielt.

Vor diesem Hintergrund und in Abgrenzung von der Vorstellung eines unmittelba-
ren, in sich ruhenden Sprechens handelt Blanchot von »La parole plurielle (parole d’écri-
ture)«.™ Das Vorhaben, den Anspruch und die Zumutung des Schreibens (»l'exigence
d’écrire« EI, VII) als Auslotung der Grenzen eines geschlossenen Diskurses mit Blick auf
eine ontologische Pluralitit zu durchdenken, durchzieht die Texte von L'Entretien infini
wie ein roter Faden. Die Einheit des Buches und die mit ihr einhergehenden Vorstellun-
gen werden im und durch das Schreiben (»écrire«) unterlaufen und ausgesetzt. Dabei
wird das motivisch-thematische Problemfeld, das sich mit dem Begriff der Diskontinui-
tat umreiflen lisst und Ziige einer Verstindigung mit sich selbst iiber die im Schreiben
aufgeworfenen Fragen trigt, auf inhaltlicher sowie auf formaler Ebene bearbeitet, wie
der bereits erwihnte zweite Paratext verdeutlicht.

151 Vgl. dazu bes. Derrida, Jacques: Grammatologie, iibers. v. Hans-J6rg Rheinberger, Hanns Zischler,
Frankfurta.M.: Suhrkamp1974; Derrida, Jacques: »Plato’s Pharmacy«, 61-171, in: Dissemination, Chi-
cago: Univ. of Chicago Press 1981. Vgl. zur Frage der »archi-écriture« und zur Frage des Phonozen-
trismus im Hinblick auf den Dialog auch das Platon-Kapitel in dieser Studie, bes. 204ff.

152 Vgl. Foucault: »Das Denken des Aufienc, 695.

153 Vgl. ebd., 680.

154 Vgl. ebd., 679.

155  So lautet die Uberschrift des ersten Teils von U'Entretien infini (vgl. El, 638).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Dieses zweite Vorwort hat keinen Titel und bringt eine Reihe fragmentarischer, kur-
zer Stiicke unterschiedlicher Linge und Art zusammen. Fiktionalisierte Erzihlstimme
steht neben Dialog-Ausschnitten, abhandlungsartigen Textpassagen, Aphorismen, Be-
wusstseinsstrom und indirekter Figurenrede usw. Weil eine genaue Klassifizierung der
unterschiedlichen Anspielungen auf Formen und Gattungen schwerfillt, liefde sich die-
se Liste fortsetzen. Den Fragmenten vorangestellt sind jeweils zwei Plus-Minus-Zeichen
(»++«), die den Beginn eines Stiicks markieren, in ihrer Funktion oder Bedeutung jedoch
nicht thematisiert sind. Da die Plus-Minus-Zeichen auch in der Auseinandersetzung mit
Nietzsche und der »fragmentarischen Schrift« in L'Entretien infini auftauchen (vgl. EI,
227fT.), lasst sich eine von Blanchot hergestellte Verbindung zwischen diesem Zeichen
und dem Fragmentarischen folgern. Bis auf die gelegentliche Aufnahme thematischer
Versatzstiicke von einem in das nichste Fragment weist die fragmentarische Sequenz
in diesem Vorwort ohne Titel keinerlei kausale, erzihlerische oder anders geartete au-
genfillige Kontinuitit oder Linearitit auf. Der Text zeichnet sich durch eine auffillige
Diskontinuitit aus, weil er die Unterbrechungen in seinem fragmentarisierten Ablauf
nicht zu kaschieren sucht, sondern geradezu ausstellt. Erkennbar wird eine Vielstim-
migkeit, die dort, wo sie bewusst als Aussetzung der auf Einheit angelegten Logik des
Buches inszeniert ist, zunichst als tendenziell kakophone Unstimmigkeit wahrnehm-
bar ist. Genau diese Unstimmigkeit jedoch macht darauf aufmerksam, dass Blanchot
mit einer Form der Suche befasst ist, welche die Suche nach einer Form einschlief3t und
ausstellt. Die fragmentarische Mehr- und Vielstimmigkeit des Textes hebt auf die Aus-
einandersetzung mit dem Gesprich als Dialog ab. Denn jenseits der einer Einheit un-
terworfenen Ordnung des Buches als Werk fragt die Mehrstimmigkeit des Textes nach
den Moglichkeiten des Eingriffs eines Anderen. An der Mehrstimmigkeit des in diesem
Vorwort angestimmten Gesprichs betont Blanchot allem voran auch begrifflich die Un-
terbrechung (»l'interruption«):

Parlant a quelquun, il lui arrive de sentir s’affirmer la force froide de I'interruption.
Et, chose étrange, le dialogue ne s'arréte pas, il deviant au contraire plus résolu, plus
décisif, cependant si risqué qu’entre eux deux disparait a jamais I'appartenance a
I'espace commun. (El, XXIV)

Die hervorgehobene Unterbrechung ist Teil einer dialogischen Figurenrede. In der fik-
tionalisierten Stimme entsteht eine Figur, welche die Aufgabe hat, das theoretische An-
liegen, dessen sich das Buch in Abwesenheit des Buches annimmt, zu verkdrpern. Dass
dieses Anliegen von der Autorinstanz auf eine Figur — und sei sie noch so wenig per-
sonalisiert und individualisiert — im Text iibertragen und verlagert wird, kann bereits
als erste Unterbrechung begriffen werden. Denn was Blanchot damit ins Spiel bringt,
ist die Grenze zwischen literarisch-fiktionalem und theoretisch-essayistischem Schrei-
ben. Dieser dem Text vorangestellte Paratext, der wie bereits erliutert ohne Titel bleibt
und auch im Inhaltsverzeichnis nicht auftaucht, verweist einerseits auf das Auflen des
Buches, bricht aber zugleich auch das Kontinuum zwischen der Autorinstanz und den
Aussagen innerhalb der von ihm vorgelegten Untersuchung. Die Idee einer authenti-
schen Autorinstanz wird durch ein fiktionalisiertes Schreiben konterkariert und aus-

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

156 Dimension an

gesetzt. Insbesondere die beiden Paratexte stellen eine »idiomatische«
Blanchots Vorhaben heraus, wie sich mit der zuvor bereits zitierten Formulierung Ha-
machers verdeutlichen lisst. Immer wieder tritt bei Blanchot eine im und mit dem Vor-
haben entwickelte eigene Sprache zutage. Nigele hatte diesen Zug als eine der Sprache
eigene Andersheit gefasst, mit der eine Differenz zwischen der Sprache und den in ihr
anvisierten Thesen exponiert wird.'’

Mit der Einfithrung einer Figur etabliert Blanchot dariiber hinaus einen spezifischen
Bezug zum Gesprich und mithin zum Dialog. In der Rede mit jemandem zeichne sich
fiir die Figur das Gefithl der kalten Gewalt einer Unterbrechung (»la force froide de l'in-
terruption«) ab. Das Merkwiirdige (»chose étrange«) sei dabei, dass der Dialog durch die
Unterbrechung nicht ende, sondern noch entschlossener und entschiedener werde. Der
emphatische Dialog finde statt, auch wenn das Risiko bestehe, dass zwischen den im
Dialog gegeniiberstehenden Gesprichspartner:innen eine Zugehérigkeit zu einem ge-
meinsamen Raum (»I'espace communc) nicht vorliege. Wie Blanchot im weiteren Verlauf
des ersten Teils von L'Entretien infini — und insbesondere in Abschnitt VIII Linterruption —
verdeutlicht, ist die Unterbrechung zwischen dem Sprechen des einen und des Ande-
ren dabei fir ihn von besonderem Interesse. Er spricht dabei nicht nur von einer Un-
terbrechung, sondern auch von einer Abstandsnotwendigkeit (»necessité de l'interval-
le«) und hebt hervor, dass iiber die verschiedenen Bedeutungen dieser Pause noch nicht
nachgedacht worden sei. Wihrend im Rahmen dieser Studie nicht auf den Unterschied
zwischen Unterbrechung und Intervall eingegangen werden kann, ist fiir Blanchot ei-
ne diskontinuierliche Kontinuitit des Dialogs entscheidend (vgl. EI, 106f.). Diese wird
schon anhand der in LEntretien infini vorgenommenen schriftlichen Verstindigung mit
sich selbst erkennbar und trigt Ziige der bei Levinas beschriebenen Transzendenz: In der
Unterbrechung erfolgt ein Ubergang ohne Ubergang und die Méglichkeit des Dialogs ist
ausgehend von seiner Unmoglichkeit begriffen.

Blanchot schreibt den Dialog vor dem Hintergrund der Unterbrechung nicht ab. Er
ist um einen Dialog bemiiht, der zwar nicht auf eine Einheit (»I'unité« [EI, 110]) abzielt,
aber dennoch als unabgeschlossenes, unendliches Ganzes denkbar bleibt. Analog zur
»l'absence de livre« lisst sich der Dialog als »I'ceuvre de I'absence de I'ceuvre« verstehen.
Die diskontinuierliche Kontinuitit im Hinblick auf eine Verstindigung ist zum einen
als unmoglicher Dialog zu begreifen, zum Anderen jedoch in seiner Unmoglichkeit die
Voraussetzung fiir eine Verstindigung — und sei es auch nur die der Worte mit sich
selbst. Blanchot geht es mit der Unterbrechung um die Hervorhebung einer »irreduzi-
blen Distanz« (EI, 108). Das gilt im Hinblick auf die Moglichkeiten eines gemeinsamen
(»communc) Gesprichs sowie auf das, wovon im Sprechen die Rede ist (vgl. EL, 79).
Hiervon ausgehend thematisiert er einen Dialog, der nicht schlichtweg als »iitberbrii-
ckend« (»pontifiant«) zu denken ist. Der damit auch fiir den Dialog entscheidenden
Vorstellung einer Differenz zwischen der Sprache und den in ihr anvisierten Thesen
folgend, lasst sich mit Blick auf Blanchots Methode in L'Entretien infini von einer Schrift
des Denkens sprechen. Die Schrift des Denkens inszeniert nicht eine Vermittlung von
Ideen, die — weil sie kommunizierbar sind — auch zum Ausdruck gebracht werden. Die

156 Vgl. Hamacher: »Reparationenc, 18. Vgl. dazu in diesem Band, 73.
157 Vgl. Nagele: »The Scene of the Other, 72.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Schrift (»écriture«) verweist in ihrer fragmentarischen und dialogischen Beschaffenheit
ganz explizit auf die Unterbrechung im Hinblick auf das in ihr Kommunizierte. Diese
Unterbrechung kann nicht aufgehoben werden: Die Verstindigung mit sich selbst im
Schreiben ist durch einen uniiberwindbaren Abstand gekennzeichnet. Das heifit, dass
durch die reflexive Bewegung nicht schlichtweg eine gesteigerte Gewissheit — eine
Gewissheit zweiten Grades — erreicht wird, die wieder mit sich identisch ist. Vielmehr
bleibt im Selbstbezug der Reflexivitit einer dialogisch entworfenen Schrift des Denkens
die Vielstimmigkeit und der Abstand zu sich selbst bestehen. Diese Voraussetzung ist
fiir den weiteren Verlauf der vorliegenden Untersuchung von grof3er Bedeutung.

Mit Bezug auf eine Formulierung Nancys lasst sich festhalten, dass Blanchot nicht
den Dialog im Sinne eines »trigen Anthropologismus« zu denken sucht.”® Es geht ihm
nicht um die Vorstellung eines menschlichen Gegeniibers von Gleich zu Gleich. Diese
Bestandsaufnahme deckt sich mit der Beschreibung Foucaults, demzufolge die dem
menschlichen Subjekt enthobene Sprache ein zentrales Moment in den Fragestellungen
Blanchots ist. Damit wird auch deutlich, dass die Ahnung einer Unterbrechung, die den
Dialog der Sprache nicht abreifien lisst, weitreichende Fragen aufwirft. Denn die Pause
zwischen Sprechenden im Dialog — das macht nicht zuletzt die Charakterisierung der
»écriture« seitens Blanchots deutlich — lisst sich als Symptom fiir eine Diskontinuitit
von Sprache im Hinblick auf sich selbst begreifen. Anders formuliert: Ein Dialog als
symmetrischer Bezug und im Sinne eines Verhiltnisses von Gleich zu Gleich wire nur
in einer Sprache zu haben, die selbst nicht auch auf dem Spiel steht (vgl. EI, 6).

Der Dialog ist fiir Blanchot tiber die Grenzen der Kommunikation hinaus und jen-
seits seiner Beschreibung als Gattung oder Form einer Gattung von Interesse, weil er

152 Mehrstimmigkeit des fragmen-

ihn im Zuge eines Wandels der Philosophie begreift.
tarischen Vorworts im Zusammenspiel mit dem Titel LEntretien infini verweist auf den
frithromantischen Topos des unendlichen Gesprichs.”*® An das 77. Fragment anschlie-
Rend beschreibt Blanchot in seinem Aufsatz zum Athenaeum' das Fragment als »Sub-
stitut dialogischer Kommunikation« (vgl. EI, 526). Dort heifit es: »Ein Dialog ist eine
Kette, oder ein Kranz von Fragmenten.«**> Was Blanchot mit der Nebeneinander- und
Uberschreibung von Kette und Kranz allegorisch verhandelt, zugleich an der Grenze zur

»Formlosigkeit«'®® im einzelnen Fragment behauptet und als plurales Fragmente-Gan-

158  Vgl. Nancy: Le partage des voix, 8: »Elle [la mésinterprétation de I'enjeu de 'interprétation] engage
en outre les concepts (et pourquoi pas les affects?) du>dialogue< ou de la » communications, qui
somnolent toujours sous un anthropologisme paresseux.«

159 Vgl. dazu besonders den ersten Aufsatz in LEntretien infini (1-11), »La pensée et I'exigence de dis-
continuité«.

160 Vgl. Coelen, Marcus: »Nachbemerkungen und Hinweise«, 227—251, in: Blanchot, Maurice: Das Neu-
trale. Philosophische Schriften und Fragmente, hg. v. Coelen, Marcus, Ziirich u.a.: Diaphanes 2010, 243.

161 Griitzmacher, Curt (Hg.): Athenaeum I+l1. Eine Zeitschrift 1798—1800. Von August Wilhelm Schlegel und
Friedrich Schlegel, Reinbek: Rowohlt 1969.

162 Schlegel, Friedrich: »Fragmente«, 100—201, in: Criitzmacher, Curt (Hg.): Athenaeum I, 112. Blanchot
greift eine Form des Denkens auf, die in der platonischen Philosophie bereits angedeutet ist (vgl.
dazu in dieser Studie, 225f.).

163 Meyzaud: »Anstelle des Staatesx, 62.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

121


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zes aufwirft,’®* ist als Gleichzeitigkeit von Unendlichkeit und Geschlossenheit im Sinne
der Diskontinuitit des Ganzen und des Ganzen als Diskontinuitat zu verstehen.
Nachdem die Begriffe der Schrift, des Fragments und der Unterbrechung in ihren
kreisenden Bewegungen um das unabgeschlossene, unendliche Ganze des Dialogs ver-
ortet wurden, stellt sich die Frage, inwiefern die fiir Blanchot »prinzipielle Stellung des
Dialogischen«auf das Denken der Frithromantik und ihr Verstindnis des Dialogs im Zu-

165

sammenhang des »Abhandenkommen([s] eines absoluten Anfangs«'* zuriickzufithren ist

und welche Konsequenzen daraus zu ziehen sind.

Eine friihromantische Krise der Kommunikation
Le romantisme finit mal, c’est vrai, mais
c'est qu'il est essentiellement ce qui
commence [..]. Et certes il est souvent sans
ceuvre, mais cest qu'il est 'ceuvre de
I'absence d’ceuvre [...]. (El, 517)

Die folgenden Ausfithrungen, die Blanchots Frithromantik-Vorstellung mithilfe seiner
Nachfolger:innen beleuchtet und dabei neben Maud Meyzauds Formen des Gesprichs — Ge-
spréch der Formen auch LAbsolu littéraire von Lacoue-Labarthe und Nancy einbezieht,™® ist
weniger als eigene und explizite Auseinandersetzung mit den Autor:innen der Frithro-
mantik anzusehen. Vielmehr ist sie eine Arbeitsgrundlage dafiir, Blanchots Uberlegun-
gen zur Sprache als Dialog mit seinem Denken der Diskontinuitit zu verbinden.

Wie in seinem Athenaeums-Aufsatz in LEntretien infini deutlich wird, setzt Blanchot
»die Frithromantik« tendenziell mit der zweijihrigen Periode eines »pluralen Schreibens«
der Zeitschrift in Jena zwischen 1798 und 1800 gleich (vgl. EI, 515fF.)."” Das gilt auch fiir
den »romantisme« oder die »theoretische Romantik«, wie sie Nancy und Lacoue-Labar-
the in der an Blanchot anschlieflenden Studie entwerfen,*® auch wenn sie in LAbsolu lit-
téraive Texte einbeziehen, die nicht im Athenaeum erschienen sind, aber »de[n] Erzeug-
nissen des Athenaeums ohne weiteres hinzu[zu]zihlen« seien.’®® Was sowohl sie als auch
Blanchot an der Frithromantik interessiert, ist der Umstand, dass sie der Versuch einer
Antwort auf eine Krise ist. Lacoue-Labarthe und Nancy beschreiben diese Krise als so-
ziale und moralische Krise des Biirgertums, die politische Krise der Franzosischen Re-

164 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 82f.

165 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69f.

166 Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute. Meyzaud zufolge war »Blanchots Rezeption der
Jenaer Romantik [...] fir CAbsolu littéraire bekanntlich bahnbrechend.« (Meyzaud: »Anstelle des
Staates«, 77).

167 Vgl. Meyzaud: Formen des Gesprichs— Gespréich der Formen, 173.

168 Lacoue-Labarthe und Nancy betonen auch eine Undefinierbarkeit der Romantik. So habe Fried-
rich Schlegel vor einer Definition zurlickgeschreckt. Wie er an August Wilhelm schreibt, sei seine
Erklarung »des Worts Romantisch« 125 Bogen lang, und konne deswegen nicht verschickt werden
(vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 19). Das Wort »Romantik« habe zudem das
Unvermogen verdeckt, etwas benennen und begreifen zu kénnen und das Projekt verschleiert (vgl.
ebd., 13).

169 Vgl. ebd., 309.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens
volution und die erkenntniskritische Krise, hervorgerufen durch die kantische Kritik."”®
Wie sich an dieser Stelle vorausschicken lisst, treibt die Frithromantiker:innen die Frage
an, wie es dem vereinzelten Subjekt maoglich ist, mit Anderen zu interagieren. Sie neh-
men dabei das bei Kant und fiir seine Philosophie besonders folgenschwer formulierte
Problem auf, dass die Vernunft »nicht dazu gemacht [ist], daf3 sie sich isolire, sondern in
Gemeinschaft setze.«'”

Wiahrend die Zisur der philosophischen Tradition snach der Shoah« den Dialog als
Verfahren des Bezugs auf einen Anderen vor dem Hintergrund einer geschichtsphi-
losophischen Perspektive an eine Grenze fihrt, weil dieser Bezug sich als Teil der als
problematisch erkannten Tradition herausstellt, erlaubt die Auseinandersetzung mit
der Frithromantik einen sprachphilosophisch gelagerten Blick auf die Zisur. Blanchot
interessiert sich fiir die Frithromantik, weil mit und nach ihr ein Verstindnis von Re-
flexivitit zum Tragen kommt, das nicht auf eine Selbstbestitigung abzielt, sondern
vielmehr einen Bezug auf sich als ein Anderes zur Sprachbewegung erhebt. Blanchot tiber-
nimmt aus der Frithromantik ein um 1800 aufkeimendes Interesse an der Moglichkeit
des Gesprichs und entwickelt daran anschliefend sein Verstindnis des Dialogischen.
May Mergenthaler hat hervorgehoben, dass Friedrich Schlegel die Begriffe des Ge-
sprachs und des Dialogs synonym verwendet. An der gleichen Stelle hilt Mergenthaler
weiterhin fest: »Das Gesprich ist, dhnlich wie Mitteilung, Ironie und Fragment, von
einer unaufloslichen, asymmetrischen, sich stetig wandelnden, ihre jeweiligen Pole in
Frage stellenden Ambivalenz charakterisiert.«'”> Wie nachfolgend deutlich wird, sind
dabei insbesondere die Asymmetrie, und die Infragestellung der Pole entscheidend fiir
die weitere Argumentation in diesem Kapitel.

Was sich im Denken und in der »Literatur«'”? der Frithromantik als Zasur bezeich-
nen lisst, hat die Gestalt einer Krise der Kommunikation. Diese lisst sich nicht hinrei-
chend mit dem von Reinhart Koselleck vorgeschlagenen Begriff der »Sattelzeit« um 1800
als »Bewusstseins- und Erfahrungswandel« und einer »verinderte[n] Bestimmung der
Menschen zu Geschichte und Natur, zu ihrer Umwelt und zur Zeit«'7* beschreiben. Viel-
mehristjene »Bestimmung der Menschen«im Hinblick auf die vermeintlich feststehen-
den GroRen von »Geschichte« und »Natur«, »Umwelt« und »Zeit« — kurzum: der Bezug
auf Wirklichkeit itberhaupt — und damit auch der zwischenmenschlich geteilte und teil-
bare Bezug auf'sie, fragwiirdig geworden. Wie Manfred Frank erliutert hat, entfacht sich

170 Vgl.ebd., 53:»Die Philosophie setzt demnach die Romantik in den Gang.« Blanchot zufolge fithlen
sich die Romantiker inihrem Schreiben als »wahre Philosophen« (El, 519). Vgl. dazu auch Meyzaud:
Formen des Gesprichs — Gesprich der Formen, 177.

171 Kant, Immanuel: »Reflexionen zur Anthropologie. Bd. 15«, in: Ders.: Kants gesammelte Schriften,
hg. v. Koniglich Preussische Akademie der Wissenschaften, Berlin: G. Reimer 1900ff., 392. Vgl. zu
Bubers Kritik an Kant und seine Auseinandersetzung mit der Vereinzelung die Ausfithrungen im
ersten Kapitel der vorliegenden Untersuchung, sof.

172 Mergenthaler, May: Zwischen Eros und Mitteilung. Die Frilhromantik im Symposion der Athenaeums-
Fragmente, Paderborn: Schoningh 2012, 42f.

173 Lacoue-Labarthe und Nancy heben hervor, dass Literatur nur ein Sammelbegriff ist und kein bes-
serer Begriff zur Verfligung stehe (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 26).

174  Koselleck: »Einleitung«, XV.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

123


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das Interesse am Gesprich in einem Moment, als ein itber lange Zeit giiltiges Modell zu-
sammenbricht,

wonach die Welt [..] in Gedanken, Vorstellungen oder Zeichen so vergegenwartigt
werden kann, dafd die Beziehungen, die zwischen dem Gegenstand und seinem Repra-
sentanten bestehen, analysiert, rekonstruiert, kurz: in verninftiger Weise aufgeklart
werden kénnen."”

Wihrend das von Frank beschriebene >alte Modell« individuelle und kollektive Stabili-
tit bietet, weil durch eine Sprache innerhalb der Ordnung der Reprisentation nicht nur
das Verhiltnis zu den Dingen in der Welt, sondern auch zwischen den Menschen in der Welt

176 An Fou-

weitgehend gesichert ist, hat sein Zusammenbruch schwerwiegende Folgen.
caults in Die Ordnung der Dinge beschriebene neue »Episteme« einer problematischen
Wirklichkeitskonstruktion anschliefend spricht Frank von einer »sprachliche[n] Kon-
struktion von Welt«."”” Innerhalb derer werden die Verstindigung iber die sprachliche
Konstruktion der Wirklichkeit, das Sich-Mitteilen und der Vermittlungsprozess dieser
Wirklichkeit in der Sprache zu einem Problem. Mit den zwischenmenschlichen Bezie-
hungen in einer sich ausdifferenzierenden Welt, ist auch Sprache und ihre Funktion als
Medium von Bedeutung fragwiirdig geworden. Der Verlust einer mittels Sprache sowie
einer allgemeinen Grammatik von Vernunftbegriffen beschreibbaren Welt und die Un-
moglichkeit, sich iiber letztere vor dem Hintergrund eines gemeinsamen, letzten Grun-
des verstindigen zu konnen, markiert eine Krise, in deren Bewusstsein das Gesprich als
Vorgang »endloser Verstindigungsprozeduren«'”® zu einer Beschreibung des Sprachge-
schehens erhoben werde. Frank hebt hervor, dass die Notwendigkeit von Mitteilung und
die gleichzeitige Unmdglichkeit, dass Bedeutung sich im Austausch erhalten kénne, sich
gegenseitig nicht ausschliefien. Ein solches Geschehen lasse sich jedoch nicht als »syste-
matisch beherrschbare[r] Prozef3 mit fixierbaren Regeln« fassen.'”

Die Moglichkeiten und Grenzen der Verstindigung sind relevant geworden, weil

180

letztere vor dem Hintergrund einer »transzendentalen Obdachlosigkeit«*° nicht mehr

175  Frank: »Einverstindnis und Vielsinnigkeit«, 89.

176  Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 16. Dieser Zusammenbruch kénne mit dem
Namen Kant in Verbindung gebracht werden (vgl. ebd.)

177  Frank:»Einverstindnis und Vielsinnigkeit«, 90; vgl. dazu auch Foucault: Die Ordnung der Dinge, bes.
2. Kapitel, V. Das Sein der Sprache, 74-77.

178  Frank: »Einverstindnis und Vielsinnigkeit, 93.

179 Vgl. ebd., 88. Frank bezieht sich u.a. auf Schleiermacher, wobei Meyzaud zufolge seine Beschrei-
bung auf die Jenaer Romantik bezogen werden konne, weil er den theoretischen Hintergrund um
1800 beschreibt (vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 67, FuRnote 46).

180 Vgl. Lukacs: Die Theorie des Romans, 32. Auch wenn Lukics der Friithromantik gegeniiber duferst
skeptisch ist, spricht er hinsichtlich der Form des Romans und seinem Hervortreten aus der Epik
von einer Grundlage im »Anderswerden der transzendentalen Orientierungspunkte«. Fiir das Sub-
jekt sind nicht zuletzt in der biirgerlichen Welt die »Grundlagen des Cestaltens heimatlos gewor-
den, was dafiir gesorgt habe, dass die Gattungen sich in der nachgriechischen Zeit »als Zeichen
des echten und unechten Suchens nach dem nicht mehrklar und eindeutig gegebenen Ziele«kreu-
zen. Inder Romantik sei der Roman als »Ausdruck der transzendentalen Obdachlosigkeit«entstan-
den (vgl. ebd., 31f).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

als gegeben oder gesichert gelten. Das Postulat, dass lediglich geteilter Erkenntnis ein
Wahrheitsanspruch zukommt, trifft auf die Schwierigkeit, dass das Erkennen in der
Sprache als zur Konstruktion des Erkannten zugehérig anerkannt ist und damit nie
letztgiiltig geklart werden kann, ob zwei an einem Gesprich Beteiligte iiber das Glei-
che sprechen. Dass im Hinblick auf diese Problematik eines Verstindigungshorizonts
wiederum eine Verstindigung stattfinden kann und muss, stellt keine Losung fiir das
Verstindigungsdefizit dar, weil damit ein unendlicher Prozess in Gang gesetzt ist.
Verstindigung erfordert immer weitere Prozeduren der Verstindigung. Eine aus dieser
epistemologischen Gemengelage abgeleitete »prinzipielle Stellung des Dialogischen«!
jenseits seiner Bedeutung als einer literarischen Gattung im Athenaeum sowie vor allem
in den Athenaeums-Fragmenten hat auch Meyzaud hervorgehoben und als Reflexion der
Unmoglichkeit eines unmittelbaren Selbstbezugs des Subjekts beschrieben:

Das Gesprach lasst sich aus dem philosophischen Postulat ableiten, dass Denken tber
keinen (letzten) Grund verfiige, sondern in der, ja sogar als Mitteilung zur Artikulation
gelange, und zwar gerade weil jene Mitteilung in ihrer romantischen Auffassung in
dem Mafe unmoglich geworden ist, in dem nicht einmal ausgemacht werden kann,
dass das Ich sich selbst versteht.”®?

Wahrend sich mit Meyzaud somit einerseits eine Verschiebung von einer »Legitimati-
on durch Verwurzelung« hin zur »Legitimation durch Anschlussfihigkeit« festhalten

8 wird andererseits die Frage eines Gemeinsam-Seins in der Frithromantik,

lasst,
vor dem Hintergrund einer epistemologischen Krise und im Zusammenhang eines
Bruchs mit einer durch miindliche Formen geprigten Kultur, unter die Bedingungen
der Schrift gestellt.”®* Selbst im literarischen Gesprich geht es, der These Gabriele
Kalmbachs zufolge, nicht um die Inszenierung von Miindlichkeit, sondern darum »die
Effekte von Schrift zu multiplizieren«.'® Wird aus diesem Umstand eine Krise oder gar

186 ist die Tragweite des dialogischen Denkens bei

ein Scheitern des Dialogs gefolgert,
den Frithromantiker:innen jedoch verkannt. Die mit den Effekten der Schrift einherge-
hende Zuriickweisung der Moglichkeit von Erkenntnis in einem unmittelbaren Sinne
geht insofern mit der Frage des Dialogs tiber seine gattungstheoretische Betrachtung
hinaus einher, als die Unmoglichkeit der Mitteilung bereits den vermeintlich unmittel-
baren Selbstbezug des Subjekts unterbricht. Bereits Platon hatte auf die Problematik

einer unzureichenden Verstindigung hingewiesen, wenn der Urheber der Schrift dem

181  Meyzaud: »Anstelle des Staatesk, 69.

182 Ebd., 64, Herv.i. O.

183 Vgl ebd., 72. Meyzaud stellt dabei auch die These auf, dass damit das »medientheoretische Fun-
dament fiir das Zeitalter des Netzwerkes« gelegt sei.

184 Vgl.ebd., 65/77.

185 Vgl. Kalmbach, Gabriele: Der Dialog im Spannungsfeld von Schriftlichkeit und Miindlichkeit, Tibingen:
Max Niemeyer 1996, 279.

186 Vgl. ebd., 281ff. Vittorio Hosle (Der philosophische Dialog, 119f.) spricht gar von einer Sabotage des
Dialogs durch die Frithromantiker.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

125


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Rezipienten nicht erliuternd zur Seite stehen kann.”®” Weil es den Frithromantiker:in-
nen um die Sprache selbst gehe, so Meyzaud, bestehe bei ihnen keine grundsitzliche
Differenz zwischen Gesprich und Selbstgesprich.'® Ein unendlicher Prozess ist dem-
zufolge nicht nur deswegen zu konstatieren, weil die Verstindigung mit Anderen als
nicht saturationsfihiger Prozess begriffen werden muss. Ein Prozess der Verstindigung
ist bereits den Einzelnen in der Form eines Selbstbezugs auf sich als Andere auferlegt,
der nicht abgeschlossen und stillgestellt werden kann.

Was aber passiert mit der Sprache des Subjekts sowie dem Subjekt (in) der Sprache
nach dem bereits angesprochenen »Abhandenkommen eines absoluten Anfangs«<*°? Die
Frithromantiker:innen spitzen das bei Kant aufgeworfene Verhiltnis von Einzelnem und
Gemeinschaft im Hinblick auf die Vernunft dahingehend zu, dass sie den Dialog als Mit-
teilung bereits in den Einzelnen verankern und den Selbstbezug auf sich nicht als Wider-
spruch gegeniiber der Totalitit des Subjekts begreifen. Das heif3t, die Sprache selbst des
einsamen Subjekts entfaltet sich als Gesprich. Die Radikalisierung des Denkens von To-
talitdt und Subjekt™°
logischen Faktum der Mehrzahl in ein Spannungsverhiltnis zur modernen Staatsform:

trete ferner, so Meyzaud, aufgrund eines Beharrens auf dem onto-

Der Dialog gehe als Spaltung einer jeden singuliren Existenz der Zuordnung zu einer
fiir die Staatsbildung konstitutiven Formierung einer Gemeinschaft voraus.”" Die Li-
teratur stellt die Frage nach dem Zusammenleben. Lacoue-Labarthe und Nancy haben
dementsprechend das kollektive Schreiben der Athenaeums->Kommune< hervorgehoben
und als Streben nach einer anderen Gesellschaft begriffen.”* Das heifRe aber nicht, dass
die »Suspension der Staatsform und der latente anarchische Geist der Jenaer >Kommune«
sie gegen die Versuchung immunisiert, Kunst in den Dienst einer totalen Politik zu stel-
len.«**? Sie thematisieren somit die Gemeinschafts- und Totalititssehnsucht, die als in-
tellektuelle Grundlage des nationalsozialistischen Rassismus begriffen werden muss."*
Die »Ambivalenz«*> der Frithromantik veranlasst Lacoue-Labarthe und Nancy zu dem
Vorschlag einer »romantischen Lektiire« der Romantik, die sowohl den Hang zur Totali-
tit im Sinne einer Ganzheit und Abgeschlossenheit als auch den Widerspruch und den
Riss zu benennen in der Lage ist.”®

An dieser Stelle muss noch einmal explizit auf Blanchot zuriickgekommen werden.
In einer den gerade dargelegten Uberlegungen vergleichbaren Stofrichtung hat Karl-

187 Vgl. Platon: »Phaidros«, 539-609, in: Ders.: Samtliche Werke Bd. 2. Lysis, Symposion, Phaidon,
Kleitophon, Politeia, Phaidros, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2011, 274a — 277a.

188 Vgl. Meyzaud: Formen des Gesprichs — Gesprich der Formen, 201.

189 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

190 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 34.

191 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates, 62.

192 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 17.

193 Meyzaud: »Anstelle des Staatesc, 60.

194 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 34. Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates, 60.

195 Mergenthaler: Zwischen Eros und Mitteilung, 43: »Das Gesprach ist, dhnlich wie Mitteilung, Ironie
und Fragment, von einer unaufléslichen, asymmetrischen, sich stetigwandelnden, ihre jeweiligen
Pole in Frage stellenden Ambivalenz charakterisiert.«

196 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 34.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Heinz Bohrer hervorgehoben, dass Blanchot speziell die »Leidenschaftlichkeit des Den-
kens« und der »Selbstreflexion« an der Romantik hervorgehoben und in seine Uberle-
gungen einbezogen habe, woran entgegen einer Gleichsetzung der romantischen Geste
»mit ihren populistisch-nationalistischen und reaktioniren spiteren Ausliufern« erin-
nert werden miisse.’” Blanchot schreibt in seinem Aufsatz zum Athenaeum : »Le roman-
tisme est excessif, mais son premier excés est un exces de pensée.« (EI, 518). Diskonti-
nuitit und Differenz als Form — so Blanchot weiterhin — habe die Literatur der Roman-
tik nicht nur vorweggenommen, sondern wurde von ihr bereits vorgeschlagen und in
ihren Werken bearbeitet (vgl. EI, 527). Totalitit, so Blanchot, auch im Hinblick auf den
kritischen Umgang mit dem Begriff des Werkes, werde in der Frithromantik bezeich-
net, in dem sie ausgesetzt werde; sie werde gesehen, indem sie zerbrochen werde.”®® Die
Frithromantik in Blanchots Perspektive lasst sich demnach als Auseinandersetzung mit
den Moglichkeiten und Grenzen einer (literarischen) Sprache begreifen, die sich aus sich
selbst zu schaffen hat und die Spannung zwischen ihrer erkenntniskritischen und ihrer
kommunikativen Funktion explizit verhandelt:

La littérature (jentends I'ensemble des forms d’expression, c’'est-a-dire aussi forces
de dissolution) prend tout a coup conscience d’elle-méme, se manifeste et, dans cette
manifestation, na pas d’autre tiche ni d’autre trait que de se declarer. (El, 520)

Die Literatur als Zusammenhang der Formen des Ausdrucks und Kriften der Auflgsung
werde sich Blanchot zufolge in der Frithromantik ihrer selbst bewusst und mache es zu
ihrem Merkmal und zu ihrer Aufgabe, sich selbst auszurufen: eine »force d’autorévéla-
tion« (EI, 520). Analog zur Sprache und zum Dialog ist auch die Literatur im Moment
des Verlusts ihrer Selbstverstindlichkeit von besonderem Interesse. Deswegen spricht
Blanchot ausdriicklich von einer »autorévélation«: Die mit dieser Selbst-Deklaration und
-Preisgabe — die Mdglichkeiten der Ubersetzung sind an dieser wie auch an vielen ande-
ren Stellen vielfiltig — einhergehende Unabgeschlossenheit im Sinne einer »Auto-Poie-

% in der das Selbst (autos) nicht feststeht, machen Lacoue-Labarthe und Nancy am

sis«,
Fragment als der »romantische[n] Form schlechthin« stark.?*° In einer die Uberlegun-

gen Blanchots aufgreifenden Geste beschreiben sie das Fragment im Anschluss an den

197 Vgl. Bohrer, Karl H.: Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die literarische Moderne,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 17.

198 »le pouvoir, pour I'ceuvre, d’étre et non plus de représenter, d’étre tout, mais dans une forme qui,
étant toutes formes, cest-a-dire a la limite nétant aucune, ne réalise pas le tout, mais le signifie
en le suspendant, voire en le brisant.« (El, 518).

199 Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 27.

200 Vgl. ebd., 74/80. Vgl. dazu das vielkommentierte Fragment 206: »Ein Fragment muR gleich ei-
nem kleinen Kunstwerke von der umgebenden Welt ganz abgesondert und in sich selbst vollendet
sein wie ein Igel.«Schlegel: »Fragmente«, 137. Meyzaud und Mergenthaler heben hervor, dass eine
Uberbetonung der Vollendung eine Verkennung der grundsitzlich pluralen Erscheinungsform der
Fragmente mit sich bringt. Sie betonen den AuRenbezug des in sich eingerollten Igels (vgl. Mey-
zaud: Formen des Gesprichs — Gespriich der Formen, 193f.; Mergenthaler: Zwischen Eros und Mitteilung,
42).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

127


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

letzten Beitrag aus Novalis’ Bliitenstaub™*

als Aussaat, die zu einer zukiinftigen Ernte fith-
re, und fassen es deswegen als Gattung der Generierung auf.** Eine Generierung — das
sei an dieser Stelle hinzugefuigt — die als Preisgabe und ausgehend von der Unsicherheit
von Mitteilung und Verstindigung begriffen ist. Denn das Fragment als absolute Selbst-
Setzung®®® baut nicht linger auf einem gegebenen, festen Grund (der in den Formen,
Gattungen und Regelpoetiken von Literatur verankert ist) oder dem gebiindelten Bezug
auf einen Gegenstand auf.*** Fragmente stehen vielmehr wesentlich im Plural*®* und
bilden somit ein Ensemble, das seinerseits fragmentierend auf seine einzelnen Bestand-
teile wirkt. Nicht die Vielzahl der Fragmente macht ihre Pluralitit aus — die Fragmente
sind nur ausgehend von einer pluralen Perspektive iiberhaupt als Einzelne zu begreifen.

Es ist deutlich geworden, dass sich der reflexiv-selbstsetzende Charakter der friith-
romantischen Vorstellung von Literatur, den Nancy und Lacoue-Labarthe mit dem Be-
griff eines »Literarisch-Absoluten« umreiflen, als Bezug auf sich und die eigene Bezo-
genheit auf Andere begreifen lisst. Meyzaud fasst diesen Aspekt als »Dialogismus des
Fragments«: »Der Textverbund der Fragmentsammlung legt den druckreifen Stand ei-
nes (Austausch-)Prozesses frei, fir den Widerrede und Widerspruch von vitaler Bedeu-
tung sind.« Wie sie jedoch dariiber hinaus mit Verweis auf Michel Chaouli betont, ist
der »Dialogcharakter« nicht lediglich das Resultat einer Entstehungsgeschichte, son-
dern struktureller Bestandteil der Fragmente. Der Dialog, so Meyzaud, sei als Spiel ei-
nes semantischen Aufschubs gefasst, der in der genuinen Pluralitit der monadisch-me-
taphysischen Einsamkeit eines jeden Fragments zum Tragen komme.>°® Diese Pluralitit
des Fragments, das als einzelnes in seinem Selbstbezug stets auf Anderes bezogen ist, ist
fiir Blanchots Auseinandersetzung mit der Frithromantik und sein daraus entwickeltes
Verstiandnis von Sprache entlang des Dialogs von entscheidender Bedeutung. Eine Lite-
ratur, die als unendliches und unabschliefbares Werk hervorgebracht wird, zielt nicht
nur auf die Unvollendetheit und den Entzug gegeniiber einer Feststellung.**” Sie ist im
Sinne eines Werdens zu begreifen, weil sie sich nur in der Auseinandersetzung mit sich
als einer:m Anderen und von sich unterschiedenen als sie selbst zu entwerfen vermag.
Dieser Bezug auf sich als ein Anderes, ist fur den von Blanchot spezifisch akzentuierten,
dialogischen Zug der Sprache mafigeblich.

201 Novalis: Bliitenstaub, 51—76, in: Griitzmacher, Curt (Hg.): Athenaeum I. Eine Zeitschrift 1798—1800. Von
August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel, Reinbek: Rowohlt 1969.

202 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 91.

203 Vgl.ebd,, 75.

204 Inder Frithromantik stehen die Fragmente somit der Tradition dieser Gattung bei Chamfort, Shaf-
tesbury und La Rochefoucault entgegen (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 75).

205 Vgl.ebd,, 82.

206 Vgl. Meyzaud: Formen des Gespriichs — Gesprich der Formen, 195f.

207 Vgl. das Ende des 116. der Athenaeums-Fragmente: »Die romantische Dichtart ist noch im Werden;
jadasistihreigentliches Wesen, daf sie nur ewig werden, nie vollendet sein kann. Sie kann durch
keine Theorie erschopft werden, und nur eine divinatorische Kraft diirfte es wagen, ihr Ideal cha-
rakterisieren zu wollen. Sie allein ist unendlich, wie sie allein frei ist und das als ihr erstes Gesetz
anerkennt, daf$ die Willkur des Dichters kein Gesetz tber sich leide. Die romantische Dichtart ist
die einzige, die mehrals Art und gleichsam die Dichtkunst selbst ist: denn in einem gewissen Sinn
ist oder soll alle Poesie romantisch sein.« (Gritzmacher (Hg.): Athenaeum I,119).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Das Auflen als Anderes, so wird die Untersuchung im Folgenden zeigen, kommt
Blanchot zufolge in einem dem Sprachgeschehen inhdrenten Bezug auf sich selbst
zum Tragen, bei dem von einem »Unbekannten« (»inconnu«) (EI, 6) auszugehen ist.
Dabei geht es um eine dialogische Aussetzung der auch schon bei Celan suspendierten
Alternative zwischen einer Sprache, die an ein unendlich entzogenes Wirkliches nicht
heranzukommen vermag einerseits, und einer Sprache andererseits, die einzig als
Horizont einer Konstruktion von Wirklichkeit gelten kann.>*®

Der Dialog der Sprache (Novalis/Blanchot): »le rapport sans rapport«

Anhand der Unterbrechung und mit der Infragestellung der Moglichkeit einer Selbst-
verstindigung der Einzelnen wird begreiflich, dass Blanchots Uberlegungen mit denen
Celans zu einer wirklichkeitswunden Suche nach Wirklichkeit verwandt sind. Blanchot
wendet sich gegen die Vorstellung, dass das unzulingliche menschliche Sprachvermo-
gen eine zusammenhingende Wirklichkeit fassen kann: Schon die Vorstellung eines
kontinuierlichen Wirklichen, das der Sprache vorausgeht, beschreibt er als theoretische
Ideologie (vgl. EI, 11). Dementgegen konstatiert er, dass das Feld der Beziehungen durch
eine Kriimmung im Universum unterbrochen sei, die symmetrische Beziehungen un-
terbindet (vgl. EI, 6). Diese Kriitmmung und Aussetzung der Symmetrie besteht nicht
nur im Verhiltnis zwischen Sprache und Wirklichkeit, sondern ist bereits Teil des Spre-
chens. Sprache ist in das, was als Wirklichkeit beschrieben wird, bereits eingetragen.
Sie ist damit aber auch nicht als der einheitlich-kontinuierliche Hintergrund eines nur
in der Sprache gegebenen Auflen der Wirklichkeit zu verstehen. Diesem Problem — man
konnte sagen: der mangelnden performativen Intensitit der Sprache — gelte es in Bezug
auf eine bereits dem Sprechen zugrundliegende UnregelmiRigkeit (»irrégularité fon-
damentale«), anhand der Diskontinuitit des Schreibens (»discontinuité de I'écriture«)
und im Sinne der unendlichen Aufgabe (»tiche infinie«) einer »parole plurielle« nach-
zugehen (EI, 115f.). Das Sprechen ist das Verhiltnis, in dem etwas oder jemand in seiner
unerreichbaren und fremden Wahrheit zur Gegenwart komme: »Et la parole est cette
relation ot celui que je ne puis atteindre vient en présence dans sa vérité inaccessible et
étrangere.« (EI, 90)

Die Sprache in Blanchots Perspektive ist nicht unmittelbar auf die unerreichbare und
fremde Wahrheit des Wirklichen bezogen, welche er unter verschiedenen Namen ver-
handelt. Wihrend Blanchot an anderen Stellen auch vom personalen »autrui« spricht,
was sich lediglich auf Menschen beziehen lisst und weiterhin auch das dingbezogene
und nicht notwendig personale »'autre« diskutiert, soll es in der folgenden Diskussion
vorrangig um die Frage einer abstrakteren, grundsitzlicheren »altérité« gehen (vgl. EI,
109). Denn Andersheit kommt Blanchot zufolge im und als das Verhiltnis des Sprechens
(»la parole est cette relation«) — als dialogischer Selbstbezug auf sich als Anderes — zum
Ausdruck. Er folgt darin der frithromantischen Uberlegung, dass die Sprache selbst des
einsamen Subjekts sich als Gesprich entfaltet. Die Form der Bezugnahme auf Anderes

208 Vgl. zur Vor- und Nachgeschichte dieser Problemstellung die im vorliegenden Band im Platon-
Kapitel diskutierte Auseinandersetzung Ludwig Jagers mit der Frage der »Transkriptivitat, 234ff.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

129


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

und Andere, die eine solche Sprache erméglicht, bezeichnet Blanchot — wie zuvor be-
reits erwdhnt — als »Bezug ohne Bezug« (»rapport sans rapport« [EI, 66]). Was aber hat
es damit auf sich?

Im ersten Aufsatz von LEntretien infini »La pensée et lexigence de discontinuité« for-
muliert Blanchot ein Unbekanntes (»'inconnu«), das in der Forschung (»recherche«) auf
dem Spiel stehe, dabei jedoch weder das Subjekt noch das Objekt dieser Forschung ist.
In der nachfolgend zitierten Passage bringt Blanchot vielmehr zum Ausdruck, inwiefern
das Unbekannte in der Rede als Form einer Bezugnahme lokalisiert ist. Die Beziehung
des Sprechens (»Le rapport de parole«) sei eine der Unendlichkeit (»un rapport d’infini-
té«). Die Form, so Blanchot, in der sie vollzogen werde, miisse auf die eine oder andere
Weise das Indiz einer Kriimmung aufweisen, sodass das Verhiltnis von A zu B niemals
direkt oder symmetrisch, umkehrbar oder als Gemeinsames sein kénne. A und B haben
nicht in der gleichen Zeit statt, und sind deshalb weder zeitgendssisch noch kommen-
surabel. Bei Blanchot gibt es eine Beziehung zwischen A und B nur wenn diese nicht
schon besteht:

Le rapport de parole ou s’articule I'inconnu est un rapport d’infinité; d’ou il suit que
la forme dans laquelle s’laccomplira ce rapport doit d’'une maniére out d’'une autre
avoir un indice de courbure tel que les relations de A a B ne seront jamais directes,
ni symétriques, ni réversible, ne formeront pas un ensemble et ne prendront pas
place dans un méme temps, ne seront donc ni contemporains, ni commensurables.
(El, 6)

Blanchot folgert aus der Unendlichkeit der Bezugnahme, mit der die im vorangegange-
nen Abschnitt diskutierte frithromantische Krise der Kommunikation konkret auf die
philosophische Frage nach dem Unbekannten bezogen wird, die Notwendigkeit einer
Losung. In der Geschichte des Denkens wurde diese Losung in Form zweier unmittel-
bar gegeniiberstehenden Optionen angestrebt. Die erste bestehe in der Forderung ei-
ner absoluten Kontinuitit und einer »sphirischen Sprache«. Als zentrale Beispiele fir
die Sprache der Kontinuitit, welche die »offizielle Sprache der Philosophie« sei, nennt
Blanchot Aristoteles und Hegel. Bei Aristoteles stehe die logische Kohirenz als Reduktion
auf die drei Prinzipien der Identitit, der Widerspruchsfreiheit und des ausgeschlosse-
nen Dritten im Vordergrund. Mit Hegel werde eine neue Stufe der Kontinuitit erreicht,
weil bei ihm die Diskontinuitit in die dialektische Rede eingefasst werde (vgl. EI, 6f.).
Spiter beschreibt Blanchot die aristotelische und die hegelsche Losung fiir die Diskon-
tinuitit einerseits als Bezugnahme, die eine Gleichheit und Einheit voraussetzt und an-
dererseits als mittelbaren, dialektisch-objektiven Bezug: »le rapport de méme« und »le
rapport dialectique« (EI, 91). Das Unbekannte, dessen Verhiltnis zur Philosophie in ih-
rer Geschichte auch etwa als Staunen oder als Angst — er bringt die Namen Platons und
Heideggers in Spiel** — beschrieben wurde, werde dabei stets auf ein bereits Bekanntes

209 Vgl. zum Anfang der Philosophie als Staunen bei Platon: »Theaitetos«, 155d. Vgl. zur Angst als Be-
findlichkeit und als Ausgangspunkt eines Sichverstehens als Seinkénnen des Daseins bei Heideg-
ger, Martin: Sein und Zeit, 333ff. Vgl. zur Angst in Unterscheidung zur Furcht und in seinem Ver-
héltnis zum Nichts seine Ausfithrungen in Heidegger: »Was ist Metaphysik?«, 103—122 und Ders.:

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

reduziert (vgl. EI, 72). Die dialektische Bezugnahme bedeute, dass kein Bezug stattfin-
den konne, der sich nicht zu einem Ganzen zusammenfiigt, oder bereits vorausgesetzt
war. Einer solchen Reduzierung gegeniibergestellt sei eine ganze andere Bezugnahme
der dritten Art (»un rapport tout autre, rapport du troisiéme genre«), die durch die Spra-
che, die Erfahrung der Sprache und die Schrift zu erahnen sei (vgl. EI, 103).

Die Sprache und die Schrift bringen eine Erfahrung mit sich, die der Philosophie
zwar nicht duflerlich ist, weil auch sie sich in der Sprache aufhilt, jedoch von ihr ver-
dringt werde. Weil die Philosophen des Abendlandes Denker des Gleichen beziehungs-
weise eines Anders-Gleichen (»autre moi-méme«) seien (vgl. EI, 74), kann mit ihnen ein
jeder Bezug — sei es im Bereich des Denkens der Subjektivitit oder der Sprache — nur als
Bezug auf ein Selbst begriffen werden. Aber ein gelungener, ununterbrochener Bezug
auf ein Selbst ist, wie der L'Entretien infini erofinende, fragmentarische Paratext unter-
strichen hat, in Blanchots Schreiben in Frage gestellt. Die Beziehung zwischen A und B
steht auch deswegen auf unsicherem Grund, weil weder A noch B mit sich selbst in ein
unfragwiirdiges Verhiltnis treten kénnen. Umgekehrt wird hier die Frage aufgeworfen,
ob nicht das Selbstverhiltnis dem Verhiltnis zum Anderen nachempfunden und nach-
geordnet ist und nicht umgekehrt.

Der in Blanchots Verstindnis der dialogischen Sprache verankerte Selbstbezug auf
sich als ein Anderes wird vor dem Hintergrund seiner Perspektive auf die Frithromantik
nachvollziehbar. Er wird an einer Stelle des Athenaeums-Aufsatzes hervorgehoben, wel-
che die Formulierungen Novalis’ zum Selbstgesprich der Sprache in Monolog aufgreift.

Kein Text der Frithromantik®®

exponiert mit grofierer Deutlichkeit, dass es ihren Prot-
agonisten vor dem Hintergrund einer Krise der Kommunikation um eine dialogische
Vorstellung der Sprache geht. »Gesprich«, so Meyzaud, »wird bei den Romantikern ins-
gesamt zum systemischen Ort eines Versuchs, in der Schrift dsthetische Formprozesse
zu ermitteln, die einem der Sprache inhirenten Dialogismus gerecht werden kénnen.«*"
Weil darin deutlich wird, dass die Sprache sich schon im Monolog als Selbstbezug mit-
teilt, >

gen den Anfang des kurzen Textes von Novalis. Mit den daraus folgenden Konsequen-

und deswegen als Dialog zu begreifen ist, diskutieren die folgenden Ausfithrun-

zen jedoch geht es Novalis nicht um einen selbstgentigsamen und sich stabilisierenden
Selbstbezug. Vielmehr nimmt er in seinem Text die von Hamacher, ausgehend von Cel-
ans Dichtung, beschriebene Preisgabe und Uberbietung der Inversionsfigur vorweg.>"
Der Text beginnt wie folgt:

Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Kloster-
mann 1976, bes. 111ff.

210 Auch wenn dieser Text nicht im Athendum erschienen ist, ldsst sich Monolog in dem von Lacoue-
Labarthe und Nancy (Das Literarisch-Absolute, 309) beschriebenen Sinne »de[n] Erzeugnissen des
Athenaeums ohne weiteres hinzuzahlen.«

211 Meyzaud: Formen des Gesprichs — Gesprich der Formen, XXVIII.

212 Heinz Drighs Lektiire von Monolog zufolge zieht die Sprache als sprechender und handelnder Ak-
teur in das Geschehen der Sprache ein (vgl. Driigh, Heinz ).: Anders-Rede. Zur Struktur und histori-
schen Systematik des Allegorischen, Freiburg i.Br.: Rombach 2000, 162—181).

213 Vgl. Hamacher: »Die Sekunde der Inversion«.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

131


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Es ist eigentlich um das Sprechen und Schreiben eine narrische Sache; das rechte Ge-
sprach ist ein bloRes Wortspiel. Der licherliche Irrtum ist nur zu bewundern, daf die
Leute meinen —sie sprichen um der Dinge willen. Gerade das Eigentiimliche der Spra-
che, daR sie sich blof um sich selbst bekiimmert, weif keiner. Darum ist sie ein so
wunderbares und fruchtbares Geheimnis, — dafs wenn einer blof$ spricht, um zu spre-
chen, er gerade die herrlichsten, originellsten Wahrheiten ausspricht. Will er aber von
etwas Bestimmten sprechen, so 1af3t ihn die launige Sprache das lacherlichste und
verkehrteste Zeug sagen. Daraus entsteht auch der Haf}, den so manche ernsthafte
Leute gegen die Sprache haben. Sie merken ihren Mutwillen, merken aber nicht, daf}
das verachtliche Schwatzen die unendlich ernsthafte Seite der Sprache ist. Wenn man
den Leuten nur begreiflich machen konnte, dafs es mit der Sprache wie mit den ma-
thematischen Formeln sei— Sie machen eine Welt fiir sich aus — Sie spielen nur mit
sich selbst, driicken nichts als ihre wunderbare Natur aus, und eben darum sind sie
so ausdrucksvoll —eben darum spiegelt sich in ihnen das seltsame Verhiltnisspiel der
Dinge.”™*

Novalis’ Monolog verhandelt die Unméglichkeit einer Verstindigung zwischen den Men-
schen und fithrt eine Vorstellung der Sprache ein, die ausschliefdlich mit sich selbst
befasst ist. Und diese Unmoglichkeit wird nicht mit einem unzulinglichen menschli-
chen Sprachvermégen oder mit einem sich der Benennung entziehenden Wirklichen
begriindet. Vielmehr wird die Sprache als Wirklichkeit eigenen Rechts behauptet. Dem
Selbstgesprich der Sprache kann der »Schriftsteller« als »Sprachbegeisterter«, so macht
Novalis zum Ende von Monolog deutlich, nur entsprechen. Von einer solchen Entspre-
chung - die im blof3en, von einem Gegenstand oder Meinen gelosten Sprechen erfolgt —
kann aber nicht auf ein gesichertes So- und Selbstsein der Sprache geschlossen werden.
Vielmehr ist diese Entsprechung auf »das Eigentiimliche der Sprache, ihr »Geheimnis«
sowie ihre »wundersame Natur« bezogen, wie es in Analogie zu den mathematischen
Formeln heif3t. Entsprochen wird damit einer Sprache, die ein Geheimnis birgt, das
sie selbst nicht zu liften im Stande ist. Das Geheimnis weist Ziige des von Blanchot
beschriebenen Unbekannten auf, weil es nicht als iiberwindbare Vorstufe zu einem in
der Sprache formulierbaren Wissen begriffen ist und sich dem Register eines Gleichen
oder Anders-Gleichen entzieht. Mit der Verschiebung der Aufmerksamkeit auf eine
Vorstellung von Sprache, die nicht auf das Sagen von Dingen abzielt und von einer
Eigentiimlichkeit und einem Geheimnis umgeben ist, wird sie — im Sinne einer Spiege-
lung, nicht aber einer Reprisentation oder gar mimetischen Wiedergabe der Dinge —
als Verhiltnisspiel begriffen. Die Sprache weist ein dissymmetrisches Verhiltnis mit
sich selbst auf, was Blanchot in seinem Kommentar der Novalis-Passage aufgreift:

Parler poétiquement, c’est rendre possible une parole non transitive qui n'a pas pour
tache de dire les choses (de disparaitre dans ce quelle signifie), mais de (se) dire en
(se) laissant dire, sans toutefois faire d’elle-méme le nouvel objet de ce langage sans
objet. (El, 524)

214 Novalis: Monolog, 672f.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Wie der Verweis auf die dichterische Rede verdeutlicht, begreift Blanchot das nicht tran-
sitive (»non transitive«) Sprechen — es zeigen sich Ahnlichkeiten mit dem von Celan be-
schriebenen und dem Reden gegeniibergestellten Sprechen der Niemandssprache” -
ein »Absolut-Literarisches« im Sinne einer »Auto-Poiesis« und einer »autorévélation«.?*
Dass die Sprache nicht ausschlieflich die Aufgabe hat, Dinge zu sagen, hat zur Folge dass
sie nichtin ihrem Bedeuten von etwas verschwindet. Sie transzendiert sich in der Bedeu-
tung nicht vollends selbst und bleibt eine Wirklichkeit eigener Art. Wenn das rechte Ge-
sprach, wie es bei Novalis heif3t, ein bloRes Wortspiel ist, findet in der Sprache zunichst
ein Spiel mit den Worten statt. Die Worte tauchen als solche und vor ihrem Verschwin-
den in der Bedeutung auf: Ein Sprechen um des Sprechens willen. Und dass die Sprache
sich »blofd um sich selbst bekiimmert, heifdt fiir Blanchot nichts anderes, als dass sie in
einem Verhiltnis mit sich selbst, statt nur im Verhiltnis mit den Dingen steht und diese
Dinge sagt.

Sprache muss sich, vor jeder Bezeichnung eines Anderen und dem daraus zu fol-
gernden Selbstverlust in diesem Anderen, als sie selbst behaupten und sich selbst ent-
sprechen. Wiirde sie das nicht tun, kénnte sie sich nicht mitteilen. Das anhand eines
Denkens der Schrift begriffene Sprechen ist zunichst im Verhiltnis mit sich, dabei aber
auch abstindig und unvollstindig: »quécrire, c’est faire ceuvre de parole, mais que cette
ceuvre est désceuvrement« (EI, 524). In Abwesenheit einer ihr duflerlichen Grundlegung
schafft sie zunichst nur sich selbst, muss dabei aber auch von sich unterschieden wer-
den. Sie entsprichtsich, ohne sich dabei vollstindig gegenwirtig werden zu kénnen. Der
Selbstbezug besteht in der Preisgabe eines Selbst-Seins. Das macht Blanchot durch das
Lassen deutlich und auch damit, dass er die Sprache zwar als nicht-transitiv aber nicht
als intransitiv beschreibt. Das Selbst, auf welches das Sprechen in seinem Bezug auf sich
dialogisch bezogen ist, ist nicht umgehend wiederum Gegenstand des Sprechens. Hier
kommt die bereits im ersten Abschnitt dieses Teilkapitels hervorgehobene Reflexivitit
ins Spiel, die nicht schlichtweg eine gesteigerte Gewissheit zweiten Grades erreicht und
wieder mit sich identisch sein kann oder soll. Fiir den Selbstbezug der dialogisch begrif-
fenen Schrift des Denkens bleibt eine Vielstimmigkeit und der Abstand zu sich selbst
mafigeblich.

Blanchot zufolge gibt es Sprache nur, weil es zwischen Sprechenden und dariiber
hinaus auch in der Sprache selbst kein Gemeinsames gibt (vgl. EI, 79). Identitit — und
das gilt nicht nur fir die Identitit als Selbstbezug des Subjekts, sondern auch fur die
sprachlich gefasste Identitit von Bedeutung — ist vom Ausgangspunkt einer fragwiir-
digen Kommunikabilitit sowie eines problematischen Bezugs auf Wirklichkeit her ge-
dacht. Diskontinuitit ist fiir Sprache und im Hinblick auf das in ihr Kommunizierte vor-
auszusetzen — jedes echte Sprechen, wie Blanchot formuliert, besinnt sich dieser Tren-
nung, durch das es zur Geltung kommen kann. Trennung, Unterbrechung, Diskontinui-
tit schlagen somit fiir den fiir Sprache unvermeidlichen Selbstbezug zu Buche: »Tou-
te parole véritable se souvient de cette séparation par laquelle elle parle.« (EI, 89). Die
Sprache ist, wenn ihr Bezug auf Anderes nicht selbstverstandlich ist, und sie notwen-
digerweise auch im und als Bezug auf sich reflektiert werden muss, nicht auf sich als

215 Vgl. Celan: Gespriich im Gebirg, 171.
216 Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 27; El, 520.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

133


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ein Selbst bezogen, sondern dialogisch auf sich als ein Anderes:*" als der fragwiirdige Be-
zug auf das, worauf sich im Sinne der oben beschriebenen »irreduziblen Distanz« und
einem »Unbekannten« in der Sprache nur als Differenz bezogen werden kann.

Es geht somit keineswegs vorrangig um ein dem Sprechen vorgingiges und entzoge-
nes Wirkliches. Vielmehr weist Blanchot darauf hin, dass die Differenz zwischen einer
moglichen Benennung und der Antwort auf das Unmégliche nur in der Sprache gege-
ben werden kann: »le nom nomme la chose comme differente du mot, et cette différence
nest donnée quavec le nom.« (EI, 44) Sprache, so Blanchot, spricht sich als Benennung
des Moglichen demgegeniiber aus, worauf es nur im Sinne einer Antwort auf das Un-
mogliche bezogen sein kann (vgl. E1, 68f.). Sie sagt sich, indem sie ihr Sprechen nur auf
der Grundlage einer Unmoglichkeit von Anderem zu sprechen zulisst. Sprechen ist fir
Blanchot die Antwort auf das in der Sprache des Lassens zum Ausdruck gebrachte Un-
bekannte:

Toute parole commencante commence par répondre, réponse a ce qui n'est pas en-
core entendu, réponse elle-méme attentive ou s’affirme l'attente impatiente de I'in-
connu et 'espoir désirant de la présence. (El, 69)

Weil das Sprechen in der Antwort die ihm eigene Diskontinuitit im Hinblick auf das Un-
bekannte erhilt, ist es ein doppeltes Sprechen. Das doppelte Sprechen bringt das Spre-
chen des Anderen im Selben zur Geltung. Das Selbst und der Selbstbezug dieses Spre-
chens bestehen in nichts anderem als der Zerteilung des Sprechens im Sinne eines Bezugs
auf sich als ein Anderes. Wie Andreas Gelhard hervorgehoben hat, wird in dieser anfing-
lichen Zerteilung des Sprechens - »als ein Kommentar [der sparole plurielleq] zu dieser
grundlegenden Struktur, dieser anfinglichen >Differenz« — die Begegnung mit einem
Anderen und einem Aufen iiberhaupt erst moglich.*® Im Antworten behauptet sich die
begehrende Hoffnung auf diese Prisenz (oder dieser Prisenz) — »ou s’affirme [...] Pespoir
désirant de la présence.« Das Begehren nach einer unerreichbaren Prisenz markiert die
Erfahrung einer Andersheit. Einzig der im Dialog der Sprache vollzogene Bezug auf sich
als ein Anderes, so lisst es sich mit Blanchot beschreiben, erméglicht das Denken einer
Andersheit, die ihrer unerreichbaren Andersheit nicht beraubt wird. Die von Novalis be-
schriebene Spiegelung des Verhiltnisspiels der Dinge — dass Verhiltnisse zwischen ei-
nem und Anderem bestehen — wird im Selbstbezug der Sprache aufsich vorgebildet und
damit iiberhaupt erst méglich. Deswegen heifit es bei Blanchot, dass sich in der Sprache
zu verhalten, immer heifSt, im Auflen zu sein: »se tenir dans le langage, c’est toujours
deja etre au dehors« (EI, 557).

Das Verhiltnis zum Aufden und zum Anderen denkt Blanchot ausgehend von einem
zunichst nur in der Sprache bestehenden Verhiltnis als Bezug ohne Bezug (»rapport
sans rapport«). Weil dieser von einer Bezugnahme auf ein der Sprache dufierliches Selbst

217 Hamacher hat diesen Selbstbezug der Sprache im Anschluss an Schlegel als polemische Selbstaf-
fektion beschrieben (vgl. Hamacher, Werner: »Fiir— Die Philologie«, 7-49, in: Was zu sagen bleibt.
Fiir—die Philologie. 95 Thesen zur Philologie, Schupfart: Engeler 2019, 23).

218 CGelhard: Das Denken des Unmaglichen, 255.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

absieht und in der Selbstzuwendung nicht sich selbst, sondern die in der Sprache voll-
zogene Abwendung von den Dingen zum Gegenstand hat, erfolgt der Bezug auf das An-
dere nicht direkt, sondern im und als das Verhiltnisspiel der Sprache. Die Sprache ist
nicht itbergriffig, in ihrem Fremdbezug zunichst einmal lediglich Selbstbezug und da-
mit in keinem unmittelbaren Bezug zum Anderen: »sans rapport«. Der:die Andere wird
in dieser der Sprache eigenen anfinglichen Diskontinuitit nicht verinnerlicht, veran-
schaulicht oder in ein unmittelbares Gegeniiber versetzt. Vielmehr wird im dialogischen
Selbstbezug der Sprache auf sich, das Aufden als etwas zu verstehen gegeben, was jeder
Logik der Bezugnahme widerspricht und entgeht. Die der Sprache eigene dialogische
Diskontinuititist dabei als Denkfigur einerseits Vorbild und gleichsam der einzig mogli-
che Schauplatz fiir die unmogliche Moglichkeit eines Verhiltnisses zum Auflen und zum
Anderen.

Wenn das Sprechen — qua eines der Sprache eigenen Bezugs auf sich als ein Anderes — die
Bezugnahme auf ein Anderes und einen Anderen als Unmdglichkeit eines unmittelbaren
Verhiltnisses verhandelt, stellt sich im Umkehrschluss die Frage: Wiirde sich die Sor-
ge, ob vom Aufien iiberhaupt gehandelt und ob dem Anderen geantwortet werden kann,
dann nicht eritbrigen? Oder einfacher gefragt: Gibt es eine Form des Sprechens, die im
besonderen Maf3e auf Andere, Anderes und das Aufen bezogen ist?

2.3 »Dialog iiber den Dialog«: Philippe Lacoue-Labarthes
und Jean-Luc Nancys Nachdenken iiber Theater und Sprache

Pour le moment je vais revenir au
theatre lui-méme et au dialogue (ou
au dialogue, puisq’au fond, cest la
méme chose). (DD, 84)*"

Den mit Celan ausgefithrten Gedanken, dass die anhand des Versiumnisses begriffe-
ne, dialogisch verfasste Sprache sich selbst und die Welt erschliefit, greifen Nancy und
Lacoue-Labarthe in einem Text auf, der nicht nur — in einer auch den mit Blanchot her-
ausgearbeiteten Uberlegungen dhnlichen Weise — Unerreichbarkeit und Selbstbezug zu
zentralen Momenten des Dialogs macht. Sie verkniipfen die Voraussetzungen einer an-
finglichen Diskontinuitit im Hinblick auf Sprache, auf ihren Bezug zum Anderen und
zu Anderem sowie sich selbst, mit dem Theater und begreifen es als Umschlagplatz fir
grundlegende Probleme der Darstellung.

Wahrend der 2004 entstandene »Le Dialogue sur le Dialogue«lediglich implizit noch
auf die mit den Frithromantiker:innen im 1978 erschienenen LAbsolu Littéraire verfolgten
Debatten verweist, lisst sich der seinerseits dialogische Text als Schnittstelle einiger we-
sentlicher Motive in der gemeinsamen philosophischen Arbeit von Nancy und Lacoue-

219 In der im Folgenden auch angefiihrten deutschen Ubersetzung heifdt es: »Jetzt komme ich aber
ersteinmal auf das Theater selbst und auf den Dialog zuriick (oder auf den Dialog, denn im Grunde
ist das dasselbe).« (Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: »Dialog tiber den Dialog, iibers. v.
Ulrich Muller-Scholl, 16—38, in: Gerstmeier, Joachim/Miiller-Scholl, Nikolaus (Hg.): Politik der Vor-
stellung. Theater und Theorie, Berlin: Theater der Zeit 2011, 30).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

135


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Labarthe betrachten (vgl. DD, 68). Deswegen wird im Verlauf des Teilkapitels auch auf
andere Texte, insbesondere von Nancy, Bezug genommen. Diese Konstellation sowie der
Hinweis auf Novalis’ Monolog in »Le Dialogue sur le Dialogue«weisen den Text als intensi-
ve Auseinandersetzung mit der Frage aus, inwiefern die Sprache als Selbst- oder Fremd-
bezug zu verstehen ist und welche Konsequenzen daraus zu ziehen sind. Denn, wie es
am Ende des letzten Beitrags von Nancy zum Text heif3t, ist das Nachdenken tiber die
dialogische Sprache, tiber ihre Reduzierung auf ein »Mittel der Kommunikation« (DD,
99)**° hinaus, mit der Frage des AuRen (»la question du dehors«) befasst. Der Dialog len-
ke die Aufmerksamkeit auf das, was nicht Sprache sei, den Raum und die verriumlichten
Korper (»des corps espacés« [DD, 105]). Ein dialogischer Bezug in der Sprache bleibt fiir
Lacoue-Labarthe und Nancy - wie fiir Blanchot und auch fiir Celan®* — der méglich-un-
mogliche Horizont einer Bezugnahme aufein AuRen und einer Frage nach dem, was ist.

Mit ihrem Text lisst sich eine Uberlegung herausarbeiten, die nicht nur von dem bei
Blanchot beschriebenen Bezug der Sprache auf sich als ein Anderes abweicht, sondern auch
der von Hamacher in der Analyse der Dichtung und Poetologie Celans vorgeschlagenen

»2 alles Gemeinsamen gegeniiberzustellen ist. Weil Sprache sich in ih-

»Aufkiindigung«
rem Selbstbezug veriufiern muss und ausgesprochen wird — hierfiir sind die Begriffe
der »Auflerung« (»I'énonciation« [DD, 70]***) und der »Anrede« (»adresse«) (DD, 98) ent-
scheidend —, weist sie neben den Dimensionen »dis-« und »dia-« auch diejenigen von
»syn-« und »com-« auf (vgl. DD, 86) und bringt eine mehrdeutige Teilung zur Geltung.
Diese Struktur der Sprache wird Lacoue-Labarthe und Nancy zufolge durch das Thea-
ter ausgestellt. Dabei geht es ihnen jedoch nicht um das Theater oder die Auffithrung
im engeren Sinne. Das Theater ist fiir sie der Modus, in dem der »archi-dialogue« und
das »archi-théitre« zur Geltung kommen (vgl. DD, 69/105). Jenseits des geldufigen Sinns
ist der Dialog darin nicht Mittel einer Gattung oder Form des Zwischenmenschlichen,

sondern als vorurspriingliche Verraumlichung von Ko-Prisenzen zu begreifen, die von

220 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog iiber den Dialogx, 38.

221 Schéfer (vgl. Schmerz zum Mitsein, bes. 370—383) beschreibt den Einsatz von Lacoue-Labarthe und
Nancy als Relektiire Celans und Heideggers, in der eine urspriingliche Andersheit des Schmerzes
entfaltet werde. Ein Ich, das sich in der ambivalenten Befindlichkeit des Schmerzes je schon an
Andere und an die Bewegung der Literatur veraufRere, eréffne Schifer zufolge eine Erfahrung des
Mitseins, das in seiner Geschichtlichkeit nach Auschwitz zu verorten sei. Denn, dass der Schmerz
der Literatur auch ihre Freude sein kénne, sei in und durch Auschwitz verleugnet worden. Auch
im Hinblick auf das Verhiltnis Lacoue-Labarthes und Nancys mit Blanchot bietet Schifers Arbeit
Anhaltspunkte. So begreife etwa Nancy, »[o]hne Lacoue-Labarthes Privilegierung der Lyrik zu fol-
geng, im Anschluss an Derrida und Blanchot, die Literatur als eine der Metaphysik entgegenge-
setzte Bewegung (vgl. ebd., 364). Fiir Lacoue-Labarthe und dessen Auseinandersetzung mit den
Méglichkeiten der Dichtungsnach Auschwitz<in Dichtung als Erfahrung sei Blanchots Beschreibung
des Holocaust als »Ereignis ohne Antwort« in LEcriture du désastre von entscheidender Bedeutung
(vgl. ebd., 152ff.). Dass die »von Blanchot gestellte Frage, wie solch [ein] Ereignis im Denken be-
wahrt— also doch wohl iiberhaupt gedacht— werden kann, auch die Texte von Lacoue-Labarthe
bewege, werde nicht zuletzt durch die Widmung (»Fiir Maurice Blanchotx) in Fiktion des Politischen
deutlich (vgl. ebd.).

222 Hamacher: »Die Sekunde der Inversiong, 105.

223 Ulrich Miiller-Scholl ibersetzt mit»Aussagen« (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy:»Dialog tiber den Dia-
|0g<<, 21).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

einer unsicheren Verstindigung als Mit-Teilung ausgeht (vgl. DD, 85). Die Engfithrung
von Dialog und Theater ist als langer Schatten einer Reaktion auf die soziale und mo-
ralische Krise des Biirgertums, die Franzdsische Revolution und die erkenntniskritische
Krise anzusehen, hervorgerufen durch die kantische Kritik.*** Was bei ihnen als Theater
des Denkens und anhand einer jeden Grundlegung entzogenen und der Vorstellung von
Subjektivitit vorangestellten Dialogizitit aufgefithrt wird — speziell Nancy beschreibt

25— ermoglicht

eine Vorgingigkeit des Bezugs vor dem, was sich aufeinander bezieht
ein anderes Denken des Theaters als es im dialogischen Drama mit seinen dramatischen
Subjektivititen aufgefithrt wird.”*® Mit Lacoue-Labarthe und Nancy wird auch deutlich,
dass der Dialog nicht nur als Gegenstand der Reflexion und als philosophischer Begriff
von Interesse ist, sondern als Modalitit, in der sich philosophische Reflexion ereignet.
Die Reflexion wird unweigerlich theatralisch wenn sie nicht lediglich einstimmig und
autorzentriert operiert, sondern von unterschiedlichen Orten des Sprechens aus insze-

niert und ausagiert wird.

»Archi-Dialogue« oder Sprache als dialogische Anrede

Le dialogique est la condition méme du
langage en général, ou si I'on veut son
origine. (DD, 98)

Wie bereits der Titel »Le Dialogue sur le Dialogue« verdeutlicht, treten die von Lacoue-
Labarthe und Nancy im Rahmen einer Konferenz zum Thema »Dialoguer — un nouveau
partage des voix« vorgetragenen Ausfithrungen selbst als eine Art Dialog auf (vgl. DD,
65). Sie inszenieren ihre Uberlegungen als eine Reihe mehr oder weniger aufeinander
Bezug nehmende Repliken, hier einen Faden wieder aufgreifende und dort eine Frage
vernachlissigende Neuanfinge innerhalb einer als diskontinuierliche Kontinuitit vor-
gestellten, antwortenden Anrede des jeweils Anderen. Dass das >unendliche Gesprach«
einer intellektuellen Freundschaft, eine unmégliche Gemeinschaft des Schreibens, die
einander kritisch begegnende Auseinandersetzung und eine immer wieder aufs Neue
begonnene Diskussion sowie die damit einhergehende Auflésung einer in sich schliis-
sigen Darstellung von Aussagen und Sprecher:innen-, wie Subjektpositionen mitinsze-
niert werden, erschwert den Umgang mit dem Text. Die Auseinandersetzung mit dem
heterogenen Ganzen bleibt in auffilliger Weise unzulinglich, weil dabei — und das wird
deutlicher als bei anderen Formen und Gattungen, fiir die eine solche Beschreibung auch
angefithrt werden konnte - stets eine reduzierende Perspektivierung stattfindet. Jede
Bezugnahme ist notwendigerweise von der Schwierigkeit begleitet, dass ein Einwand
im Text vernachlissigt, eine bestimmte Formulierung bevorzugt, oder eine gedankliche

224 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: Das Literarisch-Absolute, 53.

225 Vgl. Nancy, Jean-Luc: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 91-108, in: Tatari, Marita (Hg.): Orte des
Unermesslichen. Theater nach der Geschichtsteleologie, Ziirich u.a.: Diaphanes 2014, 94.

226 Zudem hierals>Theater des Denkens<beschriebenen Komplex, der ein anderes Denken des Thea-
ters moglich macht, vergleiche auch die Beitrage in: Gabriel, Leon/Miiller-Schéll, Nikolaus (Hg.):
Das Denken der Biihne. Szenen zwischen Theater und Philosophie. Szenen zwischen Theater und Philoso-
phie, Bielefeld: transcript 2019.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Volte ausgelassen wird. Wenn der im Text angelegte Anspruch, in seiner fragmentierten
Dialog-Form auch ein Ganzes zu sein, nicht in Abrede gestellt wird, hat das aber auch
noch eine andere Folge. In extremis zeigt der Text auf, dass die Lektiire als Gesprich in der
Schrift — im Sinne des frithromantischen Denkens eines steten Antwortens unter dem
Eindruck einer Krise der Kommunikation — immer wieder und aufs Neue Uberlegungen
hervorbringt, die ihrerseits antwortbediirftig bleiben.

Thren Vortrag bezeichnen Lacoue-Labarthe und Nancy als »post-scriptum« zu einem
zwolf Jahre zuvor publizierten Briefwechsel zur »Sache der Bithne« (»affaire de scéne«),
in dem die Untersuchung der »Theater-Schreibweise« (»I'écriture théatrale«) (vgl. DD,
67)**7 auf ein anderes Mal verschoben wurde. Auch wenn sich an dem Interesse an der
»Theater-Schreibweise« einerseits die Tendenz einer das Theater auf das geschriebene
Drama reduzierenden Vorstellung ablesen lisst,**® ist jedoch auch zu betonen, dass La-
coue-Labarthe und Nancy mit dem Begriff »I'écriture« nicht die Schrift im engeren Sin-
ne meinen. Der Begriff schlief3t bei ihnen implizit an Blanchot und die Frithromantik an
und wird an einigen Stellen explizit mit Derrida in Verbindung gebracht (vgl. DD, 88).
Sie tibertragen den mit Blanchot bereits im vorangegangenen Teilkapitel ausgefiithrten
Gedanken einer unmoglichen Prisenz und Prisenz des Unmoglichen auf das Theater als
durch den Dialog bewirkte Inszenierung: »Le dialogue opére cette mise en scéne.« (DD,
70) Dass sie die »Sache der Bithne« nicht losgelassen habe, sei darauf zuriickzufithren,
dass sie die Schnittstelle ihrer philosophischen Arbeiten sei (vgl. DD, 68). Wie Nancy in
Partage des voix konstatiert, geht ein Statuswandel der Philosophie um 1800 mit einem
Denken der Darstellung als unendliche Teilung (»sa partition est infini«) einher. Weil die-
se Teilung im und als Dialog erfolge und »in der ganzen Tragweite des Worts, das nicht

229 zuverstehen sei, kann

nurliterarisch, sondern ebenso ethisch, sozial wie politisch ist«
die Frage des Dialogs nicht lediglich als eine unter anderen, sondern miisse als die Frage
der Philosophie schlechthin betrachtet werden.**°

Neben dem »archi-dialogue« wird im Text der Begriff eines »archi-théatre« einge-
fithrt (DD, 69), fiir das Nancy als Abschluss seines ersten Beitrags zum »Dialogue sur le
dialogue« drei Fragen formuliert: Erstens, ist das Theater der Ordnung personeller, indi-
vidueller und subjektiver Prisenzen fremd, weil in seiner Logik eine Prisentierung von
Prisenz erfolgt, die sich nicht prisentiert und der Prisenz damit entzogen bleibt — die
»Prasentierung einer entzogenen Prisenz« »une logique [..] d'une présence [..] essen-
tiellement en fuite, une présence quil s’agit de présenter justement parce quelle ne se
présente pas«? Zweitens, geht die Philosophie dia-logisch als Gang durch den Logos vor,
wihrend das Theater als dia-logisch aufzufassen ist, das heifdt als eine Bewegung durch
und auseinander? Drittens, kann der Punkt des Aussagens (»point d’énonciation«) ohne

227 Ulrich Miiller-Scholl iibersetzt »affaire de scéne« mit »Blithnenangelegenheit« (vgl. Lacoue-Labar-
the/Nancy: »Dialog Gber den Dialog, 20).

228 Es ist gleich zu Beginn von der »I'énonciation ou de la profération du texte« (DD, 70) die Rede.
Der Text setze sich selbst schon in Szene, so Nancy, noch bevor ein Regisseur oder Schauspieler
intervenieren kénnen.

229 Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 72.

230 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 88.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Figur bleiben und die Typologie des Theaters durch eine Verriumlichung ersetzt werden
(vgl. DD, 72fF.)?

Insbesondere Nancy duflert im Verlauf des Dialogs Vorbehalte gegeniiber der immer
wieder auftauchenden Vorsilbe »archi-«. Er spricht von einem »Risiko, das ganz allge-
mein mit der Formulierung >archi<verbunden ist, was im Ubrigen nicht heifRt, dafd dieses
Risiko nicht eingegangen werden darf, sofern man Griinde dafiir ausweist.« (DD, 105).?*
Wiahrend er die Intention des »archi-« — im Sinne einer Reflexion der Bedingungen von
Vorgingigkeit — verstehen und einordnen kénne, bestehe das Risiko einer »Pri-Fixie-
rung, die fiir Missverstindnisse empfinglich sei und auch etwa Derridas Begriff der
»archi-écriture« eingeholt habe (vgl. DD, 88). Diese Problematisierung zielt auf die Cha-
rakterisierung des »archi-théatre« als ein der Kunst zugrundeliegendes Paradigma sei-
tens Lacoue-Labarthes. Dieses milsse aber vom »théatre nonarchi« unterschieden wer-
den, um nicht einer Einebnung des »Unterschied[s] der Kiinste« unter einer vermeintli-
chen Einheit der Ordnung des Theaters Vorschub zu leisten, so Nancy (vgl. DD, 89/104).
Lacoue-Labarthe betont in seiner darauffolgenden Antwort, das Theater nicht zum We-
sen der Kunst erkliren zu wollen. Die Kiinste seien nicht iiber das Modell des Theaters
geregelt: »Les arts ne se réglent pas sur le modeéle du théitre, c’est 'evidence ; et mon in-
tention nest nullement de faire du théatre 'essence de l'art« (DD, 92).%3* Wie aber verhilt
es sich in dieser Angelegenheit mit dem Dialog? Der Dialog verfihrt den Beschreibungen
von Lacoue-Labarthe und Nancy zufolge als Dia- und Diskontinuitit und eine die Spra-
che vorstrukturierende Teilung und erméglicht von diesem Ausgangspunkt eine andere
Perspektive auf seine »Rolle« im Theater. Genau diese Beschreibung als >Ausgangspunki«
steht aber auch zur Debatte: Inwiefern und im Hinblick worauf ist diese Formulierung
einer Vorgangigkeit, Urspriinglichkeit oder gar Herrschaft des Dialogs als »archi-dialo-
gue« zu begriinden und gar zu legitimieren? Droht nicht die Rede von einem urspriing-
lichen Dialog, auch wenn damit die Ablésung von einem Einheits- und Totalititsden-
ken anvisiert ist, die Wiedereinfithrung einer begriindenden und quasi-metaphysischen
Leitreferenz, insofern als mit der Denkfigur des Dialogs das Schema eines absoluten An-
fangs bedient wird? Widersteht der »archi-dialogue« einer essenzialisierenden Ausle-
gung, besonders vor dem Hintergrund des in diesem Kapitel an verschiedenen Stellen
bereits hervorgehobenen Selbstbezugs der Sprache?

Nancy spricht in seinen Ausfithrungen ausdriicklich von einer auf sich selbst bezo-
genen Sprache, wenn er fragt, ob das Gesprach nicht »diesseits oder jenseits von allem
bestimmten Sprechen« bleibe (DD, 105).** Er bezieht sich an dieser Stelle explizit auf
den Vers Friedrich Holderlins aus Friedensfeier und bringt ihn mit einer dialogisch-frag-
mentarisch gedachten Individualitit zusammen: »Seit ein Gesprach wir sind« (vgl. DD,
101). Ein der Sprache und dem Sprechen eigener Dialog lasse sich Nancy zufolge dariiber
hinaus an der besonderen semantischen Funktion von Kollektivbegriffen im Deutschen
erliutern. Als Beispiel dafiir fihrt er — ausgerechnet und wahrscheinlich nicht zufillig

231 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog tGber den Dialog, 42.

232 Diedeutsche Ubersetzung dieser Stelle lautet: »Die Kiinste geben sich ihre Regeln nicht nach dem
Modell des Theaters, das ist klar; und meine Absicht ist es keinesfalls, aus dem Theater ein>Wesen
der Kunstc<zu machen [..].« Ebd., 34.

233 Vgl.ebd., 41.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

139


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

an Celan erinnernd — »das Gebirge« an (vgl. DD, 105). Der Kollektivbegriff, so lisst sich
die in der Andeutung belassene Anmerkung Nancys begreifen, verweist auf eine Plura-
litit einzelner Berge und damit auf ein dem Begriff mitgegebenes, stets je anderes Ein-
zelnes: das Wort Gebirge stimmt nicht mit sich selbst iiberein, weil es auf sich als eine
heterogene Vielzahl — das heif3t als ein je anderes — verweist. Hier ist jedoch eine wich-
tige Verschiebung gegeniiber den Uberlegungen zum Selbstbezug der Sprache bei Blan-
chot hervorzuheben. Auch wenn Nancy betont, dass der Dialog als Dia-Log sich von sich
selbst unterscheiden miisse, ist in der von Lacoue-Labarthe und Nancy vorgenomme-
nen Anniherung an den Dialog, der Bezug der Sprache auf sich als ein Anderes nicht in dem
Mafle zentral wie bei Blanchot. Im Sinne von »Le Dialogue sur le dialogue« ist der Mo-
nolog noch aus anderen Griinden unméglich als fiir Blanchot (vgl. DD, 84).%** Obwohl
Lacoue-Labarthe und Nancy der von Blanchot diskutierten Uberlegung eines dem Spre-
chen eigenen dialogischen Bezugs auf sich als Anderes nicht widersprechen, nehmen sie
vielmehr in den Blick, dass die Sprache — auch wenn sie als Selbstbezug begriffen ist —
sich veriuflern muss, um werden zu kénnen, was sie ist.

Wie es in einer Formulierung Lacoue-Labarthes entsprechend heifdt, ist das Dialo-
gische die Bedingung der Sprache itberhaupt oder ihr Ursprung (vgl. DD, 98). Er grenzt
die wesentlich dialogische Sprache dabei von Novalis’ Formulierung um die »um sich
selbst bekiitmmert[e]« Sprache in Monolog ab, die er als Schauplatz eines monologischen
Sprachverstindnisses anfiihrt, auch wenn darin »eine blendende, schwindelerregende«
Wahrheit stecke (DD, 99).”° Der Kommentar dieses Textes in Heideggers Der Weg zur
Sprache, so Lacoue-Labarthe, beabsichtige zwar eine Dekonstruktion des westlichen,
instrumentellen, kommunikativen und subjektiven Sprachverstindnisses, zeichne sich
aber durch das Problem aus, die Einsamkeit des Sprechens nur unter den Vorzeichen
der Gemeinsamkeit begreifen zu kénnen. Mit den Ausfithrungen in La fiction du politique
vergleichbar,?*® spricht Lacoue-Labarthe davon, dass Heidegger eine Vorgingigkeit des
Dialogischen im Monologischen — die sein Denken nahelegt — nur als »enge und be-
harrlich regionale Onto-Politologie [...] zu denken erlaubt« (DD, 100).>*” Mit Heidegger,
so liefRe sich diese Uberlegung Lacoue-Labarthes mit einem Begriff Nancys beschrei-

8

ben, lasse sich der Dialog nur als »immanentisme«*® im Sinne einer geschlossenen

234 Die Formulierung lautet: »(on pourrait dire: le monologue est impossible)«.

235 Vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog iiber den Dialog, 38.

236 Lacoue-Labarthe (vgl. La fiction du politique, 72) fasst diese Fragestellung so, dass Heidegger die Be-
deutung von Auschwitz und der Shoah als »Zasur« des Denkens zwar nicht anerkannt habe, mit
ihm jedoch der theoretische Horizont fiir die systematische Verkennung des Unerkennbaren ge-
dacht werden kénne.

237 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog iiber den Dialog, 39.

238 Vgl. Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, 98. Meyzaud notiert dazu: »Im Zuge
des 20. Jahrhunderts haben sich die Verhaltnisse zwischen Staatsmacht einerseits und moder-
nen Versuchen, eine >neue Mythologie<auf den Plan zu rufen andererseits, erheblich verschoben.
Fur die hypertrophische Entwicklung des Staates im Rickgriff auf mythische Elemente, die allen
programmatischen Unterschieden zum Trotz in der politischen Geschichte des 20. Jahrhunderts
nationalsozialistischem Regime, Faschismen und dem Sowijetischen Terror (dem verstaatlichtem
Kommunismus) gemeinsam ist, hat Nancy ab den 1980er Jahren den als Konkurrenzbegriff der
sogenanntenTotalitarismen<Begriffimmanentisme«vorgeschlagen. [..] In Abgrenzung zum Be-
griff>totalitarismes, so wie Claude Lefort oder Hannah Arendt ihn verwendeten, sollte immanen-

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Gemeinschaft begreifen. Die dialogische Vorgingigkeit im Ansatz von Lacoue-Labarthe
und Nancy erhilt eine ginzlich andere Kontur. Wie nachfolgend deutlich werden soll,
fithrt das Denken des Dialogs aus den Grenzen des Immanentismus heraus. Weil der
Dialog in der Perspektive von Nancy und Lacoue-Labarthe nicht von einer Urspriing-
lichkeit her konstruiert ist und auch auf keinen Ursprung abzielt, ist in ihr bereits die
Infragestellung des »archi-« im »archi-dialogue« aufgeworfen.

Anders als der gedffnete Selbstbezug eines »rapport sans rapport« bei Blanchot oder
die Aufkiindigung alles Gemeinsamen in Hamachers Anniherung an Celan,*’ besteht
Lacoue-Labarthe und Nancy zufolge die Vorgingigkeit des Dialogischen im Monologi-
schen (vgl. DD, 101),*°
on [der Sprache], ausgesprochen zu werden« (»capacité ou la fonction »élocutoire« [DD,
99]).*
ge Verduflerung hinzu, die jedoch weder inhaltlich noch strukturell mit der Rezeption

so die vorgeschlagene Hypothese, in der »Fihigkeit oder Funkti-
Nancy und Lacoue-Labarthe fiigen dem Selbstbezug der Sprache eine notwendi-

ibereinkommt oder zusammenfillt. Die wesentlichen Begriffe dieser Verduflerung in
der Sprache und der Charakterisierung der Sprache als Ausstellung des Sprechens in »Le
Dialogue surle dialogue«sind die »Auflerung« (»énonciation«) und die »Anrede« (»adres-
se«) (DD, 70/98). Die Verduflerung in der Sprache ist nicht ein Aspekt, eine Option oder
blof3e Moglichkeit im Sprechen, sondern die dialogische und gleichermafien unmogli-
che Voraussetzung einer grundsitzlich bewegten Sprache. Die Veriuferung beruht auf
gewissermafien unmoglichen Voraussetzungen, weil weder ein Ursprung fiir sie gesetzt
noch in einem teleologischen Sinne mit Riicksicht auf ihr Ziel nachtriglich angenom-
men werden kann. Ohne dass die Sprache sich als Sprechen an eine ihrerseits entzogene
Andersheit richtet und sich somit von sich selbst, von ithrem Ursprung und von ihren
Zielen abwendet, kann sie als solche nicht gefasst werden. Und ohne ausgesprochen zu

242

werden, ist Sinn*** fiir Lacoue-Labarthe und besonders Nancy nicht denkbar. Marita Ta-

tisme<somit gerade auf die unheimliche Verbindung zwischen Staat (Macht, Apparat, Biirokratie,
Polizei) und einer Loslésung der mythischen Dimension kollektiver Gebilde von einem wie auch
immer gedachten Aufden (der Dimension des Transzendenten) aufmerksam machen.« (Meyzaud:
»Anstelle des Staates«, 57f.) Zum Zusammenhang zwischen Immanentismus und Theatervgl. auch
Cabriel, Leon: Biihnen der Altermundialitit. Vom Bild der Welt zur rdumlichen Theaterpraxis, Berlin: Ne-
ofelis 2021, bes. 169-176; 218—222.

239 Vgl. dazu in diesem Band, 129f./113.

240 DD, 101: »dans le monologique méme, du dialogique«. Diese Prazisierung fehlt in der deutschen
Ubersetzung (vgl. Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog iiber den Dialog«, 39).

241 Ebd, 38.

242 Insingulir plural sein ist der Begriff des Sinns erlduterungsbeduirftig, was auch fiir »Le Dialogue sur
le dialogue« gilt. Nicht nur ist hier eine sinnliche Komponente mitgedacht, die Nancy etwa in Cor-
pus weiter ausfithrt (vgl. Nancy, Jean-Luc: Corpus, Paris: Métailié 1992) Er verweist auf eine Tendenz
zur Verdrangung des Sinnlichen in der Philosophie, wie auch mit dem Begriff der »passiblité du
sens« in Loubli de la philosophie hervorgehoben wird (vgl. Nancy, Jean-Luc: L<oubli de la philosophie,
Paris: Ed. Galilée 1986, 106). Anstelle eines Sinns als Fiille oder Erfiillung, steht Sinnbezogenheit
als relationale Aussage liber das Mit-ein-ander-sein des Menschen mit sich selbst im Zentrum des
Nachdenkens Nancys, fiir das »Kommunikation«entscheidend ist, weil Sinnbezogenheit nureinen
Sinn habe »wenn und insofern sie kommuniziert wird —und sei es nurvon»mir«zu»mir selbst« (vgl.
Nancy: Singulir plural sein, 19). Im Gegensatz zur sinnkritischen Perspektive Derridas (vgl. Derri-
da: »Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie«) schreibt Nancy im Bewusstsein einer Zeit
nach dem Sinn, insofern als »wir« heute unter Sinnverlust, einem Mangel und somit einen Bedarf

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

141


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

tari formuliert im Anschluss an Nancy eine »sinnliche Entfaltung, die das Sinnliche und
die ihm zu eigene Differenz und Negativitit aktualisiert.**® Dass der Sinn als Mit-Tei-
lung begriffen ist, hebt den Umstand nicht auf, dass Lacoue-Labarthe und Nancy von ei-
ner Krise, einer Teilung und einer anfinglichen Spaltung (»division initiale« [DD, 71]**%)
ausgehen, sondern stellt diesen Umstand aus. Der Sinn beruht darauf, nicht schlichtweg
tibertragbar zu sein, sondern in der Form einer Unmdoglichkeit von Kommunikation, Ver-
mittlung und Verstindigung iiberhaupt erst zu entstehen. Dass Sprache ausgesprochen
wird, ist zwar keine Aufhebung der wesentlichen Einsamkeit der Einzelnen, aber als In-
dikator dafiir zu begreifen, dass die Einzelnen iiber die Mit-Teilung eines geteilten Sinns
auf eine Gemeinschaft verwiesen sind, die sich jedoch nicht verwirklicht.**

Das Sprechen ist, ohne genaue Ausrichtung, nach auflen gerichtet, auch wenn ein:e
potenzielle:r Zuhérer:in auch noch so fern ist. Darin besteht fiir Nancy und Lacoue-La-
barthe der wesentlich dialogische Charakter der Sprache als Auerung. Mit diesem, aus
dem Selbstbezug heraus entwickelten Fremdbezug ldsst sich auch begriinden, warum
bei Lacoue-Labarthe und Nancy anstelle eines »archi-dialogue« eine »Offnung der Welt«
(»ouverture du monde« [DD, 98]) im Ursprung der Sprache als dialogische Anrede ange-
fithrt werden kann. Der Dialog griindet weder in sich noch lisst er sich als Moment der
Griindung anfithren oder rekonstruieren. Statt von einem urspriinglichen Dialog muss
von einer anfinglichen Diskontinuitit der Sprache als Dialog im Hinblick auf sich und
die unmogliche Moglichkeit eines Aufien ausgegangen werden. Der Dialog wird als je
neuer Anfang einer wesentlichen Ursprungslosigkeit gedacht: ein an-archischer Archi-
Dialog.>*¢
Logos gedacht ist (»la philosophie comme dia-logique«) ist die Logik des »dia-« als eine
Bewegung durch und auseinander dem Theater als Dialog eigen: »le théatre comme dia-lo-

Wiahrend die Vorstellung von Prisenz in der Philosophie als Gang durch den

gique« (DD, 74). Die dia-logique des Theaters stellt die »Prisentierung einer entzogenen

an Sinn haben — gerade deshalb aber ein neues Verhiltnis zu ihm ausbilden, weil »wir«—also eine
riickhaltlose und unendliche Bezugnahme der Menschen aufeinander — selbst der Sinn sind.

243 Vgl. Tatari, Marita: Kunstwerk als Handlung. Transformationen von Ausstellung und Teilnahme, Min-
chen: Fink 2017, 27. Zu Tataris Lesart des Begriffs der Handlung in Hegels Vorlesungen iiber die As-
thetik vgl. in der vorliegenden Studie, 274ff.

244 Ulrich Miiller-Scholl bersetzt »division initiale« mit»anfiangliche Teilung« (vgl. Lacoue-Labarthe/
Nancy: »Dialog iiber den Dialogk, 22).

245 Auch wenn hier nicht ausfiihrlich auf die Frage der Gemeinschaft eingegangen werden kann, lasst
sich dennoch verdeutlichen, dass sie in Nancys Perspektive (vgl. Von einer Gemeinschaft, die sich nicht
verwirklicht, 47—55) nur vor dem Hintergrund der Uberlegungen zur Mit-Teilung im Dialog még-
lich ist: eine »communauté desceuvrée« oder eine Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Zum
Gesprach als »Uberwindung der Politik durch eine rein sittliche Geselligkeit« vgl. Meyzaud: Formen
des Gespriichs — Gesprich der Formen, 241f.; Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 62. Vgl. zu den beson-
dersin den spaten 9oer-Jahren gefiithrten Debatten um die Frage der Gemeinschaft den herausge-
gebenen Band von Vogl, Joseph (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

246 Die Wendung einer »arché an-archique« geht auf Levinas (Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence,
120) zuriick und bezeichnet als »avoir-été-offert-sans-retenue« ein Ausgesetzt-sein gegeniiber ei-
nem Anderen. In diesem Verhéltnis ist jede Form des Riickhalts ausgesetzt: »Comme déséquilibre,
comme délire, défaisant la thématisation, échappant au principe, a l'origine, a la volonté, a I'arché
qui se produit dans toute lueur de conscience. Mouvement, dans le sens originel du terme, an-ar-
chique.« (Ebd., 159).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

Prisenz« (DD, 73) aus. Nancys und Lacoue-Labarthes dialogisch vorgetragene Auseinan-
dersetzung mit dem Dialog fithrt zu einer Auseinandersetzung mit dem Theater. Wie in
einer Parenthese vorgetragen wird, sind Dialog und Theater dieselbe Sache : »Pour le mo-
ment je vais revenir au théatre lui-méme et au dialogue (ou au dialogue, puisquau fond
c’est la méme chose).« (DD, 84) Diese These ist nicht zuletzt deswegen von besonderem
Interesse, weil die Verbindung von Dialog und Theater im Zusammenhang der Beschrei-
bung des Dramas der Neuzeit bei Szondi in der Einleitung dieser Studie zu einem der
Ausgangspunkte einer kritischen Neubetrachtung des Dialogs erhoben wurde.

Theater und Dialog: »denn im Grunde ist das dieselbe Sache«

Das Kennzeichen des Menschen ist es, den
Bezug als solchen auszustellen, und er tut
das durch die Sprache. Und das Theater
stellt das aus.?¥’

Auf der im vorangegangenen Abschnitt erdrterten Grundlage aufbauend beschreiben
Lacoue-Labarthe und Nancy das Theater als einen verallgemeinerbaren Modus der Pra-
sentierung einer entzogenen Prisenz. In Abgrenzung vom »Spektakel«, gehen sie von ei-
ner Bithne des Seins aus, einer »mise en scéne« oder Dramaturgie des Seins (vgl. DD, 69).
Diese In-Szene-Setzung werde — vermittelt dariiber, was die »Schreibweise des Thea-
ters« zu denken gibt — durch den Dialog erwirkt: »Le dialogue opére cette mise en scéne.«
(DD, 70)**® Damit kommen sie zu der erliuterungsbediirftigen Bestandsaufnahme, dass
Dialog und Theater »im Grunde dieselbe Sache« (»puisquau fond c’est la méme chose)«
(DD, 84) seien. Wihrend diese Aussage an die von Szondi beschriebene Verbindung von
Dialog und Drama erinnert, geht es hier um ein »Theater«, welches iiber die epochale Be-
zeichnung Drama hinausfithrt. Dennoch liefe sich die Frage stellen, um welches Theater
es ihnen geht, beziehen sie sich doch mitunter auf ein Schauspielgeschehen, das fiir ein
Publikum stattfindet.**® Dabei ist jedoch entscheidend: Wie bereits erliutert, stehen La-
coue-Labarthe und Nancy im Erbe der Frithromantik, womit eine Unsicherheit von Mit-
teilung und Verstindigung als Ausgangspunkt der Frage nach dem Dialog gesetzt ist. An
dieses Erbe anschliefiend geht es ihnen darum, wie ein in der Philosophie verankertes
Denken der Reprisentation und der Prisenz — nimlich, dass etwas als (oder mithin oh-

250

ne »als«) Selbst auftreten®° oder bezeichnet werden kann — durch den Dialog als Theater

247 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 94.

248 Ulrich Miiller-Scholl Gbersetzt: »Der Dialog fiihrt diese Inszenierung aus [...].« (Lacoue-Labarthe/
Nancy: »Dialog liber den Dialogx, 22).

249 Auch Gabriel hilt fest, dass philosophische Uberlegungen dazu, was Theater sei, zwar hiufig iiber
die Auffiihrungsbindung hinausgehen, jedoch »die Metaphorik eines (schauspielerischen) Ge-
schehens gegeniiber einem distanzierten Betrachter zum Ausgang«nehmen (vgl. Gabriel: Biihnen
der Altermundialitit, 133).

250 Vgl. zur Frage des Auftritts die Monographie von Vogel, Juliane: Aus dem Grund. Vgl. speziell zur im
Drama und im Theater verhandelten menschlichen Selbstkonstitution, auch ihren Aufsatz»Who's
there?«. Zur Krisenstruktur des Auftritts in Drama und Theater«, 22—37, in: Dies./Wild, Christopher
(Hg.): Auftreten. Wege auf die Biihne, Berlin: Theater der Zeit 2014.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4t

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

beziehungsweise das Theater als Dialog einerseits unterlaufen, andererseits auch iiber-
haupt erst méglich wird. Wihrend die Kritik nicht unberechtigt ist, dass Lacoue-Labar-
the und Nancy primir das geschriebene Drama sowie eine Schauanordnung entlang der
ideologischen Konstellation des Dramas voraussetzen, bleibt dennoch festzuhalten, dass
ihre Uberlegungen zum Theater des Denkens ein anderes Denken des Theaters ermég-
lichen. Um diesen in »Le Dialogue sur le dialogue« miandernden Gedanken niher zu
beleuchten, soll im Folgenden mit »Theatereignis«, »Das gemeinsame Erscheinen« und
»Die Kunst des Bezugs« auf drei weitere Texte von Nancy Bezug genommen werden, in
denen es um einen Bezug nicht nur ohne, sondern vor jedem Bezug geht, welche die Vor-
urspriinglichkeit des Theaters »begriindet<.*

Die Beschreibung des Theaters als Bedingung und Modell der Erscheinungsform
des Wirklichen, das durch die Mit-Teilung im Dialog denkbar wird, akzentuiert einen
entschiedenen Vorrang der Sprache - hier bleiben Nancy und Lacoue-Labarthe dem bei
Blanchot als uniiberwindbar charakterisierten Horizont der Sprache verpflichtet. Das
verdeutlicht das Zitat, welches diesem Abschnitt vorangestellt ist. Die »écriture théatra-
le«, oder kurzum das Theater, bezeichnen Lacoue-Labarthe und Nancy als privilegierten
Modus und als Modus der Prisentierung einer entzogenen Prisenz: Weil damit Tren-
nung und Ko-Prisenz nicht als gegenseitig ausschlief}end, sondern zusammengedacht
werden kann (vgl. DD, 86), ist das Theater als Dialog ein programmatischer Kristalli-
sationspunkt ihres Denkens. Die auf die Aulerung (»énonciation«) zuriickzufithrende
Logik der urspriinglichen Selbstentfremdung und das Gegeniiber des Anderen ist fir
sie dabei eine zunichst topologisch, das heifst riumlich gedachte Kategorie (vgl. DD,
71): »Was das Theater, und zwar das Theater als Dialog, reprisentiert, das heif3t was es
prisentiert, ist die Verriumlichung.«*** Auf Franzésisch lautet diese Stelle : »Ce que le
théitre, et le théatre en tant que dialogue, représente, c’est-a-dire ce quil présente, c’est
lespacement.« (DD, 86). Dass in der Verduflerung der Sprache von einem Ort zu einem
anderen, fir die die Dimensionen des »dia-« und »dis-«, »syn-« und »cum-« konstitutiv
sind, und damit eine horizontale »Ko-dis-tribution« an die Stelle eines vertikal-theo-
logischen Denkens tritt, ist der Hintergrund, vor dem bei Nancy Begriffe wie Dialog,
Theater, Mitsein, Bezug, Gemeinschaft und Kommunismus gedacht werden.

Dabei ist insbesondere in Bezug auf Nancys Theaterverstindnis der Aspekt der Ver-
rdumlichung hervorzuheben. Mit der Verrdumlichung — diese spielt sich zwar im Regis-
ter der Vorgingigkeit ab, ist jedoch nicht als urspriinglich zu begreifen, sondern als »non

251 Die Begriindungsstruktur wird insbesondere durch den Theaterbegriff in den Schriften Lacoue-La-
barthes auf paradoxale Weise unterlaufen, was in den Gedankengédngen der vorliegenden Studie
immer wieder berithrt wird (vgl. dazu etwa das Miiller-Kapitel, bes. 380ff.). Gegenliber einer Gabe
der Darstellung bei Nancy ist bei Lacoue-Labarthe eine prinzipielle Ablehnung des Theaters als
Abbildung festzustellen — insbesondere eines Theaters der Abbildung der»>Cestalt« —, was ihn zu
einer Akzentuierung des Entzugs, der Unterbrechung und des Verstummens fiihrt. Das zeigt sich
nicht zuletzt an seinen Uberlegungen zur Zasur nach Hélderlin und in Auseinandersetzung mit
Heidegger, Arendt und Celan (vgl. dazu in diesem Band, 24f./166). Vgl. zum Theaterbegriff von La-
coue-Labarthe: »Die Zasur des Spekulativen«; Ders.: Métaphrasis; Ders.: »Paradox und Mimesis«,
11-33, in: Ders.: Die Nachahmung der Modernen. Typographien 11, (ibers. v. Thomas Schestag, Basel
u.a.: Engeler 2003, bes. 16/25.

252 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog iiber den Dialog, 30.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

sarchi« — wird etwas berithrt, das Nancy in einem gleichnamigen Aufsatz als »Theater-
eignis« im Ausgang des Theaters aus dem Kult beschrieben hat.”® Er bezieht sich da-
bei auf eine Stelle in Bertolt Brechts Kleines Organon fiir das Theater: »Wenn man sagt, das
Theater sei aus dem Kultischen gekommen, so sagt man nur, dass es durch den Auszug
Theater wurde.«** Das Theater fasst er daran anschliefiend nicht als Reprisentation,
sondern - dhnlich der in »Le Dialogue sur le dialogue« vorgeschlagenen »Prisentierung
von Prisenz« — vielmehr als »In-Gegenwart-Setzen [...] dessen, was sich an der Stelle be-
findet, wo die Gétter gegangen sind«.* Wihrend der religidse Kult, zu dem auch et-
wa Opfergaben gehoren, als Anrufung an géttliche Instanzen gerichtet ist, die sich als
gewissermaflen verfiigbare Prisenzen beschreiben lassen, begreift Nancy das Theater
im Anschluss an die Formulierung Brechts als vom Kult aus-gehend und demzufolge
als Abschied von einer sich entziehenden Prisenz des Géttlichen.>® Weil der Mensch
im Theater nicht mehr den Géttern vorstellig werde, stehe er sich in seiner sterblichen,
fragilen Anwesenheit selbst gegeniiber. Seine eigene Anwesenheit ist durch einen Ent-
zug gekennzeichnet: Dieses Verschwinden, das mit der sterblichen Gegenwart des sich
selbst gegeniiberstehenden Menschen auf den Plan gebracht ist, kommt Nancy zufolge
im Theater als »Wort«und als »Wortkdrper« zum Ausdruck.>’ Das gesprochene Wort hat
sich an die Stelle von Opferblut und Kontinuitit gesetzt und ist in der Folge als Mit-Tei-
lung zu verstehen. Damit gehen die unsichere Verstindigung und eine potenzielle un-
endliche Verkettung neuer Verstindigungsprozeduren einher. Die Sprache richtet sich
nicht mehr an die unsterblichen Gétter, sondern ist Anrede der Anderen. Diese Anrede
bringt — nicht als Aufhebung, aber als »gemeinsames Erscheinen« der Einsambkeit der
Einzelnen - eine durch die Sprache vermittelte Gemeinschaft sterblicher Menschen zum
Ausdruck: Sprache als Anrede erfolgt angesichts eines Anderen im Entzug. Das Wort,
und wie es zumal im Theater als Auseinandersetzung mit einer von Géttern verlassenen
Welt ausgesprochen wird, verhandelt »die Nihe des absolut Entfernten«, »den Zugang
zum Unzuginglichen, der ohne Zugang bleibt« und macht damit — in Abwesenheit eines
absoluten Anfangs — einen Sinn im und fiir den Entzug denkbar.?s®

Die Mit-Teilung des Sinns, die Nancy in »Theatereignis« ausgehend vom geteilten
Wort im Theater begreift und die er strikt auf eine entzogene Prisenz bezieht, ist in
seinem Aufsatz »Das gemeinsame Erscheinen« mit dem Begriff des Dialogs als Denk-
bild dafiir verkniipft, dass es »kein fir sich existierendes Einzelnes« gibt. Das mit dem
»Zur-Welt-Kommen« grundsitzlich gleichbedeutende »Sein in der Gemeinschaft« be-
greift Nancy anhand des »Kommunismus«. Ihm verleiht Nancy eine etwas eigenwillige
Bedeutung, die der des Theaters in »Theatereignis« dhnlich ist. Kommunismus, als die
vom Menschen an ihn selbst gerichtete Aufforderung eines Denkens ohne beziehungs-
weise vorrangig nach Gott, ist fiir Nancy die Idee und der Entwurf, der den Menschen ins

253 Nancy: »Theatereignis«.

254 Brecht: »Kleines Organon fir das Theater, 67.
255 Nancy: »Theatereignis«, 326.

256 Vgl. ebd., 323f.

257 Vgl. ebd., 326.

258 Ebd,, 329.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

145


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Zentrum des Weltgeschehens stellt.” Wihrend das Denken in dieser Epoche vor einer
Reihe »onto-theo-logischer«**° Alternativen steht, die Gott durch eine neue metaphysi-
sche Gewissheit ersetzen (zum Beispiel Wissenschaft oder Geschichte), und auf die das
Denken wie auf einen quasi-gottlichen Fixpunke riickbezogen werden kann, erfordert
der Kommunismus die »ouverture du monde« vor dem Hintergrund der Abwesenheit
eines gegebenen Sinns. Auch diese Uberlegung steht deutlich im frithromantischen Er-
be und ringt mit dem Verhiltnis zur Welt und dem Weltverhiltnis nach der Krise der
Kommunikation. Weil der Sinn nicht linger von einer Stelle her gesetzt und legitimiert
ist, miisse er vergemeinschaftet und geteilt werden, so Nancy.*® Auf dieser Grundlage
kommt er zu der streitbaren Aussage: »Der Kommunismus ist eine ontologische Aussage
und keine politische Option (doch was eine ontologische Aussage ist, das ist die Frage, auf
die man nicht mehr auRerhalb des Seins »in< der Gemeinschaft antworten kann).«*%* Da-
mit ist nicht weniger gemeint, als dass — in Abwesenheit eines Gegebenen, sei es in Form
einer bestimmten Struktur oder eines Inhalts von Sinn, sei es als Gegenwart oder Ver-
sprechen einer bestimmbaren Gemeinschaft — allein durch das gemeinschaftlich-dialo-
gische Sein iiberhaupt etwas ist.>®>

Der Bezug auf einen entzogenen Anderen, der sich im Aufsatz tiber das »Theater-
eignis« anhand des Wortes und des Wortkérpers denken lisst und in »Le dialogue sur

259 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinenc, 171.

260 Heidegger entwickelt diesen Begriff in der Auseinandersetzung mit der Philosophie Hegels. Die-
se stehe im Kontext eines abendlandischen Denkens der »Onto-Theo-Logik«, welche mit unter-
schiedlichen Variationen von Sein/Logos/Gott operiere (vgl. Heidegger, Martin: »Die onto-theo-
logische Verfassung der Metaphysik, 51—79, in: Identitit und Differenz. Gesamtausgabe Bd. 11, Frank-
furt a.M.: Klostermann 2006, 67). Die Philosophie habe zwar an die Stelle der prima causa eines
gottlichen Schopfers eine ratio gesetzt, damit aber eine Figur installiert, die einer Logik der Letzt-
begriindung und Wesensgrindung jedoch auf solche Weise unterliegt, dass sie die Funktion Got-
tes einnimmt. Das Allbeherrschende dieses Prinzips der Logik und des zuriickgegebenen Grundes
liege darin, dass alles, was sei, iberhaupt erst sei, wenn es einen Grund und eine Begriindung, das
heiflt eine Logik und eine ratio habe (vgl. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund. Gesamtausgabe Bd.
10, hg. v. Jager Petra, Frankfurt a.M.: Klostermann 1997 hier bes. 50-53).

261 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinenc, 171.

262 Ebd., 176.

263 Vgl. ebd., 169f. Nancy und Lacoue-Labarthe fiithren eine intensive Auseinandersetzung mit den
politischen Implikationen ihrer Uberlegungen, auf die hier nicht en detail eingegangen werden
kann. Es sei hier noch einmal auf Meyzauds Hervorhebung »einer Uberwindung der Politik durch
eine rein sittliche Geselligkeit« hingewiesen, die bereits in LAbsolu littéraire von Bedeutung ist
und als Alternative zu einer Politik des Staates ins Spiel gebracht wird — nicht zuletzt auch gegen
Carl Schmitt (vgl. Meyzaud: Formen des Gesprichs— Gesprich der Formen, 265f.; vgl. Meyzaud: »An-
stelle des Staates«, 62). Von besonderer Bedeutung ist dabei die Unterscheidung von le politique
und la politique, die von Lacoue-Labarthe und Nancy in den 1980er-Jahren im Rahmen ihrer Ar-
beiten am Centre de recherches philosophiques sur le politique entwickelt wurde. Vgl. dazu den Band:
Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc (Hg.): Le retrait du politique, Paris: Ed. Galilée 1983. In
einer arendtschen Traditionslinie, so Oliver Marchart, seien sie dabei der Frage nach der »Essenz
des Politischen«angesichts eines Zusammenbruchs der Sicherheiten, dem Verfall der Fundamen-
te und der Ausléschung der Horizonte — kurzum: einer postfundamentalistischen Konstellation —
nachgegangen und Uberfiihren die bei Heidegger akzentuierte ontologische Differenz in eine po-
litische Differenz (vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin: Suhrkamp 2011).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

le dialogue« als sprachliche Veriuflerung in der dialogischen Anrede erfolgt, findet sich
bei Nancy folglich im Hinblick auf die Aussetzung der Gegenwart der Gemeinschaft auch
in seinem Verstindnis eines ontologischen Kommunismus. Die Gemeinschaft sei — als
der Appell, der vom Kommunismus ausgeht — dasjenige, was sich als solches nicht kom-
munizieren lasse, weil es auf die Begrenztheit des Menschen, als dessen Ursprung und
Ende die (Mit-)Teilung zu fassen wire, bezogen sei.*** Gleichzeitig muss eine Kommu-
nikation vorausgesetzt werden, wie Nancy — nicht zuletzt mit der etymologischen Ver-
wandtschaft spielend — unmissverstindlich deutlich macht. Wie das nachfolgende Zitat
hervorhebt, ist die an den Anderen gerichtete Rede sowohl Anrede an einen sterblichen
Einzelnen als auch eréffnende Mit-Teilung einer Gemeinschaft, die sich niemals durch
die Fillle der Gegenwart eines Hier und Jetzt auszeichnen kann. Die Gemeinschaft bleibt
im Kommunismus auf sich als etwas Anderes zuriickgeworfen, weil sie der Endlichkeit
ausgesetzt ist, welche die Mit-Teilung in die Bestrebung des Gemeinsamen eintrigt:

>Kommunizieren< kdnnte also einen >sEnd«Zweck beziehungsweise das Ende — und
zwar in dem Sinn, da das Ende vorausgeht— im Ursprung, auf den es sich zuriick-
zieht, begriinden. Aber der Ursprung gibt sich dann als vielfacher zu erkennen. Das
Ende verschmilzt, so viel ist klar, mit dem swir«. Durch das >wir< vervielfaltigt sich
das Ende vom Ursprung an als Sein in der Gemeinschaft und als gemeinschaftliches
Dazwischen. Es entsteht keine transzendentale Subjektivitdt, weder als Sinn noch
als Gemeinschaft (keine Substanz der einen Gemeinschaft des Sinns noch des ei-
nen Sinns der Gemeinschaft), sondern diese urspriingliche Mit-Teilung, durch die
(durch als Mittel und auch als Durchgang) so etwas wie >Subjekts, individuelles oder
kollektives Subjekt, Einzelnes, Sinn sich ereignen kann 2%

Nancy akzentuiert deutlich eine dem Kommunizieren und der Mit-Teilung eigene
Verweisstruktur, die dem Erscheinen als einer Form des Werdens zugrunde liegt und
ohne die ein Einzelnes nicht denkbar ist. Er fithrt eine Pluralitit im Hinblick auf das
einsame Einzelne an, die eine iibergeordnete Struktur oder ein Feststehendes — »keine
transzendentale Subjektivitit, weder als Sinn noch als Gemeinschaft« — sowohl im An-
fang als auch am Zielpunkt nicht erlaubt. Diese Linie des Denkens hat Nancy in Singulir
plural Sein mit Bezug auf die bei Heidegger als zweitrangig beschriebene Kategorie des
»Mitseins« ausgearbeitet. Er betont dabei, dass das Dasein, weil es konstitutiv »Mitsein«
ist, in einer Dis-position steht.?*® In der Fufinote zu dieser Stelle verweist Nancy auf
Levinas, demzufolge das »inter-esse«**” bei Heidegger einen beschrinkten Raum der
miteinander im Kampf liegenden Egoismen beschreibt und somit das »Anders-als-

264 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 184f.

265 Ebd.,185.

266 Vgl. Nancy: Singulir plural sein, 120/147.

267 Das Sein, so Heidegger, werde nicht diesem oder jenem Interesse unterworfen, sondern das Ver-
haltnis zu ihm entfalte sich als »inter-esse«: »unter und zwischen den Sachen sein, mitten in einer
Sache stehen und bei ihr ausharren« (vgl. Heidegger, Martin: »Was heifSt Denken?«, 127-143, in:
Ders.: Vortrage und Aufsitze. Gesamtausgabe Bd. 7, hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frank-
furt a.M.: Klostermann 2000, 131).

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

147


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sein« ausschliefRe. Auf Levinas aufbauend legt Nancy ein gegeniiber Heidegger empha-
tischeres Verstindnis des Daseins angesichts des Mitseins vor, das einer Erfahrung des
Anderen und einer nicht zu tilgenden Alterititserfahrung ausgesetzt ist. Was dabei von
entscheidender Bedeutung bleibt, ist der Aspekt der Bewegung: In dem ausfithrlich
zitierten Aufsatz zum gemeinsamen Erscheinen und dem ontologischen Kommunis-
mus setzt Nancy anstelle einer Figur und einem mitseienden Subjekt, eine Szene der
bezugnehmenden Figuration ins Zentrum seiner Uberlegungen. Es geht ihm um die
Beschreibung einer Entstehungsbewegung, — deswegen wird eine Figuration der Figur
gegeniibergestellt — vielmehr denn als um eine Fixierung oder definitorische Festle-
gung. Und die Figuration als das immer aufs Neue und je spezifische Figur-Werden ist
auf die konkrete Verrdumlichung des Theaters als Szene — und sei es im Sinne eines
blofien Theaters des Denkens — angewiesen.

Die bereits durch das Mit-Erscheinen aufgeworfene Verraumlichung des Theaters,
die Szene der Figuration, bleibt dabei auf die Sprache verwiesen. Und auch diese fin-
det, wie das Zitat aus dem Aufsatz zum Mit-Erscheinen nahegelegt hat, als Bewegung
statt: »diese urspriingliche Mit-Teilung, durch die (durch als Mittel und auch als Durch-
gang) so etwas wie >Subjekt« [...] sich ereignen kann«.*® Der Reflexion auf die Modalitit
von Sein und Subjektivitit in Singulir plural sein kann das Nachdenken tiber Zwischen-
riume gegeniibergestellt werden. In jener Fokussierung auf das Zwischen, die der Rede
von einem Sein vorausgehen muss, besteht die Vorgangigkeit des Theaters als Dialog so-
wie dem Dialog als Theater, wie sie auch in »Le Dialogue sur le dialogue« hervorgehoben
wird. Einer Formulierung entsprechend, dass die Gemeinschaft sich unter verschiede-
nen Namen entfalten lasse, versteht Nancy schlieflich auch den Kommunismus ganz
ahnlich, wie er in dem zuvor diskutierten Aufsatz zum »Theatereignis« das Theater ge-

fasst hatte:2%

Kommunismus bedeutet, daf? wir, sofern wir iberhaupt sind, in der Gemeinschaft
sind. Daf® wir gemeinschaftlich sind. Das jeder einzeln von uns, inter pares, in der
Cemeinschaft ist, gemeinschaftlich ist (inter pares: was ist zwischen? Was gibt es da-
zwischen im Zwischenraum, als Zwischenraum? Nur darum geht es).?’°

Wie deutlich wird, sind die mit Lacoue-Labarthe und insbesondere Nancy angefithrten
Begrifflichkeiten Dialog, Theater und ontologischer Kommunismus, aber auch die Ge-
meinschaft und das Mitsein unterschiedliche Beschreibungen oder Schwerpunktlegun-
gen in der Anniherung an die Méglichkeit eines Umgangs mit der Problematik des Ver-
lusts eines absoluten Anfangs. Denn was ist, wird vor dem Hintergrund der »prinzipiel-
le[n] Stellung des Dialogischen«*”* im Vorgang — das hatte Frank hervorgehoben - »end-
loser Verstindigungsprozeduren«*”* ausgelotet, wobei weder die Form des Zusammen-
seins der beteiligten Einzelnen festgelegt ist noch deren Festlegung in einem so oder so
beschaffenen und nach der Vorstellung von Identitit als Selbstgleichheit gedachten Ich

268 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen, 185.
269 Vgl. ebd., 194.

270 Ebd., 176.

271 Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 69.

272 Frank: »Einverstandnis und Vielsinnigkeit, 93.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

vorausgesetzt werden kann. In Nancys und Lacoue-Labarthes Perspektive trifft die frith-
romantische Vorstellung — der zufolge schon die Sprache des einsamen Subjekts sich als
Dialog entfaltet — auf die wirklichkeitswunde Suche Celans, in der die Wirklichkeit als
Moglichkeit einer Orientierung fiir die Einzelnen nicht vorausgesetzt werden kann, son-
dern erst entworfen werden muss. In Anschluss an »Le Dialogue sur le dialogue« und
die mit den anderen Texten entworfene theoretische Konstellation ist eine ursprungslo-
se und unendliche Bewegung des Dialogs zu formulieren.

Dass dabei die Shoah als Ereignis vorausgesetzt werden muss, in dessen Folge voll-
ends deutlich geworden ist, dass die westlich-abendlidndische Tradition der Philosophie
nicht nur hinterfragt, sondern auf ein anderes, abgriindiges Fundament des Denkens
zu stellen ist, bedeutet auch, dass es in dem von Nancy und Lacoue-Labarthe disku-
tierten Zusammenhang keineswegs um die Restitution eines anderen, neuen Anfangs
oder die schlichte Hervorhebung einer mit zu veranschlagenden Bedeutung eines rela-
tionalen Elements geht. Das aus den Uberlegungen Meyzauds bereits angefiihrte »Ab-
handenkommen eines absoluten Anfangs«ist unhintergehbar, weil es entlang eines durch-
weg unsicheren und irreparablen Grundes weitergedacht wird. Wie die Gemeinschaf,
sind auch der Dialog und das Theater nicht als feststehende Systeme zu begreifen, die
einen stabilen Rahmen oder ein Geriist moglicher Bezugnahmen und damit einherge-
hende Riickversicherungen bieten. Wie Nancy in aller Deutlichkeit an der zitierten Stel-
le hervorhebt, soll mit dem Denken der Mit-Teilung das Augenmerk zunichst auf den
Zwischenraum gelegt werden, der sich zwischen Ich, Du und Wir sowie auch zwischen
Ich und Ich bereits auftut. Nancy verhandelt in den zitierten Texten sowie gemeinsam
mit Lacoue-Labarthe in »Le Dialogue sur le dialogue« Begriffe wie Dialog und Theater,
um mit ihnen »den Bezug als solchen voran[zu]stellen«*”. In der Vergangenheit habe er
viel von Zusammensein und Mitsein gesprochen, wie er es in dem mit Tatari gefithrten
Gesprich »Theater als Kunst des Bezugs« fasst. Damit habe er aber dem Sein zu viel Ge-
wicht gegeben und sei deswegen nun darum bemiiht, die Vorgingigkeit des Bezugs zu
verhandeln:

In-Bezug-sein heifst normalerweise, dass es dich, mich und dann den Bezug gibt. Aber
man kann tatsdchlich ontologisch zeigen, dass es die Bezugspunkte, die sich aufein-
ander Beziehenden unméglich ohne Bezug gibt.*’4

Nancy stellt den epistemologischen Zusammenhang zwischen dem Verstindnis des
Theaters als Drama und Dialog und der neuzeitlichen Verkiirzung auf den Kopf, dass
sich der Mensch im Reprisentieren der Welt gegeniibersteht und deswegen in ein
Austauschverhiltnis tritt.*”” Die Vorgingigkeit des Bezugs selbst gegeniiber dem, was
in einen Bezug tritt, erlaubt Riickschliisse auf das »théitre non sarchi« (vgl. DD, 90).

273 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 99.

274 Ebd., 94.

275  Miiller-Schéll, Nikolaus: »Uber Theater iiberhaupt und das Theater des Menschen. Benjamin,
Brecht, Derrida, Le Roy«, 59—80, in: Ders./Gabriel, Leon (Hg.): Das Denken der Biihne. Szenen zwischen
Theater und Philosophie, Bielefeld: transcript 2019, 59f.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

149


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Was das Theater des Denkens als Dialog und die dialogische Struktur der Sprache er-
schwinglich macht, misse sich, so Nancy gegen Ende des Textes, in Stimmen aufteilen
und in Figuren erklingen (vgl. DD, 105). Was bei Lacoue-Labarthe und Nancy als Theater
des Denkens bezeichnet werden kann, eréffnet somit ein anderes Denken des Theaters.
Dabei ist besonders die Authebung der Gleichsetzung von sprachlicher Auflerung im
Theater und Figurenrede hervorzuheben. Der Dialog ist somit vom Verstindnis in
Szondis Beschreibung des Dramas der Neuzeit zu unterscheiden. Wihrend Sprache als
Figurenrede Szondi zufolge im Dialog des Dramas als »zwischenmenschliche Dialek-

tik«?7

zum Ausdruck kommt, erfolgt bei Lacoue-Labarthe und Nancy im Dialog eine
entlang der Verrdumlichung begriffene Veriuferung in der und durch die Sprache.
Diese Verduflerung und Verrdumlichung geht der Vorstellung eines Gegeniibers von
dramatischen Subjektivititen voraus, die als konstituierte Subjekte in einen Dialog
treten. Anders formuliert: der Dialog und eine nach der Vorstellung einer dialogischen
Sprache entworfene Idee des Dramas kann nicht zum Umschlagplatz einer Reprisen-
tation des Zwischenmenschlichen gerinnen, das je schon vorausgesetzt ist. Wenn die
Sprache selbst des einsamen Subjekts bereits Dialog ist, muss der Dialog als eine Form
des Zwischen begriffen werden, durch die jede vermeintlich fixierbare Position in einem
Gegeniiber bedingt ist. Weil das Theater als Dialog von jener Vorgingigkeit des Bezugs
gekennzeichnet ist, in der das, was in den Bezug tritt, nicht vorausgesetzt werden
kann, entzieht es sich folglich der Ordnung einer »personellen, »individuellen« und
»subjektiven« Prisenz.

Die Verrdumlichung des Theaters, wie sie in »Le Dialogue sur le dialogue« behandelt
wird, ist von der Unsicherheit der Mitteilung im Hinblick auf die Anderen gekennzeich-
net. Eine solche Art des Bezugs im Dialog kann der Vorstellung eines Gegeniibers drama-
tischer Menschen, wie sie die Retrospektive Szondis auf das Drama der Neuzeit entwirft,
sowie den Idealen und ideengeschichtlichen Konstellationen, mit der diese verkniipftist,
entgegengesetzt werden. Dabei geht es nicht um eine urspriinglichere Erzihlung eines
anderen Ursprungs. Vielmehr wird die Frage des Ursprungs selbst ausgesetzt und zum
Problemfeld erhoben. An der bereits angefiithrten Stelle lautet der ganze Satz: »Den Be-
zug als solchen auszustellen, heiflt auch, den Bezug ohne Bezug auszustellen.«*”” Das
Theater ist bei Lacoue-Labarthe und Nancy, auch wenn sie es im Verbund mit dem Dia-
log betrachten, weder absolut noch primar. Das Theater stellt bei Nancy als dramatischer
Text seinen Bezug zum Auflen aus, weil dieser Aspekte enthilt, die nicht unmittelbar
Teil des Textes sind, wie »die Namen der Personen und manchmal die Bithnenanwei-
sungen«.”’® Insbesondere die Figuren entstehen so lediglich im Randbereich der »einfa-
chen Nachahmunge, der »mimésis simple« (DD, 70). Die Aufterung der Figuren in dieser

276  Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

277 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 99.

278 Ebd., 95. Auf die Bedeutung von Paratexten und Bithnenanweisungen fiir die Frage der »Sze-
ne« als »provisorische Struktur« und »Erscheinungsraum« im Theater hat auch Juliane Vogel in
einem bislang unveréffentlichten Vortrag im Rahmen der an der Goethe-Universitat Frankfurt
a.M. veranstalteten Ringvorlesung »Theater und die Krise der Demokratie« hingewiesen: Vogel,
Juliane: Die Volatilitdt der Szene. Potentiale einer beweglichen Form. Goethe-Universitat, Institut fiir
Theater-, Film- und Medienwissenschaft, Ringvorlesung: »Theater und die Krise der Demokratie,
18.02.2021, Frankfurt a.M.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sprache als Dialog: Vom Denken der Diskontinuitat zum Theater des Denkens

einfachen Nachahmung, so konstatieren Lacoue-Labarthe und Nancy fir die Theater-
Schreibweise und dem ihr mitgegebenen Modus der Anrede, hat weder ein gesicher-
tes Ziel noch einen gesicherten Herkunftsort. Das Sich-Aussprechen, die Aufierung und
Veriuferung als Bezugnahme auf einen Anderen, schaffen einen Ort der Aussage und
die Figur komme in der Aussprache gegeniiber dem Anderen als »lokale Verdichtung«
(»densification locale« [DD, 72]*”) zustande. Wenn Lacoue-Labarthe und Nancy festhal-
ten, dass eine »personnage de théitre« nicht existiere,**® gehen sie davon aus, dass in
der Aussprache und Auflerung, die gleichermaflen Anrede eines Anderen ist, lediglich
eine Position, ein Aussageort und eine Aussagehaltung fingiert werde, vielmehr als dass
dabei sozio-, psycho- oder ontologische Instanzen vorausgesetzt werden kénnten (vgl.
DD, 70f.).

Der Dialog, das Theater - sie stellen den Ausfithrungen Lacoue-Labarthes und Nan-
cys zufolge die Diskontinuitit aus, die von einem Ich zum Ich, im Sprechen von etwas
und in der Sprache selbst besteht. Im Theater kann nicht von einer bereits konstituierten
dramatischen Subjektivitit ausgegangen werden. Mit dem Theater wird deutlich, dass
»Sprache schlieflich nichts anderes [exponiert] als das Nie-und-nicht-das-Selbe-sein-
Kénnen.«*** Dass mit und in der Bewegung eines Bezugs von Ich und Du, Mensch oder
Baum die Rede sein kann, auch wenn sie »Nie-und-nicht-das-Selbe-sein-Kénnen, ist
nicht auf einen formalisierten oder formalisierbaren Vorgang zuriickzufithren. Es bietet
keinen gesicherten, verallgemeinerbaren Rahmen, in dem eine Position des Sprechens
sowie eine des Angesprochenwerdens bereits feststeht oder austauschbar wire. Noch
das Theater und der Dialog selbst sind auf dieser Grundlage ausgehend von der jeweili-
gen Bezugnahme zu verstehen und dementsprechend »Nie-und-nicht-das-Selbe«. Was
Theater und was der Dialog ist, wird im Moment des je spezifischen Bezugs aufs Neue
und im Vorgang einer unsicheren Verstindigung als Diskontinuitit bestimmbar.

279 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Dialog iiber den Dialogx, 26.
280 Ebd.
281 Nancy: »Theater als Kunst des Bezugs, 1+2«, 104.

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /del - [

151


https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/104:361/9783839469514-003 - am 13.02.2026, 17:53:17. /def -



https://doi.org/10.14361/9783839469514-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

