Die Seele als Selbstverhaltnis. Der Begriff
»Seele“ und seine Bedeutung zu Beginn
der Frihen Neuzeit (Marsilio Ficino)

THOMAS LEINKAUF

Will man sich die Bedeutung und die mit dieser Bedeutung ver-
bundene argumentative Funktion der ,Seele” in der Diskussion
der Frithen Neuzeit, d.h. der Zeit zwischen 1400 und 1750 klar
machen, dann wird man zumindest zwei in diesem Zeitraum
durchgehend prasente Diskussionshorizonte, in denen schon seit
der Antike und der Spéatantike auf das, was ,Seele” ist, reflektiert
worden ist, zu berficksichtigen haben: zum einen (i) die aus der
vor allem aristotelisch-schulphilosophischen, sich auf Aristoteles’
grundlegende Abhandlung De anima beziehende Diskussion, in
der ,Seele” als ein Teilmoment eines iibergreifenden ontologisch-
kosmologischen Gesamtzusammenhanges verstanden wird und
zugleich als eine ihrer Natur nach in sich komplex verbundene
Einheit von verschiedenen Vermogen analytisch bestimmt wird,
zum anderen (ii) die christliche Bestimmung von ,Seele” als der-
jenigen geistig-mentalen Einheit, die wesentlich als Trdger der
Bildhaftigkeit (imago-Status) in Bezug auf einen schopferischen
Grund oder auf eine sich in ihrem Abbild spiegelnde intelligente
Ursache von Welt verstanden wird, eine Tradition, die in ihrer
patristischen Ausdifferenzierung sich vor allem im Riickgriff auf
platonisch-neuplatonische und jiidische Traditionen artikulierte.
Die aristotelische Tradition (i), die sachlich wie historisch in vielen
Punkten von Platon abhidngig ist, versteht jedoch unter ,See-

145



https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

le“keine metaphysische Instanz (sie ist nicht , Ursprung der Be-
wegung” oder trans-physische Einheit ontologischer Gegensatze
wie bei Platon),! sondern eine Formbestimmung, die vollstdndig
in ein materielles Substrat, den Korper (als Leib oder individuel-
len Organismus) eingegangen ist und diesen durch sachliche
(nicht zeitliche) Prioritét ihrer spezifischen Vermogen und deren
Leistungsdimensionen (das jeweilige i6iov é&pyov) bestimmt.
Grundbestimmung ist hier tiber Jahrhunderte das Theorem ,ani-
ma est forma corporis” geblieben.? Problematisch blieb in dieser
Konzeption trotz ihres bewundernswerten, differenzierten Erkla-
rungspotentiales (Einzelsinnesleistungen, Gemeinsinn, Einbil-
dungskraft, Verstandesoperationen), sowohl die Bestimmung des
genauen Modus der Présenz der formalen Potentiale an dem ma-
terialen Substrat als auch die Klarung dessen, was ein trans-
materielles (ahyletisches) Prinzip wie das reine Denken oder das
rein begriffliche Vermogen seinem Sein nach ist und wie es sich
den seelischen Vermdogen verbindet, die immer schon im Korper-
lichen wirken. In der christlichen Tradition (ii) wirkten auf der
anderen Seite die Vorgaben Platons nach, die sich, vermittelt etwa
durch Philon von Alexandria und die mittel- und neuplatonische
Schule, angemessener mit zentralen Momenten der Schopfungs-
lehre und des Immediatverhiltnisses Gott-Seele verbinden lielen.
Die Bildhaftigkeit des Menschen in Bezug auf den Schopfer ist im
Wesentlichen der Tatsache verdankt, dass der Mensch eine Seele
besitzt und zwar eine Geistseele (so wird es vor allem dann von
Augustinus’ zentraler Abhandlung De trinitate diskutiert), die eine
relative Selbstdndigkeit in Bezug auf ihren transzendenten Grund
besitzt (die durch Spontaneitit, Intentionalitdt, Freiheit sich &u-
Bert).? Dieses christliche Verstandnis einer relativen Selbstandig-
keit des Seelischen (die zugleich eben auch den absoluten Sonder-
status des Menschlichen als eines Epilogos charakterisiert) nimmt
den platonischen Gedanken der Substantialitdt des Seelischen auf

1 Vgl Timaios 30 A, 34 B, 73 BD, Phaidros 245 C-246 A, Nomoi X 892
A-896 A; vgl. Kriiger 1948; Leinkauf/Steel 2005; Chiaradonna 2005.

2 Aristoteles, De anima II 1, 412 a 20-22, 2, 414 a 12-15 (forma corpo-
ris), 13 a 4-5 (nicht vom Korper getrennt), 6, 418 a 6 ff (proprium);
EN 17,1097 b 22 ff. Zur Seelenproblematik vgl. den informativen
Band Nussbaum/Oksenberg Rorty 1992.

3 Brachtendorf 1992.

146

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

und verbindet ihn dem biblischen Begriff der Bild-Natur des Men-
schen. Zugleich wird durch die Struktur des Seelischen als einer
dem Physikalisch-Kosmischen vorgéngigen Synthesis der Gedan-
ke der universalen analogischen Struktur des Seins und der uni-
versalen Sympathie (der durch die Stoa in Aufnahme vorsokrati-
scher und platonischer Ansédtze entwickelt worden war) dem der
Seele oder des Seelischen zur Seite gestellt. Im christlichen Denken
stabilisiert sich dann vor allem seit der Wiederentdeckung des
Aristoteles im Hochmittelalter ein eigentiimliches Muster in der
Diskussion der Seele, in dem sich eine ,vermogenspsychologi-
sche”, durch Aristoteles (De anima, Parva naturalia) gepragte Be-
stimmung der vegetativen, sensitiven und imaginativen Seele ei-
ner ,geisttheoretisch-metaphysischen” Bestimmung, die durch
platonische Theoreme bestimmt wird und die Seele im engeren
Sinne, d. h. den direkt durch Gott geschaffenen geistigen Kern
derselben im Blick hat, unterordnet.4 Uberall da, wo die theoreti-
schen, praktischen und technischen Potentiale der Seele als einer
psychophysischen Einheit diskutiert worden sind, dominiert die
aristotelische Pragung, tiberall da, wo es um Begriindung im
Transzendenten und um die Bestimmung des rein Noetischen, um
den ,intellectus agens’ oder die geistige Substanz etwa, ging, die
platonische Filiation.

Dies alles muss voraussetzen, wer sich, mit Blick auf die Friihe
Neuzeit, wiederum mit deren Anfingen, also den Diskussionen
des 15. und 16. Jahrhunderts dem zuwendet, was man damals un-
ter ,Seele” verstanden hat. Es durchdringen sich vor diesem Hin-
tergrund, bedingt auch durch den philologischen Impuls des
Humanismus und der dadurch beschleunigt sich vollziehenden
Erweiterung der Textkenntnis antiker und hellenistischer Quellen,
verschiedene Ansatze: der ,dualistische” Platons, der ,hylemor-
phistische” des Aristoteles, der ,schopfungstheologische” des christ-
lichen Denkens, schlieSlich auch der ,materialistische” der Stoa
und des Epikureismus. Es ist, in der riickblickenden, den geistes-
geschichtlichen Phanomenen gerecht werden wollenden Sicht des

4 Zur aristotelischen Pragung des Seelenbegriffs bei Thomas von
Aquin vgl. Inciarte 1970, 5.133-158; Mundhenk 1980. Fiir Marsilio
Ficino sind wichtig hierbei insbesondere die Ausfiihrungen des
Thomas in der Summa contra gentiles geworden, vgl. vor allem II cc.
56-90.

147

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

zeitgenossischen Interpreten, nimmt er seine Aufgabe als grund-
sétzlichen Akt hermeneutischer Operation ernst, nicht einfach, das
Interagieren dieser verschiedenen Ansitze exakt zu bestimmen. Es
ist aber schon viel gewonnen, wenn man sich tiberhaupt klar
macht, dass die Diskussionslage diese Komplexitit aufweist und
sich somit konsequent vor simplifizierenden Zugriffen schiitzt. Es
kann an diesem Ort natiirlich nicht Aufgabe des Beitrags sein, ei-
nen wirklichen Blick in die Spezialdiskussion zu werfen, denn oh-
ne wiederum weit ausholen miissende Zusatzinformation, wire
dieser Blick, contra intentionem, zur Blindheit verurteilt.

Was im Folgenden im Sinne auch eines exoterischen Logos ver-
sucht werden soll, ist vielmehr die jenseits der vielschichtigen Re-
zeptions- und Differenzierungsvorgiange anzusetzende iibergrei-
fende Signatur des frithneuzeitlichen, hier auf die Renaissance
und den Humanismus einmal eingegrenzten Seelenbegriffs her-
auszustellen. Eine ,Grenze”, eine zeitliche wie vor allem auch
sachliche Grenze, finden die folgenden Ausfithrungen im Denken
des Descartes. Dessen Feststellung, dass er nicht mehr wisse, was
unter ,Seele” eigentlich zu verstehen sei, einem Begriff, den er
selbst vor seinen kritisch-zweifelnden Reflexionen viele Male ver-
wendet habe — aber eben im Sinne eines sich von selbst verstehen-
den Ausdrucks oder im Sinne einer bildhaften, eher durch Phan-
tasie als durch Wissen gesteuerten Vorstellung — das Ende eines
jahrhundertealten Diskussionszusammenhangs markiert: ,was
aber diese Seele sei, darauf achtete ich entweder gar nicht, oder
wenn doch, so stellte ich mir bildlich darunter ein feines Etwas
vor, nach Art eines Windes, eines Feuers oder Athers” heifit es
etwa in der zweiten Meditation.> Die auf Basis dieser Feststellung
vollzogene radikale Abtrennung des Geistigen, Nicht-Ausge-
dehnten, Ichhaft-Subjektiven von allem Korperlichen eroffnet hin-
gegen eine Debatte, die bis heute nicht beendet ist und die ihre Ex-
treme in einer materialistisch fundierten Neurophysiologie auf der
einen und einer metaphysisch fundierten Vorstellung des See-
lisch-Geistigen auf der anderen Seite besitzt. Gegenstand des Fol-
genden wird also diejenige Seelen-Konzeption sein, die vor dem

5 René Descartes, Meditationes de prima philosophia, Meditatio II,
AT VII, S. 26: ,,sed quid esset haec anima, vel non advertebam vel
exiguum nescio quid imaginabar, instar venti, vel ignis, vel aetheris

€.

148

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

Durchschneiden des in vielfaltiger Weise als , Einheit” gedachten
Gefiiges von Korper und Seele bzw. Korper und Geist sich an dem
Grundgedanken orientierte, dass die Einheit der Seele der Vielheit
des korperlichen Substrates als Einheit gegenwértig sei. Dabei ist
zu beachten, dass diese Gegenwart nicht als eine Art Parallelismus
gedacht worden ist, als an sich beziehungsloses Nebeneinander
oder als eine Parataxe von jeweils vollstindig fiir sich seienden,
ihren eigenen Gesetzen folgenden Seinsformen (im Sinne des psy-
cho-physischen Parallelismus des 17. Jahrhunderts), sondern als
ein aktiver Wechselwirkungszusammenhang. Wobei natiirlich
ebenso klar festgehalten werden muss, dass die verbundenen Re-
late dieses Zusammenhanges nicht als gleichrangig oder von glei-
chem Wert seiend angesetzt wurden: die Seele ist das dem Kor-
perlichen entweder substantiell zugeordnete aktive Prinzip, so
sieht es die aristotelische Tradition, so sieht es aber auch in grofien
Teilen die jiidisch-christliche Theologie, oder sie ist ein zwar an
sich, in ihrem Wesen autarkes, rein geistiges Sein, das jedoch fiir
eine gewisse Zeit in einer intensiven Verbindung mit der mate-
riell-korperlichen Welt steht, so sieht es die platonisch-neu-
platonische Tradition (hier gibt es immer einen Teil der Seele, der
,micht hinabgestiegen ist”).6 Autoren beider dieser Denkschulen,
die nicht in einem radikalen Sinne getrennte Denkschulen waren —
Thomas von Aquin etwa repréasentiert durchaus eine Verbindung
beider in seinem eigenen Denken — legen den schon erwdhnten
Gedanken zu Grunde, dass die Seele eine Einheit sei, die einer
Vielheit, dem Materiellen, auf die Weise , gegenwértig” sei, dass
sie zugleich als ganze Seele im ganzen Materiesubstrat und als
ganze Seele in jedem Teilmoment dieses Substrates sei und wirke.

6 Plotin IV §, 8, 1-6, auch V 1, 10, 10-18; vgl. zu dieser Position, die
schon in der Antike nicht unumstritten war, vgl. Dillon 2005. Dieser
Gedanke ist, wenn man so will, die sachliche Erganzung der be-
griindungstheoretisch ,offenen” und daher seit alters eine crux in-
terpretationis darstellenden Wendung im zweiten Buch der Ab-
handlung De generatione animalium des Aristoteles, wo es gerade
vom hoheren (wenn nicht: hochsten) sich in der Seele, genauer in
der Denkseele zeigenden Vermdgen des voug (dies wurde in De
anima III 4-5 hinreichend deutlich, II 2, 413 b 25 f wurde der Geist
sogar als ein ,anderes Genus” des Seelischen bestimmt) heifst: er
komme ,,von draufien herein” (6VpaOev émelotévar, De gen. an. II,
3,736 b 5-28). Hierzu vgl. Soder 2005.

149

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

Die lateinische Formel hierfiir lautet: ,anima est tota in toto corpore
et tota in qualibet parte corporis”.” Exakt durch diesen nur wider-
spriichlich propositional auszudriickenden und nur spekulativ im
Denken zu erfassenden Modus der Préasenz, den der Cambridger
Platonist Henry More spéter als Ausdruck einer ,holenmeristi-
schen” Theorie kritisieren wird,® macht sie das materielle, in sich

7 Hierzu vgl. Leinkauf 2009, S. 56-66. Der Ursprung dieses Gedan-
kens, den in der spateren Antike Plotin (in seiner gegen den stoi-
schen Materialismus gerichteten Psychologie) aufnehmen wird, liegt
schon bei Aristoteles, vgl. De generatione animalium 762 b 22 ff, 734
b 24 ff, 735 a 6 f, 741 a 23 ff; aber vgl. De motu animalium 703 a 28 ff,
35-36: wote undév detv &v ékdotw eivar Puxny, &AL &v tvi doxn
TOL OWHATOG 0VOTNG TAAAX CRV HEV T TROOTIEPUKEVAL, TTOELY DE
TO €0YOV TO aLTV dwx TNV Pvowv (so dass es nicht notwendig ist,
dass die Seele in jedem [Teil, sc. des Korpers] ist, sondern da sie sich
in einem bestimmten Teil des Korpers befindet, in welchem sie
Herrschaft [oder: Ursprungskraft] ausiibt, leben die anderen Teile
dadurch, dass sie sich diesem zuordnen und ihre eigentiimlichen
Funktionen der Natur folgend austiiben). Aristoteles nimmt also ei-
nerseits eine durchgehende Beseelung an, andererseits ist ,die Seele’
als Prinzip (der Bewegung, des Lebens) fiir ihn nicht in jedem Teil.
Marsilio Ficino, TP III 2; 1, S. 140 Marcel: ,,cum corpus ingreditur
(sc. anima), singulis corporis particulis tota fit praesens”; IV 1; 1, S.
161: ,, Quae (sc. anima mundi) si ita se habet ad corpus suum, sicuti
nostra (sc. anima) ad nostrum, non aliter ipsa in qualibet mundji par-
te est tota, quam anima nostra tota in qualibet nostri corporis parte,
alioquin non posset universum perfecte connectere, vivificare, mo-
vere”. Wenn Descartes in den Passions de I'ame (1649), I, art. xxx
sagt: ,il est besoin de scavoir, que I'ame est veritablement jointe a
tout le corps”, so wird diese Aussage doch in ihrer Bedeutung sofort
relativiert, indem diese Verbindung in ihrer eigentlichen Funktion —
der Interaktion zwischen korperlichem und denkendem Sein — auf
eine einzige Stelle konzentriert wird, vgl. art. xxxi: ,,une petite glan-
de dans le cerveau”.

8 Henry More, Enchiridium metaphysicum, c. 27, sect. 1, in: Opera
omnia, Londini 1679, Vol. 1I/1, S. 307: ,Holenmeriani’, als Neubil-
dung Mores aus ovoia 0AevueQr), seien diejenigen, die, obgleich sie
im Unterschied zu den Cartesianern, den Nullibisten, zugestehen,
dass die Geister (spiritus) der Seele unkorperlich seien, dennoch be-
haupten, ,eos [sc. spiritus] in suis Ubi non solum totos esse, sed eti-

150

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

vielheitliche Substrat selbst zu einer Einheit, die dann als K&rper
oder als organischer Leib zu bezeichnen ist. Dieses Prasenz- und
Konstitutionsverhiltnis ist seit Platon und Aristoteles, wegen sei-
ner inneren Widerspriichlichkeit, immer wieder auch Gegenstand
metaphorischer Deutungen gewesen, wobei analoge funktionale
Verhiltnisse von differenten Seienden als Muster des Verstehens
dieses Spezialverhiltnisses der Beseelung dienen sollten, etwas
das Verhéltnis Steuermann und Schiff (Aristoteles, De anima II 1,
413 a 9; Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II ¢ 57: ,,per con-
tactum virtutis”). Ein Beispiel, das dieses Verhiltnis der Seele zu
ihrem korperlichen Substrat aus einer wieder anderen, ndamlich
der sprachlich-semantischen Sphédre verdeutlichen soll, ist Fol-
gendes: die Seele verhilt sich als unteilbar-unausgedehnte Einheit
so zu den ausgedehnten Korperteilen, wie sich die unteilbar-
unausgedehnte Bedeutung (als semantische Einheit), vermittelt
durch die Sprachlautlichkeit, in den ausgedehnten Lautmomenten
immer als Ganze und unteilbare Einheit verhdlt (vgl. dazu die
Uberlegungen am Ende des Beitrages).” Die meisten dieser Funk-
tionalanalogien sind schon im Denken der Antike und Spétantike
bekannt. Unter diesen Voraussetzungen entwickeln Autoren der
Renaissance wie Nicolaus Cusanus, Marsilio Ficino, Carolus Bo-
villus, Francesco Patrizi auf der einen, platonisch-christlichen, und
Pietro Pomponazzi, Alessandro Achillini, Bernardino Telesio, Ja-
copo Zabarella auf der anderen, aristotelisch-christlichen Seite ihr
Verstdndnis von ,Seele”, das jeweils eingebettet ist in iibergrei-
fende ontologisch-theologische und naturtheoretische Vorstellun-
gen. Gemeinsam ist allen Autoren die Grundproblemstellung,
dass das Sein der Seele in Bezug auf die Grundstruktur des Seins

am in singulis suorum Ubi punctis vel partibus simul esse totos”,
vgl. auch sect. 10-14, S. 312-315.

9 Ficino, TPIII 2; 1, S. 140: ,Igitur integra remanens atque simplex (sc.
anima), singulis partibus tota et indivisa fit praesens, quemadmo-
dum tota vox significatioque quodammodo simul in singulis domus
est partibus, cum tota pene simul auditur et intelligatur in singulis”,
vgl. ausfiihrlicher zum Sprach-Bedeutungszusammenhang X 7; 2, S.
82-83. Vgl. Dionysius Areopagita, De divinis nominibus V 9, 825 A;
S. 189, 3-6 Suchla. Zu den Implikationen der Sprache im christlichen
Diskurs, vor allem zur Relation Epinoia-Sprache, vgl. Kobusch 2006,
S. 80-83.

151

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

insgesamt oder in Bezug auf die Ordnung des Kosmos als ein Sein
in der ,Mitte” des Seins oder in der ,Mitte” der Welt oder als ein
Sein ,,auf der Grenze” von Sein und Nichtsein (in confinio corporum
et incorporearum substantiarum, quasi in horizonte existens aeternitatis
et temporis), von Korper und Geist, von Sinnlichem und Intelli-
giblem bezeichnet werden muss. Auch diese Grundproblemstel-
lung ist natiirlich nichts Neues, sondern durch die Diskussion in
der Antike - vor allem durch Platons Uberlegungen in der Politeia
und im Timaios — und im christlichen Denken vorbereitet. Der
Ausdruck ,Mitte”, lateinisch durch ,medium” wiedergegeben,
bezeichnet mit einem topologisch-geometrischen Ausdruck einen
ontologischen, also die Struktur des Seins betreffenden Sachver-
halt; das Gleiche gilt fiir die Wendung ,,auf der Grenzscheide”, la-
teinisch: ,,in horizonte”.10 Die Seele ist also nicht irgendwo in der
Mitte bestimmter rdumlicher Gegebenheiten aufzufinden oder zu
suchen, sondern sie ist ,Mitte” im Sinne von Verkniipfung, Ver-
mittlung, sachlichem Zentrum, auf das sich Unterschiedliches, He-
terogenes als auf diejenige Instanz beziehen (lassen) konnen muss,
durch welche es, gegen das zundchst dominierende und trennen-
de Unterschiedensein, in ein tiefer liegendes Verhéltnis (des Ver-
mitteltseins) gebracht werden kann. Das Sein der Seele ist damit
selbst als der Sache nach ein vermittelndes Sein seiend verstanden
worden, d. h. ,Seele” — hier darf nicht nur an die menschliche See-
le gedacht werden — ist im wesentlichen der Begriff fiir eine be-
stimmte Funktion, die einerseits als Vermittlung verschiedener Mo-
mente, Extreme oder Stufen des Seins in eine je unterschiedlich be-
stimmte seelische — also sinnliche, emotionale oder rationale —
Einheit bezeichnet werden kann, andererseits aber auch als Ver-
mittlung im Sinne der Ubertmgung, also dessen, was ein Vermittler,
Dolmetscher oder Interpret leistet, von bestimmten Informatio-

10 Vgl. etwa Plotin IV 6, 3, 5 f; IV 8, 4, 31 f; Liber de causis, propositio 2
et 9, Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c. 68, ed. Al-
bert/Engelhardt, Bd. 2, S. 288; c. 81, S. 388; Marsilio Ficino, Theolo-
gia Platonica, X c. 3, ed. Marcel, Paris (Les Belles Lettres) 1964-70,
Bd. 2, S. 66: ,,unde secundum Chaldaeos in confinio sunt (sc. animae
rationales) aeternitatis et temporis”; XVI 7; 3, S. 137: ,,anima in me-
dio mentium corporumque confinio creata est”. Vgl. zur Sache
Kristeller 1972, S. 97-108. Siehe auch nichste Anm. zu ,vermitteln’.

152

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

nen, Strukturen, Aktivititen von einer Seinsstufe auf eine andere
Seinsstufe.

Marsilio Ficino entwickelt eine solche Theorie der Seele im dritten
Buch seiner Theologia Platonica, mit deutlicher Wirkung nicht nur
auf seinen Freund und Schiiler Giovanni Pico della Mirandola,
sondern, wie sich zeigen ldsst, auf eine ganze Reihe wichtiger
Denker, deren Kette tiber die Platonici des 16. Jahrhunderts (Fran-
ciscus Cataneus Diacetus, Symphorien Champier, Leone Ebreo,
Francesco Patrizi, Giordano Bruno, Tommaso Campanella) bis hin
zu den Cambridge Platonists (Henry More, Ralph Cudworth) oder
auch zu Leibniz reicht. In dieser wirkungsgeschichtlichen Hinsicht
alleine schon ist der Ansatz des Ficino von grofiter Bedeutung. Die
Seele in einem umfassenden Sinn ist also dasjenige Seiende, das
anderes Seiendes in ein bestimmtes Verhiltnis zueinander setzt,
ja, in einem bestimmtem Sinne ist sie dieses Verhiltnis selbst. Dies
ist der Grund dafiir, dass wir in der Renaissance eine deutliche
Prasenz des in Platons Timaios entfalteten Begriffs der Weltseele
antreffen, die ,,in die Mitte der Welt gesetzt” (34 B) ist und als ein
,Band” (eouog, vinculum: Kette) bezeichnet wird, das durch alles,
dieses untereinander vermittelnd, hindurchgeht.!’ So wird die

11 Platon, Timaios 31 BC, 34 B; Marsilio Ficino, TP III 2; 1, S. 141 Marcel
(essentia [sc. animae] constare ... ex individua dividuaque natura)
mit Bezug auf Platon, Timaios 34 C-35 A. Die Seele wird bei Platon
nicht direkt als ,Band” bezeichnet, aber da sie als ein komplex in sich
strukturiertes Verhiltnis gedacht wird (34 C ff) und das ,schonste al-
ler Béander’ ebenfalls als Verhiltnis oder Proportion (&vaAoyio) be-
zeichnet wird (31 B), kann die Seele sachlich als Band gelten; Tim. 81
D spricht Platon von den ,Banden/Verbindungen der Seele”, toug
s Yuxng deopove. Der von mir hier verwendete Ausdruck ,ver-
mitteln’” bezieht sich auch darauf, dass in dem deutschen Verbum
,Vermitteln” das Substantiv ,Mitte” eine zentrale Bedeutung spielt
und dass Ficino etwa TP XVII 2; 3, S. 153 einen solchen Bezug auch
fur das Lateinische herstellt: ,In anima vero, utpote omnium media,
modus per omnia quasi medius observatur”. Es ist deutlich, dass
etwa auch die Konzeption der Seele in der Philosophie Schellings,
bei allem festzuhaltenden Unterschied, in dieser von Platons Timai-

153

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

Seele also nicht nur als ,Mitte” bezeichnet, sondern auch als ,,no-
dus” (Knoten), als ,,complexio” oder ,connexio” (Verkniipfung), als
,colligatio” oder auch ,,copula” (Verbindung).12

Ficino bestimmt die Seele, die er in die ,,Mitte” des Seins setzt,
als ein stabiles Verhiltnis, das aus zwei Momenten besteht: einer
invariablen Wesensform und einer variablen Tatigkeits- oder
Handlungsform, die aus dieser Wesensform entspringt.!3 Die Seele
ist also selbst eine jeder zeitlich-rdumlichen Entfaltung vorgrei-
fende Einheit aus Verschiedenem, aus Unbewegtem und Beweg-
tem, aus Einheit und Vielheit, aus Identitit und Differenz, aus Un-
teilbarem und Teilbarem.!4 Sie ist diese Einheit von Verschiede-

os ausgehenden und dann durch Ficino und Cudworth (dessen
True intellectual system of the universe er in der lateinischen Uber-
setzung duch J. L. Mosheim kannte) erweiterten Tradition steht, vgl.
Leinkauf 1998, S. 106 £, 117 £, 142 £.

12 Ficino, TP Il 2; S. 137 Marcel; S. 138: ,,copula”; S. 142: et quia vera
est universorum connexio, dum in alia migrat, non deserit alia, sed
migrat in singula, ac semper cuncta conservat, ut merito dici possit
centrum naturae, universorum medium, mundi series, vultus om-
nium nodusque et copula mundi”; Giovanni Pico della Mirandola,
Oratio de dignitate hominis, Garin S. 104, 106; Heptaplus V, Garin S.
300: ,,complexus et colligatio”, S. 302: ,,in medio illlius (sc. mundi)
statuit”; S. 304, 308: vinculum, nodus.

13 Ficino, TP III 1; 1, S. 132 Marcel: ,Stabit eius substantia, neque in
maius minusve, aut hoc aut illud mutabitur. Fluet autem operatio, et
modo haec, modo alia, atque aliter et aliter operabitur”. Man sieht
leicht, dass dies eine Synthese aus der aristotelischen, sich auf Pla-
ton stiitzenden Bestimmung von ,Substanz’ (ovoia) in Cat. 5, 2 a 11
f, 2 b 15-30, 3 b 32 f ist und der genuin platonischen, dynamisch-
aktiv gedachten Vorstellung von Seele als aoxr) ti¢ kivrjoews oder
als denkende Instanz, die in der platonischen Tradition intensiv
weiterentwickelt worden ist — bis hin eben zu der Einsicht, dass
,Seele’” nicht im falschen, weil verdinglichenden Sinne als Substanz
gedacht werden diirfe, sondern als aktive, autohypostatische Ein-
heit.

14 Ficino, TP III 2; 1, S. 141. 28: ,Quippe cum sit extra quantitatis ge-
nus, non determinatur ad tangendum punctum aliquod quantitatis,
sed est, ut centrum, in lineis omnibus et circulo toto. Hinc etiam il-
lud sequitur ut haec essentia et dividua sit simul et individua. Di-
vidua, quia per divisionem corporis vitalem sui umbram diffundit,
dum diversis partibus corporis se communicat. Individua, quia in-

154

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

nem offensichtlich als ein aus sich heraus (sua sponte) Tatiges,
denn sie ist, mit Blick auf Platons Bestimmung in den Nomoi, , fons

motionis”, ,Quelle der Bewegung”,!’> und sie ist, durch dieses
Sich-Entfalten, Nach-Aufien-Gehen oder Tatigsein, als das zu
denken, was lebendig macht (vivificans, vivificatio).'6 Aber: dieses

Nach-Aufien-Gehen ist im selben Moment eben im Seelischen, wie
dann auf anderer Ebene auch im Geistigen, ein Beisichselbst-
Bleiben oder, wie es Cusanus in seiner Abhandlung De mente aus-

15

16

tegra simul adstat et simplex” und die daran anschlieffenden Aus-
fithrungen. Es ist auf das einschligige theologische Vokabular zu
achten, das Ficino hier im Kontext der Seelenlehre neben dem pla-
tonischen aus dem Timaios verwendet: ,(se) diffundere’ ist dem auf
Gott bezogenen ,diffusivum sui’ zu vergleichen, ,se communicare’
ebenfalls der gottlichen ,communicatio sui’.

Ficino, TP III 1; 1, S. 132 Marcel; auch S. 134: ,fons motus”; vgl. S.
133: ,anima movet quidem aliud, sed a seipsa movetur. (...). Et
quaecumque mobilia sunt ab alio, puta corpora et qualitates, re-
tulimus ad animam mobilem per se ipsam, per se, inquam, mo-
bilem, quia si a Deo descendas per angelum, tam Deus quam ange-
lus stare tibi videbitur”; zu ,sua sponte” vgl. S. 134: ,quae animam
habent sua sponte moventur et in quamlibet loci partem”.

Ficino, TP III 2; 1, S. 139: ,dum implet corpora (sc. anima), intrinse-
cus illa movens, illa vivificat”; S. 141: ,vitalem sui umbram diffun-
dit”; S. 142: ,ubi igitur est motus intimus et communis, ibi est vita.
Vita, inquam, ibi est vis ipsa interna movendi. Vis huiusmodi ibi est
praecipue, ubi totius agitationis fons est et origo primusque motus”;
IV 1; 1, S. 158 (mit kosmologischem Bezug, Weltseele): , Est autem in
toto coelo ubique tota, ut moveat efficacissime totum. Est itaque vis
illa coniuncta indivisibilis, libera ubique, qualis est rationalis anima.
Mlius praesentia vivit coelum, cuius motus vivificus est, cum vivi-
ficet omnia”. Ficino geht so weit, dass er auch — mit den ,Platonici”
—ein Leben’ der Elemente annimmt, ib., S. 159 f. Vgl. Platon, Timai-
0s 92 C: Cwov 6patov, Oeog atoOntoc. TP VI11; 1, S. 249-251: anima
est vita aut fons vitae. Diese Bestimmung des ,Lebendig-Machens’
und auch des ,Steuerns’ oder ,Ordnens’ der entstehenden Lebens-
vollziige geht in der spiteren Neuzeit dann in die Bestimmungen
von Henry Mores “Spirit of Nature” und Ralph Cudworths
“Plastick Nature” ein, vgl. Henry More, Enchiridium metaphysicum
(1671), in: Opera omnia, Londini 1675-79, Vol. 1I/1, S. 213 £, 222, 268;
Ralph Cudworth, The True Intellectual System of the Universe,
London 1678,1c¢. 3, S. 132, 151-155.

155

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

driickte: ein Insich-Gehen.!” Dies unterscheidet, aus der Perspek-
tive der neuplatonisch-christlichen Tradition, das Seelische (und
Geistige) gerade vom Korperlichen: in letzterem ist jede Bewe-
gung schlechterdings eine Verdnderung im Sinne der Tatsache,
dass rdumlich-lokale, aber auch materiale Differenz unausweich-
lich ist (partes extra partes), wahrend in ersterer, der seelischen Be-
wegung, alles im Seelischen verbleibt: ,si movetur ex se (sc. anima),
movetur et in seipsam”, ,wenn die Seele sich aus sich (heraus) be-
wegt, bewegt sie sich zugleich auch in sich selbst oder in Bezug
auf sich selbst”.18 In bewegungstheoretischer, geometrischer Me-
taphorik gesprochen ist die seelische ,Bewegung”, das also, was
hier ,Leben”, ,Empfinden”, ,Wahrnehmen”, ,Denken” heifst, ei-
ne ,zirkuldre”, reflexive, auf sich und in sich zurtickgebogene ,Be-
wegung’.’ Also eben nicht nur metaphorice eine , Bewegung”, son-
dern vielmehr ein innerer Prozess, in welchem, auf Basis einer sich
durchhaltenden, substantiellen Einheit, verschiedene Momente
vermittelt werden. Die seelische Einheit ist somit der Horizont
oder die Dimension, in der alles Seelische sich immer aufgehoben
findet: ,Jene Wesenheit (die Seele), die von sich selbst anfangt, ist
immerzu in sich selbst zurtick gebogen, und zwar insofern sie ihre
Vermogen (Krifte, vires) von den hochsten tiber die mittleren
Dinge zu den untersten entfaltet (explicando) und wiederum auf
vergleichbare Weise die untersten tiber die mittleren in die hochs-
ten Dinge zuriickfaltet (einfaltet, replicando)”.20

17 Leinkauf 2006, S. 29-77.

18 Ficino, TP III 2; 1, S. 143. Marcel iibersetzt: ,elle se meuve aussi sur
elle-méme”, Michael J. B. Allen in: Marsilio Ficino, Platonic Theolo-
gy, Cambridge (Harvard UP) 2001, Vol. I, S. 245 gibt: it is also
moved to itself”.

19 Ficino, TP III 2; 1, S. 143: ,,Circuitus igitur sempiternus est essentiae
tertiae proprius, ita ut per motum in seipsam circulo reflectatur”.

20 Ficino, TP III 2; 1, S. 143: ,Igitur essentia illa a seipsa incipiens per-
petuo in seipsam revolvitur, vires suas a summis per medias ad in-
fimas explicando, ac rursus infimas per medias ad summas similiter
replicando”; VI 12; 1, S. 258 zu den im Denken und Erkennen (cog-
nitio) sich vollziehenden Formen des Aufstiegs (ascensio) und Ab-
stieges (descensio), die respektive der analytischen — ,ab effectibus
naturae ultimis in superna principia per medias causas” — und syn-
thetischen — ,,a supernis principiis per medias causas ad ultimos ef-
fectus” — Methode zugeordnet werden. Zu ,replicatio” vgl. Ralph

156

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

Dieser lebendige seelische Selbstvollzug, in dem alle Teilmo-
mente eben Faktoren eines einheitlichen Gefiiges sind, ist der Tra-
ger nicht nur aller kosmologisch-physikalischen Lebensprozesse
(ja tiberhaupt aller in einem organischen Zusammenhang stehen-
der Vorgdnge: die Seele ist ja ,vultus mundi”), sondern insbeson-
dere aller geistigen Prozesse, d. h. aller im weitesten Sinne als
Vorgédnge des Bewusstseins zu beschreibenden Prozesse: , Wenn
dies so ist”, fahrt Ficino fort, wenn es also diese universelle, um-
fassende seelische ,Bewegung” gibt, ,dann nimmt die Seele sich
selbst und alles, was sie in sich selbst besitzt, wahr” (si ita est,
seipsam et quae possidet intus animadvertit).?! Diese Selbstwahrneh-
mung und zwar als Verbindung von Selbst-Wahrnehmung
(seipsam animadvertere) und Wahrnehmung der Dinge in einem
Selbst (quae intus possidet animadvertere) ist fiir Ficino zugleich ein
Erkennen (cognoscere). Dieses Erkennen ist aber ein Erkennen der
eigenen, d. h. seelischen Wesensform, insofern sie von den ,Gren-
zen der Materie abgelost/losgelost ist”. Ficino bemisst also das
Erkennen der Seele und damit auch ihr Selbsterkennen — samt der
in ihr sich vorfindenden ,Inhalte” — von der hoheren Form der ab-
straktiven Erkenntnis, der ,intellectio”, her, d. h. von der Erkennt-
nis rein intelligibler oder rein geistiger Formen (formae spiritales)
her. Dies ist die entscheidende, im Denken der klassischen Antike,
also Platons und auch des Aristoteles, wurzelnde Vorstellung,
dass die Seele ihr Hochstes oder Eigentliches (ihr idwov éoyov, um
es mit Aristoteles zu sagen) in ihrem Vernunftvermégen oder ih-
rem Denken besitzt.22 Der Selbstbesitz oder die Selbstgegenwart
der Weltseele kann nur in Analogie zum Selbstbesitz oder der
Selbstgegenwart der menschlichen Einzelseele gedacht werden.

Cudworth, A Treatise on Freewil], c. X, ed. John Allen, London 1838,
S. 36-37 die Wendungen ,self-reduplicated life” oder ,soul re-
doubled in it self”, in Absetzung von Thomas Hobbes, fiir das lei-
tende, hohere Seelenvermogen (Ursprung eines Strebens [conatus],
Begehrens, geistigen Intendierens).

21 Ficino, TPIII 2; 1, S. 143; vgl. auch TP XII 5; 2, S. 173.

22 Aristoteles, EN I 7, 1097 b 22 ff, bes. 1098 a 7-8: Yuxnc évépyeix
kata Aoyov. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c. 60, ed.
Albert/Engelhardt, Bd. 2, S. 254, c. 73, S. 310: ,cum intelligere sit
propria operatio hominis consequens eius speciem”, c. 76, S. 352,
356.

157

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

Dieses Selbstverhiltnis zeigt sich letzterer nicht anders denn im
Selbsterkennen als einem Vernunftakt, wobei dieses ,Selbst” je-
doch nicht dem cartesianischen Ego gleichgesetzt werden darf,
das sich als ,abstrakte”, gewissermafien nach dem methodisch-
artifiziellen Zweifels- und Reduktionsprozess ,,librig” bleibende
Identitdtsinstanz vorfindet, die gerade kein seelisches ,Selbst’ ist.
Die Seele als ontologische Struktur ist also ein Verhiltnis, das sich
zu sich selbst verhilt und das sich, indem es dies tut, zugleich auf
den unverdnderlichen, rein geistigen, Seelen-transzendenten
Grund oder Ursprung seiner selbst bezieht.?3 In dieser komplexen
Struktur, die Sinnliches und Geistiges a priori verkniipft in einer

23 Damit realisiert das Seelische eo ipso, also durch spontanen Selbst-
vollzug, exakt dasjenige methodologische Erkenntnisprinzip, das
Ficino, in Anlehnung an die Tradition, wie folgt formuliert, TP IV 1;
1, S. 155: ,semper enim quod per aliud tale est, ad aliquid diximus
reducendum quod sit tale per semetipsum”. Die diesem Zusam-
menhang zugrunde liegende ontologische (und kosmologische)
Struktur zieht Ficino aus neuplatonischem Denken, insbesondere
aus Plotin, vgl. TP IV 2; 1, S. 168: ,,Cum enim a Deo omnium unitate,
tum per unitatem suam, quae suae mentis est caput, tum per men-
tem suam, quae caput rationis est, effluat, refluitque quoque (sc.
anima) per mentem unitatemque suam in Deum, omnium unitatem,
siquidem haec Deum ipsum primo naturaliter appetit, secundo in-
telligit, tertio intellectualiter amat, quarto amatoria unione consequi-
tur” (Bezug ist Plotin III 9, 7; IV 3, 18); IV 2, 1, S. 173: ,Et sicut anima
assidue circa Deum quasi centrum convolvitur, ita corpus tractum
ab illa semper circum animam revolvitur quasi centrum”. Dass in
der Rekonstruktion des neuplatonischen und des durch dieses in-
tensiv beeinflussten ficinianischen Denkens — insbesondere insofern
dieses auch ein Denken iiber sich selbst, tiber seine inneren Vollzii-
ge und Selbstvollziige gewesen ist — die sprachliche Nahe zu begriff-
lich-metaphorischen Wendungen des idealistischen Denkens so
grof ist, dass der Schreibende unwillkiirlich in diese selbst ,verfallt’
(da sie, aus reflektiertestem Umgang mit der Sprache kommend,
schon den zur Verfiigung stehenden Horizont der Ausdrucksmog-
lichkeiten ausgelotet haben), ist aus der Sicht eben dieses Schrei-
benden gerade kein Lapsus oder faux pas, sondern Dokument geis-
tesgeschichtlicher Kontinuitdt (ohne allerdings im Rahmen dieser
Kontinuitét irgendeiner schlechten, voreiligen und unangemessenen
Identifizierung oder Gleichsetzung das Wort reden zu wollen). Sie-
he auch nidchste Anmerkung.

158

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

lebendigen, sich selbst zugénglichen Einheit, die sich zugleich ih-
rer Abkiinftigkeit von einem hoheren Prinzip bewusst wird, reali-
siert die menschliche Seele sich selbst, indem sie ihre grundsatzli-
chen Moglichkeiten jeweils als Selbstverhdltnisse zu vielfaltigem
Ausdruck bringt:2* in Sprache (Dialektik, Rhetorik), Kunst/Kunst-

24 Wenn ich von ,Selbstverhiltnis’ spreche, dann mit Bezug auf Ficino
selbst, vgl. TP V 9; 1, S. 192: ,Forma vero illa (sc. anima rationalis)
quae ita a conditore est ad esse determinata, ut in seipsa consistat
seorsum a corpore, etiam quia forma est, habet illud ut esse sibi per
se convenit, per se, inquam, per naturam suam. Natura ipsi assig-
nata est sibimet ipsi haerere. (...) Et quotiens dicis ,esse per se sequi-
tur eam’, totiens dicis ,esse eam sequitur sibi ipsi haerentem’. Nihil
autem a seipso discedit. (...) Si quatenus haeret sibi eatenus est, quia
haeret semper, est et semper”. Die Seele ist also fiir Ficino ein aprio-
risches Selbstverhiltnis, ihr Sein selbst, ihr modus existendi, ist es
,sich selbst anzuhdngen’, ein Verhiltnis zu sich selbst zu haben. Es
ist dieses Verhiltnis, in das, wenn man so sagen darf, alle anderen
Verhiltnisse der Seele eingetragen werden und dadurch zu seeli-
schen Verhiltnissen werden, etwa die ,sociabilitas’. Selbstverhiltnis
heifdt also auch: alles, was in der Seele ist, wird durch die Seele zu
,Leben’ — totum quod est in ea est vita (TP V 14; 1, S. 209) —und d. h.
eben zu einem in ihrer rationalen Einheit aufgehobenen vielheitli-
chen dynamischen Verhiltnis, dessen intensivster und hochster
Ausdruck das Denken und Erkennen ist, vgl. VIII 4; 1, S. 310: ,intel-
ligentia est vitae reflexio in seipsam”; IX 1; 2, S. 9: ,,animam in se re-
volvi modis quatuor (...) scilicet per intellectum in naturam suam,
quando quaerit, invenit, consideratque seipsam, per voluntatem in
naturam eandem, quando se affectat et amat, per intellectum in ac-
tum ipsum intelligendi, quando et rem intelligit et se intelligit intel-
ligere [!!], per voluntatem in voluntatis actum, quando et vult ali-
quid, et vult se velle [!!]”. Die freilich hier an Marsilio Ficino und
von anderer Seite etwa von Werner Beierwaltes am Denken Plotins
herausgearbeiteten Bestimmungen des Denkens und des Seelischen
in einem (noch) vor-modernen Kontext als radikale Selbstverhalt-
nisse, die ihr Sein einem vorgreifenden apriorischen Vermitteltsein
mit einer tibergeordneten Instanz verdanken, sind durchaus selbst
wiederum in ein Verhéltnis zu Interpretationen der ,Moderne” und
des Idealismus zu setzen, die deren und dessen Ansatz als auf
Selbstverhaltnissen fundiert begreifen will, vor allem zu den Analy-
sen von Dieter Henrich, vgl. Henrich 1982, S. 83-108, bes. 101, 107 f
sowie 109-130. Es wiirde sich dann zeigen, dass man eben doch vor

159

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

fert

igkeit (Poetik, ars), Geschichtlichkeit (Historik), Gemeinschaft

und deren Selbstorganisation (Ethik, Politik), also in den ,humani-

tates” einerseits, wie andererseits nattirlich auch in den ,artes libe-
rales”.? Selbstverhilinisse werden in diesen Tatigkeitsfeldern, die
dem humanistischen Disziplinenkanon wie auch dem der Artis-

tenfakultdten entsprechen, erreicht, wenn das Vermogen des Den-
kens diese Tatigkeiten bestimmt und sie auch in ihren Skopoi und

Res

ultaten kritisch reflektiert. Daher erklirt sich, warum Ficino, in

Ankniipfung an die Antike, Denken selbst als Leben bezeichnet.26

Die

sogenannte Diskussion vor allem des 15. Jahrhunderts um die

25

Thomas Hobbes, René Descartes oder Jean Bodin hinausgehen
muss, sozusagen in deren eigene Vorgeschichte, die eine Verdran-
gungs- und Rezeptionsgeschichte a la fois ist, um hier Klarheit tiber
die eigentlich sachhaltigen und der Reflexionshohe etwa des Idea-
lismus angemessenen Diskussionen zu finden.

Ficino, TP V 15; 1, S. 217-218 zu den mathematischen ,rationes im-
mutabiles”, die ,inseparabiliter insunt animo” und die Grundlage
der ,ars ratiocinandi” oder ,,ars rationalis” bilden. Vgl. Augustinus,
De immortalitate animae IV 5. Natiirlich ist die Grundlage fiir alle
folgenden Diskussionen der sog. artes liberales in der ,communis
mathematica scientia’” gelegt, die Platon im siebten Buch der Politeia
ausfiihrlich vorstellt, vgl. Platon, Politeia VII 521 C-535 A.

26 Ficino, TP VIII 15; 1, S. 326-327: der Intellekt (intellectus) er-

160

fasst/begreift zundchst sein Tun (operatio), dann sein Vermogen
(vis) und dann sein Wesen (substantia), indem er dies tut, verhilt er
sich zu sich selbst: ,in seipsum agit”. Und dies zugleich auch durch
sich selbst (per seipsum) und aus sich selbst (ex seipso), da, wie Fi-
cino sagt: ,nihil enim inter intellectum atque ipsummet medium in-
terponitur” (S. 326). Daher ist der Geist, da er sich auf sich selbst
richtet und Objekt seiner selbst ist, ,,das Ziel seiner Tatigkeit” (suae
operationis finis), ebenso aber ist er, da er selbst es ist, der tatig ist,
Ursprung oder Anfang seiner Tétigkeit (principum operationis su-
ae), denn in dem Ternar substantia-vis-operatio ist die Substanz
oder Wesensform eben Prinzip der anderen Momente. Nimmt man
Platons Theorem, dass Selbsttitigkeit Selbstbewegung ist (Timaios
34 B, Nomoi X 894 C, 896 A), dann folgt: das Téatigsein des Intellekts
ist sein Leben und er ,lebt” in diesem Sinne ,durch und in sich
selbst” (S. 327). Zum unendlichen, lebendigen Bewegungsimpuls
des Geistes, der nur im Erfassen des Unendlichen, d. h. Gottes,
selbst sistiert werden konnte, vgl. Leinkauf 2002, S. 179-208.

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

,dignitas”, die ,,Wiirde”, des Menschen,?’ ist eine Diskussion, in
der es gerade um die Betonung der genuin menschlichen Tétigkei-
ten als durch Vernunft und Geist geleiteter Tatigkeiten geht, in
denen sich das ,Leben” — als innerer Vollzug verstanden (motus
internus) — zu dufierem Ausdruck bringt und zwar so, dass dieser
Ausdruck, sei es als soziale Handlung, sei es als technische Pro-
duktivitdt, sei es als Kunst, sei es als explorativ-6konomische Stra-
tegik zugleich signum dieses Inneren, Geistigen, Seelischen ist. Das
Téatigsein der Rationalseele ist nie nur auf ein auf8er ihr oder in ihr
liegendes Objekt des Titigseins bezogen, sei dies ein geistiges,
denkend-volitives, sei dies ein Tatigsein im Sinne des Handelns ad
extra, sondern es ist stets und in einem eigentlich priméren Sinne
auf dieses Tétigsein selbst als ein Tatigsein der Seele (oder ihres
Geistes) bezogen: auf das ,Erkennen, dass ich erkenne” auf das
,Wollen, dass ich will”, also auf das Denken des Denkens und das
Wollen des Wollens.28 Die Seele ist also, wie Ficino auch sagt,
,durch ihr Tatigsein in sich zurtickgebogen” und zwar ihrem We-
sen nach (replicatio). Damit sie aber auf Sich zuriickgebogen sein
kann, muss sie von diesem ,Sich’ zuvor ausgegangen sein, als Sub-
jekt und Autor der Tatigkeitsintentionen konnte man sagen.? Die

27 Hierzu siehe Ficino TP VIII 16; 1, S. 328-332; S. 332: , animus hu-
manus tanta est dignitate donatus ut concessa sibi fuerit infinita
quodammodo virtus intelligendi ac volendi”.

28 Ficino, TP IX 1; 2, S. 9: ,se intelligit intelligere”, ,vult se velle”.
Hierzu sind die Vorgaben zu beachten, die Ficino bei Aristoteles, De
anima III 2, 425 b 12, 4, 429 b 8-10, 430 a 3-6 bzw. der Auseinander-
setzung des Thomas von Aquin mit Aristoteles finden konnte, vgl.
etwa Summa contra gentiles II c. 66, ed. Albert/Engelhardt, Bd. 2, S.
284: ,intellectus autem cognoscit seipsum, et cognoscit se intellige-
re”, c. 75, S. 340 f: intelligit (sc. intellectus) se nunc intelligere”. Die
auch sprachliche Heraushebung des ,Sich” (se) bzw. ,Selbst”
(ipsum) geht jedoch auf Plotins Analysen des Geistes als eines rei-
nen Selbstverhiltnisses zuriick, die nattirlich die Implikationen des
aristotelischen Grundverhaltnisses , potentia-actus” sowie des in De
anima angedachten (in Zusammenhang mit Metaphysica XII c. 7
und 9 zu sehenden) Selbstbezuges, die bei Platon so nicht zu finden
sind, aufnimmt.

29 Ficino, TP IX 1; 2, S. 9: ,Item, si per operationem in se reflectitur, re-
flectitur etiam per essentiam. Ita essentia animae in se convertitur.

161

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

Seele, insbesondere jedoch die Rationalseele und d. h. die mensch-
liche Seele, ist sich in allen ihren Tatigkeiten als Subjekt ihrer In-
tentionen gegenwartig, also als denkend-erkennde, als wollende
Instanz. Ficino verdeutlicht dies unter anderem an der Tatsache,
dass der Mensch, im Unterschied zu allen anderen Lebewesen, die
durch einen instinctus naturalis” getrieben ihre Handlungen
grundsétzlich uniform vollziehen, vielmehr auf Basis freier Ent-
scheidungen titig ist und dies sich in der unendlichen Variabilitiit
seines Handelns zeige (homines opera sua variant semper). Entschei-
dend ist jedoch, dass der Mensch als rationales Lebewesen sich
selbst dadurch zum Urteilen, das allem Handeln vorausgeht, be-
stimmt, dass er dieses sein Urteilen-Konnen reflektiert und dass er
auch auf sein Geurteilthaben reflektiert — denn das Urteil als sol-
ches ist noch nicht ,operatio ad extra”, sondern ,operatio mentalis”,
es muss noch einmal ins Verhélinis zur Tatigkeit gesetzt werden.
Dies kann nach Ficino nur aus der Wesensform des Seelischen
selbst heraus geschehen. Die ,Freiheit’ von aller natiirlichen De-
terminiertheit, als signum dignitatis, hat jedoch zur Konsequenz die
absolute Bindung an oder das Bestimmtsein von der transnattirli-
chen ,Notwendigkeit’ sich unvorgreiflich zum ,,bonum commune”
entschieden zu haben: ,das verniinftige Wollen (voluntas rationa-
lis) ist nicht durch die Natur bestimmt, es sei denn zum allgemei-
nen Guten selbst”.30

Basis von Ficinos Argumentation ist aber das Selbstverhiltnis,
das die Rationalseele hierbei in Bezug auf ihre Urteilsakte auf-
weist: sie weifs nicht nur, dass sie urteilt, sondern sie will auch,
dass das durch sie erzeugte Urteil x ins Verhéltnis zu einer Tétig-
keit y gesetzt wird. Dass sie dies denken und wollen kann, setzt
nach Ficino das Frei-sein von rein naturhaften Triebzusammen-
héngen voraus, ebenso wie aber auch die Einheit des Seelischen
als eines sich zu sich selbst verhaltenden Verhiltnisses und die
Prasenz eines in diese Seeleneinheit eingelassenen stabilen Be-
zugspunktes (exemplar), das dem urteilenden Denken als Kriteri-
um die Zuordnungen bestimmter Urteile zu bestimmten Hand-
lungen ermoglicht. Das Freisein des Menschen in Bezug auf die

Quo autem cuiusque rei conversio fit, illinc est et profectio atque
contra. Igitur ex se est anima quae in se vertitur”.

30 Ficino, TP IX 4; 2, S. 19-20. Hintergrund bilden die Ausfiihrungen
Thomas von Aquins, vgl. Summa contra gentiles II 48.

162

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

Natur basiert auf seinem Gebundensein an die ideelle Natur, in
Bezug auf das Handeln und Wollen bedeutet dies: an das , Urbild
des Guten” (bonorum exemplar).3 Mit der antiken Tradition und
vor allem mit Thomas von Aquin sieht Ficino die Tatigkeiten des
diskursiven (urteilenden) Denkens und des Wahlens (dicursus ra-
tionalis, electio) als ,propria hominis” an, er verleiht diesen traditio-
nellen Uberlegungen, die er in die hier skizzierte Bestimmung der
Seele als eines in sich reflexiven, aus sich tdtigen Seins einfiigt, ei-
ne doch signifikant ,neuzeitliche’ Wendung, wenn er, ganz kalku-
liert und durch vorgehende Beziige auf das ,freie” Tatigsein, hin-
zufigt: ,,maximum bonum est libertas” 32 Diese ,Freiheit’ ist fiir Fici-
no die Freiheit der Selbstbestimmung und Selbstgestaltung des
Selbstverhiltnisses, als welches er die Rationalseele bestimmt
hat.33 Im Horizont der moglichen durch Rationalitdt bestimmten
Tétigkeiten — also der ,artes liberales” wie auch der ,humaniora” —
bedeutet diese Selbstbestimmung das Hervorbringen moglichst
vieler Formbestimmungen oder Ideen. Mit Ficino — und in sach-
lich durchaus berechtigtem Vorblick auf Leibniz — heifit dies: Rea-
lisierung der ontologischen Tatsache, dass jede Seele , gleichsam
das Universum” ist (quasi est universum), d. h. alle ,Formen” und
auch alle Seelen duvapiet in sich besitzt.3* Die Wiirde der Rational-
seele besteht im Wahrnehmen dieser Moglichkeiten in einem
moglichst weiten Umfange, daher finden sich im 15. und 16. Jahr-

31 Ficino, TP IX 4; 2, S. 23: ,sed per omnes (sc. modos agendi) libere
pervagamur. Habemus enim in mente commune quoddam
bonorum exemplar, ad quod singula comparantes, sive reiicimus,
sive magis minusve probamus, non ipsi quidem tracti a rebus ipsis
vel corpore, sed trahentes res ipsas potius ad exemplar et corpus ad
mentem”.

32 Ficino, TP IX 4; 2, S. 29, zentraler Passus, vgl. ndchste Anm. Ficino
stellt aber auch hier, als guter ,Platonicus’, einen Bezug zu Platon
her, vgl. Platon, Nomoi X 896 E - 897 A zu ,per se moveri” und ,li-
bere agere”, wobei letzteres bei Platon eben nicht vorkommt.

33 Hierzu siehe meine Ausfithrungen in Leinkauf 2002, S. 198-208, bes.
206, sowie in dem Beitrag Leinkauf 2005.

34 Ficino, Commentarium in Phaedrum, c. 6, Opera, fol. 1366,53-55:
,Sed quaecumque anima integra est, & in se quasi omnes animas
habet. Cum omnes animae vires in se possideat, & quasi est univer-
sum, cum formas omnes ingenitas habet, quaelibet anima rationalis
est eilusmodi”.

163

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

hundert immer wieder Texte, die in durchaus emphatischem Ton-
fall die universale, weil sich auf die verschiedensten Seinsberei-
che, Wissens- und Tatigkeitsfelder beziehende Entfaltungskompe-
tenz des Menschen betonen.® Die Entfaltung der ,allférmigen
Begriffe und Kréfte” (omniformes notiones et vires) ist dabei, wie wir
gesehen haben, zugleich eine Einfaltung, ein In-sich-Zurtickgehen
als Prozess der mentalen Aneignung: die durch Wissenschaften
erforschte und durch Handel, Technik, Kunst gestaltete dufere
Welt erhilt durch dieses Reflektiertwerden ein ,,inneres” Bild, ei-
nen in jeder Rationalseele die Welt in je verschieden intensiver
und extensiver Weise repréasentierenden Begriff der Welt.3¢ Dabei
ist von nicht unerheblicher Bedeutung die Sprache, die als Zei-
chen der Geistnatur, wie die Seele selbst, eine ,mittlere’ und
zugleich ,vermittelnde’ Position besitzt. Zum Abschluss hierzu ei-
nige Uberlegungen:

Im Sprechen vollzieht sich in den Augen Ficinos ein zur funk-
tionalen Prasenz der Seele in ihrem Korpersubstrat ganz analoger
Vorgang: die Seele tibertrdgt die an sich unkorperliche, unausge-
dehnte, einheitliche Bedeutung (significatio) auf ein korperlich-
lautliches, ausgedehntes vielheitliches Substrat, den entsprechend
den bedeutenden Sprachmomenten strukturierten Klang der
Stimme (vox). In der Analogie ist die Bedeutung, die ,significatio”,
der Seele gleichzusetzen, die durch die Zunge geschlagene bzw.
gebrochene (fractus) Luft dem Korper, das aus beidem Zusam-
mengesetzte, der Ton (sonus) ist das Lebewesen.3” Die Fahigkeit

35 Hierzu mit weiteren Belegen Leinkauf 2003.

36 Ficino, Commentarium in Phaedrum, c. 6, Opera, fol. 1367,5-8: , Tan-
ta quaeque potestas est cuiuslibet rationalis animae, ut quaelibet
quodammodo sit universum, & si quando in suam amplitudinem se
receperit, omniformes in se notiones, & vires explicatura sit provi-
dentiamque universalem prosequutura, quasi collega coelestis ani-
mae atque mundanae”; zu ,amplitudo” vgl. auch ib., c. 8, fol. 1368-
1369; TP VIII 16 passim; XI 3; 2, S. 98. Vgl. die Hinweise in: Leinkauf
2002, S. 202 £.

37 Ficino, TP X 7; 2, S. 82: ,anima rursus per linguam tamquam in-
strumentum frangit aerem; fractus aer sonat; sonando significat.
Sonus ille est quasi quoddam animal constitutum ex aere fracto
tamquam corpore atque ex ipsa significatione tamquam anima, quae
quidem significatio instar animae latet in vocibus, et quasi vita
quaedam est non audita vocis auditae”.

164

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

der Seele, ohne Instrument oder Vermittelndes, im Korperlichen
eine nicht selbst korperliche Struktur zu erzeugen, ndmlich die
Bedeutung, ertffnet einen unabgeschlossenen, unendlichen Hori-
zont der Selbstmitteilung und Selbstentfaltung — in analoger Wei-
se ist nattirlich auch jeder Akt etwa kiinstlerischer Gestaltung, der
sich nicht der Sprache, sondern sprachanaloger Formen bedient,
wie etwa die Malerei oder eine andere Kunst direkter Ausdruck
dieser Mitteilung von Geistigem und Nicht-Sinnlichem im Bereich
des Materiellen. Alle diese Ausdrucksformen sind, folgt man dem
Bild des Ficino, universale Ausdrucksformen, ein Sprach- und
Zeichenuniversum, ein Formenuniversum, ein Farbenuniversum,
ein Klang-/Tonuniversum etc., in denen sich das Selbstverhdltnis
der Seele in jeweiliger Perspektivierung durch die einzelnen Indi-
viduen und in produktiver Auseinandersetzung mit den Perspek-
tivierungen der anderen Individuen zum Ausdruck bringt. Es ist,
in Aufnahme wie zugleich produktiver Transformation des spét-
antik-mittelalterlichen, vor allem christlich gepriagten Gedankens
der Welt oder Natur als einem universalen Zeichen- und Symboli-
sierungszusammenhang, eine spezifisch ,neuzeitliche” Dimensi-
on, dass dieser Zusammenhang als Ausdruck des aktiven Selbst-
verhiltnisses des Seelischen und des sich als ,Ich” und eigenstén-
diges, wenn auch nicht autarkes ,Subjekt” seiner Handlungen
schrittweise begreifenden Menschen interpretiert und zugleich,
verstarkt durch zentrale Neuerungen wie den Buchdruck, die Per-
spektivkonstruktion, die Institution des Banken- und Kreditwe-
sens, die Exploration der ,Neuen Welt”, die Reflexionen auf die
Potentiale des Sprachlich-Poetischen (in den Kommentaren zu
Aristoteles’” Poetik und Rhetorik vor allem), als legitime, nicht
mehr durch das curiositas-Verdikt oder die negative Besetzung
von Pluralitdt, Differenz, Varietdt eingeschrankte Welterschlie-
Bung verstanden wird.

Literatur
Brachtendorf, J. 1992: Die Struktur des menschlichen Geistes nach
Augustinus, Meiner, Hamburg.

Chiaradonna, Riccardo (Hg.) 2005: Studi sull’anima in Plotino,
Bibliopolis, Napoli.

165

- 8 14.02.2026, 09:56:54. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THOMAS LEINKAUF

Dillon, John 2005: Jamblich’s Criticisms of Plotinus’ Doctrine of
the Undescended Soul, in: Chiaradonna 2005, S. 337-351.

Henrich, Dieter (1982): Selbstverhiltnisse. Gedanken und Ausle-
gungen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philo-
sophie, Reclam, Stuttgart.

Inciarte, Fernando 1970: Forma formarum. Strukturmomente der
Thomistischen Seinslehre im Riickgriff auf Aristoteles, Alber,
Freiburg.

Kobusch, Theo 2006: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der
Subjektivitdt, WBG, Darmstadt.

Kristeller, Paul Oskar 1972: Die Philosophie des Marsilio Ficino
(1943), Klostermann, Frankfurt/M.

Kriiger, Gerhard 1948 (2. Auflage): Einsicht und Leidenschaft,
Klostermann, Frankfurt/M.

Leinkauf, Thomas 1998: Schelling als Interpret der philosophi-
schen Tradition. Platon, Plotin, Aristoteles, Kant, LIT, Miinster.

Leinkauf, Thomas 2002: Mens und intellectus. Uberlegungen zum
Status des menschlichen Geistes in der Philosophie des Marsi-
lio Ficino, in: Stéphane Toussaint (Hg.), Marsile Ficin ou les
mysteres platoniciens (Cahiers de 'humanisme II), Les belles
Lettres, Paris.

Leinkauf, Thomas 2003: Wissen und Universalitit. Zur Struktur
der scientia universalis in der Frithen Neuzeit, in: Perspektiven
der Philosophie, Neues Jahrbuch 29, S. 81-103.

Leinkauf, Thomas 2005: Selbstrealisierung. Anthropologische
Konstanten in der Frithen Neuzeit, in: Bochumer Philosophi-
sches Jahrbuch fiir Antike und Mittelalter 10, S. 129-161.

Leinkauf, Thomas/Steel, Carlos (Hg.) 2005: Platons Timaios als
Grundtext der Kosmologie in Spéatantike, Mittelalter und Re-
naissance, University Press, Leuven.

Leinkauf, Thomas 2006: Nicolaus Cusanus. Eine Einfiithrung,
Aschendorff, Miinster.

Thomas Leinkauf, 2009 (2. Auflage): Mundus combinatus. Studien
zur Struktur der barocken Universalwissenschaft am Beispiel
Athanasius Kirchers SJ, Akademie Verlag, Berlin.

Mundhenk, Joachim 1980: Die Seele im System des Thomas von
Aquin, Meiner, Hamburg.

Nussbaum, Martha C., Oksenberg Rorty, Amélie (Hgg.) 1992: Es-
sais on Aristotle’s De anima, Clarendon Press, Oxford.

166



https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE ALS SELBSTVERHALTNIS

Soder, Joachim R. 2005: Novg Bvpabev. Uber Natur und Vernunft
im Ausgang von Aristoteles, in: L. Honnefelder et al. (Hg.),
Albertus Magnus und die Anfdnge der Aristoteles-Rezeption
im Mittelalter, Miinster 2005, S. 375-398.

167



https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8m 14.02,2026, 09:56:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

