
 145

Die Seele als Selbstverhältnis. Der Begriff 

„Seele“ und seine Bedeutung zu Beginn 

der Frühen Neuzeit (Marsil io Ficino) 

THOMAS LEINKAUF

I .   

Will man sich die Bedeutung und die mit dieser Bedeutung ver-
bundene argumentative Funktion der „Seele“ in der Diskussion 
der Frühen Neuzeit, d.h. der Zeit zwischen 1400 und 1750 klar 
machen, dann wird man zumindest zwei in diesem Zeitraum 
durchgehend präsente Diskussionshorizonte, in denen schon seit 
der Antike und der Spätantike auf das, was „Seele“ ist, reflektiert 
worden ist, zu berücksichtigen haben: zum einen (i) die aus der 
vor allem aristotelisch-schulphilosophischen, sich auf Aristoteles’ 
grundlegende Abhandlung De anima beziehende Diskussion, in 
der „Seele“ als ein Teilmoment eines übergreifenden ontologisch-
kosmologischen Gesamtzusammenhanges verstanden wird und 
zugleich als eine ihrer Natur nach in sich komplex verbundene 
Einheit von verschiedenen Vermögen analytisch bestimmt wird, 
zum anderen (ii) die christliche Bestimmung von „Seele“ als der-
jenigen geistig-mentalen Einheit, die wesentlich als Träger der 
Bildhaftigkeit (imago-Status) in Bezug auf einen schöpferischen 
Grund oder auf eine sich in ihrem Abbild spiegelnde intelligente 
Ursache von Welt verstanden wird, eine Tradition, die in ihrer 
patristischen Ausdifferenzierung sich vor allem im Rückgriff auf 
platonisch-neuplatonische und jüdische Traditionen artikulierte. 
Die aristotelische Tradition (i), die sachlich wie historisch in vielen 
Punkten von Platon abhängig ist, versteht jedoch unter „See-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  146

le“keine metaphysische Instanz (sie ist nicht „Ursprung der Be-
wegung“ oder trans-physische Einheit ontologischer Gegensätze 
wie bei Platon),1 sondern eine Formbestimmung, die vollständig 
in ein materielles Substrat, den Körper (als Leib oder individuel-
len Organismus) eingegangen ist und diesen durch sachliche 
(nicht zeitliche) Priorität ihrer spezifischen Vermögen und deren 
Leistungsdimensionen (das jeweilige �διον �ργον) bestimmt. 
Grundbestimmung ist hier über Jahrhunderte das Theorem „ani-
ma est forma corporis“ geblieben.2 Problematisch blieb in dieser 
Konzeption trotz ihres bewundernswerten, differenzierten Erklä-
rungspotentiales (Einzelsinnesleistungen, Gemeinsinn, Einbil-
dungskraft, Verstandesoperationen), sowohl die Bestimmung des 
genauen Modus der Präsenz der formalen Potentiale an dem ma-
terialen Substrat als auch die Klärung dessen, was ein trans-
materielles (ahyletisches) Prinzip wie das reine Denken oder das 
rein begriffliche Vermögen seinem Sein nach ist und wie es sich 
den seelischen Vermögen verbindet, die immer schon im Körper-
lichen wirken. In der christlichen Tradition (ii) wirkten auf der 
anderen Seite die Vorgaben Platons nach, die sich, vermittelt etwa 
durch Philon von Alexandria und die mittel- und neuplatonische 
Schule, angemessener mit zentralen Momenten der Schöpfungs-
lehre und des Immediatverhältnisses Gott-Seele verbinden ließen. 
Die Bildhaftigkeit des Menschen in Bezug auf den Schöpfer ist im 
Wesentlichen der Tatsache verdankt, dass der Mensch eine Seele 
besitzt und zwar eine Geistseele (so wird es vor allem dann von 
Augustinus’ zentraler Abhandlung De trinitate diskutiert), die eine 
relative Selbständigkeit in Bezug auf ihren transzendenten Grund 
besitzt (die durch Spontaneität, Intentionalität, Freiheit sich äu-
ßert).3 Dieses christliche Verständnis einer relativen Selbständig-
keit des Seelischen (die zugleich eben auch den absoluten Sonder-
status des Menschlichen als eines Epilogos charakterisiert) nimmt 
den platonischen Gedanken der Substantialität des Seelischen auf 

                                               
1  Vgl. Timaios 30 A, 34 B, 73 BD, Phaidros 245 C-246 A, Nomoi X 892 

A-896 A; vgl. Krüger 1948; Leinkauf/Steel 2005; Chiaradonna 2005.  
2  Aristoteles, De anima II 1, 412 a 20-22, 2, 414 a 12-15 (forma corpo-

ris), 13 a 4-5 (nicht vom Körper getrennt), 6, 418 a 6 ff (proprium); 
EN I 7, 1097 b 22 ff. Zur Seelenproblematik vgl. den informativen 
Band Nussbaum/Oksenberg Rorty 1992.  

3  Brachtendorf 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

147

und verbindet ihn dem biblischen Begriff der Bild-Natur des Men-
schen. Zugleich wird durch die Struktur des Seelischen als einer 
dem Physikalisch-Kosmischen vorgängigen Synthesis der Gedan-
ke der universalen analogischen Struktur des Seins und der uni-
versalen Sympathie (der durch die Stoa in Aufnahme vorsokrati-
scher und platonischer Ansätze entwickelt worden war) dem der 
Seele oder des Seelischen zur Seite gestellt. Im christlichen Denken 
stabilisiert sich dann vor allem seit der Wiederentdeckung des 
Aristoteles im Hochmittelalter ein eigentümliches Muster in der 
Diskussion der Seele, in dem sich eine „vermögenspsychologi-
sche“, durch Aristoteles (De anima, Parva naturalia) geprägte Be-
stimmung der vegetativen, sensitiven und imaginativen Seele ei-
ner „geisttheoretisch-metaphysischen“ Bestimmung, die durch 
platonische Theoreme bestimmt wird und die Seele im engeren 
Sinne, d. h. den direkt durch Gott geschaffenen geistigen Kern 
derselben im Blick hat, unterordnet.4 Überall da, wo die theoreti-
schen, praktischen und technischen Potentiale der Seele als einer 
psychophysischen Einheit diskutiert worden sind, dominiert die 
aristotelische Prägung, überall da, wo es um Begründung im 
Transzendenten und um die Bestimmung des rein Noetischen, um 
den ‚intellectus agens’ oder die geistige Substanz etwa, ging, die 
platonische Filiation.  
 Dies alles muss voraussetzen, wer sich, mit Blick auf die Frühe 
Neuzeit, wiederum mit deren Anfängen, also den Diskussionen 
des 15. und 16. Jahrhunderts dem zuwendet, was man damals un-
ter „Seele“ verstanden hat. Es durchdringen sich vor diesem Hin-
tergrund, bedingt auch durch den philologischen Impuls des 
Humanismus und der dadurch beschleunigt sich vollziehenden 
Erweiterung der Textkenntnis antiker und hellenistischer Quellen, 
verschiedene Ansätze: der „dualistische“ Platons, der „hylemor-
phistische“ des Aristoteles, der „schöpfungstheologische“ des christ-
lichen Denkens, schließlich auch der „materialistische“ der Stoa 
und des Epikureismus. Es ist, in der rückblickenden, den geistes-
geschichtlichen Phänomenen gerecht werden wollenden Sicht des 

                                               
4  Zur aristotelischen Prägung des Seelenbegriffs bei Thomas von 

Aquin vgl. Inciarte 1970, S.133-158; Mundhenk 1980. Für Marsilio 
Ficino sind wichtig hierbei insbesondere die Ausführungen des 
Thomas in der Summa contra gentiles geworden, vgl. vor allem II cc. 
56-90. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  148

zeitgenössischen Interpreten, nimmt er seine Aufgabe als grund-
sätzlichen Akt hermeneutischer Operation ernst, nicht einfach, das 
Interagieren dieser verschiedenen Ansätze exakt zu bestimmen. Es 
ist aber schon viel gewonnen, wenn man sich überhaupt klar 
macht, dass die Diskussionslage diese Komplexität aufweist und 
sich somit konsequent vor simplifizierenden Zugriffen schützt. Es 
kann an diesem Ort natürlich nicht Aufgabe des Beitrags sein, ei-
nen wirklichen Blick in die Spezialdiskussion zu werfen, denn oh-
ne wiederum weit ausholen müssende Zusatzinformation, wäre 
dieser Blick, contra intentionem, zur Blindheit verurteilt.  
 Was im Folgenden im Sinne auch eines exoterischen Logos ver-
sucht werden soll, ist vielmehr die jenseits der vielschichtigen Re-
zeptions- und Differenzierungsvorgänge anzusetzende übergrei-
fende Signatur des frühneuzeitlichen, hier auf die Renaissance 
und den Humanismus einmal eingegrenzten Seelenbegriffs her-
auszustellen. Eine „Grenze“, eine zeitliche wie vor allem auch 
sachliche Grenze, finden die folgenden Ausführungen im Denken 
des Descartes. Dessen Feststellung, dass er nicht mehr wisse, was 
unter „Seele“ eigentlich zu verstehen sei, einem Begriff, den er 
selbst vor seinen kritisch-zweifelnden Reflexionen viele Male ver-
wendet habe – aber eben im Sinne eines sich von selbst verstehen-
den Ausdrucks oder im Sinne einer bildhaften, eher durch Phan-
tasie als durch Wissen gesteuerten Vorstellung – das Ende eines 
jahrhundertealten Diskussionszusammenhangs markiert: „was 
aber diese Seele sei, darauf achtete ich entweder gar nicht, oder 
wenn doch, so stellte ich mir bildlich darunter ein feines Etwas 
vor, nach Art eines Windes, eines Feuers oder Äthers“ heißt es 
etwa in der zweiten Meditation.5 Die auf Basis dieser Feststellung 
vollzogene radikale Abtrennung des Geistigen, Nicht-Ausge-
dehnten, Ichhaft-Subjektiven von allem Körperlichen eröffnet hin-
gegen eine Debatte, die bis heute nicht beendet ist und die ihre Ex-
treme in einer materialistisch fundierten Neurophysiologie auf der 
einen und einer metaphysisch fundierten Vorstellung des See-
lisch-Geistigen auf der anderen Seite besitzt. Gegenstand des Fol-
genden wird also diejenige Seelen-Konzeption sein, die vor dem 

                                               
5  René Descartes, Meditationes de prima philosophia, Meditatio II, 

AT VII, S. 26: „sed quid esset haec anima, vel non advertebam vel 
exiguum nescio quid imaginabar, instar venti, vel ignis, vel aetheris 
(…)”. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

149

Durchschneiden des in vielfältiger Weise als „Einheit“ gedachten 
Gefüges von Körper und Seele bzw. Körper und Geist sich an dem 
Grundgedanken orientierte, dass die Einheit der Seele der Vielheit 
des körperlichen Substrates als Einheit gegenwärtig sei. Dabei ist 
zu beachten, dass diese Gegenwart nicht als eine Art Parallelismus 
gedacht worden ist, als an sich beziehungsloses Nebeneinander 
oder als eine Parataxe von jeweils vollständig für sich seienden, 
ihren eigenen Gesetzen folgenden Seinsformen (im Sinne des psy-
cho-physischen Parallelismus des 17. Jahrhunderts), sondern als 
ein aktiver Wechselwirkungszusammenhang. Wobei natürlich 
ebenso klar festgehalten werden muss, dass die verbundenen Re-
late dieses Zusammenhanges nicht als gleichrangig oder von glei-
chem Wert seiend angesetzt wurden: die Seele ist das dem Kör-
perlichen entweder substantiell zugeordnete aktive Prinzip, so 
sieht es die aristotelische Tradition, so sieht es aber auch in großen 
Teilen die jüdisch-christliche Theologie, oder sie ist ein zwar an 
sich, in ihrem Wesen autarkes, rein geistiges Sein, das jedoch für 
eine gewisse Zeit in einer intensiven Verbindung mit der mate-
riell-körperlichen Welt steht, so sieht es die platonisch-neu-
platonische Tradition (hier gibt es immer einen Teil der Seele, der 
„nicht hinabgestiegen ist“).6 Autoren beider dieser Denkschulen, 
die nicht in einem radikalen Sinne getrennte Denkschulen waren – 
Thomas von Aquin etwa repräsentiert durchaus eine Verbindung 
beider in seinem eigenen Denken – legen den schon erwähnten 
Gedanken zu Grunde, dass die Seele eine Einheit sei, die einer 
Vielheit, dem Materiellen, auf die Weise „gegenwärtig“ sei, dass 
sie zugleich als ganze Seele im ganzen Materiesubstrat und als 
ganze Seele in jedem Teilmoment dieses Substrates sei und wirke. 
                                               
6  Plotin IV 8, 8, 1-6, auch V 1, 10, 10-18; vgl. zu dieser Position, die 

schon in der Antike nicht unumstritten war, vgl. Dillon 2005. Dieser 
Gedanke ist, wenn man so will, die sachliche Ergänzung der be-
gründungstheoretisch ‚offenen’ und daher seit alters eine crux in-
terpretationis darstellenden Wendung im zweiten Buch der Ab-
handlung De generatione animalium des Aristoteles, wo es gerade 
vom höheren (wenn nicht: höchsten) sich in der Seele, genauer in 
der Denkseele zeigenden Vermögen des ���� (dies wurde in De 
anima III 4-5 hinreichend deutlich, II 2, 413 b 25 f wurde der Geist 
sogar als ein „anderes Genus“ des Seelischen bestimmt) heißt: er 
komme „von draußen herein“ (�����	�
��	
�
���
, De gen. an. II, 
3, 736 b 5-28). Hierzu vgl. Söder 2005.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  150

Die lateinische Formel hierfür lautet: „anima est tota in toto corpore 
et tota in qualibet parte corporis“.7 Exakt durch diesen nur wider-
sprüchlich propositional auszudrückenden und nur spekulativ im 
Denken zu erfassenden Modus der Präsenz, den der Cambridger 
Platonist Henry More später als Ausdruck einer „holenmeristi-
schen“ Theorie kritisieren wird,8 macht sie das materielle, in sich 

                                               
7  Hierzu vgl. Leinkauf 2009, S. 56-66. Der Ursprung dieses Gedan-

kens, den in der späteren Antike Plotin (in seiner gegen den stoi-
schen Materialismus gerichteten Psychologie) aufnehmen wird, liegt 
schon bei Aristoteles, vgl. De generatione animalium 762 b 22 ff, 734 
b 24 ff, 735 a 6 f, 741 a 23 ff; aber vgl. De motu animalium 703 a 28 ff, 
35-36: ���	
�����
�	��
��
������
	���

����� 
!""#
$�
�
�

!��%


���
�&�����
�'���
�(""�
)*�
���
��
�����	+�����
 
��	��
��


�,
$�-��
�,
�.�/�
�
0
�1�
+��
� (so dass es nicht notwendig ist, 
dass die Seele in jedem [Teil, sc. des Körpers] ist, sondern da sie sich 
in einem bestimmten Teil des Körpers befindet, in welchem sie 
Herrschaft [oder: Ursprungskraft] ausübt, leben die anderen Teile 
dadurch, dass sie sich diesem zuordnen und ihre eigentümlichen 
Funktionen der Natur folgend ausüben). Aristoteles nimmt also ei-
nerseits eine durchgehende Beseelung an, andererseits ist ‚die Seele’ 
als Prinzip (der Bewegung, des Lebens) für ihn nicht in jedem Teil. 
Marsilio Ficino, TP III 2; 1, S. 140 Marcel: „cum corpus ingreditur 
(sc. anima), singulis corporis particulis tota fit praesens“; IV 1; 1, S. 
161: „Quae (sc. anima mundi) si ita se habet ad corpus suum, sicuti 
nostra (sc. anima) ad nostrum, non aliter ipsa in qualibet mundi par-
te est tota, quam anima nostra tota in qualibet nostri corporis parte, 
alioquin non posset universum perfecte connectere, vivificare, mo-
vere”. Wenn Descartes in den Passions de l’âme (1649), I, art. xxx 
sagt: „il est besoin de sçavoir, que l’ame est veritablement jointe à 
tout le corps“, so wird diese Aussage doch in ihrer Bedeutung sofort 
relativiert, indem diese Verbindung in ihrer eigentlichen Funktion – 
der Interaktion zwischen körperlichem und denkendem Sein – auf 
eine einzige Stelle konzentriert wird, vgl. art. xxxi: „une petite glan-
de dans le cerveau“.  

8  Henry More, Enchiridium metaphysicum, c. 27, sect. 1, in: Opera 
omnia, Londini 1679, Vol. II/1, S. 307: ,Holenmeriani’, als Neubil-
dung Mores aus �2�3�
4"	��	�*, seien diejenigen, die, obgleich sie 
im Unterschied zu den Cartesianern, den Nullibisten, zugestehen, 
dass die Geister (spiritus) der Seele unkörperlich seien, dennoch be-
haupten, „eos [sc. spiritus] in suis Ubi non solum totos esse, sed eti-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

151

vielheitliche Substrat selbst zu einer Einheit, die dann als Körper 
oder als organischer Leib zu bezeichnen ist. Dieses Präsenz- und 
Konstitutionsverhältnis ist seit Platon und Aristoteles, wegen sei-
ner inneren Widersprüchlichkeit, immer wieder auch Gegenstand 
metaphorischer Deutungen gewesen, wobei analoge funktionale 
Verhältnisse von differenten Seienden als Muster des Verstehens 
dieses Spezialverhältnisses der Beseelung dienen sollten, etwas 
das Verhältnis Steuermann und Schiff (Aristoteles, De anima II 1, 
413 a 9; Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c 57: „per con-
tactum virtutis“). Ein Beispiel, das dieses Verhältnis der Seele zu 
ihrem körperlichen Substrat aus einer wieder anderen, nämlich 
der sprachlich-semantischen Sphäre verdeutlichen soll, ist Fol-
gendes: die Seele verhält sich als unteilbar-unausgedehnte Einheit 
so zu den ausgedehnten Körperteilen, wie sich die unteilbar-
unausgedehnte Bedeutung (als semantische Einheit), vermittelt 
durch die Sprachlautlichkeit, in den ausgedehnten Lautmomenten 
immer als Ganze und unteilbare Einheit verhält (vgl. dazu die 
Überlegungen am Ende des Beitrages).9 Die meisten dieser Funk-
tionalanalogien sind schon im Denken der Antike und Spätantike 
bekannt. Unter diesen Voraussetzungen entwickeln Autoren der 
Renaissance wie Nicolaus Cusanus, Marsilio Ficino, Carolus Bo-
villus, Francesco Patrizi auf der einen, platonisch-christlichen, und 
Pietro Pomponazzi, Alessandro Achillini, Bernardino Telesio, Ja-
copo Zabarella auf der anderen, aristotelisch-christlichen Seite ihr 
Verständnis von „Seele“, das jeweils eingebettet ist in übergrei-
fende ontologisch-theologische und naturtheoretische Vorstellun-
gen. Gemeinsam ist allen Autoren die Grundproblemstellung, 
dass das Sein der Seele in Bezug auf die Grundstruktur des Seins 

                                                                                                                       
am in singulis suorum Ubi punctis vel partibus simul esse totos“, 
vgl. auch sect. 10-14, S. 312-315. 

9  Ficino, TP III 2; 1, S. 140: „Igitur integra remanens atque simplex (sc. 
anima), singulis partibus tota et indivisa fit praesens, quemadmo-
dum tota vox significatioque quodammodo simul in singulis domus 
est partibus, cum tota pene simul auditur et intelligatur in singulis”, 
vgl. ausführlicher zum Sprach-Bedeutungszusammenhang X 7; 2, S. 
82-83. Vgl. Dionysius Areopagita, De divinis nominibus V 9, 825 A; 
S. 189, 3-6 Suchla. Zu den Implikationen der Sprache im christlichen 
Diskurs, vor allem zur Relation Epinoia-Sprache, vgl. Kobusch 2006, 
S. 80-83. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  152

insgesamt oder in Bezug auf die Ordnung des Kosmos als ein Sein 
in der „Mitte“ des Seins oder in der „Mitte“ der Welt oder als ein 
Sein „auf der Grenze“ von Sein und Nichtsein (in confinio corporum 
et incorporearum substantiarum, quasi in horizonte existens aeternitatis 
et temporis), von Körper und Geist, von Sinnlichem und Intelli-
giblem bezeichnet werden muss. Auch diese Grundproblemstel-
lung ist natürlich nichts Neues, sondern durch die Diskussion in 
der Antike – vor allem durch Platons Überlegungen in der Politeia
und im Timaios – und im christlichen Denken vorbereitet. Der 
Ausdruck „Mitte“, lateinisch durch „medium“ wiedergegeben, 
bezeichnet mit einem topologisch-geometrischen Ausdruck einen 
ontologischen, also die Struktur des Seins betreffenden Sachver-
halt; das Gleiche gilt für die Wendung „auf der Grenzscheide“, la-
teinisch: „in horizonte“.10 Die Seele ist also nicht irgendwo in der 
Mitte bestimmter räumlicher Gegebenheiten aufzufinden oder zu 
suchen, sondern sie ist „Mitte“ im Sinne von Verknüpfung, Ver-
mittlung, sachlichem Zentrum, auf das sich Unterschiedliches, He-
terogenes als auf diejenige Instanz beziehen (lassen) können muss, 
durch welche es, gegen das zunächst dominierende und trennen-
de Unterschiedensein, in ein tiefer liegendes Verhältnis (des Ver-
mitteltseins) gebracht werden kann. Das Sein der Seele ist damit 
selbst als der Sache nach ein vermittelndes Sein seiend verstanden 
worden, d. h. „Seele“ – hier darf nicht nur an die menschliche See-
le gedacht werden – ist im wesentlichen der Begriff für eine be-
stimmte Funktion, die einerseits als Vermittlung verschiedener Mo-
mente, Extreme oder Stufen des Seins in eine je unterschiedlich be-
stimmte seelische – also sinnliche, emotionale oder rationale – 
Einheit bezeichnet werden kann, andererseits aber auch als Ver-
mittlung im Sinne der Übertragung, also dessen, was ein Vermittler, 
Dolmetscher oder Interpret leistet, von bestimmten Informatio-

                                               
10  Vgl. etwa Plotin IV 6, 3, 5 f; IV 8, 4, 31 f; Liber de causis, propositio 2 

et 9, Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c. 68, ed. Al-
bert/Engelhardt, Bd. 2, S. 288; c. 81, S. 388; Marsilio Ficino, Theolo-
gia Platonica, X c. 3, ed. Marcel, Paris (Les Belles Lettres) 1964-70, 
Bd. 2, S. 66: „unde secundum Chaldaeos in confinio sunt (sc. animae 
rationales) aeternitatis et temporis“; XVI 7; 3, S. 137: „anima in me-
dio mentium corporumque confinio creata est”. Vgl. zur Sache 
Kristeller 1972, S. 97-108. Siehe auch nächste Anm. zu ‚vermitteln’.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

153

nen, Strukturen, Aktivitäten von einer Seinsstufe auf eine andere 
Seinsstufe.  

I I .  

Marsilio Ficino entwickelt eine solche Theorie der Seele im dritten 
Buch seiner Theologia Platonica, mit deutlicher Wirkung nicht nur 
auf seinen Freund und Schüler Giovanni Pico della Mirandola, 
sondern, wie sich zeigen lässt, auf eine ganze Reihe wichtiger 
Denker, deren Kette über die Platonici des 16. Jahrhunderts (Fran-
ciscus Cataneus Diacetus, Symphorien Champier, Leone Ebreo, 
Francesco Patrizi, Giordano Bruno, Tommaso Campanella) bis hin 
zu den Cambridge Platonists (Henry More, Ralph Cudworth) oder 
auch zu Leibniz reicht. In dieser wirkungsgeschichtlichen Hinsicht 
alleine schon ist der Ansatz des Ficino von größter Bedeutung. Die 
Seele in einem umfassenden Sinn ist also dasjenige Seiende, das 
anderes Seiendes in ein bestimmtes Verhältnis zueinander setzt, 
ja, in einem bestimmtem Sinne ist sie dieses Verhältnis selbst. Dies 
ist der Grund dafür, dass wir in der Renaissance eine deutliche 
Präsenz des in Platons Timaios entfalteten Begriffs der Weltseele 
antreffen, die „in die Mitte der Welt gesetzt“ (34 B) ist und als ein 
„Band“ (δεσµ�ς, vinculum: Kette) bezeichnet wird, das durch alles, 
dieses untereinander vermittelnd, hindurchgeht.11 So wird die 

                                               
11  Platon, Timaios 31 BC, 34 B; Marsilio Ficino, TP III 2; 1, S. 141 Marcel 

(essentia [sc. animae] constare … ex individua dividuaque natura) 
mit Bezug auf Platon, Timaios 34 C-35 A. Die Seele wird bei Platon 
nicht direkt als ,Band’ bezeichnet, aber da sie als ein komplex in sich 
strukturiertes Verhältnis gedacht wird (34 C ff) und das ,schönste al-
ler Bänder’ ebenfalls als Verhältnis oder Proportion (!��"�-3�) be-
zeichnet wird (31 B), kann die Seele sachlich als Band gelten; Tim. 81 
D spricht Platon von den „Banden/Verbindungen der Seele“, ��5�


�*�
 ���*�
 �	�����. Der von mir hier verwendete Ausdruck ‚ver-
mitteln’ bezieht sich auch darauf, dass in dem deutschen Verbum 
‚Vermitteln’ das Substantiv ‚Mitte’ eine zentrale Bedeutung spielt 
und dass Ficino etwa TP XVII 2; 3, S. 153 einen solchen Bezug auch 
für das Lateinische herstellt: „In anima vero, utpote omnium media, 
modus per omnia quasi medius observatur“. Es ist deutlich, dass 
etwa auch die Konzeption der Seele in der Philosophie Schellings, 
bei allem festzuhaltenden Unterschied, in dieser von Platons Timai-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  154

Seele also nicht nur als „Mitte“ bezeichnet, sondern auch als „no-
dus“ (Knoten), als „complexio“ oder „connexio“ (Verknüpfung), als 
„colligatio“ oder auch „copula“ (Verbindung).12  
 Ficino bestimmt die Seele, die er in die „Mitte“ des Seins setzt, 
als ein stabiles Verhältnis, das aus zwei Momenten besteht: einer 
invariablen Wesensform und einer variablen Tätigkeits- oder 
Handlungsform, die aus dieser Wesensform entspringt.13 Die Seele 
ist also selbst eine jeder zeitlich-räumlichen Entfaltung vorgrei-
fende Einheit aus Verschiedenem, aus Unbewegtem und Beweg-
tem, aus Einheit und Vielheit, aus Identität und Differenz, aus Un-
teilbarem und Teilbarem.14 Sie ist diese Einheit von Verschiede-

                                                                                                                       
os ausgehenden und dann durch Ficino und Cudworth (dessen 
True intellectual system of the universe er in der lateinischen Über-
setzung duch J. L. Mosheim kannte) erweiterten Tradition steht, vgl. 
Leinkauf 1998, S. 106 f, 117 f, 142 f.  

12  Ficino, TP III 2; S. 137 Marcel; S. 138: „copula”; S. 142: „et quia vera 
est universorum connexio, dum in alia migrat, non deserit alia, sed 
migrat in singula, ac semper cuncta conservat, ut merito dici possit 
centrum naturae, universorum medium, mundi series, vultus om-
nium nodusque et copula mundi”; Giovanni Pico della Mirandola, 
Oratio de dignitate hominis, Garin S. 104, 106; Heptaplus V, Garin S. 
300: „complexus et colligatio”, S. 302: „in medio illlius (sc. mundi) 
statuit”; S. 304, 308: vinculum, nodus.  

13  Ficino, TP III 1; 1, S. 132 Marcel: „Stabit eius substantia, neque in 
maius minusve, aut hoc aut illud mutabitur. Fluet autem operatio, et 
modo haec, modo alia, atque aliter et aliter operabitur”. Man sieht 
leicht, dass dies eine Synthese aus der aristotelischen, sich auf Pla-
ton stützenden Bestimmung von ‚Substanz’ (�2�3�) in Cat. 5, 2 a 11 
f, 2 b 15-30, 3 b 32 f ist und der genuin platonischen, dynamisch-
aktiv gedachten Vorstellung von Seele als !��1
�*�
�
���	6� oder 
als denkende Instanz, die in der platonischen Tradition intensiv 
weiterentwickelt worden ist – bis hin eben zu der Einsicht, dass 
‚Seele’ nicht im falschen, weil verdinglichenden Sinne als Substanz 
gedacht werden dürfe, sondern als aktive, autohypostatische Ein-
heit.  

14  Ficino, TP III 2; 1, S. 141. 28: „Quippe cum sit extra quantitatis ge-
nus, non determinatur ad tangendum punctum aliquod quantitatis, 
sed est, ut centrum, in lineis omnibus et circulo toto. Hinc etiam il-
lud sequitur ut haec essentia et dividua sit simul et individua. Di-
vidua, quia per divisionem corporis vitalem sui umbram diffundit, 
dum diversis partibus corporis se communicat. Individua, quia in-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

155

nem offensichtlich als ein aus sich heraus (sua sponte) Tätiges, 
denn sie ist, mit Blick auf Platons Bestimmung in den Nomoi, „fons 
motionis“, „Quelle der Bewegung“,15 und sie ist, durch dieses 
Sich-Entfalten, Nach-Außen-Gehen oder Tätigsein, als das zu 
denken, was lebendig macht (vivificans, vivificatio).16 Aber: dieses 
Nach-Außen-Gehen ist im selben Moment eben im Seelischen, wie 
dann auf anderer Ebene auch im Geistigen, ein Beisichselbst-
Bleiben oder, wie es Cusanus in seiner Abhandlung De mente aus-

                                                                                                                       
tegra simul adstat et simplex” und die daran anschließenden Aus-
führungen. Es ist auf das einschlägige theologische Vokabular zu 
achten, das Ficino hier im Kontext der Seelenlehre neben dem pla-
tonischen aus dem Timaios verwendet: ‚(se) diffundere’ ist dem auf 
Gott bezogenen ‚diffusivum sui’ zu vergleichen, ‚se communicare’ 
ebenfalls der göttlichen ‚communicatio sui’. 

15  Ficino, TP III 1; 1, S. 132 Marcel; auch S. 134: „fons motus”; vgl. S. 
133: „anima movet quidem aliud, sed a seipsa movetur. (…). Et 
quaecumque mobilia sunt ab alio, puta corpora et qualitates, re-
tulimus ad animam mobilem per se ipsam, per se, inquam, mo-
bilem, quia si a Deo descendas per angelum, tam Deus quam ange-
lus stare tibi videbitur”; zu „sua sponte” vgl. S. 134: „quae animam 
habent sua sponte moventur et in quamlibet loci partem”. 

16  Ficino, TP III 2; 1, S. 139: „dum implet corpora (sc. anima), intrinse-
cus illa movens, illa vivificat”; S. 141: „vitalem sui umbram diffun-
dit”; S. 142: „ubi igitur est motus intimus et communis, ibi est vita. 
Vita, inquam, ibi est vis ipsa interna movendi. Vis huiusmodi ibi est 
praecipue, ubi totius agitationis fons est et origo primusque motus”; 
IV 1; 1, S. 158 (mit kosmologischem Bezug, Weltseele): „Est autem in 
toto coelo ubique tota, ut moveat efficacissime totum. Est itaque vis 
illa coniuncta indivisibilis, libera ubique, qualis est rationalis anima. 
Illius praesentia vivit coelum, cuius motus vivificus est, cum vivi-
ficet omnia”. Ficino geht so weit, dass er auch – mit den „Platonici” 
– ein ,Leben’ der Elemente annimmt, ib., S. 159 f. Vgl. Platon, Timai-
os 92 C: )���
4���7� 
�	,�
�8����7�. TP VI 11; 1, S. 249-251: anima 
est vita aut fons vitae. Diese Bestimmung des ,Lebendig-Machens’ 
und auch des ,Steuerns’ oder ,Ordnens’ der entstehenden Lebens-
vollzüge geht in der späteren Neuzeit dann in die Bestimmungen 
von Henry Mores “Spirit of Nature” und Ralph Cudworths 
“Plastick Nature” ein, vgl. Henry More, Enchiridium metaphysicum 
(1671), in: Opera omnia, Londini 1675-79, Vol. II/1, S. 213 f, 222, 268; 
Ralph Cudworth, The True Intellectual System of the Universe, 
London 1678, I c. 3, S. 132, 151-155. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  156

drückte: ein Insich-Gehen.17 Dies unterscheidet, aus der Perspek-
tive der neuplatonisch-christlichen Tradition, das Seelische (und 
Geistige) gerade vom Körperlichen: in letzterem ist jede Bewe-
gung schlechterdings eine Veränderung im Sinne der Tatsache, 
dass räumlich-lokale, aber auch materiale Differenz unausweich-
lich ist (partes extra partes), während in ersterer, der seelischen Be-
wegung, alles im Seelischen verbleibt: „si movetur ex se (sc. anima), 
movetur et in seipsam“, „wenn die Seele sich aus sich (heraus) be-
wegt, bewegt sie sich zugleich auch in sich selbst oder in Bezug 
auf sich selbst“.18 In bewegungstheoretischer, geometrischer Me-
taphorik gesprochen ist die seelische „Bewegung“, das also, was 
hier „Leben“, „Empfinden“, „Wahrnehmen“, „Denken“ heißt, ei-
ne „zirkuläre“, reflexive, auf sich und in sich zurückgebogene ‚Be-
wegung’.19 Also eben nicht nur metaphorice eine „Bewegung“, son-
dern vielmehr ein innerer Prozess, in welchem, auf Basis einer sich 
durchhaltenden, substantiellen Einheit, verschiedene Momente 
vermittelt werden. Die seelische Einheit ist somit der Horizont 
oder die Dimension, in der alles Seelische sich immer aufgehoben 
findet: „Jene Wesenheit (die Seele), die von sich selbst anfängt, ist 
immerzu in sich selbst zurück gebogen, und zwar insofern sie ihre 
Vermögen (Kräfte, vires) von den höchsten über die mittleren 
Dinge zu den untersten entfaltet (explicando) und wiederum auf 
vergleichbare Weise die untersten über die mittleren in die höchs-
ten Dinge zurückfaltet (einfaltet, replicando)“.20 

                                               
17  Leinkauf 2006, S. 29-77. 
18  Ficino, TP III 2; 1, S. 143. Marcel übersetzt: „elle se meuve aussi sur 

elle-même“, Michael J. B. Allen in: Marsilio Ficino, Platonic Theolo-
gy, Cambridge (Harvard UP) 2001, Vol. I, S. 245 gibt: „it is also 
moved to itself“. 

19  Ficino, TP III 2; 1, S. 143: „Circuitus igitur sempiternus est essentiae 
tertiae proprius, ita ut per motum in seipsam circulo reflectatur“. 

20  Ficino, TP III 2; 1, S. 143: „Igitur essentia illa a seipsa incipiens per-
petuo in seipsam revolvitur, vires suas a summis per medias ad in-
fimas explicando, ac rursus infimas per medias ad summas similiter 
replicando“; VI 12; 1, S. 258 zu den im Denken und Erkennen (cog-
nitio) sich vollziehenden Formen des Aufstiegs (ascensio) und Ab-
stieges (descensio), die respektive der analytischen – „ab effectibus 
naturae ultimis in superna principia per medias causas” – und syn-
thetischen – „a supernis principiis per medias causas ad ultimos ef-
fectus” – Methode zugeordnet werden. Zu ,replicatio’ vgl. Ralph 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

157

 Dieser lebendige seelische Selbstvollzug, in dem alle Teilmo-
mente eben Faktoren eines einheitlichen Gefüges sind, ist der Trä-
ger nicht nur aller kosmologisch-physikalischen Lebensprozesse 
(ja überhaupt aller in einem organischen Zusammenhang stehen-
der Vorgänge: die Seele ist ja „vultus mundi“), sondern insbeson-
dere aller geistigen Prozesse, d. h. aller im weitesten Sinne als 
Vorgänge des Bewusstseins zu beschreibenden Prozesse: „Wenn 
dies so ist“, fährt Ficino fort, wenn es also diese universelle, um-
fassende seelische „Bewegung“ gibt, „dann nimmt die Seele sich 
selbst und alles, was sie in sich selbst besitzt, wahr“ (si ita est, 
seipsam et quae possidet intus animadvertit).21 Diese Selbstwahrneh-
mung und zwar als Verbindung von Selbst-Wahrnehmung 
(seipsam animadvertere) und Wahrnehmung der Dinge in einem 
Selbst (quae intus possidet animadvertere) ist für Ficino zugleich ein 
Erkennen (cognoscere). Dieses Erkennen ist aber ein Erkennen der 
eigenen, d. h. seelischen Wesensform, insofern sie von den „Gren-
zen der Materie abgelöst/losgelöst ist“. Ficino bemisst also das 
Erkennen der Seele und damit auch ihr Selbsterkennen – samt der 
in ihr sich vorfindenden „Inhalte“ – von der höheren Form der ab-
straktiven Erkenntnis, der „intellectio“, her, d. h. von der Erkennt-
nis rein intelligibler oder rein geistiger Formen (formae spiritales) 
her. Dies ist die entscheidende, im Denken der klassischen Antike, 
also Platons und auch des Aristoteles, wurzelnde Vorstellung, 
dass die Seele ihr Höchstes oder Eigentliches (ihr 9�
��
$�-��, um 
es mit Aristoteles zu sagen) in ihrem Vernunftvermögen oder ih-
rem Denken besitzt.22 Der Selbstbesitz oder die Selbstgegenwart 
der Weltseele kann nur in Analogie zum Selbstbesitz oder der 
Selbstgegenwart der menschlichen Einzelseele gedacht werden. 

                                                                                                                       
Cudworth, A Treatise on Freewill, c. X, ed. John Allen, London 1838, 
S. 36-37 die Wendungen „self-reduplicated life” oder „soul re-
doubled in it self”, in Absetzung von Thomas Hobbes, für das lei-
tende, höhere Seelenvermögen (Ursprung eines Strebens [conatus], 
Begehrens, geistigen Intendierens). 

21  Ficino, TP III 2; 1, S. 143; vgl. auch TP XII 5; 2, S. 173. 
22  Aristoteles, EN I 7, 1097 b 22 ff, bes. 1098 a 7-8: ���*�
 ����-	
�


���0
"7-��. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c. 60, ed. 
Albert/Engelhardt, Bd. 2, S. 254, c. 73, S. 310: „cum intelligere sit 
propria operatio hominis consequens eius speciem“, c. 76, S. 352, 
356. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  158

Dieses Selbstverhältnis zeigt sich letzterer nicht anders denn im 
Selbsterkennen als einem Vernunftakt, wobei dieses „Selbst“ je-
doch nicht dem cartesianischen Ego gleichgesetzt werden darf, 
das sich als „abstrakte“, gewissermaßen nach dem methodisch-
artifiziellen Zweifels- und Reduktionsprozess „übrig“ bleibende 
Identitätsinstanz vorfindet, die gerade kein seelisches ‚Selbst’ ist. 
Die Seele als ontologische Struktur ist also ein Verhältnis, das sich 
zu sich selbst verhält und das sich, indem es dies tut, zugleich auf 
den unveränderlichen, rein geistigen, Seelen-transzendenten 
Grund oder Ursprung seiner selbst bezieht.23 In dieser komplexen 
Struktur, die Sinnliches und Geistiges a priori verknüpft in einer 

                                               
23  Damit realisiert das Seelische eo ipso, also durch spontanen Selbst-

vollzug, exakt dasjenige methodologische Erkenntnisprinzip, das 
Ficino, in Anlehnung an die Tradition, wie folgt formuliert, TP IV 1; 
1, S. 155: „semper enim quod per aliud tale est, ad aliquid diximus 
reducendum quod sit tale per semetipsum“. Die diesem Zusam-
menhang zugrunde liegende ontologische (und kosmologische) 
Struktur zieht Ficino aus neuplatonischem Denken, insbesondere 
aus Plotin, vgl. TP IV 2; 1, S. 168: „Cum enim a Deo omnium unitate, 
tum per unitatem suam, quae suae mentis est caput, tum per men-
tem suam, quae caput rationis est, effluat, refluitque quoque (sc. 
anima) per mentem unitatemque suam in Deum, omnium unitatem, 
siquidem haec Deum ipsum primo naturaliter appetit, secundo in-
telligit, tertio intellectualiter amat, quarto amatoria unione consequi-
tur“ (Bezug ist Plotin III 9, 7; IV 3, 18); IV 2, 1, S. 173: „Et sicut anima 
assidue circa Deum quasi centrum convolvitur, ita corpus tractum 
ab illa semper circum animam revolvitur quasi centrum“. Dass in 
der Rekonstruktion des neuplatonischen und des durch dieses in-
tensiv beeinflussten ficinianischen Denkens – insbesondere insofern 
dieses auch ein Denken über sich selbst, über seine inneren Vollzü-
ge und Selbstvollzüge gewesen ist – die sprachliche Nähe zu begriff-
lich-metaphorischen Wendungen des idealistischen Denkens so 
groß ist, dass der Schreibende unwillkürlich in diese selbst ‚verfällt’ 
(da sie, aus reflektiertestem Umgang mit der Sprache kommend, 
schon den zur Verfügung stehenden Horizont der Ausdrucksmög-
lichkeiten ausgelotet haben), ist aus der Sicht eben dieses Schrei-
benden gerade kein Lapsus oder faux pas, sondern Dokument geis-
tesgeschichtlicher Kontinuität (ohne allerdings im Rahmen dieser 
Kontinuität irgendeiner schlechten, voreiligen und unangemessenen 
Identifizierung oder Gleichsetzung das Wort reden zu wollen). Sie-
he auch nächste Anmerkung. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

159

lebendigen, sich selbst zugänglichen Einheit, die sich zugleich ih-
rer Abkünftigkeit von einem höheren Prinzip bewusst wird, reali-
siert die menschliche Seele sich selbst, indem sie ihre grundsätzli-
chen Möglichkeiten jeweils als Selbstverhältnisse zu vielfältigem 
Ausdruck bringt:24 in Sprache (Dialektik, Rhetorik), Kunst/Kunst-

                                               
24  Wenn ich von ‚Selbstverhältnis’ spreche, dann mit Bezug auf Ficino 

selbst, vgl. TP V 9; 1, S. 192: „Forma vero illa (sc. anima rationalis) 
quae ita a conditore est ad esse determinata, ut in seipsa consistat 
seorsum a corpore, etiam quia forma est, habet illud ut esse sibi per 
se convenit, per se, inquam, per naturam suam. Natura ipsi assig-
nata est sibimet ipsi haerere. (…) Et quotiens dicis ‚esse per se sequi-
tur eam’, totiens dicis ‚esse eam sequitur sibi ipsi haerentem’. Nihil 
autem a seipso discedit. (…) Si quatenus haeret sibi eatenus est, quia 
haeret semper, est et semper“. Die Seele ist also für Ficino ein aprio-
risches Selbstverhältnis, ihr Sein selbst, ihr modus existendi, ist es 
,sich selbst anzuhängen’, ein Verhältnis zu sich selbst zu haben. Es 
ist dieses Verhältnis, in das, wenn man so sagen darf, alle anderen 
Verhältnisse der Seele eingetragen werden und dadurch zu seeli-
schen Verhältnissen werden, etwa die ‚sociabilitas’. Selbstverhältnis 
heißt also auch: alles, was in der Seele ist, wird durch die Seele zu 
‚Leben’ – totum quod est in ea est vita (TP V 14; 1, S. 209) – und d. h. 
eben zu einem in ihrer rationalen Einheit aufgehobenen vielheitli-
chen dynamischen Verhältnis, dessen intensivster und höchster 
Ausdruck das Denken und Erkennen ist, vgl. VIII 4; 1, S. 310: „intel-
ligentia est vitae reflexio in seipsam“; IX 1; 2, S. 9: „animam in se re-
volvi modis quatuor (…) scilicet per intellectum in naturam suam, 
quando quaerit, invenit, consideratque seipsam, per voluntatem in 
naturam eandem, quando se affectat et amat, per intellectum in ac-
tum ipsum intelligendi, quando et rem intelligit et se intelligit intel-
ligere [!!], per voluntatem in voluntatis actum, quando et vult ali-
quid, et vult se velle [!!]“. Die freilich hier an Marsilio Ficino und 
von anderer Seite etwa von Werner Beierwaltes am Denken Plotins 
herausgearbeiteten Bestimmungen des Denkens und des Seelischen 
in einem (noch) vor-modernen Kontext als radikale Selbstverhält-
nisse, die ihr Sein einem vorgreifenden apriorischen Vermitteltsein 
mit einer übergeordneten Instanz verdanken, sind durchaus selbst 
wiederum in ein Verhältnis zu Interpretationen der ‚Moderne’ und 
des Idealismus zu setzen, die deren und dessen Ansatz als auf 
Selbstverhältnissen fundiert begreifen will, vor allem zu den Analy-
sen von Dieter Henrich, vgl. Henrich 1982, S. 83-108, bes. 101, 107 f 
sowie 109-130. Es würde sich dann zeigen, dass man eben doch vor 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  160

fertigkeit (Poetik, ars), Geschichtlichkeit (Historik), Gemeinschaft 
und deren Selbstorganisation (Ethik, Politik), also in den „humani-
tates“ einerseits, wie andererseits natürlich auch in den „artes libe-
rales“.25 Selbstverhältnisse werden in diesen Tätigkeitsfeldern, die 
dem humanistischen Disziplinenkanon wie auch dem der Artis-
tenfakultäten entsprechen, erreicht, wenn das Vermögen des Den-
kens diese Tätigkeiten bestimmt und sie auch in ihren Skopoi und 
Resultaten kritisch reflektiert. Daher erklärt sich, warum Ficino, in 
Anknüpfung an die Antike, Denken selbst als Leben bezeichnet.26

Die sogenannte Diskussion vor allem des 15. Jahrhunderts um die 

                                                                                                                       
Thomas Hobbes, René Descartes oder Jean Bodin hinausgehen 
muss, sozusagen in deren eigene Vorgeschichte, die eine Verdrän-
gungs- und Rezeptionsgeschichte à la fois ist, um hier Klarheit über 
die eigentlich sachhaltigen und der Reflexionshöhe etwa des Idea-
lismus angemessenen Diskussionen zu finden. 

25  Ficino, TP V 15; 1, S. 217-218 zu den mathematischen „rationes im-
mutabiles“, die „inseparabiliter insunt animo“ und die Grundlage 
der „ars ratiocinandi“ oder „ars rationalis“ bilden. Vgl. Augustinus, 
De immortalitate animae IV 5. Natürlich ist die Grundlage für alle 
folgenden Diskussionen der sog. artes liberales in der ‚communis 
mathematica scientia’ gelegt, die Platon im siebten Buch der Politeia 
ausführlich vorstellt, vgl. Platon, Politeia VII 521 C-535 A. 

26 Ficino, TP VIII 15; 1, S. 326-327: der Intellekt (intellectus) er-
fasst/begreift zunächst sein Tun (operatio), dann sein Vermögen 
(vis) und dann sein Wesen (substantia), indem er dies tut, verhält er 
sich zu sich selbst: „in seipsum agit“. Und dies zugleich auch durch 
sich selbst (per seipsum) und aus sich selbst (ex seipso), da, wie Fi-
cino sagt: „nihil enim inter intellectum atque ipsummet medium in-
terponitur“ (S. 326). Daher ist der Geist, da er sich auf sich selbst 
richtet und Objekt seiner selbst ist, „das Ziel seiner Tätigkeit“ (suae 
operationis finis), ebenso aber ist er, da er selbst es ist, der tätig ist, 
Ursprung oder Anfang seiner Tätigkeit (principum operationis su-
ae), denn in dem Ternar substantia-vis-operatio ist die Substanz 
oder Wesensform eben Prinzip der anderen Momente. Nimmt man 
Platons Theorem, dass Selbsttätigkeit Selbstbewegung ist (Timaios 
34 B, Nomoi X 894 C, 896 A), dann folgt: das Tätigsein des Intellekts 
ist sein Leben und er „lebt“ in diesem Sinne „durch und in sich 
selbst“ (S. 327). Zum unendlichen, lebendigen Bewegungsimpuls 
des Geistes, der nur im Erfassen des Unendlichen, d. h. Gottes, 
selbst sistiert werden könnte, vgl. Leinkauf 2002, S. 179-208. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

161

„dignitas“, die „Würde“, des Menschen,27 ist eine Diskussion, in 
der es gerade um die Betonung der genuin menschlichen Tätigkei-
ten als durch Vernunft und Geist geleiteter Tätigkeiten geht, in 
denen sich das „Leben“ – als innerer Vollzug verstanden (motus 
internus) – zu äußerem Ausdruck bringt und zwar so, dass dieser 
Ausdruck, sei es als soziale Handlung, sei es als technische Pro-
duktivität, sei es als Kunst, sei es als explorativ-ökonomische Stra-
tegik zugleich signum dieses Inneren, Geistigen, Seelischen ist. Das 
Tätigsein der Rationalseele ist nie nur auf ein außer ihr oder in ihr 
liegendes Objekt des Tätigseins bezogen, sei dies ein geistiges, 
denkend-volitives, sei dies ein Tätigsein im Sinne des Handelns ad 
extra, sondern es ist stets und in einem eigentlich primären Sinne 
auf dieses Tätigsein selbst als ein Tätigsein der Seele (oder ihres 
Geistes) bezogen: auf das „Erkennen, dass ich erkenne“ auf das 
„Wollen, dass ich will“, also auf das Denken des Denkens und das 
Wollen des Wollens.28 Die Seele ist also, wie Ficino auch sagt, 
„durch ihr Tätigsein in sich zurückgebogen“ und zwar ihrem We-
sen nach (replicatio). Damit sie aber auf Sich zurückgebogen sein 
kann, muss sie von diesem ‚Sich’ zuvor ausgegangen sein, als Sub-
jekt und Autor der Tätigkeitsintentionen könnte man sagen.29 Die 

                                               
27  Hierzu siehe Ficino TP VIII 16; 1, S. 328-332; S. 332: „animus hu-

manus tanta est dignitate donatus ut concessa sibi fuerit infinita 
quodammodo virtus intelligendi ac volendi“. 

28  Ficino, TP IX 1; 2, S. 9: „se intelligit intelligere“, „vult se velle“. 
Hierzu sind die Vorgaben zu beachten, die Ficino bei Aristoteles, De 
anima III 2, 425 b 12, 4, 429 b 8-10, 430 a 3-6 bzw. der Auseinander-
setzung des Thomas von Aquin mit Aristoteles finden konnte, vgl. 
etwa Summa contra gentiles II c. 66, ed. Albert/Engelhardt, Bd. 2, S. 
284: „intellectus autem cognoscit seipsum, et cognoscit se intellige-
re“, c. 75, S. 340 f: „intelligit (sc. intellectus) se nunc intelligere“. Die 
auch sprachliche Heraushebung des „Sich“ (se) bzw. „Selbst“ 
(ipsum) geht jedoch auf Plotins Analysen des Geistes als eines rei-
nen Selbstverhältnisses zurück, die natürlich die Implikationen des 
aristotelischen Grundverhältnisses „potentia-actus“ sowie des in De 
anima angedachten (in Zusammenhang mit Metaphysica XII c. 7 
und 9 zu sehenden) Selbstbezuges, die bei Platon so nicht zu finden 
sind, aufnimmt. 

29  Ficino, TP IX 1; 2, S. 9: „Item, si per operationem in se reflectitur, re-
flectitur etiam per essentiam. Ita essentia animae in se convertitur. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  162

Seele, insbesondere jedoch die Rationalseele und d. h. die mensch-
liche Seele, ist sich in allen ihren Tätigkeiten als Subjekt ihrer In-
tentionen gegenwärtig, also als denkend-erkennde, als wollende 
Instanz. Ficino verdeutlicht dies unter anderem an der Tatsache, 
dass der Mensch, im Unterschied zu allen anderen Lebewesen, die 
durch einen „instinctus naturalis“ getrieben ihre Handlungen 
grundsätzlich uniform vollziehen, vielmehr auf Basis freier Ent-
scheidungen tätig ist und dies sich in der unendlichen Variabilität 
seines Handelns zeige (homines opera sua variant semper). Entschei-
dend ist jedoch, dass der Mensch als rationales Lebewesen sich 
selbst dadurch zum Urteilen, das allem Handeln vorausgeht, be-
stimmt, dass er dieses sein Urteilen-Können reflektiert und dass er 
auch auf sein Geurteilthaben reflektiert – denn das Urteil als sol-
ches ist noch nicht „operatio ad extra“, sondern „operatio mentalis“, 
es muss noch einmal ins Verhältnis zur Tätigkeit gesetzt werden. 
Dies kann nach Ficino nur aus der Wesensform des Seelischen 
selbst heraus geschehen. Die ‚Freiheit’ von aller natürlichen De-
terminiertheit, als signum dignitatis, hat jedoch zur Konsequenz die 
absolute Bindung an oder das Bestimmtsein von der transnatürli-
chen ‚Notwendigkeit’ sich unvorgreiflich zum „bonum commune“ 
entschieden zu haben: „das vernünftige Wollen (voluntas rationa-
lis) ist nicht durch die Natur bestimmt, es sei denn zum allgemei-
nen Guten selbst“.30 

 Basis von Ficinos Argumentation ist aber das Selbstverhältnis, 
das die Rationalseele hierbei in Bezug auf ihre Urteilsakte auf-
weist: sie weiß nicht nur, dass sie urteilt, sondern sie will auch, 
dass das durch sie erzeugte Urteil x ins Verhältnis zu einer Tätig-
keit y gesetzt wird. Dass sie dies denken und wollen kann, setzt 
nach Ficino das Frei-sein von rein naturhaften Triebzusammen-
hängen voraus, ebenso wie aber auch die Einheit des Seelischen 
als eines sich zu sich selbst verhaltenden Verhältnisses und die 
Präsenz eines in diese Seeleneinheit eingelassenen stabilen Be-
zugspunktes (exemplar), das dem urteilenden Denken als Kriteri-
um die Zuordnungen bestimmter Urteile zu bestimmten Hand-
lungen ermöglicht. Das Freisein des Menschen in Bezug auf die 

                                                                                                                       
Quo autem cuiusque rei conversio fit, illinc est et profectio atque 
contra. Igitur ex se est anima quae in se vertitur”. 

30  Ficino, TP IX 4; 2, S. 19-20. Hintergrund bilden die Ausführungen 
Thomas von Aquins, vgl. Summa contra gentiles II 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

163

Natur basiert auf seinem Gebundensein an die ideelle Natur, in 
Bezug auf das Handeln und Wollen bedeutet dies: an das „Urbild 
des Guten“ (bonorum exemplar).31 Mit der antiken Tradition und 
vor allem mit Thomas von Aquin sieht Ficino die Tätigkeiten des 
diskursiven (urteilenden) Denkens und des Wählens (dicursus ra-
tionalis, electio) als „propria hominis“ an, er verleiht diesen traditio-
nellen Überlegungen, die er in die hier skizzierte Bestimmung der 
Seele als eines in sich reflexiven, aus sich tätigen Seins einfügt, ei-
ne doch signifikant ‚neuzeitliche’ Wendung, wenn er, ganz kalku-
liert und durch vorgehende Bezüge auf das „freie“ Tätigsein, hin-
zufügt: „maximum bonum est libertas“.32 Diese ‚Freiheit’ ist für Fici-
no die Freiheit der Selbstbestimmung und Selbstgestaltung des 
Selbstverhältnisses, als welches er die Rationalseele bestimmt 
hat.33 Im Horizont der möglichen durch Rationalität bestimmten 
Tätigkeiten – also der „artes liberales“ wie auch der „humaniora“ – 
bedeutet diese Selbstbestimmung das Hervorbringen möglichst 
vieler Formbestimmungen oder Ideen. Mit Ficino – und in sach-
lich durchaus berechtigtem Vorblick auf Leibniz – heißt dies: Rea-
lisierung der ontologischen Tatsache, dass jede Seele „gleichsam 
das Universum“ ist (quasi est universum), d. h. alle „Formen“ und 
auch alle Seelen �����	
 in sich besitzt.34 Die Würde der Rational-
seele besteht im Wahrnehmen dieser Möglichkeiten in einem 
möglichst weiten Umfange, daher finden sich im 15. und 16. Jahr-

                                               
31  Ficino, TP IX 4; 2, S. 23: „sed per omnes (sc. modos agendi) libere 

pervagamur. Habemus enim in mente commune quoddam 
bonorum exemplar, ad quod singula comparantes, sive reiicimus, 
sive magis minusve probamus, non ipsi quidem tracti a rebus ipsis 
vel corpore, sed trahentes res ipsas potius ad exemplar et corpus ad 
mentem”. 

32  Ficino, TP IX 4; 2, S. 29, zentraler Passus, vgl. nächste Anm. Ficino 
stellt aber auch hier, als guter ‚Platonicus’, einen Bezug zu Platon 
her, vgl. Platon, Nomoi X 896 E - 897 A zu „per se moveri“ und „li-
bere agere“, wobei letzteres bei Platon eben nicht vorkommt. 

33  Hierzu siehe meine Ausführungen in Leinkauf 2002, S. 198-208, bes. 
206, sowie in dem Beitrag Leinkauf 2005. 

34  Ficino, Commentarium in Phaedrum, c. 6, Opera, fol. 1366,53-55: 
„Sed quaecumque anima integra est, & in se quasi omnes animas 
habet. Cum omnes animae vires in se possideat, & quasi est univer-
sum, cum formas omnes ingenitas habet, quaelibet anima rationalis 
est eiusmodi”.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  164

hundert immer wieder Texte, die in durchaus emphatischem Ton-
fall die universale, weil sich auf die verschiedensten Seinsberei-
che, Wissens- und Tätigkeitsfelder beziehende Entfaltungskompe-
tenz des Menschen betonen.35 Die Entfaltung der „allförmigen 
Begriffe und Kräfte“ (omniformes notiones et vires) ist dabei, wie wir 
gesehen haben, zugleich eine Einfaltung, ein In-sich-Zurückgehen 
als Prozess der mentalen Aneignung: die durch Wissenschaften 
erforschte und durch Handel, Technik, Kunst gestaltete äußere 
Welt erhält durch dieses Reflektiertwerden ein „inneres“ Bild, ei-
nen in jeder Rationalseele die Welt in je verschieden intensiver 
und extensiver Weise repräsentierenden Begriff der Welt.36 Dabei 
ist von nicht unerheblicher Bedeutung die Sprache, die als Zei-
chen der Geistnatur, wie die Seele selbst, eine ‚mittlere’ und 
zugleich ‚vermittelnde’ Position besitzt. Zum Abschluss hierzu ei-
nige Überlegungen:  
 Im Sprechen vollzieht sich in den Augen Ficinos ein zur funk-
tionalen Präsenz der Seele in ihrem Körpersubstrat ganz analoger 
Vorgang: die Seele überträgt die an sich unkörperliche, unausge-
dehnte, einheitliche Bedeutung (significatio) auf ein körperlich-
lautliches, ausgedehntes vielheitliches Substrat, den entsprechend 
den bedeutenden Sprachmomenten strukturierten Klang der 
Stimme (vox). In der Analogie ist die Bedeutung, die „significatio“, 
der Seele gleichzusetzen, die durch die Zunge geschlagene bzw. 
gebrochene (fractus) Luft dem Körper, das aus beidem Zusam-
mengesetzte, der Ton (sonus) ist das Lebewesen.37 Die Fähigkeit 

                                               
35  Hierzu mit weiteren Belegen Leinkauf 2003. 
36  Ficino, Commentarium in Phaedrum, c. 6, Opera, fol. 1367,5-8: „Tan-

ta quaeque potestas est cuiuslibet rationalis animae, ut quaelibet 
quodammodo sit universum, & si quando in suam amplitudinem se 
receperit, omniformes in se notiones, & vires explicatura sit provi-
dentiamque universalem prosequutura, quasi collega coelestis ani-
mae atque mundanae”; zu ,amplitudo’ vgl. auch ib., c. 8, fol. 1368-
1369; TP VIII 16 passim; XI 3; 2, S. 98. Vgl. die Hinweise in: Leinkauf 
2002, S. 202 f. 

37  Ficino, TP X 7; 2, S. 82: „anima rursus per linguam tamquam in-
strumentum frangit aerem; fractus aer sonat; sonando significat. 
Sonus ille est quasi quoddam animal constitutum ex aere fracto 
tamquam corpore atque ex ipsa significatione tamquam anima, quae 
quidem significatio instar animae latet in vocibus, et quasi vita 
quaedam est non audita vocis auditae”. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

165

der Seele, ohne Instrument oder Vermittelndes, im Körperlichen 
eine nicht selbst körperliche Struktur zu erzeugen, nämlich die 
Bedeutung, eröffnet einen unabgeschlossenen, unendlichen Hori-
zont der Selbstmitteilung und Selbstentfaltung – in analoger Wei-
se ist natürlich auch jeder Akt etwa künstlerischer Gestaltung, der 
sich nicht der Sprache, sondern sprachanaloger Formen bedient, 
wie etwa die Malerei oder eine andere Kunst direkter Ausdruck 
dieser Mitteilung von Geistigem und Nicht-Sinnlichem im Bereich 
des Materiellen. Alle diese Ausdrucksformen sind, folgt man dem 
Bild des Ficino, universale Ausdrucksformen, ein Sprach- und 
Zeichenuniversum, ein Formenuniversum, ein Farbenuniversum, 
ein Klang-/Tonuniversum etc., in denen sich das Selbstverhältnis 
der Seele in jeweiliger Perspektivierung durch die einzelnen Indi-
viduen und in produktiver Auseinandersetzung mit den Perspek-
tivierungen der anderen Individuen zum Ausdruck bringt. Es ist, 
in Aufnahme wie zugleich produktiver Transformation des spät-
antik-mittelalterlichen, vor allem christlich geprägten Gedankens 
der Welt oder Natur als einem universalen Zeichen- und Symboli-
sierungszusammenhang, eine spezifisch „neuzeitliche“ Dimensi-
on, dass dieser Zusammenhang als Ausdruck des aktiven Selbst-
verhältnisses des Seelischen und des sich als „Ich“ und eigenstän-
diges, wenn auch nicht autarkes „Subjekt“ seiner Handlungen 
schrittweise begreifenden Menschen interpretiert und zugleich, 
verstärkt durch zentrale Neuerungen wie den Buchdruck, die Per-
spektivkonstruktion, die Institution des Banken- und Kreditwe-
sens, die Exploration der „Neuen Welt“, die Reflexionen auf die 
Potentiale des Sprachlich-Poetischen (in den Kommentaren zu 
Aristoteles’ Poetik und Rhetorik vor allem), als legitime, nicht 
mehr durch das curiositas-Verdikt oder die negative Besetzung 
von Pluralität, Differenz, Varietät eingeschränkte Welterschlie-
ßung verstanden wird. 

Literatur  

Brachtendorf, J. 1992: Die Struktur des menschlichen Geistes nach 
Augustinus, Meiner, Hamburg. 

Chiaradonna, Riccardo (Hg.) 2005: Studi sull’anima in Plotino, 
Bibliopolis, Napoli. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  166

Dillon, John 2005: Jamblich’s Criticisms of Plotinus’ Doctrine of 
the Undescended Soul, in: Chiaradonna 2005, S. 337-351. 

Henrich, Dieter (1982): Selbstverhältnisse. Gedanken und Ausle-
gungen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philo-
sophie, Reclam, Stuttgart. 

Inciarte, Fernando 1970: Forma formarum. Strukturmomente der 
Thomistischen Seinslehre im Rückgriff auf Aristoteles, Alber, 
Freiburg. 

Kobusch, Theo 2006: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der 
Subjektivität, WBG, Darmstadt. 

Kristeller, Paul Oskar 1972: Die Philosophie des Marsilio Ficino 
(1943), Klostermann, Frankfurt/M. 

Krüger, Gerhard 1948 (2. Auflage): Einsicht und Leidenschaft, 
Klostermann, Frankfurt/M. 

Leinkauf, Thomas 1998: Schelling als Interpret der philosophi-
schen Tradition. Platon, Plotin, Aristoteles, Kant, LIT, Münster. 

Leinkauf, Thomas 2002: Mens und intellectus. Überlegungen zum 
Status des menschlichen Geistes in der Philosophie des Marsi-
lio Ficino, in: Stéphane Toussaint (Hg.), Marsile Ficin ou les 
mystères platoniciens (Cahiers de l’humanisme II), Les belles 
Lettres, Paris. 

Leinkauf, Thomas 2003: Wissen und Universalität. Zur Struktur 
der scientia universalis in der Frühen Neuzeit, in: Perspektiven 
der Philosophie, Neues Jahrbuch 29, S. 81-103. 

Leinkauf, Thomas 2005: Selbstrealisierung. Anthropologische 
Konstanten in der Frühen Neuzeit, in: Bochumer Philosophi-
sches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 10, S. 129-161. 

Leinkauf, Thomas/Steel, Carlos (Hg.) 2005: Platons Timaios als 
Grundtext der Kosmologie in Spätantike, Mittelalter und Re-
naissance, University Press, Leuven. 

Leinkauf, Thomas 2006: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, 
Aschendorff, Münster. 

Thomas Leinkauf, 2009 (2. Auflage): Mundus combinatus. Studien 
zur Struktur der barocken Universalwissenschaft am Beispiel 
Athanasius Kirchers SJ, Akademie Verlag, Berlin. 

Mundhenk, Joachim 1980: Die Seele im System des Thomas von 
Aquin, Meiner, Hamburg. 

Nussbaum, Martha C., Oksenberg Rorty, Amélie (Hgg.) 1992: Es-
sais on Aristotle’s De anima, Clarendon Press, Oxford. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

167

Söder, Joachim R. 2005: :���
�����	�. Über Natur und Vernunft 
im Ausgang von Aristoteles, in: L. Honnefelder et al. (Hg.), 
Albertus Magnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption 
im Mittelalter, Münster 2005, S. 375-398. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011 - am 14.02.2026, 09:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

