5. Medien, Medienhandeln und -erleben
von Migrant*innen

Dieses Kapitel kniipft an die bereits vorgestellten Medienbegriffe von McLu-
han und Krotz an (s.2.3). Als Medium sind Artefakte zu betrachten, die ei-
ner Ausweitung menschlicher Sinne dienen (McLuhan 1968, 21) und die, wie
Krotz darlegt, eine kommunikative Funktion haben, die weitere Kommuni-
kation erzeugt (Krotz 2008, 47). Demnach sind auch die im vorangegange-
nen Kapitel vorgestellten Schliisselmetaphern Medien, da sie als Wortbilder
die Sinne ansprechen und erweitern, kommunikativ hervorgebracht werden
und Kommunikation anstofRen. Dieses Kapitel widmet sich einer weiteren Art
von Medien, die im Unterschied zu den in der alltiglichen Kommunikation
gebrauchten Wortbildern, bereits als Genre existieren wie Film, Theater, Li-
teratur, Zeitung, Musik, digitale Medien, was nicht ausschliefdt, dass im Rah-
men dieser Medien Metaphoriken verwendet werden. Analysiert werden soll
im Folgenden, wie sich Migrant*innen zu den genannten Medienformaten
in Beziehung setzen. Das geschilderte Medienhandeln und -erleben bezieht
sich auf das Konsumieren, das Aus- und Mitgestalten sowie auf die Produk-
tion medialer Inhalte.

Das Medienhandeln von Migrant*innen ist teilweise auf einzelne Gen-
res bezogen; immer hiufiger kommt es im Zuge der Ausbreitung der Digi-
taltechnologie, die eine Integration der Formate durch multimodale Codie-
rung ermdglicht, zu einer kombinierten Mediennutzung z.B. die Lektiire der
Online-Ausgabe einer Tageszeitung, die auch im Printformat existiert. Aus
diesem Grund habe ich die Gliederung dieses Kapitels nicht an verschiedenen
Medienformaten orientiert, was eine Abgrenzung einzelner Medienformate
unterstellt hitte. Die Gliederung orientiert sich stattdessen an den Funktio-
nen und der Bedeutung von Medien, von Medienhandeln und -erleben fiir
Migrant®innen.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Global Age, Migration und Medien

Wihrend in dem Abschnitt iiber medienwissenschaftliche Diskurse (2.3)
vorliegende Forschungsergebnisse und theoretische Konzepte zusammenge-
stellt wurden, bilden die Grundlage dieses Kapitels die empirischen Befunde
der Studie »Transnational leben«. Es finden sich darin auch bereits bekannte
Fallbeispiele, die aber aus einer neuen Perspektive betrachtet werden bzw. neu
kontextualisiert werden. Zudem wird darauf geachtet, inwieweit sich Paral-
lelen zu anderen Studien ergeben bzw. inwieweit sich in 2.3 vorgestellte theo-
retische Ansitze als Erklirungskonzepte an dieser Stelle einbezogen werden
konnen.

5.1 Medien als Bithnen und Instrumente fiir Kommunikation
und Beziehungsmanagement

Kommunikation spielt eine unverzichtbare Rolle fir die Herstellung geteil-
ter Sinnsysteme und Gemeinschaftsbildung. Beides ist im Fall von Migration
gefihrdet, da die bisherige kommunikative Umwelt aufier Sicht und Hérwei-
te gerit. Welche Rolle gewinnen in der Migrationssituation Medien als In-
strumente und Bithnen fiir Kommunikation und Beziehungsmanagement?
Inwieweit tragen sie dazu bei, dass physische Ferne nicht automatisch kom-
munikative Ferne bedeutet (Meyrowitz 1998, 189)?

5.1.1  Das Soziale als medial gestiitzte kommunikative Leitung

Als Kommunikationsmedien werden von Migrant*innen vereinzelt Briefe, be-
sprochene CD’s, das traditionelle Festnetz, aber vor allem digital gestiitzte
Kommunikationstechniken und -anwendungen genannt wie Handy, Smart-
phone, Email sowie Social Media Anwendungen wie WhatsApp, Messenger,
Facebook, Skype, Viber, Contactia. Die kommunikativen Kontakte mit Freun-
den und Familie erfolgen mindestens einmal pro Woche, sehr hiufig auch tig-
lich. Es gibt verabredete Kommunikationszeiten oder solche, die sich durch
Gewohnheit eingestellt haben wie ein bestimmter Nachmittag oder Abend im
Verlauf der Woche. Nicht selten wird spontan kommuniziert, wie Alina schil-
dert »Wenn ich Lust und Bedarf hab’, schreib ich was« z.B. »wie geht’s euch?
Was macht ihr gerade?«.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

Kommunikative Herstellung geteilter Sinnsysteme

Auf meine Frage nach den Kommunikationsinhalten wird iiberwiegend All-
tigliches genannt wie »was habt ihr heute gekocht?«, »wer war zu Besuch?«.
In den Telefonaten, die Elena mit ihrer GrofSmutter in Belarus fithrt, gehe
es darum, »was meine Oma so gemacht hat, wie das Wetter ist, was ich so
gemacht habe«. »Ich muss alles wissen, was in meiner Heimat (Marokko,
d.A.) passiert, erklirt auch Malika. Es ist die »alltigliche Lebenswelt«, wie sie
Schiitz/Luckmann nennen (Schiitz/Luckmann 1975, 23), die sich die Kommu-
nikationspartner*innen wechselseitig schildern und die jene Wirklichkeits-
region beschreibt, in die Menschen eingreifen und die sie verindern kénnen
(ebd.). Diese Wirklichkeiten sind in den Schilderungen ihrer materiellen Exis-
tenz enthoben; die erzihlten Wirklichkeiten reprisentieren kein Abbild der
gegenstindlichen Wirklichkeiten, sondern deren Auslegung mit dem Ziel, sie
zu verstehen und in ihnen handlungsfihig zu bleiben (a.a.0., 25). Das auf
den ersten Blick Banale erweist sich als Bedingung fiir die Aufrechterhaltung
einer gemeinsamen Welt, in die Migrant*innen virtuell eintauchen, um bei
Besuchen auch physisch eintauchen zu kénnen, weil ihnen diese Welt vertraut
geblieben ist. Neben den tiglichen Abldufen werden Ereignisse wie Geburten,
Hochzeiten, Feste generell oder Politik zum Gegenstand intersubjektiv her-
gestellter transnationaler Sinnzusammenhinge.

Medien, die Zustinde und Ereignisse in entfernte Situationen hineinpro-
jizieren, wie dies insbes. digitale Medien als Wort-, Bild- und Soundmedi-
en vermdogen, werden von Knorr Cetina/Reichmann/Woermann als skopische
Medien bezeichnet (Knorr Cetina u.a. 2017, 38). Sie lassen synthetische Si-
tuationen entstehen, in denen das weit voneinander Entfernte zu neuen Ein-
heiten zusammengefiigt wird und darin in Gestalt von Gefiihlen, Bewertun-
gen, Handlungsstimuli Wirksambkeit entfaltet (ebd.). Die Bilder, die Alexan-
dra von ihrem neuen Arbeitsplatz im Migrationsland, einem Waldkindergar-
ten, an ihre griechische Familie schickte, wurden als eine Form des Uberle-
benstrainings gedeutet und mit Ablehnung und Entriistung beantwortet (s.
2.3.2). Amar erzihlt von Bildern, Videos und schriftlich iibermittelten Gliick-
wiinschen anlidsslich des Opferfests im Senegal, die bei ihm starke Emotio-
nen wachrufen. Er beschreibt: »Das sind Momente, wo ich Sehnsucht habe.
Bei solchen Festen bin ich melancholisch manchmal, sehr melancholisch«.
Synthetische Wirklichkeiten, die riumlich entfernte Akteur*innen und Situa-
tionen verkoppeln, erweitern die Face-to-face-Interaktionen (a.a.0., 40). Sie

13.02.2026, 09:56:0¢ o

183


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Global Age, Migration und Medien

konstituieren neue Beobachtungs- und Informationsriume, die die Beteilig-
ten kognitiv, emotional und sozial involvieren.

So sehr insbes. digitale Medien das Wahrnehmungsfeld erweitern, so
begiinstigen sie andererseits auch das Verschweigen. Sie ermoglichen eine
Selektion dessen, was in Wort und Bild kommuniziert wird, was damit
zusammenhingt, dass sie eine Face-to-Screen-Begegnung begriinden, keine
leibhaftige Begegnung, in der Kérperbotschaften deutlicher wahrgenommen
werden konnten. Verschwiegen wird nicht das als positiv, sondern das als
negativ Empfundene. Alexandra erzihlt, dass sie sehr genau tberlege, was
sie ihrer Familie in Griechenland erzihle und dass sie Informationen lieber
fir sich behalte, »wenn ich nicht eine sehr gute Nachricht habe«. Als sie
einmal krank gewesen sei und eine Operation bevorstand, habe sie das
verschwiegen. »Ich konnte es einfach nicht sagenc, erinnert sie sich. Jasmin
teilt mit ihrer Familie im Iran Gliicksgefithle, aber nicht ihre Traurigkeit. Sie
findet: »Ist besser die denken, immer ich gliicklich binc.

Humor und Witze dagegen werden als wichtige Bestandteile der trans-
nationalen Kommunikation geschildert, die eine besondere Nihe zwischen
den Kommunikationspartner*innen begriinden. Dies diirfte damit zusam-
menhingen, dass die Art und Weise der Inszenierung von Humor und Witz
lokal- oder familienspezifisch ist und daher in ihrer Wirkung begrenzt ist
und/oder Witze auf bestimmte Ereignisse und Erfahrungen abstellen und
nur in diesem Erfahrungszusammenhang als Witze wahrgenommen werden
konnen. In jedem Fall konstituieren sie ein Wir, das aus einem geteilten Er-
leben und Verstehen schopft. Lara beispielsweise erzihlt, dass es in Andalu-
sien, ihrer Herkunftsregion iiblich sei, Humor durch absurde Vergleiche zu
inszenieren. Was dabei herauskomme, sei nicht iibersetzbar und daher der
Online-Kommunikation mit ihren andalusischen Freunden vorbehalten. Va-
ra berichtet von der Bedeutung des Witzes in der virtuellen Kommunikation
mit ihren Eltern in Damaskus, die in Zusammenhang mit den dortigen Kri-
senerfahrungen steht (s. 4.2.4). Der Witz scheint hier nicht nur als Beleg fur
das familiale Wir eine besondere Bindungskraft zu haben, sondern auch, weil
er an das Wissen tiber die Gefahren des Krieges gekoppelt ist, die die Exis-
tenz der Familie gefihrden. Humor und Witz helfen, diese Gefahren in den
Hintergrund zu dringen und eine Art Normalitit zu etablieren, nach der sich
alle sehnen.

Sowohl Humor und Witz als auch Alltagthemen oder -bilder und Schil-
derungen von besonderen Ereignissen sind in Symbolsysteme eingebettet,
die fur die Kommunikationspartner*innen nur dann Sinn machen, wenn die

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

Strukturen dieser Systeme allen vertraut und bekannt sind (Cohnen 2008,
183).

Kommunikative Herstellung neuer Formen von Gemeinschaft

Geteilte Lebenswelten im Sinne intersubjektiv vermittelter Orientierungen,
Werten, Regeln verbinden Menschen miteinander auch iber territoriale
Grenzen hinweg. Migration verstirkt die Tendenz, dass Gemeinschaften
iber lokale Biindelungen von Beziehungen hinauswachsen und sich neue
Strategien und Formen der Gemeinschaftsbildung entwickeln (Meyrowitz
1998, 187). Inwieweit der Gebrauch digitaler Kommunikationstechnologie
hierfir genutzt wird, soll im Folgenden diskutiert werden.

Die hiufigste Form zur Herstellung sozialer Beziehungen durch die inter-
viewten Migrant*innen, ist die Nutzung von Social Media Anwendungen, wie
sie eingangs erwahnt wurden. Es gibt keine(n) Interviewpartner(in), der/die
nicht an einer digitalen Plattform partizipieren wiirde, die ihn/sie mit Freun-
den und Familie verbindet. Das scheint so selbstverstindlich zu sein, dass
dies von den Interviewpartner*innen zundichst oft gar nicht als eine Form
des Mediengebrauchs geschildert wird.

Digitale Plattformen ermdglichen eine der territorialen Verankerung ent-
hobene »Gemeinschaft der Zeit« (Knorr Cetina 2012, 188). Manchmal geniigt
fir die Initiierung solcher Gemeinschaften die spontan medial iibermittel-
te Frage nach der Befindlichkeit der in anderen Regionen der Welt lebenden
Freunde oder Familienmitglieder, manchmal wird zuerst eine Kontaktanfra-
ge gestartet, wie es Lila’s jiingere Schwester macht, die in Uganda lebt. Sie
fragt an: »Hast Du Lust zum Reden?«, denn sie weif3, dass solche Gespriche
dauern, oft eine Stunde, die auf den Tagesablauf der Schwester abgestimmt
werden miissen. Formaler und verpflichtender sind Verabredungen, die der
iltere Bruder als Vertreter des Vaters online einberuft, um Familienangele-
genheiten mit den sieben Geschwistern zu besprechen, wie Nala berichtet.
Die Teilhabe an Familienentscheidungen dokumentiert und erhéht den Zu-
sammenbhalt der Familie, die an verschiedenen Orten in Uganda und in Eu-
ropa lebt.

Mehrere Interviewpartner*innen berichten von festen Online-Gruppen,
an denen Freunde oder Familienmitglieder partizipieren und die als
WhatsApp-Gruppe, Geschwistergruppe oder Familienchat bezeichnet wer-
den. Lorenzo pflegt seine Kontakte mit seinen italienischen Freunden, die in
verschiedenen europdischen Lindern leben in der WhatsApp-Gruppe, in der

13.02.2026, 09:56:0¢ o

185


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Global Age, Migration und Medien

sich die Freunde etwa alle zwei Wochen am Samstagabend treffen. Es gibt
keine fixen Anfangszeiten; jemand beginnt zu schreiben und dann schalten
sich die Anderen zu. Kommuniziert wird schriftlich und durch Bilder, oft
iiber zwei Stunden hinweg. Die Freunde erzihlen sich wechselseitig ihr
tagliches Leben, sie schicken sich Bilder und Videos von eigenen Projekten,
von Ausstellungen und Konzerten, die sie besucht haben oder von ihren Kin-
dern. Sie laden medial ein, am Leben des jeweils Anderen Anteil zu nehmen
und Entwicklungen mitzuverfolgen. Lorenzo empfindet diese Online-Treffen
»wie reden, natiirlich verkiirzt«. Wenn einige der Freunde sich leibhaftig
treffen, verschicken sie Fotos von diesen Treffen und versuchen die, die nicht
da sind, verbal einzubinden mit Worten wie »prost, wir sind zusammen
und wir feiern mit dir«. Auch Lorenzo betont das Erzihlen von Witzen als
Mittel des Zusammenhalts, wenn er sagt: »Wir haben dann begonnen mit
Witzen, das ist dann stundenlang weitergegangen und das war fast wieder
wie zusammensitzenc.

Mit Formulierungen »wie reden, aber verkiirzt« oder »fast wieder wie zu-
sammensitzen« ist die Art von Prisenz angesprochen, die im virtuellen Raum
entstehen kann. Es ist eine Prisenz, die, wie Greschke schreibt, nicht exklu-
siv an den Korper gebunden ist, denn sie ist vor allem eine kommunikative
Leistung (Greschke 2019, 10), ohne dass die Leiblichkeit ausgeschlossen wire,
worauf ich am Endes dieses Abschnitts eingehen werde.

Alina und Nala partizipieren an Online-Gruppen, in denen sich die
Familienmitglieder verschiedener Generationen treffen. In Nalas WhatsApp-
Gruppe wird tiglich geschrieben. Diskutiert werden Beziehungsfragen
insbes. Mann-Frau-Beziehungen; dariiber hinaus erfihrt sie dort emotionale
Unterstittzung: »Ich kann weinen und dann trostet mich das schnellers,
erzdhlt sie. Alina hat eine Community im Netzwerk Viber gegriindet, in der
sich die regional verstreute Verwandtschaft trifft. Die Community begriindet
familiale Verbundenheit, von der sich Alina erhofft, dass sie von Dauer ist,
weshalb auch die jiingere Generation einbezogen wird, in Alinas Worten:
»Es ist wichtig, dass wir Kontakt haben und dass das immer so bleibt, weil
fast jeder von uns ist verheiratet und hat Kinder und damit die Kinder auch
Kontakt habenc.

Der virtuelle Ort wird zum Ort, an dem sich angesichts rdumlicher Tren-
nungen Freundschaften und Familie selbst vergewissern. Er lisst, wie Nala
es ausdriicke, taglich wissen, »dass es uns gibt«. Die Kommunikationstech-
nologie bildet, so Greschke, »eine unerlissliche technische Infrastruktur, um

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

unter den Bedingungen geografischer Multilokalitit kontinuierlich miteinan-
der und fiir-einander da sein zu kénnen« (Greschke 2019, 10).

Doch die digital gestiitzten »Gemeinschaften der Zeit« bilden sich nicht
unabhingig von den Wirklichkeiten jenseits des virtuellen Ortes. Die Techno-
logie hilft zwar, riumliche Distanzen zu ttberwinden, aber sie tilgt nicht die
Differenzen, die aus unterschiedlichen Tagesabliufen, Arbeitsrhythmen und
Zeitzonen resultieren. Lara’s Versuche, mit ihrer Familie in Spanien digital
zu kommunizieren, kollidieren mit deren Kommunikationszeiten, die nach
22 Uhr beginnen, wenn das Abendessen vorbereitet wird. »Aber um die Zeit
bin ich platt«, erklirt Lara. Jasmin wiirde mit ihrer Familie im Iran gerne am
Wochenende kommunizieren, was nicht immer gelingt, weil die Familienmit-
glieder am Wochenende arbeiten. Mit der Dauer der Migration diirften sich
die Differenzen in den Lebensstilen verstirken, was erhohte Anforderungen
an die Herstellung von Freundschaft und Familie als kommunikative Leistung
stellt.

Wie bereits angesprochen, spannen sich die medial basierten Freund-
schaften und Familiennetzwerke nicht nur zwischen Herkunfts- und Migra-
tionsland auf, sondern erstrecken sich iiber weitere Linder und Kontinente,
die fiir Freunde oder andere Familienmitglieder zu Migrationslindern gewor-
den sind. Die zunehmende Mobilitit im Zuge der Globalisierung verstirkt
die Tendenz zur transterritorialen Ausbreitung tradierter sozialer Netzwerke.
Daraus wiederum resultiert das Erfordernis, Freundschafts- und Familienzei-
ten intentional herzustellen und sich dafiir grenziiberscheitender Medien zu
bedienen.

5.1.2  Der Code der Bilder

Neben der Wortsprache haben Bilder als Medien der Kommunikation und
des Beziehungsmanagements an uniibersehbarer Bedeutung gewonnen: Sta-
tische Bilder in Form von Fotografien, bewegte Bilder in Form von Videos,
Bilder, die Migrant*innen verschicken oder nicht verschicken, die sie erhal-
ten, nach denen sie in den (digitalen) Medien suchen oder ausdriicklich nicht
suchen oder Bilder, die die medial gestiitzte visuelle Interaktion wie die Bild-
telefonie liefert. Bilder zihlen nach Susanne Langer zur prisentativen Sym-
bolik, die als Ganzheit wirkt, indem sie Szenen reprisentiert im Unterschied
zur Wortsprache, die Langer der diskursiven Symbolik zuordnet, die Bedeu-
tungen nacheinander iibermittelt (Langer 1965, 103). Bilder sprechen Emotio-
nen und Sinne unmittelbar an (a.2.0., 102). Bilder, die Migrant*innen erhal-

13.02.2026, 09:56:0¢ o

187


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Global Age, Migration und Medien

ten, visualisieren, was sich auflerhalb ihrer Sichtweite befindet, Bilder, die sie
verschicken, visualisieren, was sich aufierhalb der Sichtweite Anderer befin-
det. Trotz ihrer Unmittelbarkeit sind Bilder ebenso wenig wie Worte blof3e
Wiederholungen von Wahrnehmungserlebnissen, »sondern immer auch de-
ren schopferische Neugestaltung durch den Geist« (Cohnen 2008, 110). Sie
verfiigen iiber einen visuellen Code, der Botschaften tibermittelt (a.a.0. 113).
Um die Botschaften im Kontext von Migration zu verstehen, gilt es diesen
Code zu entziffern.

Bilder als Beweisstiicke

Migrant*innen schicken, wie sie erzihlen, statische und bewegte Bilder an ih-
re Familien und Freunde im Herkunftsland oder in anderen Lindern z.B. Fo-
tos von der neuen Wohnung, vom Pandabiren, der fiir den Sohn gekauft wur-
de, von der Aufenthaltsgenehmigung, von der Hochzeit im Migrationsland,
vom neuen Sofa. Welcher Code steckt in diesen Bildern? Susan Sontag schligt
vor, Fotografien als »Beweisstiicke in einer fortschreitenden Biografie« (Son-
tag 2013, 159) zu betrachten. Die genannten Fotografien kénnten als Beweise
gelesen werden, dass die Migration ein richtiger Schritt war, der in ein bes-
seres bzw. sichereres Leben gefithrt hat, der Erfolg dokumentiert. Es gibt an-
dere Bilder, die eher als Beweis gesehen werden konnen, dass Migrant*innen
dabei sind, die neue Umgebung in Besitz zu nehmen (a.a.0. 148). Dafiir spre-
chen Bilder, die Ausblicke aus Alexandras Wohnung im 7. Stockwerk zu un-
terschiedlichen Tageszeiten oder mit unterschiedlichem Wolkenspiel zeigen
oder die Fotos, die Lara bei einem Ausflug auf einen Berg im Migrationsland
macht und die das umgebende Bergpanorama zeigen oder auch Bilder, auf
denen zu sehen ist, was Jasmin im Migrationsland auffillt bzw. was sie sich
erschlieft: Konzertauffithrungen, Landschaften, einen siiffen Hund. Fotogra-
fieren ist nach Sontag »eine Methode zum Einfangen einer als widerspenstig
und unzuginglich empfundenen Realitit« (a.a.0., 156). Fiir Migrant*innen ist
die unbekannte Realitit des Migrationslandes notwendig widerspenstig, da
in vielerlei Hinsicht neu und fremd. Die Fotografie bemichtigt sich Sontag
zufolge der Realitit und stellt sie dem Bewusstsein zur Verfiigung, was in die
Lage versetzt, adéiquater zu reagieren (a.a.0., 168).

Der Intensitit, durch Fotografieren neue Wirklichkeiten einzufangen
steht die Ablehnung entgegen, bestimmte Wirklichkeiten fotografisch zu
dokumentieren. Sie wird allerdings nur von Rogers geiufert, der mit seinen
Freunden und seinen fritheren Kollegen in einem Waisenhaus in Uganda

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

digital kommuniziert. Rogers lehnt es ab, Fotos von teuren Autos zu machen
und nach Uganda zu schicken, weil er um die Wirkung des Bildercodes
weif3. Solche Bilder wiirden den Eindruck erwecken, jeder im Migrationsland
verfiige iiber ein teures Auto; bewusst setzt er solchen Illusionen Bilder von
seinem Roller entgegen, den er als sein Auto bezeichnet.

Eine andere Art der »Bildverweigerung« zeigt sich bei zwei Migrant*in-
nen aus Syrien. Sie verweigern sich den von den Medien gelieferten Bildern
von Bombardements in Syrien. Sie wollen sich dem Code dieser Bilder nicht
stellen, der fiir Zerstorung, Gewalt, Macht und Ohnmacht steht.

Bilder als Zeichen der Verbundenheit

Der Austausch von Fotos legt auch Zeugnis von freundschaftlicher und fa-
milialer Verbundenheit ab (wie im Abschnitt »Kommunikative Herstellung
von Gemeinschaft« bereits angesprochen), was umso wichtiger wird, wenn
Freundschaften und Familie sich verindern oder gefihrdet sind (a.2.0., 14).
Rogers spricht die Herstellung von Verbundenheit durch Bilder direkt an,
wenn er benennt, was die erhaltenen Fotos fiir ihn ausdriicken, die er aus dem
ugandischen Waisenhaus bekommt, das er mitaufgebaut hat. Es sind Bilder
itber neu aufgenommene Kinder, iiber die Aktivititen der Kinder, iiber Tiere,
die gekauft werden. Dadurch, dass ihm diese Bilder geschickt werden, bleibe
er »ein Teil von diesem Waisenhaus«. Jasmin schildert die Situation abends
vor dem Einschlafen als eine Situation, in der sie ihre Verbundenheit mit dem
im Iran lebenden, kranken Vater geradezu zelebriert. Sie betrachte ein Bild
von ihm auf dem Smartphone, das ihn lichelnd zeige und bete, dass er wie-
der gesund wird. Alexandra misst den iibermittelten Bildern, die Ausblicke
aus ihrer Wohnung zeigen, eine grofiere Bedeutung zu als den kommuni-
zierten Worten, wenn sie erklirt: »Ich glaube, es ist wichtiger zu wissen, was
ich sehe und wo ich bin, statt ein Wort«. Diese Bilder unterstreichen nicht nur
die Inbesitznahme der neuen Umgebung; sie zu teilen heifdt auch, da Bilder
direkt zu den Sinnen sprechen, das Erleben und die Gefiihle zu teilen, was
Verbundenheit noch mehr unterstreichen kann als Worte.

Eine andere Form der visuellen Kommunikation ist die Bildtelefonie via
Skype oder WhatsApp, der von Migrant*innen eine mindestens so grof3e Be-
deutung zugeschrieben wird wie der verbalen Kommunikation; manche ge-
ben ihr sogar den Vorzug. »Gott sei Danks, konne sie ihre Schwester, die in
Marokko lebt, bei ihren WhatsApp-Telefonaten sehen, erzihlt Samira. Es kon-
ne dann auch das zum Gesprichsthema werden, was man sieht. Jasmin nennt

13.02.2026, 09:56:0¢ o

189


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Global Age, Migration und Medien

die visuelle Kommunikation »Reden mit Gesichtern, auf die sie im Kontakt
mit ihrer iranischen Familie dringt, in ihren Worten: »Bitte, wir miissen uns
schauen«. Die Bedeutung, die das Sehen fiir sie hat, wiederholt sie im In-
terview mehrmals mit Formulierungen, wie »sich sehen ist besser« oder »mit
Sehen ist sehr sehr besser«. Das Sehen bringt den Kérper ins Spiel, wenn auch
nur als Bild. Dennoch kann der sichtbare Kérper, genauer, kénnen die Kor-
perhaltung, die Bewegung, die Mimik, die Gestik, die gesprochenen Worte
laufend kommentieren, sie erginzen oder relativieren und damit umfassen-
dere Eindriicke vermitteln.

Kommt es neben der virtuellen Prisenz im digitalen Raum zu einer phy-
sischen Prisenz z.B. durch Besuche, nimmt die Bedeutung des Bildes nicht
notwendig ab. Malika schildert den Besuch ihrer marokkanischen Eltern im
Migrationsland, der geradezu ein »visuelles Feuerwerk« ausloste. Der Besuch
wurde detailliert visuell dokumentiert. »Egal, wo wir waren, schildert Ma-
lika, »wir haben Bilder gemacht«, die als sichtbare Zeichen der Verbunden-
heit den in Marokko Zuriickgebliebenen geschickt wurden, oft 20 bis 40 Bil-
der pro Tag. Mischformen von leiblicher und medialer Prisenz werden nach
Greschke generell zur Normalitit und soziale Beziehungen sind ihr zufolge
zunehmend durch eine Verkettung von Off- und Online-Situationen gekenn-
zeichnet (Greschke 2019a, 3). Dies gilt auch fiir Migrant*innen, wenngleich
unter erschwerten Bedingungen. Grofe raumliche Distanzen, fehlende cko-
nomische Mittel, Krieg, Ausreisebeschrinkungen, Krankheit reduzieren die
Moglichkeiten leibhaftiger Begegnungen.

Um nun zusammenzufassen: Menschen, die durch Migration iiber linge-
re Zeit oder vielleicht fiir immer getrennt sind, nutzen insbes. digitale Medien
und deren Anwendungen zur Kommunikation in Wort und Bild als einen »ge-
nerativen Teil einer translokalen Lebensweise im transstaatlichen Kontext«
(Greschke 2019, 8). Mit Hilfe dieser Medien wird eine symbolische Welt mit
hohem Sinnerzeugungspotential aufgebaut (Suber 2018, 177). Die Bedeutsam-
keit dieser Welt konstituiert sich im Fall von Migration innerhalb von Bedeu-
tungsgefiigen, die teilweise zwischen den Kommunizierenden geteilt werden,
teils unterschiedlich (geworden) sind, zumal sich die gesellschaftlich-politi-
schen Rahmenbedingungen an den jeweiligen Orten verindern. Im Interesse
des transterritorialen sozialen Zusammenhalts gilt es fiir Migrant®*innen die
mediale Herstellung der symbolischen Welt zu einem Dauerprojekt zu ma-
chen. Mit dieser Welt, die der Mensch zwischen die physische Wirklichkeit
und sein unmittelbares Erleben schiebt, iiberschreite er, wie Thomas Cohnen
behauptet »seine individuelle leibliche Existenz« (Cohnen 2008, 110).

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

Es darf angenommen werden, wofiir Maurice Merleau-Ponty grundlagen-
theoretische Erkenntnisse geliefert hat, dass die leibliche Existenz auch in der
medial gestiitzten Kommunikation eine unverzichtbare Rolle spielt. Sowohl
Worte als auch Bilder gewinnen nur dann einen Sinn, wenn es zwischen ihnen
und dem Menschen zu einer physischen Begegnung kommt (Merleau-Ponty
1967, 17). Als Zeichen einer Begegnung schildert Merleau-Ponty, wenn Worte
ein leibliches Geschehen ausldosen, wenn z.B. das Wort »hart« eine Starre in
Ricken und Hals erregt, ehe es Anzeige eines Begriffs ist (Merleau-Ponty 1966,
275). Das den Leib ergreifende Geschehen geht der Begriffserkenntnis voraus
und begleitet sie. Auch das Sehen und Verstehen von Bildern ist leibgebunden.
Man sieht nur, was man betrachtet. »Was wire das Sehen ohne jede Bewegung
der Augen?« (Merleau-Ponty 1967, 15), fragt Merleau-Ponty. Das Ineinander-
greifen von Sehen und Bewegung verbiete es, das Sehen als reine Denkope-
ration aufzufassen (a.a.0., 16). Leib und Seele bilden dem phinomenologi-
schen Ansatz Merleau-Pontys zufolge keine zwei Glieder, die von aufien auf-
einander einwirken. Das Physische, das Vitale und das Psychische lassen sich
lediglich als verschiedene Integrationsstufen unterscheiden (Merleau-Ponty
1976, 235), was bedeutet, dass die medial gestiitzte Kommunikation immer
auch die Leiblichkeit der Kommunizierenden erfasst. Die zentrale Bithne des
Lebens mag sich fiir Migrant*innen dank digitaler Kommunikationsmedien
jenseits ihres physikalischen Standorts ansiedeln, was aber nicht heifdt, dass
ihre Leiblichkeit ausgeklammert bleibt.

Ebenso wenig bleibt der historische Kontext ausgeklammert, innerhalb
dessen der Gebrauch digitaler Medien als Kommunikationsmedien sowie
die Generierung von Kommunikationsinhalten stattfindet. Medial gestiitzte
kommunikative Formen und Inhalte sind Zeitdokumente. Sie geben Aus-
kunft dariiber, was Migration zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt
bedeutet, welche Erfahrungen, welche Sorgen, Verluste und Anstrengungen
damit verbunden sind und welche medialen Praktiken entwickelt werden,
den Herausforderungen von Migration zu begegnen.

5.2 Medien als Lern- und Wissensorte

Migration stellt neue Anspriiche an Lernen und Wissensaneignung. Da bishe-
rige Werte und Regeln an Orientierungskraft einbiifen, erworbene Kompe-
tenzen und Fertigkeiten wenig oder keine Anerkennung finden und zugleich
neue Probleme und Fragen zur Losung anstehen, befinden sich Migrant*in-

13.02.2026, 09:56:0¢ o

191


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Global Age, Migration und Medien

nen in einer Phase intensiver Suchbewegungen (Negt 2008, 43). Dem erfor-
derlichen Lernen im Kontext von Migration kommt ein Bildungsbegriff ent-
gegen, den Wolfgang Klafki vorgestellt hat. Bildung soll Klafki zufolge »als An-
eignung der die Menschen gemeinsam angehenden Frage- und Problemstel-
lungen ihrer geschichtlich gewordenen Gegenwart und der sich abzeichnen-
den Zukunft und als Auseinandersetzung mit diesen gemeinsamen Aufgaben,
Problemen, Gefahren, Méglichkeiten« (Klafki 1998, 239) verstanden werden.
Klafki prasentiert diesen Bildungsbegriff ausdriicklich als pidagogischen und
politischen Entwurf, der nicht als national begrenzt aufgefasst werden soll.
Das Gemeinsame, das in diesem Abschnitt als Gegenstand lernender Ausein-
andersetzung thematisiert wird, bezieht sich auf Migationserfahrungen. Es
kommen vor allem individuelle Formen der Auseinandersetzung mit diesen
Erfahrungen zur Sprache, wie sie in den Interviews mitgeteilt wurden.

In Anlehnung an Oskar Negt lassen sich im Hinblick auf den Klafki’schen
Bildungsbegriff Schliisselkompetenzen benennen, die fiir Migrant*innen von
besonderer Bedeutung sind, namlich:

- Zusammenhinge herstellen

« Orientierungskompetenz

« Umgang mit bedrohter oder gebrochener Identitit
«  Erinnerungs- und Utopiefihigkeit (Negt 1998, 27ft.).

Diese Schlitsselkompetenzen kalkulieren ebenso wie der skizzierte Bildungs-
begriff den gesellschaftlich-kulturellen Wandel ein (Schachtner 2008, 16), der
den zentralen Anlass und Bezugspunkt in den Lernprozessen von Migrant*in-
nen bildet. Es geht im Folgenden nicht nur darum, wie sich Migrant*innen
zu Fragen des Lernens und der Wissensaneignung ins Verhiltnis setzen, son-
dern auch darum, wie sie das unter Riickgriff und Nutzung von Medien tun.

5.2.1 Wissen medial aneignen

»Man soll lernen, lernen, lernen«

»Eine Welt vermogen wir«, so Merleau-Ponty, »nur wahrzunehmen, wenn
Welt wie Wahrnehmung, ehe sie konstatierte Tatsachen sind, schon uns ei-
gene Gedanken sind« (Merleau-Ponty 1966, 426). Um sich in der neuen Um-
gebung des Migrationslandes zurechtzufinden, sollten Migrant*innen einen
Begriff oder eine Vorstellung von den Dingen und Situationen haben, die ih-
nen im Migrationsland begegnen. Einige der Interviewpartner*innen verfii-

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

gen iiber solche Einblicke durch Filme und Erzihlungen oder vorausgegange-
ne Kurzaufenthalte im Migrationsland. Andere sind in ein ihnen unbekanntes
Land gekommen. Ob mit der Wirklichkeit des Migrationslandes schon etwas
vertraut ist oder nicht, in jedem Fall verfiigen Migrant*innen iiber Wirklich-
keitsauffassungen, die im Herkunftsland entwickelt wurden und die die Per-
spektiven ihrer Wahrnehmung in der neuen Umgebung formen. Diese mogen
in manchen Bereichen hilfreich sein, aber hiufig miissen Migrant*innen auch
erfahren, dass sie nicht ausreichen und vielleicht sogar in die Irre fithren, wie
Arib erzihlte. Weil er, aus Marokko kommend, weder eine Vorstellung von un-
terirdischen Transportmitteln des 6ffentlichen Nahverkehrs hatte noch eine
Vorstellung von Touristenbiiros, irrte er stundenlang zu Fuf’ durch eine deut-
sche Groflstadt auf der Suche nach einer Bleibe. Ein anderes Feld, in dem die
Zugangskategorien fehlen, ist die Anbahnung von sozialen Kontakten im Mi-
grationsland. Migrant®innen sind in der Regel nicht damit vertraut, wie man
in der neuen Umgebung Beziehungen initiiert, in welchen Situationen und
mit welchen Worten.

Die vielen Unbekannten im Alltag von Migrant*innen begriinden einen
Lernbedarf, den der 21-jihrige Fatih wie folgt ausdriickt: »Man soll immer
lernen, lernen, lernen«. In unterschiedlichen Worten thematisieren auch an-
dere Migrant*innen wahrgenommene Lernerfordernisse. Sie berichten von
ihren Versuchen, an formalen Bildungsangeboten wie Sprachkurse, universi-
tire Studien, Ausbildungsangebote zu partizipieren oder Bildungsabschliisse
nachzuholen. Nur so viel sei dazu gesagt: Mit Ausnahme der Teilnahme an
Sprachkursen gestalten sich die Versuche von Migrant*innen, formale Bil-
dungswege im Migrationsland zu beschreiten, duflerst schwierig, weil ihre
bisherigen Schul-, Universitits- oder Ausbildungabschliisse keine Anerken-
nung oder nur eine Teilanerkennung finden oder Zuriickstufungen erfolgen,
die nochmaligen mehrjihrigen Schulbesuch erfordern bzw. ihr Aufenthalts-
status den Beginn von Studien oder Ausbildungen erschwert.! Migrant*innen
sind mit ihren Lernwiinschen in der Regel auf sich selbst geworfen; nicht zu-
letzt deshalb spielt das selbstorganisierte Lernen eine so zentrale Rolle in den
Interviews. Auf diese Art des Lernens konzentriere ich mich im Folgenden.

Die Schilderungen dieser Lernversuche erinnern an den von Horst Sie-
bert gepragten konstruktivistischen Lernbegriff, wonach »Lernen eine selbst

1 Eine Ausnahme bilden Migrant*innen, die zunichst im Rahmen universitirer Aus-
tauschprogramme ins Land gekommen und dann geblieben sind d.h. in den Mi-
grant*innenstatus wechselten.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Global Age, Migration und Medien

gesteuerte, konstruktive, biografisch geprigte, iiberlebensdienliche, kogniti-
ve und emotionale Titigkeit« (Siebert 2003, 13) darstellt. Zu den wichtigsten
Lernzielen der interviewten Migrant*innen zihlt das Erlernen der Sprache
des Migrationslandes, worin sich ein intuitiver Zugriff auf die in den Wor-
tern enthaltenen Gedanken ausdriickt, die Merleau-Ponty als Bedingung fiir
die Wahrnehmung von Wirklichkeit behauptet (Merleau-Ponty 1966, 426). Als
hiufigste Medien des selbstorganisierten Spracherwerbs werden Fernsehse-
rien und Youtube-Videos genannt. Fernsehserien eignen sich zum Sprachen-
lernen, weil die Akteur*innen der Serien iiber einen lingeren Zeitraum die-
selben bleiben, Personlichkeitsprofile und Handlungsstrategien vertraut wer-
den, was das Verstehen ihrer Auferungen und das Erlernen des gebrauchten
Vokabulars erleichtert. Auch Youtube-Videos haben einen sprachlichen Wie-
derholungseffekt, weil sie mehrmals konsumiert werden kénnen und das Er-
lernen von Begriffen und Redeweisen durch Wiederholung geférdert wird.
Fiir Malika waren die Kindersendungen im Fernsehen fiir den Spracherwerb
hilfreich, die sie zusammen mit den Kindern schaute, die sie als Au pair im
Migrationsland betreute. Diese Sendungen haben ebenfalls hiufig Serienfor-
mat. Die Eignung von Serien und Youtube-Videos fiir den Erwerb einer frem-
den Sprache diirfte aber nicht nur in dem Wiederholungseffekt begriindet
sein, sondern auch in den Bildern, die die Worte veranschaulichen und vor
allem in den Szenen, in die die Kommunikation eingebettet ist und die Identi-
fikationen provozieren, was emotional involviert und sich dadurch nachhaltig
im Gedichtnis einprigt.

Farid verfolgt deutschsprachige Diskussionen in Facebook-Gruppen aus
zweierlei Griinden, wie er erkldrt: Erstens, um die Sprache des Migrations-
landes zu erlernen und zweitens, um die Kultur des Migrationslandes zu ver-
stehen. Er thematisiert explizit den engen Zusammenhang von Sprache, Den-
ken und Wahrnehmung. Dem Verstehen-Wollen liegen ebenfalls zwei Motive
zugrunde. Er will Kommunikationsverhalten und -muster verstehen, um ad-
dquat reagieren zu konnen. Er illustriert dieses Motiv mit einem Szenario,
in dem es zu einem Konflikt mit seinem Chef an einem méglichen spiteren
Arbeitsplatz kommt und erklart, wozu er in dieser Situation in der Lage sein
mochte: »I should talk with him like German people, not like Syrians«. Als
zweites Motiv nennt er seinen Wunsch zu verstehen, wie die Menschen des
Migrationslandes tiber Muslime denken. Er prizisiert: »Why they are scared
from the Muslims« Wie in allen Religionen gebe es auch unter den Muslimen
radikal Denkende, aber das sei eine Minderheit. Welche Griinde haben Men-
schen, so seine Frage, die die Muslime unter Generalverdacht stellen? Diesem

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

Verdacht sind auch er selbst und seine Familie, die mit ihm im Migrationsland
lebt, ausgesetzt.

Sprachkompetenz, durch die Einblicke in die Wirklichkeit gewonnen und
verbal zum Ausdruck gebracht werden kénnen, erhéht nach Hans Karl Pe-
terlini die Chancen zum »politischen Mitreden« (Peterlini 2016, 144). Fiir Pe-
terlini ist Sprache ein »Instrument der Teilhabe an Macht und Gemeinschaft
ebenso wie sie daraus ausschliefen kann« (ebd.). Er plidiert fiir die Authe-
bung des monolingualen Prinzips, das »alle, die einen erschwerten Zugang
zur Mehrheitssprache haben, in eine Position der Minderwertigkeit« (a.a.0.,
164) bringt. Das Gefithl von Minderwertigkeit aufgrund mangelnder Sprach-
kenntnisse taucht in den Interviews immer wieder auf z.B. wird es von Fa-
tih formuliert, der seine Sprachkenntnisse wiederholt als ungeniigend dar-
stellt in Worten wie »wenn ich rede, dann rede ich nicht so gut [...], wie das
sein soll, aber auch Fortschritte registriert, wenn er erklirt: »Wenn ich jetzt
Deutsch rede, ich merke sofort, wenn ich einen Fehler mache [...]«. Aber selbst
in dieser Auflerung, die auf einen Erfolg verweist, steckt die Sorge, Fehler zu
machen.

Neben dem medial gestiitzten Erwerb von Sprachkompetenz werden
vereinzelt Medien auch als Orte und Instrumente zur Erweiterung beruflich
nutzbaren Wissens genannt. Malika z.B. versucht sich mittels Youtube-Videos
pidagogisches Wissen anzueignen, das sie in ihrem pflegepidagogischen
Berufsfeld nutzen kann. Elena, die bis zu ihrer Migration in Belarus gelebt
hat, folgt belarussischen Blogs, in denen psychologische Fragen behandelt
werden. Auch sie kann das erworbene Wissen in ihrer beruflichen Titigkeit
als Sprachlinguistin an einer deutschen Universitit nutzen.

Die geschilderten medialen Lernstrategien werden tiberwiegend indivi-
duell praktiziert. Einige Interviewpartner*innen berichten von einem Lernen
in Gemeinschaft. Dia hat sich einer selbstorganisierten Facebook-Gruppe an-
geschlossen, in der auf Deutsch kommuniziert wird und in der die Teilneh-
mer*innen grammatikalische Ubungen einstellen. Dia hat als weiteres Mittel
des Spracherwerbs das Medium Buch gewihlt; er selbst hat handschriftlich
ein Buch verfasst (das er der Forscherin zeigt), in dem er »kleine Sitze« auf
Arabisch-Deutsch und Deutsch-Arabisch zusammengestellt hat, die die All-
tagskommunikation insbes. den héflichen Umgang miteinander verbessern
kénnen, Sitze wie »wie geht's Dir? Wie geht's’s Thnen? Danke, gut. Und Ih-
nen’«. Es scheint, als ob er dieses Buch nicht nur fiir den eigenen Gebrauch
geschrieben hat. Mit dem Hinweis, er sei Lehrer, den er im Zusammenhang

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Global Age, Migration und Medien

mit dem Buch macht, deutet er an, dass er sein in Buchform gesammeltes
Sprachwissen gerne weitergeben wiirde.

Auf die Frage, was Sprache fiir ihn bedeute, antwortet Dia: »Eine Sprache,
ein Mensch; zwei Sprachen, zwei Menschen. Ich kenne jetzt fiinf Sprachen,
ich bin funf Sprachen zusammenc. Diese These, dass die Kenntnis mehrerer
Sprachen zu einer Vervielfiltigung der Personlichkeit fithrt, unterstellt, dass
mit den jeweiligen Sprachen verschiedene Perspektiven, Handlungsmuster
und Selbstkonzepte verbunden sind, die aus Dia’s Sicht zu einer Gesamtper-
sonlichkeit verschmelzen konnen.

Um eine andere Art von Wissen geht es in Malikas Facebook-Gruppe
»Fremde in Deutschlandc, in der Migrant*innen regelmifig Informationen
und Tipps austauschen z.B. wo es Sonderangebote, Rosenwasser oder ara-
bische Siifdigkeiten gibt. Das kommunizierte Wissen unterscheidet sich von
dem in Dias Facebook-Gruppe kommunizierte Sprachwissen, doch findet
ebenfalls eine gemeinschaftliche Aneignung von alltagsbezogenem Wissen
statt. Beide Beispiele reprisentieren »Communities of Practice«, ein von
Etienne Wenger und Jean Lave geprigter Begriff, der eine Gruppe von Men-
schen bezeichnet, die »in einen Prozess kollektiven, auf einen gemeinsamen
Gegenstand bezogenen Lernens involviert sind« (Wenger 2006, 1). Wenger
nennt drei Merkmale, die eine »Community of Practice« charakterisieren:

1. The Domain: Die Mitglieder der Community verbindet ein spezifisches
Interesse

2. The Community: Es werden Beziehungen gebildet, die es erlauben, von-
einander zu lernen.

3. The Practice: Die Mitglieder sind Praktiker*innen, die ein gemeinsames
Reservoir an Erfahrungen, Geschichten und Werkzeugen entwickeln
(Wenger 2006; Schachtner 2008, 24).

»Communities of Practice« sind nicht in Institutionen gefangen, sie vernet-
zen iiber institutionelle und geografische Grenzen hinweg. Mehr als jede an-
dere Technologie kann das Internet diese grenziiberschreitende Vernetzung
unterstiitzen.

»Ich bin in Afrika im Fernsehen jeden Tag«
Die medial gestiitzte Wissensrecherche zu gesellschaftspolitischen und kul-
turellen Themen, die das Herkunfts-, das Migrationsland oder andere Teile

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

der Welt betreffen, bezeichnet eine weitere Form der Wissensaneignung,
die in den Interviews der Studie »Transnational leben« geschildert wird.
Als mediale Wissensquellen werden das Fernsehen, das Internet, Zeitungen,
Radio genannt; zunehmend erfolgt die Rezeption der verschiedenen Medien-
formate digital. Hepp/Bozdag/Sano unterscheiden in ihrer Migrationsstudie
»Mediale Migranten« zwischen Herkunfts-, Ethno- und Weltorientierten, je
nachdem, ob sich das genutzte Medienrepertoire primir auf das Herkunfts-
land bezieht (Herkunftsorientierte), ob Medienangebote des Herkunfts-
und Migrationslandes gleichermafien genutzt werden (Ethnoorientierte)
oder eine Nutzung des weltweiten Medienangebots stattfindet (Weltorien-
tierte) (Hepp/Bozdag/Sana 2011, 70). Es dominierten in dieser Studie die
Ethnoorientierten (a.a.O., 68).

Auch in der Studie »Transnational leben« betonen eine Reihe von Inter-
viewpartner*innen die Relevanz von Medien und medialen Berichten des
Herkunftslandes. »Ich bin in Afrika im Fernsehen jeden Tag, sagt Amar; sein
Interesse gilt vor allem dem senegalesischen Fernsehen, das iiber die Region
berichtet, in der er aufgewachsen ist. Lara erklart:

»Also, das Radio tiber Internet, das ist fiir mich quasi ein Mittelpunkt gewor-
denseitungefihr4/5]ahren.]a, das braucheichinder Friih’, also, ich brauche
unbedingt das Radio. Das ist quasi mein Bezug zu meinem Land (.). Ich lese
auch die Zeitung, die spanische Zeitung lese ich«.

Costas liest taglich mehrere griechische Zeitungen online und Fatih holt sich
die fehlenden Informationen iiber die politische Situation in Syrien, die ihm,
wie er meint, seine Eltern vorenthalten, durch Handyvideos, die vor Ort ge-
dreht und als Youtube-Videos verbreitet werden.

Parallel zu den Medienangeboten des Herkunftslandes nutzen die
Interviewpartner®innen der gegenstindlichen Studie dhnlich wie die Eth-
noorientierten (ebd.) zusitzlich Medien des Migrationslandes. Nachdem
Lara am Morgen die spanischen Nachrichten gehort hat, wendet sie sich den
deutschen Nachrichten zu. Amar schaut am Abend, wenn er von der Arbeit
kommt, nacheinander die Fernsehsender ZDF, France, Senegal. Brian, ein
ugandischer Journalist, geht seinem Interesse an Politik in der Rezeption
eines breiten Spektrums von Medienangeboten des Bayerischen Rundfunks,
der Augsburger Allgemeinen, der Deutschen Welle, des arabischen Senders
Al Jazeera, des amerikanischen Senders CNN und des englischen Senders
BBC nach. Die beiden letzten Beispiele verweisen auf eine Mediennutzung,
die fiir eine Weltorientierung im Sinne von Hepp/Bozdag/Sana (a.a.0.) steht.

13.02.2026, 09:56:0¢ o

197


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Global Age, Migration und Medien

Der Zugang zu internationalen Medien ist fiir Migrant*innen moglich, weil
sie hiufig mehrere Sprachen sprechen u.a. die Sprache der ehemaligen
Kolonialmacht und eine weitere, in der Schule erlernte Zweitsprache.

Das festgestellte ausgeprigt Interesse an den Medien des Herkunftslan-
des konnte damit zusammenhingen, dass sich in dem stindig aktualisier-
ten Wissen iiber dieses Land, eine vertraute Lebenswelt erhilt, die iiber Jahre
hinweg Orientierungsrahmen fiir das Denken, Fithlen und Handeln von Mi-
grant*innen bildete. Je weniger gesichert der lebensweltliche Orientierungs-
rahmen im Migrationsland ist, desto unentbehrlicher diirfte der mediale Be-
zug zum Herkunftsland sein.

Die gleichzeitige Nutzung der medialen Kanile des Migrationslands und
internationaler Medienformate ist nicht nur als additive Wissensaneignung
zu betrachten. Viel wahrscheinlicher ist, dass ein solches Medienhandeln zu
Vergleichen und multiperspektivischen Betrachtungen anregt, durch die Zu-
sammenhinge durchschaut werden, was wiederum die Orientierungskom-
petenz fordert. Beide Fihigkeiten sind nach Negt Schliisselkompetenzen in
einer globalen Welt, die nicht nur fiir Migrant*innen unibersichtlich gewor-
den ist und zur Neupositionierung dringt.

Durch die Rezeption der Medien des Herkunftslandes nehmen Mi-
grant*innen einerseits Anteil an dort stattfindenden Neuentwicklungen,
andererseits werden Erinnerungen wachgerufen, was aber nicht zu einer
Konservierung dieser Erinnerungen fithren muss. Denkbar ist auch, dass
der durchwegs festzustellende multimediale Blickwinkel dazu animiert,
eingefahrene Denkgewohnheiten und Verhaltensweisen hinter sich zu las-
sen, anders gesagt, dass er Abschiede forciert und Platz fiir Neues schafft
(Schachtner 2008, 16).

Das Erinnern und die Aneignung von neuem Wissen beriihrt die Selbst-
konzepte von Migrant*innen; es kann in Frage stellen, ermutigen oder ver-
unsichern. Negt hat, wie erwihnt, auch die Identititskompetenz als Schlits-
selkompetenz genannt, der ich an dieser Stelle nicht nachgehe, weil es dazu
ein eigenes Kapitel in diesem Buch gibt.

So sehr Medien als Orte des Lernens und der Wissensaneignung geschitzt
werden, es wird auch Medienkritik geduf3ert, die sich ausschliefilich auf eta-
blierte Medienkanile bezieht. Die Kritikpunkte sind: das Vorenthalten be-
stimmter Informationen und eine manipulative Berichterstattung. Arif kri-
tisiert, dass in westlichen Medien nicht iiber israelische Luftangriffe auf den
Libanon, wo er bis zu seinem 22. Lebensjahr lebte, berichtet werde. Er ha-

13.02.2026, 09:56:0¢ o



https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

be sich deshalb dem arabischen Nachrichtensender Al Jazeera® zugewandt.
Alina kritisiert die abwertende Berichterstattung itber Bosnien durch westli-
che Medien zur Zeit des Kriegs im ehemaligen Jugoslawien. IThrer Meinung
nach wurde iiber dieses Land, aus dem sie migriert ist, so berichtet, als seien
die Leute dort »100 Jahre zuriickgeblieben [...]. So haben die uns prisentiert«.
Nicht weniger kritisch sieht sie die aktuelle Berichterstattung der bosnischen
Medien insbes. im Politikressort. »Ich finde, die sind gar nicht ehrlich. Das
ist alles irgendwie gelogenc, sagt sie. Auch wenn sich explizit nur zwei Mi-
grant*innen medienkritisch duflern, die medienkritische Haltung diirfte ver-
breiteter sein. Dafiir spricht, dass die Interviewpartner*innen durchwegs ihre
Information aus verschiedenen Medienformaten beziehen, dass sie nationale
und internationale Medien nutzen, wobei es thnen nicht nur um den Erwerb
einer umfangreichen Wissensbasis gehen mag, sondern auch um eine erhéh-
te Chance, manipulative Medieninhalte zu identifizieren.

In den von den Migrant*innen geschilderten medialen Praktiken der Wis-
sensaneignung zeigen sich eigenwillige Prozesse der Interpretation, Deutung
und Bedeutungszuschreibung, wie sie aus konstruktivistischer Sicht typisch
sind fur selbstorganisiertes Lernen (Siebert 2003, 17). Dariiber hinaus mi-
schen sich in der Medienaneignung von Migrant*innen Formen des Dekon-
struierens und Konstruierens indem z.B. bisherige eigene Handlungsmuster
oder mediale Zuschreibungen hinterfragt und dadurch Alternativen sichtbar
werden, die dazu verhelfen, neue Lebensentwiirfe zu entwickeln. Ein Film im
Herkunftsland Marokko, der ein autonomes Frauenleben in Szene setzte, ja,
schon der Besuch eines Kinos, der fiir Midchen und Frauen verboten war, wie
Malika berichtet, diirften zusammen mit weiteren medialen Erfahrungen im
Migrationsland nicht ohne Einfluss auf ihre Dekonstruktion des arabischen
Frauenmodells geblieben sein, dem Malika einen selbstbestimmten Lebens-
entwurf entgegenstellt. Dieser sieht das Erlernen eines qualifizierten Berufs
sowie das Bestehen auf einer gerechten Arbeitsteilung in der Familie vor.

5.2.2  Wissen medial prasentieren und vermitteln

Wissensaneignung sollte nicht wie einige Interviewpartner*innen klarstellen,
als Einbahnstrafie gedacht werden. Wissensbedarf existiere angesichts einer

2 AlJazeera hatseinen Sitzin Doha/Katar und startete am1.11.1996 seinen Sendebetrieb.
Im Jahre 2006 ging er mit einer englischen Version auf Sendung.

13.02.2026, 09:56:0¢ o

199


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Global Age, Migration und Medien

sich zunehmend multikulturell gestaltenden Gesellschaft auch auf Seiten de-
rer, die schon lange im Migrationsland leben oder dort geboren sind. Zwei
Migranten, deren Herkunftslinder Senegal und Kamerun sind, konstatieren
falsche Bilder itber Afrika im Migrationsland, die sie medial korrigieren wol-
len. Wenn Ron erzidhlt, dass ihm im Migrationsland Fragen gestellt werden
wie »was ist eigentlich dein Haustier? Elefant oder Lowe?«, dann ist das nicht
wortlich zu nehmen, sondern als Parabel fiir eine Haltung, die Menschen aus
Afrika in die Nihe wilder Tiere riickt. »Vielleicht denken sie«, erklirt Ron,
»dort (in Afrika, d. A.) lebt man noch in Biumen«. Ron schickt Fotos und Vi-
deos an seine Arbeitskollegen im Migrationsland, die ein anderes Afrika zei-
gen z.B. Bilder von seinem Elternhaus in Kamerun, die einen Arbeitskollegen
in bewunderndes Staunen versetzt haben. Er konfrontiert die Menschen im
Migrationsland auch mit Essgewohnheiten, die im Osten Kameruns iiblich
seien und eine besonders gesunde Erndhrung darstellten. Die Videos thema-
tisieren den Genuss von Insekten. Dazu Ron: »Wo die Leute Insekten essen,
gibt's so gut wie kein Krankenhaus. [..] kein Arzt will dort arbeiten«, weil es
an Patienten mangle. In den Gegenden an den grofien Hifen dagegen, wo die
Menschen europiische Produkte essen, seien die Krankenhiuser voll. Damit
sagt Ron, dass die Essgewohnheiten in Kamerun keineswegs den deutschen
Essgewohnheiten unterlegen sind, sondern vielmehr »gesunde Impulse« set-
zen konnten.

Amar’s Medium, das Afrika im Migrationsland anders in Szene setzen
soll, ist die Zeitung »Djelo — Afro Magazin Berlin«, Organ eines Vereins fir
Integration und Migration, den Amar mitbegriindet hat. Dass sich Djelo auch
an die deutsche Bevolkerung richtet, lisst sich daran ablesen, dass sie in deut-
scher Sprache verfasst ist. Djeli sind, wie Amar erklirt, Musiker, Tromm-
ler, die die Geschichte eines Landes, eines Volkes erzihlen. Die Zeitschrift
Dijelo erzihlt die Geschichte afrikanischer Linder und ihrer Bewohner*innen
und zwar aus der Perspektive dieser Linder und ihrer Bewohner*innen. »Wir
mochten nicht immer«, betont Amar, »dass die anderen iiber uns berichten.
Wir berichten iiber uns selbst«. Djelo ist das Medium zur Herstellung einer
Offentlichkeit, einer Gegenéffentlichkeit, wenn man Nancy Fraser folgt (Fra-
ser 1996, 157). Fraser plidiert fiir vielfiltige Offentlichkeiten in multikulturel-
len Gesellschaften, die sicherstellen, dass die Fragen von Minderheiten nicht
untergehen, sondern zu einem offentlichen Thema werden (Fraser 1996, 169).
Es geht um die eigene Stimme, den eigenen Blick auf gesellschaftliche Ver-
hiltnisse, die eine lang getibte, kolonial gepragte Praxis durchbrechen. Amar
ist im Interesse dieser selbstbestimmten Offentlichkeit zusitzlich auf Face-

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

book prisent, »sehr prasent«, wie er sagt. Er betrachte seine Facebookauf-
tritte nicht als Privatsache. Sie dienten sowohl der Prisentation von Wissen
iiber die afrikanische Gemeinde im Migrationsland als auch iiber Ereignis-
se in einzelnen afrikanischen Lindern. Er bezeichnet die digitale Wissens-
prasentation als Kampf, vermutlich, weil er um die Gegner seiner Botschaf-
ten weifd. Amar’s kimpferische Metaphorik, die ich bereits vorgestellt habe
(s.4.2.6) setzt sich in seinen medialen Auftritten fort.

Neben den medialen Projekten der Wissensreprisentation und der Wis-
sensvermittlung, die auf die Rezeption durch die Angehérigen im Migrati-
onsland abzielen, gibt es Projekte, die die Menschen in den Herkunftslin-
dern erreichen sollen. Ron hat mit anderen zusammen digital gestiitzte Bil-
dungsprojekte entwickelt, die bereits angesprochen wurden (s.4.2.6). Er will
mit diesen Projekten sein im Migrationsland an einer Universitit erworbenes
Wissen an die Menschen seiner Herkunftsregion weitergeben. Seit 2015 bietet
er in Kamerun Kurse an, die Frauen IT-Kenntnisse und Softskill-Kenntnisse
vermitteln und ihnen so berufliche Méglichkeiten erdffnen. Zehn Frauen wer-
den jahrlich ausgebildet; 35 Frauen haben danach einen Job gefunden. Die
digitale Technik bildet in diesen Kursen den Gegenstand des Lernens und
zugleich wird sie als Kommunikationsmedium genutzt. Ron zielt mit diesen
Bildungsprojekten nicht nur auf verbesserte Jobchancen fiir Frauen in Kame-
run, sondern auch auf die Verinderung der dortigen Geschlechterverhiltnisse
ab. Er verbucht es als Erfolg, dass die »Manner mittlerweile mehr Respekt vor
ihren Frauen haben« und sagen konnen: »Ja, meine Frau kann schon was«.

Ein zweites Bildungsprojekt, das Ron gestartet hat, zielt auf die Wissens-
vermittlung an die nachfolgende Generation in verschiedenen afrikanischen
Lindern ab. Er hat in einer Datenbank 800 Telefonnummern von Frauen ge-
speichert. An diese Frauen schickt er regelmifig selbst entwickelte kurze
Trickfilme mit einer Botschaft, genauer einer Frage, die die Frauen animieren
soll, sich um das Lernen und die Bildung ihrer Kinder zu kiitmmern. Die Fra-
gen lauten z.B.: »Waren die Kinder heute in der Schule? Wie, was essen die
Kinder nach der Schule? Wie machen sie ihre Hausaufgaben?« Wieder sind es
die Frauen, die Ron als Akteurinnen anspricht, weil er annimmt, dass es vor
allem die Frauen sind, von denen innovative Impulse ausgehen konnen, dass
sie es sind, die etwas bewegen.

Diesen Abschnitt zusammenfassend, lisst sich festhalten: Die lern- und
wissensbezogene Nutzung von Medien steht unter der Regie von Suchbewe-
gungen im Interesse von Neuorientierung und Neuordnung von Alltag und
Leben. Es geht um die Suche nach neuen Kompetenzen wie Sprach- und

13.02.2026, 09:56:0¢ o

201


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Global Age, Migration und Medien

Verhaltenskompetenzen, berufliche und Alltagskompetenzen sowie um die
Erweiterung des eigenen Wissenshorizonts im Hinblick auf Herkunfts- und
Migrationsland und dariiber hinaus.

5.3 (Mediale) Erfahrungen (medial) erinnern und reflektieren

»[...] ich bin an einem neuen Ort

Und ich bin auf der Suche

Auf der Suche nach alten Diften, um
mich zu Hause zu fiihlen.

[.]

Und ich suche nach Vertrautem

Damit ich aufspringen und sagen kann:
>Das kenne ich!«

[..]

Die Landschaft, merke ich, hat sich ver-
dndert

Aber ich suche nach dem Alten, Clei-
chen.

Suche etwas Normales an einem Ort
Wo meine alten Symbole neue Bedeu-
tungen haben [..].«

(Breeze Anderson 2018, 61f.)

Barbara Breeze Anderson sucht mit Hilfe des Mediums Gedicht nach den al-
ten Diiften von Zuhause, nach Vertrautem, nach etwas, das sie das Leben am
neuen Ort als normal erscheinen lisst. Es geht um das Erinnern des Vergan-
genen aus der Perspektive eines anderen, spiteren Ortes und auch um das
Wissen, dass das Erinnerte neue Bedeutungen bekommt. In diesem Abschnitt
werden die Rollen von Medien als Instrumente und Objekte des Erinnerns
thematisiert. Dariiber hinaus stehen medial gestiitzte Praktiken des Reflek-
tierens zur Debatte, die sich auf erinnerte (mediale) Erfahrungen und auf
aktuelle (mediale) Erfahrungen beziehen. Die Praktiken des Erinnerns und
Reflektierens richten sich teils auf mediale Angebote, teils werden sie im Zu-
sammenhang mit der Erstellung eigener medialer Produkte entwickelt.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

5.3.1 Erinnern als medial gestiitzte Leistung

Warum wir uns erinnern kénnen und wie das Erinnern zustande kommt, er-
klart Christoph Wulf wie folgt: »In mimetischen Prozessen setzen sich die
Gegenstinde und Gerdusche der frithen Kindheit im stieferen Ich« fest, aus
dem sie mithilfe optischer oder akustischer Anstéf3e wieder ins Bewusstsein
gerufen werden kénnen« (Wulf 2019, 24; Langer 1965, 126). Auch taktile Ansts-
Re, Geschmack und Diifte, wie in dem Gedicht von Barbara Breeze Anderson
genannt, konnen Erinnerungen wachrufen. Bei Samina sind es akustische
Anstofle in Form klassischer arabischer Musik, die ihre Erinnerungen mobi-
lisieren. Sie animieren sie, wenn sie sie hért, zum Tanzen. »Wenn ich allein
zuhause bin und ich koche was in der Kiiche und ich hére [...] arabische Musik,
dann tanze ich«, erzihlt sie. Sie hat diese Musik aus Marokko mitgebracht.
Musik in Verbindung mit Bewegung und Essen versetzen sie zuriick in ih-
re Vergangenheit in Marokko, wo es iiblich gewesen sei, dass sich die Frauen,
wenn die Mdnner in der Arbeit waren, getroffen und miteinander getanzt und
gegessen hitten.

Musik gehért fiir Langer in die Symbolwelt des Unsagbaren (Langer 1965,
107). Gleichwohl sieht Rosa Reitsamer die Bedeutung von Musik darin, dass
sie, ob gehort, komponiert oder nach ihre getanzt wird, als Werkzeug und
Ressource dient, um Erfahrungen, Erinnerungen, Emotionen zu organisieren
(Reitsamer 2015, 276).

Optische Anst6f3e zum Erinnern liefern hiufig Filme z.B. fur Chiara, die
mit ihren Kindern bevorzugt italienische Filme besucht, zum einen aus prag-
matischen Griinden. Sie kann diese Sprache dieser Filme besser verstehen,
da es ihre Muttersprache ist und sie bieten fiir jhre Kinder Gelegenheit zum
Erlernen des Italienischen. Zum anderen 6ffnen diese Kinobesuche auch die
Chance, sich zum eigenen Gewordensein ins Verhiltnis zu setzen und damit
den eigenen Wandel nachzuvollziehen (Gutjahr 2013, 315). Alexandra schaut
sich alte griechische Familienserien an, die als Youtube-Filme zur Verfiigung
stehen. Diese Filme haben, wie sie meint, keinen Sinn. Zugleich betont sie,
dass diese Filme lustig und witzig seien und darin liegt vielleicht der Schliis-
sel zu ihrem Sinn. Man kann in Filmen blittern wie in einem Buch, kann
wiederfinden und neu entdecken (Heidenreich 2015, 70). Alexandra findet in
den Familienserien Gefiihle, die in ihre Kindheit in Griechenland verweisen,
Gefiihle der Unbeschwertheit, die moglicherweise einen Gegenpol zu den An-
strengungen bilden, die die Bewiltigung des Migrationsalltags von ihr for-
dert.

13.02.2026, 09:56:0¢ o

203


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Global Age, Migration und Medien

Die Wiederbelebung von Gefiihlen ist ein zentrales Element in den Erin-
nerungen der Migrant*innen, am deutlichsten von Erdar formuliert, der bis
zu seinem 15. Lebensjahr in dem von Kurden besiedelten Teil des Irans lebte.
Erdar erinnert die persische Poesie, deren Sprache er als gefithlvoll, weich,
bilderreich charakterisiert. Er stellt sie der deutschen Sprache gegeniiber, die
er als Kind in Filmen iiber den Zweiten Weltkrieg kennengelernt hat?. Das
Deutsche erschien ihm, ob schon aus damaliger oder aus heutiger Sicht —
das bleibt offen - als »raux, »geradex, als Sprache der »Marschbefehle« Heute
liebe er die deutsche Sprache mit ihren sprachlichen Ausdrucksméglichkei-
ten, aber noch immer ist es die persische Poesie, die seine Emotionen zum
Klingen bringen, in seinen Worten: »Wenn ich ein Gedicht (ein persisches Ge-
dicht, d.A.) lese, das macht mich weich, das bringt mein Herz in Schwingun-
gen [..], das macht mich melancholisch«. Den Widerhall, den die Gedichte
in ihm finden, bezeichnet Erdar als schénen Zustand, der ihn nachdenklich
stimme, der ihn dem Alltag enthebe, ihn tiber das Leben und das Wahrneh-
men sinnieren lasse, was er als »Riickzug zu sich selbst« empfinde. Die Wie-
derbelebung von Gefithlen durch Gegenstinde der dueren Welt, auch durch
Worte, schafft, so nehme ich in Anlehnung an Langer an, eine Weise des Zu-
gangs zu diesen Gefithlen; es unterstiitzt ein Begreifen meiner selbst und der
Wirklichkeit, in die diese Gefithle eingebettet sind (Langer 1965, 127).

Ebenso wie durch literarische Texte lisst sich zusammenfassend sagen,
konnen die Musik, der Tanz, der Film Gefiihle neu beleben, die gleichzeitig
ein kognitives Begreifen und ein leibliches Sich-in-Beziehung-Setzen bedeu-
ten. Erinnerung ist ein emotional-kognitiv-leibliches Geschehen. Die Beteili-
gung des Leibes kann mit Merleau-Ponty veranschaulicht werden. »Der Leib
ist«, so Merleau-Ponty, »ein fiir alle anderen Gegenstinde empfindlicher Ge-
genstand, der allen Ténen Resonanz gibt, mit allen Farben mitschwingt und
allen Worten durch die Art und Weise, in der er sie aufnimmt, ihre Bedeutung
verleiht« (Merleau-Ponty 1966, 276). Es braucht, damit Erinnerung die Ebene
des Bewusstseins erreicht, ein Subjekt, das sich nicht nur in seinem Denken,
sondern auch mit seinen Sinnen und Gefiihlen 6ffnet.

Wenn Samira in ihrer Kiiche tanzt, wenn Erdar z.B. im ICE persische
Gedichte liest oder Alexandra in ihrer, in einem deutschen Hochhaus gele-
genen Wohnung griechische Familienserien schaut, dann nihern sich diese
Migrant®innen (mittels ihrer Sinne, ihres Denkens und ihrer Gefiihle) dem

3 Da er wahrend seiner Kindheit und Jugend im Iran nicht Deutsch verstand, ist anzu-
nehmen, dass es eine ins Iranische iibersetzte deutsche Sprache war.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

Gegenstand ihrer Erinnerung, aber sie sehen, empfinden, denken von einem
anderen Standpunkt her. Ihre Wahrnehmung mag durch bestimmte Darstel-
lungsparameter vorgeprigt sein, die festlegen, was wie in einer bestimmten
Kultur gesehen wird (Heidenreich 2015, 63). Aber der erinnernde Blick ist
nicht nur normativ, er hat Spielraum, er kann schépferisch werden (ebd.),
kann das Vergangene in ein neues Licht riicken, kann den »alten Symbol(en)
neue Bedeutung(en)« (Anderson 2018, 62) verleihen.

5.3.2 (Mediale) Erfahrungen (medial) reflektieren

Bereits das Erinnern enthilt reflexive Moglichkeiten, die nun noch genauer
betrachtet werden. Die von den Migrant*innen geschilderten reflexiven Prak-
tiken sind teilweise mit der Rezeption medialer Angebote verkniipft, teilwei-
se entwickeln sie sich im Zuge selbst produzierter medialer Inhalte, wenn sie
nicht schon als Ausloser fiir mediale Produktionen gewirkt haben.

Chiara wird, wie sich implizit erschlief3t, durch die Theaterstiicke des ita-
lienischen Schriftstellers Luigi Pirandello (1867-1936) zur Reflexion angeregt.
Pirandello inszenierte in seinen Stiicken das Leben als Maskenspiel. Chiara
fasst dieses Maskenspiel in folgende Worte: »We want to show an image of
ourselves. Sometimes it is not our self«. Sie charakterisiert das Maskenspiel
als allgemeines Phinomen, wie auch Erving Goffman es in seinem Buch »Wir
alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag« (1969) tut. Das Masken-
spiel kann fiir Migrant*innen zu einer Notwendigkeit werden. Das von Chia-
ra verwendete »we« lisst jedenfalls keinen Zweifel daran, dass sie das Mas-
kenspiel auch auf sich selbst bezieht. Migrant*innen kénnen sich gezwungen
sehen, in der neuen Umgebung in Rollen zu schliipfen, von denen sie sich
innerlich distanzieren. Wenn sie sich selbst dem Zwang fiigen, konnten das
auch andere tun. Auch sie konnten als Rollenspieler handeln, hinter denen
eine andere Person steht, die verborgen bleibt. Das Unsichtbare im Sichtba-
ren aufzuzeigen, sei das Ziel des Films, schreibt Rainer Winter (Winter 2018,
186); Chiara erkennt in den Theaterstiicken von Pirandello Ahnliches. Sie be-
zeichnet dessen Stiicke als »unglaublich, wunderschén!«. Ob ihr das Spiel mit
Rollen fiir sich genommen so wunderschoén erscheint oder weil sich darin ei-
gene Erfahrungen widerspiegeln, bleibt offen.

Fir Alexandra sind es die Romane des griechischen Dichters und See-
manns Nikos Kavvadias (1910-1975), die ihre Gedanken und Gefiihle in Be-
wegung bringen. Kavvadias’ Romane handeln vom Meer, von Schiffen, vom
Reisen. »Er war nur beim Reisen, charakterisiert Alexandra den Dichter und

13.02.2026, 09:56:0¢ o

205


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Global Age, Migration und Medien

seine Romanfiguren. Auf die Frage »Was gefillt IThnen daran?«, antwortet sie:
»Ich glaube das Reisen (lacht). Dass er auch nicht so stabil war«. Sie meint mit
»nicht so stabil«, dass Kavvadias nicht mehr sesshaft werden konnte, dass er
traurig war, wenn er in seine Heimat zuriickkehrte. Sie sagt »auch nicht so
stabil¢; da es sonst niemand gibt in ihren Auflerungen, auf den das Wért-
chen »auch« verweisen konnte, bleibt nur sie selbst als Bezugspunkt. Alex-
andra liebt das Meer, so sehr, dass sie Muscheln, die sie an einem griechi-
schen Strand gesammelt hat, mit in das Migrationsland genommen hat und
in einem geschlossenen Glas aufbewahrt (s. 3.3). Wenn sie das Glas 6ffnet,
riecht sie das Meer, hat es quasi stindig bei sich. Das Meer ist fiir Alexandra
das Symbol von Freiheit und Freiheit beschreibt sie als etwas, das »ohne En-
de« ist, »keine Grenze« kennt. Freiheit als etwas Abstraktes wird im Meer fiir
Alexandra anschaulich und begreifbar (Langer 1965, 12); so kann sie verstehen,
was sie im Innern antreibt, weshalb sie sich auf den Weg gemacht hat, der
sie iiber Griechenland hinaus gefiihrt hat, ein Weg, der moglicherweise noch
nicht zu Ende ist.

Anina dient die bildliche Darstellung als Gegenstand der Reflexion tiber
ein Thema, das sie zunichst aus Algerien mit nach Frankreich und spiter
nach Deutschland genommen hat: die Darstellung der muslimischen Frau.
Die »Kopftuch-Fatwa« in Algerien war der Grund, weshalb sie als 15-Jdhrige
Algerien verlassen hat und zur »Kampferin« (s. 4.2.3) geworden ist, der beson-
ders die Situation muslimischer Madchen am Herzen liegt. Sie beschreibt das
Kopftuch als Symbol patriarchaler Macht. Aufmerksam verfolgt sie die Pri-
sentation muslimischer Frauen in europdischen Medien. Diese nehmen Ein-
fluss auf die Situation von Frauen in Algerien, wie sie von ihren algerischen
Freundinnen weif3. Wenn, wie Sontag schreibt, die Kamera ein Medium der
asthetischen Sicht auf die Welt ist, die die Moglichkeit eréffnet, Urteile zu
fillen, so gilt das auch fir das von der Kamera Festgehaltene, fiir die Bilder
auf Plakaten, im Fernsehen, im Film, im Internet, die Anina analysiert. Ihr
Urteil iiber diese Bilder lautet. »[...] eine muslimische Frau ist (aus der Sicht
europiischer Medien, d.A.) eine Kopftuch tragende Frau. Das finde ich sehr
sehr gefihrlich. Sehr sehr gefahrlich und vor allem sehr falsch«. Eine der Kon-
sequenzen sei es, dass muslimische Frauen, die kein Kopftuch tragen, nicht
als Musliminnen wahrgenommen werden, ja, titberhaupt nicht wahrgenom-
men werden, in Aninas Worten: »Wo ist meine tiirkische Freundin, die kein
Kopftuch trigt, meine iranischen Freundinnen, [...] wir existieren gar nicht
mehr«. Anina liefert dazu ein Beispiel. In einer 6ffentlichen Diskussion, zu
der sie selbst und eine Imamin aus Berlin, die kein Kopftuch trug, eingeladen

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

war, bemerkte eine der Teilnehmerinnen: »Es wire gut, wenn eine Muslimin
da wire«. Darauf Anina: »Leute, was bin ich denn? Und die Frau ist Ima-
min!«. Anina ist durch ihre Analyse 6ffentlicher Bilder klargeworden, wieviel
Macht Bilder haben bzw. fehlende Bilder von der nicht Kopftuch tragenden
Muslimin. Wenn die sikularen Musliminnen aus dem 6ffentlichen Bewusst-
sein verschwinden, dann werde auch ihre Stimme getilgt, z.B. dadurch, wie
Anina beobachtet, dass die Medien wie Fernsehen, Radio, Presse auf diese
Stimme verzichten.

Waren es bislang reflexive Praktiken der Auseinandersetzung mit media-
len Angeboten die anhand von Fallbeispielen vorgestellt wurden, so folgen
nun reflexive Praktiken, die in Zusammenhang mit eigenen medialen Produk-
ten stehen. Als Protagonist*innen werden Dani und Luca, die aus Simbabwe
und Serbien migrierten, einbezogen. Dani schreibt Gedichte und Luca Dreh-
biicher. Fiir die 28-jihrige Dani waren Texte schon in Simbabwe ein Medium
der kritischen Auseinandersetzung mit individueller und gesellschaftlicher
Entwicklung. Die Gedichte und Erzahlungen, die sie in Harare in einem Cafe
vortrug, handelten von Korruption, von Unabhingigkeit, vom Werden einer
Personlichkeit, vom »path [..] towards understanding yourself and who you
are in the world«. Diese Fragen haben sie in das Migrationsland begleitet.
Dani schreibt hier iiber sich »as a young black woman in a different land and
telling stories of my home, from that perspective«. Sie lege ihre gemischten
Gefiihle, die sie als Migrantin empfinde, einschliefilich ihrer Enttiuschungen
und Frustrationen in die Charaktere ihrer Texte. Das sei ihr Weg zu verste-
hen, wie sie sagt: »I can put it into a character and actually be able to under-
stand that« Die zitierte AufRerung »[..] telling stories of my home from that
perspective« driickt aus, dass Dani nicht nur iber sich selbst als Migrantin
nachdenkt, sondern dass sie von diesem Standpunkt aus auch neu iber ihr
Herkunftsland reflektiert. Das beweist einmal mehr die These von Merleau-
Ponty, dass wir immer von irgendwoher sehen und sich dadurch Blickwinkel
verandern (Merleau-Ponty 1966, 91).

Auch in Lucas Drehbiicher spiegeln sich Migrationserfahrungen, die eine
reflexive Bearbeitung erfahren. Sein erstes Drehbuch entstand, als ihn Stu-
denten, die sich in dem Asylheim engagierten, in dem Luca zu diesem Zeit-
punkt wohnte, aufforderten, ein Drehbuch iiber das Leben in einem solchen
Haus zu schreiben. Es entstand ein Drehbuch, das das Warten auf Asyl the-
matisiert, von Luca skizziert als »dass alles in engen Riumen passiert, wo
man sich jetzt nicht wohlfithlt, dass man nicht weif}, wie die Zukunft, [...]
dass es unmoglich ist, das Leben normal zu fithren«. Der Titel des auf der

13.02.2026, 09:56:0¢ o

207


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Global Age, Migration und Medien

Basis des Drehbuchs entstandenen Films lautete »Beschrinkung«. Luca er-
zihlte seine Geschichte, aber er wollte sie nicht als Asylsuchender erzihlen,
sondern als der »Kiinstler aus Belgrad«. Wie ist das zu verstehen? Moglicher-
weise so: Wenn man Asylsuchender ist, ist man in den Augen anderer oft
nur noch das eine, nichts anderes mehr. Das wire Lucas Selbstkonzept nicht
gerecht geworden; er verfolgte zu diesem Zeitpunkt bereits das Ziel, Autor
und Filmemacher zu werden, was er nach und nach auch realisierte. Mit dem
Thema Migration beschiftigte er sich in seinen spiteren Drehbiichern immer
wieder. Lucas Interesse galt und gilt der Ausnahmesituation seiner Figuren,
die entsteht, wenn man sich in einer Umgebung befindet, in der man sich
fremd fiihlt. Dieses Gefithl kennt Luca schon seit er als 15-Jahriger begann,
Gedichte zu schreiben. Schon damals fiihlte er »ich bin so ein bisschen anders
so als Jugendlicher [...], so ein bisschen [...] allein irgendwie »[...] also nicht
einsam, aber [..]J«. Ausnahme oder anders zu sein, verursache bei ihm kein
»ungutes Gefithl«; es sei eine »Herausforderung«, die, so meine These, Re-
flexion erfordert, um diese Situation zu durchleuchten. Genau das ist Lucas’
Intention als Drehbuchautor. Er will den Dingen auf den Grund gehen, Neu-
es entdecken so wie er es in seinem neuesten Drehbuchprojekt praktiziert,
in dem Luca Migration aus der Perspektive einer Beamtin einer stidtischen
Behorde beschreibt, die Asylantrige priift. Sein Anliegen als Autor skizziert
Luca wie folgt. »Es ist spannend fiir einen Autor so etwas zu suchen, was er
vielleicht nicht unbedingt kennt [...], so diese Figur auszuleuchten und was
Neues zu entdecken und nicht immer auf den Pfaden zu bleiben, die man eh
schon kennt«. Den bekannten Pfaden hat Luca in seinem aktuellen Projekt
eine Wendung gegeben.

Zielen die von den Migrant*innen medial initiierten oder unterstiitzten
reflexiven Praktiken tendenziell auf die Auseinandersetzung mit neuen, der
Migration geschuldeten Erfahrungen, so geht es in den Praktiken des Erin-
nerns vergleichend betrachtet, tendenziell um das Neubeleben vertrauter Si-
tuationen. Medien wie Tanz, Musik, Film, Poesie lieferten in den empirischen
Beispielen die akustischen, optischen und taktilen Anst6f3e, um emotionale
Erfahrungen der Kindheit und Jugend im Herkunftsland als Erinnerung auf-
leuchten zu lassen. Geschildert wurden Gefithle der Geborgenheit, wie sie die
tanzende Frauengemeinschaft in Marokko vermittelt hat, Gefithle der Unbe-
schwertheit, Gefithle, die das Herz zum Schwingen bringen. Es sind Gefiihle,
die moglicherweise einen Gegenpol bilden zu Gefithlen der Enttiuschung,
des Verlassenseins, der Einsambkeit, die mit Migration einhergehen oder wie
im Fall von Erdar, die die empfindsame Seite in einem selbst erleben lassen,

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

die, um sich vor Diskriminierung und Spott zu schiitzen, tief im Innersten
vergraben wurden.

Die reflexiven Praktiken beziehen sich auf Themen, Fragen und Probleme,
die fiir die Migrant*innen Lebens- oder Herzensthemen bilden, die eine lange
Geschichte haben, aber im Zuge der Migration an Brisanz gewannen oder die
durch Migrationserfahrungen erst entstanden sind. Es sind Themen wie das
Spiel mit Rollen, das Verstehen-Miissen, das Nomadische und Ungewisse, der
Widerspruch zwischen Freiheit und Heimatlosigkeit, das Ubersehen-Werden,
die Verunsicherung des eigenen Ichs, das Anderssein und die Marginalisie-
rung. Medien wie Theater, Romane, Gedichte, mediale Visualisierungen im
Film und Fernsehen sind es, die die geschilderten reflexiven Praktiken ausl-
sen oder sich als deren Produkte zeigen. Die Bedeutung der Medien ist darin
zu sehen, dass sie das Erlebte, das Gewiinschte oder Gefiirchtete in sinnlich
Wahrnehmbares transformieren und damit den Sinnen, den Gefiithlen und
Gedanken von Migrant*innen zuginglich machen.

5.4 (Mediale) Transtopien medial herstellen

In ihrem Aufsatz »Global Heimat« hat Rémbhild junge Migrant*innen als »Pio-
niere einer neuen kulturellen Vielfalt, die sich nicht mehr an die duferen und
die inneren Grenzen des Nationalstaats hilt« (Rombhild 2011, 30) identifiziert.
Sie lassen sich mit Beck auch als »Artist(en) der Grenze« (Beck 2004, 157) be-
zeichnen, die Grenzen nutzen, in Frage stellen, unterwandern, iiberlisten,
iiberbriicken (a.a.0., 157f.). Sie leben kein Entweder-Oder, sondern ein So-
wohl-als-Auch; sie bevorzugen Orte, an denen nationale Zugehorigkeit keine
grofie Rolle spielt. Erol Yildiz hat diese Orte Transtopien genannt (Yildiz E.
2015, 32). Es handelt sich dabei um Orte des Ubergangs, um Orte, an denen
herrschende Normen in Frage gestellt werden, vor allem die Einteilung in
In- und Auslinder und sich neue urbane Selbstverstindlichkeiten anbahnen
(ebd.). Das konnen physische Orte sein, an denen sich Menschen verschiede-
ner nationaler Zugehorigkeiten mischen, wie Bahnhofe, Einkaufsmalls, Fuf3-
ballstadien, aber auch Denkriume und mediale Riume. In diesem Abschnitt
interessiert die Rolle von Medien fir die Schaffung transtopischer Wirklich-
keiten.

Dieses Interesse kniipft an die im Kapitel 2.1.3 unter dem Titel Hybriditit
gefiihrte Diskussion an, die auf das empirische Material der gegenstindli-
chen Studie iibertragen und mit weiteren theoretischen Gedanken angerei-

13.02.2026, 09:56:0¢ o

209


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Global Age, Migration und Medien

chert wird. Der von Tschernokoshewa definierte Begriff »Hybriditit«, der die
Zusammenfithrung disparater Elemente bezeichnet, auf die Durchlissigkeit
von Grenzen verweist sowie auf die teilweise Prisenz des Einen im Anderen
und Austausch und Verbindung favorisiert (Tschernokoshewa 2015, 81), pragt
die im Folgenden eingenommene Perspektive.

5.41 Mediale Neuverortungen

Zunichst will ich auf das mediale Handeln von zwei Migrant*innen einge-
hen, durch das Medienprodukte aus dem Herkunftsland in das Migrations-
land transformiert werden und das im Sinne von Tschernokoshewa fiir die
Prisenz des Einen im Anderen sorgt (ebd.). In beiden Fillen ist es das Me-
dium Musik, das neu verortet wird. »Immer, wenn ich unterwegs bin, das
ist dann, was ich sofort hore«, sagt Amar. Er spricht von Kora-Musik, die er
im Auto hort; sie stammt aus dem Konigreich Mali, einem ehemals riesigen
Reich, zu dem Guinea, Niger, Burkina Faso und Senegal, Amars’ Herkunfts-
land, gehorte. Die Kora ist eine Stegharfe, auch Harfenlaute genannt, mit der
keine Tanzmusik, sondern »ruhige Musik« gemacht werde, die ihn emotional
anspreche, wie Amar mitteilt.

Das Transtopische sehe ich darin, dass sich die Kora-Musik, von Amar
im Auto gehort, mit einem panoramatischen Sehen (Schivelbusch 1977, 521f.)
voriiberfliegender Stadt- und Landschaftsbilder verbindet. Klinge und Bil-
der verschiedener territorialer Verankerung schicben sich dabei itber- und
ineinander (fiir ein genaueres Beschreiben des Erlebens liefert das Interview
zu wenig Informationen). Amar sagt nur: »[...] das ist einfach was Schénes«.
Eine ihnliche Situation beschreibt Elena, die Musik aus sowjetischen Kin-
derfilmen hort, wenn sie mit der U-Bahn auf dem Weg zu ihrem Uniarbeits-
platz im Migrationsland ist. Sie hat sich diese Musik auf CD’s aus Belarus,
ihrem Herkunftsland, mitgebracht. Nicht nur Klinge, sondern auch Bilder
aus Filmszenen eines entfernten Ortes verbinden sich in der U-Bahn mit vi-
suellen Eindriicken der unmittelbaren Umgebung. Auch in diesem Fall kann
man davon ausgehen, dass sich die 6rtlich nahen visuellen Eindriicke durch
die gehorte Musik und die damit verbundenen Filmszenen neu einfirben und
umgekehrt.

Weder die Musik noch Bilder kennen scharfe Grenzen, weshalb man an-
nehmen darf, dass sich aus der gleichzeitigen Prisenz dieser verschiedenen
Genres ein neues Zusammenspiel aus Farben, Formen und Ténen ergibt.
Es fillt auf, dass die Transformation des jeweiligen Mediums aus dem Her-

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

kunftsland immer in einer Situation des Unterwegseins erfolgt. Nicht nur
die gehorte Musik und die imaginierten Filmszenen, sondern auch das, was
die Migrant*innen um sich herum sehen und héren, ist damit in stindiger
Bewegung, wodurch sich permanent neue visuell-akustische Verkettungen
herstellen, was Parallelen zu dem nomadischen Dasein von Migrant*innen
aufweist.

Neben diesen individuell hergestellten Transtopien zeigen sich gemein-
schaftlich hergestellte und erlebte Transtopien in den Auflerungen von Vara
und Alexandra. Vara ist Dramaturgin am Theater; Alexandra hat die Theater-
gruppe »Munich Art« im Migrationsland gegriindet und leitete eine Theater-
gruppe an einem griechischen Kulturzentrum im Migrationsland. Das Medi-
um Theater ist in beiden Beispielen Sammelpunkt fir Menschen unterschied-
licher Nationalitit. Vara hat bereits in ihrem Herkunftsland Syrien ein in-
ternational zusammengesetztes Theaterensemble gegriindet. Sowohl Vara als
auch Alexandra betonen die kulturelle Vielfalt als schopferische Ressource des
Theaters. Sie speise sich aus den unterschiedlichen Blicken auf die Wirklich-
keiten und aus dem Austausch dieser Blicke; es bilde sich »Austauschener-
gie«, erklirt Vara. Dieser Begriff markiert eine neue Kraft, die dadurch ent-
steht, dass Differentes aufeinander trifft. Es ist eine Kraft, die sich abseits
oder jenseits des Nationalen bildet (Reitsamer 2015, 266); die einen eigenen
medialen Raum, den des Theaters, schafft, in dem scheinbar entfernte, lokale
wie grenziiberschreitende Elemente zueinander in Beziehung gesetzt werden
(Yildiz, E. 2015, 32). Das fithrt nicht notwendig in harmonische Situationen;
auch Konflikte kénnen entstehen, die aber, soll das Projekt nicht gefihrdet
werden, dazu auffordern, nach Losungen zu suchen, in denen sich Dispara-
tes miteinander verbinden kann.

5.42 Hybride Klang- und Bewegungswelten schaffen

Von transtopischen Riumen im physikalischen Sinn erzihlt Jaro. Es sind Rau-
me, die aufgrund ihrer Widmung bereits transtopischen Charakter haben,
der aber erst durch das, was in diesen Riumen stattfindet, realisiert wird.
Einer der Riume nennt sich EineWeltHaus und versteht sich als Ort des Dia-
logs und der Solidaritat fiir Menschen aller Nationen, der andere trigt die
Bezeichnung Import/Export und steht fir genretibergreifendes und inter-
disziplinires Experimentieren zur Verfiigung. Ebenso wie die transtopischen
Theaterriume werden auch die von Jaro genannten Riume von Menschen ver-
schiedener nationaler Herkunft bespielt. Er erzihlt von dort stattfindenden

13.02.2026, 09:56:0¢ o

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Global Age, Migration und Medien

Musikpartys, bei denen es keine nationalen Majorititen gebe. Eine dhnliche
Entwicklung der Musik- und Partyszene hat Romhild in ihren Untersuchun-
gen in Frankfurt a.M. entdeckt, die sie als einer der deutschen Metropolen
weltweiter Migration (Rombhild 2011, 21) charakterisiert. »Mit tiirkischem, ost-
europdischem und griechischem Pop und Bars, die sich am weltstddtischen
Lifestyle der Clubszenen in Istanbul, Athen oder Belgrad orientieren« (a.2.0.,
28), schreibt Rémbhild, habe sich im Zentrum deutscher Stidte eine neue ent-
nationalisierte Jugendkultur etabliert. Ethnisch nicht vorstrukturierte Orte
sind nach Romhild heterotopische Méglichkeitsorte, die junge Migrant*in-
nen besonders schitzten (a.a.0., 24). Auch Jaro berichtet von Musikbands, an
den von ihm genannten Orten, die nicht nur multinational besetzt sind, son-
dern dariiber hinaus Musikstile aus verschiedenen Lindern und Musikepo-
chen mixen. Aus diesen Mischungen ergibt sich notwendig eine neue Musik,
ein Phinomen, auf das ich anhand des Interviews mit Arib noch genauer ein-
gehen kann.

Arib spricht zunichst davon, dass er Gnowa-Musik macht, eine Musik,
die er in seinem Herkunftsland Marokko kennengelernt habe. Diese Musik
sei von Schwarzafrikanern, die in nordafrikanischen Hifen gearbeitet haben,
nach Marokko gebracht worden. Es sei eine »tranceartige« und »ekstatische«
Musik, die von sufischen Formen des Islam gepragt sei. Arib erzahlt, dass er
diese Musik nicht wie zu Hause spiele; er mache vielmehr »sehr viel Fusi-
on« und damit kommt das Transtopische ins Spiel. Er verkniipfe die Gnowa-
Musik mit der Musik von Rockbands, mit klassischer arabischer Musik; er
trete zusammen mit den Miinchner Philharmonikern und mit einem deut-
schen Liedermacher auf. Er komponiere Stiicke, die transkulturell sind. Selbst
die Musik von Franz Schubert sowie den Pachelbel-Kanon?, eine Musik aus
der Barockzeit, verwebe er in seine Stiicke. Transkulturelle Musik zu machen,
bedeute fiir ihn, »verschiedene Musikformen, verschiedene Instrumente, ver-
schiedene Musikarten miteinander zu kombinieren, dass eine neue Form ge-
schaffen wird«.

Diese Musik kenne keine Hierarchien. Arib spricht sich gegen eine Dif-
ferenzierung zwischen orientalischer und westlicher Musik aus; diese Dif-
ferenzierung existiere leider in den Kopfen der Menschen, die »Musik hat
sich ganz anders entwickelt«. Arib spricht es nicht direkt an, aber seine Ab-
lehnung der Unterscheidung zwischen orientalischer und westlicher Musik

4 Johann Pachelbel (1653—1706), deutscher Komponist der Barockzeit, der Orgelwerke,
Orgelchorile und Choralbearbeitungen schuf.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen

kénnte damit zusammenhéingen, dass er darin eine Hegemonie erkennt, die
die westliche Musik als die iberlegene erscheinen lasst. Fiir diese Interpre-
tation spricht, dass er auch den Begriff Weltmusik als »eurozentristischen,
»herablassenden« Begriff ablehnt. Das trifft sich mit dem von Anja Brunner
genannten Vorwurf, dass der Begriff Weltmusik eine »Exotisierung und Aus-
nutzung globaler Machtkonstellationen« (Brunner 2018, 119) fordere.

Obschon die Studie »Transnational lebenc fiir die Schaffung einer medial
gestiitzten transtopischen Wirklichkeit nur eine begrenzte Anzahl an Beispie-
len liefert, ist es vielleicht nicht zufillig, dass die Musik als Feld transtopischer
Versuche so hiufig auftritt. Moglicherweise ist das Klangliche, wie Melanie
Unseld schreibt, »ein Feld, in dem man kulturelle Mehrfachzugehorigkeiten
besonders intensiv wahrnehmen kann« (Unseld 2018, 18) und, so méchte ich
hinzufiigen, zum Ausdruck bringen kann.

Dass den klanglichen Transtopien multikulturelle Netzwerke entspre-
chen, ist naheliegend und hat sich in der vorangegangenen Beschreibung
schon angedeutet. Brunner charakterisiert den Musiker Mamadou Diabate
als einen »menschlichen Knotenpunkt« (Brunner 2018, 116) in der osterrei-
chischen Musikszene, »der verschiedene Menschen und Orte miteinander
verbindet und sein transnationales Netz aktiv formt« (ebd.). An solchen
Netzwerken spinnt auch Arib, wie er sagt: »Ich mache so Sachen, die viele
Leute zusammenbringen«. Er versammelt um sich herum Musiker*innen
aus Marokko, aus verschiedenen anderen afrikanischen Lindern, aus Syri-
en, Deutschland, China, Polen usw. In einem Handeln, das kontinuierlich
transnationale Verflechtungen hervorbringt, zeigt sich nach Brunner »trans-
nationales Kapital« (a.a.0., 117), das typischerweise mit transnationalen
Migrant“innen verbunden sei (ebd.) und sich im Zuge transnationaler Le-
benserfahrungen und Lebensbewiltigung bildet. Es entstehe vor allem dann,
wenn sich Migrant*innen nicht nur einer Community zugehérig fithlen, son-
dernssich selbst und ihr kiinstlerisches Schaffen in verschiedenen Netzwerken
verorten (a.a2.0., 114). Die Musik kann in besonderer Weise Mehrfachveror-
tungen férdern, weil sie flieende Uberginge kennt, weil sich ein Musikstiick
oft aus einem anderen heraus entwickelt, weil sie aus verschiedenen Musik-
traditionen schépft, die nicht an nationalen Grenzen enden, weil sie — wie
im Jazz - neue Briicken schligt und mit Grenziiberschreitungen spielt.

Transtopische Wirklichkeiten, ob sie nun in der Musik, im Tanz, im Thea-
ter geschaffen werden, lassen Selbstverstindnisse und Selbstkonzepte nicht
unberiihrt. Sie konnen als Labore betrachtet werden, in denen mit neuen For-

13.02.2026, 09:56:0¢ o

23


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 Global Age, Migration und Medien

men des Selbst experimentiert wird. Damit bin ich beim nichsten Kapitel
angekommen.

13.02.2026, 09:56:0¢ o


https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

