
5. Medien, Medienhandeln und -erleben

von Migrant*innen

Dieses Kapitel knüpft an die bereits vorgestellten Medienbegriffe von McLu-

han und Krotz an (s.2.3). Als Medium sind Artefakte zu betrachten, die ei-

ner Ausweitung menschlicher Sinne dienen (McLuhan 1968, 21) und die, wie

Krotz darlegt, eine kommunikative Funktion haben, die weitere Kommuni-

kation erzeugt (Krotz 2008, 47). Demnach sind auch die im vorangegange-

nen Kapitel vorgestellten Schlüsselmetaphern Medien, da sie als Wortbilder

die Sinne ansprechen und erweitern, kommunikativ hervorgebracht werden

und Kommunikation anstoßen.Dieses Kapitel widmet sich einer weiteren Art

von Medien, die im Unterschied zu den in der alltäglichen Kommunikation

gebrauchten Wortbildern, bereits als Genre existieren wie Film, Theater, Li-

teratur, Zeitung, Musik, digitale Medien, was nicht ausschließt, dass im Rah-

men dieser Medien Metaphoriken verwendet werden. Analysiert werden soll

im Folgenden, wie sich Migrant*innen zu den genannten Medienformaten

in Beziehung setzen. Das geschilderte Medienhandeln und -erleben bezieht

sich auf das Konsumieren, das Aus- und Mitgestalten sowie auf die Produk-

tion medialer Inhalte.

Das Medienhandeln von Migrant*innen ist teilweise auf einzelne Gen-

res bezogen; immer häufiger kommt es im Zuge der Ausbreitung der Digi-

taltechnologie, die eine Integration der Formate durch multimodale Codie-

rung ermöglicht, zu einer kombinierten Mediennutzung z.B. die Lektüre der

Online-Ausgabe einer Tageszeitung, die auch im Printformat existiert. Aus

diesemGrund habe ich die Gliederung dieses Kapitels nicht an verschiedenen

Medienformaten orientiert, was eine Abgrenzung einzelner Medienformate

unterstellt hätte. Die Gliederung orientiert sich stattdessen an den Funktio-

nen und der Bedeutung von Medien, von Medienhandeln und -erleben für

Migrant*innen.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Global Age, Migration und Medien

Während in dem Abschnitt über medienwissenschaftliche Diskurse (2.3)

vorliegende Forschungsergebnisse und theoretische Konzepte zusammenge-

stellt wurden, bilden die Grundlage dieses Kapitels die empirischen Befunde

der Studie »Transnational leben«. Es finden sich darin auch bereits bekannte

Fallbeispiele, die aber aus einer neuen Perspektive betrachtet werden bzw.neu

kontextualisiert werden. Zudem wird darauf geachtet, inwieweit sich Paral-

lelen zu anderen Studien ergeben bzw. inwieweit sich in 2.3 vorgestellte theo-

retische Ansätze als Erklärungskonzepte an dieser Stelle einbezogen werden

können.

5.1 Medien als Bühnen und Instrumente für Kommunikation
und Beziehungsmanagement

Kommunikation spielt eine unverzichtbare Rolle für die Herstellung geteil-

ter Sinnsysteme und Gemeinschaftsbildung. Beides ist im Fall von Migration

gefährdet, da die bisherige kommunikative Umwelt außer Sicht und Hörwei-

te gerät. Welche Rolle gewinnen in der Migrationssituation Medien als In-

strumente und Bühnen für Kommunikation und Beziehungsmanagement?

Inwieweit tragen sie dazu bei, dass physische Ferne nicht automatisch kom-

munikative Ferne bedeutet (Meyrowitz 1998, 189)?

5.1.1 Das Soziale als medial gestützte kommunikative Leitung

Als Kommunikationsmedienwerden vonMigrant*innen vereinzelt Briefe, be-

sprochene CD’s, das traditionelle Festnetz, aber vor allem digital gestützte

Kommunikationstechniken und -anwendungen genannt wie Handy, Smart-

phone, Email sowie Social Media Anwendungen wie WhatsApp, Messenger,

Facebook, Skype, Viber, Contactia. Die kommunikativen Kontakte mit Freun-

den und Familie erfolgenmindestens einmal proWoche, sehr häufig auch täg-

lich. Es gibt verabredete Kommunikationszeiten oder solche, die sich durch

Gewohnheit eingestellt haben wie ein bestimmter Nachmittag oder Abend im

Verlauf der Woche. Nicht selten wird spontan kommuniziert, wie Alina schil-

dert »Wenn ich Lust und Bedarf hab’, schreib’ ich was« z.B. »wie geht’s euch?

Was macht ihr gerade?«.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 183

Kommunikative Herstellung geteilter Sinnsysteme

Auf meine Frage nach den Kommunikationsinhalten wird überwiegend All-

tägliches genannt wie »was habt ihr heute gekocht?«, »wer war zu Besuch?«.

In den Telefonaten, die Elena mit ihrer Großmutter in Belarus führt, gehe

es darum, »was meine Oma so gemacht hat, wie das Wetter ist, was ich so

gemacht habe«. »Ich muss alles wissen, was in meiner Heimat (Marokko,

d.A.) passiert«, erklärt auchMalika. Es ist die »alltägliche Lebenswelt«, wie sie

Schütz/Luckmann nennen (Schütz/Luckmann 1975, 23), die sich die Kommu-

nikationspartner*innen wechselseitig schildern und die jene Wirklichkeits-

region beschreibt, in die Menschen eingreifen und die sie verändern können

(ebd.).DieseWirklichkeiten sind in den Schilderungen ihrermateriellen Exis-

tenz enthoben; die erzählten Wirklichkeiten repräsentieren kein Abbild der

gegenständlichenWirklichkeiten, sondern deren Auslegung mit dem Ziel, sie

zu verstehen und in ihnen handlungsfähig zu bleiben (a.a.O., 25). Das auf

den ersten Blick Banale erweist sich als Bedingung für die Aufrechterhaltung

einer gemeinsamen Welt, in die Migrant*innen virtuell eintauchen, um bei

Besuchen auch physisch eintauchen zu können,weil ihnen dieseWelt vertraut

geblieben ist. Neben den täglichen Abläufen werden Ereignisse wie Geburten,

Hochzeiten, Feste generell oder Politik zum Gegenstand intersubjektiv her-

gestellter transnationaler Sinnzusammenhänge.

Medien, die Zustände und Ereignisse in entfernte Situationen hineinpro-

jizieren, wie dies insbes. digitale Medien als Wort-, Bild- und Soundmedi-

en vermögen, werden von Knorr Cetina/Reichmann/Woermann als skopische

Medien bezeichnet (Knorr Cetina u.a. 2017, 38). Sie lassen synthetische Si-

tuationen entstehen, in denen das weit voneinander Entfernte zu neuen Ein-

heiten zusammengefügt wird und darin in Gestalt von Gefühlen, Bewertun-

gen, Handlungsstimuli Wirksamkeit entfaltet (ebd.). Die Bilder, die Alexan-

dra von ihrem neuen Arbeitsplatz im Migrationsland, einemWaldkindergar-

ten, an ihre griechische Familie schickte, wurden als eine Form des Überle-

benstrainings gedeutet und mit Ablehnung und Entrüstung beantwortet (s.

2.3.2). Amar erzählt von Bildern, Videos und schriftlich übermittelten Glück-

wünschen anlässlich des Opferfests im Senegal, die bei ihm starke Emotio-

nen wachrufen. Er beschreibt: »Das sind Momente, wo ich Sehnsucht habe.

Bei solchen Festen bin ich melancholisch manchmal, sehr melancholisch«.

SynthetischeWirklichkeiten, die räumlich entfernte Akteur*innen und Situa-

tionen verkoppeln, erweitern die Face-to-face-Interaktionen (a.a.O., 40). Sie

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Global Age, Migration und Medien

konstituieren neue Beobachtungs- und Informationsräume, die die Beteilig-

ten kognitiv, emotional und sozial involvieren.

So sehr insbes. digitale Medien das Wahrnehmungsfeld erweitern, so

begünstigen sie andererseits auch das Verschweigen. Sie ermöglichen eine

Selektion dessen, was in Wort und Bild kommuniziert wird, was damit

zusammenhängt, dass sie eine Face-to-Screen-Begegnung begründen, keine

leibhaftige Begegnung, in der Körperbotschaften deutlicher wahrgenommen

werden könnten. Verschwiegen wird nicht das als positiv, sondern das als

negativ Empfundene. Alexandra erzählt, dass sie sehr genau überlege, was

sie ihrer Familie in Griechenland erzähle und dass sie Informationen lieber

für sich behalte, »wenn ich nicht eine sehr gute Nachricht habe«. Als sie

einmal krank gewesen sei und eine Operation bevorstand, habe sie das

verschwiegen. »Ich konnte es einfach nicht sagen«, erinnert sie sich. Jasmin

teilt mit ihrer Familie im Iran Glücksgefühle, aber nicht ihre Traurigkeit. Sie

findet: »Ist besser die denken, immer ich glücklich bin«.

Humor und Witze dagegen werden als wichtige Bestandteile der trans-

nationalen Kommunikation geschildert, die eine besondere Nähe zwischen

den Kommunikationspartner*innen begründen. Dies dürfte damit zusam-

menhängen, dass die Art und Weise der Inszenierung von Humor und Witz

lokal- oder familienspezifisch ist und daher in ihrer Wirkung begrenzt ist

und/oder Witze auf bestimmte Ereignisse und Erfahrungen abstellen und

nur in diesem Erfahrungszusammenhang als Witze wahrgenommen werden

können. In jedem Fall konstituieren sie ein Wir, das aus einem geteilten Er-

leben und Verstehen schöpft. Lara beispielsweise erzählt, dass es in Andalu-

sien, ihrer Herkunftsregion üblich sei, Humor durch absurde Vergleiche zu

inszenieren. Was dabei herauskomme, sei nicht übersetzbar und daher der

Online-Kommunikation mit ihren andalusischen Freunden vorbehalten. Va-

ra berichtet von der Bedeutung des Witzes in der virtuellen Kommunikation

mit ihren Eltern in Damaskus, die in Zusammenhang mit den dortigen Kri-

senerfahrungen steht (s. 4.2.4). Der Witz scheint hier nicht nur als Beleg für

das familialeWir eine besondere Bindungskraft zu haben, sondern auch, weil

er an das Wissen über die Gefahren des Krieges gekoppelt ist, die die Exis-

tenz der Familie gefährden. Humor und Witz helfen, diese Gefahren in den

Hintergrund zu drängen und eine Art Normalität zu etablieren, nach der sich

alle sehnen.

Sowohl Humor und Witz als auch Alltagthemen oder -bilder und Schil-

derungen von besonderen Ereignissen sind in Symbolsysteme eingebettet,

die für die Kommunikationspartner*innen nur dann Sinn machen, wenn die

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 185

Strukturen dieser Systeme allen vertraut und bekannt sind (Cohnen 2008,

183).

Kommunikative Herstellung neuer Formen von Gemeinschaft

Geteilte Lebenswelten im Sinne intersubjektiv vermittelter Orientierungen,

Werten, Regeln verbinden Menschen miteinander auch über territoriale

Grenzen hinweg. Migration verstärkt die Tendenz, dass Gemeinschaften

über lokale Bündelungen von Beziehungen hinauswachsen und sich neue

Strategien und Formen der Gemeinschaftsbildung entwickeln (Meyrowitz

1998, 187). Inwieweit der Gebrauch digitaler Kommunikationstechnologie

hierfür genutzt wird, soll im Folgenden diskutiert werden.

Die häufigste Form zur Herstellung sozialer Beziehungen durch die inter-

viewtenMigrant*innen, ist die Nutzung von Social Media Anwendungen, wie

sie eingangs erwähnt wurden. Es gibt keine(n) Interviewpartner(in), der/die

nicht an einer digitalen Plattform partizipieren würde, die ihn/sie mit Freun-

den und Familie verbindet. Das scheint so selbstverständlich zu sein, dass

dies von den Interviewpartner*innen zunächst oft gar nicht als eine Form

des Mediengebrauchs geschildert wird.

Digitale Plattformen ermöglichen eine der territorialen Verankerung ent-

hobene »Gemeinschaft der Zeit« (Knorr Cetina 2012, 188). Manchmal genügt

für die Initiierung solcher Gemeinschaften die spontan medial übermittel-

te Frage nach der Befindlichkeit der in anderen Regionen der Welt lebenden

Freunde oder Familienmitglieder, manchmal wird zuerst eine Kontaktanfra-

ge gestartet, wie es Lila’s jüngere Schwester macht, die in Uganda lebt. Sie

fragt an: »Hast Du Lust zum Reden?«, denn sie weiß, dass solche Gespräche

dauern, oft eine Stunde, die auf den Tagesablauf der Schwester abgestimmt

werden müssen. Formaler und verpflichtender sind Verabredungen, die der

ältere Bruder als Vertreter des Vaters online einberuft, um Familienangele-

genheiten mit den sieben Geschwistern zu besprechen, wie Nala berichtet.

Die Teilhabe an Familienentscheidungen dokumentiert und erhöht den Zu-

sammenhalt der Familie, die an verschiedenen Orten in Uganda und in Eu-

ropa lebt.

Mehrere Interviewpartner*innen berichten von festen Online-Gruppen,

an denen Freunde oder Familienmitglieder partizipieren und die als

WhatsApp-Gruppe, Geschwistergruppe oder Familienchat bezeichnet wer-

den. Lorenzo pflegt seine Kontakte mit seinen italienischen Freunden, die in

verschiedenen europäischen Ländern leben in der WhatsApp-Gruppe, in der

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Global Age, Migration und Medien

sich die Freunde etwa alle zwei Wochen am Samstagabend treffen. Es gibt

keine fixen Anfangszeiten; jemand beginnt zu schreiben und dann schalten

sich die Anderen zu. Kommuniziert wird schriftlich und durch Bilder, oft

über zwei Stunden hinweg. Die Freunde erzählen sich wechselseitig ihr

tägliches Leben, sie schicken sich Bilder und Videos von eigenen Projekten,

von Ausstellungen und Konzerten, die sie besucht haben oder von ihren Kin-

dern. Sie laden medial ein, am Leben des jeweils Anderen Anteil zu nehmen

und Entwicklungen mitzuverfolgen. Lorenzo empfindet diese Online-Treffen

»wie reden, natürlich verkürzt«. Wenn einige der Freunde sich leibhaftig

treffen, verschicken sie Fotos von diesen Treffen und versuchen die, die nicht

da sind, verbal einzubinden mit Worten wie »prost, wir sind zusammen

und wir feiern mit dir«. Auch Lorenzo betont das Erzählen von Witzen als

Mittel des Zusammenhalts, wenn er sagt: »Wir haben dann begonnen mit

Witzen, das ist dann stundenlang weitergegangen und das war fast wieder

wie zusammensitzen«.

Mit Formulierungen »wie reden, aber verkürzt« oder »fast wieder wie zu-

sammensitzen« ist die Art von Präsenz angesprochen, die im virtuellen Raum

entstehen kann. Es ist eine Präsenz, die, wie Greschke schreibt, nicht exklu-

siv an den Körper gebunden ist, denn sie ist vor allem eine kommunikative

Leistung (Greschke 2019, 10), ohne dass die Leiblichkeit ausgeschlossen wäre,

worauf ich am Endes dieses Abschnitts eingehen werde.

Alina und Nala partizipieren an Online-Gruppen, in denen sich die

Familienmitglieder verschiedener Generationen treffen. In Nalas WhatsApp-

Gruppe wird täglich geschrieben. Diskutiert werden Beziehungsfragen

insbes. Mann-Frau-Beziehungen; darüber hinaus erfährt sie dort emotionale

Unterstützung: »Ich kann weinen und dann tröstet mich das schneller«,

erzählt sie. Alina hat eine Community im Netzwerk Viber gegründet, in der

sich die regional verstreute Verwandtschaft trifft. Die Community begründet

familiale Verbundenheit, von der sich Alina erhofft, dass sie von Dauer ist,

weshalb auch die jüngere Generation einbezogen wird, in Alinas Worten:

»Es ist wichtig, dass wir Kontakt haben und dass das immer so bleibt, weil

fast jeder von uns ist verheiratet und hat Kinder und damit die Kinder auch

Kontakt haben«.

Der virtuelle Ort wird zum Ort, an dem sich angesichts räumlicher Tren-

nungen Freundschaften und Familie selbst vergewissern. Er lässt, wie Nala

es ausdrückt, täglich wissen, »dass es uns gibt«. Die Kommunikationstech-

nologie bildet, so Greschke, »eine unerlässliche technische Infrastruktur, um

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 187

unter den Bedingungen geografischerMultilokalität kontinuierlichmiteinan-

der und für-einander da sein zu können« (Greschke 2019, 10).

Doch die digital gestützten »Gemeinschaften der Zeit« bilden sich nicht

unabhängig von denWirklichkeiten jenseits des virtuellen Ortes. Die Techno-

logie hilft zwar, räumliche Distanzen zu überwinden, aber sie tilgt nicht die

Differenzen, die aus unterschiedlichen Tagesabläufen, Arbeitsrhythmen und

Zeitzonen resultieren. Lara’s Versuche, mit ihrer Familie in Spanien digital

zu kommunizieren, kollidieren mit deren Kommunikationszeiten, die nach

22 Uhr beginnen, wenn das Abendessen vorbereitet wird. »Aber um die Zeit

bin ich platt«, erklärt Lara. Jasmin würde mit ihrer Familie im Iran gerne am

Wochenende kommunizieren,was nicht immer gelingt,weil die Familienmit-

glieder am Wochenende arbeiten. Mit der Dauer der Migration dürften sich

die Differenzen in den Lebensstilen verstärken, was erhöhte Anforderungen

an die Herstellung von Freundschaft und Familie als kommunikative Leistung

stellt.

Wie bereits angesprochen, spannen sich die medial basierten Freund-

schaften und Familiennetzwerke nicht nur zwischen Herkunfts- und Migra-

tionsland auf, sondern erstrecken sich über weitere Länder und Kontinente,

die für Freunde oder andere Familienmitglieder zuMigrationsländern gewor-

den sind. Die zunehmende Mobilität im Zuge der Globalisierung verstärkt

die Tendenz zur transterritorialen Ausbreitung tradierter sozialer Netzwerke.

Darauswiederum resultiert das Erfordernis, Freundschafts- und Familienzei-

ten intentional herzustellen und sich dafür grenzüberscheitender Medien zu

bedienen.

5.1.2 Der Code der Bilder

Neben der Wortsprache haben Bilder als Medien der Kommunikation und

des Beziehungsmanagements an unübersehbarer Bedeutung gewonnen: Sta-

tische Bilder in Form von Fotografien, bewegte Bilder in Form von Videos,

Bilder, die Migrant*innen verschicken oder nicht verschicken, die sie erhal-

ten, nach denen sie in den (digitalen) Medien suchen oder ausdrücklich nicht

suchen oder Bilder, die die medial gestützte visuelle Interaktion wie die Bild-

telefonie liefert. Bilder zählen nach Susanne Langer zur präsentativen Sym-

bolik, die als Ganzheit wirkt, indem sie Szenen repräsentiert im Unterschied

zur Wortsprache, die Langer der diskursiven Symbolik zuordnet, die Bedeu-

tungen nacheinander übermittelt (Langer 1965, 103). Bilder sprechen Emotio-

nen und Sinne unmittelbar an (a.a.O., 102). Bilder, die Migrant*innen erhal-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Global Age, Migration und Medien

ten, visualisieren, was sich außerhalb ihrer Sichtweite befindet, Bilder, die sie

verschicken, visualisieren, was sich außerhalb der Sichtweite Anderer befin-

det. Trotz ihrer Unmittelbarkeit sind Bilder ebenso wenig wie Worte bloße

Wiederholungen von Wahrnehmungserlebnissen, »sondern immer auch de-

ren schöpferische Neugestaltung durch den Geist« (Cohnen 2008, 110). Sie

verfügen über einen visuellen Code, der Botschaften übermittelt (a.a.O. 113).

Um die Botschaften im Kontext von Migration zu verstehen, gilt es diesen

Code zu entziffern.

Bilder als Beweisstücke

Migrant*innen schicken,wie sie erzählen, statische und bewegte Bilder an ih-

re Familien und Freunde im Herkunftsland oder in anderen Ländern z.B. Fo-

tos von der neuenWohnung, vom Pandabären, der für den Sohn gekauft wur-

de, von der Aufenthaltsgenehmigung, von der Hochzeit im Migrationsland,

vom neuen Sofa.Welcher Code steckt in diesen Bildern? Susan Sontag schlägt

vor, Fotografien als »Beweisstücke in einer fortschreitenden Biografie« (Son-

tag 2013, 159) zu betrachten. Die genannten Fotografien könnten als Beweise

gelesen werden, dass die Migration ein richtiger Schritt war, der in ein bes-

seres bzw. sichereres Leben geführt hat, der Erfolg dokumentiert. Es gibt an-

dere Bilder, die eher als Beweis gesehen werden können, dass Migrant*innen

dabei sind, die neue Umgebung in Besitz zu nehmen (a.a.O. 148). Dafür spre-

chen Bilder, die Ausblicke aus Alexandras Wohnung im 7. Stockwerk zu un-

terschiedlichen Tageszeiten oder mit unterschiedlichem Wolkenspiel zeigen

oder die Fotos, die Lara bei einem Ausflug auf einen Berg im Migrationsland

macht und die das umgebende Bergpanorama zeigen oder auch Bilder, auf

denen zu sehen ist, was Jasmin im Migrationsland auffällt bzw. was sie sich

erschließt: Konzertaufführungen, Landschaften, einen süßenHund. Fotogra-

fieren ist nach Sontag »eine Methode zum Einfangen einer als widerspenstig

und unzugänglich empfundenen Realität« (a.a.O., 156). FürMigrant*innen ist

die unbekannte Realität des Migrationslandes notwendig widerspenstig, da

in vielerlei Hinsicht neu und fremd. Die Fotografie bemächtigt sich Sontag

zufolge der Realität und stellt sie dem Bewusstsein zur Verfügung, was in die

Lage versetzt, adäquater zu reagieren (a.a.O., 168).

Der Intensität, durch Fotografieren neue Wirklichkeiten einzufangen

steht die Ablehnung entgegen, bestimmte Wirklichkeiten fotografisch zu

dokumentieren. Sie wird allerdings nur von Rogers geäußert, der mit seinen

Freunden und seinen früheren Kollegen in einem Waisenhaus in Uganda

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 189

digital kommuniziert. Rogers lehnt es ab, Fotos von teuren Autos zu machen

und nach Uganda zu schicken, weil er um die Wirkung des Bildercodes

weiß. Solche Bilder würden den Eindruck erwecken, jeder imMigrationsland

verfüge über ein teures Auto; bewusst setzt er solchen Illusionen Bilder von

seinem Roller entgegen, den er als sein Auto bezeichnet.

Eine andere Art der »Bildverweigerung« zeigt sich bei zwei Migrant*in-

nen aus Syrien. Sie verweigern sich den von den Medien gelieferten Bildern

von Bombardements in Syrien. Sie wollen sich dem Code dieser Bilder nicht

stellen, der für Zerstörung, Gewalt, Macht und Ohnmacht steht.

Bilder als Zeichen der Verbundenheit

Der Austausch von Fotos legt auch Zeugnis von freundschaftlicher und fa-

milialer Verbundenheit ab (wie im Abschnitt »Kommunikative Herstellung

von Gemeinschaft« bereits angesprochen), was umso wichtiger wird, wenn

Freundschaften und Familie sich verändern oder gefährdet sind (a.a.O., 14).

Rogers spricht die Herstellung von Verbundenheit durch Bilder direkt an,

wenn er benennt,was die erhaltenen Fotos für ihn ausdrücken, die er aus dem

ugandischen Waisenhaus bekommt, das er mitaufgebaut hat. Es sind Bilder

über neu aufgenommene Kinder, über die Aktivitäten der Kinder, über Tiere,

die gekauft werden. Dadurch, dass ihm diese Bilder geschickt werden, bleibe

er »ein Teil von diesem Waisenhaus«. Jasmin schildert die Situation abends

vor dem Einschlafen als eine Situation, in der sie ihre Verbundenheit mit dem

im Iran lebenden, kranken Vater geradezu zelebriert. Sie betrachte ein Bild

von ihm auf dem Smartphone, das ihn lächelnd zeige und bete, dass er wie-

der gesund wird. Alexandra misst den übermittelten Bildern, die Ausblicke

aus ihrer Wohnung zeigen, eine größere Bedeutung zu als den kommuni-

zierten Worten, wenn sie erklärt: »Ich glaube, es ist wichtiger zu wissen, was

ich sehe undwo ich bin, statt einWort«. Diese Bilder unterstreichen nicht nur

die Inbesitznahme der neuen Umgebung; sie zu teilen heißt auch, da Bilder

direkt zu den Sinnen sprechen, das Erleben und die Gefühle zu teilen, was

Verbundenheit noch mehr unterstreichen kann als Worte.

Eine andere Form der visuellen Kommunikation ist die Bildtelefonie via

Skype oder WhatsApp, der von Migrant*innen eine mindestens so große Be-

deutung zugeschrieben wird wie der verbalen Kommunikation; manche ge-

ben ihr sogar den Vorzug. »Gott sei Dank«, könne sie ihre Schwester, die in

Marokko lebt, bei ihrenWhatsApp-Telefonaten sehen, erzählt Samira. Es kön-

ne dann auch das zumGesprächsthemawerden,wasman sieht. Jasmin nennt

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Global Age, Migration und Medien

die visuelle Kommunikation »Reden mit Gesichtern«, auf die sie im Kontakt

mit ihrer iranischen Familie drängt, in ihren Worten: »Bitte, wir müssen uns

schauen«. Die Bedeutung, die das Sehen für sie hat, wiederholt sie im In-

terview mehrmals mit Formulierungen, wie »sich sehen ist besser« oder »mit

Sehen ist sehr sehr besser«. Das Sehen bringt den Körper ins Spiel, wenn auch

nur als Bild. Dennoch kann der sichtbare Körper, genauer, können die Kör-

perhaltung, die Bewegung, die Mimik, die Gestik, die gesprochenen Worte

laufend kommentieren, sie ergänzen oder relativieren und damit umfassen-

dere Eindrücke vermitteln.

Kommt es neben der virtuellen Präsenz im digitalen Raum zu einer phy-

sischen Präsenz z.B. durch Besuche, nimmt die Bedeutung des Bildes nicht

notwendig ab. Malika schildert den Besuch ihrer marokkanischen Eltern im

Migrationsland, der geradezu ein »visuelles Feuerwerk« auslöste. Der Besuch

wurde detailliert visuell dokumentiert. »Egal, wo wir waren«, schildert Ma-

lika, »wir haben Bilder gemacht«, die als sichtbare Zeichen der Verbunden-

heit den in Marokko Zurückgebliebenen geschickt wurden, oft 20 bis 40 Bil-

der pro Tag. Mischformen von leiblicher und medialer Präsenz werden nach

Greschke generell zur Normalität und soziale Beziehungen sind ihr zufolge

zunehmend durch eine Verkettung von Off- und Online-Situationen gekenn-

zeichnet (Greschke 2019a, 3). Dies gilt auch für Migrant*innen, wenngleich

unter erschwerten Bedingungen. Große räumliche Distanzen, fehlende öko-

nomische Mittel, Krieg, Ausreisebeschränkungen, Krankheit reduzieren die

Möglichkeiten leibhaftiger Begegnungen.

Um nun zusammenzufassen: Menschen, die durch Migration über länge-

re Zeit oder vielleicht für immer getrennt sind, nutzen insbes. digitaleMedien

und deren Anwendungen zur Kommunikation inWort und Bild als einen »ge-

nerativen Teil einer translokalen Lebensweise im transstaatlichen Kontext«

(Greschke 2019, 8). Mit Hilfe dieser Medien wird eine symbolische Welt mit

hohemSinnerzeugungspotential aufgebaut (Šuber 2018, 177).Die Bedeutsam-

keit dieser Welt konstituiert sich im Fall von Migration innerhalb von Bedeu-

tungsgefügen, die teilweise zwischen denKommunizierenden geteilt werden,

teils unterschiedlich (geworden) sind, zumal sich die gesellschaftlich-politi-

schen Rahmenbedingungen an den jeweiligen Orten verändern. Im Interesse

des transterritorialen sozialen Zusammenhalts gilt es für Migrant*innen die

mediale Herstellung der symbolischen Welt zu einem Dauerprojekt zu ma-

chen. Mit dieser Welt, die der Mensch zwischen die physische Wirklichkeit

und sein unmittelbares Erleben schiebt, überschreite er, wie Thomas Cohnen

behauptet »seine individuelle leibliche Existenz« (Cohnen 2008, 110).

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 191

Es darf angenommenwerden,wofürMauriceMerleau-Ponty grundlagen-

theoretische Erkenntnisse geliefert hat, dass die leibliche Existenz auch in der

medial gestützten Kommunikation eine unverzichtbare Rolle spielt. Sowohl

Worte als auch Bilder gewinnen nur dann einen Sinn,wenn es zwischen ihnen

und dem Menschen zu einer physischen Begegnung kommt (Merleau-Ponty

1967, 17). Als Zeichen einer Begegnung schildert Merleau-Ponty, wenn Worte

ein leibliches Geschehen auslösen, wenn z.B. das Wort »hart« eine Starre in

Rücken undHals erregt, ehe es Anzeige eines Begriffs ist (Merleau-Ponty 1966,

275). Das den Leib ergreifende Geschehen geht der Begriffserkenntnis voraus

und begleitet sie. Auch das Sehen undVerstehen vonBildern ist leibgebunden.

Man sieht nur,wasman betrachtet. »Waswäre das Sehen ohne jede Bewegung

der Augen?« (Merleau-Ponty 1967, 15), fragt Merleau-Ponty. Das Ineinander-

greifen von Sehen und Bewegung verbiete es, das Sehen als reine Denkope-

ration aufzufassen (a.a.O., 16). Leib und Seele bilden dem phänomenologi-

schen Ansatz Merleau-Pontys zufolge keine zwei Glieder, die von außen auf-

einander einwirken. Das Physische, das Vitale und das Psychische lassen sich

lediglich als verschiedene Integrationsstufen unterscheiden (Merleau-Ponty

1976, 235), was bedeutet, dass die medial gestützte Kommunikation immer

auch die Leiblichkeit der Kommunizierenden erfasst. Die zentrale Bühne des

Lebens mag sich für Migrant*innen dank digitaler Kommunikationsmedien

jenseits ihres physikalischen Standorts ansiedeln, was aber nicht heißt, dass

ihre Leiblichkeit ausgeklammert bleibt.

Ebenso wenig bleibt der historische Kontext ausgeklammert, innerhalb

dessen der Gebrauch digitaler Medien als Kommunikationsmedien sowie

die Generierung von Kommunikationsinhalten stattfindet. Medial gestützte

kommunikative Formen und Inhalte sind Zeitdokumente. Sie geben Aus-

kunft darüber, was Migration zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt

bedeutet, welche Erfahrungen, welche Sorgen, Verluste und Anstrengungen

damit verbunden sind und welche medialen Praktiken entwickelt werden,

den Herausforderungen von Migration zu begegnen.

5.2 Medien als Lern- und Wissensorte

Migration stellt neue Ansprüche an Lernen undWissensaneignung.Da bishe-

rige Werte und Regeln an Orientierungskraft einbüßen, erworbene Kompe-

tenzen und Fertigkeiten wenig oder keine Anerkennung finden und zugleich

neue Probleme und Fragen zur Lösung anstehen, befinden sich Migrant*in-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Global Age, Migration und Medien

nen in einer Phase intensiver Suchbewegungen (Negt 2008, 43). Dem erfor-

derlichen Lernen im Kontext von Migration kommt ein Bildungsbegriff ent-

gegen, denWolfgangKlafki vorgestellt hat. Bildung soll Klafki zufolge »als An-

eignung der die Menschen gemeinsam angehenden Frage- und Problemstel-

lungen ihrer geschichtlich gewordenen Gegenwart und der sich abzeichnen-

den Zukunft und als Auseinandersetzungmit diesen gemeinsamen Aufgaben,

Problemen, Gefahren, Möglichkeiten« (Klafki 1998, 239) verstanden werden.

Klafki präsentiert diesen Bildungsbegriff ausdrücklich als pädagogischen und

politischen Entwurf, der nicht als national begrenzt aufgefasst werden soll.

Das Gemeinsame, das in diesem Abschnitt als Gegenstand lernender Ausein-

andersetzung thematisiert wird, bezieht sich auf Migationserfahrungen. Es

kommen vor allem individuelle Formen der Auseinandersetzung mit diesen

Erfahrungen zur Sprache, wie sie in den Interviews mitgeteilt wurden.

In Anlehnung an Oskar Negt lassen sich im Hinblick auf den Klafki’schen

Bildungsbegriff Schlüsselkompetenzen benennen, die für Migrant*innen von

besonderer Bedeutung sind, nämlich:

• Zusammenhänge herstellen

• Orientierungskompetenz

• Umgang mit bedrohter oder gebrochener Identität

• Erinnerungs- und Utopiefähigkeit (Negt 1998, 27ff.).

Diese Schlüsselkompetenzen kalkulieren ebenso wie der skizzierte Bildungs-

begriff den gesellschaftlich-kulturellen Wandel ein (Schachtner 2008, 16), der

den zentralen Anlass und Bezugspunkt in den Lernprozessen vonMigrant*in-

nen bildet. Es geht im Folgenden nicht nur darum, wie sich Migrant*innen

zu Fragen des Lernens und derWissensaneignung ins Verhältnis setzen, son-

dern auch darum, wie sie das unter Rückgriff und Nutzung von Medien tun.

5.2.1 Wissen medial aneignen

»Man soll lernen, lernen, lernen«

»Eine Welt vermögen wir«, so Merleau-Ponty, »nur wahrzunehmen, wenn

Welt wie Wahrnehmung, ehe sie konstatierte Tatsachen sind, schon uns ei-

gene Gedanken sind« (Merleau-Ponty 1966, 426). Um sich in der neuen Um-

gebung des Migrationslandes zurechtzufinden, sollten Migrant*innen einen

Begriff oder eine Vorstellung von den Dingen und Situationen haben, die ih-

nen im Migrationsland begegnen. Einige der Interviewpartner*innen verfü-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 193

gen über solche Einblicke durch Filme und Erzählungen oder vorausgegange-

ne Kurzaufenthalte imMigrationsland. Andere sind in ein ihnen unbekanntes

Land gekommen. Ob mit der Wirklichkeit des Migrationslandes schon etwas

vertraut ist oder nicht, in jedem Fall verfügen Migrant*innen über Wirklich-

keitsauffassungen, die im Herkunftsland entwickelt wurden und die die Per-

spektiven ihrerWahrnehmung in der neuen Umgebung formen.Diesemögen

inmanchen Bereichen hilfreich sein, aber häufigmüssenMigrant*innen auch

erfahren, dass sie nicht ausreichen und vielleicht sogar in die Irre führen, wie

Arib erzählte.Weil er, ausMarokko kommend,weder eine Vorstellung von un-

terirdischen Transportmitteln des öffentlichen Nahverkehrs hatte noch eine

Vorstellung von Touristenbüros, irrte er stundenlang zu Fuß durch eine deut-

sche Großstadt auf der Suche nach einer Bleibe. Ein anderes Feld, in dem die

Zugangskategorien fehlen, ist die Anbahnung von sozialen Kontakten im Mi-

grationsland. Migrant*innen sind in der Regel nicht damit vertraut, wie man

in der neuen Umgebung Beziehungen initiiert, in welchen Situationen und

mit welchen Worten.

Die vielen Unbekannten im Alltag von Migrant*innen begründen einen

Lernbedarf, den der 21-jährige Fatih wie folgt ausdrückt: »Man soll immer

lernen, lernen, lernen«. In unterschiedlichen Worten thematisieren auch an-

dere Migrant*innen wahrgenommene Lernerfordernisse. Sie berichten von

ihren Versuchen, an formalen Bildungsangeboten wie Sprachkurse, universi-

täre Studien, Ausbildungsangebote zu partizipieren oder Bildungsabschlüsse

nachzuholen. Nur so viel sei dazu gesagt: Mit Ausnahme der Teilnahme an

Sprachkursen gestalten sich die Versuche von Migrant*innen, formale Bil-

dungswege im Migrationsland zu beschreiten, äußerst schwierig, weil ihre

bisherigen Schul-, Universitäts- oder Ausbildungabschlüsse keine Anerken-

nung oder nur eine Teilanerkennung finden oder Zurückstufungen erfolgen,

die nochmaligen mehrjährigen Schulbesuch erfordern bzw. ihr Aufenthalts-

status den Beginn von Studien oder Ausbildungen erschwert.1Migrant*innen

sind mit ihren Lernwünschen in der Regel auf sich selbst geworfen; nicht zu-

letzt deshalb spielt das selbstorganisierte Lernen eine so zentrale Rolle in den

Interviews. Auf diese Art des Lernens konzentriere ich mich im Folgenden.

Die Schilderungen dieser Lernversuche erinnern an den von Horst Sie-

bert geprägten konstruktivistischen Lernbegriff, wonach »Lernen eine selbst

1 Eine Ausnahme bilden Migrant*innen, die zunächst im Rahmen universitärer Aus-

tauschprogramme ins Land gekommen und dann geblieben sind d.h. in den Mi-

grant*innenstatus wechselten.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Global Age, Migration und Medien

gesteuerte, konstruktive, biografisch geprägte, überlebensdienliche, kogniti-

ve und emotionale Tätigkeit« (Siebert 2003, 13) darstellt. Zu den wichtigsten

Lernzielen der interviewten Migrant*innen zählt das Erlernen der Sprache

des Migrationslandes, worin sich ein intuitiver Zugriff auf die in den Wör-

tern enthaltenen Gedanken ausdrückt, die Merleau-Ponty als Bedingung für

die Wahrnehmung von Wirklichkeit behauptet (Merleau-Ponty 1966, 426). Als

häufigste Medien des selbstorganisierten Spracherwerbs werden Fernsehse-

rien und Youtube-Videos genannt. Fernsehserien eignen sich zum Sprachen-

lernen, weil die Akteur*innen der Serien über einen längeren Zeitraum die-

selben bleiben, Persönlichkeitsprofile und Handlungsstrategien vertraut wer-

den, was das Verstehen ihrer Äußerungen und das Erlernen des gebrauchten

Vokabulars erleichtert. Auch Youtube-Videos haben einen sprachlichen Wie-

derholungseffekt, weil sie mehrmals konsumiert werden können und das Er-

lernen von Begriffen und Redeweisen durch Wiederholung gefördert wird.

Für Malika waren die Kindersendungen im Fernsehen für den Spracherwerb

hilfreich, die sie zusammen mit den Kindern schaute, die sie als Au pair im

Migrationsland betreute. Diese Sendungen haben ebenfalls häufig Serienfor-

mat. Die Eignung von Serien und Youtube-Videos für den Erwerb einer frem-

den Sprache dürfte aber nicht nur in dem Wiederholungseffekt begründet

sein, sondern auch in den Bildern, die die Worte veranschaulichen und vor

allem in den Szenen, in die die Kommunikation eingebettet ist und die Identi-

fikationen provozieren, was emotional involviert und sich dadurch nachhaltig

im Gedächtnis einprägt.

Farid verfolgt deutschsprachige Diskussionen in Facebook-Gruppen aus

zweierlei Gründen, wie er erklärt: Erstens, um die Sprache des Migrations-

landes zu erlernen und zweitens, um die Kultur des Migrationslandes zu ver-

stehen. Er thematisiert explizit den engen Zusammenhang von Sprache,Den-

ken und Wahrnehmung. Dem Verstehen-Wollen liegen ebenfalls zwei Motive

zugrunde. Er will Kommunikationsverhalten und -muster verstehen, um ad-

äquat reagieren zu können. Er illustriert dieses Motiv mit einem Szenario,

in dem es zu einem Konflikt mit seinem Chef an einem möglichen späteren

Arbeitsplatz kommt und erklärt, wozu er in dieser Situation in der Lage sein

möchte: »I should talk with him like German people, not like Syrians«. Als

zweites Motiv nennt er seinen Wunsch zu verstehen, wie die Menschen des

Migrationslandes über Muslime denken. Er präzisiert: »Why they are scared

from the Muslims« Wie in allen Religionen gebe es auch unter den Muslimen

radikal Denkende, aber das sei eine Minderheit. Welche Gründe haben Men-

schen, so seine Frage, die die Muslime unter Generalverdacht stellen? Diesem

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 195

Verdacht sind auch er selbst und seine Familie, diemit ihm imMigrationsland

lebt, ausgesetzt.

Sprachkompetenz, durch die Einblicke in die Wirklichkeit gewonnen und

verbal zum Ausdruck gebracht werden können, erhöht nach Hans Karl Pe-

terlini die Chancen zum »politischen Mitreden« (Peterlini 2016, 144). Für Pe-

terlini ist Sprache ein »Instrument der Teilhabe an Macht und Gemeinschaft

ebenso wie sie daraus ausschließen kann« (ebd.). Er plädiert für die Aufhe-

bung des monolingualen Prinzips, das »alle, die einen erschwerten Zugang

zur Mehrheitssprache haben, in eine Position der Minderwertigkeit« (a.a.O.,

164) bringt. Das Gefühl von Minderwertigkeit aufgrund mangelnder Sprach-

kenntnisse taucht in den Interviews immer wieder auf z.B. wird es von Fa-

tih formuliert, der seine Sprachkenntnisse wiederholt als ungenügend dar-

stellt in Worten wie »wenn ich rede, dann rede ich nicht so gut […], wie das

sein soll«, aber auch Fortschritte registriert, wenn er erklärt: »Wenn ich jetzt

Deutsch rede, ichmerke sofort, wenn ich einen Fehler mache […]«. Aber selbst

in dieser Äußerung, die auf einen Erfolg verweist, steckt die Sorge, Fehler zu

machen.

Neben dem medial gestützten Erwerb von Sprachkompetenz werden

vereinzelt Medien auch als Orte und Instrumente zur Erweiterung beruflich

nutzbarenWissens genannt.Malika z.B. versucht sichmittels Youtube-Videos

pädagogisches Wissen anzueignen, das sie in ihrem pflegepädagogischen

Berufsfeld nutzen kann. Elena, die bis zu ihrer Migration in Belarus gelebt

hat, folgt belarussischen Blogs, in denen psychologische Fragen behandelt

werden. Auch sie kann das erworbene Wissen in ihrer beruflichen Tätigkeit

als Sprachlinguistin an einer deutschen Universität nutzen.

Die geschilderten medialen Lernstrategien werden überwiegend indivi-

duell praktiziert. Einige Interviewpartner*innen berichten von einem Lernen

in Gemeinschaft. Dia hat sich einer selbstorganisierten Facebook-Gruppe an-

geschlossen, in der auf Deutsch kommuniziert wird und in der die Teilneh-

mer*innen grammatikalische Übungen einstellen. Dia hat als weiteres Mittel

des Spracherwerbs das Medium Buch gewählt; er selbst hat handschriftlich

ein Buch verfasst (das er der Forscherin zeigt), in dem er »kleine Sätze« auf

Arabisch-Deutsch und Deutsch-Arabisch zusammengestellt hat, die die All-

tagskommunikation insbes. den höflichen Umgang miteinander verbessern

können, Sätze wie »wie geht’s Dir? Wie geht’s’s Ihnen? Danke, gut. Und Ih-

nen?«. Es scheint, als ob er dieses Buch nicht nur für den eigenen Gebrauch

geschrieben hat. Mit dem Hinweis, er sei Lehrer, den er im Zusammenhang

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Global Age, Migration und Medien

mit dem Buch macht, deutet er an, dass er sein in Buchform gesammeltes

Sprachwissen gerne weitergeben würde.

Auf die Frage, was Sprache für ihn bedeute, antwortet Dia: »Eine Sprache,

ein Mensch; zwei Sprachen, zwei Menschen. Ich kenne jetzt fünf Sprachen,

ich bin fünf Sprachen zusammen«. Diese These, dass die Kenntnis mehrerer

Sprachen zu einer Vervielfältigung der Persönlichkeit führt, unterstellt, dass

mit den jeweiligen Sprachen verschiedene Perspektiven, Handlungsmuster

und Selbstkonzepte verbunden sind, die aus Dia’s Sicht zu einer Gesamtper-

sönlichkeit verschmelzen können.

Um eine andere Art von Wissen geht es in Malikas Facebook-Gruppe

»Fremde in Deutschland«, in der Migrant*innen regelmäßig Informationen

und Tipps austauschen z.B. wo es Sonderangebote, Rosenwasser oder ara-

bische Süßigkeiten gibt. Das kommunizierte Wissen unterscheidet sich von

dem in Dia’s Facebook-Gruppe kommunizierte Sprachwissen, doch findet

ebenfalls eine gemeinschaftliche Aneignung von alltagsbezogenem Wissen

statt. Beide Beispiele repräsentieren »Communities of Practice«, ein von

Etienne Wenger und Jean Lave geprägter Begriff, der eine Gruppe von Men-

schen bezeichnet, die »in einen Prozess kollektiven, auf einen gemeinsamen

Gegenstand bezogenen Lernens involviert sind« (Wenger 2006, 1). Wenger

nennt drei Merkmale, die eine »Community of Practice« charakterisieren:

1. The Domain: Die Mitglieder der Community verbindet ein spezifisches

Interesse

2. The Community: Es werden Beziehungen gebildet, die es erlauben, von-

einander zu lernen.

3. The Practice: Die Mitglieder sind Praktiker*innen, die ein gemeinsames

Reservoir an Erfahrungen, Geschichten und Werkzeugen entwickeln

(Wenger 2006; Schachtner 2008, 24).

»Communities of Practice« sind nicht in Institutionen gefangen, sie vernet-

zen über institutionelle und geografische Grenzen hinweg. Mehr als jede an-

dere Technologie kann das Internet diese grenzüberschreitende Vernetzung

unterstützen.

»Ich bin in Afrika im Fernsehen jeden Tag«

Die medial gestützte Wissensrecherche zu gesellschaftspolitischen und kul-

turellen Themen, die das Herkunfts-, das Migrationsland oder andere Teile

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 197

der Welt betreffen, bezeichnet eine weitere Form der Wissensaneignung,

die in den Interviews der Studie »Transnational leben« geschildert wird.

Als mediale Wissensquellen werden das Fernsehen, das Internet, Zeitungen,

Radio genannt; zunehmend erfolgt die Rezeption der verschiedenen Medien-

formate digital. Hepp/Bozdag/Sano unterscheiden in ihrer Migrationsstudie

»Mediale Migranten« zwischen Herkunfts-, Ethno- und Weltorientierten, je

nachdem, ob sich das genutzte Medienrepertoire primär auf das Herkunfts-

land bezieht (Herkunftsorientierte), ob Medienangebote des Herkunfts-

und Migrationslandes gleichermaßen genutzt werden (Ethnoorientierte)

oder eine Nutzung des weltweiten Medienangebots stattfindet (Weltorien-

tierte) (Hepp/Bozdag/Sana 2011, 70). Es dominierten in dieser Studie die

Ethnoorientierten (a.a.O., 68).

Auch in der Studie »Transnational leben« betonen eine Reihe von Inter-

viewpartner*innen die Relevanz von Medien und medialen Berichten des

Herkunftslandes. »Ich bin in Afrika im Fernsehen jeden Tag«, sagt Amar; sein

Interesse gilt vor allem dem senegalesischen Fernsehen, das über die Region

berichtet, in der er aufgewachsen ist. Lara erklärt:

»Also, das Radio über Internet, das ist für mich quasi ein Mittelpunkt gewor-

den seit ungefähr 4/5 Jahren. Ja, das brauche ich in der Früh’, also, ich brauche

unbedingt das Radio. Das ist quasi mein Bezug zu meinem Land (.). Ich lese

auch die Zeitung, die spanische Zeitung lese ich«.

Costas liest täglich mehrere griechische Zeitungen online und Fatih holt sich

die fehlenden Informationen über die politische Situation in Syrien, die ihm,

wie er meint, seine Eltern vorenthalten, durch Handyvideos, die vor Ort ge-

dreht und als Youtube-Videos verbreitet werden.

Parallel zu den Medienangeboten des Herkunftslandes nutzen die

Interviewpartner*innen der gegenständlichen Studie ähnlich wie die Eth-

noorientierten (ebd.) zusätzlich Medien des Migrationslandes. Nachdem

Lara am Morgen die spanischen Nachrichten gehört hat, wendet sie sich den

deutschen Nachrichten zu. Amar schaut am Abend, wenn er von der Arbeit

kommt, nacheinander die Fernsehsender ZDF, France, Senegal. Brian, ein

ugandischer Journalist, geht seinem Interesse an Politik in der Rezeption

eines breiten Spektrums von Medienangeboten des Bayerischen Rundfunks,

der Augsburger Allgemeinen, der Deutschen Welle, des arabischen Senders

Al Jazeera, des amerikanischen Senders CNN und des englischen Senders

BBC nach. Die beiden letzten Beispiele verweisen auf eine Mediennutzung,

die für eine Weltorientierung im Sinne von Hepp/Bozdag/Sana (a.a.O.) steht.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Global Age, Migration und Medien

Der Zugang zu internationalen Medien ist für Migrant*innen möglich, weil

sie häufig mehrere Sprachen sprechen u.a. die Sprache der ehemaligen

Kolonialmacht und eine weitere, in der Schule erlernte Zweitsprache.

Das festgestellte ausgeprägt Interesse an den Medien des Herkunftslan-

des könnte damit zusammenhängen, dass sich in dem ständig aktualisier-

ten Wissen über dieses Land, eine vertraute Lebenswelt erhält, die über Jahre

hinweg Orientierungsrahmen für das Denken, Fühlen und Handeln von Mi-

grant*innen bildete. Je weniger gesichert der lebensweltliche Orientierungs-

rahmen im Migrationsland ist, desto unentbehrlicher dürfte der mediale Be-

zug zum Herkunftsland sein.

Die gleichzeitige Nutzung der medialen Kanäle des Migrationslands und

internationaler Medienformate ist nicht nur als additive Wissensaneignung

zu betrachten. Viel wahrscheinlicher ist, dass ein solches Medienhandeln zu

Vergleichen und multiperspektivischen Betrachtungen anregt, durch die Zu-

sammenhänge durchschaut werden, was wiederum die Orientierungskom-

petenz fördert. Beide Fähigkeiten sind nach Negt Schlüsselkompetenzen in

einer globalen Welt, die nicht nur für Migrant*innen unübersichtlich gewor-

den ist und zur Neupositionierung drängt.

Durch die Rezeption der Medien des Herkunftslandes nehmen Mi-

grant*innen einerseits Anteil an dort stattfindenden Neuentwicklungen,

andererseits werden Erinnerungen wachgerufen, was aber nicht zu einer

Konservierung dieser Erinnerungen führen muss. Denkbar ist auch, dass

der durchwegs festzustellende multimediale Blickwinkel dazu animiert,

eingefahrene Denkgewohnheiten und Verhaltensweisen hinter sich zu las-

sen, anders gesagt, dass er Abschiede forciert und Platz für Neues schafft

(Schachtner 2008, 16).

Das Erinnern und die Aneignung von neuem Wissen berührt die Selbst-

konzepte von Migrant*innen; es kann in Frage stellen, ermutigen oder ver-

unsichern. Negt hat, wie erwähnt, auch die Identitätskompetenz als Schlüs-

selkompetenz genannt, der ich an dieser Stelle nicht nachgehe, weil es dazu

ein eigenes Kapitel in diesem Buch gibt.

So sehrMedien als Orte des Lernens und derWissensaneignung geschätzt

werden, es wird auch Medienkritik geäußert, die sich ausschließlich auf eta-

blierte Medienkanäle bezieht. Die Kritikpunkte sind: das Vorenthalten be-

stimmter Informationen und eine manipulative Berichterstattung. Arif kri-

tisiert, dass in westlichen Medien nicht über israelische Luftangriffe auf den

Libanon, wo er bis zu seinem 22. Lebensjahr lebte, berichtet werde. Er ha-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 199

be sich deshalb dem arabischen Nachrichtensender Al Jazeera2 zugewandt.

Alina kritisiert die abwertende Berichterstattung über Bosnien durch westli-

che Medien zur Zeit des Kriegs im ehemaligen Jugoslawien. Ihrer Meinung

nach wurde über dieses Land, aus dem sie migriert ist, so berichtet, als seien

die Leute dort »100 Jahre zurückgeblieben […]. So haben die uns präsentiert«.

Nicht weniger kritisch sieht sie die aktuelle Berichterstattung der bosnischen

Medien insbes. im Politikressort. »Ich finde, die sind gar nicht ehrlich. Das

ist alles irgendwie gelogen«, sagt sie. Auch wenn sich explizit nur zwei Mi-

grant*innenmedienkritisch äußern, die medienkritische Haltung dürfte ver-

breiteter sein.Dafür spricht, dass die Interviewpartner*innen durchwegs ihre

Information aus verschiedenen Medienformaten beziehen, dass sie nationale

und internationale Medien nutzen, wobei es ihnen nicht nur um den Erwerb

einer umfangreichenWissensbasis gehen mag, sondern auch um eine erhöh-

te Chance, manipulative Medieninhalte zu identifizieren.

In den von denMigrant*innen geschildertenmedialen Praktiken derWis-

sensaneignung zeigen sich eigenwillige Prozesse der Interpretation, Deutung

und Bedeutungszuschreibung, wie sie aus konstruktivistischer Sicht typisch

sind für selbstorganisiertes Lernen (Siebert 2003, 17). Darüber hinaus mi-

schen sich in der Medienaneignung von Migrant*innen Formen des Dekon-

struierens und Konstruierens indem z.B. bisherige eigene Handlungsmuster

oder mediale Zuschreibungen hinterfragt und dadurch Alternativen sichtbar

werden, die dazu verhelfen, neue Lebensentwürfe zu entwickeln. Ein Film im

Herkunftsland Marokko, der ein autonomes Frauenleben in Szene setzte, ja,

schon der Besuch eines Kinos, der für Mädchen und Frauen verboten war, wie

Malika berichtet, dürften zusammen mit weiteren medialen Erfahrungen im

Migrationsland nicht ohne Einfluss auf ihre Dekonstruktion des arabischen

Frauenmodells geblieben sein, dem Malika einen selbstbestimmten Lebens-

entwurf entgegenstellt. Dieser sieht das Erlernen eines qualifizierten Berufs

sowie das Bestehen auf einer gerechten Arbeitsteilung in der Familie vor.

5.2.2 Wissen medial präsentieren und vermitteln

Wissensaneignung sollte nicht wie einige Interviewpartner*innen klarstellen,

als Einbahnstraße gedacht werden. Wissensbedarf existiere angesichts einer

2 Al Jazeera hat seinen Sitz inDoha/Katar und startete am 1.11.1996 seinen Sendebetrieb.

Im Jahre 2006 ging er mit einer englischen Version auf Sendung.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Global Age, Migration und Medien

sich zunehmend multikulturell gestaltenden Gesellschaft auch auf Seiten de-

rer, die schon lange im Migrationsland leben oder dort geboren sind. Zwei

Migranten, deren Herkunftsländer Senegal und Kamerun sind, konstatieren

falsche Bilder über Afrika im Migrationsland, die sie medial korrigieren wol-

len. Wenn Ron erzählt, dass ihm im Migrationsland Fragen gestellt werden

wie »was ist eigentlich dein Haustier? Elefant oder Löwe?«, dann ist das nicht

wörtlich zu nehmen, sondern als Parabel für eine Haltung, die Menschen aus

Afrika in die Nähe wilder Tiere rückt. »Vielleicht denken sie«, erklärt Ron,

»dort (in Afrika, d. A.) lebt man noch in Bäumen«. Ron schickt Fotos und Vi-

deos an seine Arbeitskollegen im Migrationsland, die ein anderes Afrika zei-

gen z.B. Bilder von seinem Elternhaus in Kamerun, die einen Arbeitskollegen

in bewunderndes Staunen versetzt haben. Er konfrontiert die Menschen im

Migrationsland auch mit Essgewohnheiten, die im Osten Kameruns üblich

seien und eine besonders gesunde Ernährung darstellten. Die Videos thema-

tisieren den Genuss von Insekten. Dazu Ron: »Wo die Leute Insekten essen,

gibt’s so gut wie kein Krankenhaus. […] kein Arzt will dort arbeiten«, weil es

an Patienten mangle. In den Gegenden an den großen Häfen dagegen, wo die

Menschen europäische Produkte essen, seien die Krankenhäuser voll. Damit

sagt Ron, dass die Essgewohnheiten in Kamerun keineswegs den deutschen

Essgewohnheiten unterlegen sind, sondern vielmehr »gesunde Impulse« set-

zen könnten.

Amar’s Medium, das Afrika im Migrationsland anders in Szene setzen

soll, ist die Zeitung »Djelo – Afro Magazin Berlin«, Organ eines Vereins für

Integration undMigration, den Amarmitbegründet hat. Dass sich Djelo auch

an die deutsche Bevölkerung richtet, lässt sich daran ablesen, dass sie in deut-

scher Sprache verfasst ist. Djeli sind, wie Amar erklärt, Musiker, Tromm-

ler, die die Geschichte eines Landes, eines Volkes erzählen. Die Zeitschrift

Djelo erzählt die Geschichte afrikanischer Länder und ihrer Bewohner*innen

und zwar aus der Perspektive dieser Länder und ihrer Bewohner*innen. »Wir

möchten nicht immer«, betont Amar, »dass die anderen über uns berichten.

Wir berichten über uns selbst«. Djelo ist das Medium zur Herstellung einer

Öffentlichkeit, einer Gegenöffentlichkeit, wenn man Nancy Fraser folgt (Fra-

ser 1996, 157). Fraser plädiert für vielfältige Öffentlichkeiten in multikulturel-

len Gesellschaften, die sicherstellen, dass die Fragen von Minderheiten nicht

untergehen, sondern zu einem öffentlichen Thema werden (Fraser 1996, 169).

Es geht um die eigene Stimme, den eigenen Blick auf gesellschaftliche Ver-

hältnisse, die eine lang geübte, kolonial geprägte Praxis durchbrechen. Amar

ist im Interesse dieser selbstbestimmten Öffentlichkeit zusätzlich auf Face-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 201

book präsent, »sehr präsent«, wie er sagt. Er betrachte seine Facebookauf-

tritte nicht als Privatsache. Sie dienten sowohl der Präsentation von Wissen

über die afrikanische Gemeinde im Migrationsland als auch über Ereignis-

se in einzelnen afrikanischen Ländern. Er bezeichnet die digitale Wissens-

präsentation als Kampf, vermutlich, weil er um die Gegner seiner Botschaf-

ten weiß. Amar’s kämpferische Metaphorik, die ich bereits vorgestellt habe

(s.4.2.6) setzt sich in seinen medialen Auftritten fort.

Neben den medialen Projekten der Wissensrepräsentation und der Wis-

sensvermittlung, die auf die Rezeption durch die Angehörigen im Migrati-

onsland abzielen, gibt es Projekte, die die Menschen in den Herkunftslän-

dern erreichen sollen. Ron hat mit anderen zusammen digital gestützte Bil-

dungsprojekte entwickelt, die bereits angesprochen wurden (s.4.2.6). Er will

mit diesen Projekten sein imMigrationsland an einer Universität erworbenes

Wissen an dieMenschen seiner Herkunftsregionweitergeben. Seit 2015 bietet

er in Kamerun Kurse an, die Frauen IT-Kenntnisse und Softskill-Kenntnisse

vermitteln und ihnen so beruflicheMöglichkeiten eröffnen. Zehn Frauen wer-

den jährlich ausgebildet; 35 Frauen haben danach einen Job gefunden. Die

digitale Technik bildet in diesen Kursen den Gegenstand des Lernens und

zugleich wird sie als Kommunikationsmedium genutzt. Ron zielt mit diesen

Bildungsprojekten nicht nur auf verbesserte Jobchancen für Frauen in Kame-

run, sondern auch auf die Veränderung der dortigenGeschlechterverhältnisse

ab. Er verbucht es als Erfolg, dass die »Männer mittlerweile mehr Respekt vor

ihren Frauen haben« und sagen können: »Ja, meine Frau kann schon was«.

Ein zweites Bildungsprojekt, das Ron gestartet hat, zielt auf die Wissens-

vermittlung an die nachfolgende Generation in verschiedenen afrikanischen

Ländern ab. Er hat in einer Datenbank 800 Telefonnummern von Frauen ge-

speichert. An diese Frauen schickt er regelmäßig selbst entwickelte kurze

Trickfilmemit einer Botschaft, genauer einer Frage, die die Frauen animieren

soll, sich um das Lernen und die Bildung ihrer Kinder zu kümmern. Die Fra-

gen lauten z.B.: »Waren die Kinder heute in der Schule? Wie, was essen die

Kinder nach der Schule? Wie machen sie ihre Hausaufgaben?«Wieder sind es

die Frauen, die Ron als Akteurinnen anspricht, weil er annimmt, dass es vor

allem die Frauen sind, von denen innovative Impulse ausgehen können, dass

sie es sind, die etwas bewegen.

Diesen Abschnitt zusammenfassend, lässt sich festhalten: Die lern- und

wissensbezogene Nutzung von Medien steht unter der Regie von Suchbewe-

gungen im Interesse von Neuorientierung und Neuordnung von Alltag und

Leben. Es geht um die Suche nach neuen Kompetenzen wie Sprach- und

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Global Age, Migration und Medien

Verhaltenskompetenzen, berufliche und Alltagskompetenzen sowie um die

Erweiterung des eigenen Wissenshorizonts im Hinblick auf Herkunfts- und

Migrationsland und darüber hinaus.

5.3 (Mediale) Erfahrungen (medial) erinnern und reflektieren

»[…] ich bin an einem neuen Ort

Und ich bin auf der Suche

Auf der Suche nach alten Düften, um

mich zu Hause zu fühlen.

Und ich suche nach Vertrautem

Damit ich aufspringen und sagen kann:

›Das kenne ich!‹

Die Landschaft, merke ich, hat sich ver-

ändert

Aber ich suche nach dem Alten, Glei-

chen.

Suche etwas Normales an einem Ort

Wo meine alten Symbole neue Bedeu-

tungen haben […].«

(Breeze Anderson 2018, 61f.)

Barbara Breeze Anderson sucht mit Hilfe des Mediums Gedicht nach den al-

ten Düften von Zuhause, nach Vertrautem, nach etwas, das sie das Leben am

neuen Ort als normal erscheinen lässt. Es geht um das Erinnern des Vergan-

genen aus der Perspektive eines anderen, späteren Ortes und auch um das

Wissen, dass das Erinnerte neue Bedeutungen bekommt. In diesemAbschnitt

werden die Rollen von Medien als Instrumente und Objekte des Erinnerns

thematisiert. Darüber hinaus stehen medial gestützte Praktiken des Reflek-

tierens zur Debatte, die sich auf erinnerte (mediale) Erfahrungen und auf

aktuelle (mediale) Erfahrungen beziehen. Die Praktiken des Erinnerns und

Reflektierens richten sich teils auf mediale Angebote, teils werden sie im Zu-

sammenhang mit der Erstellung eigener medialer Produkte entwickelt.

[…]

[…]

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 203

5.3.1 Erinnern als medial gestützte Leistung

Warum wir uns erinnern können und wie das Erinnern zustande kommt, er-

klärt Christoph Wulf wie folgt: »In mimetischen Prozessen setzen sich die

Gegenstände und Geräusche der frühen Kindheit im ›tieferen Ich‹ fest, aus

dem sie mithilfe optischer oder akustischer Anstöße wieder ins Bewusstsein

gerufen werden können« (Wulf 2019, 24; Langer 1965, 126). Auch taktile Anstö-

ße, Geschmack und Düfte, wie in dem Gedicht von Barbara Breeze Anderson

genannt, können Erinnerungen wachrufen. Bei Samina sind es akustische

Anstöße in Form klassischer arabischer Musik, die ihre Erinnerungen mobi-

lisieren. Sie animieren sie, wenn sie sie hört, zum Tanzen. »Wenn ich allein

zuhause bin und ich kochewas in der Küche und ich höre […] arabischeMusik,

dann tanze ich«, erzählt sie. Sie hat diese Musik aus Marokko mitgebracht.

Musik in Verbindung mit Bewegung und Essen versetzen sie zurück in ih-

re Vergangenheit in Marokko, wo es üblich gewesen sei, dass sich die Frauen,

wenn dieMänner in der Arbeit waren, getroffen undmiteinander getanzt und

gegessen hätten.

Musik gehört für Langer in die Symbolwelt des Unsagbaren (Langer 1965,

107). Gleichwohl sieht Rosa Reitsamer die Bedeutung von Musik darin, dass

sie, ob gehört, komponiert oder nach ihre getanzt wird, als Werkzeug und

Ressource dient, um Erfahrungen, Erinnerungen, Emotionen zu organisieren

(Reitsamer 2015, 276).

Optische Anstöße zum Erinnern liefern häufig Filme z.B. für Chiara, die

mit ihren Kindern bevorzugt italienische Filme besucht, zum einen aus prag-

matischen Gründen. Sie kann diese Sprache dieser Filme besser verstehen,

da es ihre Muttersprache ist und sie bieten für ihre Kinder Gelegenheit zum

Erlernen des Italienischen. Zum anderen öffnen diese Kinobesuche auch die

Chance, sich zum eigenen Gewordensein ins Verhältnis zu setzen und damit

den eigenen Wandel nachzuvollziehen (Gutjahr 2013, 315). Alexandra schaut

sich alte griechische Familienserien an, die als Youtube-Filme zur Verfügung

stehen. Diese Filme haben, wie sie meint, keinen Sinn. Zugleich betont sie,

dass diese Filme lustig und witzig seien und darin liegt vielleicht der Schlüs-

sel zu ihrem Sinn. Man kann in Filmen blättern wie in einem Buch, kann

wiederfinden und neu entdecken (Heidenreich 2015, 70). Alexandra findet in

den Familienserien Gefühle, die in ihre Kindheit in Griechenland verweisen,

Gefühle der Unbeschwertheit, die möglicherweise einen Gegenpol zu den An-

strengungen bilden, die die Bewältigung des Migrationsalltags von ihr for-

dert.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Global Age, Migration und Medien

Die Wiederbelebung von Gefühlen ist ein zentrales Element in den Erin-

nerungen der Migrant*innen, am deutlichsten von Erdar formuliert, der bis

zu seinem 15. Lebensjahr in dem von Kurden besiedelten Teil des Irans lebte.

Erdar erinnert die persische Poesie, deren Sprache er als gefühlvoll, weich,

bilderreich charakterisiert. Er stellt sie der deutschen Sprache gegenüber, die

er als Kind in Filmen über den Zweiten Weltkrieg kennengelernt hat3. Das

Deutsche erschien ihm, ob schon aus damaliger oder aus heutiger Sicht –

das bleibt offen – als »rau«, »gerade«, als Sprache der »Marschbefehle« Heute

liebe er die deutsche Sprache mit ihren sprachlichen Ausdrucksmöglichkei-

ten, aber noch immer ist es die persische Poesie, die seine Emotionen zum

Klingen bringen, in seinenWorten: »Wenn ich ein Gedicht (ein persisches Ge-

dicht, d.A.) lese, das macht mich weich, das bringt mein Herz in Schwingun-

gen […], das macht mich melancholisch«. Den Widerhall, den die Gedichte

in ihm finden, bezeichnet Erdar als schönen Zustand, der ihn nachdenklich

stimme, der ihn dem Alltag enthebe, ihn über das Leben und das Wahrneh-

men sinnieren lasse, was er als »Rückzug zu sich selbst« empfinde. Die Wie-

derbelebung von Gefühlen durch Gegenstände der äußeren Welt, auch durch

Worte, schafft, so nehme ich in Anlehnung an Langer an, eine Weise des Zu-

gangs zu diesen Gefühlen; es unterstützt ein Begreifen meiner selbst und der

Wirklichkeit, in die diese Gefühle eingebettet sind (Langer 1965, 127).

Ebenso wie durch literarische Texte lässt sich zusammenfassend sagen,

können die Musik, der Tanz, der Film Gefühle neu beleben, die gleichzeitig

ein kognitives Begreifen und ein leibliches Sich-in-Beziehung-Setzen bedeu-

ten. Erinnerung ist ein emotional-kognitiv-leibliches Geschehen. Die Beteili-

gung des Leibes kann mit Merleau-Ponty veranschaulicht werden. »Der Leib

ist«, so Merleau-Ponty, »ein für alle anderen Gegenstände empfindlicher Ge-

genstand, der allen Tönen Resonanz gibt, mit allen Farben mitschwingt und

allenWorten durch die Art undWeise, in der er sie aufnimmt, ihre Bedeutung

verleiht« (Merleau-Ponty 1966, 276). Es braucht, damit Erinnerung die Ebene

des Bewusstseins erreicht, ein Subjekt, das sich nicht nur in seinem Denken,

sondern auch mit seinen Sinnen und Gefühlen öffnet.

Wenn Samira in ihrer Küche tanzt, wenn Erdar z.B. im ICE persische

Gedichte liest oder Alexandra in ihrer, in einem deutschen Hochhaus gele-

genen Wohnung griechische Familienserien schaut, dann nähern sich diese

Migrant*innen (mittels ihrer Sinne, ihres Denkens und ihrer Gefühle) dem

3 Da er während seiner Kindheit und Jugend im Iran nicht Deutsch verstand, ist anzu-

nehmen, dass es eine ins Iranische übersetzte deutsche Sprache war.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 205

Gegenstand ihrer Erinnerung, aber sie sehen, empfinden, denken von einem

anderen Standpunkt her. Ihre Wahrnehmung mag durch bestimmte Darstel-

lungsparameter vorgeprägt sein, die festlegen, was wie in einer bestimmten

Kultur gesehen wird (Heidenreich 2015, 63). Aber der erinnernde Blick ist

nicht nur normativ, er hat Spielraum, er kann schöpferisch werden (ebd.),

kann das Vergangene in ein neues Licht rücken, kann den »alten Symbol(en)

neue Bedeutung(en)« (Anderson 2018, 62) verleihen.

5.3.2 (Mediale) Erfahrungen (medial) reflektieren

Bereits das Erinnern enthält reflexive Möglichkeiten, die nun noch genauer

betrachtet werden. Die von denMigrant*innen geschilderten reflexiven Prak-

tiken sind teilweise mit der Rezeption medialer Angebote verknüpft, teilwei-

se entwickeln sie sich im Zuge selbst produzierter medialer Inhalte, wenn sie

nicht schon als Auslöser für mediale Produktionen gewirkt haben.

Chiara wird, wie sich implizit erschließt, durch dieTheaterstücke des ita-

lienischen Schriftstellers Luigi Pirandello (1867–1936) zur Reflexion angeregt.

Pirandello inszenierte in seinen Stücken das Leben als Maskenspiel. Chiara

fasst dieses Maskenspiel in folgende Worte: »We want to show an image of

ourselves. Sometimes it is not our self«. Sie charakterisiert das Maskenspiel

als allgemeines Phänomen, wie auch Erving Goffman es in seinem Buch »Wir

alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag« (1969) tut. Das Masken-

spiel kann für Migrant*innen zu einer Notwendigkeit werden. Das von Chia-

ra verwendete »we« lässt jedenfalls keinen Zweifel daran, dass sie das Mas-

kenspiel auch auf sich selbst bezieht. Migrant*innen können sich gezwungen

sehen, in der neuen Umgebung in Rollen zu schlüpfen, von denen sie sich

innerlich distanzieren. Wenn sie sich selbst dem Zwang fügen, könnten das

auch andere tun. Auch sie könnten als Rollenspieler handeln, hinter denen

eine andere Person steht, die verborgen bleibt. Das Unsichtbare im Sichtba-

ren aufzuzeigen, sei das Ziel des Films, schreibt Rainer Winter (Winter 2018,

186); Chiara erkennt in den Theaterstücken von Pirandello Ähnliches. Sie be-

zeichnet dessen Stücke als »unglaublich, wunderschön!«. Ob ihr das Spiel mit

Rollen für sich genommen so wunderschön erscheint oder weil sich darin ei-

gene Erfahrungen widerspiegeln, bleibt offen.

Für Alexandra sind es die Romane des griechischen Dichters und See-

manns Nikos Kavvadias (1910–1975), die ihre Gedanken und Gefühle in Be-

wegung bringen. Kavvadias’ Romane handeln vom Meer, von Schiffen, vom

Reisen. »Er war nur beim Reisen«, charakterisiert Alexandra den Dichter und

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Global Age, Migration und Medien

seine Romanfiguren. Auf die Frage »Was gefällt Ihnen daran?«, antwortet sie:

»Ich glaube das Reisen (lacht). Dass er auch nicht so stabil war«. Sie meint mit

»nicht so stabil«, dass Kavvadias nicht mehr sesshaft werden konnte, dass er

traurig war, wenn er in seine Heimat zurückkehrte. Sie sagt »auch nicht so

stabil«; da es sonst niemand gibt in ihren Äußerungen, auf den das Wört-

chen »auch« verweisen könnte, bleibt nur sie selbst als Bezugspunkt. Alex-

andra liebt das Meer, so sehr, dass sie Muscheln, die sie an einem griechi-

schen Strand gesammelt hat, mit in das Migrationsland genommen hat und

in einem geschlossenen Glas aufbewahrt (s. 3.3). Wenn sie das Glas öffnet,

riecht sie das Meer, hat es quasi ständig bei sich. Das Meer ist für Alexandra

das Symbol von Freiheit und Freiheit beschreibt sie als etwas, das »ohne En-

de« ist, »keine Grenze« kennt. Freiheit als etwas Abstraktes wird im Meer für

Alexandra anschaulich und begreifbar (Langer 1965, 12); so kann sie verstehen,

was sie im Innern antreibt, weshalb sie sich auf den Weg gemacht hat, der

sie über Griechenland hinaus geführt hat, ein Weg, der möglicherweise noch

nicht zu Ende ist.

Anina dient die bildliche Darstellung als Gegenstand der Reflexion über

ein Thema, das sie zunächst aus Algerien mit nach Frankreich und später

nach Deutschland genommen hat: die Darstellung der muslimischen Frau.

Die »Kopftuch-Fatwa« in Algerien war der Grund, weshalb sie als 15-Jährige

Algerien verlassen hat und zur »Kämpferin« (s. 4.2.3) geworden ist, der beson-

ders die SituationmuslimischerMädchen amHerzen liegt. Sie beschreibt das

Kopftuch als Symbol patriarchaler Macht. Aufmerksam verfolgt sie die Prä-

sentation muslimischer Frauen in europäischen Medien. Diese nehmen Ein-

fluss auf die Situation von Frauen in Algerien, wie sie von ihren algerischen

Freundinnen weiß. Wenn, wie Sontag schreibt, die Kamera ein Medium der

ästhetischen Sicht auf die Welt ist, die die Möglichkeit eröffnet, Urteile zu

fällen, so gilt das auch für das von der Kamera Festgehaltene, für die Bilder

auf Plakaten, im Fernsehen, im Film, im Internet, die Anina analysiert. Ihr

Urteil über diese Bilder lautet. »[…] eine muslimische Frau ist (aus der Sicht

europäischer Medien, d.A.) eine Kopftuch tragende Frau. Das finde ich sehr

sehr gefährlich. Sehr sehr gefährlich und vor allem sehr falsch«. Eine der Kon-

sequenzen sei es, dass muslimische Frauen, die kein Kopftuch tragen, nicht

als Musliminnen wahrgenommen werden, ja, überhaupt nicht wahrgenom-

men werden, in Aninas Worten: »Wo ist meine türkische Freundin, die kein

Kopftuch trägt, meine iranischen Freundinnen, […] wir existieren gar nicht

mehr«. Anina liefert dazu ein Beispiel. In einer öffentlichen Diskussion, zu

der sie selbst und eine Imamin aus Berlin, die kein Kopftuch trug, eingeladen

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 207

war, bemerkte eine der Teilnehmerinnen: »Es wäre gut, wenn eine Muslimin

da wäre«. Darauf Anina: »Leute, was bin ich denn? Und die Frau ist Ima-

min!«. Anina ist durch ihre Analyse öffentlicher Bilder klargeworden, wieviel

Macht Bilder haben bzw. fehlende Bilder von der nicht Kopftuch tragenden

Muslimin. Wenn die säkularen Musliminnen aus dem öffentlichen Bewusst-

sein verschwinden, dann werde auch ihre Stimme getilgt, z.B. dadurch, wie

Anina beobachtet, dass die Medien wie Fernsehen, Radio, Presse auf diese

Stimme verzichten.

Waren es bislang reflexive Praktiken der Auseinandersetzung mit media-

len Angeboten die anhand von Fallbeispielen vorgestellt wurden, so folgen

nun reflexive Praktiken, die in Zusammenhangmit eigenenmedialen Produk-

ten stehen. Als Protagonist*innen werden Dani und Luca, die aus Simbabwe

und Serbien migrierten, einbezogen. Dani schreibt Gedichte und Luca Dreh-

bücher. Für die 28-jährige Dani waren Texte schon in Simbabwe ein Medium

der kritischen Auseinandersetzung mit individueller und gesellschaftlicher

Entwicklung. Die Gedichte und Erzählungen, die sie in Harare in einem Cafe

vortrug, handelten von Korruption, von Unabhängigkeit, vom Werden einer

Persönlichkeit, vom »path […] towards understanding yourself and who you

are in the world«. Diese Fragen haben sie in das Migrationsland begleitet.

Dani schreibt hier über sich »as a young black woman in a different land and

telling stories of my home, from that perspective«. Sie lege ihre gemischten

Gefühle, die sie als Migrantin empfinde, einschließlich ihrer Enttäuschungen

und Frustrationen in die Charaktere ihrer Texte. Das sei ihr Weg zu verste-

hen, wie sie sagt: »I can put it into a character and actually be able to under-

stand that« Die zitierte Äußerung »[…] telling stories of my home from that

perspective« drückt aus, dass Dani nicht nur über sich selbst als Migrantin

nachdenkt, sondern dass sie von diesem Standpunkt aus auch neu über ihr

Herkunftsland reflektiert. Das beweist einmal mehr die These von Merleau-

Ponty, dass wir immer von irgendwoher sehen und sich dadurch Blickwinkel

verändern (Merleau-Ponty 1966, 91).

Auch in Lucas Drehbücher spiegeln sich Migrationserfahrungen, die eine

reflexive Bearbeitung erfahren. Sein erstes Drehbuch entstand, als ihn Stu-

denten, die sich in dem Asylheim engagierten, in dem Luca zu diesem Zeit-

punkt wohnte, aufforderten, ein Drehbuch über das Leben in einem solchen

Haus zu schreiben. Es entstand ein Drehbuch, das das Warten auf Asyl the-

matisiert, von Luca skizziert als »dass alles in engen Räumen passiert, wo

man sich jetzt nicht wohlfühlt, dass man nicht weiß, wie die Zukunft, […]

dass es unmöglich ist, das Leben normal zu führen«. Der Titel des auf der

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Global Age, Migration und Medien

Basis des Drehbuchs entstandenen Films lautete »Beschränkung«. Luca er-

zählte seine Geschichte, aber er wollte sie nicht als Asylsuchender erzählen,

sondern als der »Künstler aus Belgrad«. Wie ist das zu verstehen? Möglicher-

weise so: Wenn man Asylsuchender ist, ist man in den Augen anderer oft

nur noch das eine, nichts anderes mehr. Das wäre Lucas Selbstkonzept nicht

gerecht geworden; er verfolgte zu diesem Zeitpunkt bereits das Ziel, Autor

und Filmemacher zu werden, was er nach und nach auch realisierte. Mit dem

ThemaMigration beschäftigte er sich in seinen späteren Drehbüchern immer

wieder. Lucas Interesse galt und gilt der Ausnahmesituation seiner Figuren,

die entsteht, wenn man sich in einer Umgebung befindet, in der man sich

fremd fühlt. Dieses Gefühl kennt Luca schon seit er als 15-Jähriger begann,

Gedichte zu schreiben. Schon damals fühlte er »ich bin so ein bisschen anders

so als Jugendlicher […], so ein bisschen […] allein irgendwie »[…] also nicht

einsam, aber […]«. Ausnahme oder anders zu sein, verursache bei ihm kein

»ungutes Gefühl«; es sei eine »Herausforderung«, die, so meine These, Re-

flexion erfordert, um diese Situation zu durchleuchten. Genau das ist Lucas’

Intention als Drehbuchautor. Er will den Dingen auf den Grund gehen, Neu-

es entdecken so wie er es in seinem neuesten Drehbuchprojekt praktiziert,

in dem Luca Migration aus der Perspektive einer Beamtin einer städtischen

Behörde beschreibt, die Asylanträge prüft. Sein Anliegen als Autor skizziert

Luca wie folgt. »Es ist spannend für einen Autor so etwas zu suchen, was er

vielleicht nicht unbedingt kennt […], so diese Figur auszuleuchten und was

Neues zu entdecken und nicht immer auf den Pfaden zu bleiben, die man eh

schon kennt«. Den bekannten Pfaden hat Luca in seinem aktuellen Projekt

eine Wendung gegeben.

Zielen die von den Migrant*innen medial initiierten oder unterstützten

reflexiven Praktiken tendenziell auf die Auseinandersetzung mit neuen, der

Migration geschuldeten Erfahrungen, so geht es in den Praktiken des Erin-

nerns vergleichend betrachtet, tendenziell um das Neubeleben vertrauter Si-

tuationen.Medien wie Tanz,Musik, Film, Poesie lieferten in den empirischen

Beispielen die akustischen, optischen und taktilen Anstöße, um emotionale

Erfahrungen der Kindheit und Jugend im Herkunftsland als Erinnerung auf-

leuchten zu lassen. Geschildert wurden Gefühle der Geborgenheit, wie sie die

tanzende Frauengemeinschaft in Marokko vermittelt hat, Gefühle der Unbe-

schwertheit, Gefühle, die das Herz zum Schwingen bringen. Es sind Gefühle,

die möglicherweise einen Gegenpol bilden zu Gefühlen der Enttäuschung,

des Verlassenseins, der Einsamkeit, die mit Migration einhergehen oder wie

im Fall von Erdar, die die empfindsame Seite in einem selbst erleben lassen,

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 209

die, um sich vor Diskriminierung und Spott zu schützen, tief im Innersten

vergraben wurden.

Die reflexiven Praktiken beziehen sich aufThemen, Fragen und Probleme,

die für dieMigrant*innen Lebens- oder Herzensthemen bilden, die eine lange

Geschichte haben, aber im Zuge der Migration an Brisanz gewannen oder die

durch Migrationserfahrungen erst entstanden sind. Es sind Themen wie das

Spiel mit Rollen, das Verstehen-Müssen, das Nomadische und Ungewisse, der

Widerspruch zwischen Freiheit undHeimatlosigkeit, das Übersehen-Werden,

die Verunsicherung des eigenen Ichs, das Anderssein und die Marginalisie-

rung. Medien wie Theater, Romane, Gedichte, mediale Visualisierungen im

Film und Fernsehen sind es, die die geschilderten reflexiven Praktiken auslö-

sen oder sich als deren Produkte zeigen. Die Bedeutung der Medien ist darin

zu sehen, dass sie das Erlebte, das Gewünschte oder Gefürchtete in sinnlich

Wahrnehmbares transformieren und damit den Sinnen, den Gefühlen und

Gedanken von Migrant*innen zugänglich machen.

5.4 (Mediale) Transtopien medial herstellen

In ihrem Aufsatz »Global Heimat« hat Römhild jungeMigrant*innen als »Pio-

niere einer neuen kulturellen Vielfalt, die sich nicht mehr an die äußeren und

die inneren Grenzen des Nationalstaats hält« (Römhild 2011, 30) identifiziert.

Sie lassen sich mit Beck auch als »Artist(en) der Grenze« (Beck 2004, 157) be-

zeichnen, die Grenzen nutzen, in Frage stellen, unterwandern, überlisten,

überbrücken (a.a.O., 157f.). Sie leben kein Entweder-Oder, sondern ein So-

wohl-als-Auch; sie bevorzugen Orte, an denen nationale Zugehörigkeit keine

große Rolle spielt. Erol Yildiz hat diese Orte Transtopien genannt (Yildiz E.

2015, 32). Es handelt sich dabei um Orte des Übergangs, um Orte, an denen

herrschende Normen in Frage gestellt werden, vor allem die Einteilung in

In- und Ausländer und sich neue urbane Selbstverständlichkeiten anbahnen

(ebd.). Das können physische Orte sein, an denen sich Menschen verschiede-

ner nationaler Zugehörigkeiten mischen, wie Bahnhöfe, Einkaufsmalls, Fuß-

ballstadien, aber auch Denkräume und mediale Räume. In diesem Abschnitt

interessiert die Rolle von Medien für die Schaffung transtopischer Wirklich-

keiten.

Dieses Interesse knüpft an die im Kapitel 2.1.3 unter dem Titel Hybridität

geführte Diskussion an, die auf das empirische Material der gegenständli-

chen Studie übertragen und mit weiteren theoretischen Gedanken angerei-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Global Age, Migration und Medien

chert wird. Der von Tschernokoshewa definierte Begriff »Hybridität«, der die

Zusammenführung disparater Elemente bezeichnet, auf die Durchlässigkeit

von Grenzen verweist sowie auf die teilweise Präsenz des Einen im Anderen

und Austausch und Verbindung favorisiert (Tschernokoshewa 2015, 81), prägt

die im Folgenden eingenommene Perspektive.

5.4.1 Mediale Neuverortungen

Zunächst will ich auf das mediale Handeln von zwei Migrant*innen einge-

hen, durch das Medienprodukte aus dem Herkunftsland in das Migrations-

land transformiert werden und das im Sinne von Tschernokoshewa für die

Präsenz des Einen im Anderen sorgt (ebd.). In beiden Fällen ist es das Me-

dium Musik, das neu verortet wird. »Immer, wenn ich unterwegs bin, das

ist dann, was ich sofort höre«, sagt Amar. Er spricht von Kora-Musik, die er

im Auto hört; sie stammt aus dem Königreich Mali, einem ehemals riesigen

Reich, zu dem Guinea, Niger, Burkina Faso und Senegal, Amars’ Herkunfts-

land, gehörte. Die Kora ist eine Stegharfe, auch Harfenlaute genannt, mit der

keine Tanzmusik, sondern »ruhige Musik« gemacht werde, die ihn emotional

anspreche, wie Amar mitteilt.

Das Transtopische sehe ich darin, dass sich die Kora-Musik, von Amar

im Auto gehört, mit einem panoramatischen Sehen (Schivelbusch 1977, 52ff.)

vorüberfliegender Stadt- und Landschaftsbilder verbindet. Klänge und Bil-

der verschiedener territorialer Verankerung schicben sich dabei über- und

ineinander (für ein genaueres Beschreiben des Erlebens liefert das Interview

zu wenig Informationen). Amar sagt nur: »[…] das ist einfach was Schönes«.

Eine ähnliche Situation beschreibt Elena, die Musik aus sowjetischen Kin-

derfilmen hört, wenn sie mit der U-Bahn auf dem Weg zu ihrem Uniarbeits-

platz im Migrationsland ist. Sie hat sich diese Musik auf CD’s aus Belarus,

ihrem Herkunftsland, mitgebracht. Nicht nur Klänge, sondern auch Bilder

aus Filmszenen eines entfernten Ortes verbinden sich in der U-Bahn mit vi-

suellen Eindrücken der unmittelbaren Umgebung. Auch in diesem Fall kann

man davon ausgehen, dass sich die örtlich nahen visuellen Eindrücke durch

die gehörte Musik und die damit verbundenen Filmszenen neu einfärben und

umgekehrt.

Weder die Musik noch Bilder kennen scharfe Grenzen, weshalb man an-

nehmen darf, dass sich aus der gleichzeitigen Präsenz dieser verschiedenen

Genres ein neues Zusammenspiel aus Farben, Formen und Tönen ergibt.

Es fällt auf, dass die Transformation des jeweiligen Mediums aus dem Her-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 211

kunftsland immer in einer Situation des Unterwegseins erfolgt. Nicht nur

die gehörte Musik und die imaginierten Filmszenen, sondern auch das, was

die Migrant*innen um sich herum sehen und hören, ist damit in ständiger

Bewegung, wodurch sich permanent neue visuell-akustische Verkettungen

herstellen, was Parallelen zu dem nomadischen Dasein von Migrant*innen

aufweist.

Neben diesen individuell hergestellten Transtopien zeigen sich gemein-

schaftlich hergestellte und erlebte Transtopien in den Äußerungen von Vara

und Alexandra. Vara ist Dramaturgin am Theater; Alexandra hat die Theater-

gruppe »Munich Art« im Migrationsland gegründet und leitete eine Theater-

gruppe an einem griechischen Kulturzentrum imMigrationsland. Das Medi-

umTheater ist in beiden Beispielen Sammelpunkt fürMenschen unterschied-

licher Nationalität. Vara hat bereits in ihrem Herkunftsland Syrien ein in-

ternational zusammengesetztesTheaterensemble gegründet. Sowohl Vara als

auch Alexandra betonen die kulturelle Vielfalt als schöpferische Ressource des

Theaters. Sie speise sich aus den unterschiedlichen Blicken auf die Wirklich-

keiten und aus dem Austausch dieser Blicke; es bilde sich »Austauschener-

gie«, erklärt Vara. Dieser Begriff markiert eine neue Kraft, die dadurch ent-

steht, dass Differentes aufeinander trifft. Es ist eine Kraft, die sich abseits

oder jenseits des Nationalen bildet (Reitsamer 2015, 266); die einen eigenen

medialen Raum, den des Theaters, schafft, in dem scheinbar entfernte, lokale

wie grenzüberschreitende Elemente zueinander in Beziehung gesetzt werden

(Yildiz, E. 2015, 32). Das führt nicht notwendig in harmonische Situationen;

auch Konflikte können entstehen, die aber, soll das Projekt nicht gefährdet

werden, dazu auffordern, nach Lösungen zu suchen, in denen sich Dispara-

tes miteinander verbinden kann.

5.4.2 Hybride Klang- und Bewegungswelten schaffen

Von transtopischen Räumen im physikalischen Sinn erzählt Jaro. Es sind Räu-

me, die aufgrund ihrer Widmung bereits transtopischen Charakter haben,

der aber erst durch das, was in diesen Räumen stattfindet, realisiert wird.

Einer der Räume nennt sich EineWeltHaus und versteht sich als Ort des Dia-

logs und der Solidarität für Menschen aller Nationen, der andere trägt die

Bezeichnung Import/Export und steht für genreübergreifendes und inter-

disziplinäres Experimentieren zur Verfügung. Ebenso wie die transtopischen

Theaterräumewerden auch die von Jaro genannten Räume vonMenschen ver-

schiedener nationaler Herkunft bespielt. Er erzählt von dort stattfindenden

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Global Age, Migration und Medien

Musikpartys, bei denen es keine nationalen Majoritäten gebe. Eine ähnliche

Entwicklung der Musik- und Partyszene hat Römhild in ihren Untersuchun-

gen in Frankfurt a.M. entdeckt, die sie als einer der deutschen Metropolen

weltweiterMigration (Römhild 2011, 21) charakterisiert. »Mit türkischem, ost-

europäischem und griechischem Pop und Bars, die sich am weltstädtischen

Lifestyle der Clubszenen in Istanbul, Athen oder Belgrad orientieren« (a.a.O.,

28), schreibt Römhild, habe sich im Zentrum deutscher Städte eine neue ent-

nationalisierte Jugendkultur etabliert. Ethnisch nicht vorstrukturierte Orte

sind nach Römhild heterotopische Möglichkeitsorte, die junge Migrant*in-

nen besonders schätzten (a.a.O., 24). Auch Jaro berichtet von Musikbands, an

den von ihm genannten Orten, die nicht nur multinational besetzt sind, son-

dern darüber hinaus Musikstile aus verschiedenen Ländern und Musikepo-

chen mixen. Aus diesen Mischungen ergibt sich notwendig eine neue Musik,

ein Phänomen, auf das ich anhand des Interviews mit Arib noch genauer ein-

gehen kann.

Arib spricht zunächst davon, dass er Gnowa-Musik macht, eine Musik,

die er in seinem Herkunftsland Marokko kennengelernt habe. Diese Musik

sei von Schwarzafrikanern, die in nordafrikanischen Häfen gearbeitet haben,

nach Marokko gebracht worden. Es sei eine »tranceartige« und »ekstatische«

Musik, die von sufischen Formen des Islam geprägt sei. Arib erzählt, dass er

diese Musik nicht wie zu Hause spiele; er mache vielmehr »sehr viel Fusi-

on« und damit kommt das Transtopische ins Spiel. Er verknüpfe die Gnowa-

Musik mit der Musik von Rockbands, mit klassischer arabischer Musik; er

trete zusammen mit den Münchner Philharmonikern und mit einem deut-

schen Liedermacher auf. Er komponiere Stücke, die transkulturell sind. Selbst

die Musik von Franz Schubert sowie den Pachelbel-Kanon4, eine Musik aus

der Barockzeit, verwebe er in seine Stücke. Transkulturelle Musik zumachen,

bedeute für ihn, »verschiedeneMusikformen, verschiedene Instrumente, ver-

schiedene Musikarten miteinander zu kombinieren, dass eine neue Form ge-

schaffen wird«.

Diese Musik kenne keine Hierarchien. Arib spricht sich gegen eine Dif-

ferenzierung zwischen orientalischer und westlicher Musik aus; diese Dif-

ferenzierung existiere leider in den Köpfen der Menschen, die »Musik hat

sich ganz anders entwickelt«. Arib spricht es nicht direkt an, aber seine Ab-

lehnung der Unterscheidung zwischen orientalischer und westlicher Musik

4 Johann Pachelbel (1653–1706), deutscher Komponist der Barockzeit, der Orgelwerke,

Orgelchoräle und Choralbearbeitungen schuf.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Medien, Medienhandeln und -erleben von Migrant*innen 213

könnte damit zusammenhängen, dass er darin eine Hegemonie erkennt, die

die westliche Musik als die überlegene erscheinen lässt. Für diese Interpre-

tation spricht, dass er auch den Begriff Weltmusik als »eurozentristischen«,

»herablassenden« Begriff ablehnt. Das trifft sich mit dem von Anja Brunner

genannten Vorwurf, dass der Begriff Weltmusik eine »Exotisierung und Aus-

nutzung globaler Machtkonstellationen« (Brunner 2018, 119) fördere.

Obschon die Studie »Transnational leben« für die Schaffung einer medial

gestützten transtopischenWirklichkeit nur eine begrenzte Anzahl an Beispie-

len liefert, ist es vielleicht nicht zufällig, dass dieMusik als Feld transtopischer

Versuche so häufig auftritt. Möglicherweise ist das Klangliche, wie Melanie

Unseld schreibt, »ein Feld, in dem man kulturelle Mehrfachzugehörigkeiten

besonders intensiv wahrnehmen kann« (Unseld 2018, 18) und, so möchte ich

hinzufügen, zum Ausdruck bringen kann.

Dass den klanglichen Transtopien multikulturelle Netzwerke entspre-

chen, ist naheliegend und hat sich in der vorangegangenen Beschreibung

schon angedeutet. Brunner charakterisiert den Musiker Mamadou Diabate

als einen »menschlichen Knotenpunkt« (Brunner 2018, 116) in der österrei-

chischen Musikszene, »der verschiedene Menschen und Orte miteinander

verbindet und sein transnationales Netz aktiv formt« (ebd.). An solchen

Netzwerken spinnt auch Arib, wie er sagt: »Ich mache so Sachen, die viele

Leute zusammenbringen«. Er versammelt um sich herum Musiker*innen

aus Marokko, aus verschiedenen anderen afrikanischen Ländern, aus Syri-

en, Deutschland, China, Polen usw. In einem Handeln, das kontinuierlich

transnationale Verflechtungen hervorbringt, zeigt sich nach Brunner »trans-

nationales Kapital« (a.a.O., 117), das typischerweise mit transnationalen

Migrant*innen verbunden sei (ebd.) und sich im Zuge transnationaler Le-

benserfahrungen und Lebensbewältigung bildet. Es entstehe vor allem dann,

wenn sich Migrant*innen nicht nur einer Community zugehörig fühlen, son-

dern sich selbst und ihr künstlerisches Schaffen in verschiedenenNetzwerken

verorten (a.a.O., 114). Die Musik kann in besonderer Weise Mehrfachveror-

tungen fördern, weil sie fließende Übergänge kennt, weil sich ein Musikstück

oft aus einem anderen heraus entwickelt, weil sie aus verschiedenen Musik-

traditionen schöpft, die nicht an nationalen Grenzen enden, weil sie – wie

im Jazz – neue Brücken schlägt und mit Grenzüberschreitungen spielt.

TranstopischeWirklichkeiten, ob sie nun in der Musik, im Tanz, imThea-

ter geschaffen werden, lassen Selbstverständnisse und Selbstkonzepte nicht

unberührt. Sie können als Labore betrachtet werden, in denenmit neuen For-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Global Age, Migration und Medien

men des Selbst experimentiert wird. Damit bin ich beim nächsten Kapitel

angekommen.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006 - am 13.02.2026, 09:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

