Communicatio Socialis 19 (1986) 4: 347-358
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Theologie und Kommunikation
W. G. Tillmans

Dieser Artikel' kann nur global und generalisierend sein. Von vielen Disziplinen und
Stromungen der Theologie wie der Kommunikationswissenschaft muf ich absehen.
Die Okumene und das Gesprich mit anderen Religionen kénnen ebenso wenig zur
Sprache gebracht werden. Was iibrig bleibt, ist eine allgemeine Betrachtung aus dem
Blickwinkel der systematischen Theologie mit der Absicht, einige Linien darzustellen,
die richtungsweisend im Gesprich zwischen Theologie und Kommunikations-
wissenschaft sind.

Das Gesprich zwischen Fachleuten auf dem Gebiet der Theologie und dem der Kom-
munikationswissenschaft ist in jiingster Zeit intensiver geworden. Hierzu haben ver-
schiedene Faktoren beigetragen. In erster Linie muf§ hier die schnelle Entwicklung der
Massenmedien genannt werden. Nach der Zeitung, dem Film und dem Radio ist in-
zwischen das Fernsehen mit Video, Video-Text und Bildschirmtext ginzlich in die
kulturelle Wirklichkeit vorgedrungen. Die Welt wird kommunikativ verkleinert. Je-
den Morgen und Abend wird uns, selektiv und geordnet, die Welt aufgetischt. Durch
diese Information wird der Empfinger tber groffe Entfernungen in Geschehnisse und
Entwicklungen mit einbezogen, die sichtlich auch Bedeutung fiir unser Leben hier ha-
ben. In den verschiedensten Darstellungsformen werden Werte und Perspektiven ver-
mittelt, die den (kiinstlichen) Horizont unseres tiglichen Lebens formen. Dieser so-
ziale und kulturelle Einflufl verlangt unsere Aufmerksamkeit: Wie miissen wir religi-
0s, ethisch und politisch damit umgehen? Dariiber hinaus scheint bei den Kirchen, in-
nerhalb des heutigen offenen Miteinanders der Menschen, ein wachsendes Verlangen
nach einer guten Kommunikationsstrategie zu entstehen, sowohl fiir das Gesprich in-
nerhalb der Kirche wie auch fiir die 6ffentliche Kommunikation nach auflen. Unmit-
telbar hiermit verbunden ist die Notwendigkeit einer guten kommunikativen Ausbil-
dung der kirchlichen Mitarbeiter.

Aus der Sicht der Theologie selbst ist noch ein anderer wichtiger Faktor zu erwdhnen:
Kommunikation hat zu tun mit dem Miteinander von Gott und Mensch und dem dar-
aus folgenden Umgang der Menschen untereinander. Indem die Theologie hiertiber
nachdenke, frage sie auch nach den Moglichkeiten und Aufgaben ihres eigenen kom-
munikativen Funktionierens innerhalb der Glaubensgemeinschaft und der sie umge-
benden kulturell-gesellschaftlichen Welt.

Hier bin ich ins Zentrum meiner Betrachtungen gelangt. Ausgehend von meiner theo-
logischen Erfahrung will ich zur folgenden Frage Stellung nehmen: Welche Bilder und
Ideen habe ich von Kommunikation, und wie bringen mich diese Auffassungen ins
Gesprich mit der Kommunikationswissenschaft? Dabei mochte ich keine syste-
matische Ubersicht geben, ausgehend von dem Begriff der Kommunikation, sondern
Kommunikation als Erscheinung und Idee auffassen, die eine sehr wichtige Rolle in
der theologischen Reflexion spielt. Hieraus ergibt sich denn auch der Aufbau meines
Artikels. Zunichst folgen zwei Abschnitte iiber die Kommunikation als Gegenstand

Prof. Dr. W. G. Tillmans ist seit 1980 Professor fiir Systematische Theologie an der Katholisch-Theologischen
Hochschule in Amsterdam und seit 1985 Rektor dieses Instituts.

347

- am 12.01.2026, 23:31:27. [—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

theologischen Denkens, danach betrachte ich das Gesprich mit der Kommunikations-
wissenschaft und schliele, indem ich einige Linien aufzeige zur Kommunikation in
der Theologie selbst und zur theologischen Ausbildung. Es geht hierbei um einen
komplexen Sachverhalt. Die Aufhellung 13}t viele Denkmodelle zu. Ich wihle die
Form der Anniherung, die sich vor allem auf das sakramentale Modell stiitzt.

1. Die heilsgeschichtliche Fortfiibrung der Offenbarung als Kommunikation

In den letzten Jahrhunderten vollzog sich die Verkiindigung und Lehre der Kirche
vorwiegend in recht abstrakten Vorstellungen und Konzepten. Dieser »Wahrheitspo-
sitivismus« ist beendet: Durch den Anschiuf an das existentiell-personalistische Den-
ken (mit besonderem Nachdruck auf der Leiblichkeit), durch eine erneuerte Schriftle-
sung (mit dem Sinn fiir den historischen Prozef der Verbindung Gottes mit den Men-
schen) und durch mehr Kenntnis der alten Tradition (mit ihrer typisch symbo-
lisierenden Art zu sprechen) ist die Theologie sich der Vielfalt und der Variation der
Sprachformen, durch die die Offenbarung als immer neue und lebendige Gegenwart
weitergegeben wird, bewuflt. Resultat dieser Entwicklung ist, dal man inzwischen —
nicht zuletzt durch den Einfluf des Zweiten Vatikanums — die Offenbarung nach
dem Modell der Kommunikation versteht. Ich kann hier nur einige der Elemente die-
ses Gedankenganges erwihnen.

Die Heilige Schrift kann als eine Geschichte gelesen werden, die beim andichtigen Zu-
hérer Einsicht und Betroffenheit weckt. Es ist immer eine gute Geschichte im doppel-
ten Sinne dieses Wortes: Es geht stets um die Relation zwischen dem Gewdhnlichen
und dem Auflergewdhnlichen, zwischen dem Bekannten und dem Unerwarteten. In
dieser Relation konnen Glauben und Gehorsam geboren und genshrt werden. Das be-
kannteste Beispiel solchen narrativen Sprechens ist die Parabel, die auch in Jesu Pre-
digten einen beliebten Platz einnimmt. Durch die Benutzung von Charakteren, Situ-
ationen und Symbolen verlockt die Parabel zum Hinhéren. Am Ende st63t der Leser
mit einem Schock auf unerwartete Fragen iiber sein eigenes Leben. Bevor er es merkt,
ist er ganzlich in die Geschichte verwickelt. So kann auch das Leben Jesu als eine Para-
bel erzihlt werden. Die Geschichte ruft Einsichten hervor, aber am Ende zeigt sich,
dafl Gott selbst den Erniedrigten und Verworfenen unterstiitzt und uns so die Frage
nach der Wahl, nach der Entscheidung stellt. Die gleiche narrative Vermittlung sehen
wir in der Prophetie oder — mehr in der Sphire der biblischen Weisheit im griechi-
schen Denken — in dem Wort, das fleischwerdend Gottes Transzendenz als ordnende
Liebe inmitten der Menschen einpflanzt. So sehen wir, daf} die Offenbarung sich voll-
zieht (bis in unsere Zeit hinein) als ein Gesprich von und mit Menschen in ihrer Zeit
und auf ihrem Platz, kurz in einer konkreten Situation. Gott interveniert in der Ge-
schichte in und durch Menschen. Er erzeugt Verstehen und Antworten. Daher
kommt es, daff die dogmatische Konstitution »Dei Verbum« des Zweiten Vatikani-
schen Konzils die Offenbarung in der Terminologie der Kommunikation beschreiben
kann: »Durch die géttliche Offenbarung wollte Gott sich selbst und die ewigen Ent-
scheidungen seines Willens iiber das Heil der Menschen kundtun (manifestare) und
mitteilen (communicare)« (D.V. 6). Es geht also nicht allein um das Mitteilen von
Wahrheiten (vgl. Vatikanum I: revelare), sondern um das Geben von sich selbst.
Dadurch ist die Offenbarung eine persénliche Kommunikation, ein Dialog zwischen
Gott und Mensch: Gott will eine »Communio«, ein Zusammensein mit den Men-
schen. Das tberschreitet freilich das Informationsmodell. Die fortschreitende Offen-
barungseinheit hat als kommunikatives Geschehen seinen Hohepunkt in Jesus
Christus. Durch seine ganze Person kommt Gottes Hingabe zu Wort. Durch Wort

348

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wort. Durch Wort und Werk, Zeichen und Wunder, durch Tod und Auferstehung
und schliefflich durch die Gabe des Geistes ist er ein enthiillendes Zeugnis von der
Tatsache, daff Gott mit uns ist (D.V., 2).

Die nachkonziliare Instruktion »Communio et progressio« ist eine Weiterausarbei-
tung dieses kommunikativen Offenbarungsmodells; dieses Modell selbst wird als eine
Richtlinie der menschlichen Kommunikation benutzt. Ziel jeder Kommunikation ist
die christliche »Communio«. Um Gottes Kommunikationswillen zu manifestieren,
ist Jesus Christus der definitive und vollmichtige Kommunikator (»Perfectus
Communicator«, C.P. 11). Er begab sich selbst in eine menschliche Communio und
offnete fir die Menschen so den Zugang zu der géttlichen Communio. Zu diesem
Kommunikationsmodell der Offenbarung méchte ich nun einige positive und negati-
ve Anmerkungen hinzufiigen.

1.1 Einige Anmerkungen mehr positiver Art

Das theologische Sprechen ist ein analoges Sprechen, das bedeutet: Menschliche Ge-
gebenheiten in der Kommunikation werden als Bild genutzt, um Gottes Umgang mit
den Menschen zu verdeutlichen. Dieses Sprechen ist lediglich eine Spur, ein Rich-
tungspfeil zum Geheimnis Gottes in seinem Handeln mit den Menschen.

Man kann also nicht einfach die Eigenschaften und Charakteristika menschlicher
Kommunikation auf Gott selbst ubertragen: Das Transzendente iibersteigt nun ein-
mal unser Auffassungsvermdogen.

Umgekehrt gibt dieses Modell verschiedene Einsichten fiir das menschliche Handeln
innerhalb des Offenbarungsgeschehens. So scheint die Offenbarung dauernd verbun-
den zu sein mit ithrer Aufnahme, der menschlichen Rezeption. Wahrheit besteht nur,
wenn sie verstanden wird. Man denke hierbei an das Interesse der sogenannten prag-
matischen Exegese, die jeden Nachdruck legt auf die Aufnahme der Frohbotschaft
durch den Horer des Textes. IThrem Wesen nach ist die Offenbarung sowohl ein
menschliches als auch ein géttliches Geschehen, obwohl der antwortende Glaube im-
mer die Initiative in Gott sehen wird. Offenbarung geschieht in und durch Menschen
in einer unaufloslichen Verwobenheit von Hoéren und Antworten. Es sind immer
Menschen, inklusive Jesus Christus, die Gottes Gegenwart bezeugen.

Die Botschaft Gottes ist also mit der menschlichen Antwort so verbunden, daf sich in
stets verschiedenen Situationen, auf stets verschiedene Art und Weise diese Offenba-
rung sehen und horen 13ft. Dies ist das Konzept der »Menschwerdungx, die die Of-
fenbarung immer aktuell sein laflt. Offenbarung, auch im Verlauf der Tradition
(Uberlieferung), ist also immer eine »gute Geschichte«. Das meint: Sie schliefit sich
immer neuen Lebenseinsichten und Lebensgewohnheiten und stets neuen Hérern an.
Dies besagt ferner, dafl die Menschen auch m der Lage sein miifiten, das Wort zu hé-
ren, zu verstehen und sich danach zu orientieren. Die Theologie verweist hierbei auf
die Schopfungsgeschichte, in der alles Geschaffene auf Gott bezogen ist. Auflerdem ist
der Mensch als » Abbild Gottes« fihig zu transzendierender Kommunikation, was be-
deutet, dafd er sich selbst und seine Welt ausdriicken kann als ein endloses Geheimnis,
das die Begrenztheit der vorliufigen Einsicht und des vorliufigen Zustandes iiber-
steigt. Die Beschreibung der Offenbarung als Gottes Hingabe bedeutet eine Uberwin-
dung der sachlichen Perspektive. Die Kommunikation von Gott und Mensch betrifft
nicht eine Handelstransaktion, den informativen Austausch von Absichten, sondern

349

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einen personlichen Dialog, in dem jemand vollig an dem anderen als anderem interes-
siert ist. Es geht hierbei also um »extatische« Selbstverwirklichung: Ich bin erst ich
selbst, wenn ich weg bin vom anderen.

Schliefllich gibt dieses Kommunikationsmodell an, daff der Umgang mit Gott und
deshalb auch den Menschen untereinander viel mehr umfafit als distanziertes rationa-
les Sprechen. Wenn die Tradition die Offenbarung weiterfiihrt, ist damit eine Uber-
tragung von Worten und Taten gemeint, eine verbale und nonverbale Kommu-
nikation, in der die ganze Leiblichkeit einbezogen ist. In der Liturgie, in der Kateche-
se, kurzum in der gesamten christlichen Kultur geht es darum, dafl der ganze Mensch
in all seinen Facetten angesprochen wird, damit der ganze Mensch in all seinen Fa-
cetten antworten kann. Die Sprache der Offenbarung ist deshalb zunichst relational
und symbolisch. Es ist die Rede von einem Verhiltnis, das sich verweisend selbst
transzendiert und von einer Transparenz unter Menschen, die Gott selbst prisent sein

laf¢.

1.2 Einige Anmerkungen mehr negativer Art

Das kirchliche und dialogische Sprechen beachtet nicht immer den ithm innewohnen-
den tastend-analogen Charakter. Darum wirkt dieses Sprechen hier und da imperia-
listisch, namentlich wenn dieses Sprechen die eschatologische Dimension vergifit und
sich in einem geschlossenen Perfektionismus — als Botschaft — von der Welt unter-
scheiden will. Zu recht protestieren die Humanwissenschaften und auch die Kommu-
nikationswissenschaften dagegen. Es kann keine Rede davon sein, dafl der Glaube
oder das Kirchengeschehen sich dieser Welt entziehen muff. Gerade vom inkarnatori-
schen Offenbarungsprinzip her muff man sagen, dafl es ein Geschehen der Geschichte
ist in unserer Welt und deshalb, ebenso wie andere Dinge, zuginglich ist fiir empiri-
sche und sachliche Betrachtungen.

Um nur ein Beispiel zu geben: Man kann Jesus Christus »Perfectus Communicator«
nennen, aber man darf dann nicht vergessen, daff man innerhalb einer Glaubensper-
spektive spricht, zu der Tod und Auferstehung gehoéren. Jesus ist ein perfekter Kom-
munikator fiir die, die ihn in diesem Glauben erfahren und sehen. Als empirische
Wirklichkeit war die Kommunikation Jesu sicher nicht erfolgreich; seine Hingabe an
die Botschaft des Reiches Gottes hatte einen kenotischen, einen sich selbst zerstoren-
den Charakter. Bei seinen Jiingern und Anhingern endete seine Kommunikation
deutlich in einem Miflerfolg. Das meiste Verstindnis fand er bei Auflenseitern, bei
Bettlern, Prostituierten, Witwen und Kindern.

Auch die Neuigkeitskriterien der frohen Botschaft sind anders als die unseren. Deren
»Prominente« sind nicht die Reichen und Michtigen, sondern die Armen und Ohn-
michtigen; Tatsachen werden ersetzt durch Mysterien, und zeitlos objektive Infor-
mation wird zum Geschehen von hier und heute, von dem man direkt betroffen ist. So
scheint es, dafl man das Modell der Kommunikation nicht ohne Anpassung auf das
theologische Sprechen iibertragen kann.

Schlieflich ist da noch ein Element, das in diesem Zusammenhang eine Anmerkung
verdient, nimlich: Das iuflerliche Wort der Botschaft kann nicht ohne innerliches
Wort sein. Die fortschreitende christliche Kommunikation kann nicht ohne Beistand
des Heiligen Geistes sein. Dieser Unterschied zwischen duflerlichem und innerlichem
Wort geht zuriick auf den christlichen Gedanken, dafl der Glaube selbst und die ganze

350

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

damit verbundene Weisheit eine Gabe ist, deren Ursache nicht die effiziente Kommu-
nikation des Evangeliums sein kann. Dennoch: Diese Kommunikation ist als Vermitt-
lerin unentbehrlich, um die einmalige Mittlerschaft Christi in dieser Welt zur Geltung
kommen zu lassen.

In der Theologie ist es deshalb nicht méglich, von einem »auflerhalb« bestehenden
Sender als Gegenpol innerhalb der Glaubenskommunikation zu sprechen. Auch wenn
man — zu recht — den Nachdruck auf den konkret-partikuliren Charakter des Le-
bensgeheimnisses Christi (»Mysteria carnis Christi«) legt, um dem Glaubensleben
Richtung zu geben, wird es nicht um eine historisch-distanzierte Betrachtung gehen
koénnen, sondern um eine aktuelle Teilnahme, welche nicht ohne den Geist geschehen
kann. In welcher Kommunikation werden die Evangelien iibrigens zu einem aktuell
giltigen Evangelium, das den Menschen befreiend erhebt, um dem Reich Gottes zu-
versichtlich entgegenzugehen?

2. Das kirchliche Leben als ein sakramental-kommunikativer Prozef}

Die letzte Frage fithrt uns hinein in das Feld des kirchlichen Lebens (auch in seinem
Verhiltnis zur Welt), das gleichfalls stark verbunden ist mit dem Begriff der Kommu-
nikation. Man kann hierbei unterscheiden zwischen dem mehr innerlichen und ver-
borgenen Aspekt des persénlichen Glaubenslebens und dem mehr duflerlichen und
offentlichen Aspekt des kollektiven Glaubenslebens sowohl innerhalb der Glaubens-
gemeinschaft als auch im Umgang dieser Gemeinschaft mit der sie umgebenden Welt.

Eines der groflen Geheimnisse im christlichen Leben ist die Vereinigung des Glaubi-
gen mit Jesus Christus als dem einzigartigen Mittler. Die Schrift kennt viele Bilder, um
dieses »Sein in Christus« zu verdeutlichen. Herauszuheben ist hierbei die Brotrede im
Johannesevangelium (Joh 6), worin Glauben mit dem Essen verbunden wird. Die Vi-
ter, unter ihnen Augustinus und die frithe Scholastik, sprechen in Kommentaren zu
diesem Text von einer »Manducatio Spiritualis«, einer geistlichen Speise, oder von ei-
ner »Communio Spiritualis«. Bis zur Hochscholastik betrachtet man diese geistliche
Communio mit Christus als das fundamentalste und umfassendste Kennzeichen des
Glaubenslebens. Die personliche Einheit mit Christus in Glaube und Liebe ist dann
das Umfeld, worin die Sakramente mit ihrer Zeichenkraft wirken: Sie manifestieren
innerhalb der Glaubensgemeinschaft genau das Gnadenleben, das selbstverstindlich
auch als ein auferhalb der Sakramente Existierendes gedacht wird. Als die Sakramente
jedoch in ihrer Siebenzahl einzeln herausgegriffen werden und — als instrumentelle
Heilsmittel — ihnen eine eigene Gnadenwirkung zugeschrieben wird, verschwindet
diese alte Selbstverstindlichkeit. Ab dem 14. Jahrhundert (Devotio Moderna) wird in
zunehmendem Mafle die »geistliche« Communio und die damit verbundene geistliche
Kommunikation nicht mehr als das Fundament des christlichen Lebens angesehen. Es
wird eine eigene, eher marginale Devotion.

Im Osten hat die geistige Kommunikation mit Christus ithren fundamentalen Wert
beibehalten. Im Westen blieb der Begriff »Communio« und »Kommunikation« wei-
ter im spirituellen Schrifttum bestehen. So braucht Johannes vom Kreuz im 16. Jahr-
hundert den Begriff Kommunikation noch als einen einfachen technischen Terminus,
um den Umgang der Seele mit Gott anzugeben: Eine wachsende zweiseitige Mittei-
lung auf dem Weg der glaubigen Nachfolge, die sich verwirklicht in der vollendeten
mystischen »Communio« oder Vereinigung.

351

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es ist wichtig, auf das Bestehen dieser Tradition hinzuweisen. Es geht hierbei natiir-
lich um mehr als um das, was man die »intrapersonale Kommunikation« nennt. In die-
ser Tradition wird der Gliubige gekennzeichnet durch einen fortdauernden und emo-
tionalen Dialog (mit Christus und) mit Gott. Von Bedeutung ist nicht allein, daff hier-
in ein enormes kulturelles Erbgut von glaubiger Weisheit im Verkehr mit Gott ver-
borgen liegt, sondern auch, daff dieser personliche Umgang mit Gott stets anwesend
ist im Gesprich mit anderen, und zwar mit Menschen, die ich hierzu anleiten kénnte:
im Gruppenverband und oft selbst in grofleren Glaubensgemeinschaften. Diese Kul-
tur der Kommunikation mit Gott und miteinander iiber genau dieses Fundament des
christlichen Lebens ist ziemlich verd6rrt und vergessen. Erst in unserer Zeit wird von
kommunikativer Spiritualitit wieder Gebrauch gemacht, z. B. in Gesprichsgruppen,
Gebetsiibungen, Textlesungen im Gruppenverband.

Nur in Ausnahmefillen beschaftigt sich die akademische Theologie mit dem einen
oder anderen, wihrend doch schon lange von gottesdienstpsychologischer und -
soziologischer Seite auf die Bedeutung einer Spiritualititskultur hingewiesen wurde.
Es diirfte deutlich sein, daf} gerade auf diesem Niveau die Symbolik von Bild und
Sprache geformt wird, eine Symbolik, die als »communion mythique« oder als »Meta-
kommunikation« den Hintergrund und den Boden aller weiteren christlichen Kom-
munikation dieser Welt darstellt. Zu lange hat die offizielle Kirche und die offizielle
Theologie mit ihrer technischen Sprache die christliche Kommunikation beherrscht.
Man kénnte sogar sagen, daf} die Einbahnstrafie der offiziellen Glaubensiuflerung zu-
viel aus der Alltagssprache entnommen hat.

Ich bin davon iiberzeugt, daf} die Theologie in dieser Tradition nuancierte Sprachspie-
le und Kommunikationsformen finden kann, die als christlicher Reichtum das Ge-
sprich mit den Kommunikationsfachleuten befruchten kénnen.

Doch ist der Begriff Kommunikation (Communio) lingst wieder auf anderem Wege
in die theologische Systematik eingedrungen. Diese Wende kommt in den Dokumen-
ten des II. Vaticanums zum Tragen. Hierbei sind zwei Entwicklungen von Bedeu-
tung. Zum einen hat sich die Theologie im letzten Jahrhundert selbst intensiv mit der
Identitit der Kirche in und fiir die Welt beschiftigt. Zum zweiten ist vor allem in der
Theologie nach dem II. Vaticanum eine erneuerte Einsicht in die Sakramente gewach-
sen. Sie werden jetzt wieder betrachtet als Glaubenszeichen (also nicht mehr als blof§
externe Instrumente, um Gnade zu erlangen) und so aus ihrer Isoliertheit geholt. Die
Sakramente werden als wichtige Momente in den einen allgemeinen Begritf von »Sa-
kramentalitit« eingebracht. Hiermit meint man, daf das ganze Glaubensleben Gestalt
gewinnt im Umgang mit den Dingen und den Mitmenschen; in Sinn, Sprache und
Handeln verleiht der Glaube allem Geschaffenen eine typische Transparenz, die Gott
in dieser Welt prisent macht.

Dieser verbreitete Sakramentsbegriff wird nun angepafit an das Ganze der Glaubens-
gemeinschaft, an die Kirche, die Christus (als das Ursakrament) in dieser Welt gegen-
wirtig hilt. Dadurch, da§ Kirche und Sakrament zusammengefiihrt wurden, wird das
Glaubensleben als ein kommunikativer Prozef} beschrieben. Hierzu kann man zwei
Anmerkungen machen:

Zunichst wird die Bedeutung der vorgegebenen Glaubensgemeinschaft fir den indivi-
duellen Gliubigen dargelegt. Zum zweiten wird die Glaubenssprache selbst jetzt iiber
die dogmatische Sprachform hinaus ausgeweitet zum Rhetonschen, zum Erzihlen-

352

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den, zum Leiblichen und zum Praktischen, kurz zum Symbolischen als der umfas-
sendsten Sprachform des gliubigen Umgangs mit der Welt.

In der Konstitution iiber die Kirche »Lumen Gentium« wird die Kirche Sakrament
genannt: Zeichen und Werkzeug zum Dienst am Heil der Welt. Die Kirche selbst ist
Welt, aber dann ein Platz in dieser Welt, wo Gottes kommunikative Absicht mit den
Menschen manifest wird. In ihrer Erscheinung liflt die Kirche sehen, wohin das ganze
Menschheitsgeschlecht unterwegs ist. Die Kirche ist nicht identisch mit dem Reich
Gottes, aber der Geist kann in ithr, wenn auch nicht exklusiv, die intertrinitire Com-
munio spiiren lassen als Zeichen der heilsgeschichtlichen universellen Zukunft. Da-
durch kennzeichnet das Konzil die Heilsgeschichte als einen kommunikativen Pro-
zefl. Einst werden alle Menschen mit Christus vereinigt sein in der Communio mit
Gott selbst.

In dieser Perspektive bekommt Kommunikation eine besondere Tiefe. Die Kirche,
alle Gliubigen, ja alle Menschen sind in der Lage, sich selbst zu geben, mit einer
Transparenz, die Gott sehen lifit. Die menschliche Welt wird verwiesen auf eine kom-
munikative Verwirklichung des Tiefsten im Schopfungs- und Bundesgedanken: Die
enthiillende Anwesenheit des Transzendenten im Geheimnis des Menschen und sei-
ner ganzen geschaffenen Wirklichkeit.

Wenn man verschiedene Thomas-Lexika unter diesem Gesichtspunkt aufschligt,
sieht man, daf} die Begriffe »Communicatio« und »communicare« mehr Raum fiir sich
in Anspruch nehmen als der Begriff »Communio«. Seit dem Vaticanum II aber ist der
Communio-Gedanke ins Zentrum geriickt, auch als Ubersetzung des alten
»koinonia« (das ist das Ideal der universellen Einheit zwischen den Ortskirchen). Bei
»Communio« wird auflerdem immer an die Kommunikation innerhalb der Trinitit
gedacht: die gottliche Bewegung als Anfang und Ende der Heilsgeschichte. Diese
gottliche »Communio« ist die Gabe des Geistes an (wieder nicht exklusiv) die Kirche
als Glaubensgemeinschaft. Diese Gabe in der Zeit und in der Welt wird theologisch
am ehesten begriffen als Sakrament.

Kommunikativ ist »Sakrament« nicht eines der am stirksten sprechenden Bilder der
Kirche, aber aufgrund der vielen Méglichkeiten wird dieser Begriff in der Systematik
am meisten gebraucht. Will man ihn kommunikativ verwendbar machen, was einige
Theologen schon versucht haben, dann kann man am besten ausgehen von der Eu-
charistie, als der typisch gliubigen Weise des Miteinanderumgehens. Die Ge-
meinschaft ist dann nach innen gekehrt um ihren Herrn und im Gesprich mit dem Va-
ter; sie kommt zum eigentlichen Geheimnis und iibersteigt damit alle Selbstbeurtei-
lung in der Auseinandersetzung mit der Welt. Die Initiationssakramente kann man als
Ausgangspunkt nehmen, wenn man das Gesprich der Glaubensgemeinschaft mit der
sie umringenden Kultur beschreiben will. In der Vorbereitung und wihrend der Feier
der Taufe tritt die Kirche immer in das Gesprich mit der Auflenwelt ein, die sie einla-
den will zu Christus und zu sich selbst. In diesem Gesprich gibt sie sich selbst eine
Identitit und ein Gesicht, das ein erkennbares Versprechen sein will. Insgesamt haben
wir es hier zu tun mit »Communio« als einem Idealbild von kirchlicher Kommunika-
tion. Kann man damit arbeiten?

3. Kommunikation als christliches Ideal im Gesprich mit der Kommunikationswis-
senschaft

Theologisches Sprechen neigt schnell zu weitgehender Abstraktion: Ideen iiber Ideen.
In der Tat beschiftigt sich all das Vorhergehende mit einem Ideal, das sich fiir den

353

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Glauben auch anbietet als Realitit, die einmal vollstindig manifest werden wird; es
betrifft ein Ideal, das in Richtung der eschatologischen Erwartung geht und darum nie
triumphalistisch oder perfektionistisch verbunden werden kann mit der aktuell-
konkreten Situation des kirchlichen Lebens innerhalb dieser Welt. Doch ist die Er-
wartung, die seit dem II. Vaticanum in den Begriff Kommunikation investiert wurde,
nicht aus der Luft gegriffen, im Gegenteil. Es ist ein Modell der Hoffnung, das ent-
standen ist aus dem ernsthaften Lesen der Zeichen unserer Zeit. Es ist eine Einstim-
mung in die theoretische und praktische Einsicht, daff Menschen einander nétig ha-
ben, um zu leben; daf} die Welt einen universellen Mangel an Solidaritit hat und dafl
schliefllich auf religiésem Niveau Gott sich selbst zu manifestieren scheint (iiber alle
sachlichen und wertenden Transaktionen hinaus) als endlose Selbsthingabe zwischen
den Menschen. Das ausdriickliche Streben, das Glaubensleben und das kirchliche Le-
ben zuzuspitzen auf die Verbesserung und Vertiefung von Kommunikation als gegen-
wirtige Form der Heilserwartung, hat theologisch gesehen dann auch gute Aus-
sichten.

Theologisch haben wir besser erkannt als jemals zuvor, daf die Kirche und die Glau-
bigen sowohl beim Empfang der Botschaft als auch in der Praxis der Nachfolge mitten
im Leben stehen und daf der Prozef der Heilsgeschichte verwoben ist mit menschli-
chen und wirtschaftlichen Interaktionen. Das Gesprich mit den Humanwissen-
schaften ist schon eine gute Tradition geworden. Jetzt deutet sich ein neuer Ge-
spriachspartner an: Der Kommunikationsfachmann.

Wie in der Theologie sind auf dem Gebiet der Kommunikation viele wissenschaftliche
Disziplinen, Methoden, Arbeitsformen, Theorien und Modelle entstanden. Neben
dem beherrschenden empirisch-instrumentalen Zweig gibt es auch die anthropo-
logisch-kulturellen Richtungen, die die Kommunikation (namentlich die Massenme-
dien) untersuchen im Hinblick auf universale BewufStwerdung und Solidaritit. Es gibt
inzwischen auch Theorien wie die »salvation-through-communication«, die »herr-
schaftsfreie« Kommunikation (J. Habermas); und im Spiel ist ebenfalls, iiber die
»New World Information and Communication Order«, die kommunikative Befrei-
ungsbewegung der Dritten Welt. Diese und andere Theorien und Bewegungen spre-
chen die Theologie direkt an in Fragen des Austausches und der Zusammenarbeit.

Das interdisziplinire Studium selbst ist erst in jiingster Zeit in Gang gekommen und
wird noch viel Anstrengung abverlangen. Erst wenige Theologen sind einigermafien
vertraut mit der (Fach)sprache und den Denkmodellen der Kommunikationswissen-
schaft. Es ist dadurch auch unvermeidlich, dafl hier und da Fehler vorkommen, indem
allzu leichtfertig Termini und Modelle verwechselt werden. Die Begriffe, die in der
Theologie funktionieren, bleiben — so objektiv sie auch konzeptualisiert worden sind
— zum grofiten Teil analoger Art, Spuren auf dem Geheimnis Gottes und des Men-
schen. Sie tragen immer eine nicht zu leugnende eschatologische Erwartung in sich.
Positiv ist, daf} die Theologie ein besonderes Gespiir hat fiir die transzendentale Di-
mension in der menschlichen Kommunikation. Sie verweist stets auf das Ideal Selbst-
hingabe: Sowohl intrapersonal als auch interpersonal geht es dann um eine offene
Wirklichkeitserfahrung. Die Wirklichkeit wird hier gesehen als ein Geheimnis inner-
halb und auflerhalb des Menschen, das sich stets enthiillend weiter den menschlichen
Begriffen und dem menschlichen Beherrschen entzieht. Es scheint stets mehr Wirk-
lichkeit zu geben, als festgestellt worden ist. Das Selbst des Menschen und das Selbst
der Welt sind wie ein Fenster nach Gottes einladender Anwesenheit.

354

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Man deute meine Betrachtung nicht als die Abweisung aller instrumental ausgericht-
eten Studien. Fiir die Praxis der kirchlichen Kommunikation kann im Hinblick auf die
Effektivitdt, noch sehr viel gelernt werden. Ich wiirde es allerdings bedauern, wenn —
wo gerade jetzt das instrumentelle Denken in der Glaubensgememschaft langsam
iiberwunden wird — schlieflich eine Kommunikation die Uberhand gewinne, die sich
selbst nur — und dabei sehr raffiniert — im Horizont von Zweck und Mittel begreift.
Letzteres geschieht auch im kirchlich-theologischen Umgang mit den Massenmedien
als Mittel zur Verkiindigung und Selbstprisentation. In dieser allzu schnellen Identifi-
kation der Offenbarung mit effektiver Kommunikation drohen der Glaube und die
Kirche selbst zu Opfern zu werden: Man hat noch nicht erkannt, daff durch diese Art
der Prisentation die Gefahr der Verzettelung in der Kommunikationswelt droht,
einer Kommunikationswelt, die dem Christentum und der Kirche bereits eine (stero-
type) Identitit zugeschrieben hat. M3chte man diese denn nur naiv festigen?

4. Kommaunikation in der Theologie selbst

Das christliche Kommunikationsideal betrifft auch die Theologie selbst. Kommuni-
kation ist nicht das Vorrecht einzelner Spezialisten, sondern eine fundamentale Di-
mension des theologischen Sprechens. Es ist demnach auch nicht gut, dafl in der theo-
logischen Ausbildung wie in der theologischen Weiterbildung Studenten zunichst
eigentlich nur informiert und erst spiter als eine Art Anhingsel besonders unterrichtet
werden in der Wissenschaft und Praxis der Kommunikation. Kommunikation kann
nicht als ein eigenes Fach neben die inhaltlichen Ficher eingebaut werden, z. B. bei der
przktischen Theologie als Terrain, auf dem das inhaltlich Gelehrte angepafit wird. Ein
Kommunikationstraining dieser Art, auch wenn es um die massenmediale Kommuni-
kation geht, kommt immer zu spit. Es wird als fremd erfahren und schlief8t sich nicht
den inhaltlichen Fichern an. Kurzum, ich denke, daf Kommunikation so wesentlich
mit dem Theologisieren selbst verbunden ist, daff ein Student von Beginn seiner Stu-
dien an mit dieser Aufgabe vertraut gemacht werden mufl.

Aus der Sicht der systematischen Theologie miissen einige Anmerkungen gemacht
werden, die die Notwendigkeit einer guten und integrierten Kommunikationsausbil-
dung illustrieren kénnen. Theologie kann als Wissenschaft natiirlich nicht bestehen
ohne »Forschung«. Es geht hierbei um die Technik des Lesens, des Schreibens und
Diskutierens, die zu jeder akademischen Ausbildung gehért. Die 6ffentliche Funktion
des Theologen bedingt eine weitere Qualifikation. Ab und zu ist er oder sie aufgefor-
dert zu intervenieren, einen Kommentar zu geben oder beizutragen zur 6ffentlichen
Diskussion in den gedruckten, auditiven oder audiovisuellen Medien. Abgesehen von
der Stellungnahme in solchen Diskussionen muf} die Technik dieses Auftretens sorg-
filtig gelehrt werden. Auflerdem bringt das Auftreten des Theologen in den Massen-
medien eine spezifische Verantwortung mit sich, die thematisiert werden mufi.

Mehr allgemein spielt die Frage nach einer guten Kommunikation als natiirlicher Um-
gebung, als Kontext der Religion, eine Rolle. Theologie, und sicher systematische
Theologie, ist eine Reflexion »a posteriori«, ein Nachdenken tiber den Glauben und
seinen Ausdruck in der Vergangenheit und heute. Deshalb ist die Theologie auf die
Glaubensgemeinschaft angewiesen, weil dort im doxologischen, das heiflt symboli-
schen Sprechen (Das »First-Order«-Sprechen) das Material gefunden wird fiir die
Theorieformung (Das »Second-Order«-Sprechen) im Dienst der Glaubenspraxis.

355

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bei der Bibellesung, beim Studium der Tradition und im Dialog mit den aktuellen
Gliubigen und ihrer Welt ist die Theologie abhingig von einer vorgegebenen Sprache.
Fiir die Kommunikation ist dies ein sehr wichtiger Punkt. Es geht hier nicht in erster
Linie um Sprache als konzeptuelles Instrument zur Wiedergabe der sogenannten ob-
jektiven Wirklichkeit, sondern um den Hintergrund erzihlter Lebenserfahrung, in
der die Theologie ihre reflexive Funktion ausiibt.

In diesem Zusammenhang von Gemeinschaft und Sprache werden von der Theologie
kommunikative Fertigkeiten erwartet. Zuallererst geht es darum, dialogisieren zu
konnen. Es geht weiter um das Vermdgen, Einsichten auch fiir andere begreifbar zu
machen (zu objektivieren), um diese frei zur offenen Diskussion stellen zu kénnen. Es
ist auflerdem eine grofle Beweglichkeit der Glaubenstradition im Spiel. Auf dem
symbolisch-narrativen Niveau muff der Theologe den innetlichen Zusammenhang
von Geschichten und ihren Symbolen einschitzen kénnen, das Zentrum finden kdn-
nen, die Sprachtradition deuten kénnen, die Form und Bedeutung gibt, kurzum die
Lebensgeschichte von Menschen als Glaubenssprache beschreiben kénnen. Vermag er
das nicht, dann kann er seinen Beruf nicht ausiiben. Die grofite Schwierigkeit ergibt
sich fiir interkulturelle und interdisziplinire Gespriche. Kann man sehen und héren,
kann man mitfihlen und mitdenken, bevor man selbst theologisches Gerede zu ver-
kaufen anfingt?

Die Theologie muf§ auch kontextuell arbeiten kénnen, d. h. teilnehmen kdnnen an den
Gedankengingen und der Glaubenserfahrung der ortlichen Gemeinschaft. Und den-
noch muf} sie das Band mit der universellen Kirche festhalten kénnen. Die Anbindung
an die lokale Kirche ist wesentlich fiir das Theologisieren; ohne diese Verwurzelung
gibt es keine Erfahrung, und es gibt keinen *Vorgriff* der Interpretation.

Ein wichtiges kommunikatives Moment ist die Kenntnisnahme der Glaubenserfah-
rung und ihres Ausdruckes. Natiirlich arbeitet die Theologie in Distanz zur Erfah-
rung, aber sie muf} sich im klaren bleiben iiber die Tatsache, daf} sie in der Wahl des
Gegenstandes und von der Terminologie her in (verborgener) Abhingigkeit arbeitet.
Theologie als Reflexion kann, wie konzeptuell und abstrakt sie ihr Denken auch ord-
net, nicht isoliert werden von ihrer Erfahrungsumgebung.

Im allgemeinen kann man sagen, daf} die theologische Kommunikation nicht allein
eine Fertigkeit ist, um den internen systematischen Zusammenhang des Denkens her-
zustellen. Sie ist auch dazu da, dafl sie ihrem eigenen Sprechen die richtige Sprachform
gibt und den richtigen Moment wihlt, um so die Menschen mit der Glaubens-
wirklichkeit zu verbinden. Der Theologe muff sprechen mit einer Sprache, die in die-
ser Welt verwurzelt ist und nicht in einem »krypto-religiésen« Jargon. Er muf§ eine
Sprache verwenden, die allgemein ist und die Gleichzeitigkeit dieser Welt mit der an-
deren Welt zum Ausdruck bringen kann. Um unser sakramentales Modell noch ein-
mal zu gebrauchen: Auch die Theologie mufl in ihrem Sprechen (und in ihrem
Schweigen) die Transparenz dieser Welt beriicksichtigen. Erst wenn die Theologie
diesen allgemeinen kommunikativen Auftrag erfiillt, ist sie auch in der Lage, einen in-
tegrierten Gebrauch von den Massenmedien zu machen.

Bei der Ausbildung der kirchlichen Mitarbeiter darf man die oben angegebenen inter-
personalen Kommunikationsfertigkeiten ebenfalls nicht vernachlassigen zugunsten
einer massenmedialen Ausbildung. Aus der Praxis heraus hat sich gezeigt, daf} inter-
personale und massenmediale Kommunikation komplementir zusammenstimmen

356

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

miissen, will man mentale und strukturelle Verinderungen in der Kirche und in der
Gesellschaft herbeifihren. Die Massenmedien haben in dieser Hinsicht kaum verin-
dernden Einfluf}, wenn und solange nicht die formellen und informellen Leiter der
Kirche und Gesellschaft dies in die Hand nehmen./
Bei all dem méchte ich besonderen Wert legen auf die Kommunikation vor und nach
der theologischen Biiroarbeit. Die theologische Reflexion arbeitet immer mit einer
verallgemeinernden Konzeptualisierung nach dem Gesprich mit der Glaubenserfah-
rung der Schrift und Tradition und in Hinsicht auf die Konkretisierung ihrer Ein-
sichten in die Glaubenspraxis des Alltags. Dies weist hin auf die Spannung zwischen
dem Allgemeinen und dem Besonderen. Diese Spannung ist typisch fir das theologi-
sche Arbeiten und setzt der abstrahierenden Wissenschaftlichkeit ihres Tuns Gren-
zen.

Die jidischen und christlichen Traditionen haben ihre Gotteserfahrung immer mit
konkreten Heilsgeschichten besonderer Menschen verbunden und den Gott Abra-
hams, Isaaks, Jacobs, Jesus’, Augustinus’ und Franzikus’ etc. entdeckt. Anhand dieser
Erzihlungen lernen wir Gott kennen als »veranderlich«; das meint: in jeder konkret-
partikuliren Begegnung sich zeigend als derselbe und andere. Die Erzihlungen sind
nie vollkommen neu. Immer ist fiir den Horer das Spiel mit der Méglichkeit des Er-
kennens und Wiedererkennens méglich. Dafl sich der Zuhérer in bestimmten Ge-
schichten zuhause fithlen kann, ist der Symbolik zu verdanken, von der die Geschich-
ten Gebrauch machen, um das Herz des Menschen zu treffen. In der ersten Sprache
des Glaubens sehen wir also ein spannungsgeladenes Zusammenspiel von partikulirer
Erzihlung und allgemeiner Symbolik.

Das ist das Verallgemeinern der partikuliren Wirklichkeitsentdeckung auf perzeptu-
elle Art und damit nicht dasselbe wie die konzeptuelle Arbeitsweise in der wissen-
schaftlichen Theologie, die eine allgemeine Giiltigkeit ihrer Einsichten verwirft auf-
grund weitergehender Abstraktion. Es ist von Bedeutung, daff der Theologe diesen
Unterschied kennt und daf er die partikuliaren Geschichten verstehen kann und den
Zusammenhang der Symbole einzuschitzen vermag. Dann erst — wenn der
»[kairos]«, der richtige Moment eintritt — kann die Theologie ein reflexives Instru-
mentarium anbieten, — zur Erhellung, zur Vertiefung, zur Verteidigung, zur Korrek-
tur oder was auch immer im Gesprich nétig ist. Dann erst ist die Theologie nicht do-
minierend, nicht manipulierend, sondern dialogisch. Auf ihre eigene Weise gibt sie der
Wirklichkeit Transparenz. Dann wirkt sie auch »sakramental« im Dienst der Kirche
an der Welt.

Anmerkung
1 Der Beitrag ist eine iiberarbeitete Fassung aus: »MEDIA EN RELIGIEUZE COMMUNICATIE«, Joan

Hemels, Henk Hoekstra (Hrsg.) Hilversum, 1985, Seite 37 bis 48. Ubersetzung von der niederlindischen
in die deutsche Sprache: Franz Jussen.

357

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1988-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. il |



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SUMMARY

The many connections between theology and communications are treated by the author of the article. He is
proving that »scommunication« is an essential component in modern concepts of revelation. Revelation ist
communication itself but also aimed at »Communio« and communication. This fact has to radiate on the
Church Life and life in the Church. Ideally Church communication can transcend in form of a sacrament. An
integrated and interdisciplinary introduction into communications should therefore be fostered to be part of
the academic formation of theologans.

RESUME

Les relations entre théologie et communication sont abordées par I'auteur de article. Il montre que la »com-
munication« est un élément essentiel du concept moderne de révélation. La révélation se manifeste comme
communcation et vise la »communio« et al communication. Ce fait doit pénétrer dans la vie de I’Eglise et vivre
dans IEglise. Idéalement, la communication ecclésiale devrait comporter un caractére transcendantal 2 la ma-
niére d’un sacrement. C’est pourquoi la formation théologique devrait intégrer une introduction interdiscipli-
naire i la communication.

RESUMEN

El autor trata en su articulo, los miltiples puntos de contacto entre teologia y comunicacién. El autor demue-
stra de que »comunicacién« es un elemento esencial en laidea moderna de la revelacién. La revelacién acontece
como comunicacién y tiene por objeto »communio« y comunicacién. Este hecho tiene que irradiarse a la pric-
tica vivencial de la Iglesia. En el caso ideal, la comunicacién eclesiistica puede conllevar como la forma de un
sacramento, un caricter de remisién trascendental. En la instruccién de los tedlogos, se tendri que tener un
cuidado intenso, de dar una introduccién a la comunicacién, que sea integrada e interdisciplinaria.

358

hitps://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

