
Theologie und Kommunikation 

W. G. Tillmans 

Dieser ArtikeP kann nur global und generalisierend sein. Von vielen Disziplinen und 
Strömungen der Theologie wie der Kommunikationswissenschaft muß ich absehen. 
Die Ökumene und das Gespräch mit anderen Religionen können ebenso wenig zur 
Sprache gebracht werden. Was übrig bleibt, ist eine allgemeine Betrachtung aus dem 
Blickwinkel der systematischen Theologie mit der Absicht, einige Linien darzustellen, 
die richtungsweisend im Gespräch zwischen Theologie und Kommunikations­
wissenschaft sind. 

Das Gespräch zwischen Fachleuten auf dem Gebiet der Theologie und dem der Kom­
munikationswissenschaft ist in jüngster Zeit intensiver geworden. Hierzu haben ver­
schiedene Faktoren beigetragen. In erster Linie muß hier die schnelle Entwicklung der 
Massenmedien genannt werden. Nach der Zeitung, dem Film und dem Radio ist in­
zwischen das Fernsehen mit Video, Video-Text und Bildschirmtext gänzlich in die 
kulturelle Wirklichkeit vorgedrungen. Die Welt wird kommunikativ verkleinert. Je­
den Morgen und Abend wird uns, selektiv und geordnet, die Welt aufgetischt. Durch 
diese Information wird der Empfänger über große Entfernungen in Geschehnisse und 
Entwicklungen mit einbezogen, die sichtlich auch Bedeutung für unser Leben hier ha­
ben. In den verschiedensten Darstellungsformen werdenWerte und Perspektiven ver­
mittelt, die den (künstlichen) Horizont unseres täglichen Lebens formen. Dieser so­
ziale und kulturelle Einfluß verlangt unsere Aufmerksamkeit: Wie müssen wir religi­
ös, ethisch und politisch damit umgehen? Darüber hinaus scheint bei den Kirchen, in­
nerhalb des heutigen offenen Miteinanders der Menschen, ein wachsendes Verlangen 
nach einer guten Kommunikationsstrategie zu entstehen, sowohl für das Gespräch in­
nerhalb der Kirche wie auch für die öffentliche Kommunikation nach außen. Unmit­
telbar hiermit verbunden ist die Notwendigkeit einer guten kommunikativen Ausbil­
dung der kirchlichen Mitarbeiter. 

Aus der Sicht der Theologie selbst ist noch ein anderer wichtiger Faktor zu erwähnen: 
Kommunikation hat zu tun mit dem Miteinander von Gott und Mensch und dem dar­
aus folgenden Umgang der Menschen untereinander. Indem die Theologie hierüber 
nachdenkt, fragt sie auch nach den Möglichkeiten und Aufgaben ihres eigenen kom­
munikativen Funktionierens innerhalb der Glaubensgemeinschaft und der sie umge­
benden kulturell-gesellschaftlichen Welt. 

Hier bin ich ins Zentrum meiner Betrachtungen gelangt. Ausgehend von meiner theo­
logischen Erfahrung will ich zur folgenden Frage Stellung nehmen: Weiche Bilder und 
Ideen habe ich von Kommunikation, und wie bringen mich diese Auffassungen ins 
Gespräch mit der Kommunikationswissenschaft? Dabei möchte ich keine syste­
matische Übersicht geben, ausgehend von dem Begriff der Kommunikation, sondern 
Kommunikation als Erscheinung und Idee auffassen, die eine sehr wichtige Rolle in 
der theologischen Reflexion spielt. Hieraus ergibt sich denn auch der Aufbau meines 
Artikels. Zunächst folgen zwei Abschnitte über die Kommunikation als Gegenstand 

Prof. Dr. W. G. Tillmans ist seit 1980 Professor für Systematische Theologie an der Katholisch-Theologischen 
Hochschule in Amsterdam und seit 1985 Rektor dieses Instituts. 

347 

Communicatio Socialis 19 (1986) 4: 347-358 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


theologischen Denkens, danach betrachte ich das Gespräch mit der Kommunikations­
wissenschaft und schließe, indem ich einige Linien aufzeige zur Kommunikation in 
der Theologie selbst und zur theologischen Ausbildung. Es geht hierbei um einen 
komplexen Sachverhalt. Die Aufhellung läßt viele Denkmodelle zu. Ich wähle die 
Form der Annäherung, die sich vor allem auf das sakramentale Modell stützt. 

1. Die heilsgeschichtliche Fortführung der Offenbarung als Kommunikation 

In den letzten Jahrhunderten vollzog sich die Verkündigung und Lehre der Kirche 
vorwiegend in recht abstrakten Vorstellungen und Konzepten. Dieser >> W ahrheitspo­
sitivismus<< ist beendet: Durch den Anschluß an das existentiell-personalistische Den­
ken (mit besonderem Nachdruck auf der Leiblichkeit), durch eine erneuerte Schriftle­
sung (mit dem Sinn für den historischen Prozeß der Verbindung Gottes mit den Men­
schen) und durch mehr Kenntnis der alten Tradition (mit ihrer typisch symbo­
lisierenden Art zu sprechen) ist die Theologie sich der Vielfalt und der Variation der 
Sprachformen, durch die die Offenbarung als immer neue und lebendige Gegenwart 
weitergegeben wird, bewußt. Resultat dieser Entwicklung ist, daß man inzwischen -
nicht zuletzt durch den Einfluß des Zweiten Vatikanums - die Offenbarung nach 
dem Modell der Kommunikation versteht. Ich kann hier nur einige der Elemente die­
ses Gedankenganges erwähnen. 

Die Heilige Schrift kann als eine Geschichte gelesen werden, die beim andächtigen Zu­
hörer Einsicht und Betroffenheit weckt. Es ist immer eine gute Geschichte im doppel­
ten Sinne dieses Wortes: Es geht stets um die Relation zwischen dem Gewöhnlichen 
und dem Außergewöhnlichen, zwischen dem Bekannten und dem Unerwarteten. In 
dieser Relation können Glauben und Gehorsam geboren und genährt werden. Das be­
kannteste Beispiel solchen narrativen Sprechens ist die Parabel, die auch in Jesu Pre­
digten einen beliebten Platz einnimmt. Durch die Benutzung von Charakteren, Situ­
ationen und Symbolen verlockt die Parabel zum Hinhören. Am Ende stößt der Leser 
mit einem Schock auf unerwartete Fragen über sein eigenes Leben. Bevor er es merkt, 
ist er gänzlich in die Geschichte verwickelt. So kann auch das LebenJesu als eine Para­
bel erzählt werden. Die Geschichte ruft Einsichten hervor, aber am Ende zeigt sich, 
daß Gott selbst den Erniedrigten und Verworfenen unterstützt und uns so die Frage 
nach der Wahl, nach der Entscheidung stellt. Die gleiche narrative Vermittlung sehen 
wir in der Prophetie oder - mehr in der Sphäre der biblischen Weisheit im griechi­
schen Denken- in dem Wort, das fleischwerdend Gottes Transzendenz als ordnende 
Liebe inmitten der Menschen einpflanzt. So sehen wir, daß die Offenbarung sich voll­
zieht (bis in unsere Zeit hinein) als ein Gespräch von und mit Menschen in ihrer Zeit 
und auf ihrem Platz, kurz in einer konkreten Situation. Gott interveniert in der Ge­
schichte in und durch Menschen. Er erzeugt Verstehen und Antworten. Daher 
kommt es, daß die dogmatische Konstitution >>Dei Verbum« des Zweiten Vatikani­
schen Konzils die Offenbarung in der Terminologie der Kommunikation beschreiben 
kann: >>Durch die göttliche Offenbarung wollte Gott sich selbst und die ewigen Ent­
scheidungen seines Willens über das Heil der Menscht;n kundtun (manifestare) und 
mitteilen (communicare)<< (D.V. 6). Es geht also nicht allein um das Mitteilen von 
Wahrheiten (vgl. Vatikanum 1: revelare), sondern um das Geben von sich selbst. 
Dadurch ist die Offenbarung eine persönliche Kommunikation, ein Dialog zwischen 
Gott und Mensch: Gott will eine >>Communio<<, ein Zusammensein mit den Men­
schen. Das überschreitet freilich das InformationsmodelL Die fortschreitende Offen­
barungseinheit hat als kommunikatives Geschehen seinen Höhepunkt in Jesus 
Christus. Durch seine ganze Person kommt Gottes Hingabe zu Wort. Durch Wort 

348 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wort. Durch Wort und Werk, Zeichen und Wunder, durch Tod und Auferstehung 
und schließlich durch die Gabe des Geistes ist er ein enthüllendes Zeugnis von der 
Tatsache, daß Gott mit uns ist (D.V. 2). 

Die nachkonziliare Instruktion »Communio et progressio« ist eine Weiterausarbei­
tung dieses kommunikativen Offenbarungsmodells; dieses Modell selbst wird als eine 
Richtlinie der menschlichen Kommunikation benutzt. Ziel jeder Kommunikation ist 
die christliche »Communio«. Um Gottes Kommunikationswillen zu manifestieren, 
ist Jesus Christus der definitive und vollmächtige Kommunikator (>>Perfectus 
Communicator«, C.P. 11). Er begab sich selbst in eine menschliche Communio und 
öffnete für die Menschen so den Zugang zu der göttlichen Communio. Zu diesem 
Kommunikationsmodell der Offenbarung möchte ich nun einige positive und negati­
ve Anmerkungen hinzufügen. 

1.1 Einige Anmerkungen mehr positiver Art 

Das theologische Sprechen ist ein analoges Sprechen, das bedeutet: Menschliche Ge­
gebenheiten in der Kommunikation werden als Bild genutzt, um Gottes Umgang mit 
den Menschen zu verdeutlichen. Dieses Sprechen ist lediglich eine Spur, ein Rich­
tungspfeil zum Geheimnis Gottes in seinem Handeln mit den Menschen. 

Man kann also nicht einfach die Eigenschaften und Charakteristika menschlicher 
Kommunikation auf Gott selbst übertragen: Das Transzendente übersteigt nun ein­
mal unser Auffassungsvermögen. 

Umgekehrt gibt dieses Modell verschiedene Einsichten für das menschliche Handeln 
innerhalb des Offenbarungsgeschehens. So scheint die Offenbarung dauernd verbun­
den zu sein mit ihrer Aufnahme, der menschlichen Rezeption. Wahrheit besteht nur, 
wenn sie verstanden wird. Man denke hierbei an das Interesse der sogenannten prag­
matischen Exegese, die jeden Nachdruck legt auf die Aufnahme der Frohbotschaft 
durch den Hörer des Textes. Ihrem Wesen nach ist die Offenbarung sowohl ein 
menschliches als auch ein göttliches Geschehen, obwohl der antwortende Glaube im­
mer die Initiative in Gott sehen wird. Offenbarung geschieht in und durch Menschen 
in einer unauflöslichen Verwobenheit von Hören und Antworten. Es sind immer 
Menschen, inklusiveJesus Christus, die Gottes Gegenwart bezeugen. 

Die Botschaft Gottes ist also mit der menschlichen Antwort so verbunden, daß sich in 
stets verschiedenen Situationen, auf stets verschiedene Art und Weise diese Offenba­
rung sehen und hören läßt. Dies ist das Konzept der >>Menschwerdung«, die die Of­
fenbarung immer aktuell sein läßt. Offenbarung, auch im Verlauf der Tradition 
(Überlieferung), ist also immer eine >>gute Geschichte«. Das meint: Sie schließt sich 
immer neuen Lebenseinsichten und Lebensgewohnheiten und stets neuen Hörern an. 
Dies besagt ferner, daß die Menschen auch in der Lage sein müßten, das Wort zu hö­
ren, zu verstehen und sich danach zu orientieren. Die Theologie verweist hierbei auf 
die Schöpfungsgeschichte, in der alles Geschaffene auf Gott bezogen ist. Außerdem ist 
der Mensch als >>Abbild Gottes« fähig zu transzendierender Kommunikation, was be­
deutet, daß er sich selbst und seine Welt ausdrücken kann als ein endloses Geheimnis, 
das die Begrenztheit der vorläufigen Einsicht und des vorläufigen Zustandes über­
steigt. Die Beschreibung der Offenbarung als Gottes Hingabe bedeutet eine Überwin­
dung der sachlichen Perspektive. Die Kommunikation von Gott und Mensch betrifft 
nicht eine Handelstransaktion, den informativen Austausch von Absichten, sondern 

349 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen persönlichen Dialog, in dem jemand völlig an dem anderen als anderem interes­
siert ist. Es geht hierbei also um >>extatische« Selbstverwirklichung: Ich bin erst ich 
selbst, wenn ich weg bin vom anderen. 

Schließlich gibt dieses Kommunikationsmodell an, daß der Umgang mit Gott und 
deshalb auch den Menschen untereinander viel mehr umfaßt als distanziertes rationa­
les Sprechen. Wenn die Tradition die Offenbarung weiterführt, ist damit eine Über­
tragung von Worten und Taten gemeint, eine verbale und nonverbale Kommu­
nikation, in der die ganze Leiblichkeit einbezogen ist. In der Liturgie, in der Kateche­
se, kurzum in der gesamten christlichen Kultur geht es darum, daß der ganze Mensch 
in all seinen Facetten angesprochen wird, damit der ganze Mensch in allseinen Fa­
cetten antworten kann. Die Sprache der Offenbarung ist deshalb zunächst relational 
und symbolisch. Es ist die Rede von einem Verhältnis, das sich verweisend selbst 
transzendiert und von einer Transparenz unter Menschen, die Gott selbst präsent sein 
läßt. 

1.2 Einige Anmerkungen mehr negativer Art 

Das kirchliche und dialogische Sprechen beachtet nicht immer den ihm innewohnen­
den tastend-analogen Charakter. Darum wirkt dieses Sprechen hier und da imperia­
listisch, namentlich wenn dieses Sprechen die eschatologische Dimension vergißt und 
sich in einem geschlossenen Perfektionismus - als Botschaft - von der Welt unter­
scheiden will. Zu recht protestieren die Humanwissenschaften und auch die Kommu­
nikationswissenschaften dagegen. Es kann keine Rede davon sein, daß der Glaube 
oder das Kirchengeschehen sich dieser Welt entziehen muß. Gerade vom inkarnatari­
schen Offenbarungsprinzip her muß man sagen, daß es ein Geschehen der Geschichte 
ist in unserer Welt und deshalb, ebenso wie andere Dinge, zugänglich ist für empiri­
sche und sachliche Betrachtungen. 

Um nur ein Beispiel zu geben: Man kann Jesus Christus >>Perfectus Communicator« 
nennen, aber man darf dann nicht vergessen, daß man innerhalb einer Glaubensper­
spektive spricht, zu der Tod und Auferstehung gehören. Jesus ist ein perfekter Korn­
rnunikator für die, die ihn in diesem Glauben erfahren und sehen. Als empirische 
Wirklichkeit war die Kommunikation Jesu sicher nicht erfolgreich; seine Hingabe an 
die Botschaft des Reiches Gottes hatte einen kenotischen, einen sich selbst zerstören­
den Charakter. Bei seinen Jüngern und Anhängern endete seine Kommunikation 
deutlich in einem Mißerfolg. Das meiste Verständnis fand er bei Außenseitern, bei 
Bettlern, Prostituierten, Witwen und Kindern. 

Auch die Neuigkeitskriterien der frohen Botschaft sind anders als die unseren. Deren 
>>Prominente« sind nicht die Reichen und Mächtigen, sondern die Armen und Ohn­
mächtigen; Tatsachen werden ersetzt durch Mysterien, und zeitlos objektive Infor­
mation wird zum Geschehen von hier und heute, von dem man direkt betroffen ist. So 
scheint es, daß man das Modell der Kommunikation nicht ohne Anpassung auf das 
theologische Sprechen übertragen kann. 

Schließlich ist da noch ein Element, das in diesem Zusammenhang eine Anmerkung 
verdient, nämlich: Das äußerliche Wort der Botschaft kann nicht ohne innerliches 
Wort sein. Die fortschreitende christliche Kommunikation kann nicht ohne Beistand 
des Heiligen Geistes sein. Dieser Unterschied zwischen äußerlichem und innerlichem 
Wort geht zurück auf den christlichen Gedanken, daß der Glaube selbst und die ganze 

350 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


damit verbundene Weisheit eine Gabe ist, deren Ursache nicht die effiziente Kommu­
nikation des Evangeliums sein kann. Dennoch: Diese Kommunikation ist als Vermitt­
lerio unentbehrlich, um die einmalige Mittlerschaft Christi in dieserWeh zur Geltung 
kommen zu lassen. 

In der Theologie ist es deshalb nicht möglich, von einem >>außerhalb« bestehenden 
Sender als Gegenpol innerhalb der Glaubenskommunikation zu sprechen. Auch wenn 
man - zu recht - den Nachdruck auf den konkret-partikulären Charakter des Le­
bensgeheimnisses Christi (>>Mysteria carnis Christi«) legt, um dem Glaubensleben 
Richtung zu geben, wird es nicht um eine historisch-distanzierte Betrachtung gehen 
können, sondern um eine aktuelle Teilnahme, welche nicht ohne den Geist geschehen 
kann. In welcher Kommunikation werden die Evangelien übrigens zu einem aktuell 
gültigen Evangelium, das den Menschen befreiend erhebt, um dem Reich Gottes zu­
versichtlich entgegenzugehen? 

2. Das kirchliche Leben als ein sakramental-kommunikativer Prozeß 

Die letzte Frage führt uns hinein in das Feld des kirchlichen Lebens (auch in seinem 
Verhältnis zur Welt), das gleichfalls stark verbunden ist mit dem Begriff der Kommu­
nikation. Man kann hierbei unterscheiden zwischen dem mehr innerlichen und ver­
borgenen Aspekt des persönlichen Glaubenslebens und dem mehr äußerlichen und 
öffentlichen Aspekt des kollektiven Glaubenslebens sowohl innerhalb der Glaubens­
gemeinschaft als auch im Umgang dieser Gemeinschaft mit der sie umgebenden Welt. 

Eines der großen Geheimnisse im christlichen Leben ist die Vereinigung des Gläubi­
gen mit Jesus Christus als dem einzigartigen Mittler. Die Schrift kennt viele Bilder, um 
dieses >>Sein in Christus<< zu verdeutlichen. Herauszuheben ist hierbei die Brotrede im 
Johannesevangelium Qoh 6), worin Glauben mit dem Essen verbunden wird. Die Vä­
ter, unter ihnen Augustinus und die frühe Scholastik, sprechen in Kommentaren zu 
diesem Text von einer »Manducatio Spiritualis<<, einer geistlichen Speise, oder von ei­
ner >>Communio Spiritualis<<. Bis zur Hochscholastik betrachtet man diese geistliche 
Communio mit Christus als das fundamentalste und umfassendste Kennzeichen des 
Glaubenslebens. Die persönliche Einheit mit Christus in Glaube und Liebe ist dann 
das Umfeld, worin die Sakramente mit ihrer Zeichenkraft wirken: Sie manifestieren 
innerhalb der Glaubensgemeinschaft genau das Gnadenleben, das selbstverständlich 
auch als ein außerhalb der Sakramente Existierendes gedacht wird. Als die Sakramente 
jedoch in ihrer Siebenzahl einzeln herausgegriffen werden und - als instrumentelle 
Heilsmittel - ihnen eine eigene Gnadenwirkung zugeschrieben wird, verschwindet 
diese alte Selbstverständlichkeit. Ab dem 14. Jahrhundert (Devotio Moderna) wird in 
zunehmendem Maße die >>geistliche<< Communio und die damit verbundene geistliche 
Kommunikation nicht mehr als das Fundament des christlichen Lebens angesehen. Es 
wird eine eigene, eher marginale Devotion. 

Im Osten hat die geistige Kommunikation mit Christus ihren fundamentalen Wert 
beibehalten. Im Westen blieb der Begriff >>Communio« und >>Kommunikation« wei­
ter im spirituellen Schrifttum bestehen. So braucht Johannes vom Kreuz im 16. Jahr­
hundert den Begriff Kommunikation noch als einen einfachen technischen Terminus, 
um den Umgang der Seele mit Gott anzugeben: Eine wachsende zweiseitige Mittei­
lung auf dem Weg der gläubigen Nachfolge, die sich verwirklicht in der vollendeten 
mystischen »Communio<< oder Vereinigung. 

351 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist wichtig, auf das Bestehen dieser Tradition hinzuweisen. Es geht hierbei natür­
lich um mehr als um das, was man die >> intrapersonale Kommunikation<< nennt. In die­
ser Tradition wird der Gläubige gekennzeichnet durch einen fortdauernden und emo­
tionalen Dialog (mit Christus und) mit Gott. Von Bedeutung ist nicht allein, daß hier­
in ein enormes kulturelles Erbgut von gläubiger Weisheit im Verkehr mit Gott ver­
borgen liegt, sondern auch, daß dieser persönliche Umgang mit Gott stets anwesend 
ist im Gespräch mit anderen, und zwar mit Menschen, die ich hierzu anleiten könnte: 
im Gruppenverband und oft selbst in größeren Glaubensgemeinschaften. Diese Kul­
tur der Kommunikation mit Gott und miteinander über genau dieses Fundament des 
christlichen Lebens ist ziemlich verdörrt und vergessen. Erst in unserer Zeit wird von 
kommunikativer Spiritualität wieder Gebrauch gemacht, z. B. in Gesprächsgruppen, 
Gebetsübungen, Textlesungen im Gruppenverband. 

Nur in Ausnahmefällen beschäftigt sich die akademische Theologie mit dem einen 
oder anderen, während doch schon lange von gottesdienstpsychologischer und -
soziologischer Seite auf die Bedeutung einer Spiritualitätskultur hingewiesen wurde. 
Es dürfte deutlich sein, daß gerade auf diesem Niveau die Symbolik von Bild und 
Sprache geformt wird, eine Symbolik, die als >>communion mythique« oder als >>Meta­
kommunikation« den Hintergrund und den Boden aller weiteren christlichen Kom­
munikation dieser Welt darstellt. Zu lange hat die offizielle Kirche und die offizielle 
Theologie mit ihrer technischen Sprache die christliche Kommunikation beherrscht. 
Man könnte sogar sagen, daß die Einbahnstraße der offiziellen Glaubensäußerung zu­
viel aus der Alltagssprache entnommen hat. 

Ich bin davon überzeugt, daß die Theologie in dieser Tradition nuancierte Sprachspie­
le und Kommunikationsformen finden kann, die als christlicher Reichtum das Ge­
spräch mit den Kommunikationsfachleuten befruchten können. 

Doch ist der Begriff Kommunikation (Communio) längst wieder auf anderem Wege 
in die theologische Systematik eingedrungen. Diese Wende kommt in den Dokumen­
ten des II. Vaticanums zum Tragen. Hierbei sind zwei Entwicklungen von Bedeu­
tung. Zum einen hat sich die Theologie im letzten Jahrhundert selbst intensiv mit der 
Identität der Kirche in und für die Welt beschäftigt. Zum zweiten ist vor allem in der 
Theologie nach dem II. Vaticanum eine erneuerte Einsicht in die Sakramente gewach­
sen. Sie werden jetzt wieder betrachtet als Glaubenszeichen (also nicht mehr als bloß 
externe Instrumente, um Gnade zu erlangen) und so aus ihrer Isoliertheit geholt. Die 
Sakramente werden als wichtige Momente in den einen allgemeinen Begriff von »Sa­
kramentalität<< eingebracht. Hiermit meint man, daß das ganze Glaubensleben Gestalt 
gewinnt im Umgang mit den Dingen und den Mitmenschen; in Sinn, Sprache und 
Handeln verleiht der Glaube allem Geschaffenen eine typische Transparenz, die Gott 
in dieser Welt präsent macht. 

Dieser verbreitete Sakramentsbegriff wird nun angepaßt an das Ganze der Glaubens­
gemeinschaft, an die Kirche, die Christus (als das Ursakrament) in dieser Welt gegen­
wärtig hält. Dadurch, daß Kirche und Sakrament zusammengeführt wurden, wird das 
Glaubensleben als ein kommunikativer Prozeß beschrieben. Hierzu kann man zwei 
Anmerkungen machen: 

Zunächst wird die Bedeutung der vorgegebenen Glaubensgemeinschaft für den indivi­
duellen Gläubigen dargelegt. Zum zweiten wird die Glaubenssprache selbst jetzt über 
die dogmatische Sprachform hinaus ausgeweitet zum Rhetorischen, zum Erzählen-

352 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den, zum Leiblichen und zum Praktischen, kurz zum Symbolischen als der umfas­
sendsten Sprachform des gläubigen Umgangs mit der Welt. 

In der Konstitution über die Kirche »Lumen Gentium« wird die Kirche Sakrament 
genannt: Zeichen und Werkzeug zum Dienst am Heil der Welt. Die Kirche selbst ist 
Welt, aber dann ein Platz in dieser Welt, wo Gottes kommunikative Absicht mit den 
Menschen manifest wird. In ihrer Erscheinung läßt die Kirche sehen, wohin das ganze 
Menschheitsgeschlecht unterwegs ist. Die Kirche ist nicht identisch mit dem Reich 
Gottes, aber der Geist kann in ihr, wenn auch nicht exklusiv, die intertrinitäre Com­
munio spüren lassen als Zeichen der heilsgeschichtlichen universellen Zukunft. Da­
durch kennzeichnet das Konzil die Heilsgeschichte als einen kommunikativen Pro­
zeß. Einst werden alle Menschen mit Christus vereinigt sein in der Communio mit 
Gott selbst. 

In dieser Perspektive bekommt Kommunikation eine besondere Tiefe. Die Kirche, 
alle Gläubigen, ja alle Menschen sind in der Lage, sich selbst zu geben, mit einer 
Transparenz, die Gott sehen läßt. Die menschliche Welt wird verwiesen auf eine kom­
munikative Verwirklichung des Tiefsten im Schöpfungs- und Bundesgedanken: Die 
enthüllende Anwesenheit des Transzendenten im Geheimnis des Menschen und sei­
ner ganzen geschaffenen Wirklichkeit. 

Wenn man verschiedene Thomas-Lexika unter diesem Gesichtspunkt aufschlägt, 
sieht man, daß die Begriffe >>Communicatio« und >>Communicare« mehr Raum für sich 
in Anspruch nehmen als der Begriff »Communio«. Seit dem Vaticanum II aber ist der 
Communio-Gedanke ins Zentrum gerückt, auch als Übersetzung des alten 
»koinonia« (das ist das Ideal der universellen Einheit zwischen den Ortskirchen). Bei 
>>Communio« wird außerdem immer an die Kommunikation innerhalb der Trinität 
gedacht: die göttliche Bewegung als Anfang und Ende der Heilsgeschichte. Diese 
göttliche »Communio« ist die Gabe des Geistes an (wieder nicht exklusiv) die Kirche 
als Glaubensgemeinschaft. Diese Gabe in der Zeit und in der Welt wird theologisch 
am ehesten begriffen als Sakrament. 

Kommunikativ ist >>Sakrament« nicht eines der am stärksten sprechenden Bilder der 
Kirche, aber aufgrund der vielen Möglichkeiten wird dieser Begriff in der Systematik 
am meisten gebraucht. Will man ihn kommunikativ verwendbar machen, was einige 
Theologen schon versucht haben, dann kann man am besten ausgehen von der Eu­
charistie, als der typisch gläubigen Weise des Miteinanderumgehens. Die Ge­
meinschaft ist dann nach innen gekehrt um ihren Herrn und im Gespräch mit dem Va­
ter; sie kommt zum eigentlichen Geheimnis und übersteigt damit alle Selbstbeurtei­
lung in der Auseinandersetzung mit der Welt. Die Initiationssakramente kann man als 
Ausgangspunkt nehmen, wenn man das Gespräch der Glaubensgemeinschaft mit der 
sie umringenden Kultur beschreiben will. In der Vorbereitung und während der Feier 
der Taufe tritt die Kirche immer in das Gespräch mit der Außenwelt ein, die sie einla­
den will zu Christus und zu sich selbst. In diesem Gespräch gibt sie sich selbst eine 
Identität und ein Gesicht, das ein erkennbares Versprechen sein will. Insgesamt haben 
wir es hier zu tun mit »Communio« als einem Idealbild von kirchlicher Kommunika­
tion. Kann man damit arbeiten? 

3. Kommunikation als christliches Ideal im Gespräch mit der Kommunikationswis­
senschaft 

Theologisches Sprechen neigt schnell zu weitgehender Abstraktion: Ideen über Ideen. 
In der Tat beschäftigt sich all das Vorhergehende mit einem Ideal, das sich für den 

353 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Glauben auch anbietet als Realität, die einmal vollständig manifest werden wird; es 
betrifft ein Ideal, das in Richtung der eschatologischen Erwartung geht und darum nie 
triumphalistisch oder perfektionistisch verbunden werden kann mit der aktuell­
konkreten Situation des kirchlichen Lebens innerhalb dieser Welt. Doch ist die Er­
wartung, die seit dem II. Vaticanum in den Begriff Kommunikation investiert wurde, 
nicht aus der Luft gegriffen, im Gegenteil. Es ist ein Modell der Hoffnung, das ent­
standen ist aus dem ernsthaften Lesen der Zeichen unserer Zeit. Es ist eine Einstim­
mung in die theoretische und praktische Einsicht, daß Menschen einander nötig ha­
ben, um zu leben; daß die Welt einen universellen Mangel an Solidarität hat und daß 
schließlich auf religiösem Niveau Gott sich selbst zu manifestieren scheint (über alle 
sachlichen und wertenden Transaktionen hinaus) als endlose Selbsthingabe zwischen 
den Menschen. Das ausdrückliche Streben, das Glaubensleben und das kirchliche Le­
ben zuzuspitzen auf die Verbesserung und Vertiefung von Kommunikation als gegen­
wärtige Form der Heilserwartung, hat theologisch gesehen dann auch gute Aus­
sichten. 

Theologisch haben wir besser erkannt als jemals zuvor, daß die Kirche und die Gläu­
bigen sowohl beim Empfang der Botschaft als auch in der Praxis der Nachfolge mitten 
im Leben stehen und daß der Prozeß der Heilsgeschichte verwoben ist mit menschli­
chen und wirtschaftlichen Interaktionen. Das Gespräch mit den Humanwissen­
schaften ist schon eine gute Tradition geworden. Jetzt deutet sich ein neuer Ge­
sprächspartner an: Der Kommunikationsfachmann. 

Wie in der Theologie sind auf dem Gebiet der Kommunikation viele wissenschaftliche 
Disziplinen, Methoden, Arbeitsformen, Theorien und Modelle entstanden. Neben 
dem beherrschenden empirisch-instrumentalen Zweig gibt es auch die anthropo­
logisch-kulturellen Richtungen, die die Kommunikation (namentlich die Massenme­
dien) untersuchen im Hinblick auf universale Bewußtwerdung und Solidarität. Es gibt 
inzwischen auch Theorien wie die >>salvation-through-communication«, die >>herr­
schaftsfreie« Kommunikation G. Habermas); und im Spiel ist ebenfalls, über die 
>>New World Information and Communication Order«, die kommunikative Befrei­
ungsbewegung der Dritten Welt. Diese und andere Theorien und Bewegungen spre­
chen die Theologie direkt an in Fragen des Austausches und der Zusammenarbeit. 

Das interdisziplinäre Studium selbst ist erst in jüngster Zeit in Gang gekommen und 
wird noch viel Anstrengung abverlangen. Erst wenige Theologen sind einigermaßen 
vertraut mit der (Fach)sprache und den Denkmodellen der Kommunikationswissen­
schaft. Es ist dadurch auch unvermeidlich, daß hier und da Fehler vorkommen, indem 
allzu leichtfertig Termini und Modelle verwechselt werden. Die Begriffe, die in der 
Theologie funktionieren, bleiben - so objektiv sie auch konzeptualisiert worden sind 
- zum größten Teil analoger Art, Spuren auf dem Geheimnis Gottes und des Men­
schen. Sie tragen immer eine nicht zu leugnende eschatologische Erwartung in sich. 
Positiv ist, daß die Theologie ein besonderes Gespür hat für die transzendentale Di­
mension in der menschlichen Kommunikation. Sie verweist stets auf das Ideal Selbst­
hingabe: Sowohl intrapersonal als auch interpersonal geht es dann um eine offene 
Wirklichkeitserfahrung. Die Wirklichkeit wird hier gesehen als ein Geheimnis inner­
halb und außerhalb des Menschen, das sich stets enthüllend weiter den menschlichen 
Begriffen und dem menschlichen Beherrschen entzieht. Es scheint stets mehr Wirk­
lichkeit zu geben, als festgestellt worden ist. Das Selbst des Menschen und das Selbst 
der Welt sind wie ein Fenster nach Gottes einladender Anwesenheit. 

354 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Man deute meine Betrachtung nicht als die Abweisung aller instrumental ausgericht­
eten Studien. Für die Praxis der kirchlichen Kommunikation kann im Hinblick auf die 
Effektivität, noch sehr viel gelernt werden. Ich würde es allerdings bedauern, wenn -
wo gerade jetzt das instrumentelle Denken in der Gla~)Jensgemeinschaft langsam 
überwunden wird - schließlich eine Kommunikation die Uberhand gewänne, die sich 
selbst nur - und dabei sehr raffiniert - im H()rizont von Zweck und Mittel begreift. 
Letzteres geschieht auch im kirchlich-theologischen Umgang mit den Massenmedien 
als Mittel zur Verkündigung und Selbstpräsentation. In dieser allzu schnellen Identifi­
kation der Offenbarung mit effektiver Kommunikation drohen der Glaube und die 
Kirche selbst zu Opfern zu werden: Man hat noch nicht erkannt, daß durch diese Art 
der Präsentation die Gefahr der Verzettelung in der Kommunikationswelt droht, 
einer Kommunikationswelt, die dem Christentum und der Kirche bereits eine (stero­
type) Identität zugeschrieben hat. Möchte man diese denn nur naiv festigen? 

4. Kommunikation in der Theologie selbst 

Das christliche Kommunikationsideal betrifft auch die Theologie selbst. Kommuni­
kation ist nicht das Vorrecht einzelner Spezialisten, sondern eine fundamentale Di­
mension des theologischen Sprechens. Es ist demnach auch nicht gut, daß in der theo­
logischen Ausbildung wie in der theologischen Weiterbildung Studenten zunächst 
eigentlich nur informiert und erst später als eine Art Anhängsel besonders unterrichtet 
werden in der Wissenschaft und Praxis der Kommunikation. Kommunikation kann 
nicht als ein eigenes Fach neben die inhaltlichen Fächer eingebaut werden, z. B. bei der 
praktischen Theologie als Terrain, auf dem das inhaltlich Gelehrte angepaßt wird. Ein 
Kommunikationstraining dieser Art, auch wenn es um die massenmediale Kommuni­
kation geht, kommt immer zu spät. Es wird als fremd erfahren und schließt sich nicht 
den inhaltlichen Fächern an. Kurzum, ich denke, daß Kommunikation so wesentlich 
mit dem Theologisieren selbst verbunden ist, daß ein Student von Beginn seiner Stu­
dien an mit dieser Aufgabe vertraut gemacht werden muß. 

Aus der Sicht der systematischen Theologie müssen einige Anmerkungen gemacht 
werden, die die Notwendigkeit einer guten und integrierten Kommunikationsausbil­
dung illustrieren können. Theologie kann als Wissenschaft natürlich nicht bestehen 
ohne >>Forschung«. Es geht hierbei um die Technik des Lesens, des Schreibens und 
Diskutierens, die zu jeder akademischen Ausbildung gehört. Die öffentliche Funktion 
des Theologen bedingt eine weitere Qualifikation. Ab und zu ist er oder sie aufgefor­
dert zu intervenieren, einen Kommentar zu geben oder beizutragen zur öffentlichen 
Diskussion in den gedruckten, auditiven oder audiovisuellen Medien. Abgesehen von 
der Stellungnahme in solchen Diskussionen muß die Technik dieses Auftretens sorg­
fältig gelehrt werden. Außerdem bringt das Auftreten des Theologen in den Massen­
medien eine spezifische Verantwortung mit sich, die thematisiert werden muß. 

Mehr allgemein spielt die Frage nach einer guten Kommunikation als natürlicher Um­
gebung, als Kontext der Religion, eine Rolle. Theologie, und sicher systematische 
Theologie, ist eine Reflexion >>a posteriori«, ein Nachdenken über den Glauben und 
seinen Ausdruck in der Vergangenheit und heute. Deshalb ist die Theologie auf die 
Glaubensgemeinschaft angewiesen, weil dort im doxologischen, das heißt symboli­
schen Sprechen (Das »First-Order<<-Sprechen) das Material gefunden wird für die 
Theorieformung (Das >>Second-Order«-Sprechen) im Dienst der Glaubenspraxis. 

355 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei der Bibellesung, beim Studium der Tradition und im Dialog mit den aktuellen 
Gläubigen und ihrerWeltist die Theologie abhängig von einer vorgegebenen Sprache. 
Für die Kommunikation ist dies ein sehr wichtiger Punkt. Es geht hier nicht in erster 
Linie um Sprache als konzeptuelles Instrument zur Wiedergabe der sogenannten ob­
jektiven Wirklichkeit, sondern um den Hintergrund erzählter Lebenserfahrung, in 
der die Theologie ihre reflexive Funktion ausübt. 

In diesem Zusammenhang von Gemeinschaft und Sprache werden von der Theologie 
kommunikative Fertigkeiten erwartet. Zuallererst geht es darum, dialogisieren zu 
können. Es geht weiter um das Vermögen, Einsichten auch für andere begreifbar zu 
machen (zu objektivieren), um diese frei zur offenen Diskussion stellen zu können. Es 
ist außerdem eine große Beweglichkeit der Glaubenstradition im Spiel. Auf dem 
symbolisch-narrativen Niveau muß der Theologe den innerlichen Zusammenhang 
von Geschichten und ihren Symbolen einschätzen können, das Zentrum finden kön­
nen, die Sprachtradition deuten können, die Form und Bedeutung gibt, kurzum die 
Lebensgeschichte von Menschen als Glaubenssprache beschreiben können. Vermag er 
das nicht, dann kann er seinen Beruf nicht ausüben. Die größte Schwierigkeit ergibt 
sich für interkulturelle und interdisziplinäre Gespräche. Kann man sehen und hören, 
kann man mitfühlen und mitdenken, bevor man selbst theologisches Gerede zu ver­
kaufen anfängt? 

Die Theologie muß auch kontextuell arbeiten können, d. h. teilnehmen können an den 
Gedankengängen und der Glaubenserfahrung der örtlichen Gemeinschaft. Und den­
noch muß sie das Band mit der universellen Kirche festhalten können. Die Anhindung 
an die lokale Kirche ist wesentlich für das Theologisieren; ohne diese Verwurzelung 
gibt es keine Erfahrung, und es gibt keinen 'Vorgriff' der Interpretation. 

Ein wichtiges kommunikatives Moment ist die Kenntnisnahme der Glaubenserfah­
rung und ihres Ausdruckes. Natürlich arbeitet die Theologie in Distanz zur Erfah­
rung, aber sie muß sich im klaren bleiben über die Tatsache, daß sie in der Wahl des 
Gegenstandes und von der Terminologie her in (verborgener) Abhängigkeit arbeitet. 
Theologie als Reflexion kann, wie konzeptuell und abstrakt sie ihr Denken auch ord­
net, nicht isoliert werden von ihrer Erfahrungsumgebung. 

Im allgemeinen kann man sagen, daß die theologische Kommunikation nicht allein 
eine Fertigkeit ist, um den internen systematischen Zusammenhang des Denkens her­
zustellen. Sie ist auch dazu da, daß sie ihrem eigenen Sprechen die richtige Sprachform 
gibt und den richtigen Moment wählt, um so die Menschen mit der Glaubens­
wirklichkeit zu verbinden. Der Theologe muß sprechen mit einer Sprache, die in die­
ser Welt verwurzelt ist und nicht in einem >>krypto-religiösen« Jargon. Er muß eine 
Sprache verwenden, die allgemein ist und die Gleichzeitigkeit dieser Welt mit der an­
deren Welt zum Ausdruck bringen kann. Um unser sakramentales Modell noch ein­
mal zu gebrauchen: Auch die Theologie muß in ihrem Sprechen (und in ihrem 
Schweigen) die Transparenz dieser Welt berücksichtigen. Erst wenn die Theologie 
diesen allgemeinen kommunikativen Auftrag erfüllt, ist sie auch in der Lage, einen in­
tegrierten Gebrauch von den Massenmedien zu machen. 

Bei der Ausbildung der kirchlichen Mitarbeiter darf man die oben angegebenen inter­
personalen Kommunikationsfertigkeiten ebenfalls nicht vernachlässigen zugunsten 
einer massenmedialen Ausbildung. Aus der Praxis heraus hat sich gezeigt, daß inter­
personale und massenmediale Kommunikation komplementär zusammenstimmen 

356 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


müssen, will man mentale und strukturelle Veränderungen in der Kirche und in der 
Gesellschaft herbeiführen. Die Massenmedien haben in dieser Hinsicht kaum verän­
dernden Einfluß, wenn und solange nicht die formellen und informellen Leiter der 
Kirche und Gesellschaft dies in die Hand nehmen. 

! I ! 

Bei all dem möchte ich besonderen Wert legen au'f die Kommunikatibn vot und nach 
der theologischen Büroarbeit. Die theologische Reflexion arbeitet immer mit einer 
verallgemeinernden Konzeptualisierung nach dem Gespräch mit der Glaubenserfah­
rung der Schrift und Tradition und in Hinsicht auf die Konkretisierung ihrer Ein­
sichten in die Glaubenspraxis des Alltags. Dies weist hin auf die Spannung zwischen 
dem Allgemeinen und dem Besonderen. Diese Spannung ist typisch für das theologi­
sche Arbeiten und setzt der abstrahierenden Wissenschaftlichkeit ihres Tuns Gren­
zen. 

Die jüdischen und christlichen Traditionen haben ihre Gotteserfahrung immer mit 
konkreten Heilsgeschichten besonderer Menschen verbunden und den Gott Abra­
hams, Isaaks, J acobs, J esus', Augustinus' und Franzikus' etc. entdeckt. Anhand dieser 
Erzählungen lernen wir Gott kennen als »Veränderlich«; das meint: in jeder konkret­
partikulären Begegnung sich zeigend als derselbe und andere. Die Erzählungen sind 
nie vollkommen neu. Immer ist für den Hörer das Spiel mit der Möglichkeit des Er­
kennens und Wiedererkennens möglich. Daß sich der Zuhörer in bestimmten Ge­
schichten zuhause fühlen kann, ist der Symbolik zu verdanken, von der die Geschich­
ten Gebrauch machen, um das Herz des Menschen zu treffen. In der ersten Sprache 
des Glaubens sehen wir also ein spannungsgeladenes Zusammenspiel von partikulärer 
Erzählung und allgemeiner Symbolik. 

Das ist das Verallgemeinern der partikulären Wirklichkeitsentdeckung auf perzeptu­
elle Art und damit nicht dasselbe wie die konzeptuelle Arbeitsweise in der wissen­
schaftlichen Theologie, die eine allgemeine Gültigkeit ihrer Einsichten verwirft auf­
grund weitergehender Abstraktion. Es ist von Bedeutung, daß der Theologe diesen 
Unterschied kennt und daß er die partikulären Geschichten verstehen kann und den 
Zusammenhang der Symbole einzuschätzen vermag. Dann erst - wenn der 
>>[kairos ]«, der richtige Moment eintritt - kann die Theologie ein reflexives Instru­
mentarium anbieten,- zur Erhellung, zur Vertiefung, zur Verteidigung, zur Korrek­
tur oder was auch immer im Gespräch nötig ist. Dann erst ist die Theologie nicht do­
minierend, nicht manipulierend, sondern dialogisch. Auf ihre eigeneWeise gibt sie der 
Wirklichkeit Transparenz. Dann wirkt sie auch >>sakramental« im Dienst der Kirche 
an der Welt. 

Anmerkung 

Der Beitrag ist eine überarbeitete Fassung aus: ·MEDIA EN RELIGIEUZE COMMUNICATIE•,Joan 
Hemels, Henk Hoekstra (Hrsg.) Hilversum, 1985, Seite 37 bis 48. Übersetzung von der niederländischen 
in die deutsche Sprache: Pranz Jussen. 

357 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SUMMARY 
The many connections between theology and communications are treated by the author of the article. He is 
proving that •communication• is an essential component in modern concepts of revelation. Revelation ist 
communication itself but also aimed at .Communio• and communication. This fact has to radiate on the 
Church Life and life in the Church. Ideally Church communication can transcend in form of a sacrament. An 
integrated and interdisciplinary introduction into communications should therefore be fastered to be part of 
the academic formation of theologans. 

RESUME 
Les relations entre theologie et communication sont abordees par l'auteur de l'article. Il montre que Ia •com­
munication« est un element essentiel du concept moderne de revelation. La revelation se manifeste comme 
communcation et vise Ia •communio• et a1 communication. Ce fait doit penetrer dans Ia vie de l'Eglise et vivre 
dans l'Eglise. Idealement, Ia communication ecclesiale devrait comporter un caractere transcendantal a Ia ma­
niere d'un sacrement. C' est pourquoi Ia formation theologique devrait integrer une introduction interdiscipli­
naire a Ia communication. 

RESUMEN 
EI autor trata en su articulo, los multiples puntos de contacto entre teologia y comunicaci6n. EI autor demue­
stra de que •comunicacion• es un elemento esencial en Ia idea moderna de Ia revelaci6n. La revelaci6n acontece 
como comunicaci6n y tiene por objeto •communio• y comunicaci6n. Este hecho tiene que irradiarse a Ia pr:ic­
tica vivencial de Ia Iglesia. En el caso ideal, Ia comunicaci6n eclesiastica puede conllevar como Ia forma de un 
sacramento, un car:icter de remisi6n trascendental. En Ia instrucci6n de los te6logos, se tendra que tener un 
cuidado intenso, de dar una introducci6n a Ia comunicaci6n, que sea integrada e interdisciplinaria. 

358 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347 - am 12.01.2026, 23:31:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1986-4-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

