DRITTES KAPITEL:
ZWISCHENBETRACHTUNG ZUM VERHALTNIS VON
PROJEKTION UND INTERPRETATION

1. — Im Gebrauch der Begriffe Interpretation und Verstehen vor dem Hintergrund
von Nietzsches Theorie der Projektion und der Semiotik, die sich in seiner dividua-
listisch-egozentrierten Poetologie sowie Schreibweise besteht ein doppeltes Prob-
lem: Erstens wirft sein eigener Gebrauch der Begriffe vielfiltige Fragen auf. Und
zweitens herrscht ein wissenschaftlicher Dissens auf dem Gebiet der Philosophie
und Literaturwissenschaft iiber diese Begiffe in bezug auf Nietzsche. Dies wird
durch die Verwendung dieser Begriffe durch Nietzsche ausgelost.

Zwar stellt Hans Georg Gadamer nicht zu Unrecht fest, dafl die philosophische
»Karriere« des Begriffs der Interpretation mit Nietzsche begonnen habe,1 doch was
unter Interpretation bei Nietzsche genau zu verstehen ist und welche Konsequenzen
dies fiir eine Theorie des Verstehens hat, ist keineswegs so einfach und eindeutig zu
bestimmen. Auch hier haben wir es mit einem semantischen Feld zu tun, in dem
sich unterschiedliche philosophische, anthropologische und psychologische Aspek-
te iiberschneiden.

So fithren auch der sogenannte Nietzschesche Perspektivismus und die zentrale
Rolle, die der Begriff der Interpretation bei ihm spielt,2 zu gegensitzlichen Beur-

1 Vgl. Hans Georg Gadamer: »Text und Interpretation, in: Philippe Forget (Hg.): Text
und Interpretation, Miinchen 1984, S. 24-55, hier S. 34.
2 So schreibt zum Beispiel Alexander Nehamas in bezug auf Nietzsches Perspektivis-

mus: »Bekanntlich bestand Nietzsche darauf, dafl jede Absicht, seine eigene und ins-
besondere der Perspektivismus mit eingeschlossen, nur eine von vielen moglichen In-
terpretationen sei. Wenn aber die Auffassung, es gebe nur Interpretationen, selbst nur
eine Interpretation und deshalb moglicherweise falsch ist, so scheint zu folgen, daf3
letztlich nicht jede Auffassung eine Interpretation ist, da3 Nietzsches Position sich
selbst untergribt.« A. Nehamas: Leben als Literatur, S. 15f. — Hieran kann man sehr
deutlich sehen, wie weit und in welche widerspriichliche Situation man mit dem
Nietzscheschen Perspektivismus gerit, wenn man ihn in den Status eines Dogmas er-
hebt, denn wenn es nur Interpretationen gibt, wie sollte man dann zwischen >interpre-

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

teilungen: Ob Nietzsche beispielsweise einem >traditionellen< Begriff der Textaus-
legung verpflichtet bleibt oder aber géinzlich neue interpretatorische Zuginge zu
Texten er6ffnet und fordert, stellt also die zentrale Frage aus texthermeneutischer
Perspektive dar. Verschirft wird dieses Problem durch Nietzsches eigene Schreib-
und Interpretationspraxis, auf die bislang nur in den seltensten Féllen im Kontext
der Rekonstruktion seiner Interpretationsbegriffe und -theoreme eingegangen wor-
den ist. Die unterschiedlichen Zuschreibungen, die Nietzsche im Laufe der wissen-
schaftlichen Beschiftigung mit seinem Werk erfahren hat, sind vielfach Resultat
der epistemologische, methodologischen und interpretationistischen Voraussetzun-
gen, von denen die einzelnen Interpreten selbst ausgehen, ohne sich vielfach mit
Nietzsches Theorien — es handelt sich tatsdchlich um unterschiedliche Theorien —
und seiner interpretativen Praxis genauer beschiftigt zu haben. Andererseits sind

tativen< und >nicht-interpretativen< Auffassungen unterscheiden konnen, ohne sich in
einen unldsbaren Widerspruch zu begeben. Nehamas argumentiert jedoch nicht
scharf genug, denn er setzt Interpretation und Auffassung gleich, was Nietzsche gar
nicht tut. In Nehamas Perspektive ist der Nietzschesche Perspektivismus eine Inter-
pretation zweiten Grades mit Wahrheitsanspruch, wofiir es aber meines Erachtens gar
keinen Hinweis gibt. Zudem hebt er Nietzsches Perspektivismus, beziehungsweise
die Aussage, alles sei Interpretation, in den Status einer Lehrmeinung. Der Perspekti-
vist Nietzsche zeichnet sich aber gerade dadurch aus, dal3 er keine spezifisch perspek-
tivischen Auffassungen besitzt, die auf einer tieferen Einsicht in, auf einem wirkli-
chen Wissen um die Dinge oder auf einem Wahrheitsanspruch beruhen. Nietzsches
Perspektivismus ist viel radikaler als Nehamas ihn versteht, denn, was den Perspekti-
visten Nietzsche etwa von einem géngigen Konstruktivisten unterscheidet, sind nicht
so sehr seine Auffassungen, sondern ist seine Einstellung zu seinen Auffassungen.
Seine Auffassungen sind durch das BewuBtsein gebrochen, daf die Dinge in Wirk-
lichkeit vielleicht noch ganz anders sind, aber diese Méglichkeit beunruhigt ihn nicht
mehr, denn er gibt der Versuchung nicht nach, von der Vernunft und vom philosophi-
schen Denken mehr zu erwarten, als diese tatsdchlich zu leisten vermogen. Nietz-
sches Perspektivismus ist dariiber hinaus in allererster Linie eine intellektuelle Hal-
tung, Teil seiner intellektuellen Redlichkeit, die mit seiner Freigeisterei zu tun hat
und fiir ein freies Denken steht, jenseits aller religidsen, gesellschaftlichen oder mo-
ralischen Konventionen. Nietzsches Perspektivismus ist eine Form von Skeptizismus.
Der spanische Dichter Antonio Machado schrieb dazu: »Gegen den Skeptiker fithrt
man ein Totschlagargument ins Feld: Wer behauptet, dafl es die Wahrheit nicht gibt,
erhebt damit den Anspruch, daB dies die Wahrheit sei, womit er in offenkundigen
Widerspruch zur eigenen Behauptung gerét. Dennoch hat dieses unwiderlegbare Ar-
gument gewifl noch keinen einzigen Skeptiker iiberzeugt. Denn der Witz am Skepti-
ker ist ja gerade dies, da3 die Argumente ihn nicht iiberzeugen. Und er, von sich aus,
hat auch keineswegs den Drang, irgendwen von irgendwas zu iiberzeugen.« Antonio
Machado: Juan de Mairena. Spriiche, Scherze, Randbemerkungen und Erinnerungen
eines zweifelhaften Schulmeisters, Zirich 2005 (span. 1936), S. 11. — Vgl. zum
Nietzscheschen Skeptizismus auch den Abschnitt »System und Redlichkeit« in dieser
Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 143

die unterschiedlichen Zuschreibungen, die aus Nietzsches theoretischen Aussagen
zum Phidnomen der Interpretation gewonnen werden, auch Nietzsches eigenen, viel-
faltigen Schreib- und Interpretationspraktiken geschuldet. Anders ausgedriickt: the-
oretische Aussagen Nietzsches iiber die Interpretation und seine Schreibpraxis, die
selbst projektiv-interpretierend vorgeht, werden meistens als voneinander getrennte
Bereiche angesehen und gesondert analysiert. Eine gemeinsame Betrachtung wire
jedoch nicht nur wiinschenswert, sondern erforderlich, da sie zwei Seiten einer Me-
daille bilden. Viele MiBverstindnisse konnten so aufgehoben werden, da Nietzsches
Praxis der Interpretation nicht nur eine Applikation seiner theoretischen Reflexio-
nen darstellt, sondern diese auch und gerade bedingt.

Auch Nietzsches »Semiotik< und seine >projektive Wahrnehmung« sind, wie ge-
zeigt worden ist, als Text- und Darstellungsstrategien selbst interpretierende — zum
Teil sehr willkiirlich vorgehende —, textbildende Vollziige, die zum Beispiel seinen
Perspektivismus erst gianzlich verstdndlich machen. Sowohl Nietzsches theoretische
Uberlegungen als auch seine schriftstellerische Praxis stellen sicherlich in ihrer Ra-
dikalitit innerhalb der philosophischen Tradition etwas Neues dar. Nietzsches
Ausweitung seines projektiven und interpretierenden Schreibverfahrens ist nicht nur
eine Herausforderung an seine Leser, sondern bildet eine radikale Herausforderung
an jegliche der rationalen Rekonstruktion verpflichtete Theorie des Verstehens.

Eine synthetisch-analytische Betrachtung, wie sie eben gefordert worden ist, die
Nietzsches theoretischen Aussagen zur Interpretation und seinen interpretativen
Praktiken gleichermaflen Rechnung trigt, kann als ein Beitrag zur hermeneutischen
Theoriebildung erachtet werden. Sie muf} aber, bevor sie praktiziert werden kann, in
besonderem MafBe die einzelnen Aspekte eines projektiven Wahrnehmungstheo-
rems mit dem Phdnomen der Interpretation in Beziehung setzen, die einzelnen As-
pekte isolieren, sie in ihrer Spezifik selbst rekonstruieren und, in ihrer Wechselbe-
ziehung, theoretisch reflektieren.

2. — Anhand einiger Beispiele soll nun aufgezeigt werden, wie in der wissenschaft-
lichen und philosophischen Auseinandersetzung mit Nietzsche und dem Konzept
der Interpretation umgegangen worden ist — auch und gerade um die Komplexitit,
die mit dem Konzept der Interpretation verbunden ist, zu verdeutlichen: Friedrich
Kittler weist etwa darauf hin, da3 Nietzsche ehemals Philologe gewesen sei, und
daher seinen Begriff der Interpretation habe, dies sehen andere Nietzsche-Exegeten
dhnlich. Auch Karl Jaspers nennt Nietzsches Interpretationsbegriff einen »Grund-
gedanken« seiner Philosophie.3 Das Phinomen der >Auslegung¢ in bezug auf den

3 Karl Jaspers: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines Philosophierens, Ber-
lin 41974, S. 119.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

»Willen zur Macht« sieht Jaspers ebenfalls aus der Philologie entsprungen: »Das
Gleichnis der Auslegung fiir das Grundverhiltnis des Daseins zum Sein nimmt
Nietzsche aus der Philologie aus dem Verhéltnis von Interpretation zum Text.«*
Auch Paul Ricoeur betont, dafl es Nietzsche war, »der der Philologie ihren Begriff
der Deutung, Auslegung entlehnte, um ihn in die Philosophie cinzufithren.«’ Dieser
Gemeinplatz der Nietzsche-Literatur hat jedoch bezogen auf die inhaltliche Be-
stimmung des Interpretationsbegriffs bei Nietzsche zu ganz unterschiedlichen Aus-
legungen gefiihrt.

Johann Figl reiht Nietzsche zum Beispiel in die philosophische Hermeneutik
ein, und versucht Verbindungen von Nietzsche zu Dilthey, Heidegger und Gadamer
herzustellen.’ Eine génzlich andere Einschitzung hingegen vertritt aus medientheo-

4 Ebd., S. 292.

5 Paul Ricoeur: Die Interpretation. Versuch iiber Freud, Frankfurt a. M. 1969 (franz.
1965), S. 38.

6 Vgl. Johann Figl: »Nietzsche und die philosophische Hermeneutik des 20. Jahrhun-

derts. Mit besonderer Beriicksichtigung Diltheys, Heideggers und Gadamers«, in: N-
St. 10-11 (1981/1982), S. 408-430. — Figl stellt fest, daB Nietzsche von der philoso-
phischen Hermeneutik praktisch unberiicksichtigt gelassen worden ist, dal er keine
explizite Rolle bei der Ausformulierung philosophisch-hermeneutischer Prinzipien
gespielt habe. Andererseits habe er dennoch thematisch und formal jegliche Herme-
neutik, die sich nur auf geisteswissenschaftliche und kulturelle Phinomene kon-
zentriert, gesprengt und habe das Problem des Verstehens auf die »Gesamtheit
menschlicher Existenz in ihrer universalen geschichtlichen Weite« ausgedehnt. Da-
mit iiberbiete Nietzsche die Hermeneutik als »Methode der Philosophie« insgesamt
und vollziehe die hermeneutische Grundlegung der Ontologie, wie sie dann spéter
Martin Heidegger in Sein und Zeit durchfiihre, ebenso wie die von Gadamer postu-
lierte hermeneutische Wendung der Philosophie. Figl bemerkt aber auch, dafl Nietz-
sches Uberlegungen zur Sprache die Betrachtungen der Universalitit der Sprache bei
Gadamer bei weitem iiberbieten und in einen Skeptizismus umschlagen, so zum Bei-
spiel, wenn Nietzsche schreibt: »Das verniinftige Denken ist ein Interpretieren nach
einem Schema, welches wir nicht abwerfen konnen.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 194. — Die Analogisierung des Nietzscheschen
Denkens mit der philosophischen Hermeneutik in ihrer daseinsanalytischen und
sprachtheoretischen Dimension ist bei genauerer Betrachtung jedoch nur unter ext-
remen Verkiirzungen und Aussparungen zu haben. So wird Nietzsches Schreibpraxis
nirgends Rechnung getragen, ebensowenig seinem egozentrierten und fiktionalisie-
renden Verstindnis des Verstehens und Interpretierens, was lebensweltliche Phino-
mene angeht. Anders ausgedriickt: Fiir eine daseinsanalytische Vereinnahmung ist
Nietzsche allzu konstruktivistisch, fiir eine dialogfundierte Sprachtheorie, wie sie
Gadamer vorgeschlagen hat, ist er zu rhetorisch und arglistig. Er teilt a priori den gu-
ten Willen zum Verstehen, der aus der Gadamerschen Perspektive unumgénglich ist,
nicht: »es ist etwas Beleidigendes darin, verstanden zu werden. Verstanden zu wer-
den? Thr wilt doch, was das heifit? — Comprendre c’est égaler.« F. Nietzsche: Nach-
gelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 51.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 145

retischer und diskursanalytischer Sicht Friedrich Kittler, der in seinem Beitrag zu
den Klassikern der Literaturtheorie schreibt:

In Absenz eines Urtextes, auf den das Auslegen zuriickzukommen hitte, werden
»Vergewaltigen, Zurechtschieben, Abkiirzen, Weglassen, Ausstopfen, Ausdichten,
Umfilschen [...] zum Wesen alles Interpretierens«. Dem einstigen Philologen Nietz-
sche wird die literarische Tradition zu einer Kette von Miflverstindnissen und Fil-
schungen und Interpretieren zu einer Strategie, die wie jede Strategie zwei Taktiken
entwickelt: Disziplinierung der Untergebenen und Bekdampfung der Gegner.7

Kittler sieht in Nietzsche das Ende der Hermeneutik und die totale Absage an her-
meneutische Interpretationsweisen. Vielmehr seien Nietzsches Uberlegungen zum
Interpretieren geleitet von seiner Theorie des Willens zur Macht, und damit ver-
schwinde die »Mdglichkeit der »objektiven Interpretation< (Dilthey), [...] also zu-
gleich ihr Korrelat: der Autor«.® Auch Hans Georg Gadamer stellt sich die Frage
nach der Bedeutung des Begriffs Interpretation fiir Nietzsche: » Aber heilit das, daB3
Interpretation ein >Einlegen< von Sinn und nicht ein >Finden«< von Sinn ist? Das ist
offenbar die durch Nietzsche gestellte Frage, die iiber Rang und Reichweite der
Hermeneutik wie iiber die Einwénde ihrer Gegner entscheidet.«’

7 Friedrich Kittler: »Nietzsche (1844-1900)«, in: Horst Turk (Hg.): Klassiker der Lite-
raturtheorie. Von Boileau bis Barthes, Miinchen 1979, S. 191-205, hier S. 204.
8 Ebenso in seinem Aufsatz »Wie man abschafft, wovon man spricht«; dort zitiert er

folgende Aussage Nietzsches, um seine These von der >Selbstabschaffung des Au-
tors< zu untermauern: »man darf nicht fragen: >wer interpretiert denn? sondern das
Interpretieren selber als eine Form des Willens zur Macht, hat Dasein (aber nicht als
ein Sein, sondern als ein Prozef}, ein Werden) als ein Affekt.« F. Kittler, »Wie man
abschafft, wovon man spricht: Der Autor von Ecce homox, S. 170.

9 H. G. Gadamer: »Text und Interpretation«, S. 34. — Der Band dokumentiert die »un-
wahrscheinliche Debatte« [Philippe Forget: »Leitfdden einer unwahrscheinlichen
Debatte«, in: ders. (Hg.): Text und Interpretation, Miinchen 1984, S. 7-23] zwischen
Hermeneutik und Dekonstruktion, die représentiert werden durch Gadamer und Der-
rida. AufschluBreich ist, daf3 sich gerade an Nietzsche, bezichungsweise an Heideg-
gers Nietzsche-Exegese, die Debatte zwischen den beiden Philosophen aufs hitzigste
entfachte. Gadamer hatte Heideggers Nietzsche-Deutung als ein Meisterstiick der
philosophischen Interpretation bezeichnet, in der Heidegger die entscheidende Ein-
sicht gelungen sei, da3 der Wille zur Macht und die ewige Wiederkehr des Gleichen
zusammengehdren und »nur zwei Aspekte des Gleichen sind« (ebd., S. 27). Gadamer
teilt Heideggers Ansicht, dal Nietzsche das »Extrem der Seinsvergessenheit, das in
dem Begriff des Wertes und des Wirkens gipfle«, darstelle (ebd.). Dagegen opponiert
Derrida in seinem Beitrag »Die Unterschriften interpretieren« (J. Derrida: »Die Un-
terschriften interpretieren, S. 62-77) und legt eine kritisch-philologische Analyse der
Heideggerschen Nietzsche-Interpretation vor. Derrida weist Heidegger unter anderem
falsche Lesarten und textuelle Verkiirzungen nach, vor allem aber eine Instrumentali-

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Sowohl Kittler als auch Gadamer bezichen sich auf Aussagen von Nietzsche, in
denen dieser den Begriff der Interpretation benutzt und wenden diese in ihren Bei-
tragen zuriick auf Fragen der Textauslegung. Dabei ist aber zu beachten, daf Nietz-
sches Aussagen, die hier zitiert werden oder auf die angespielt wird, in keinem Zu-
sammenhang mit Fragen des Textinterpretation stehen. Die von Kittler zitierte Stel-
le stammt aus Zur Genealogie der Moral, in der Nietzsche das Verhéltnis zwischen
Geschichte und Begriffen, die historische Entwicklung von Begriffen und Bezeich-
nungen thematisiert. Nietzsche entwickelt in diesem Kontext eine Theorie, in der
Begriffe Abkiirzungen fiir komplexe Interpretationszusammenhénge reprasentieren,
zeichenhafte Interpretationen von Interpretationen sind."

Dieser Gedanke von Nietzsche beriihrt keine Frage zur Literaturgeschichte, ge-
schweige denn zur Textinterpretation, so wie Kittler dies suggeriert. Im Gegenteil:
Denn Nietzsche schreibt, wie bereits angefiihrt, dazu: »Von einer Félschung im ei-
gentlichen Sinne kann nicht die Rede sein: Der Gegensatz ist nicht falsch und wahr,
sondern Abkiirzungen der Zeichen im Gegensatz zu den Zeichen selber.«'' Es han-
delt sich also um Abkiirzungs-, Verdichtungsprozesse, die quasi artistisch-
asthetisch gedacht werden. Ebenso wie Nietzsche davon gesprochen hatte, da3 der
Mensch ein metaphernproduzierendes Tier sei, konnte man nun sagen, der Mensch
sei ein zeichenproduzierendes Tier — ja, wie gezeigt worden ist, ist der Mensch fiir
Nietzsche vor allem ein zeichenerfindendes Wesen —, ohne die dsthetisch-
anthropologische Dimension der urspriinglichen Nietzsche-Aussage zu verlassen.
Das Wissen um diese Abkiirzungsprozesse qua Zeichen erdffnet gerade die Mog-
lichkeit zum bewuBten Einsatz von Abkiirzungsprozessen, nicht zuletzt in schrift-
lich-stilistischer Hinsicht. In diesem Sinne schreibt Nietzsche ja auch iiber seinen
Stil: »Man muB, um die abgekiirzeste Sprache zu verstehen, die je ein Philosoph
gesprochen hat, [...] sich der umgekehrten Prozedur bedienen als sonst philosophi-
sche Litteratur nothig macht.«'?

Diese Aussage ist unter textinterpretatorischen Gesichtspunkten nun tatsidchlich
sehr aufschluflreich, denn Nietzsche deutet damit an, dafl in seinem Fall zunéchst
nicht so sehr das philosophische Argument zu rekonstruieren ist, sondern die Spra-

sierung des Nietzscheschen Werkes. — DaB3 Nietzsche fiir Gadamer, der vom »guten
Willen zum Verstehen« (H. G. Gadamer: »Text und Interpretation«, S. 38) ausgeht,
hermeneutisch skandalos sein muf, mag folgende Bemerkung Nietzsches verdeutli-
chen: »Nur durch Mifiverstdndnisse befindet sich alle Welt in Einklang. Wenn man,
ungliicklicherweise sich begriffe, so wiirde man sich nie mit einander verstehn«. F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 85. — Nietzsche sieht
also im Gegensatz zu Gadamer gerade das Miflverstindnis als eine Grundlage unse-
res Zusammenlebens an.

10 Vgl. M. Stingelin: »Geschichte, Historie und Rhetorik.«, S. 85-92.

11 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 16f.

12 F. Nietzsche: Kommentar zu den Béinden 1-13, KSA 14, S. 484.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 147

che, in der er sein Argument vortrdgt. Es geht also zunichst weniger um das Was,
sondern um das Wie einer Aussage, wobei natiirlich eine solche Trennung nur unter
heuristisch-analytischen Gesichtspunkten sinnvoll ist: Erst auf der Grundlage seiner
partikularen Benutzung der Sprache, die er als abgekiirzte Sprache bestimmt, und
der sprachlichen Zeichen lassen sich seine Argumente also iiberhaupt erst verste-
hen. Seine Sprache ist somit eine bis zu einem gewissen Grade bewuflte idiomati-
sche Sprache innerhalb der Sprache oder stellt eine Fremdsprache in der allgemei-
nen Sprache dar, um auf Deleuzes Uberlegungen zuriickzuverweisen.> Dieses Phi-
nomen stellt ja, wie gezeigt worden ist, einen wichtigen Aspekt in seiner Selbstmo-
dellierung als #sthetisch-philosophierender Lebensform dar.

Auch Gadamers Bestimmung der Einfiithrung der Interpretation in den philoso-
phischen Diskurs bezieht sich auf eine Aussage Nietzsches, die im Original folgen-
dermafBen lautet: »Einen Sinn hineinlegen — diese Aufgabe bleibt unbedingt immer
noch ibrig, gesetzt daB kein Sinn darin 1iegt.«14 Dieser Satz
steht im Nachlafl im Umkreis von Nietzsches Theorem vom Willen zur Macht und
seinen Reflexionen iiber die Funktion des menschlichen BewuBtseins. Er hat er-
kenntnistheoretische und keine textinterpretatorischen Fragestellungen zum In-
halt."” Indem sich Kittler und Gadamer sowie viele ihrer Schiiler, die ihnen in die-
sem Punkt gefolgt sind, auf Aussagen Nietzsches iiber die Interpretation beziechen,
die in keinem Zusammenhang mit Fragen der Textinterpretation stehen, miflver-
tehen sie das zu interpretierende Material, trivialisieren Nietzsches erkenntnistheo-
retische Reflexionen und produzieren hermeneutische Kurzschliisse.

3. — Nietzsche geht es, vor allem in seinen Aufzeichnungen ab 1880, um die Be-
stimmung des Bewuftseins als eines interpretierenden Instruments, als einer Funk-
tion des Organismus. Er, der sich nach eigenen Angaben ab Menschliches, Allzu-
menschliches fiir naturwissenschaftliche Fragen interessierte,16 reflektiert in seinem

13 Vgl. dazu das Deleuze-Zitat in dieser Arbeit auf S. 44.

14 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 359.

15 Vgl. Hendrik Birus: »Nietzsche als Interpret«, in: Euphorion. Zeitschrift fiir Litera-
turgeschichte 78, Heidelberg 1984, S. 436-449. — Birus stellt vollig richtig fest, da3
es Nietzsche an dieser Stelle vielmehr um Probleme der »nach-kantischen Epistemo-
logie« geht »und besonders ihres extremen Sinnendatenatomismus, demzufolge »die
Undeutlichkeit und das Chaos des Sinneneindrucks [...] gleichsam logisirt«
(F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 395f.) werden
muf und wir >nicht erkennen, sondern schematisieren, dem Chaos so viel Regularitit
und Formen auferlegen, als es unserem praktischen Bediirfnif3 genug thut< (F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 333).«

16 Dazu bemerkt Nietzsche in Ecce homo: »Ein geradezu brennender Durst ergriff mich:
von da an habe ich in der That nichts mehr getrieben als Physiologie, Medizin und

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

NachlaB sehr oft das Verhiltnis von Organismus und BewufBtsein: »In Wahrheit ist
Interpretation ein Mittel selbst, um Herr tiber etwas zu werden. (Der orga-
nische ProzeB setzt fortwahrendes Interpretieren Voraus.)«17 Das menschli-
che BewuBtsein wird fiir Nietzsche zu einer biologisch bedingten Funktion, so dafl
die duBere Welt qua Wahrnehmung zu einem Produkt des interpretierenden Ich-
Bewulltseins wird, das im Auslegen von Reizen und der Projektion innerer Zustén-
de seine biologische Funktion erfiillt. Nietzsche vermutet aber, daB diese Erfahrung
selbst nur das imaginédre Produkt sprachlich strukturierter Vernunft ist, denn »wir
haben den Begriff der Einheit entlehnt von unserem Ich-begriff, unserem éltesten
Glaubensartikel«.'® »Das Tch-bewuBtsein ist«, laut Nietzsche, »das letzte, was hin-
zukommt, wenn ein Organismus fertig fungirt, fast etwas Uberfliissiges: das Be-
wuBtsein der Einheit, jedenfalls etwas hochst Unvollkommenes und Oft-
Fehlgreifendes im Vergleich zu der wirklich eingeborenen einverleibten arbeiten-
den Einheit aller Funktionen.«'’ UnbewuBt sei die »grofle Hauptthitigkeit«. Ja, das
»Bewultsein« erscheint gewohnlich erst, wenn das Ganze sich wieder einem héhe-
ren Ganzen unterordnen will — »als BewuBtsein zunéichst dieses hoheren Ganzen,
des AuBer-sich.« Das BewuBtsein entstehe, so Nietzsche, in bezug auf das Wesen,
dem wir Funktion sein koénnten — es ist das Mittel, uns einzuverleiben. So lange es
sich lediglich um Selbsterhaltung handele, sei BewuBtsein des Ich unnétig. — Nietz-
sche erginzt daher:

So wohl schon im niedersten Organismus. [...] — Unsere Urtheile iiber unser »Ich«
hinken nach, und werden nach Einleitung des AuBer-uns, der iiber uns waltenden
Macht vollzogen. Wir bedeuten uns selber das, als was wir im héheren Organismus
gelten — allgemeines Gesetz. Die Empfindungen und die Affekte des Organischen
sind alle ldngst fertig entwickelt, bevor das Einheitsgefiihl des BewuBtseins entsteht.
Alteste Organismen: chemische langsame Prozesse, in noch viel langsameren wie in
Hiillen eingeschlossen, von Zeit zu Zeit explodirend und dann um sich greifend und
dabei neue Nahrung an sich ziehend.20

Naturwissenschaften, — selbst zu eigentlichen historischen Studien bin ich erst wieder
zuriickgekehrt, als die Aufgabe mich gebieterisch dazu zwang.« F. Nietzsche: Ecce
homo, KSA 6, S. 325.

17 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 140. — Vgl. zur
Verbindung von Nietzsches Uberlegungen zum Phénomen des Organismus und der
Interpretation im Sinne eines radikalen Konstruktivismus Johann Nepomuk Hofman:
»Hermeneutik »nach< Nietzsche. Thesen und Uberlegungen im Anschlu an Nietz-
sches Begriff der Interpretation«, in: N-St. 25 (1996), S. 261-306.

18 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 258.

19 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 564.

20 Ebd.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 149

In diesem Sinne wird die Welt fiir Nietzsche zu einem Produkt menschlichen Inter-
pretierens und Projizierens. Diesen Gedanken weitet er dariiber hinaus kulturtheore-
tisch und erkennistheoretisch aus: »Der Mensch findet zuletzt in den Dingen nichts
weiter, als was er selbst in sie hineingelegt hat: das Wiederfinden heifit sich Wis-
senschaft, das Hineinstecken — Kunst, Religion, Liebe, Stolz.«*!

Aber selbst diese Reflexionen wiirden in bezug auf Fragen der Textinterpretati-
on nicht bedeuten, dal3 es keinen Sinn in Texten gibt. Wenn Texte Interpretationen
sind, dann ist etwas in sprachlich-objektivierbarer Form >hinterlegt« worden, und sei
es in abgekiirzter Form, das es zu rekonstruieren gilt. Bei Nietzsche mufl man aber
auch scharf trennen zwischen Aussagen, die er einerseits iiber die Auslegung von
Texten — die damit eher in den Bereich einer literarischen Hermeneutik gehoren —
trifft, und andererseits Aussagen, die erkenntnistheoretische oder psychologische
Fragestellungen zum Thema haben. So wendet sich Nietzsche gegen die positivis-
tisch-naturwissenschaftliche Vorstellung, es in der Natur mit harten Fakten zu tun
zu haben:

Man vergebe es mir als einem alten Philologen, der von der Bosheit nicht lassen
kann, auf schlechte Interpretations-Kiinste den Finger zu legen: aber jene »Gesetz-
méfigkeit der Natur«, von der ihr Physiker so stolz redet, wie als ob — — besteht nur
Dank eurer Ausdeutung und schlechten »Philologie«, — sie ist kein Thatbestand, kein
»Text«, vielmehr nur eine naiv-humanitire Zurechtmachung und Sinnverdrehung,
mit derzizhr den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam entgegen-
kommt!

4. — Nun ist Nietzsche gerade durch konventionelle Wissenschaftsglaubigkeit er-
schiitternde Bemerkungen, wie Jiirgen Habermas es formuliert hat, zur »Drehschei-
be der Postmoderne«™ geworden, und es wurde sowohl von hermeneutischer als
auch von antihermeneutischer Position aus versucht, ihn zu vereinnahmen. Fiir bei-
de Seiten ist Nietzsche im Laufe der Zeit zu einem zentralen Stichwortgeber avan-
ciert. Was die hermeneutische Rezeption betrifft, so wird Nietzsche sowohl zum
zum >hermeneutischen Ontologen<24, zum >Auslegungsthe0retiker<25, zum >Herme-

21 Ebd., S. 154.
22 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 37.
23 Jiirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne; Frankfurt a. M. 21985,

S. 104.

24 Vgl. Jean Granier: Le probleme de la vérité dans la philosophie de Nietzsche, Paris
1966.

25 Vgl. Johann Figl: Interpretation als philosophisches Prinzip. Nietzsches universale

Theorie der Auslegung im spéiten Nachlaf3, Berlin/New York 1982.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

neutiker des Verdachts<*® als auch zum >Hermeneutiker der Postmoderne<*’. Es re-
sultiert aus der Beschiftigung mit Nietzsches Interpretationsbegriff aber auch eine
antihermeneutische Haltung. So wird er zum >Theoretiker des Mi3verstindnis-
ses<28, zum >Genealogen<29, zum >lnterpretationisten<30 oder zum >Kritiker der her-
meneutischen Vernunftc’® stilisiert.

Diese klassifikatorischen Bezeichnungen, die Nietzsche je nach Kontext zuge-
wiesen werden, deuten schon darauf hin, dafl Nietzsches Begriffe der »Interpretati-
on< und der »Auslegungc« einerseits duflerst facettenreich sind und je nach Kontext in
den Nietzscheschen Schriften eine unterschiedliche Bedeutung besitzen, anderer-
seits eine jeweils spezifische Vorgehensweise bezeichnen, das heifit, selbst bereits
Teil seines projektiven Wahrnehmungs- und Darstellungsverfahrens sind. So
schrieb Nietzsche bereits in Ecce homo tiber die Verstindnisschwierigkeiten seiner
Zeitgenossen und ihre projektive Aneignung seiner Schriften und Ideen: »Wer Et-
was von mir verstanden zu haben glaubte, hat sich etwas aus mir zurecht gemacht,
nach seinem Bilde, — nicht selten einen Gegensatz von mir, zum Beispiel einen
»Idealisten<; wer Nichts von mir verstanden hatte, leugnete, dass ich iiberhaupt in
Betracht kiime«.””

Nun, resiimierend festzuhalten ist: Interpretation ist fiir Nietzsche, wie Josef
Simon hervorhebt, ein Verfahren des Menschen, das sich durch »zu eigen machen,
aneignen, einverleiben, in die eigene Form bringen« bestimmen 1aBt.>* Wenn man
Nietzsches Begriff der Interpretation in einem Satz charakterisieren will, so muf3
man feststellen, daf3 er allgemein eine biologisch-organisch fundierte Funktion be-
zeichnet, die unbemerkte Selbstdeutungen des Menschen produziert. Unter psycho-
logischen Gesichtspunkten sicht Nietzsche in diesen Selbstinterpretationen T#u-
schungen und Selbsttduschungen iiber das wirkliche Geschehen. Er selbst orientiert
sich daran in seinem Entwurf einer »Schule des Verdachts«, denn »ich selbst glaube

26 Vgl. P. Ricoeur: Die Interpretation.

27 Vgl. Gianni Vattimo: Jenseits des Subjekts, Graz/Wien 1985 (ital. 1981).

28 Vgl. Josef Simon: »Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation,
in: M. Djuric/J. Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Wiirzburg 1986,
S. 62-74, und ders.: »Verstehen ohne Interpretation? Zeichen und Verstehen bei He-
gel und Nietzsche, in: ders. (Hg.): Distanz im Verstehen, Miinchen 1995, S. 72-104.

29 Vgl. Michel Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie« (franz. 1971), in:
ders., Von der Subversion des Wissens, Miinchen 1974, S. 83-109.

30 Vgl. Giinter Abel: Nietzsche. Die Dynamik des Willens zur Macht und die ewige
Wiederkehr Berlin/New York 1984.

31 Vgl. Werner Stegmaier: Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Gottingen
1992.

32 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 300.

33 J. Simon: »Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation«, S. 70.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 151

nicht, dass jemals Jemand mit einem gleich tiefen Verdachte in die Welt gesehen
hat.«**

Auf der Grundlage dieser Erkenntnis oder Annahme ertffnet sich die Moglich-
keit, diese Annahmen etwa als Schreib- und Darstellungspraxis zu instrumentalisie-
ren und zu funktionalisieren. Nietzsches Skeptizismus — »Kurz, deralte Phi -
lologe sagt, aus der ganzen philologischen Erfahrung heraus: es giebt keine
alleinseligmachende lnterpretation[...]«35 — stellt die Bedingung der Mog-
lichkeit eines produktiven, vom Ich ausgehenden, projektiv-interpretierenden und
egozentrierten Verfahrens dar. Nietzsche betont daher: »Derselbe Text erlaubt un-
zdhlige Auslegungen: es giebt keine >richtige« Interpretation.«36 Damit ist Nietzsche
jedoch kein Verfechter einer Beliebigkeit der Interpretation. Texte konnen unter-
schiedliche Bedeutungen in der Auslegung annehmen, dennoch transportieren sie
einen Sinn, der mehr oder minder gut verstanden werden kann. Gerade Texte bilden
fiir Nietzsche eine Grenze des allumfassenden Prinzips der Interpretation, der Pro-
jektion und der egozentrierten Weltaneignung, da, wie er betont, in »rein philologi-
schen Fragen [...], doch wenigstens ein Streit erlaubt ist, weil hier die Wahrheit ge-
sagt werden kann«,37 denn Texte stellen besondere empirische Objektivationen in
einer ansonsten durch projektive Préddikate wie >Schein¢, >Fiktion, >Illusion< ge-
pragten Welt dar.

34 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 13f.

35 Brief an Carl Fuchs, 26. August 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S. 400.
36 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 39.

37 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 481.

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:33:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - =N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

