
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Thomas Ernst, Dieter Heimböckel (Hg.)
Verortungen der Interkulturalität

               

Interkulturalität. Studien zu Sprache, Literatur und Gesellschaft
hrsg. v. Andrea Bogner, Dieter Heimböckel und Manfred Weinberg  |  Band 1

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Thomas Ernst, Dieter Heimböckel (Hg.)

Verortungen der Interkulturalität
Die ›Europäischen Kulturhauptstädte‹ Luxemburg

und die Großregion (2007), das Ruhrgebiet (2010)

und Istanbul (2010)

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die elektronische Version dieses Buches ist dank der Unterstützung des FID Be-
nelux - Fachinformationsdienst für Niederlandistik, Niederlande-, Belgien- und 
Luxemburgforschung im Open Access erhältlich. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-
publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

© 2012 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus/Lars Malte Trzeschan
Lektorat: Dr. Wolfgang Delseit
Satz: Tiesled Satz 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1826-6
PDF-ISBN 978-3-8394-1826-0
https://doi.org/10.14361/9783839418260
Buchreihen-ISSN: 2702-9573
Buchreihen-eISSN: 2702-9581

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-
download 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Verortungen der Interkulturalität und die Perspektiven der 
vergleichenden Kulturhauptstadtforschung.
Einführung und Überblick
Thomas Ernst/Dieter Heimböckel | 7

VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT.
DER THEMATISCHE BEZUGSRAHMEN

Interkulturalität interdisziplinär denken.
Ansätze zur Erweiterung ihrer Komplexität
Dieter Heimböckel | 21

Interkulturalität als Standortfaktor.
Ambivalenzen einer (inter-)kulturinstrumentalisierenden Stadtpolitik
Simon Güntner | 39

›Kulturhauptstadt Europas‹. Eine Idee – viele Ziele – begrenzter Dialog.
Das Programm ›Kulturhauptstadt Europas‹ und die Kulturhauptstädte 
des Jahres 2010 in diachroner und synchroner Perspektive
Jürgen Mittag | 59

LUXEMBURG UND DIE GRO REGION (2007)

Grenzüberschreitende Kooperation im Kulturbereich. 
Interkulturalität in Luxemburg und der Großregion
Monika Sonntag | 95

Globale oder lokale Zeichen? 
Kulturalisierungsstrategien der Metropolen am Beispiel der Kontroverse 
um das Musée d’Art Moderne in Luxemburg
Wilhelm Amann | 113

Wir und die Anderen.
Die museografische Darstellung von Migration in der 
›Europäischen Kulturhauptstadt Luxemburg und Großregion 2007‹
Sonja Kmec | 127

SS

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS RUHRGEBIET (2010) UND ISTANBUL (2010)

Wen (alles) adressiert eigentlich eine ›Europäische Kulturhauptstadt‹? 
Das Beispiel ›Essen für das Ruhrgebiet‹
Rolf Parr | 149

Brücken bauen für die neue Metropole.
Die Interkulturalität der ›Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010‹
in Planungsprogrammatik und Projektpraxis
Achim Prossek | 171

Zwischen Welttheater und ›Ruhrisierung‹.
Die Wahrnehmung des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres
Ruhr.2010‹ in der Zeitungsberichterstattung
Thomas Ernst | 197

Orientierte Vielfalt.
Hauptstadt Europa – von der Ruhr bis an den Bosporus?
Deniz Göktürk | 221

Interkulturelle Werte – Interkulturelle Welten?
Zur Wertigkeit von Werten im Kultur- und Kontextvergleich
Haci-Halil Uslucan | 247

Topo-Graphie.
Das Istanbul der deutsch-türkischen Gegenwartsliteratur
Volker C. Dörr | 263

AUSBLICK

›Kulturhauptstadt‹ – ein Titel von oder für Europa?
Von lokaler Identitätskultur zu globaler Menschenrechtskultur
Nicole L. Immler/Hans Sakkers | 283

Autorinnen und Autoren | 313

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verortungen der Interkulturalität und 
die Perspektiven der vergleichenden 
Kulturhauptstadtforschung
Einführung und Überblick

Thomas Ernst / Dieter Heimböckel

1. Verortungen der Interkulturalität. Europa, seine
 Regionen und die Initiative ›Kulturhauptstadt
 Europas‹

Das Europa der Gegenwart ist gekennzeichnet durch gegensätzliche Entwick-
lungen. Auf der einen Seite hat sich die Europäische Union seit ihrer Grün-
dung kontinuierlich ausgeweitet, und mit der Öffnung der europäischen Bin-
nengrenzen seit dem Schengener Abkommen 1985 und dem Fall der Berliner 
Mauer 1989 wurden historische und wirkungsmächtige Auflösungen von 
Grenzen institutionalisiert. Auf der anderen Seite lassen sich Tendenzen einer 
Re-Etablierung von Grenzen und separatistischen Räumen beschreiben: mit 
den Mitteln des Krieges und seinen bekannten Konsequenzen für das Gebiet 
des ehemaligen Jugoslawiens oder aber auch in Form von regionalen Absetz-
bewegungen wie gegenwärtig in Belgien und Italien. Der Öffnung der inne-
ren europäischen Grenzen steht zugleich der Topos von der ›Festung Europa‹ 
nach Außen entgegen, wodurch sowohl innereuropäische Migrationswellen 
möglich als auch Migranten von anderen Kontinenten in großen Zahlen abge-
wiesen werden. Inzwischen wird bereits eine fünfstellige Summe von migran-
tischen Todesopfern an der EU-Außengrenze dokumentiert (vgl. borderline-
europe 2011). In zahlreichen europäischen Ländern sind aktuell europa- wie 
migrations kritische rechtspopulistische Parteien an den Regierungen beteiligt 
und seit der Finanzkrise ab 2007 und der Bedrohung der Gemeinschaftswäh-
rung Euro werden wieder Debatten stark, die den Ausschluss einzelner Staaten 
aus der Euro-Gemeinschaft fordern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST / DIETER HEIMBÖCKEL8

Europa befindet sich somit in einem intensiven Transformationsprozess, 
der sich unter den Vorzeichen einer globalisierten Ökonomie auch auf die 
(De-/Re-)Konstruktion einer (noch zu schaffenden) ›europäischen Identität‹ 
und der (schon bestehenden bzw. noch zu konstruierenden) ›nationalen‹ bzw. 
›regionalen Identitäten‹ sowie auf deren interkulturellen Austausch auswirkt. 
Interkulturalität könnte in diesem Sinne als die Begegnung von regionalen, na-
tionalen, europäischen oder globalisierten Kulturen oder deren Vertretern ver-
standen werden, die das Fundament für ein (wie auch immer funktionierendes) 
Gemeinschaftsleben wäre. Wenn sich diese interkulturellen Begegnungen auf 
einen spezifischen Ort konzentrieren, ließe sich in einem topografischen Sinne 
konkret von Verortungen der Interkulturalität sprechen.

In besonderer Weise zeigen sich die aktuellen europäischen Transformati-
onsprozesse, so wäre unsere erste These, in den Städten und Metropolregionen, 
die einerseits an den ökonomischen und kulturellen Austauschprozessen in ei-
nem globalisierten Kapitalismus partizipieren und andererseits innerhalb die-
ses Wettbewerbs eine starke und konkurrenzfähige regionale Identität ausprä-
gen müssen. Unsere zweite These wäre daher, dass »Verständnis und Konzept 
der Europäischen Metropolregion sehr in eurozentrischen (d.h. westlichen) 
Denkmustern befangen [sind], dass in ihren Überlegungen das Fremde höchs-
tens – und wenn überhaupt – eine untergeordnete Rolle spielt.« (Heimböckel 
2011: 47) Vor diesem Hintergrund wäre es nur konsequent, wissenschaftlich 
nach dem (inter-)kulturellen Selbstverständnis der europäischen Städte und 
Metropolregionen sowie nach dem (Nicht-)Funktionieren ihres interkulturellen 
Austauschs untereinander zu fragen. Allerdings ist – so die dritte These – dieser 
»Zusammenhang von Metropolregion und Inter- bzw. Multikulturalität in der 
Forschung bislang kaum in den Blick geraten.« (Ebd.)

Aus diesen Beobachtungen heraus lässt sich die Fragestellung des vorlie-
genden Bandes in zweifacher Hinsicht begründen: erstens dadurch, dass er jene 
Verortungen der Interkulturalität analysiert, die sich in der von der Europäi-
schen Union seit 1985 jährlich durchgeführten Initiative ›Kulturhauptstadt Eu-
ropas‹ beobachten lassen, und zweitens dadurch, dass er durch seine Analysen 
selbst zu den Verortungen der Interkulturalität beiträgt. Mit dem Anspruch, in-
terkulturelle Prozesse auf städtischer, nationaler und europäischer Ebene zu re-
flektieren und zu fördern, gehen jedoch zahlreiche gesellschaftliche, räumliche, 
kulturelle und ästhetische Widersprüche und Probleme einher, die nicht immer 
befriedigend zu lösen sind. Der daraus entstehenden Gemengelage von Europa 
und Regionalität, Identität und Pluralität, Kommerz und Kunst widmen sich die 
verschiedenen Beiträge aus einer interdisziplinären Perspektive. Es geht ihnen 
dabei vor allem darum, den Prozess des Spatial turn mit dem Forschungspara-
digma der Interkulturalität (und umgekehrt) zu befruchten und nicht nur die 
Interkulturalität räumlich, sondern auch den Raum interkulturell zu denken 
(vgl. Heimböckel: 33 in diesem Band).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT UND PERSPEK TIVEN DER KULTURHAUPTSTADTFORSCHUNG 9

Konkret haben es sich die Beiträge des vorliegenden Sammelbandes vorge-
nommen, die Verortungen der Interkulturalität am Beispiel der ›Europäischen 
Kulturhauptstadtjahre‹ in der Großregion Luxemburg (2007), im Ruhrgebiet 
(2010) und in Istanbul (2010) zu untersuchen, da es sich bei diesen Groß- bzw. 
Metropolregionen zwar einerseits um interkulturell exponierte Räume handelt, 
sie sich aber andererseits sowohl in ihrer Größe als auch in ihrer innereuro-
päischen Funktion sowie in ihrem Selbstbild massiv unterscheiden, was zu 
aussagekräftigen Analyseergebnissen führen sollte. Dies ist umso wichtiger, 
als bislang lediglich Evaluationsstudien einzelner Kulturhauptstadtjahre oder 
-projekte vorliegen, die zudem von den Kulturhauptstädten selbst kompiliert 
oder in Auftrag gegeben wurden und oftmals jene »geradezu überbordenden 
Würdigungen und Superlative« (Mittag: 59 in diesem Band) reproduzieren, die 
auch aus den Katalogen und Broschüren der Kulturhauptstadt-Werbeabteilun-
gen bekannt sind. Jürgen Mittag, der bereits eine der wenigen breiteren und 
historisierenden Arbeiten zur Idee der ›Kulturhauptstadt Europas‹ vorgelegt hat 
(vgl. Mittag 2008), konstatiert in seinem Beitrag zu diesem Band: »Vor allem an 
Überblicksstudien, die das Kulturhauptstadtprojekt nicht nur mit Blick auf eine 
einzelne Stadt oder sogar lediglich ein einziges kulturelles ›Event‹ analysieren, 
mangelt es.« (Ebd.)

Jürgen Mittags Anliegen ist es daher, mit seinem einführenden Überblicks-
beitrag ›Kulturhauptstadt Europas‹. Eine Idee – viele Ziele – begrenzter 
Dialog. Das Programm ›Kulturhauptstadt Europas‹ und die Kulturhaupt-
städte des Jahres 2010 in diachroner und synchroner Perspektive dieses 
Manko in gleich doppelter Form zu beheben. Zunächst nimmt Mittag eine dia-
chrone Perspektive ein und unterscheidet historisch drei Phasen der ›Europäi-
schen Kulturhauptstadtjahre‹. Nachdem die griechische Kulturministerin Meli-
na Mercouri am 28. November 1983 ihren europäischen Kollegen dieses Projekt 
zur Förderung der europäischen Idee erfolgreich vorgeschlagen hatte, wurden 
von 1985 bis 1989 hochkulturelle Städte wie Athen oder Paris im Rahmen eines 
Sommer events mit dem Titel versehen. In einer wechselhaften zweiten Pha-
se etablierten sich die Kulturhauptstädte mit Ganzjahresprogrammen, wobei 
auch kulturell weniger renommierte Städte – wie Glasgow 1990 – die Chance 
erhielten, sich als ökonomische Standorte und touristische Ziele auf der eu-
ropäischen Bühne zu präsentieren. In einer dritten Phase seit Beginn des 21. 
Jahrhunderts wurde die Initiative stark verrechtlicht, indem ein gemeinschaftli-
ches Auswahlverfahren von Rat und Parlament entwickelt wurde. Zugleich lässt 
sich eine Rückwendung zu den ursprünglichen Zielen der Kulturhauptstadt-
Initiative beschreiben. 

Auf dieser Basis vergleicht Mittag in einem synchronen Vorgehen die ›Euro-
päischen Kulturhauptstädte‹ des Jahres 2010: das deutsche Ruhrgebiet, das tür-
kische Istanbul und das ungarische Pécs. Mittag beschreibt die Hintergründe 
und Zielsetzungen, die Organisationsstrukturen, die Konzepte, Einschätzungen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST / DIETER HEIMBÖCKEL10

und Beurteilungen in den jeweiligen Städten bzw. Metropolregionen. Damit 
bringt er zugleich auch die vergleichende diachrone Kulturhauptstadtforschung 
auf den Weg, die umfassend jedoch erst noch zu entwickeln wäre. Dieser Band 
soll ein weiterer Schritt sein auf diesem Weg.

2. Vergleichende und interdisziplinäre 
 Kulturhauptstadtforschung. Gegenstände und
 Methoden

Die vergleichende Analyse der ›Europäischen Kulturhauptstadtjahre‹ bringt 
zahlreiche methodologische Probleme mit sich, die sich nur durch interdiszip-
linäre Ansätze lösen lassen. Dieter Heimböckel entwickelt in Interkulturali-
tät interdisziplinär denken. Ansätze zur Erweiterung ihrer Komplexität 
aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive einen interdisziplinär fundier-
ten und komplexen Begriff von Interkulturalität, der auch für die vergleichende 
Analyse der ›Europäischen Kulturhauptstadtjahre‹ weiterführend ist. In seiner 
Analyse bisheriger Forschungsansätze aus dem Bereich der Interkulturalität 
weist Heimböckel auf die epistemologische Selbstbeschränkung dieser Ansätze 
hin und fordert demgegenüber die doppelte Erweiterung einer interdisziplinär 
fundierten Interkulturalitätsforschung: erstens durch die historische Ausweitung 
des Gegenstandsfeldes und zweitens durch die Relativierung der eigenen Wis-
sensbestände. Wenn nämlich »Nichtwissen und Uneindeutigkeit […] – gleich-
sam als Unerträglichkeitsformen des Seins – aus dem Wahrnehmungshorizont 
der Forschungs- und Technologiepolitik ausgeblendet« würden (Heimböckel: 
30 in diesem Band), bliebe eine harmonistische Perspektive auf das Feld der In-
terkulturalität dominant, die Widersprüche und Konflikte glätten und auf deren 
Erfassung und Analyse verzichten würde. Schließlich appliziert er diese theore-
tisch gewonnenen Erkenntnisse auf die Kulturhauptstadtthematik, die folglich 
historisiert und insbesondere auf ihre Uneindeutigkeiten und Ambivalenzen 
hin zu untersuchen wäre.

Ganz in diesem Sinne bezieht sich eine Reihe der Beiträge im vorliegenden 
Band auf kulturwissenschaftliche (Raum-)Theorien von Michel Foucault, Henri 
Lefèbvre oder Pierre Nora sowie auf Theorien der Interkulturalität von Homi K. 
Bhabha, Jacques Derrida, Stuart Hall, Edward W. Said oder Gayatri Chakravorty 
Spivak, die ›Raum‹ bzw. ›Kultur‹ in unterschiedlicher Weise als Kon struktionen 
bzw. symbolisch vermittelte Bedeutungen verstehen, denen Vieldeutigkeiten 
konstitutiv eingeschrieben sind. Der Beitrag Grenzüberschreitende Ko-
operation im Kulturbereich. Interkulturalität in Luxemburg und der 
Großregion von Monika Sonntag stellt zudem die Konzeptionen von ›In-
terkulturalität‹ und ›Transkulturalität‹ einander gegenüber und unterscheidet 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT UND PERSPEK TIVEN DER KULTURHAUPTSTADTFORSCHUNG 11

Interkulturalität auf internationaler Ebene als Dialog zwischen Kulturen bzw. 
Nationalstaaten sowie auf nationaler Ebene als Dialog innerhalb einer Kultur 
bzw. nationalen Gemeinschaft. 

Prinzipiell lassen sich vier Ebenen der ›Europäischen Kulturhauptstädte‹ 
differenzieren, die in den vergleichenden Analysen zum Gegenstand der For-
schung werden und die damit auch in unterschiedlichen theoretischen Refe-
renzrahmen stehen. Die übergeordnete Ebene ist jene der Kulturpolitik und 
ihrer Institutionen, vor allem die Europäische Kommission, das Europäische 
Parlament und der Europäische Rat, jedoch auch die lokalen Instanzen wie die 
Ruhr.2010 GmbH, ihre Geschäftsführer oder andere politische Akteure wie die 
Unesco, Nichtregierungsorganisationen wie Eurocities oder die Manifeste poli-
tischer Interessengruppen. Neben der Berücksichtigung der konkreten Erwar-
tungen, Interessen und Ziele, die auf dieser Ebene eine zentrale Rolle spielen, 
stellt sich hier ganz allgemein und unter Einbeziehung der Europa-Diskussion 
der letzten Dezennien (mit Beiträgen von u.a. Étienne Balibar, Ulrich Beck, Jac-
ques Derrida oder Jürgen Habermas) auch die Frage, wie ein funktionierendes 
und humanes Europa überhaupt aussehen könnte.

Des Weiteren rücken stadtpolitische Entscheidungen und Entwicklungen, die 
sich aus dem jeweiligen Kulturhauptstadtjahr ableiten, in den Fokus der Ausei-
nandersetzung. Das gilt für Gentrifizierungsprozesse in aufgewerteten Stadttei-
len ebenso wie für umstrittene Baumaßnahmen, die zum Spiegelbild divergie-
render Identitäts- und Interessenskonzepte werden. In diesem Zusammenhang 
profitiert die Interkulturalitätsforschung besonders von den Forschungsergeb-
nissen der Humangeografie sowie der Raum- und Stadtsoziologie, die ihrerseits 
bereits, wenn man sich die in den vorliegenden Analysen konsultierten Arbei-
ten von Hans Heinrich Blotevogel, Hartmut Häußermann, Martina Löw, Saskia 
Sassen, Steven Vertovec oder Phil Wood vor Augen führt, in interkulturellen 
Maßstäben zu denken begonnen haben.

Da die Kulturhauptstadtjahre inzwischen auch ausufernd große mediale 
Ereignisse sind, ist die mediale Repräsentation ein weiterer Forschungsgegen-
stand, der in einigen Beiträgen dieses Bandes in den Blick gerät. Dabei steht vor 
allem die Analyse von regionalen, überregionalen und internationalen Print-
medien im Zentrum, in diesem Band unter anderem aus der Türkei, Belgien, 
Luxemburg, Österreich und Deutschland. Schließlich werden die künstlerische 
Ebene bzw. die einzelnen künstlerischen Projekte zum Gegenstand der Analyse. 
Dazu gehören Ausstellungen, Theaterprojekte, Konzerte, literarische Texte und 
Happenings, die sowohl als künstlerische Ereignisse selbst als auch aus der 
Perspektive der Künstler und künstlerischen Leiter, beispielsweise mit Hilfe von 
Interviews, analysiert werden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST / DIETER HEIMBÖCKEL12

3. Europäische Kulturhauptstadtjahre in
 synchroner und diachroner Analyse – 
 Probleme und Potenziale

Die Resonanz auf die Initiative der ›Europäischen Kulturhauptstadt‹ fällt ganz 
unterschiedlich aus. Sie schwankt, je nach Standort, zwischen der Einschät-
zung, dass es sich um eine symbolträchtige Prestigeveranstaltung von mar-
ketingstrategisch und ökonomisch hoher Relevanz handeln würde, und dem 
resignativen Urteil, dass alle ›Europäischen Kulturhauptstadtjahre‹ (wenn auch 
in unterschiedlichen Weisen und Graden) gescheitert seien. Tatsächlich lassen 
sich gleich mehrere konstitutive Probleme sowie solche der konkreten Umset-
zung der Initiative beschreiben, die bei (nahezu) allen Kulturhauptstadtprojek-
ten wirksam geworden sind.

An erster Stelle wäre hier die insbesondere in den 1990er Jahren und 2004 
auch vom Palmer-Report konstatierte Schwächung des Europagedankens bei gleich-
zeitiger Stärkung der regionalen Selbstdarstellung bzw. -konstitution zu nennen (vgl. 
Palmer 2004: 18). Zudem würde die dezentrale Konzeption der wechselnden 
Kulturhauptstadtjahre Europa gerade nicht stärken, sondern diffundieren. Letzt-
lich hätten die Kulturhauptstadtjahre keine verbindenden und solidarischen Ef-
fekte, vielmehr seien sie als ein Ausdruck des Wettbewerbs der Nationen und 
Städte zu verstehen, also »als nationale, resp. regionale Leistungsschauen, ganz 
im Sinne des im 18. Jahrhundert installierten ›Wettbewerbs der Nationen‹.« 
(Amann: 118 in diesem Band)

Damit wird zugleich die Ökonomisierung der Kulturprojekte und ihre fehlende 
Nachhaltigkeit angesprochen, die in vielen Beiträgen und vor allem von Simon 
Güntner in seinem Beitrag Interkulturalität als Standortfaktor. Ambi-
valenzen einer (inter-)kulturinstrumentalisierenden Stadtpolitik analy-
siert wird. In seiner stadtsoziologischen Argumentation setzt sich Güntner mit 
der Entwicklung europäischer Stadträume im vergangenen Jahrhundert ausei-
nander und beschreibt insbesondere die Krise, in die die europäischen Städte in 
den postindustriellen Dekaden geraten sind. Erst durch die notwendige Revita-
lisierung der urbanen Räume wurde Kultur als Standort- und Marketingfaktor 
entdeckt. Güntner entwickelt in seinem Beitrag den Begriff der ›(inter-)kultur-
instrumentalisierenden Stadtpolitik‹, die »›Interkulturalität‹ mit dem Einbau 
in wachstumsorientierte stadtpolitische Strategien nur auf ihre ökonomisch 
verwertbaren Bestandteile reduziert« (Güntner: 55 in diesem Band). Effekte die-
ser (inter-)kulturinstrumentalisierenden Stadtpolitik, die Güntner am Beispiel 
von Projektnetzwerken wie ›Intercultural Cities‹ und ›OpenCities‹ oder dem 
›Intercultural Cities Index‹ analysiert, sind beispielsweise gentrifizierte Stadttei-
le – das städtische Elend werde durch die Anwendung betriebswirtschaftlicher 
›Diversity Management‹-Konzepte nicht ab-, sondern beiseite geschafft. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT UND PERSPEK TIVEN DER KULTURHAUPTSTADTFORSCHUNG 13

Im Anschluss an gegenwärtige Kapitalismus- und Gemeinschaftstheorien 
(u.a. von Luc Boltanski/Ève Chiapello, Robert D. Putman und Richard Sennett) 
dokumentieren die Beiträge somit auch, dass in der Kulturhauptstadt-Initiative 
eine Ökonomisierungslogik wirkungsmächtig ist, durch die immer wieder ihr 
ursprünglicher Gedanke der politischen, sozialen und kulturellen Integration 
und Identität entweder in den Hintergrund gerückt wird oder allenfalls eine 
Brückenfunktion übernimmt. Der Erfolg der Kulturprojekte wird häufig in der 
Akzeptanz des ›Unternehmensstandortes‹ oder in der Währung ›Übernach-
tungszahlen‹ gemessen und somit hauptsächlich als Wirtschaftsförderung ver-
standen. An vorderster Stelle findet sich diese Tendenz auch in der sogenannten 
›Kreativwirtschaft‹ wieder, deren lokale Förderung eine entscheidende Aufgabe 
der Kulturhauptstadtjahre geworden ist, künstlerische Innovationen jedoch im-
mer schon dem Primat der Ökonomie unterwirft.

Daneben lassen sich zahlreiche strukturelle Defizite und Widersprüche des 
Kulturhauptstadt-Konzepts konstatieren. Wenngleich seit 2005 die Kulturhaupt-
stadtjahre anhand eines festen Regelwerks mit Auswahlkriterien und einer Jury 
vergeben werden, können noch immer keine klaren und einheitlichen Evalua-
tionsparameter bestimmt werden. Zu diesen Unklarheiten zählt beispielsweise 
auch die Frage, ob es sich nun um ›Europäische Kulturhauptstädte‹ oder ›-re-
gionen‹ handeln sollte. Seit der festen Regelung des Auswahlverfahrens lässt 
sich zudem ein konfliktreiches Grundproblem beschreiben, das Rolf Parr in 
seinem Beitrag Wen (alles) adressiert eigentlich eine ›Europäische Kul-
turhauptstadt‹? Das Beispiel ›Essen für das Ruhrgebiet‹ näher analysiert: 
Die »jeweiligen Träger müssen nämlich nicht nur ganz verschiedene Zielgrup-
pen zu ebenso verschiedenen Zeitpunkten adressieren, sondern mit diesen 
wechselnden Adressierungen auch die Konzepte, Programme, Ziele und Label 
umarbeiten und bisweilen sogar förmlich austauschen.« (Parr: 149 in diesem 
Band) Zu diesen Adressaten zählen die ›Auswahlgremien der Europäischen 
Union‹, ›denkbare Mit-Kulturhauptstädte‹, alle ›potenziellen öffentlichen Geld-
geber auf nationaler Ebene‹, die ›Bevölkerung der Region‹ bzw. die ›Einwohner 
der Europäischen Kulturhauptstadt‹ selbst, die ›Träger bzw. Akteure von Kultur 
in Staat und Region‹, ›private Sponsoren und Geldgeber‹ sowie das potenzielle 
›auswärtige Besucherpublikum aus den EU-Staaten und letztlich der ganzen 
Welt‹. In diesem wechselhaften und widersprüchlichen Prozess des Adressaten-
austauschs bleiben beispielsweise die zumeist anfangs noch der interessierten 
lokalen Öffentlichkeit versprochenen Möglichkeiten zur Partizipation im Regel-
fall auf der Strecke.

Noch ein weiteres Problem resultiert aus dieser Mehrfachadressierung: Die 
Diversifizierung der Veranstaltungen in einer »vertikale[n] (in der Abstufung 
nach Event-Hochkultur, traditioneller Hochkultur, freier Kulturszene und Sub-
kultur) wie auch horizontale[n] (unterschieden nach der Größe des Einzugs-
bereichs von global bis lokal) Form kultureller Segregation (nach ethnischen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST / DIETER HEIMBÖCKEL14

Gruppen)« (Parr: 163 in diesem Band) führt gerade zur Reproduktion der lokalen 
Milieus und zur Verhinderung eines produktiven interkulturellen Austauschs des Pu-
blikums vor Ort. Die kulturelle Partizipation gesellschaftlich minorisierter Grup-
pen wird dadurch langfristig eher behindert als gefördert. 

Schließlich tendieren die Projekte der Kulturhauptstädte zu einer eurozen-
trischen Perspektive: Da sie sich an den Werten der Europäischen Union wie Frei-
heit, Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und Menschenrechte orientieren sollen, 
stützen sie »das dichotomische Selbstbild eines aufgeklärten Europas und einer 
unaufgeklärten Außenwelt und kreieren damit neue Ausschließungsmechanis-
men.« (Immler/Sakkers: 302 in diesem Band)

Gerade Nicole L. Immler und Hans Sakkers bemühen sich jedoch in ih-
rem Beitrag ›Kulturhauptstadt‹ – ein Titel von oder für Europa? Von loka-
ler Identitätskultur zu globaler Menschenrechtskultur um eine positive 
Beschreibung der Potenziale der Kulturhauptstadt-Initiative – zumal Sakkers 
federführend die Bewerbung der Stadt Utrecht als ›Europäische Kulturhaupt-
stadt‹ 2018 vorbereitet. Immler und Sakkers differenzieren – in Anlehnung an 
Jürgen Mittag – und problematisieren die erste Generation der ›Kulturhaupt-
städte Europas‹ (von 1985 bis in die Gegenwart) und beschreiben anschließend 
die Probleme und Widersprüche aktueller und künftiger Umsetzungen der 
Kulturhauptstadtidee (2008-2016). Daraus leiten sie verschiedene Optionen für 
zukünftige Kulturhauptstadtprogramme ab, die »innovative Potenziale stimu-
lieren und mobilisieren, zugleich aber auch neue Formen von Solidarität ent-
wickeln, indem sie umfassendere Identitätskonzeptionen (»more encompas-
sing identities«) anbieten, indem sie lokale Verbundenheiten stärken (Bonding) 
und globale Neugier (Bridging) ermöglichen.« (Immler/Sakkers: 306 in diesem 
Band) Die ›Europäischen Kulturhauptstadtjahre‹ fänden somit ihre – auch von 
vielen anderen Beiträgen – konstatierte Berechtigung als Impulsgeber für kul-
turelle (Selbst-)Reflexionsprozesse.

4.  Verortungen der Interkulturalität. 
 Die ›Europäischen Kulturhauptstädte‹ Luxemburg
 und die Großregion (2007), das Ruhrgebiet 
 (2010) und Istanbul (2010) im Vergleich

Die konkreten Analysen der drei ›Europäischen Kulturhauptstädte‹, die im Zen-
trum des Bandes stehen, erheben mit Blick auf ihre Vergleichbarkeit keinen 
Anspruch auf Repräsentativität. Angesichts der Vielfalt der sich in der Diskus-
sion eröffnenden Themen und Verzweigungen wäre ein solches Anliegen im 
Rahmen des vorliegenden Bandes auch vermessen. Dennoch gehen wir davon 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT UND PERSPEK TIVEN DER KULTURHAUPTSTADTFORSCHUNG 15

aus, dass die Einzelanalysen hilfreiche Ansätze für das noch zu bestellende Feld 
der vergleichenden Kulturhauptstadtanalyse liefern können.

Für ›Luxemburg und die Großregion (2007)‹ zeigt Monika Sonntag in ih-
rem bereits genannten Beitrag, dass sich dieses Kulturhauptstadtjahr vor allem 
als grenzüberschreitendes Jahr der luxemburgischen, belgischen, deutschen 
und französischen Metropolregion verstanden hat. Fragen der Interkulturalität 
und der Migranten innerhalb von Luxemburg rückten im Gegensatz zur The-
matisierung von Grenzen und internationalen Austauschbeziehungen inner-
halb der Metropolregion in den Hintergrund.

Sonja Kmec differenziert Die museografische Darstellung von Migra-
tion in der ›Europäischen Kulturhauptstadt Luxemburg und die Groß-
region 2007‹, indem sie exemplarisch die drei Ausstellungen ›TRIMIG‹, ›Re-
tour de Babel‹ und ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹ 
zum Thema Migration miteinander vergleicht, die die orientierende und die 
integrierende museografische Funktion sowie jene des Edutainments in sehr 
verschiedener Weise nutzen. Damit kann sie zugleich zeigen, dass sowohl die 
künstlerische Darstellung von als auch die regionalen Diskurse über Fragen der 
Interkulturalität schon innerhalb eines Kulturhauptstadtraumes stark differie-
ren können.

Dass Projekte der Kulturhauptstadt-Initiativen kontroverse und nachhaltige 
Debatten innerhalb von Städten und Regionen evozieren können, zeigt Wil-
helm Amann unter dem Titel Globale oder lokale Zeichen? Kulturalisie-
rungsstrategien der Metropolen am Beispiel der Kontroverse um das Mu-
sée d’Art Moderne in Luxemburg. Das Parlament von Luxemburg entschied 
sich 1990 mit der Bewerbung zum Kulturhauptstadtjahr 1995 für den Bau eines 
Musée d’Art Moderne (MUDAM), das schließlich im Juli 2006 eröffnet werden 
konnte. Da dieses Museum an einem zentralen symbolpolitischen Ort, auf den 
Fundamenten der Festung Thüngen am Rande des Plateau de Kirchberg, er-
richtet wurde, ist es zum Gegenstand einer öffentlichen Debatte geworden, die 
letztlich die (Neu-)Konstruktion einer lokalen bzw. regionalen luxemburgischen 
Identität in einer globalisierten Welt verhandelt hat.

Die drei Beiträge zum ›Europäischen Kulturhauptstadtjahr‹ Ruhr.2010 neh-
men eine breite Perspektive ein. Rolf Parr geht in seinem Beitrag Wen (alles) 
adressiert eigentlich eine ›Europäische Kulturhauptstadt‹? Das Beispiel 
›Essen für das Ruhrgebiet‹, wie bereits gezeigt, auf die verschiedenen tem-
porären und widersprüchlichen Adressierungen ein, die eine Kulturhauptstadt 
realisieren muss. Aus der starken Differenzierung des Programms erwächst 
eine kulturelle Segregation, die interkulturelle Begegnungen eher behindert 
als fördert, weshalb »die praktische Umsetzung interkulturell ausgerichteter 
Kulturprojekte […] defizitär« (Parr: 166 in diesem Band) blieb. Diesem Befund 
stehen jedoch einzelne Projekte entgegen, die sehr wohl die interkulturelle 
Verfassung des ›Schmelztiegels Ruhrgebiet‹ reflektieren, wie Parr am Beispiel 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST / DIETER HEIMBÖCKEL16

des ›Melez-Zuges‹ und des Theaterprojekts ›Keiner kommt von hier‹ der Erich-
Fried-Gesamtschule in Herne zeigt.

Aus geografisch-planerischer Perspektive vergleicht Achim Prossek in sei-
nem Beitrag Brücken bauen für die neue Metropole. Die Interkulturali-
tät der ›Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010‹ in Planungsprogrammatik 
und Projektpraxis die interkulturelle Programmatik von Ruhr.2010 mit den 
real durchgeführten Projekten. Hierzu hat er Interviews mit Programmverant-
wortlichen von u.a. der ›Stadt der Kulturen‹, ›Twins 2010‹, dem ›Melez‹-Festival 
sowie von Projekten wie ›Unterm Sternenzelt‹, ›Interfaces‹ und ›Gülhane – Ro-Gülhane – Ro-
sen für Marxloh‹ geführt, in denen sich zeigt, dass dieses Kulturhauptstadtjahr 
weniger aus einer internationalen und interkulturellen Ausrichtung heraus be-
stehende Sinnordnungen in Frage gestellt hat als vielmehr auf die Herstellung 
einer regionalen Einheit aus einer zersplitterten Vielfalt zielte.

Zu einem ähnlichen Befund kommt Thomas Ernst, der unter dem Titel 
Zwischen Welttheater und ›Ruhrisierung‹. Die Wahrnehmung des ›Euro-
päischen Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010‹ in der Zeitungsbericht-
erstattung sowohl regionale wie überregionale Zeitungsartikel analysiert und 
zeigt, dass insbesondere im Anschluss an die Katastrophe auf der ›Loveparade‹ 
in Duisburg am 24. Juli 2010 all jene alten und negativen Topoi und Klischees, 
die das Ruhrgebiet im Kulturhauptstadtjahr durch neue ersetzen wollte, von der 
überregionalen Presse wieder aufgerufen und verstärkt wurden, während die 
Durchsetzung einer regionalen Einheit nach innen deutlich besser funktioniert 
hat.

Die Beiträge zu Istanbul (2010) setzen sich aus unterschiedlichen Perspekti-
ven und in unterschiedlicher Gewichtung mit dem dortigen Kulturhauptstadtjahr 
auseinander. In ihrem Beitrag Orientierte Vielfalt. Hauptstadt Europa – von 
der Ruhr bis an den Bosporus? reflektiert Deniz Göktürk die Bemühungen 
von Politik und Wirtschaft, Istanbul als eine nicht nur europäische, sondern auch 
globale Kulturmetropole zu etablieren, im Lichte der medialen »Konstruktion 
und Zirkulation scheinbar selbstverständlicher territorialer Setzungen«. Auf der 
Grundlage eines mediengeschichtlichen Rekurses auf die kinematografische In-
szenierung Istanbuls rückt dabei die Frage ins Zentrum, »wie urbane Räume und 
soziale Realitäten ihrerseits durch Imaginationen geprägt sind« (Göktürk: 221 in 
diesem Band) und welche Implikationen sich daraus für die Konzeptionen von 
Europas Erbe und für die europäische Kulturpolitik im Rahmen von Weltmarkt 
und Zirkulation ergeben. Mit der filmischen Inszenierung Istanbuls korreliert 
im Beitrag Topo-Graphie: Das Istanbul der deutsch-türkischen Gegen-
wartsliteratur von Volker Dörr das Interesse an der literarischen Darstellung 
der Bosporus-Metropole in Texten der deutsch-türkischen Gegenwartsliteratur 
von Emine Sevgi Özdamar, Yadé Kara und Zafer Şenoczak. Bezogen auf den 
deutschsprachigen Raum geht es hierbei nicht um Phänomene der kulturellen 
Binnendifferenzierung, sondern um Fragen der interkulturellen Relationierung. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT UND PERSPEK TIVEN DER KULTURHAUPTSTADTFORSCHUNG 17

»Sie resultieren aus der womöglich wesentlichsten Quelle moderner Interkultu-
ralitätserfahrungen: der (Arbeits-)Migration und den von ihr ausgelösten inter-
kulturellen Prozessen, und diese werden in Deutschland generell, nicht nur aus 
demografischen Gründen, vor allem als deutsch-türkisches Phänomen wahrge-
nommen und nicht zuletzt in Literatur reflektiert.« (Dörr: 262 in diesem Band). 
Haci-Halil Uslucan schließlich präsentiert in Interkulturelle Werte – In-
terkulturelle Welten? Zur Wertigkeit von Werten im Kultur- und Kon-
textvergleich die Ergebnisse einer empirischen Studie über Wertedivergenzen 
zwischen Deutschen und türkischen Migranten, die bezogen auf Grundwerte wie 
familiäre Sicherheit, Freundschaft und Freiheit sehr ähnlich sind, jedoch bezogen 
auf den Stellenwert von Spiritualität und der Achtung vor der Tradition deutlich 
differieren, da diese Punkte bei den türkischen Migranten viel höher im Kurs 
stehen als bei der deutschen Vergleichsgruppe. Uslucans und auch Dörrs Beiträ-
ge liefern dadurch, dass sie das Kulturhauptstadtjahr zum Anlass nehmen, den 
›deutschen‹ bzw. ›deutsch-türkischen Blick‹ auf den Raum ›Istanbul‹ bzw. auf 
›die türkische Identität‹ zu thematisieren, eine ebenso hilfreiche wie interdiszipli-
när weiterführende Ergänzung zur Schwerpunktthematik dieses Bandes.

Die Reihe ›Interkulturalität‹ und Danksagung

Der vorliegende Band eröffnet die Reihe Interkulturalität. Studien zu Sprache, 
Literatur und Gesellschaft, die von Andrea Bogner, Dieter Heimböckel und 
Manfred Weinberg herausgegeben wird. Die Reihe geht davon aus, dass Diffe-
renzen zwischen Kulturen – und die daraus resultierenden Effekte – seit jeher 
der Normalfall sind. Sie zeigen sich in der Erkundung der ›Fremden‹ schon 
seit Herodot, in der Entdeckung vorher unbekannter Kulturen (etwa durch 
Kolumbus), in der Unterdrückung anderer Kulturen im Kolonialismus oder 
aktuell in den unterschiedlichen grenzüberschreitenden Begegnungsformen 
in einer globalisierten und vernetzten Welt. Grundlegend ist dabei, Inter-
kulturalität nicht statisch, sondern als fortwährenden Prozess zu begreifen 
und sie einer beständigen Neuauslegung zu unterziehen. Denn gerade ihre 
gegenwärtige, unter dem Vorzeichen von Globalisierung, Postkolonialismus 
und Migration stehende Präsenz im öffentlichen Diskurs dokumentiert, dass 
das innovative und utopische Potenzial von Interkulturalität noch längst nicht 
ausgeschöpft ist.

Insofern ist es ein Anliegen der Reihe, die rege Diskussion in den Sprach-, 
Literatur- und Kulturwissenschaften aufzugreifen und innovative Beiträge zu 
versammeln, die den theoretischen Grundlagen und historischen sowie ge-
genwärtigen Perspektiven der Interkulturalitätsforschung gelten. Sie soll da-
rüber hinaus dazu beitragen, ihre interdisziplinäre Fundierung auszuweiten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST / DIETER HEIMBÖCKEL18

und zu vertiefen. Der Band Verortungen der Interkulturalität bildet dazu den 
Auftakt.

Der Band geht auf eine Konferenz zurück, die am 9. und 10. Dezember 2010 
unter dem Titel Europäische Kulturhauptstädte interkulturell. Luxemburg und die 
Großregion (2007), das Ruhrgebiet (2010) und Istanbul (2010) an der Universi-
té du Luxembourg stattfand. Die Konferenz wurde von der Université du Lu-
xembourg im Rahmen des UGR-Projekts (›Université de la Grande-Région‹) 
mitfinanziert und durch den Europäischen Fonds für regionale Entwicklung 
im Rahmen des Programms ›INTERREG IVA Großregion‹ gefördert. Die He-
rausgeber danken den Beiträgerinnen und Beiträgern, den Teilnehmerinnen 
und Teilnehmern der Konferenz sowie insbesondere Elena Kreutzer und Isabell 
Baumann  für die Unterstützung, Wolfgang Delseit für die Einrichtung des Ma-
nuskripts und Gero Wierichs vom transcript Verlag für die Betreuung.

Thomas Ernst & Dieter Heimböckel
Brüssel und Essen & Luxemburg und Trier
im November 2011

Literatur

borderline-europe. Menschenrechte ohne Grenzen e.V. (2011): 13.413 gezählte Tote 
vor den Toren Europas; online unter http://www.borderline-europe.de/news/
news.php?news_id=61 [Oktober 2011].

Heimböckel, Dieter (2011): Die Metropolregion als (neuer) interkultureller Raum? 
In: Hess-Lüttich, Ernest u.a. (Hg.): Metropolen als Ort der Begegnung und 
Isolation. Interkulturelle Perspektiven auf den urbanen Raum als Sujet in Lite-
ratur und Film. Frankfurt a.M. u.a., S. 33-51.

Mittag, Jürgen (2008): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen.

Palmer, Robert (2004): European Cities and Capitals of Culture. Study Prepared 
for the European Commission. Brüssel.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verortungen der Interkulturalität.

Der thematische Bezugsrahmen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interkulturalität interdisziplinär denken
Ansätze zur Erweiterung ihrer Komplexität

Dieter Heimböckel

1. Interkulturalität, Interdisziplinarität und ihr 
 Verhältnis. Einleitende Bemerkungen zum Stand
 der Diskussion

In den zurückliegenden Jahren hat es vermehrt Versuche gegeben, Interkultu-
ralität und Interdisziplinarität zusammen zu denken.1 Offensichtlich scheint es 
dafür ein Bedürfnis zu geben, auch wenn es zuweilen so wirkt, als wenn es einer 
solchen Verständigung gar nicht mehr bedarf. Dass einer verbreiteten Auffas-
sung zufolge mit Interkulturalität zwangsläufig Interdisziplinarität einhergehe 
(vgl. Hansen 2000: 289) oder diese ihr wesensmäßig sei (vgl. Bohnen 2003: 
255), erweckt vielmehr den Eindruck, als wäre allgemein bereits geklärt, was 
doch im Einzelfall nachweislich klärungsbedürftig ist. Vor diesem Hintergrund 
überrascht nicht so sehr, dass erst jüngst mehr oder weniger voraussetzungslos 
Interkulturalität und Interdisziplinarität zu den zentralen strategischen Voraus-
setzungen in unserer »komplexen und globalen Welt« (Mainzner 2010: VII) ge-
rechnet wurden, sondern dass dies im Kontext eines wissenschaftstheoretischen 
Sammelbandes zur Interdisziplinarität geschehen ist. Denn wenn an gleicher 
Stelle von Schlüsselqualifikation und Handlungskompetenz die Rede ist, die 
zur »Sicherung zukünftiger Märkte und der Lebensqualität einer Gesellschaft« 
(ebd.) beitragen sollen, so ist damit ein Rahmen beschrieben, den man eher 
aus bildungspolitischen Strategiepapieren oder aus Handreichungen europäi-
scher Kulturpolitik kennt. Im ›Europäischen Jahr des interkulturellen Dialogs‹ 
(2008) gehörten Äußerungen wie diese jedenfalls zur Selbstverständlichkeit der 
EU-Publicity (vgl. Heimböckel 2010).

1 | Vgl. Gutjahr (1998), Zima (2000a), Zimmermann (2005), Schiewer (2009a) u. 

Yousefi/Fischer (2010).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL22

Wissenschaft, die Wissen schafft, ist freilich niemals unschuldig. Das gilt 
nolens volens für ihre Verfahren ebenso wie für ihre Begriffe. Einen ideologie-
freien Dienst an der Sache gibt es nicht. Und für Interdisziplinarität, die ihre 
Berechtigung unter anderem aus ihrer Funktion als »Expertise zu gesellschaft-
lich drängenden Fragen« (Potthast 2010: 177) bezieht, sind wissenschaftsexterne 
Motive in der Erforschung eines bestimmten Gegenstandes regelmäßig von Be-
lang. Entstehungsgeschichtlich und aktuell verhält es sich mit Begriff und Kon-
zept der Interkulturalität im Übrigen nicht anders: Steht der Begriff zu Beginn 
seiner Verbreitung im Zeichen der praktischen Disziplin der Interkulturellen 
Kommunikation, »die einen Wissens- und Kompetenzbedarf für internationale 
Beziehungen nicht nur, aber primär geschäftlicher Art bedient« (Mecklenburg 
2008: 91), so fungiert er gegenwärtig als eine Leitkategorie sowohl in den Wis-
senschaften als auch im gesellschaftlichen und politischen Diskurs. Thilo Sarra-
zins umstrittenes Buch Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel 
setzen (2010) hat geradezu mustergültig gezeigt, wie man aus seiner Auslegung 
Kapital schlagen kann.2

Die Parallelen zwischen Interdisziplinarität und Interkulturalität sind da-
mit keineswegs aufgebraucht. Gilt die eine verschiedentlich als »bonum per 
se« (Löffler 2010: 157), wird für die andere in Anspruch genommen, sie sei eine 
»unentbehrliche Denknotwendigkeit unserer Zeit«. Vom »Zeitalter der Inter-
kulturalität« (Braun/Scheidgen 2008: 9 u. 24) ist gar die Rede, auch wenn im 
gleichen Atemzug zugegeben wird, dass kaum Klarheit darüber bestehe, was In-
terkulturalität bedeute (vgl. ebd.: 14f.), was sie »eigentlich ist bzw. sein soll«, wie 
es noch vor Kurzem in einem Grundlagenar tikel zur Black Box ›Interkulturali-
tät‹ schlagwortartig formuliert wurde (Földes 2009: 504). Wenn sich Anhänger 
der Interdisziplinarität hiermit auf der sicheren Seite wähnen, so sei daran er-
innert, dass Alan Liu sie schon 1989 als »the most seriously underthought, cri-
tical, pedagogical and institutional concept in the modern academy« bezeichnet 
(Liu 1989: 743) – ein Umstand, an dem sich unter Berücksichtigung jüngster 
Bestandsaufnahmen offensichtlich wenig geändert hat: »Obwohl Interdiszip-
linarität seit einigen Jahrzehnten von vielen Seiten gefordert, gefördert und – 
zumindest dem Anspruch nach – auch praktiziert wird, bleibt es nach wie vor 
notorisch unklar, was darunter zu verstehen ist.« (Jungert u.a. 2010: XI). Sieht 
man einmal von der hinlänglich bekannten Rhetorizität solcher Äußerungen 
ab, so stellt sich ein gewisses Unbehagen nicht nur angesichts der materiellen 
Förderung von Projekten ein, die mit dem Etikett des Interdisziplinären und 
Interkulturellen operieren – das bereits erwähnte ›Europäische Jahr des inter-
kulturellen Dialogs‹ wurde beispielsweise mit 10 Millionen Euro budgetiert –, 
sondern auch mit Blick auf ihre Vereinnahmung und unreflektierte Übernah-

2 | Zur kritischen Auseinandersetzung mit den Thesen von Sarrazin und dem derzeiti-

gen Islam-Diskurs in der deutschen Öffentlichkeit vgl. Bahners (2011).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 23

me. Ihre Unklarheit scheint dafür geradezu eine ihrer Bedingungen zu sein! 
Auf der anderen Seite gibt es ein – wie auch immer bestimmtes – Wissen dar-
über, dass Interkulturalität ohne Interdisziplinarität nicht gedacht werden kann 
(vgl. Bohnen 2003: 255) und dass umgekehrt »Probleme der Interdisziplinarität 
nicht von Problemen der Interkulturalität zu trennen sind.« (Zima 2000b: 8)

In der Klärung des einen liegt möglicherweise die Lösung für das andere (et 
vice versa), wobei es weniger um Definitionen als vielmehr um Beschreibungs- 
und Verfahrensformen geht. Definitionen haben der Interdisziplinarität und 
Interkulturalität eher geschadet als genutzt, insofern sie nämlich – von ihren 
begrifflichen Grundbeständen der Diszi plin und Kultur ausgehend – jeweils 
den Entitätscharakter und nicht das Prozesshafte akzentuiert haben. Im Sin-
ne einer auf Verstehen gegründeten Vorstellung von Interkulturalität kann ein 
solches Vorgehen hilfreich sein; es leistet aber einer Komplexitätsreduktion 
Vorschub, über die das Verstehen – analog zur todorovschen Triade aus »Ver-
stehen, Nehmen und Zerstören« (Todorov 1985: 155) – tendenziell in einen Akt 
der Usurpation mündet (vgl. Heimböckel/Mein 2010). Die nachfolgenden Aus-
führungen verfolgen daher u.a. das Ziel, auf der theoretischen Ebene zu einem 
interdisziplinär fundierten Begriff von Interkulturalität und damit zu seiner – 
wenn auch nur umrisshaft skizzierten – neuen Komplexität beizutragen, mit 
der das Thema des vorliegenden Sammelbandes zusätzlich profiliert werden 
soll. Anschließend appliziert der Beitrag seine aus den theoretischen Reflexi-
onen gewonnenen Einsichten noch in einem Ausblick auf einen konkreten 
Gegenstandsbereich, nämlich auf das für diesen Band zentrale Verhältnis von 
Interkulturalität und Raum im Lichte der Kulturhauptstadtthematik.

2. Zwischen disziplinärer Defizithypothese und
 eurozentristischer Befangenheit. Die Konzepte
 ›Interdisziplinarität‹ und ›Interkulturalität‹ in
 der Kritik

Der Vorwurf der Unklarheit, dem sich Interdisziplinarität ausgesetzt sieht, kor-
reliert häufig mit der Einschätzung, sie lasse sich nur in wenigen Fällen realisie-
ren, weil die Einzeldisziplinen im Grunde nur wenig Gemeinsames aufweisen 
würden (vgl. Sukopp 2010: 61). Wären sie aber auf Gemeinsames angewiesen, 
so würde sich prinzipiell die Frage nach ihrem Nutzen stellen. Das Gemeinsa-
me kann zur Not schon in der Einzeldisziplin angelegt sein. Warum also ein 
Zusammenschluss, bei dem sie unter Wahrung ihrer Eigenständigkeit ein Pro-
blem einer Lösung zuzuführen suchen? Von der Problemlösung aus betrachtet, 
wird Interdisziplinarität dann als wichtig erachtet, »wenn alle Disziplinen allein 
nicht mehr in der Lage sind, anstehende Forschungsfragen in ihrem Rahmen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL24

zu lösen« (Jahraus 2007: 374). Die disziplinäre Defizithypothese krankt aller-
dings nicht nur daran, dass sie potentiell den Einzelfächern eine Problemlö-
sungskompetenz zutraut, die sie disziplinär fallweise gar nicht aufzubringen 
vermögen, sie suggeriert auch, dass es so etwas wie einen archimedischen Ver-
gleichspunkt gibt, auf den sich alle Fächer beziehen können. Darüber hinaus 
stellt sich die Frage, wie mit einer so verstandenen Interdisziplinarität das Pro-
jekt der Kooperation umgesetzt werden kann, wenn die Einzelfächer auf ihrer 
Kernkompetenz beharren.3 Der Verdacht, dass hiermit Kohäsionsstrategien der 
Einzeldisziplinen auf die Interdisziplinarität übertragen werden, liegt daher 
durchaus nahe, wobei es nicht wunder nimmt, dass ihr unter diesen Umstän-
den eine Neigung zur Vereinfachung nachgesagt wird (vgl. Vollmer 2010: 63), 
weil kohäsiv nur wirken kann, was sich seines nicht integrierbaren Überschus-
ses entledigt. Das wäre die Seite der Interdisziplinarität, bei der man ihr – nicht 
nur bildlich gesprochen – einen Mangel an interkultureller Kompetenz unter-
stellen könnte.

Eine Lösung des Problems eröffnet sich auch nicht in Form einer – im Rah-
men der Interkulturalitätsforschung ebenfalls verbreiteten – Praxis der Präfix-
Verschiebung, indem den Aporien der Interdisziplinarität mit den Mitteln der 
Transdisziplinarität beizukommen wäre. Geht man davon aus, dass der Unter-
schied zwischen beiden Vorgehensweisen im Wesentlichen darin besteht, dass 
in der Transdisziplinarität im Gegensatz zur Interdisziplinarität »ausdrücklich 
wissenschaftsexterne Fragestellungen und Personen« (Potthast 2010: 4) die For-
schung mitbestimmen, so werden damit zwar sowohl die Grenzen zwischen 
den Disziplinen als auch die Grenzen zwischen Wissenschaft und Außenwelt 
überschritten; eine solche Grenzüberschreitung ist aber noch lange nicht vor 
Vereinfachungen und Komplexitätsreduktionen gefeit. Je nach Dringlichkeit 
und Problemlösungsdruck, die institutionell an die Wissenschaften herangetra-
gen werden, dürfte sogar noch – wie etwa im Bereich der Umwelttechnologie 
oder der Public-Health-Forschung, die als Paradebeispiele für transdisziplinäre 
Zusammenarbeit gelten – von einer Verstärkung dieser Phänomene auszuge-
hen sein. Der Königsweg, als den man Transdisziplinarität lange Zeit und im 
Sinne einer neuen, die Wissenschaften von Grund auf revolutionierenden For-
schungspraxis betrachtet hat (vgl. Mittelstraß 2003; Balsiger 2005), erweist sich 
nach Maßgabe dessen als Sackgasse, was an gesellschaftlichen, politischen und 
ökonomischen Zwängen von außen in sie hineingetragen wird und an intra- 
bzw. binnenwissenschaftlichen Kohäsionseffekten ungebrochen wirksam ist. 
Transdisziplinarität ist ein legitimes Verfahren; die in der Interdisziplinarität 

3 | So etwa Schiewer (2009b: 68), wenn sie für die interkulturelle Germanistik in An-

schlag bringt, dass man im Falle disziplinenübergreifender Zusammenarbeit »immer von 

den Zentren« des Faches auszugehen habe.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 25

liegenden Unwägbarkeiten werden hier wissenschaftlich jedoch eher reprodu-
ziert als gemindert.4

Warum aber Interdisziplinarität? Sicher nicht, weil eine Disziplin ›X‹ ein 
Problem ›Y‹ nicht lösen kann – sonst wäre ›X‹ per definitionem keine Diszip-
lin5 –, sondern weil es Gegenstände und Sachverhalte gibt, die sich ihrer Anla-
ge nach nicht anders als im »Zwischenreich der Fächer« (Blumenberg 1971: 11) 
erfassen und beschreiben lassen. Das heißt: Interdisziplinarität ist dort weiter-
führend, wo sich in ihrem Zwischen des Disziplinären das Zwischen, Übergän-
gige und Vielfältige des Gegenstandes oder Sachverhaltes selbst widerspiegelt. 
Schon die reine Trennung nach dem eingeschliffenen Zwei-Kulturen-Schema 
zwischen den Naturwissenschaften einerseits und den Geistes- bzw. Kultur-
wissenschaften andererseits lässt beispielsweise außer Acht, dass bestimmte 
naturwissenschaftliche Theorien »nicht nur bestimmte kulturelle Ausdeutun-
gen« nahe legen, »sie enthalten sie von vornherein« (Potthast 2010: 186). Dabei 
unterliegt das Feld des Kulturellen, insofern »der Gestus der Kultur einer des 
Vermischens ist« (Nancy 1993: 6), selbst schon einer »hybride[n] Konstellation« 
(Potthast 2010: 186), die es besonders für interdisziplinäre Forschung prädesti-
niert. »Es gibt«, so Werner Hamacher,

keine einzige Kultur, die eine autarke, selbstbegründete und suisuffiziente Einheit bil-

den würde. Jede Kultur kultivier t sich an anderen Kulturen und wird von anderen Kul-

turen kultivier t. Es gibt nicht eine, die nicht aus der Konfiguration von anderen – und 

also a limine allen anderen – Kulturen hervorgegangen ist und von diesen anderen nicht 

in jedem Augenblick ihrer Geschichte mitbestimmt und transformier t würde. Und das 

heißt: Es gibt nicht eine Kultur. Kultur ist ein plurale tantum« (Hamacher 2011: 127).6

4 | Zur Kritik des Konzepts der Transdisziplinarität vgl. auch van Laak/Malsch (2010: 

9f.).

5 | Ausgehend von einem allgemeinen Verständnis von Disziplin als »Wissensgebiet 

oder Untersuchungsfeld, das durch einen Corpus von allg.-verbindlichen Methoden 

charakterisier t ist« (Schlager 2008: 324), lässt sich die angesprochene Spezifik von 

Disziplin aus einem umfassenderen Kriterienkatalog herleiten, zu dem nach Defila/Di 

Giulio (1998: 112f.) ein relativ homogener Kommunikationszusammenhang, ein Be-

stand an Wissen (Aussagen, Erkenntnisse und Theorien), relevante Forschungsproble-

me und eine Menge bestimmter anerkannter Methoden und Problemlösungen gehören.

6 | Ein solches antiessentialistisches Kulturverständnis lässt sich sowohl aus der jün-

geren Ethnologie und Kulturanthropologie (Clif ford Geertz und James Clif ford) als auch 

aus der Philosophie (Alexander Garciá Düttmann) sowie der poststrukturalistisch in-

spirier ten Postkolonialismustheorie (Homi Bhabha) herleiten (vgl. Rieger/Schahadat/

Weinberg 1999 u. Schöning/Weinberg 2004). Bei Todorov (2010: 78) heißt es noch 

jüngst entsprechend: »Es gibt keine reinen Kulturen einerseits und gemischte Kulturen 

andererseits; alle Kulturen sind Mischgebilde.« In der Soziologie führ t dies aktuell zu ei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL26

Im »plurale tantum« der Kultur liegt das Erfordernis nach ihrer übergreifen-
den Erforschung begründet. Das heißt in dieser Konsequenz aber auch: Kultur 
ist epistemologisch nicht anders als interdisziplinär zu denken. Der euro- und 
ethnozentristisch begründete Einwand gegen den Gebrauch des Kulturbegriffs 
ist dabei durchaus ernst zu nehmen, indem dessen Historisierung notwendi-
gerweise in seine Reflexion einfließen muss, auch wenn, wie inzwischen auf-
gezeigt werden konnte, die für den deutschen Kulturbegriff lange maßgebliche 
Vorstellung Johann Gottfried Herders sich nicht stricto sensu auf ihre Tendenz 
zur organizistisch-ganzheitlichen Prägung festlegen lässt (Gaier 2007). Gleich-
wohl ist sie gerade in den heutigen Debatten um Interkulturalität noch allge-
genwärtig: »Man gibt sich zwar gerne pluralistisch und möchte alle ›Kulturen‹ 
in ihrem Eigenwert anerkennen; zugleich aber beharrt man auf universalen 
Wertmaßstäben, die für sämtliche ›Kulturen‹ gelten sollen.« (Dembeck 2010: 
105) In der Kulturtheorie der Gegenwart hat sich demgegenüber eher ein an-
tiessentialistisches Kulturverständnis durchgesetzt. Alle Versuche einer einzel-
fachlichen Vereinnahmung des Kulturbegriffs betreiben daher entweder einen 
Etikettenschwindel oder leisten jener Vereinfachung Vorschub, deren sich Inter-
dis ziplinarität ihren Kritikern zufolge schuldig macht. Der sich darin äußernde 
Verdacht einer interdisziplinären Kompromissfindung zu Lasten des diszipli-
nären Spezialwissens muss insofern selbst mit dem Verdacht leben, dass der 
Nimbus des Einzelfaches vor der Überfrachtung mit Komplexität schützen soll. 
Nicht von ungefähr ist im Begriff der ›Disziplin‹ das Motiv der Zucht und Ord-
nung aus der Disciplina militaris etymologisch vorgebildet.

Niemand käme allerdings auf den Gedanken, den Begriff der wissenschaft-
lichen Disziplin oder Disziplinarität aufgrund seiner historischen Semantik ab-
zulehnen. Mit dem Begriff der Kultur verhält es sich, sobald er in das Gefüge 
des Interkulturellen tritt, jedoch anders. Den Begriff der Interkulturalität lehnt 
Wolfgang Welsch (um einen seiner einflussreichsten Kritiker zu nennen) des-
halb ab, weil er die Prämissen des traditionellen Kulturbegriffs mit sich herum-
schleppe. Im Gegensatz dazu optiert Welsch für den Begriff der Transkulturali-
tät, weil sich zeitgenössische Kulturen durch Hybridisierung auszeichnen und 
eine Trennschärfe zwischen Eigen- und Fremdkultur nicht mehr feststellbar sei 
(vgl. Welsch 2000: 334 u. 337ff.). Dass Transkulturalität ebenfalls nicht ohne 
den Begriff der Kultur auskommt, interessiert Welsch nicht, auch nicht, dass 

nem interkulturell geprägten Verständnis von Kultur: »Die Soziologie bietet zum Thema 

›Interkulturalität‹ eine weite Perspektive, indem sie grundsätzlich davon ausgeht, dass 

Menschen als Handelnde in ihrem Alltag die Wirklichkeit stets als interkulturell er fah-

ren. Sie machen nämlich die Er fahrung, dass die (ihre) Welt nicht ›von vorne herein‹ 

kulturell eindeutig ist, in ihrer Er fahrung überlagern und kreuzen sich vielmehr unter-

schiedliche Sinnsysteme und sie sind mit der Gleichzeitigkeit verwirrend widersprüchli-

cher Wissensbestände konfrontier t.« (Leggewie/Zifonun 2010: 13).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 27

die Präsumtion einer hybriden Kultur in der Gegenwart argumentationslogisch 
eine Kultur-Kohärenz in der Vergangenheit voraussetzt.

In eine ähnliche Richtung geht der gegen das Konzept der Interkulturalität 
vorgebrachte Einwand, sie suggeriere, dass »mit Hilfe der europäischen Denk-
kategorien Kulturen weltweit identifiziert, beschrieben und objektiv voneinan-
der abgegrenzt werden können« (Mohn 2005: 21). Sieht man einmal, mit Bern-
hard Waldenfels, von der Unhintergehbarkeit der Tatsache ab, dass Europäer 
ihrer eurogenen Herkunft ebenso wenig entfliehen können wie ihrem eigenen 
Leib (vgl. Waldenfels 2000: 245), so verpflichtet gerade diese Tatsache dazu, den 
Denkkategorien, ihrer Herkunft und ihrem aktuellen Gebrauch deutlicher auf 
den Grund zu gehen, als dies in der jüngsten Vergangenheit etwa im Theoriefeld 
der interkulturellen Germanistik geschehen ist. Die Rede vom interkulturellen 
Identitätswissen, vom geschärften Eigenkulturbewusstsein oder von der Inter-
kulturalität als Denk- und Handlungsnorm (vgl. Wierlacher 2003a u. 2003b) 
war und ist wenig dazu angetan, bestehende Vorbehalte gegen europäische Ide-
enbildungen zu entkräften; sie verschärft eher noch das Misstrauen gegen ein 
Konzept, hinter dessen Fassade der kooperativen Selbstaufklärung und Partner-
schaft wissenschaftlich verkappt Hegemonie- und Kolonialisierungsstrategien 
vermutet werden. Das alles hat jedoch nichts mit Kultur als Entität, sondern mit 
der Form ihrer Konstruktion zu tun. Kultur war und ist »stets das Produkt einer 
Konstruktion« (Todorov 2010: 81). Sie ist Teil des Prozesses, dem Kultur seit je-
her ausgesetzt ist und der die »Annahme einer ausschließlichen Reproduktion 
von kultureller Tradierung« ausschließt (Ackermann 2004: 144). So ist Kultur 
auch kein Ideologiebegriff, mit ihr wird Ideologie gemacht.

3.  Er weiterungen einer interdisziplinär
 ausgerichteten Interkulturalitätsforschung

Im Sinne seiner ursprünglichen Wortbedeutung gilt mit dem Präfix ›inter‹ in 
Interkulturalität die Bedeutung ›zwischen‹, ›reziprok‹ und ›miteinander‹ als 
gefestigt (vgl. Scheiffele 2003: 569ff.). Ähnliches gilt für den Begriff der In-
terdisziplinarität allerdings nicht. Ausgehend davon, dass das Präfix sowohl ei-
nen vereinenden Sinn haben als auch eine Trennfunktion erfüllen kann, stellt 
Joe Moran diese Ambiguität auch im Feld der Interdisziplinarität fest. Interd-Interd-
isziplinarität, so Moran, »can suggest forging connections across the different 
disciplines; but it can also mean establishing a kind of undisciplined space in 
the interstices between disciplines, or even attempting to transcend disciplinary 
boundaries altogether.« (Moran 2002: 15) Angesichts der in der Interkulturali-(Moran 2002: 15) Angesichts der in der Interkulturali-
tätsforschung häufig gebrauchten Begriffe wie Alterität, Differenz, Distanz oder 
Grenze muss es ein wenig verwundern, dass ausgerechnet in ihrem ›inter‹ das 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL28

Trennende nicht deutlicher markiert ist. Man ist sich wohl im Klaren darüber, 
dass mit kultureller Distanz in erkenntnistheoretischer Perspektive und anders 
als in Huntingtons Kampf der Kulturen nicht die Unterscheidung objektiver Ei-
genschaften zweier Völker oder Gemeinschaften, »sondern gerade das Ergeb-
nis einer Erkundung gemeint ist, die sich in der interkulturellen Begegnung 
vollzieht und mit der Differenzen überhaupt erst erzeugt werden.« (Hofmann 
2006: 12) Wie aber lässt sich, um an Gayatri Chakravorty Spivak anzuknüpfen, 
das ethnozentrische Subjekt davon abhalten, »sich selbst zu etablieren, indem es 
selektiv eine/n Andere/n definiert« (Spivak 2008: 69)? Die Frage der Differenz 
berührt nicht nur einen durch die Hintertür in die Debatte hineingeschmuggel-
ten Essentialismus, sondern die durch sie u.a. bedingte Zurückdrängung von 
Fragen sozialer und ökonomischer Ungleichheit, indem der Differenz-Begriff 
der Bewahrung dessen dient, was (uns) von Anderen bzw. Fremden trennt. »The 
alternative to diversity is sameness«, gibt Walter Benn Michaels (2007: 148) in 
seiner Abhandlung The Trouble with Diversity zu bedenken.

Über den Differenz-Begriff wird so die Vorstellung kultureller Eigenständig-
keit vermittelt, die zwar Gleichwertigkeit suggeriert, aber mit dem Begriff der 
Kultur einer Emanzipation Vorschub leistet, welche, zumindest aus westlicher 
Perspektive, »bisher immer auch eine Emanzipation zur Kultur des Kapitals 
gewesen ist.« (Hamacher 2011: 132) Das ›inter‹ könnte dazu ein Korrektiv bilden, 
wenn es im Selbstwiderspruch das intendierte Miteinander gleichzeitig in Frage 
stellt und das Trennende akzentuiert: das Trennende nicht nur im Sinne sozio-
ökonomischer Ungleichheit, sondern auch im Hinblick auf solche Aspekte, die 
Fragen der Macht und Hierarchisierung sowie der ethnischen bzw. nationalen 
Konflikte (bis zur kriegerischen Auseinandersetzung) im Feld des Interkulturel-
len berühren. Denn die vorzugsweise Identifizierung von Interkulturalität und 
Dialogizität überformt ihr potentielles Scheitern ebenso wie Exklusionsstrategi-
en, die entweder subkutan oder ostentativ über das Interkulturalitätsparadigma 
ausgetragen werden.7 

Gleichzeitig lassen sich damit neben und im Gefolge der Interdisziplinarität 
Erweiterungen verbinden, die den Prozesscharakter von Kultur und das kriti-
sche Potential der Interkulturalität deutlicher noch ins Bewusstsein heben. Die-
se betreffen erstens die historische Ausweitung des Gegenstandsfeldes: Mit Ausnahme 

7 | Die gegenwärtige Integrationsdebatte in Deutschland und Frankreich liefer t dazu 

in besonderer Weise Anschauungsmaterial, insofern in ihr vor allem ethnisch-kulturelle 

und nicht sozioökonomische Belange verhandelt werden. In solchen Debatten werden 

nach Leggewie/Zifonun (2010: 19) zwar gesellschaftliche Institutionalisierungen aus-

gehandelt, »die der Gesellschaft, auf neue Weise, Sicherheit und Ordnung« verleihen. 

»Grundlegende Fragen der (Neu-)Verteilung bzw. Sicherung von Machtanteilen werden 

allerdings in dieser Form öffentlicher Auseinandersetzung in den Bereich des ›Kulturel-

len‹ verschoben und damit unsichtbar gemacht.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 29

der Postkolonialen Studien8 ist die Interkulturalitätsforschung gegenwartszen-
triert, so dass diachrone Forschungsansätze und Forschungsprojekte eher eine 
Minderheit darstellen. »In diesem Zeitalter blendet das Synchron-Räumliche 
das Diachron-Geschichtliche aus.« (Badwe 2009: 130) So sehr in der Tat un-
terstrichen werden muss, dass wir im »Zeitalter der Interkulturalität« (Braun/
Scheidgen 2008: 24) leben, so wenig kann davon abgesehen werden, dass unter 
den Voraussetzungen des hier vertretenen Kultur-Begriffs Interkulturalität sich 
als ein historisch durchgängiges Phänomen erweist. (Die Aufklärung etwa ist 
kulturgeschichtlich ein interkulturelles Zeitalter par excellence.) Eine solche Aus-
weitung würde nicht nur die Dimension unserer Forschungsarbeit erweitern 
und damit (ganz pragmatisch) für die Unabhängigkeit von Modekonjunkturen 
sorgen, sondern auch die Vielfalt und Wandelbarkeit von Kulturen und ihren 
Prozesscharakter bzw. die Kultur als »plurale tantum« historisch erfass- und er-
fahrbar machen.9

Die notwendigen Erweiterungen betreffen zweitens die Relativierung der Wis-
sensbestände. Da in modernen Wissensgesellschaften davon ausgegangen wird, 
dass Nichtwissen reduzierbar und in Wissen auflösbar sei (vgl. Fornet-Batan-
court 2007: 133), hegt (insofern) auch die Interkulturalität, ungeachtet anders 
lautender Ziele, insgeheim die Absicht, an diesem Transformationsprozess des 
Nichtwissens mitzuwirken. Je mehr aber Interkulturalität vorgibt zu wissen, 
desto mehr zeigt sich, dass sie nicht (bzw. kaum) weiß und dass sie darüber 
(worauf bereits hingewiesen wurde) an Kontur verliert. Die Unsicherheit über 
das, was Interkulturalität bedeutet, ist freilich nicht nur etwas ihr Äußerliches, 
sondern führt ins Zentrum ihrer kategorialen Zuschreibung mit ›dem Frem-
den‹ als distinktivem Beziehungsbegriff ersten Ranges. In ihm inkarniert und 
materialisiert sich das Fremde in »Form eines Außer-ordentlichen« (Waldenfels 
1999: 10), über das man nichts weiß und das sich zeigt, indem es sich uns ent-
zieht. Am Wissen geht das Fremde zunichte, weil es im Moment seines Wissens 
aufhört, seinen Anspruch auf Fremdheit noch einzulösen. Es bringt das Fremde 
zum Verschwinden, während es im Nichtwissen unangetastet bleibt.

8 | Der Postkolonialismus wird hier als Teilbereich der Interkulturalitätsforschung ver-

standen. Darauf, dass es in den Postkolonialen Studien auch Tendenzen zur Abgrenzung 

gibt, »um die Eigenständigkeit in Theorie und Methodik zu betonen«, hat zuletzt Uerlings 

(2011: 27) aufmerksam gemacht. Die notwendige und noch nicht hinreichend geklär te 

Frage nach dem Verhältnis von Interkulturalitäts- und Postkolonialismusforschung kann 

im Rahmen meiner Ausführungen allerdings nicht erör ter t werden.

9 | Wenn es zu einer Historisierung des Gegenstandes in den Beiträgen des vorliegen-

den Bandes auch nur in Grenzen kommt, so hat das naturgemäß thematisch-systemati-

sche Gründe, von denen die prinzipielle Notwendigkeit der Erweiterung aber unberührt 

bleibt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL30

Im Nichtwissen über das Fremde generiert Interkulturalität ihr grenzüber-
schreitendes (und vielleicht auch provokatives) Potential. Im gegenwärtigen 
Kampf um die Vorherrschaft bestimmter Wissensregime in der Real- und Netz-
welt ruft das Eingeständnis des »don’t know what we don’t know« (Wynne 1992: 
114) jedoch nicht nur Irritationen hervor; moderne Gesellschaften scheinen (bis-
her zumindest) politisch, institutionell und normativ darauf nicht vorbereitet zu 
sein. Nichtwissen und Uneindeutigkeit werden – gleichsam als Unerträglich-
keitsformen des Seins – aus dem Wahrnehmungshorizont der Forschungs- und 
Technologiepolitik ausgeblendet (vgl. Wehling 2006: 333). Das hat Konsequen-
zen nicht nur für das gegenwärtige Verständnis von Interkulturalität, sondern 
für das gesellschaftliche Zusammenleben insgesamt: 

Der Bestand an gemeinsamem Wissen, mit dessen Hilfe Interaktion routinemäßig be-

wältigt werden könnte, wird für alle Gesellschaftsmitglieder zunehmend prekär; es tre-

ten ›Wissensasymmetrien‹ auf, deren Überwindung sich zusehends schwierig gestaltet; 

es kommt zu einer Ausdehnung der Zonen, über die man nichts weiß, bei gleichzeitig ge-

gebenen (zumindest potentiellen) vielfältigen Abhängigkeiten und Verflechtungen; und 

man sucht immer öfter vergebens im gesellschaftlichen Wissensvorrat nach Lösungen 

für Probleme und findet dabei widersprüchliche Lösungen. Anders gesagt: Einem Indi-

viduum wird zunehmend unklar, was ›seine Gesellschaft‹ eigentlich ist, das ›Normale‹ 

erweist sich zusehends als krisenhaft. (Leggewie/Zifonun 2010: 14) 

Wo sich widersprüchliche Lösungen einstellen, ist ein Denken gefragt, das – 
anders als es die gegenwärtige Diskussion über Sinn und Unsinn der Verbund-
forschung suggeriert10 – interdisziplinär ausgerichtet ist. Das heißt nicht, dass 
im Falle der Interkulturalität ihre Erforschung nicht auch eine einzelfachliche 
Berechtigung hätte. Ihr Gegenstand, ihr begriffliches Selbstverständnis und al-
len voran ihr ungesichertes Wissen legen aber ein Vorgehen nahe, das über die 
Schranken der Disziplinen hinausgeht. 

4.  Verortungen der Interkulturalität und
 interdisziplinäre Raumkonzeptionen. 
 Schlussfolgerungen

Wir leben im »Zeitalter der Interkulturalität« – und wir leben im »Zeitalter 
des Raumes« (Foucault 2006: 317). So hat es Michel Foucault zu Beginn seiner 
Schrift Von anderen Räumen in einer Formulierung, die als eine der Kernaus-
sagen des Spatial turn gilt, jedenfalls auf den Punkt gebracht. Da unter dieser 

10 | Vgl. hierzu die polemische Kritik von Kaube (2010) auf das Erscheinen der Zeit-

schrift für interkulturelle Germanistik und die Entgegnung von Mein (2010).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 31

Voraussetzung und mit Blick auf die im vorliegenden Sammelband verortete 
Interkulturalität die Frage nach der urbanen Stadt, dem kulturellen Raum und 
der kulturellen Identität im Zeichen der Globalisierung prinzipiell anders oder 
möglicherweise sogar neu gestellt werden muss (vgl. Keller 2000: 10), drän-
gen sich interdisziplinäre Ansätze und Perspektiven zu ihrer Beantwortung 
förmlich auf. Sie drängen sich deshalb auf, weil angesichts der fachlichen so-
wie internationalen Ausdifferenzierung des Raumdiskurses die Rückbindung 
an die Theorieentwicklung und Forschungspraxis jenseits der literatur- und 
kulturwissenschaftlichen Forschung unumgänglich ist (vgl. Bachmann-Medick 
2009: 312) und so das für die Interkulturalität in Anschlag gebrachte Deside-
rat fachübergreifender Orientierung aufgrund der Engführung beider Themen 
eine zusätzlich Begründung erhält.

Der Zusammenhang lässt sich, insofern Interkulturalität als eine Katego-
rie des sozialen Raums zu denken ist, unmittelbar herstellen: Denn verändern 
sich die Koordinaten des Raums, verändern sich auch die Grundlagen und For-
men interkultureller Kommunikation und Verständigung. Um ein einseitiges 
Verhältnis zwischen Raum und Interkulturalität handelt es sich nicht. Migra-
tion, kulturelle Adaptionen und interkulturelle Transfers mit ihrer Wirkung 
auf das Alltagsleben und die urbane Wirklichkeit sind naturgemäß ebensolche 
Produktionselemente der räumlichen Praxis wie jede andere gesellschaftliche 
Handlung in einem bestimmten Raum auch. Aber auch auf der Ebene der Re-
präsentationsräume wird Interkulturalität visibel, in den symbolischen Orten 
der »Begegnung und Vergegnung« (Schroer 2006: 245), wo die Politiken der 
Ein- und Ausgrenzung greifbar sind. Folgt man Henri Lefèbvre, so sind dies 
die beherrschten und erlittenen Räume (vgl. Lefèbvre 2006: 336), jene Räume, 
die man erlebt, die aber andererseits dazu tendieren, von den konzipierten Räu-
men bzw. von den Raumrepräsentationen bestimmt und dominiert zu werden. 
Allerdings scheinen das (neue) plurale Verständnis des sozialen Raums und das 
(häufig beschworene) Erfordernis eines interkulturellen Dialogs in einer global 
vernetzten und – selbst in überschaubaren Gebieten – pluriethnisch konstitu-
ierten Welt auf den ersten Blick nichts zu sein, was einer gegenläufigen Ausrich-
tung gehorcht. Sie stehen vielmehr in einem Verhältnis der Komplementarität, 
das aus der Sicht der Wissenschaft wesentliches Movens dafür ist, »ein über 
Jahrhunderte verbindliches Ordnungsprinzip territorialer Vergesellschaftung 
und das damit verbundene kulturelle Wissen, auf dem vertraute Fremd- und 
Selbstbilder beruhen« (Gutjahr 2006: 103), zu verändern.

Die Transformation der Raumsemantik, die im unmittelbaren Zusammen-
hang mit den nationalen (Wiedervereinigung), europäischen (EU-Erweiterung) 
und weltweiten Veränderungsprozessen (Globalisierung) steht, ist allerdings 
kein harmloser, sondern ein vielfach strategisch ausgerichteter Vorgang, der 
auf komplexe Weise in »die diskursiven Praktiken und institutionellen Ordnun-
gen der Gesellschaft« (Blotevogel 2001: 157) eingelassen ist. So liegt auch der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL32

Einführung von Begriff und Konzept der ›Europäischen Kulturhauptstadt‹, die 
im Mittelpunkt der nachfolgenden Beiträge steht, eine funktionale und strategi-
sche Neu- bzw. Umorientierung zugrunde. Denn als man das Projekt der ›Eu-
ropäischen Kulturhauptstadt‹ zu Beginn der 1980er Jahre zu entwickeln begann 
und bereits 1985 mit Athen erstmals umsetzte, sah man in der ›Kulturstadt Eu-
ropas‹ (wie sie damals noch hieß) vor allem ein Instrument zur Belebung des 
ins Stocken geratenen europäischen Integrationsprozesses. Damit war zugleich 
das Ziel verknüpft, den Dialog zwischen den Kulturen in Europa zu fördern 
und so zu ihrer wechselseitigen Verständigung beizutragen. Nachdem die bin-
nenmarktpolitischen Initiativen zwar die EU wirtschaftlich vorangebracht, aber 
die Menschen im Rahmen dieser Entwicklung sozial und psychologisch eher 
vernachlässigt hatten, sollte nach dem Willen des zuständigen EU-Ministerrates 
die Kultur dieses Versäumnis nachholen: Sie sollte dazu beitragen, die europäi-
sche Identität zu stärken und die Bürger von der Notwendigkeit des Einigungs-
prozesses zu überzeugen.11

Für den hier in Rede stehenden Zusammenhang erinnert die Kulturhaupt-
stadt-Idee daran, dass Räume wie die Kultur nicht einfach da sind, sondern ge-
macht werden.12 In der Konstruktion des Wortes ›Kulturhauptstadt‹ wird dieser 
Zusammenhang des Gemachten bereits offensichtlich. Damit sage ich freilich 
nichts Neues, sondern unterstreiche nur noch einmal, was spätestens seit Henri 
Lefèbvre ein Topos der Raumforschung ist: »Jede Gesellschaft«, so sein bekann-
tes Diktum, »produziert einen ihr eigenen Raum.« (Lefèbvre 2006: 330f.) Ver-
worfen wird damit eine idealistische Konzeption des Raums zugunsten einer 
Theorie gesellschaftlicher Praxis, »die von den Subjekten und ihren sozialen 
Beziehungen ausgeht und die Aktionen und Situationen dieser Subjekte ana-
lysiert.« (Schmid 2005: 203) Im Gemachten des Raums wird so der Vorbehalt 
gegen dessen soziale Implikationen bzw. die Frage entschärft, »wie sich soziale, 
kulturelle oder mentale, also immaterielle Sachverhalte ›verräumlichen‹ lassen, 
wenn deren Bedeutung physisch-materiellen Gegebenheiten nicht inhärent, 
sondern ihnen ›auferlegt‹ sei.« (Hess-Lüttich 2009: 118) Der natürliche Raum 
bzw. der Raum in seiner territorialen Bedingtheit interessiert Lefèbvre nicht 
mehr; ebenso wenig interessieren ihn binäre Vorstellungen, die sich mit dem 
Verhältnis von physischem und sozialem Raum oder von Zentrum und Peri-
pherie befassen. Stattdessen sucht er den räumlichen Produktionsprozess als 
dialektisches Zusammenspiel dreier Raumebenen, als eine »Dreiheit von Wahr-
genommenem, Konzipiertem und Gelebtem« (Lefèbvre 2006: 336) zu fassen. 
Lefèbvre unterscheidet daher zwischen der räumlichen Praxis, den Raumreprä-
sentationen und den Repräsentationsräumen:

11 | Vgl. zusammenfassend den Beitrag von Jürgen Mittag in diesem Band sowie Mittag 

(2008).

12 | Die nachfolgenden Ausführungen folgen im Wesentlichen Heimböckel (2011: 37ff.).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 33

Der erste Raum (spatial practice/l’espace perçu) ist der wahrgenommene, erlebte und 

benutzte Raum, den die Akteure in ihrem alltäglichen Leben produzieren und reprodu-

zieren. Der zweite Raum (representation of space/l’espace conçu) meint den Raum des 

Wissens, der Zeichen und der Codes. Es ist der instrumentelle Raum der Technokraten, 

Stadtplaner und Wissenschaftler. Hierher gehören die von Raumexperten ersonnenen, 

theoretischen Raummodelle und Raumkonzepte, die auf die Wahrnehmung des Raums 

in der Praxis einwirken. […] Der dritte Raum (spaces of representation/l’espace vecu) 

schließlich ist der imaginier te Raum der Bilder und Symbole, in dem auch widerständige 

und alternative Raummodelle und Raumnutzungen ihren Platz haben. (Schroer 2008: 

138; vgl. Lefèbvre 2006: 335ff.)

Was mit diesem Raumverständnis in den Blick gerät, ist nicht nur die soziale 
Konstitution des Raums. Es eröffnen sich auch Einsichten über seine Funkti-
on und Bedeutung für die Herstellung sozialer Beziehungen, über Formen der 
Inklusion und Exklusion und – damit aufs Engste verknüpft – über das Zusam-
menwirken von Herrschaft, Macht und Raum. Ein solches Raumverständnis 
lässt sich auch für Fragen und Probleme der Interkulturalität fruchtbar machen. 
Denn dass wir es bei der Wahrnehmung, Konzeption und Lebensgestaltung 
des Interkulturellen nicht nur mit jeweils unterschiedlichen Akteuren, sondern 
auf der Ebene der wissenschaftlichen Beschäftigung auch mit zum Teil diszip-
linär unterschiedlichen Zugriffsweisen zu tun haben, liegt zwar auf der Hand. 
Gleichwohl ist es aber noch einmal zu betonen, weil in den Reden über Inter-
kulturalität diese Differenzierungen nicht immer deutlich gemacht bzw. zuwei-
len sogar bewusst vermieden werden. Der Vorwurf der Unklarheit, dem sich 
Begriff und Konzept der Interkulturalität konsequent ausgesetzt sehen, hat im 
Wesentlichen mit diesem Mangel an Differenzierung zu tun. Interdisziplinari-
tät kann hier Klärung schaffen, indem sich die Disziplinen wechselseitig über 
ihre Positionen aufklären und zugleich zur notwendigen Ausdifferenzierung 
des Gegenstandes im Sinne (s)einer Komplexitätserweitung (und nicht seiner 
Verflachung) beitragen.

Die Kulturhauptstadtthematik übernimmt in diesem Zusammenhang aus-
drücklich nicht die Funktion einer Erfüllungsgehilfin: Sie ist erstens der Gegen-
stand, an dem sich das Forschungsanliegen interdisziplinär ausrichtet, zweitens 
eröffnet sich mit ihr aber auch die Gelegenheit, den in den Kulturwissenschaf-
ten bereits reflektierten Prozess des Spatial turn auch für das Forschungspara-
digma der Interkulturalität (et vice versa) fruchtbar zu machen: indem nicht nur 
die Interkulturalität räumlich, sondern auch der Raum interkulturell gedacht 
wird.13

13 | Einen instruktiven Beitrag dazu liefer t Terkessidis (2010), indem er sein Konzept 

der »Interkultur« in den Bezugsrahmen der Stadt stellt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL34

Literatur

Ackermann, Andreas (2004): Das Eigene und das Fremde: Hybridität, Vielfalt und 
Kulturtransfer. In: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hg.): Handbuch der Kultur-
wissenschaften. Bd. 3: Themen und Tendenzen. Stuttgart/Weimar, S. 138-154.

Bachmann-Medick, Doris (2009): Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kul-
turwissenschaften. 3., neu bearb. Aufl. Reinbek.

Badwe, Neeti (2009): Vom bipolaren zum bilateralen Kultur- und Literaturver-
ständnis. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, S. 129-143.

Bahners, Patrick (2011): Die Panikmacher. Die deutsche Angst vor dem Islam. 
München.

Balsiger, Philipp W. (2005): Transdisziplinarität. München.
Blotevogel, Hans Heinrich (2001): Die Metropolregionen in der Raumordnungs-

politik Deutschlands – ein neues strategisches Raumbild? In: Geographica 
Helvetica 56, H. 3, S. 157-168.

Blumenberg, Hans (1971): Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos. 
In: Manfred Fuhrmann (Hg.): Terror und Spiel. München, S. 11-66.

Bohnen, Klaus (2003): Interdisziplinarität. In: Andrea Bogner/Alois Wierlacher 
(Hg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 243-256.

Braun, Ina/Scheidgen, Hermann Josef (Hg.; 2008): Interkulturalität. Wozu? Ha-
mid Reza Yousefi und Peter Gerdsen im Gespräch. Nordhausen.

Defila, Rico/Di Giulio, Antonietta (1998): Interdisziplinarität und Disziplinarität. 
In: Jan-Hendrik Olbertz (Hg.): Zwischen den Fächern – über den Dingen? 
Universalisierung versus Spezialisierung akademischer Bildung. Opladen, 
S. 111-137.

Dembeck, Till (2010): X oder U? Herders ›Interkulturalität‹. In: Dieter Heimböckel 
u.a. (Hg.): Zwischen Provokation und Usurpation. Interkulturalität als (un-)
vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenchaften. München, S. 104-
128.

Földes, Csaba (2009): Black Box ›Interkulturalität‹. Die unbekannte Bekannte 
(nicht nur) Deutsch als Fremd-/Zweitsprache. Rückblick, Kontext und Aus-
blick. In: Wirkendes Wort 59, S. 503-525.

Fornet-Betancourt, Raúl (2007): Interkulturalität in der Auseinandersetzung. 
Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2006): Von anderen Räumen (1974). In: Jörg Dünne/Stephan 
Günzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwis-
senschaften. Frankfurt a.M., S. 317-329.

Gaier, Ulrich (2007): Herder als Begründer des modernen Kulturbegriffs. In: Ger-
manisch-Romanische Monatsschrift 57, H. 1, S. 5-18.

Gutjahr, Ortrud (1998): Interkulturalität und Interdisziplinarität. In: Christine 
Maillard (Hg.): Du dialogue des disciplines: germanistique et interdisciplina-
rité. Straßburg, S. 135-149.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 35

– (2006): Von der Nationalkultur zur Interkulturalität. Zur literarischen Semanti-
sierung und Differenzbestimmung kollektiver Identitätskon-strukte. In: Maja 
Razbojnikova-Frateva/Hans-Gerd Winter (Hg.): Interkulturalität und National-
kultur in der deutschsprachigen Literatur. Dresden, S. 91-121.

Hamacher, Werner (2011): Heterautonomien. In: Zeitschrift für interkulturelle Ger-
manistik 2, H. 1, S. 117-138.

Hansen, Klaus P. (2000): Interkulturalität: eine Gewinn- und Verlustrechnung. 
In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, S. 289-306.

Heimböckel, Dieter (2010): »Terminologie für gutes Gewissen«? Interkulturalität 
und der neue Geist des Kapitalismus. In: Ders. u.a. (Hg.): Zwischen Provokati-
on und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der Literatur- 
und Sprachwissenschaften. München, S. 41-52.

– (2011): Die Metropolregion als (neuer) interkultureller Raum. In: Ernest W.B. 
Hess-Lüttich u.a. (Hg.): Metropolen als Ort der Begegnung und Isolation. In-
terkulturelle Perspektiven auf den urbanen Raum als Sujet in Literatur und 
Film. Frankfurt a.M. u.a., S. 33-51.

Heimböckel, Dieter/Mein, Georg (2010): Zwischen Provokation und Usurpation 
oder Nichtwissen als Zumutung des Fremden. In: Dies. u.a. (Hg.): Zwischen 
Provokation und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der 
Literatur- und Sprachwissenschaften. München, S. 9-14.

Hess-Lüttich, Ernest W.B. (2009): Spatial turn: Zum Raumkonzept in Kultur-
geographie und Literaturtheorie. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, 
S. 114-128.

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einfüh-
rung. Paderborn.

Jahraus, Oliver (2007): Inter- und Transdisziplinarität. In: Thomas Anz (Hg.): 
Handbuch Literaturwissenschaft. Bd. 2. Stuttgart/Weimar, S. 373-378.

Jungert, Michael u.a. (2010): Vorwort der Herausgeber. In: Ders. u.a. (Hg.): Inter-
disziplinarität. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. XI-XIII.

Kaube, Jürgen (2010): Multiple Paradigmatase. Eine neue Zeitschrift für Germa-
nistik liegt vor. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 2. Juni 2010 (Nr. 125).

Keller, Ursula (2000): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Perspektiven metropolitaner 
Kultur. Frankfurt a.M., S. 7-15.

Laak, Lothar van/Malsch, Katja (2010): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Literaturwissen-
schaft – interdisziplinär. Heidelberg, S. 7-12.

Lefèbvre, Henri (2006): Die Produktion des Raums (1974). In: Jörg Dünne/Ste-
phan Günzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kul-
turwissenschaften. Frankfurt a.M., S. 330-342.

Leggewie, Claus/Zifonun, Dariuš (2010): Was heißt Interkulturalität? In: Zeitschrift 
für interkulturelle Germanistik 1, H. 1, S. 11-31.

Liu, Alan (1989): The Power of Formalism: The New Historicism. In: English 
Litera ry History 56, H. 4, S. 721-771.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL36

Löffler, Winfried (2010): Vom Schlechten des Guten: Gibt es schlechte Interdiszi-
plinarität? In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinarität. Theorie, Praxis, 
Probleme. Darmstadt, S. 157-172.

Mainzner, Klaus (2010): Geleitwort: Interdisziplinarität und Schlüsselqualifikatio-
nen in der globalen Wissensgesellschaft. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Inter-
disziplinarität. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. VII-IX.

Mecklenburg, Norbert (2008): Das Mädchen aus der Fremde. Germanistik und 
interkulturelle Literaturwissenschaft. München.

Mein, Georg (2010): Germanisten-Bashing. Eine Replik auf Jürgen Kaube. In: 
Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 1, H. 2, S. 147-150.

Michaels, Walter Benn (2007): The Trouble with Diversity. How We Learned to 
Love Identity and Ignore Inequality. New York.

Mittag, Jürgen (2008): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas: Vom Instrument 
europäischer Identitätsstiftung zum tourismusträchtigen Publikumsmagne-
ten. In: Ders. (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 55-96.

Mittelstraß, Jürgen (2003): Transdisziplinarität – wissenschaftliche Zukunft und 
institutionelle Wirklichkeit. Konstanz.

Mohn, Jürgen (2005): Probleme der Interdisziplinarität und Interkulturalität. In: 
Bernhard Zimmermann (Hg.): Interdisziplinarität und Interkulturalität. Bei-
träge zum Zweiten Internationalen Tag. München/Mering, S. 21-32.

Moran, Joe (2002): Interdisciplinarity. London.
Nancy, Luc (1993): Lob der Vermischung: In: Lettre international, H. 21, S. 6-7.
Potthast, Thomas (2010): Epistemisch-moralische Hybride und das Problem inter-

disziplinärer Urteilsbildung. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinari-
tät. Theorie, Praxis, Probleme. Darmstadt, S. 173-191.

Rieger, Stefan/Schahadat, Schamma/Weinberg, Manfred (1999): Interkulturali-
tät – zwischen Inszenierung und Archiv. Vorwort. In: Dies. (Hg.): Interkultu-
ralität. Zwischen Inszenierung und Archiv. Tübingen, S. 9-26.

Scheiffele, Eberhard (2003): Interkulturelle Germanistik und Literaturkompara-
tistik: Konvergenzen, Divergenzen. In: Andrea Bogner/Alois Wierlacher (Hg.): 
Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 569-576.

Schiewer, Gesine Leonore (Hg.; 2009a) Interkulturelle Germanistik. Disziplinäre 
Kooperation in internationalen Feldern. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdspra-
che 35, S. 63-223.

– (2009b): Interkulturelle Germanistik – Disziplinäre Kooperation in internatio-
nalen Feldern. Kulturwissen – Informationstechnologie – Wirtschaftspraxis. 
In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 35, S. 63-80.

Schlaeger, Jürgen (2008): Interdisziplinarität. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler 
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 4., 
akt. u. erw. Aufl. Stuttgart/Weimar, S. 324f.

Schmidt, Christian (2005): Stadt, Raum und Gesellschaft. Henri Lefèbvre und die 
Theorie des Raumes. Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT INTERDISZIPLINÄR DENKEN 37

Schöning, Matthias/Weinberg, Manfred (2004): Ironie der Grenzen – Horizonte 
der Interkulturalität. In: Aleida Assmann u.a. (Hg.): Positionen der Kulturan-
thropologie. Frankfurt a.M., S. 196-222.

Schroer, Markus (2006): Räume, Orte, Grenzen. Auf dem Weg zu einer Soziologie 
des Raums. Frankfurt a.M.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und 
subalterne Artikulation. Wien.

Sukopp, Thomas (2010): Interdisziplinarität und Transdisziplinarität. Definitionen 
und Konzepte. In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinarität. Theorie, Pra-
xis, Probleme. Darmstadt, S. 13-29.

Terkessidis, Mark (2010): Interkultur. Frankfurt a.M.
Todorov, Tzvetan (1985): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. 

Frankfurt a.M.
– (2010): Die Angst vor den Barbaren. Kulturelle Vielfalt versus Kampf der Kultu-

ren. Hamburg.
Uerlings, Herbert (2011): Interkulturelle Germanistik/Postkoloniale Studien in der 

Neueren deutschen Literaturwissenschaft. Eine Zwischenbilanz zum Grad ihrer 
Etablierung. In: Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 2, H. 1, S. 27-38.

Vollmer, Gerhard (2010): Interdisziplinarität – unerlässlich, aber leider unmög-
lich? In: Michael Jungert u.a. (Hg.): Interdisziplinarität. Theorie, Praxis, Prob-
leme. Darmstadt, S. 47-75.

Waldenfels, Bernhard (1999): Topographie des Fremden. Studien zur Phänomeno-
logie des Fremden I. 2. Aufl. Frankfurt a.M.

– (2000): Zwischen den Kulturen. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, 
S. 245-261.

Wehling, Peter (2006): Im Schatten des Wissens? Perspektiven der Soziologie des 
Nichtwissens. Konstanz.

Welsch, Wolfgang (2000): Transkulturalität. Zwischen Globalisierung und Parti-
kularisierung. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 26, S. 327-351.

Wierlacher, Alois (2003a): Interkulturalität. In: Andrea Bogner/Ders. (Hg.): Hand-
buch interkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 257-264.

– (2003b): Interkulturelle Germanistik. Zu ihrer Geschichte und Theorie. Mit ei-
ner Forschungsbibliographie. In: Andrea Bogner/Ders. (Hg.): Handbuch in-
terkulturelle Germanistik. Stuttgart/Weimar, S. 1-45.

Wynne, Brian (1992): Uncertainty and environmental learning. Reconceiving sci-
ence and policy in the preventive paradigm. In: Global Environmental Change 
2, S. 111-127.

Yousefi, Hamid Reza/Fischer, Klaus (2010) (Hg.): Interkulturalität. Diskussionsfel-
der eines umfassenden Begriffs. Nordhausen.

Zima, Peter V. (Hg.; 2000a): Vergleichende Wissenschaften. Interdisziplinarität 
und Interkulturalität in den Komparatistiken. Tübingen.

– (2000b): Vorwort. In: Ders. (Hg.): Vergleichende Wissenschaften. Interdiszipli-
narität und Interkulturalität in den Komparatistiken. Tübingen, S. 7-14.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETER HEIMBÖCKEL38

Zimmermann, Bernhard (Hg.; 2000): Interdisziplinarität und Interkulturalität. 
Beiträge zum Zweiten Internationalen Tag. München/Mering.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interkulturalität als Standortfaktor
Ambivalenzen einer (inter-)
kulturinstrumentalisierenden Stadtpolitik

Simon Güntner

Die Idee der ›Kulturhauptstadt Europas‹ entstand in den frühen 1980er Jahren – 
zu einer Zeit, als sich Europa in einem Strukturwandel befand, von dem die gro-
ßen Städte in besonderer Weise betroffen waren. Die Deindustrialisierung führ-
te zum Niedergang bisheriger Schlüsselökonomien, zu Massenarbeitslosigkeit 
und neuer Armut. Die Städte – konkreter: ihre Regierungen und Verwaltun-
gen – sahen sich mit der Aufgabe konfrontiert, angesichts der weggebrochenen 
wirtschaftlichen Basis neue Wege zu gehen. Mit Blick auf die Dienstleistungsge-
sellschaft als Hoffnungsträgerin wurde ›Kultur‹ bald als Standortfaktor erkannt 
und bekam eine zentrale Rolle in den Stadtumbaustrategien zugewiesen. Auf 
die Indienstnahme der ›Kultur‹ folgte in den vergangenen Jahren zunehmend 
auch die ›Interkulturalität‹, die Selbstdarstellung als für Investitionen, Touris-
mus und neue Arbeitskräfte ›offene‹ Stadt. Diese Inszenierung argumentiert 
jedoch mit Thesen und Annahmen, die die strukturellen Zusammenhänge ur-
baner Probleme ausblenden oder nur streifen. 

Der folgende Beitrag zeichnet diese Zusammenhänge nach. Dazu werden 
in einem ersten Schritt aus einer stadtsoziologischen Perspektive der Begriff der 
›Urbanität‹ eingeführt und die Bedingungen für ein friedliches Zusammenle-
ben vielfältiger Kulturen und soziale Integration in der Großstadt diskutiert. In 
den Städten (West-)Europas, so der zweite Schritt der Argumentation, wurde 
diese Integration durch wohlfahrtsstaatliche Arrangements gewährleistet, die 
jedoch mit dem wirtschaftlichen Strukturwandel in eine Finanzierungs- und 
auch Legitimierungskrise gerieten. Die seit den 1980er Jahren verfolgten sozial- 
und stadtpolitischen Reformen unterminieren jedoch diese Grundlagen, was 
eine weitere Verschärfung der sozialräumlichen Segregation in den Städten mit 
sich bringt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER40

In den Stadterneuerungs- und Umbaumaßnahmen, mit denen die Stadt-
verwaltungen auf diese Herausforderungen reagieren, spielt zunehmend auch 
Kultur eine wichtige Rolle, und zwar als Standort- und Marketingfaktor, um 
einzelne Gebiete oder auch ganze Städte für dienstleistungsorientierte Ansied-
lungen attraktiv zu machen. Zu diesem Zweck nutzen die Stadtverwaltungen 
Gelegenheiten wie die Kulturhauptstadtkampagne und ähnliche Initiativen. 
Auf eine Welle der kulturorientierten Stadterneuerung folgten dabei in jünge-
rer Zeit auch eine Reihe von Projekten und Strategien, die die Vielfalt an Bevöl-
kerungsgruppen in einer Stadt als Imagefaktor entdecken, mit Begriffen wie 
›Interkulturalität‹und ›Diversity‹ labeln und entsprechend vermarkten. 

Die Darstellung dieser Entwicklung mündet in die These, dass die Ins-
trumentalisierung von ›Kultur‹ und ›Interkultur‹ für eine unternehmerische 
Stadtpolitik mit inhaltlichen Engführungen einhergeht. Eine auf die Förderung 
von Interkulturalität zielende Politik hingegen müsste die oftmals simplifizie-
renden Annahmen dieser Strategien überwinden. 

1. Urbanität. Bedingungen des Zusammenlebens in 
 der Großstadt

Unter den vielen Versuchen, das Wesen einer Großstadt zu fassen, lassen sich 
zwei Ansätze nennen, die bis heute als zentrale Bezugspunkte der Stadtsoziologie 
gelten. Zum einen sind dies die Überlegungen des Philosophen und Soziologen 
Georg Simmel, der um 1900 unter dem Eindruck Berlins Urbanität als eine Geis-
teshaltung beschrieb. Mit Begriffen wie »Blasiertheit« und »Reserviertheit« schil-
derte er, wie der Großstädter (Simmel hatte tatsächlich in erster Linie den Mann 
im Blick) sich gegen die Zumutungen der urbanen Reizüberflutung zur Wehr 
setzte. Seine »Verstandesmäßigkeit« diente ihm »als Präservativ des subjektiven 
Lebens gegen die Vergewaltigungen der Großstadt« (Simmel 2006: 11). In Sim-
mels Großstadt ist, so fasst der Stadtsoziologe Häußermann die Argumentation 
zusammen, »Distanz […] Voraussetzung des Zusammenlebens«, es geht um »Le-
ben und leben lassen« (Häußermann 1994: 92). 

Inspiriert von Simmels Überlegungen beschäftigte sich einer seiner Schü-
ler, Robert Ezra Park, mit der räumlichen Organisation von Großstädten, am 
Beispiel von Chicago. Der heute als Mitbegründer der sogenannten Chicagoer 
Schule geltende Soziologe untersuchte, wie und wo sich die Zuwanderer in der 
Stadt niederließen, und identifizierte die Community als »typische Vergesell-
schaftungsform in der modernen Gesellschaft« (Häußermann 1994: 93): Auf 
der Suche nach »Stallwärme« finden sie sich in »warmen Nestern« zusammen. 
Seine Großstadt ist ein »Mosaik von kleinen Welten, die sich berühren, aber 
nicht durchdringen« (Park 1992: 40). Die räumliche Segregation dieser Com-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 41

munities ist für Park »Voraussetzung für die soziale Integration in der Groß-
stadt« (Häußermann 1994: 94). 

Sowohl die ›Stadt der Kälte‹ bei Simmel als auch Parks ›Stadt der warmen 
Nester‹ markieren den Charakter der modernen Großstadt im Kontrast zur me-
chanischen Solidarität traditionaler Gesellschaften (vgl. ebd.). Bedeutsam ist 
nun, und dies stellt Häußermann in seiner Auseinandersetzung mit den bei-
den Theorien in aller Klarheit heraus, dass diese individualisierte Gesellschaft 
höchst voraussetzungsvoll ist: »[E]rst die materielle Unabhängigkeit erlaubt es 
dem Individuum, sich von moralischen Ansprüchen anderer frei zu machen«. 
Die Einbindung in die Arbeits- und Wohnungsmärkte in einer ökonomisch 
wachsenden Stadt muss gegeben sein: »Urbanität ist geregelte soziale Gleich-
gültigkeit zwischen einander Fremden auf der Basis einer gesicherten systemi-
schen Integration«. Denn: »kein soziales System kann auf Dauer nur durch die 
Attitüde des gegenseitigen Wegsehens, des Abschirmens und der Indifferenz 
zusammengehalten werden« (ebd.).

In der westeuropäischen Stadt im 20. Jahrhundert wurde diese Integrati-
onsleistung in erster Linie durch einen auf Dekommodifizierung ausgerichte-
ten Wohlfahrtsstaat erzielt, der die Einschränkung der Marktabhängigkeit der 
Arbeiter/-innen zum Ziel hatte und dabei oftmals auch eine soziale Wohnungspo-
litik umfasste. Stadtpolitik trug dabei phasenweise Züge einer »Simultanpolitik«, 
die zugleich Wachstum befördern und deren sozialen Nebenfolgen abmildern 
sollte (Häußermann/Läpple/Siebel 2008: 91, unter Verweis auf Offe 1972). 

Auch im »goldenen Zeitalter des Wohlfahrtsstaates« (Flora 1986: XXII) 
war die Integrationsleistung der Städte jedoch lückenhaft. Bestimmte Zuwan-
derergruppen, insbesondere Flüchtlinge, aber auch etwa die ›Gastarbeiter‹ in 
Westdeutschland und verschiedene ethnische Minderheiten (am dramatischs-
ten in vielen Städten sicherlich die Sinti und Roma) wurden – über Marktme-
chanismen, aber durchaus auch mittels verwaltungstechnischer Steuerung und 
Belegungspolitik – in abseitige Lagen, Baracken und temporäre Unterkünfte 
verwiesen (vgl. Hess/Mechler 1973). Andererseits drängten die aufstrebenden 
Mittelschichten in die grünen, mit dem Auto nun erreichbaren Vororte; auch 
die Verlockungen der staatlichen Eigentumsförderung leisteten ihren Beitrag 
zu Suburbanisierung und Stadtflucht.

1.1 Krisenerscheinungen der europäischen Stadt 

Das Modell der über Wachstum, Arbeitsteilung und Umverteilung gesicherten 
Integration in der europäischen Stadt kam mit den (Neben-)Effekten der wohl-
fahrtsstaatlichen Steuerung an seine Grenzen und geriet in der Folge sogar, 
verschärft durch das Wegbrechen seiner industriellen Basis und seiner öko-
nomischen Voraussetzungen, in eine regelrechte Krise. In den 1980er Jahren 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER42

mehrten sich, zunächst in den industriellen Ballungsräumen Großbritanniens, 
Frankreichs und Westdeutschlands, aber zunehmend auch in anderen Regi-
onen die Anzeichen einer sozialen und räumlichen Spaltung der Städte (vgl. 
u.a. Häußermann/Siebel 1987; Marcuse 1989; Dangschat 1995). Der Deutsche 
Städtetag wies erstmals schon 1979 auf »soziale Brennpunkte« hin. Die Kom-
munen reagierten auf die neuen Rahmenbedingungen mit einer unternehme-
rischen, wettbewerbsorientierten Politik der Deregulierung und Privatisierung 
(beispielhaft das vom damaligen Ersten Bürgermeister der Freien und Hanse-
stadt Hamburg Klaus von Dohnanyi ausgerufene »Unternehmen Hamburg«, 
vgl. Dohnanyi 1983). Nach der Rezession 1992/93 gingen die Bürgermeister der 
westdeutschen Großstädte mit dem Manifest Rettet unsere Städte jetzt! an die 
Öffentlichkeit.1 Dort zeichnen sie ein alarmierendes Bild: 

Unsere großen Städte sind in Gefahr: In ihnen konzentrieren sich zuallererst die Miß-

stände unserer Gesellschaft. Schon heute sind Großstädte Brennpunkte sozialer Kon-

flikte. Die Stadtgesellschaft drif tet auseinander […]. Wir brauchen eine Gemeinsinn 

stif tende Politik und eine Lebensumwelt, die das Gefühl von Heimat und Geborgenheit 

vermitteln […]. (Kronawitter u.a. 1994: 7ff.)

Als Ursachen für die katastrophale Lage werden dabei just jene Faktoren her-
angezogen, auf die die unternehmerische Stadtpolitik zuvor gesetzt hatte. So 
nennt Dohnanyis Nachfolger Henning Voscherau dort beispielsweise explizit 
Deindustrialisierung und Arbeitsplatzabbau, Standortwettbewerb, Steuerpo-
litik, eigentumsorientierte Wohnungspolitik und sinkende Leistungsniveaus 
in der Sozialpolitik (vgl. auch Voscherau 1994: 91ff.; Freyberg 1996: 93ff.). In 
ihrer Verzweiflung zogen die Bürgermeister jedoch eine folgenreiche Konse-
quenz: 

Uns hilf t nur eisernes Sparen auf allen Ebenen – Tabus darf es nicht geben […] In vielen 

Bereichen müssen wir sogar Maßnahmen ergreifen, von denen wir wissen, daß sie kon-

traproduktiv sind: Manche Kürzungen im Jugendbereich zum Beispiel können schnell 

die Erziehungsprobleme verschärfen […]. Wir wissen auch, daß der Abbau städtischer 

Dienstleistungen die Ärmsten am stärksten trif f t (Kronawitter u.a. 1994: 7ff.).

Die von wegbrechenden Steuereinnahmen ausgelöste Kürzungspolitik fügte 
sich ein in einen sozial- und strukturpolitischen Paradigmenwechsel, der im 
ausgehenden 20. Jahrhundert in vielen (west-)europäischen Staaten und auch 

1 | Dabei haben die Bürgermeister bewusst das Motto der Vollversammlung des Städ-

tetags 1971 aufgegrif fen, wo es um die städtebaulichen Nebenwirkungen des wir t-

schaftlichen Booms ging (vgl. Sulzer 2006).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 43

in der europäischen Kommission die Reformprozesse dominierte.2 Mit dem 
Ziel der ›Rekommodifizierung‹ ging es nun weniger darum, die Nebenwirkun-
gen ökonomischen Wachstums für die Betroffenen abzufedern (etwa durch 
Schutzrechte für Arbeiter/-innen), sondern ihre Beschäftigungsfähigkeit durch 
Aktivierungspolitiken (wieder-)herzustellen (vgl. Pierson 2001). 

1.2 Revitalisierungspolitik zur Rettung der Städte

In dieser schwierigen Phase der Stadtentwicklung vollzog sich ein Wandel der 
Stadtpolitik. Mit Leitbildern wie dem ›Unternehmen Stadt‹ und der ›Entrepre-
neurial City‹ mühten sich Bürgermeister/-innen und Stadtverwaltungen seit 
den 1980er Jahren, Investitionen anzuwerben und damit Steuereinnahmen 
und neue Arbeitsplätze zu generieren (vgl. Harvey 1989, Hall/Hubbard 1998). 
Zur Sanierung der Haushalte wurden städtische Unternehmen privatisiert und 
neue Kooperationen initiiert, sogenannte Public-Private-Partnerships. Begleitet 
wurde dieser Wandel durch Stadtmarketing, Großprojekte und Großereignisse, 
um im zunehmend globalen Standortwettbewerb zu bestehen. Über die Image-
produktion sollte die Stadt eine einzigartige, zukunftsorientierte Marke werden, 
die neue Industrien, insbesondere im Dienstleistungsbereich, aber auch Tou-
risten und jede Form von Investitionen anzieht. Großveranstaltungen wurden 
dazu genutzt, die (Innen-)Städte umzubauen und ihnen ein neues, für die neu-
en Dienstleistungsökonomien attraktives, Gesicht zu geben. 

Bekannte Beispiele sind die Kulturhauptstadtkampagne der Stadt Glasgow 
1990, die Olympischen Sommerspiele in Barcelona 1992, der Bau des Guggen-
heim-Museums in Bilbao 1997, die Weltausstellungen (Expo) 1998 in Lissabon 
und 2000 in Hannover sowie die ›Internationale Bauausstellung (IBA) Emscher 
Park‹ 1989-1999. Im Zuge der ›IBA Emscher Park‹ beispielsweise wurden viele 
Industrieflächen geöffnet, ökologisch revitalisiert und neuen Nutzungen zuge-
führt. ›IBA‹-Projekte wie der Landschaftspark Nord in Duisburg, der Gasome-
ter in Oberhausen, die Zeche Zollverein in Essen und die Jahrhunderthalle in 
Bochum sind inzwischen zu Wahrzeichen des ›neuen Ruhrgebiets‹ geworden; 
sie bildeten auch jüngst die Kulisse für die Veranstaltungen im Rahmen der 
›Kulturhauptstadt Ruhr.2010‹. 

Der hier nur holzschnittartig skizzierte Formwandel der Struktur- und 
Stadtpolitik durch Projekte, Festivals und Partnerschaften ist eine spezifische 
Ausdrucksform der allgemeinen ›Projektifizierung‹ der spätmodernen Gesell-
schaft, die seit den Krisenerscheinungen des arbeitsteiligen, fordistischen Pro-

2 | Auf EU-Ebene lässt sich das Jahr 1993 als wichtiger Meilenstein markieren, als die 

Europäische Kommission das Weißbuch Wachstum, Wettbewerbsfähigkeit, Beschäfti-

gung veröffentlichte (vgl. Europäische Kommission 1993).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER44

duktions- und Organisationsmodells in der Gestaltung ökonomischer und so-
zialer Beziehungen an Bedeutung gewinnt (Lundin/Söderholm 1998; vgl. auch 
Boltanski/Chiapello 2006). Für Menschen (vgl. Sennett 1998), Organisationen 
(vgl. Castells 1996), aber auch Regionen (vgl. Cooke/Morgan 1997) und Städte 
(vgl. Florida 2005) gelten zunehmend Wertmaßstäbe wie Flexibilität und An-
passungsfähigkeit, Innovation und Kreativität, um in der globalen Netzwerk-
ökonomie zu bestehen. Den Strategien der Festivalisierung und Imagepolitik 
ist dabei ein Streben nach Aufmerksamkeit gemein, die als kapitalisierbare Res-
source erkannt und zum Bezugspunkt der Aktivitäten gemacht wird (vgl. zur 
Ökonomie der Aufmerksamkeit: Franck 1998 u. Prisching 2009). 

In diesen Trend reihten sich auch die Kulturhauptstadtbewerbungen ein: 
Die Kulturhauptstadt-Inititative und die mit ihr verbundenen Aufmerksam-
keitsversprechungen boten den Stadtverwaltungen eine Gelegenheit, lokale Ko-
alitionen zu initiieren, dort Kräfte zu bündeln, und schließlich entsprechende 
Investitionen zu legitimieren (vgl. Mooney 2004; Mittag 2008). Die Program-
me wurden genutzt, um Erneuerungs- und Umbaumaßnahmen zu flankieren 
und in Szene zu setzen. Von Beginn an wurde diese Entwicklung kritisch kom-
mentiert. Häußermann und Siebel kommentierten schon 1987: »Die Ästhetisie-
rung der Stadt schafft das Elend nicht ab, sondern nur beiseite« (Häußermann/
Siebel 1987: 209).

2. Die Kulturhauptstadtinitiative als
 Standortpolitik

Die Idee der ›Kulturhauptstadt Europas‹ war erstmals von der damaligen grie-
chischen Kulturministerin Melina Mercouri auf einem informellen Minister/
-innentreffen am 28. November 1983 in Athen geäußert worden – zu einer 
Zeit, in der mit der wirtschaftlichen Strukturkrise auch die europäische Inte-
gration ins Stocken geraten war. In dieser Situation loteten die Regierungen 
der Mitgliedstaaten die Möglichkeit aus, der Gestaltung einer gemeinsamen 
europäischen Identität durch kulturelle und soziale Initiativen neuen Schwung 
zu verleihen. Athen war dann 1985 die erste sogenannte Kulturstadt, es folgten 
Florenz, Amsterdam, West-Berlin und Paris (vgl. Mittag 2008). 

Eine erste Zäsur vollzog sich 1990, als mit Glasgow nicht nur eine Stadt 
ausgewählt wurde, die bislang kaum mit europäischer Hochkultur in Verbin-
dung gebracht worden war. Glasgow legte zudem ein ganzjähriges Veranstal-
tungsprogramm vor und bettete dieses in seine schon Jahre zuvor unter dem 
Slogan »Glasgow’s Miles Better« begonnene Stadtentwicklungskampagne ein. 
Die Stadt nutzte die Initiative zu einer umfassenden Imagepolitik, die gezielt 
Kultur als Faktor der Stadtentwicklung thematisierte und damit weit über die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 45

zuvor auf hochkulturelle Events begrenzten Ansätze hinausging. Der »Glasgow 
Effect« inspirierte sodann eine – wie oben gezeigt: weit über die Kulturhaupt-
stadtinitiative hinausgehende – europaweite Bewegung der Festivalisierung der 
Stadtentwicklung.3 

Abb. 1 und 2: Logo »Glasgow’s Miles Better«, daneben: Poster der
 Worker’s City Campaign4 

2.1 Kultur als Imagefaktor 

Seither wurde die Kulturhauptstadtinitiative insbesondere von Städten einge-
setzt, um mit diesem Label Imagekampagnen und Restrukturierungsstrategien 
voranzubringen. Kultur wurde als »strategische Waffe« im Städtewettbewerb 
(Richards 2000), als »Euphemismus für den Konkurrenzkampf« und als »Res-
source […], um ökonomische Impulse zu setzen«, interpretiert (Prisching 2009: 
5). Somit sind diese Strategien weniger als Kulturpolitik zu charakterisieren, 
sondern eher als kulturinstrumentalisierende Standort- und Stadtpolitik – ihr 
Ziel ist nicht die Förderung von Kultur per se, sondern der Umbau der Stadt. 
Kritiker/-innen machen diese Standortpolitik jedoch auch für eine Verschär-
fung der sozialen Ungleichheit in den betroffenen Städten verantwortlich. So 
betonte etwa Mooney mit Blick auf Glasgow 1990, dass die Stadt nicht in ihrer 

3 | Der Begrif f »Glasgow Effect« wurde von dem Architekturkritiker Jonathan Glancey 

verwendet, als er die Kulturhauptstadtbewerbung von Liverpool kommentier te (vgl. 

Glancey 2003, Erkök 2009). Als Fußnote sei erwähnt, dass in den letzten Jahren in der 

Stadtforschung ein gänzlich anderer »Glasgow Effect« diskutier t wird, nämlich das Phä-

nomen, dass in dieser Stadt die Lebenserwartung für benachteiligte Bevölkerungsgrup-

pen signifikant geringer ist als in vergleichbaren Städten (vgl. u.a. Walsh u.a. 2010).

4 | Quellen: http://www.hiddenglasgow.com/misc/images/glasgow_smiles_better.jpg 

[Oktober 2011] und Mooney 2004: 332.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER46

Gesamtheit an dem Event beteiligt war oder von ihm profitierte, sondern nur 
ein Teil der Bevölkerung:

The type of strategy adopted in Glasgow – »the Glasgow model« – has contributed to 

the worsening levels of poverty and deprivation and to the deepening inequalities that 

characterise the City today. It has done this primarily by constructing Glasgow’s future – 

and the future for tens of thousands of Glaswegians – as a low paid, workforce grateful 

from the breadcrumbs from the tables of the entrepreneurs and investors upon which 

so much effor t is spent in attracting and cosseting – and by marginalising and ruling out 

any alternative strategy based upon largescale public sector investment in sustainable 

and socially necessary facilities and services […]. There appears to have been little 

ef for t to secure quality manufacturing employment of a type that might be attractive to 

many of those out of work and which might offer full-time, sustainable work of a better 

quality than that on offer in the »cappuccino« economy that is now such a pervasive 

feature of the city centre. (Mooney 2004: 337).

Dieses ›Ausblenden‹ von jenen Gruppen, die vom ökonomischen Struktur-
wandel besonders negativ betroffen waren, kann auch die Form von Verdrän-
gung annehmen, wenn unerwünschte Bewohner/-innen und ihre Häuser und 
Wohnungen neuen kaufkräftigen Zielgruppen weichen müssen. In einigen 
Kulturhauptstädten führten die an die Hauptstadtkampagne gekoppelten Stadt-
erneuerungsmaßnahmen zu solchen Gentrifizierungsprozessen, bekannt sind 
die Effekte vor allem aus dem Stadtteil Temple Bar in Dublin (vgl. McCarthy 
1998). Ähnliches zeigt sich derzeit in Istanbul, einer der beiden ›Europäischen 
Kulturhauptstädte‹ 2010. Was in offiziellen Präsentationen gepriesen wird als 
»kunstvolle Restaurierung«, bedeutet in der Praxis den Abriss von ganzen 
Häuserblocks verbunden mit einer neuen Parzellierung und Architektur (vgl. 
Colakoglu 2008).5 Ein Teil der Stadtgeschichte, in diesem Fall z.B. eine Jahr-
hunderte alte Roma-Siedlung sowie einige jüdische und griechisch-orthodoxe 
Ecken, müssen einer neuen, pseudo-historisierenden, zugleich frei erfundenen 
Architektur, die sich aus Versatzstücken islamischer Baustile speist, weichen. 
Man könnte auch sagen: »Die Kulturhauptstadt fegt aus« (Thumann 2010).

Dieser Befund einer revanchistischen Stadtpolitik kann jedoch nicht ver-
allgemeinert werden. Einige Projekte und Initiativen zielten explizit auch auf 
soziale Eingliederung. Beispielhaft sei hier auf ›Graz 2003‹ hingewiesen, wo 
sich nicht nur ein Projekt der »Kultur der Menschenrechte« widmete, son-
dern auch in mehreren hundert Substandardwohnungen Nasszellen (mit dem 

5 | Eine offizielle Präsentation von Istanbul 2010 beschreibt dies wie folgt: »Some his- Eine offizielle Präsentation von Istanbul 2010 beschreibt dies wie folgt: »Some his-

torical districts of Istanbul such as Fener and Balat (the old jewish and greek or thodox 

quarters) are skilfully being restored«; und: »Some run down neighbourhoods by the old 

city walls are being cleaned and restored« (vgl. Colakoglu 2008).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 47

Kulturhauptstadt-Logo) eingebaut wurden, gemäß dem Leitbild »Eine Kultur-
hauptstadt kann sich keine Substandardwohnungen leisten […] und muss für 
alle sozialen Schichten spürbar sein!«, so der damalige Wohnungsstadtrat Kal-
tenegger.6 

Abb. 3: Nasszellenkachel Graz 20037

2.2 Die Dehnung des Kulturbegriffs

Mit dem Jahr 2007 führte die Neuorganisation der Finanzierung und Bewer-
bungsmodalitäten zu einer Zäsur in der Kulturhauptstadtinitiative. Die ›euro-
päische Dimension‹ sollte gestärkt werden, die zuvor deutlich hinter die Marke-
tinginteressen der ausrichtenden Städte zurückgefallen war (vgl. Mittag 2008: 
28). Dazu zählte explizit auch die Förderung des interkulturellen Dialogs als 
Programmbestandteil (vgl. Europäische Kommission 2009: 13). Auch müs-
sen sich die Bewerbungen seither in jedem Fall mit dem Zusammenhang von 
›Stadt und Bürger‹ befassen, womit gemeint ist, Letztere an den Programmen 
zu beteiligen und die Events an eine »längerfristige Strategie für die kulturelle 
und soziale Entwicklung der Stadt« zu binden (ebd.: 3). 

Dass diese Zielsetzung von den Bewerberstädten mitgetragen wird, zeigt 
sich in der Budapester Erklärung der deutschen und ungarischen Bewerberin-
nen für das Hauptstadtjahr 2010: »Europäische Kulturhauptstadt zielt auf lokal 
getragene, nachhaltige und integrierte Stadtentwicklung als kulturelles Projekt« 
(Budapester Erklärung, zit. n. Schwencke 2005: 38; s. a. Oerters 2008: 109). Welch 
weitreichende Erwartungen an die Initiative und die teilnehmenden Städte ge-
stellt werden, und welch weitgefasster Begriff von ›Kultur‹ dahintersteht, zeigt 
die folgende Passage dieser Erklärung: 

6 | Statement des Wohnungsstadtrats Kaltenegger, dokumentier t auf http://www.

graz03.at [Oktober 2011].

7 | Quelle: www.graz03.at, © Harry Schif fer; vgl. http://www.graz03.at/servlet/sls/

Tornado/web/2003/content/D02F89E239FA0B9AC1256E380052A500 [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER48

Künftige Kulturhauptstädte Europas sollten unter Beweis stellen, dass sie die Fähigkeit 

besitzen, mittels kultureller Instrumentarien Lösungswege für gesellschaftliche Ent-

wicklungsprobleme in Europa zu schaffen, die auch für andere Städte Beispielcharakter 

besitzen, insbesondere:

– in der intensiven Diskussion der in der Verfassung für Europa vereinbarten Wer-

te und Ziele 

– im Umgang mit kulturellen Unterschieden, die jetzt in den Städten viel unmit-

telbarer aufeinander tref fen

– in der Verbindung von Migrationsprozessen mit der Herausbildung einer mo-

dernen europäischen Identität,

– im Ausgleich von strukturellen und sozialen Unterschieden,

– in der Auseinandersetzung mit dem neuen Verhältnis von Städten und Regio-

nen

– Schaffung neuer Strukturen des Wir tschaftens und Lebens und neuer Arbeits-

plätze in den Städten und Regionen Europas. (Budapester Erklärung, zitier t 

nach Schwencke 2005: 38)

Auch die Kulturhauptstadtkampagne Ruhr.2010 fügte sich mit ihrem struktur-
politischen Anspruch deutlich in diese Interpretation ein (vgl. beispielhaft Sie-
vers 2009). Die Programmatik stützte sich auf die drei Leitthemen ›Mythos‹, 
›Metropole‹ und ›Europa‹ und knüpfte explizit an den mit der ›IBA Emscher 
Park‹ begonnenen Umbauprozess an. Im Programmteil ›Metropole gestalten‹ 
ging es beispielsweise darum, die Vision der IBA weiterzuführen:

Das seit der Internationalen Bauausstellung Emscher Park (1989-1999) gewandelte 

Verständnis, nicht nur naturbelassene, sondern auch von Menschenhand gestaltete 

Räume als »Landschaft« wahrzunehmen, ist hier bereits verinnerlicht. Die Metropole ist 

Realität und muss nicht mehr gebaut werden – aber sie muss gestaltet werden. 2010 

geht es um die gemeinsame Vision der Metropole Ruhr. Mit den baukulturellen und 

künstlerischen Arbeiten im Programmbereich »Metropole gestalten« weckt die Kultur-

hauptstadt Neugierde, indem sie die Bedeutung der Orte verändert, sie neu er findet 

oder umwidmet.8 

Durch das gesamte Programm der Ruhr.2010 zieht sich der Ansatz, das Ruhrge-
biet nicht als Kulisse für kulturelle Aktivitäten zu sehen, sondern die Region im 
Wandel als expliziten Referenzpunkt den künstlerischen Auseinandersetzun-
gen zugrunde zu legen. Das in der Regionalpresse als Höhepunkt des Jahres 

8 | Vgl. das Programm zu Ruhr.2010 auf der offiziellen Website der Kampagne: http://

www.essen-fuer-das-ruhrgebiet.ruhr2010.de/programm/metropole-gestalten/die-

idee.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 49

gefeierte Volksfest ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹, bei dem auf einem 60 Kilome-
ter langen Streckenabschnitt der Autobahn A40 etwa drei Millionen Menschen 
sich und ihre Region feierten und »sich ihrer Wurzeln bewusst« wurden, wie es 
die Programmgestalter/-innen auf ihrer Website interpretierten, war vielleicht 
die eigenwilligste Interpretation dieser Idee.9 Andere Projekte setzten sich mit 
den Grenzen und ›Schattenwelten‹ in der Region auseinander, setzten ›starke 
Orte‹ oder auch Abwasserkanäle (›Über Wasser Gehen‹) in Szene.

Abb. 4: ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹

© Matthias Duschner

3. Interkulturalität und Offenheit als Leitbilder der
 Stadtpolitik

In der Ausweitung des Kulturbegriffs, wie sie etwa in den Programmvorgaben 
mit den Bestandteilen ›europäische Dimension‹ und ›Stadt und Bürger‹ gefordert 
wird, ist die Thematisierung von Zuwanderung und alltäglichem Zusammenle-
ben in der Stadt als ›Interkulturalität‹ angelegt, ohne dass diese weiter konkreti-

9 | Zitat aus: http://www.essen-fuer-das-ruhrgebiet.ruhr2010.de/programm/feste-

feiern/die-idee.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER50

siert wird. Die Definition des Gehalts dieser ›Interkulturalität‹ wird dann jeweils 
in einem Projekt, meist einer künstlerischen Auseinandersetzung im Rahmen 
eines Festivalprogramms, verhandelt. Interkulturalität, so hat Dieter Heimböckel 
herausgearbeitet, dient durchaus als »Beruhigungsformel« angesichts der Zumu-
tungen und Widersprüche gegenwärtiger kapitalistischer Verwertungsprozesse: 
Sie bedient sowohl das »Begehren nach kritischer Selbstaufklärung« wie auch das 
»Umorientierungsbedürfnis einer multikulturell geprägten Gesellschaft« (Heim-
böckel 2010: 49). Im Kontext von Stadtumbau, Privatisierung von öffentlichem 
Raum, Sparhaushalten und den entsprechenden Rechtfertigungszwängen ist es 
naheliegend, dass Veranstaltungen, die Interkulturalität als Element des Struk-
turwandels inszenieren, auch eingesetzt werden, um der (angesichts prekärer 
Lebensverhältnisse ›beunruhigten‹) Bevölkerung Integrations- und Partizipati-
onsangebote zu vermitteln (und so auch ›beruhigend‹ zu wirken). 

Inspiriert von solchen lokalen Thematisierungsarbeiten im Rahmen der 
Kulturhauptstadt initiative und von ähnlichen Kampagnen, wie v. a. den thema-
tischen, von den EU-Institutionen ausgerufenen ›Europäischen Jahren‹, haben 
die europäischen Großstädte im vergangenen Jahrzehnt eine Vielzahl an Initi-
ativen und Netzwerken ins Leben gerufen, die darauf abzielen, die Städte als 
offene und kreative Orte zu vermarkten. In zwei dieser Initiativen wird diese 
Legitimationsfunktion der Interkulturalität besonders deutlich, da sie ihren 
Verwertungszusammenhang explizieren und zum Gegenstand der Aktivitäten 
machen. Dies sind die Projektnetzwerke ›Intercultural Cities‹ und ›OpenCi-
ties‹, die im Folgenden exemplarisch beschrieben werden. 

Anlässlich des ›Europäischen Jahres des Interkulturellen Dialogs 2008‹ 
entstand das Projekt ›Intercultural Cities‹, das inzwischen zu einem vom Eu-
roparat geförderten Netzwerk aus 17 Städten avancierte (vgl.www.coe.int/inter-
culturalcities). Die teilnehmenden Städte formulieren Strategien zur Förderung 
der Interkulturalität und bewerten diese dann mit einem ›Intercultural Cities 
Index‹, der sich aus 66 Fragen und 14 Indikatoren zusammensetzt. Interkultu-
ralität wird dort in Abgrenzung von Konzepten der Assimilation einerseits und 
Multikulturalität andererseits verstanden als ein Ansatz, der ›kulturelle Unter-
schiede wertschätzt‹ und den Dialog zwischen Kulturen sucht:

Rather than ignoring diversity (as with guest-worker approaches), denying diversity (as 

with assimilationist approaches), or overemphasising diversity and thereby reinforcing 

walls between culturally distinct groups (as with multiculturalism), interculturalism is 

about explicitly recognising the value of diversity while doing everything possible to in-

crease interaction, mixing and hybridisation between cultural communities. Intercultu-

ralism is also about addressing issues of cultural conflict or tension (religious customs 

and requirements, communitarianism, women’s rights etc.) openly through public de-

bate, with the involvement of all stakeholders. (Intercultural Cities 2008)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 51

Das hier formulierte Leitbild der ›Interkulturellen Stadt‹ beschreibt eine bunte, 
aber harmonische, von Vertrauen geprägte Stadtgesellschaft, die auf diese Wei-
se für Bewohner/-innen und Investor/-innen attraktiv wird. Im folgenden Zitat 
wird dies besonders deutlich:

The intercultural city has a diverse population including people with different nationali-

ties, origins, languages or religions/believes. Most citizens regard diversity as a resource, 

not as a problem, and accept that all cultures change as they encounter each other in the 

public space. The city officials publicly advocate respect for diversity and a pluralistic city 

identity. The city actively combats prejudice and discrimination and ensures equal op-

portunities for all by adapting its governance structures, institutions and services to the 

needs of a diverse population, without compromising the principles of human rights, de-

mocracy and the rule of law. In partnership with business, civil society and public service 

professionals, the intercultural city develops a range of policies and actions to encourage 

greater mixing and interaction between diverse groups. The high level of trust and social 

cohesion help to prevent conflicts and violence, increase policy effectiveness and make 

the city attractive for people and investors alike. (Wood 2009: 17)

Der Kulturbegriff dieser Initiative ist in verschiedener Hinsicht zu kritisieren. 
Er beschränkt sich auf die Herkunft von Menschen und betreibt eine Kulturali-
sierung gesellschaftspolitischer Problemlagen, indem er behauptet, diese seien 
auf kulturelle Unterschiede und Missverständnisse zurückzuführen und über 
einen Dialog zu lösen – diesem eingeschriebene Macht- und Herrschaftsver-
hältnisse meist nicht weiter thematisierend (vgl. Endres 2010). Des Weiteren 
liegt ihm ein technokratisches Bild von Gesellschaft zugrunde, das Lösungen 
mittels Verwaltungsreform und indikatorengestütztem Lernen verspricht. Noch 
gravierender ist allerdings das in seiner Plakativität absichtsvoll naiv gehaltene 
und irreführende Bild von Vertrauen und sozialem Zusammenhalt (z.B. »most 
citizens regard diversity as a resource«, Wood 2009: 17). Die von Phil Wood, 
dem wesentlichen Ideengeber der Initiative, herausgestellten Dimensionen 
zielen auf das, was Emile Durkheim als ›mechanische Solidarität‹ traditionaler 
Gemeinschaften beschrieben hat: eine geteilte Weltanschauung bzw. die »Soli-
darität aus Ähnlichkeiten« (vgl. Durkheim 1992). Wesentliche Voraussetzungen 
für gelingendes urbanes Zusammenleben, nämlich Distanz und Gleichgültig-
keit, werden ausgeblendet. Diese sind auf Mechanismen der Systemintegration  
und Arbeitsteilung (›organische Solidarität‹) angewiesen, die im interkulturel-
len Dialog nur gestreift werden.10 Damit müssen auch die vielen Projekte und 
Initiativen, die in dem Netzwerk präsentiert werden, schlussendlich oberfläch-

10 | Die Konzepte der mechanischen und organischen Solidarität sind ausgeführt in 

Durkheim 1992.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER52

lich bleiben und werden aus sich heraus die unterstellten Integrationsprobleme 
nicht lösen können.

Eine ähnliche Zielrichtung verfolgte das Netzwerk ›OPENCities‹ (2008-2011), 
nämlich den »Wettbewerbsvorteil durch Diversität« herauszustellen (vgl. http://
opencities.britishcouncil.org [Oktober 2011]). Es folgt dem Credo: »Die Fähigkeit 
einer Stadt, im Laufe der Zeit internationale Bevölkerungsgruppen anzuziehen, 
ist ein ausschlaggebender Indikator für den langfristigen Erfolg einer Stadt.« 
(Clark 2010: 8) ›Offenheit‹ bedeutet dabei, »Bedingungen zu schaffen, die eine 
Stadt für internationale Bevölkerungsgruppen attraktiv machen und es allen Be-
wohnern ermöglichen, an der erfolgreichen Entwicklung der Stadt mitzuwirken« 
(ebd.: 10). 

Mit dem ›OPENCities Monitor‹ können Städte ihre ›Offenheit‹ anhand einer 
»Indexfamilie« (ebd.: 15) aus 54 Indikatoren messen und vergleichen. Darunter 
fallen neben der Bevölkerungsstruktur u.a. auch Angaben zum Themenbereich 
»Freiheit« sowie zu diversitätsfördernden Maßnahmen der Stadtverwaltung. 
Bislang liegen Daten für 26 Städte vor, darunter die ehemaligen Kulturhaupt-
städte Dublin und Madrid. 

Bei ihren Unterschieden im Detail sind diese Kampagnen und Initiativen in ih-
rer Argumentation sehr ähnlich: Sie stellen Kultur und Interkulturalität in den 
Dienst einer Standortpolitik – als kapitalisierbares Potential zur Einwerbung von 
Investitionen. Aufbauend auf der These, dass eine vielfältige Gesellschaft eine 
Stadt attraktiv macht, stellen sie – je nach den mit ihnen verbundenen Budgets 
und Organisationen – entweder gute Beispiele dafür vor (›Intercultural Cities‹, 
›OpenCities‹) oder sie fördern diese selbst (›Kulturhauptstadt Europas‹). 

3.1 Ambivalenzen einer (inter-)kulturinstrumentalisierenden
 Stadtpolitik

Während das Verständnis von Kultur in diesen Initiativen äußerst weit und 
flexibel gefasst ist, zeigt sich beim Begriff der Interkulturalität eine deutliche 
und nicht weniger ambivalente Engführung. Er bezieht sich nahezu ausschließ-
lich auf die Herkunft von Menschen und die Annahme, dass deren Vielfalt zur 
Steigerung von Lebensqualität und vor allem der Produktivität führt. Stadtver-
waltungen können, so eine weitere Annahme, dieses Zusammenleben beein-
flussen und gestalten. Die Initiativen zur Förderung und Vermarktung einer 
›interkulturellen‹ oder ›offenen‹ Stadt führen somit drei kontroverse Argumen-
tationsstränge zusammen: 

Mit der These der ›Wettbewerbsfähigkeit durch Vielfalt‹ schließen sie an 
betriebswirtschaftliche ›Diversity Management‹-Konzepte an sowie an die 
Über legungen zur ›kreativen Klasse‹ von Richard Florida (2004 u. 2005). Sie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 53

unterstellen ökonomische Effekte von Diversität und Kultur, meist ohne deren 
Beweis anzutreten. Dabei arbeiten sie mit der argumentativen Kraft von Indi-
katorensets (zumeist Variationen über Floridas ›3T’s‹: Technologie, Talent, To-
leranz) und Ranglisten, deren Variablen oftmals schwammig und schwer zu 
messen sind. Überdies bilden sie zwar Zusammenhänge zwischen verschiede-
nen Faktoren ab, bleiben in den Aussagen über Wirkungsverhältnisse aber eher 
spekulativ (vgl. Pratt 2008). 

Die Reduktion des Kulturbegriffs in diesem Interkulturalitätskonzept auf 
ein herkunftsbegründetes Anderssein konstruiert implizit die binären Katego-
rien ›Wir‹ und ›die Anderen‹ und legt es damit eher nahe, Stereotype zu stär-
ken als Brücken zu bauen. Yildiz weist darauf hin, dass mit dieser Strategie 
politische und ökonomische Unterschiede »in ethnisch-kulturelle Differenzen 
umgedeutet« und damit implizit bestehende Praktiken der Diskriminierung re-
produziert werden (Yildiz 2009: 4). Diese Kritik lässt sich ausweiten auf den ge-
samten hegemonialen, von politischen Institutionen getragenen Diskurs zum 
›interkulturellen Dialog‹, in den sich die städtischen Strategien einschreiben 
(vgl. Endres 2010).

Mit der Vorstellung einer kreativen Stadtverwaltung schließlich, die sich 
oftmals an die Thesen von Charles Landry (und seinem Think-Tank ›Comedia‹) 
zur ›kreativen Stadt‹ und sein »toolkit for urban innovators« anlehnen (Land-
ry 2000), werden eine Gestaltungsmacht von Stadtverwaltungen sowie deren 
Flexibilität und Reformfähigkeit suggeriert, die sich mit der Realität in vielen 
Städten, ihren Planungssystemen und ihren Haushalten, nur schwer in Ein-
klang bringen lassen. Sie blenden auch die inhärente Mehrebigkeit urbaner 
(Verteilungs-)Konflikte (Arbeit, Bildung, aber auch Verkehr, Energie etc.) und 
die fragmentierten Kompetenzen und Verantwortlichkeiten weitgehend aus. 

Bei all dieser Kritik befördern die Kampagnen und die vielen kleinteiligen 
›interkulturellen‹ Projekte jedoch durchaus innovatives Verwaltungshandeln 
und eine Neuvermessung des Verhältnisses zwischen der Stadtverwaltung und 
der Stadtgesellschaft. Sie können Anstöße liefern, die mittel- wie langfristig zu 
neuen Kooperationen und Programmen führen. Von zentraler Bedeutung ist 
dabei die Frage, welche Akteur/-innen in die Programmgestaltung und Umset-
zung einbezogen werden, wie weit der Einfluss der nicht an Verwaltung und 
Politik (und deren Ziele) gebundenen Beteiligten reicht – und wer auch nach 
Ende des Projekts noch in einer Position ist, die Ideen weiterzutragen und nach-
haltig zu verankern. 

Yildiz berichtet etwa von der Kölner Kulturhauptstadtbewerbung, die im 
Jahr 2004 für einige Zeit die Stadt als »weltoffen, mehrsprachig, multireligiös 
und transnational« inszenierte. Dabei gingen auch die lokalen Medien dazu 
über, »täglich kulturelle Diversität zu entdecken und zu präsentieren«. Mit dem 
Scheitern der Bewerbung sei allerdings »der neue Habitus der Stadt als Mi-
grationsstadt« abrupt zusammengebrochen (Yildiz 2009: 8). Hier zeigt sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER54

in aller Deutlichkeit ein Dilemma der hier angesprochenen Kampagnen: Aus-
gangspunkt für die Bewerbungen und Strategien ist oftmals nicht die Einsicht, 
sich interkulturell zu öffnen, sondern die Hoffnung auf Aufmerksamkeit und 
Investitionen. Bestenfalls können die Kampagnen dann dazu führen, dass sich 
im Laufe der Umsetzung diese Einsicht einstellt. 

4. Ausblick

Die Kulturhauptstadtinitiative wurde in diesem Beitrag diskutiert als Beispiel für 
die Festivalisierung der Stadtpolitik. Diese auf die Währung der Aufmerksam-
keit zielende Strategie geht einher mit einem Umbau des (west-)europäischen 
Wohlfahrtsstaates, der zuvor weitgehend die Voraussetzung und Infrastruktur 
für die soziale, ökonomische und räumliche Integration der Großstädte gestellt 
hatte. Im Zuge dieses Umbaus geht jedoch die systemische Integrationsleis-
tung (Beschäftigung, Wohnen, Bildung) zurück und die sozialräumliche Diffe-
renzierung nimmt zu. Das zeitgleich wachsende – und im Rahmen verschiede-
ner europäischer Initiativen kommunizierte – Interesse der Stadtregierungen 
an Interkulturalität steht beispielhaft für deren Bemühen um neue Integrati-
onsmodi, die die abnehmende Bindungskraft dieser Systeme abmildern sollen. 
Dabei geht es jedoch nicht um die Kompensation der schwindenden System-
integration, sondern, so legt die vorliegende Analyse nahe, vielmehr um eine 
Strategie der Beruhigung angesichts zunehmender Prekarität. Weiterhin kann 
›Interkulturalität‹ mit dem Einbau in wachstumsorientierte stadtpolitische Stra-
tegien nur auf ihre ökonomisch verwertbaren Bestandteile reduziert werden. 

Die in dieser Engführung angelegte Vision eines umfassenden gegensei-
tigen Vertrauens und Zusammenhalts der Stadtgesellschaft kann der Realität 
einer zunehmend heterogenen, »superdiversen« (Vertovec 2007) Bevölkerung 
in den Großstädten nicht gerecht werden. »Für städtisches Leben«, so Häu-
ßermann und Siebel, »sind Widersprüche konstitutiv«. »Wenn sie verdrängt 
werden«, so die Autoren weiter, »wird damit auch die Stadtkultur in ihrem Kern 
beschädigt« (Häußermann/Siebel 1987: 249). In einer ihrer Interkulturalität 
und Vielfalt bewussten Stadt, so ließe sich anschließen, werden Widersprüche, 
Ambivalenzen und Konflikte gerade nicht ausgeblendet, sondern ausgetragen – 
als Zeichen ihrer Urbanität. Die Kulturhauptstadtinitiative bietet, wenn sie sich 
von der Indienstnahme des Stadtmarketings löst, einen Raum, dies zu themati-
sieren. Eine Politik, die eine respektvolle und verlässliche, nicht diskriminieren-
de Infrastruktur für ein friedvolles Zusammenleben bereitstellt, kann sie nicht 
ersetzen, aber – im Rahmen dieser Thematisierung – fordern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 55

Literatur

Boltanski, Luc/Chiapello, Ève (2006): Der neue Geist des Kapitalismus: Kons-
tanz.

Castells, Manuel (1996): The Rise of the Network Society. Oxford.
Clark, Greg (2010): OPENCities verstehen. Madrid; online unter http://opencities.

britishcouncil.org [Oktober 2011].
Colakoglu, Nuri (2008): Istanbul 2010 – ECOC – A multi-layered and multi-fa-

ceted project. Vortrag beim Kongress ›Vielfalt verbindet. Die Künste und der 
Interkulturelle Dialog in europäischen Städten: Erfahrungen, Konzepte, Pers-
pektiven‹. Dortmund 3.-5. September 2008; online unter http://www.kultur-
macht-europa.de [Oktober 2011].

Cooke, Philip/Morgan, Kevin (1997): The Associational Economy – Firms, Re-
gions, and Innovation. Oxford. 

Dangschat, Jens (1995): ›Stadt‹ als Ort und als Ursache von Armut und sozialer 
Ausgrenzung. In: Aus Politik und Zeitgeschichte B 31-32, S. 50-62.

Deutscher Städtetag (Hg.; 1979): Hinweise zur Arbeit in Sozialen Brennpunkten. 
Reihe D. In: DST-Beiträge zur Sozialpolitik 10.

Dohnanyi, Klaus v. (1983): »Unternehmen Hamburg«. Vortrag beim Übersee-Club 
am 29. November 1983; online unter http://www.uebersee-club.de/vortrag/
vortrag-1983-11-29.pdf [Oktober 2011].

Durkheim, Emile (1992): Über die Teilung der sozialen Arbeit. Frankfurt a.M.
Endres, Jürgen (2010): Das Konzept des ›interkulturellen Dialogs‹ bei Europarat, 

Europäischer Union und Unesco: eine Bestandsaufnahme. In: Staatssekretari-
at für Bildung und Forschung SBF. Bern.

Erkök, Fatma (2009): An educational experience centering on the theme of Istan-
bul. European Capital of Culture 2010: An attempt at a wider look. In: Interdi-
sciplinary Themes Journal 1.1., S. 19-31; online unter http://www.interdiscipli-
narythemes.org/journal/index.php/itj/article/viewFile/42/3 [Oktober 2011].

Europäische Kommission (1993): Wachstum, Wettbewerbsfähigkeit, Beschäfti-
gung. Herausforderungen der Gegenwart und Wege ins 21. Jahrhundert. Weiß-
buch. Luxemburg.

– (2009): Leitfaden für Bewerbungen als ›Kulturhauptstadt Europas‹. Brüssel.
Europäisches Parlament und Rat (2006): Entscheidung Nr. 1983/2006/EG des 

Europäischen Parlaments und des Rates vom 18. Dezember 2006 zum Euro-
päischen Jahr des interkulturellen Dialogs (2008). In: Amtsblatt der Europäi-
schen Union L 412/44 v. 30. Dezember.

Flora, Peter (1986): Introduction. In: Ders. (Hg.): Growth to Limits. Vol. 1. Berlin/
New York, S. XI-XXXVI.

Florida, Richard (2004): The Rise of the Creative Class. And How It‘s Transfor-
ming Work, Leisure and Everyday Life. New York.

– (2005): Cities and the Creative Class. New York.
Franck, Georg (1998): Die Ökonomie der Aufmerksamkeit. München/Wien.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SIMON GÜNTNER56

Freyberg, Thomas v. (1996): Der gespaltene Fortschritt – zur städtischen Moderni-
sierung am Beispiel Frankfurt am Main. Frankfurt a.M.

Glancey, Jonathan (2003): Merseyside needs the Glasgow effect. In: The Guardian 
v. 27. Mai 2003.

Hall, Tim/Hubbard, Phil (Hg.; 1998): The Entrepreneurial City. Chichester/New 
York. 

Harvey, David (1989): From Managerialism to Entrepreneurialism: The Transfor-
mation of Urban Governance in Late Capitalism. In: Geografiska Annaler: Se-
ries B – Human Geography 71, H. 1, S. 3-17. 

Häußermann, Hartmut/Siebel, Walter (1987): Neue Urbanität. Frankfurt a.M.
Heimböckel, Dieter (2010): ›Terminologie für gutes Gewissen‹? Interkulturalität 

und der neue Geist des Kapitalismus. In: Ders. u.a. (2010): Zwischen Provoka-
tion und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der Litera-
tur- und Sprachwissenschaften. München, S. 41-52.

Hess, Henner/Mechler, Achim (1973): Ghetto ohne Mauern – ein Bericht aus der 
Unterschicht. Frankfurt a.M.

Intercultural Cities (2008): Interculturality – What is it about?; online unter www.
coe.int/interculturalcities [Oktober 2011].

 – (2011): Duisburg: Results of the Intercultural Cities Index; online unter http://
www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/Index/Duisburg_en.pdf 
[Oktober 2011].

Kronawitter, Georg (Hg.; 1994): Rettet unsere Städte jetzt! Das Manifest der Ober-
bürgermeister. Düsseldorf u.a.

Landry, Charles (2000): The Creative City – A toolkit for urban innovators. Lon-
don.

Lundin, Rolf A./Söderholm, Anders (1998): Conceptualizing a Projectified Socie-
ty – Discussion of an Eco-Institutional Approach to a Theory on Temporary Or-
ganizations. In: Lundin, Rolf A./Midler, Christophe (Hg.): Projects as Arenas 
for Renewal and Learning Processes. Boston/Dordrecht/London, S. 13-23.

Marcuse, Peter (1989): ›Dual City‹ – a muddy metaphor for a quartered city. In: 
International Journal of Urban and Regional Research 13, H. 4, S. 697-708.

McCarthy, John (1998): Dublin’s Temple Bar – a case study of culture-led regenera-
tion. In: European Planning Studies 6, H. 3, S. 271-281. 

Mittag, Jürgen (2008): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas – vom Instrument 
europäischer Identitätsstiftung zum tourismusträchtigen Publikumsmagne-
ten. In: Ders. (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 55-96. 

Mooney, Gerry (2004): Cultural Policy as Urban Transformation? Critical Reflec-
tions on Glasgow, European City of Culture 1990. In: Local Economy 19, H. 4 
(November), S. 327-340.

Oerters, Monika (2008): Die finanzielle Dimension der europäischen Kultur-
hauptstadt – Von der Kulturförderung zur Förderung durch Kultur. In: Jürgen 
Mittag (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas – Anfänge, Ausgestaltung 
und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 97-124. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURALITÄT ALS STANDORTFAK TOR 57

Pierson, Paul (2001): Coping with Permanent Austerity: Welfare State Restructu-
ring in Affluent Democracies. In: Ders. (Hg.): The New Politics of the Welfare 
State. Oxford, S. 411-456.

Pratt, Andy C. (2008): Creative cities: the cultural industries and the creative class. 
In: Geografiska Annaler: Series B – Human geography 90, H. 2, S. 107-117.

Prisching, Manfred (2009): Die Kulturhauptstadt als Groß-Event. Vortrag bei der 
DGS-Regionalkonferenz 2009. 28.-30.September 2009; online unter http://
www.soziologie.de [Oktober 2011]. 

Richards, Greg (2000): The European Cultural Capital Event: Strategic Weapon in 
the Cultural Arms Race? In: Journal of Cultural Policy 6, H. 2, S. 159-181.

Schwencke, Olaf (2005): Kulturhauptstädte Europas. Die Zukunft der Stadt als eu-
ropäische Lebensform. In: Kulturpolitische Mitteilungen IV, S. 37f.

Sennett, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus. 
Berlin.

Sievers, Norbert (2009): Kulturmetropole Ruhr – Kulturpolitik als regionale Struk-
turpolitik. In: Kulturpolitische Mitteilungen 4, H. 127, S. 40-41.

Sulzer, Jörg (2006): Interdisziplinäre Beiträge zur Stadtrevitalisierung. In: Ders. 
(Hg.): Revitalisierender Städtebau – Kultur. Dresden, S. 7-11.

Thumann, Michael (2010): Gentrificieren! Das gewinnträchtige Umkrempeln ar-
mer Stadtviertel ist keine westeuropäische Spezialität. In: Die Zeit v. 11. Novem-
ber 2010, S. 22.

Vertovec, Steven (2007): Superdiversity and its Implications. In: Ethnic and Racial 
Studies 30, H. 6, S. 1024-1054.

Voscherau, Henning (1994): Die Großstadt als sozialer Brennpunkt – am Beispiel 
Hamburg. In: Georg Kronawitter (Hg.): Rettet unsere Städte jetzt! Das Mani-
fest der Oberbürgermeister. Düsseldorf u.a., S. 77-106.

Walsh, David u.a. (2010): Investigating a ›Glasgow Effect‹ – Why do equally depri-
ved UK cities experience different health outcomes? Glasgow.

Wood, Phil (2009): Intercultural Cities – Towards a model for intercultural integ-
ration. Insights from Intercultural Cities, joint action of the Council of Europe 
and the European Commission. Straßburg.

Yildiz, Erol (2009): Von der Hegemonie zur Diversität – ein neuer Blick auf die Mi-
grationsgesellschaft. In: dérive – Zeitschrift für Stadtforschung 37, S. 8-14; on-
line unter [mit geänderten Seitenzahlen] http://www.eurozine.com/pdf/2009-
11-12-yildiz-de.pdf [Oktober 2011]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Kulturhauptstadt Europas‹.
Eine Idee – viele Ziele – begrenzter Dialog 
Das Programm ›Kulturhauptstadt Europas‹ und die 
Kulturhauptstädte des Jahres 2010 in diachroner und 

synchroner Perspektive 

Jürgen Mittag 

Sowohl von politischer als auch von medialer Seite wird die Veranstaltung 
›Kulturhauptstadt Europas‹ seit einigen Jahren zu den populärsten transnati-
onalen kulturellen Aktivitäten des europäischen Kontinents gezählt (European 
Communities 2009). Mit entsprechendem Aplomb wurden im März 2010 die 
Feierlichkeiten zum 25. Jubiläum der Initiative in Brüssel begangen und im 
Rahmen eines hochkarätig besetzten Symposiums näher vertieft. In Anwesen-
heit politischer Prominenz aus den Mitgliedstaaten der Europäischen Union 
sowie zahlreicher Repräsentanten früherer und künftiger Kulturhauptstädte 
unterstrich Kommissionspräsident José Manuel Barroso die Strahlkraft der In-
itiative, die angesichts der 25 Auflagen zwischen 1985 und 2010 mit insgesamt 
42 Kultur- bzw. Kulturhauptstädten mittlerweile in ihrer Bekanntheit weit über 
die Grenzen des europäischen Kontinents hinausreiche und sogar in anderen 
Regionen der Welt kopiert werde. In den Schlussfolgerungen des Symposiums 
wurde ebenfalls auf die Bedeutung des Projekts abgehoben als »one of the most 
sustained ambitious cultural initiatives in Europe, both in scope and scale. They 
have also become one of the most visible and prestigious initiatives of the Eu-
ropean Union and probably one of the most appreciated by European citizens« 
(DG Education and Culture 2010: 3). 

Ungeachtet dieser geradezu überbordenden Würdigungen und Superlative 
wurden bislang nur von wenigen Autoren bzw. Herausgebern Untersuchungen 
vorgelegt, die das Kulturhauptstadtprojekt mit wissenschaftlichen Kriterien um-
fassender betrachtet haben (vgl. Sassatelli 2009; Mittag 2008a). Vor allem an 
Überblicksstudien, die das Kulturhauptstadtprojekt nicht nur mit Blick auf eine 
einzelne Stadt oder sogar lediglich ein einziges kulturelles ›Event‹ analysieren, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG60

mangelt es. Sieht man von einigen zu Evaluationszwecken erstellten Berichten 
ab (vgl. Myerscough 1994; Cogliandro 2001; Palmer u.a. 2004; Palmer/Richards 
2007), existieren gegenwärtig primär Spezialstudien, die aus der Sicht einer 
spezifischen akademischen Disziplin oder eines Kulturhauptstadtjahres Ana-
lysen anstellen, die im Regelfall dann auf die Performanz einer Stadt abheben. 
Diese Perspektive erlaubt zwar eine detaillierte Betrachtung der Kulturhaupt-
stadtaktivitäten der spezifischen Stadt, sie verstellt jedoch den Blick auf die län-
gerfristigen Entwicklungstendenzen und den Wandel der Initiative, aber auch 
auf die Gemeinsamkeiten und Unterschiede einzelner Titelträger. 

Vor dem Hintergrund dieser Forschungslage verfolgt der hier vorliegende 
Beitrag eine doppelte Zielsetzung: In einem ersten Teil wird die Entwicklung 
der Kulturhauptstadtinitiative in den vergangenen 25 Jahren aus historiografi-
scher Perspektive überblicksartig betrachtet. Im Lichte der zentralen geschichts-
wissenschaftlichen Kategorie ›Zeit‹ sollen dabei insbesondere Kontinuität und 
Wandel herausgearbeitet werden, die in Beziehung zur Kategorie ›Räumlichkeit‹ 
gesetzt werden, die seit einiger Zeit im Zuge des Spatial turn in der Geschichts-
wissenschaft ebenfalls intensiver verhandelt wird (vgl. Döring/Thielmann 
2008). Als die Idee der Kultur(haupt)stadt 1983 von Melina Mercouri vorgestellt 
und 1985 erstmals durchgeführt wurde, richtete man an die jeweilige Titelträ-
gerin die Erwartung, einen lebendigen Dialog zwischen den Kulturen Europas 
zu schaffen, dabei Gemeinsamkeiten herauszuarbeiten, gleichzeitig aber auch 
kulturelle Eigenheiten im Sinne der später geprägten Formel – ›in Vielfalt ge-
eint‹ – zu respektieren. Der Frage, inwieweit diese Zielsetzung auch 25 Jahre 
später noch tragend und handlungsleitend für das Projekt ›Kulturhauptstadt 
Europas‹ ist, wird im ersten diachron ausgerichteten Hauptkapitel des Beitrags 
besonderes Augenmerk gewidmet.

Im Mittelpunkt des zweiten Teils steht das Kulturhauptstadtjahr 2010. Nicht 
nur das 25-jährige Jubiläum der Initiative, sondern auch der Umstand, dass 
gleich drei Städte – darunter mit dem Ruhrgebiet und Istanbul zwei der größ-
ten Agglomerationen Europas – den Titelträger stellten, verlieh diesem Kultur-
hauptstadtjahr besondere Bedeutung, die sich auch in beträchtlicher medialer 
Aufmerksamkeit widerspiegelte. Der Beitrag beleuchtet in diesem Zusammen-
hang auf Grundlage von Primärquellen schlaglichtartig Schwerpunkte und 
Konzepte, aber auch Stärken und Schwächen der drei Titelträger des Jahres 
2010. Die Hauptgrundlage für Bewertungen bilden dabei Artikel der in- und 
ausländischen Qualitätspresse, wobei im ungarischen Fall von Pécs ausländi-
sche Einschätzungen im Vordergrund stehen. Aus sozialwissenschaftlicher 
Sicht werden dabei Untersuchungsfelder wie die Bewerbung und die Organi-
sationsstrukturen der Städte, aber auch ihre finanziellen Investitionen und ihre 
kulturellen Konzepte vergleichend betrachtet. Zugleich steht auch die Koope-
ration der Kulturhauptstädte im Lichte des grenzüberschreitenden interkultu-
rellen Austauschs im Blickfeld. Das abschließende Fazit stellt schließlich die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 61

spezifischen und die typischen Merkmale des Jahres 2010 in Beziehung zur 
Langzeitbetrachtung des Kulturhauptstadtprogramms und skizziert Perspekti-
ven wie Grenzen der weiteren Entwicklung. 

Die Kulturhauptstadt-Idee im Wandel 

Kulturelle Überlegungen spielten in den 1950er Jahren, in den Anfangsjahren 
der modernen europäischen Integration, zunächst nur eine untergeordnete Rol-
le. Die im Wesentlichen auf die konzeptionellen Überlegungen Jean Monnets 
zurückgehende funktionalistische Methode europäischer Zusammenarbeit war 
primär auf die ökonomisch-technische Kooperation der Experten in den Hand-
lungsfeldern von egks und ewg beschränkt. Wenn überhaupt kulturelle Akti-
vitäten auf europäischer Ebene lanciert wurden, dann vor allem im Rahmen 
des Europarats, der lediglich unverbindliche Entscheidungen produzierte bzw. 
nationale Vorbehalte und Vetos zuließ (vgl. Kruse 1993; Richter 2008). Einer 
Kompetenzübertragung in den supranationalen Rechtskreis der Europäischen 
Gemeinschaften standen die beträchtlichen Vorbehalte der Mitgliedstaaten ent-
gegen, die Kulturpolitik im Sinne der Subsidiarität als Angelegenheit der natio-
nalen bzw. der subnationalen Ebene verstanden und sich reserviert gegenüber 
Gemeinschaftsaktivitäten in diesem Politikfeld zeigten.

Dies hatte zur Konsequenz, dass die Europäische Gemeinschaft im Kultur-
bereich lange Zeit kaum Profil entwickelte und kulturelle Aktivitäten vor allem 
unter marktwirtschaftlichen Vorzeichen behandelte − dies bedeutete jedoch 
nicht, dass seitens der EG überhaupt keine Kulturpolitik betrieb worden wäre 
(vgl. Schwencke 2006). Obgleich die Institutionen der Europäischen Gemein-
schaft mit ihrer primär wirtschaftspolitischen Zielrichtung über keine kulturpo-
litischen Kompetenzen verfügten, begannen Ende der 1960er Jahre sowohl die 
Europäische Kommission als auch die im Rat vereinigten Außenminister der 
damaligen EG-Staaten sich mit kulturellen Überlegungen zu befassen und Ele-
mente einer kulturell inspirierten Ausgestaltung des europäischen Einigungs-
gedankens eingehender zu erörtern. Zurückführen lassen sich diese Aktivitäten 
in erster Linie auf eine Initiative der Staats- und Regierungschefs, die angesichts 
des dominanten ökonomischen Charakters der europäischen Einigung und des 
Umstands, dass in Diskussionen immer häufiger ein Defizit an europäischer 
Identität moniert worden war, zum Ende der 1960er Jahre begannen, neue 
Wege und Felder europäischer Kooperation zu suchen. Die Schlusserklärung 
der Gipfelkonferenz der Staats- und Regierungschefs 1969 in Den Haag, in der 
das Ziel erhoben wurde, Europa als eine »ungewöhnliche Quelle der Entwick-
lung, des Fortschritts und der Kultur« zu erhalten (Europa-Archiv 1970: D43), 
bildete sowohl die Grundlage für Treffen der EG-Minister, auf denen Aspekte 
der Kultur thematisiert wurden, als auch für Aktivitäten der Kommission in 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG62

diesem Politikfeld. Dennoch blieben die Reichweite der ersten Programme und 
das Budget der finanziellen Förderung begrenzt. 

Dies änderte sich erst, als zu Beginn der 1980er Jahre die zunehmend 
kontro verser ausgetragenen Debatten um Butterberge und Milchseen dazu 
führten, dass die Europäische Gemeinschaft immer kritischer und zugleich fast 
nur noch in Verbindung mit Agrarpolitik wahrgenommen wurde, während es 
an positiv besetzten und zugleich unstrittigeren Themenfeldern mangelte. In 
dieser Situation wurden seitens der europäischen Institutionen verschiedene 
Initiativen verfolgt, die auf eine Vertiefung der europäischen Integration jen-
seits der wirtschaftlichen Aktivitäten zielten; den größten Bekanntheitsgrad 
erreichten wohl die »Feierliche Deklaration zur Europäischen Union« des Euro-
päischen Rates, die zum Ende der deutschen Ratspräsidentschaft im Juni 1983 
in Stuttgart verabschiedet wurde (Bulletin of the European Communities 1983), 
und das Konzept des »Europa der Bürger« (Nielsen-Sikora 2009). Griechen-
land versuchte in der sich anschließenden griechischen Ratspräsidentschaft 
hieran anzuknüpfen, scheiterte aber mit fast allen Vorhaben; dies sowohl in-
folge der Antagonismen der Mitgliedstaaten als auch aufgrund der Tendenz, in 
zentralen außenpolitischen Fragen immer wieder Sonderpositionen zu bezie-
hen. Eine Ausnahme bildete in diesem Zusammenhang jedoch das erste (in-
formelle) Treffen der Kulturminister der Europäischen Gemeinschaft, zu dem 
die als Schauspielerin bekannt gewordene griechische Kulturministerin Melina 
Mercouri eingeladen hatte. Mit Blick auf die Zielsetzung der »Feierlichen De-
klaration zur Europäischen Union« und den wenige Tage zuvor präsentierten 
Fanti-Bericht zur Stärkung der Gemeinschaftsaktionen im Bereich Kultur un-
terbreitete Mercouri auf dem Treffen der EG-Kulturminister am 28. November 
1983 ihren Amtskollegen die Idee der Kultur(haupt)stadt. Angelehnt war der 
Vorschlag vor allem an die französische Konzeption der ›Fête de la Musique‹, 
die erstmals 1982 als urbanes Kulturfest mit hohem Mobilisierungspotenzial 
durchgeführt worden war (vgl. Mittag 2008b). 

Dieser überraschende Vorstoß fand vor allem deshalb reges Interesse, weil 
er auf einer zwischenstaatlichen Vereinbarung der Nationalstaaten − außerhalb 
der Gemeinschaftsverträge und ohne Vertragsgrundlage − basierte. In Zeiten 
einer europäischen ›Sklerose‹ mit großen Schwierigkeiten im Agrar- und Haus-
haltsbereich der EG zielte Melina Mercouris Idee darauf ab, klar erkennbare 
Bezüge zu den Wurzeln einer gemeinsamen europäischen Kultur herzustel-
len – so sollte die zu diesem Zeitpunkt noch schwach ausgeprägte europäische 
Identität und damit einhergehend die Zustimmung zum europäischen Integ-
rationsgedanken gestärkt werden. Die Initiative ›Kulturstadt Europas‹ – so der 
ursprüngliche Titel, der offiziell erst nach der Vergemeinschaftung der Initi-
ative im 21. Jahrhundert in ›Kulturhauptstadt‹ geändert wurde – war für alle 
Mitgliedstaaten gleichermaßen vielversprechend: Einerseits kostete sie die 
Mitgliedstaaten kein Geld und andererseits kam durch einen fest geregelten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 63

Zeitplan, demzufolge im jährlichen Wechsel eine Stadt aus einem anderen 
Staat den Titel führen sollte, jedes Land zum Zuge. Davon abgesehen profi-
tierten auch die einzelnen Städte erheblich von der Initiative und schließlich 
sahen sich die nationalen Minister auch nicht veranlasst, Kompetenzen an die 
europäische Ebene abzugeben. Spezifische Kriterien oder gar ein fester Kanon 
von Regeln für potenzielle Kultur(haupt)städte wurden dementsprechend auch 
nicht festgelegt. Nachdem Melina Mercouri überzeugend dafür geworben hatte, 
Athen zur ersten Kulturstadt zu küren, eröffnete Athen 1985 den Reigen der 
Titelträger. 

Mit Blick auf die ersten 25 Jahre lassen sich grob drei Phasen identifizie-
ren. In den ersten Jahren trugen vor allem Städte den Kulturstadttitel, deren 
kulturelle Bedeutung von Anfang an außer Frage stand: Athen (1985), Florenz 
(1986), Amsterdam (1987), Westberlin (1988) und Paris (1989). All diese Städte 
setzten in ihren Programmen in erster Linie auf Beiträge zur Hochkultur, die 
jeweils im Rahmen eines Sommerevents präsentiert wurden. So stand in Athen 
die klassische Kultur des Westens im Mittelpunkt, in Florenz die Renaissance. 
Amsterdam stellte vor allem die weltoffene Hafenstadt dar, von der aus die eu-
ropäische Kultur in andere Weltregionen kam, und Berlin präsentierte sich als 
Schnittmenge von östlicher und westlicher Welt. Mit Paris wurden schließlich 
im Zeichen des 200. Jahrestags der Französischen Revolution insbesondere die 
Ideen der Aufklärung sowie die zentralen Werte ›Freiheit‹, ›Gleichheit‹, ›Brü-
derlichkeit‹ gefeiert. Kennzeichnend für diese erste Phase von Kulturhaupt-
stadtaktivitäten ist ein gewissermaßen klassischer Zuschnitt: Das Kulturjahr 
stand primär für kulturelle Angebote, dabei jedoch kaum für Innovation und 
Experimente; stattdessen wurde der Titel in erster Linie als Verstärkungsmo-
ment bereits bekannter kultureller Stärken verstanden.

Jahr Stadt Land

1985 Athen Griechenland
1986 Florenz Italien
1987 Amsterdam Niederlande
1988 (West-)Berlin (Bundesrepublik) Deutschland
1989 Paris Frankreich
1990 Glasgow Großbritannien
1991 Dublin Irland
1992 Madrid Spanien
1993 Antwerpen Belgien
1994 Lissabon Portugal
1995 Luxemburg Luxemburg
1996 Kopenhagen Dänemark
1997 Thessaloniki Griechenland

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG64

1998 Stockholm Schweden
1999 Weimar Deutschland
2000 Avignon

Bergen
Bologna
Brüssel
Helsinki
Krakau
Prag
Reykjavik
Santiago de Compostela

Frankreich
Norwegen
Italien
Belgien
Finnland
Polen
Tschechische Republik
Island
Spanien

2001 Porto
Rotterdam

Portugal
Niederlande

2002 Salamanca
Brügge

Spanien 
Belgien

2003 Graz Österreich
2004 Lille 

Genua
Frankreich 
Italien 

2005 Cork Irland
2006 Patras Griechenland
2007 Luxemburg (Region)

Sibiu
Luxemburg 
Rumänien

2008 Liverpool
Stavanger

Großbritannien 
Norwegen 

2009 Linz
Vilnius

Österreich 
Litauen 

2010 Essen (Ruhrgebiet)
Pécs 
Istanbul 

Deutschland 
Ungarn 
Türkei 

2011 Turku 
Tallinn

Finnland
Estland

2012 Guimarães
Maribor 

Portugal
Slowenien 

2013 Marseille 
Košice 

Frankreich 
Slowakei 

2014 Umeå
Riga 

Schweden 
Lettland

2015 Mons
Plzeň

Belgien 
Tschechien

2016 Spanien
Polen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 65

2017 Dänemark
Zypern

2018 Niederlande 
Malta 

2019 Italien 
Bulgarien 

Im Jahr 1990 wurden mit der Kulturstadt Glasgow, die eine zweite Phase einlei-
tete, neue Schwerpunkte gesetzt (vgl. García 2004 u. 2005; Mooney 2005). Die 
endgültige Ausweitung der Initiative zum Ganzjahresprogramm, die systema-
tische Imagewerbung, aber auch städtebauliche Maßnahmen und die Berück-
sichtigung der ›Nachhaltigkeit‹ von kulturellen Aktivitäten stellten eine Innova-
tion dar, die dem Projekt eine neue Akzentsetzung verlieh und dazu führte, dass 
der Kulturhauptstadt eine derart große Aufmerksamkeit zuteil wurde, dass ei-
nige Autoren sogar von einem »Hype« schreiben (Kemp 1990). Die Kulturstadt 
Dublin 1991 und die ihr folgenden Städte knüpften an die Idee der Ganzjahres-
veranstaltung an, wenngleich nicht alle den immensen Aufwand von Glasgow 
betrieben. Zugleich traten die europäischen Bezüge in den 1990er Jahren mehr 
und mehr in den Hintergrund. 

Die zur Kulturhauptstadt gekürten Städte entwickelten Konzepte, die sich 
deutlich voneinander unterschieden: Bereits etablierte europäische Kulturmet-
ropolen konzentrierten sich in erster Linie weiterhin auf die künstlerische Aus-
gestaltung des Kulturjahres und auf die Hochkultur, andere Städte hingegen 
widmeten sich vor allem der Renovierung von Kirchen und Gebäuden und dem 
Bau von neuen Theatern und Konzertsälen. Während der 1990er Jahre lässt sich 
so eine Modifikation des gesamten Kulturhauptstadtgedankens ausmachen. 
Während Städte wie Dublin (1991), Madrid (1992) und Lissabon (1994) vor allem 
auf ihre bereits existierenden kulturellen Highlights hinwiesen und sie so neu 
aufleben ließen, mussten Städte wie Antwerpen (1993), Thessaloniki (1997), 
Kopenhagen (1996) und Stockholm (1998) andere Schwerpunkte setzen, da sie 
bis zum Kulturstadtjahr nicht als klassische Kulturmetropolen wahrgenommen 
worden waren und zudem teilweise mit infrastrukturellen Problemen zu kämp-
fen hatten. Gerade die Städte der zweiten Gruppe verfolgten in konzeptioneller 
Hinsicht eine stärker partizipative und diversifizierte Strategie für das Kultur-
stadtjahr, die allerdings zur Folge hatte, dass bisweilen eine Fragmentarisierung 
des Kulturstadtprogramms moniert und kritisch nach einem übergeordneten 
Thema gefragt wurde (vgl. Richards 1996 u. 2000). 

Das übergeordnete Ziel, das Image der jeweiligen Stadt ›aufzupolieren‹ und 
somit gleichzeitig die Umsatzzahlen des Stadttourismus zu erhöhen, wurde in 
den 1990er nie aus den Augen verloren und bildete somit gewissermaßen das 
gemeinsame Leitmotiv der Kulturhauptstädte. Vor dem Hintergrund der Ten-
denz zu kurzen, aber immer häufigeren Städtereisen sollten mit dem Kultur-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG66

hauptstadttitel Hunderttausende von Touristen angelockt werden, die ihrerseits 
als Multiplikatoren wiederum dazu beitrugen, dass weitere Besucher folgten. 
Der Titel ›Kulturhauptstadt‹ bot eine hervorragende Projektionsfläche, um das 
Interesse an der eigenen Stadt auf einem vielversprechenden und umsatzträch-
tigen, aber einem gleichzeitig stark umkämpften Tourismusmarkt mit hoher 
Konkurrenz zu steigern. Das Kulturstadtprogramm führte somit trotz der ge-
ringen finanziellen Unterstützung durch die Europäische Gemeinschaft und 
der Schulden vieler Städte zu beachtlichen Effekten: Die Einnahmen aus dem 
Tourismus stiegen im Zeitraum des Kulturhauptstadtjahres im Durchschnitt 
um mehr als 12 % und blieben auch in der Folge auf einem überdurchschnittli-
chen Niveau, während der längerfristige Imagegewinn eines Titelträgers kaum 
in Zahlen fassbar war.

Die Attraktivität des Titels hatte allerdings zahlreiche Ambitionen geweckt, 
so dass das Rotationssystem spätestens im symbolträchtigen Jahr 2000 aus den 
Fugen geriet. Der erst 1990 beschlossene Grundsatz einer Kür von höchstens 
zwei Städten zugleich wurde fallen gelassen. Das Einstimmigkeitserfordernis 
und die große Bedeutung des Jahres 2000 führten dazu, dass der Rat sich nicht 
auf eine Auswahl verständigen konnte und schließlich alle Bewerbungen akzep-
tierte. Mit Avignon, Bergen, Bologna, Brüssel, Krakau, Helsinki, Prag, Reykjavik 
und Santiago de Compostela wurden infolgedessen gleich neun Städte zu Kul-
turstädten Europas bestimmt − darunter auch vier Städte, die keinem damali-
gen Mitgliedstaat der Europäischen Union angehörten (vgl. Cogliandro 2001).

Seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts zeichnet sich in konzeptioneller Hin-
sicht schließlich ein dritter Zeitabschnitt der Initiative ab, der in erster Linie auf 
ihre Verrechtlichung zurückzuführen ist. Einhergehend mit der Verankerung 
des Kulturartikels 128 im Maastrichter EG-V (bzw. Art. 151 EG-V nach dem Ver-
trag von Amsterdam), durch den erstmals rechtsverbindlich eine Zuständigkeit 
der Gemeinschaft für Kultur bzw. kulturpolitisches Handeln festgeschrieben 
worden war (Forrest 1994), trat die Europäische Kommission für die Etablie-
rung einer formalen Rechtsgrundlage der Veranstaltung ein. Damit sollte das 
Verfahren künftig auf einer klaren rechtlichen Grundlage beruhen und auch 
das Europäische Parlament in die Entscheidung miteinbezogen werden. Nach 
langwierigen Verhandlungen einigten sich Rat und Parlament letztlich im Mai 
1999 im Rahmen des Beschlusses 1419/1999/EG darauf, das zwischenstaatliche 
Auswahlverfahren zur Kulturhauptstadt durch eine ›Gemeinschaftsaktion‹ zu 
ersetzen. 

Diese Vergemeinschaftung ist – neben den bereits ausgeführten inhaltlichen 
Neuorientierungen in der Folge des Kulturstadtjahres von Glasgow – als eine 
der bedeutendsten Modifikationen der Initiative zu bewerten. So wurden u.a. 
die Kriterien bei der Wahl zur Kulturhauptstadt deutlich präziser als bis dahin 
gefasst: Als Hauptpunkt wurde mit der Neuregelung, die 2006 wirksam wurde, 
einerseits die »europäische Dimension« unterstrichen, mit der insbesondere 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 67

die Kommunikationsstrukturen zwischen Kulturschaffenden − auch über Län-
dergrenzen hinweg − gestärkt und »die gemeinsamen Aspekte europäischer 
Kulturen in den Vordergrund« gerückt werden sollten (ABl. EU L 304 v. 3. No-
vember 2006). Auf der anderen Seite wurde mit der neu fixierten Kriterienliste 
auch das Konzept »Stadt und Bürger« eingeführt (ebd.), welches darauf abzielt, 
das Interesse der Bürger an der Stadt zu vertiefen und zudem im Sinne einer 
nachhaltigen Perspektive die längerfristige Entwicklung der Stadt zu stärken. 
Neu aufgenommen wurde in der Regelung vom November 2006 zudem die 
Einsetzung einer Überwachungs- und Beratungsjury, die sich ausschließlich 
aus von der EU-Seite benannten Experten rekrutiert. Die designierten Kultur-
hauptstädte müssen der Jury insgesamt zweimal Fortschrittsberichte vorlegen. 
Ungeachtet dieser Modifikationen erfuhr die Kulturhauptstadtinitiative in der 
ersten Dekade des 21. Jahrhunderts eine weitere Aufwertung. Es bewarben sich 
immer mehr Städte um den Titel, es wurde eine immer größere mediale Be-
richterstattung verzeichnet und auch der Zuschauerzuspruch stieg weiter an – 
den bisherigen Höhepunkt markierte in quantitativer Hinsicht Liverpool mit 
über 10 Millionen Besuchern (vgl. Phytian-Adams/Sapsford 2010). 

Die Kulturhauptstadtinitiative erfuhr in dieser Zeitphase aber auch in geo-
grafischer Perspektive eine Ausweitung. Nach längeren Verhandlungen zwi-
schen Kommission, Parlament und Rat wurde beschlossen, dass die neuen 
Mitgliedstaaten, die 2004 offiziell Mitglieder der Europäischen Union gewor-
den waren, schnellstmöglich an der Veranstaltung ›Kulturhauptstadt Europas‹ 
partizipieren konnten, ohne dabei die vorgesehene Reihenfolge für die alten 
Mitgliedstaaten abzuändern. Vereinbart wurde, dass ab 2009 jährlich zwei 
Städte aus zwei verschiedenen Mitgliedstaaten den Titel ›Kulturhauptstadt‹ tra-
gen – dabei sollte einer der 15 ›alten‹ EU-Staaten und einer der zwölf ›jungen‹ 
Mitgliedstaaten der vierten Erweiterungsrunde von 2004 bzw. 2007 je eine der 
beiden Kulturhauptstädte stellen. Zudem sollte das Event ab 2011 nicht mehr 
von Drittstaaten ausgetragen werden können. Die Kombination einer ost- und 
einer westeuropäischen Stadt, die damit in den Jahren von 2009 bis 2019 zum 
festen Bestandteil des Konzepts der Kulturhauptstadt wird, hat mit Blick auf 
den originären Gedanken der europäischen Kooperation erhebliche Bedeutung 
− dies nicht zuletzt auch, weil die jeweiligen Staatenpaare hinsichtlich ihrer 
Größe, ihrer Stellung zur Europäischen Union etc. bewusst so zusammengelegt 
wurden, dass sich zahlreiche Schnittmengen ergeben. 

Zieht man nach dieser Tour d’horizon durch die Kulturhauptstadtgeschichte 
ein erstes Fazit, so ist in gleich dreifacher Hinsicht ein Wandel zu konstatie-
ren: 

1. Das, was 1985 in bescheidenem Rahmen zeitlich eng limitiert und unter 
begrenzter Anteilnahme von Öffentlichkeit und Medien begann, ist zu einem 
umfassenden Event geworden, das weit über den engeren Bereich der Kultur 
hinausreicht und mittlerweile zahlreiche Menschen mobilisiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG68

2. Das Vorhaben, mit der Initiative gleichermaßen die kulturelle Zusam-
menarbeit in Europa zu fördern und Verständnis für kulturelle Unterschiede zu 
wecken, wurde im Lauf der Zeit deutlich von dem Ansinnen einzelner Titelträ-
ger überlagert, das Kulturhauptstadtjahr zur Stärkung des eigenen Images und 
zur Steigerung der touristischen Besucherströme zu nutzen. 

3. Schließlich ist auch festzuhalten, dass aus der weitgehend unverbindli-
chen Aktion europäischer Nationalstaaten mit lockeren Rahmenbedingungen 
nunmehr ein Projekt der Europäischen Union mit umfangreichem Regelwerk 
geworden ist, das von der Bewerbung und den Kriterien über die Vor- und End-
auswahl bis hin zur Überwachungsjury und Evaluierung fast alle Details re-
gelt. 

Vor dem Hintergrund dieser diachronen Veränderungsperspektive hatte das 
Projekt im Jahr 2010, nach einem Vierteljahrhundert, nur noch wenig mit der 
Initiative gemein, die Melina Mercouri 1983 vorgestellt und die 1985 in Athen 
erstmals als Kulturhauptstadt gefeiert worden war, wenngleich in den letzten 
Jahren eine gewisse Rückbesinnung auf die ursprünglichen Ziele auszumachen 
ist (vgl. Mittag 2008b: 93ff.). 

Die Kulturhauptstädte des Jahres 2010. 
Hintergründe und Zielsetzungen 

Auf den ersten Blick erhielten im Jahr 2010 drei Kommunen, die kaum un-
terschiedlicher sein konnten, den Titel der ›Kulturhauptstadt Europas‹. Die im 
Zentrum des Ruhrgebiets gelegene Stadt Essen war stellvertretend für die ge-
samte Region angetreten. Hier versprach man sich vom Kulturhauptstadtjahr 
eine Stärkung der regionalen Zusammenarbeit und weitere Schubkraft für den 
anhaltenden Strukturwandel der Region. Unter dem Motto ›Wandel durch Kul-
tur − Kultur durch Wandel‹ sollte die neu zu schaffende polyzentrische und 
dynamische Metropole Ruhr vorangebracht werden (vgl. Hänig 2008). Nicht 
zuletzt der Wandel von der alten Zechenlandschaft zu einem revitalisierten 
Zentrum der Kultur- und Kreativwirtschaft sollte forciert und im öffentlichen 
Bewusstsein verankert werden (vgl. Hollmann 2011). Dass sich mit dem Ruhr-
gebiet − aufbauend auf ähnlichen Ansätzen wie in Lille (2004) und Luxemburg 
(2007) − eine ganze Region der Initiative bemächtigte, wurde seitens der Euro-
päischen Kommission indes mit Skepsis betrachtet, legte man hier doch beson-
deren Wert auf den Städtecharakter der Initiative. 

Das südungarische Pécs sah sich im Vergleich zu den beiden anderen Ti-
telträgern als weithin unbekannte Stadt mit beträchtlichem Modernisierungs-
bedarf und einer schwierigeren Ausgangssituation konfrontiert. Während Is-
tanbul und das Ruhrgebiet internationale Größen im Konzert der Metropolen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 69

und Großstädte darstellten, war der Name Pécs bzw. in deutscher Diktion: 
Fünfkirchen, trotz des Status als Bischofssitz und Universitätsstadt nur den 
wenigsten bekannt. Der Kulturhauptstadttitel eröffnete Pécs indes die Chance, 
den Bekanntheitsgrad der Kommune erheblich zu steigern. Infolgedessen hatte 
sich die mit dem Motto ›The Borderless City‹ in den Wettbewerb gegangene 
Stadt – neben einem Ausbau der kommunalen und regionalen Infrastruktur – 
vor allem eine Verbesserung des Images zum Ziel für das Kulturhauptstadtjahr 
gesetzt. 

Den Status einer internationalen Kulturmetropole, den die Ruhrregion erst 
anstrebt, hatte Istanbul, die dritte der drei Kulturhauptstädte 2010, bereits inne. 
Dementsprechend selbstbewusst stellte Istanbul sein Kulturhauptstadtjahr un-
ter das Motto: ›The most inspiring city in the world‹. Mit rund 13 bis 15 Millionen 
Bewohnern und einer außergewöhnlichen Bandbreite an herausragenden, aber 
unterhaltungsbedürftigen Kulturgütern hat Istanbul jedoch nicht nur im Kul-
turhauptstadtjahr mit den typischen Problemen, die eine derartige Größe mit 
sich bringt, zu kämpfen, so dass vor allem Restaurationsprojekte ins Blickfeld 
rückten. Angesichts der Kontroversen um den EU-Beitritt der Türkei beabsich-
tigte Istanbul zudem das Potenzial des Titels zu nutzen, um Europa die türki-
sche Kultur, Geschichte und Lebensweise zu vermitteln und gleichermaßen die 
Touristenzahlen der Metropole am Bosporus zu steigern. 

Bei genauerer Betrachtung weisen die drei auf den ersten Blick so unter-
schiedlichen Kulturhauptstädte trotz divergenter Strukturen und Rahmenbe-
dingungen auch erhebliche Gemeinsamkeiten auf. So verfügen alle drei Städte 
über eine ethnisch stark differenzierte Bevölkerung; zugleich markieren sie 
Schnittstellen unterschiedlicher Kulturkreise: Im Fall des Ruhrgebiets werden 
die unterschiedlichen Kulturen durch den hohen Anteil von (Arbeits-)Migran-
ten verkörpert, in Istanbul steht die Hagia Sophia – ehemals christliche Kirche, 
dann Moschee und heute Museum – beispielhaft für den kulturellen Wandel, 
während in Pécs die ebenfalls im Zentrum gelegene Gázi-Kászim-Moschee 
heute als Kirche dient. Dementsprechend wird in den Medien Pécs auch als 
»Stadt zwischen den Welten« charakterisiert (Kölner Stadt-Anzeiger v. 13. Januar 
2010), während es über Istanbul heißt: »Die Metropole am Bosporus ist Kultur-
hauptstadt. Doch vor allem ist sie die Hauptstadt vieler Kulturen« (Die Welt v. 
13. Januar 2010). Eine weitere Gemeinsamkeit spiegelt sich im Strukturwandel 
wider, mit dem alle drei Städte konfrontiert sind. Das, was für das Ruhrgebiet 
die Montanindustrie darstellt, ist für Pécs die zentrale Porzellanmanufaktur. Is-
tanbul hat hingegen den Strukturwandel eher in demografischer Perspektive zu 
bewältigen. Schließlich war den drei Städten auch gemein, dass sie allesamt mit 
dem Kulturhauptstadtjahr sehr spezifische Interessen verfolgten, die sich nicht 
ausschließlich in einem engeren Sinn auf Kultur beziehen lassen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG70

Die Bewerbungsverfahren 

Mit der Formel ›Essen für das Ruhrgebiet‹ bewarb sich Essen stellvertretend 
für das gesamte Ruhrgebiet um den Titel der ›Kulturhauptstadt Europas‹. 
Erstmals wurde die Idee einer Bewerbung des Reviers am 9. Januar 2001 öf-
fentlich ausgesprochen, als die Kulturdezernenten der Städte Bochum, Essen, 
Oberhausen, Duisburg und Gelsenkirchen zu einem Redaktionsgespräch bei 
der Westdeutschen Allgemeinen Zeitung (WAZ), der größten Regionalzeitung des 
Ruhrgebiets, eingeladen waren. Die Kulturbeigeordnetenkonferenz des seiner-
zeitigen Kommunalverbandes Ruhrgebiet (KVR) griff den Vorschlag auf und 
schlug einige Monate später, am 28. Juni 2001, eine gemeinsame Bewerbung 
des Ruhrgebiets vor. Zu diesem Zweck wurde eine Vorbereitungsgruppe einge-
setzt, die im August 2001 ein Grundsatzpapier verabschiedete, welches bereits 
zentrale Grundlinien der späteren Bewerbung festlegte. Das 2002 eingerichtete 
Bewerbungsbüro erstellte in der Folge ein Skizzenbuch, in dem das Profil des 
Ruhrgebiets und mögliche Schwerpunkte einer ›Kulturhauptstadt Ruhrgebiet 
2010‹ konturiert wurden. 

Bereits im Zuge der Bewerbung wurde das Ziel betont, die Kulturhaupt-
stadtaktivitäten in Bezug zum Zusammenwachsen der polyzentrischen Ruhr-
region zu setzen und die Region in neuem Lichte zu präsentieren. Das Thema 
des permanenten Wandels der Region avancierte dabei zum Leitmotiv, bei dem 
Kunst und Kultur die Rolle eines Motors für die Transformation zur Metropole 
Ruhr zugeschrieben wurde. In der Bewerbungsschrift heißt es hierzu: 

Auch was unsere Kultur angeht, sind wir anders als die Metropolen mit feudaler Vergan-

genheit: Wir haben wenig ererbt, aber viel erarbeitet. Es ist die verbindende Kraft einer 

solchen gemeinsam und hart erkämpften Kultur, der Stolz auf das bereits Erreichte und 

der brennende Wunsch, diesen Weg for tzusetzen, die das Ruhrgebiet eint und auf den 

Weg zur einer europäischen Metropole neuen Typs gebracht hat. (Essen für das Ruhr-

gebiet 2005: 5).

Mit der Bewerbung zur ›Kulturhauptstadt Europas‹ beabsichtigte Essen, gezielt 
an die Erfolge der ›Internationalen Bauausstellung Emscher Park‹ (IBA) anzu-
knüpfen. Diese hatte von 1989 bis 1999 im nördlichen Ruhrgebiet stattgefun-
den und mit Hilfe von städtebaulichen, sozialen, kulturellen und ökologischen 
Projekten zahlreiche Impulse für den wirtschaftlichen Strukturwandel der Re-
gion gesetzt (vgl. Urban 2008). »Weg vom grauen arbeiterorientierten Mon-
tanrevier mit seinen vielen Städten, hin zu einer attraktiven Metropole Ruhr 
als Standort von Kultur und Kreativen« (taz v. 4. Januar 2010). Es ging mithin, 
wie Andreas Roßmann betont, »um eine neue Wahrnehmung des Ruhrgebiets 
[…] vor allem« (Roßmann 2010a). Die politisch-administrative Zersplitterung 
und die fehlende regionale Einheit – angesichts von elf kreisfreien Städten, vier 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 71

Landkreisen, drei Regierungsbezirken und zwei Landschaftsverbänden – stan-
den jedoch dem Metropolenkonzept entgegen. Mit der Kulturhauptstadt soll-
te infolgedessen das Ziel verfolgt werden, die regionale Zusammenarbeit zu 
stärken und die gemeinsame Identität der insgesamt 53 Städte zu vertiefen. In 
der Bewerbungsschrift wurde darüber hinaus die Rolle des Ruhrgebiets als Ein-
wanderungsgebiet betont. Mit Hilfe der Kultur sollte auch die soziale Integrati-
on gefördert werden. Dem Ruhrgebiet wurde das Potenzial zugeschrieben, als 
Modellprojekt für eine gleichermaßen europäisch und multikulturell geprägte 
Region zu dienen (vgl. Lodemann 2010). Der Austausch mit Europa und die 
Verbundenheit mit den europäischen Nachbarn bildeten infolgedessen einen 
weiteren Schwerpunkt der Bewerbung. 

Um den formalen Regularien des Kulturhauptstadtprogramms Rechnung 
zu tragen, musste sich das Ruhrgebiet nicht nur einem aufwändigen Bewer-
bungsprozedere unterziehen, sondern auch auf eine Stadt als ›Bannerträgerin‹ 
verständigen. Die Verbandsversammlung des Kommunalverbandes votierte 
mit knapper Mehrheit für Essen und damit gegen die Nachbarstadt Bochum 
als Bannerträgerin. In einer zweiten Phase der Bewerbung musste sich Essen, 
gemeinsam mit den Konkurrenten Köln und Münster, der Entscheidung einer 
Landesjury stellen. Nicht zuletzt die starke Unterstützung seitens der Bevölke-
rung verlieh der Entscheidung zugunsten des Ruhrgebiets Auftrieb; so waren 
bei der Aktion ›100.000 Gesichter für das Ruhrgebiet‹ die Bürger des Ruhrge-
biets aufgerufen worden, sich für die Kampagne fotografieren zu lassen. Am 
18. Mai 2004 wurde das Hochhaus der RAG-Zentrale in Essen mit 2 500 dieser 
Portraits verhüllt. In einer dritten Phase musste sich Essen gegen neun weitere 
Mitbewerber-Städte auf Bundesebene behaupten.1 In dieser Phase wurde unter 
anderem die Kampagne ›Entdecken. Erleben. Bewegen‹ entwickelt, die schließ-
lich in drei programmatische Handlungsfelder mündete: ›Stadt der Möglich-
keiten‹, ›Stadt der Kulturen‹ sowie ›Stadt der Künste‹. Zu den jeweiligen Hand-
lungsfeldern wurden dann Leit-, Kooperations- und Infrastrukturprojekte in 
der Bewerbungsschrift ergänzt, mit denen die formulierten Ziele verwirklicht 
werden sollten. Am 29. April 2005 verkündete die Jury auf Bundesebene, den 
Bewerber Essen für das Ruhrgebiet an erster Stelle und Görlitz mit seiner pol-
nischen Zwillingsstadt Zgorzelec an zweiter Stelle der Europäischen Kommis-
sion für die letzte Wettbewerbsrunde auf europäischer Ebene vorzuschlagen. 
Begründet wurde diese Entscheidung mit dem Argument, dass die Bewerbung 
Essens überzeugend die zentrale Bedeutung der Kultur deutlich mache, die die-
ser im Prozess des Strukturwandels zukomme.

Die überarbeitete Bewerbungsschrift wurde am 12. Januar 2006 der Europä-
ischen Kommission übergeben, am 15. März 2006 das Konzept der siebenköp-

1 | Hierzu zählten Karlsruhe, Regensburg, Potsdam, Bremen, Kassel, Braunschweig, 

Görlitz, Halle a.d.S. und Lübeck.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG72

figen Jury in Brüssel präsentiert. Am 11. April 2006 fiel dann die Entscheidung, 
dass die Bewerbung Essens erfolgreich war. Eine ausschlaggebende Rolle hatte 
hierbei der Umstand gespielt, dass das Konzept der Modernisierung und des 
Sich-Neu-Erfindens beispielhaft für andere Industrieregionen stand. Essen hat-
te die Kultur glaubhaft als Motor seines Strukturwandels präsentiert. Im Gut-
achten hieß es hierzu: 

This transformation of what was once Europe’s biggest industrial region and the »coal 

pit« of Europe into a vibrant metropolis of the future via »transformation through cultu-

re« could become a symbol of the new role that culture needs to assume in any Euro-

pean metropolis, and could become a symbol to other city agglomerations in Europe 

that face similar challenges (Panel ECOC 2006: 13).

Im Gegensatz zum Ruhrgebiet, wo die Initiative von den Kommunen ausge-
gangen war, kamen die ersten Vorschläge in Pécs, sich als Kulturhauptstadt zu 
bewerben, aus den Reihen der lokalen Zivilgesellschaft bzw. aus dem Umfeld 
der Zeitschrift Eco. Ebenso wie Essen musste sich aber auch Pécs in einem nati-
onalen Wettbewerb behaupten – in diesem Fall in der ersten Runde gegen zehn 
weitere Städte Ungarns, darunter die Landeshauptstadt Budapest, die mit dem 
Schwerpunktprogramm ›Wasser und Metropole‹ angetreten war.2 Als schärfste 
Konkurrenten in der zweiten Runde galten die im Nordosten Ungarns gelege-
nen Städte Miskolc und Debrecen, die von Pécs jedoch mit dem Slogan ›Das Tor 
zum Balkan‹ ausgestochen wurden. Ausschlaggebend für das Votum für Pécs 
waren einerseits die kulturellen Schätze der Stadt, darunter das Unesco-Welter-
be der altchristlichen Grabkammern, andererseits aber auch die Perspektiven 
der regionalen Entwicklung, namentlich im Hinblick auf die Zielsetzung, die 
Verbindungslinien Südungarns mit Kroatien zu stärken: Bis zur Grenze sind 
es nur 40 Kilometer. Seitens der Jury wurde besonders hervorgehoben, dass 
Pécs als Beispiel für eine kulturell begründete Stadtentwicklung stehe, bei der 
Kultur nicht nur auf klassischer Kunst basiere, sondern auch als Lebensform 
zu verstehen sei. 

Sieht man vom Jahr 2000 mit seinen insgesamt neun Kulturhauptstädten 
und der Nominierung von Stavanger im Jahr 2008 ab, kann das Kulturhaupt-
stadtjahr 2010 als Sonderfall betrachtet werden, da zum ersten –  und zugleich 
vorerst letzten – Mal in der Geschichte der Initiative eine dritte Stadt gekürt 
wurde, die zudem nicht in der Europäischen Union lag. Da Istanbul und die 
Mitkonkurrentin Kiew nicht der Europäischen Union zugehörig waren, reich-
ten die beiden Metropolen ihre Bewerbungen auf der Grundlage von Artikel 2 
der im Mai 1999 etablierten Gemeinschaftsaktion ›Kulturhauptstadt Europas‹ 

2 | Des Weiteren Debrecen, Eger, Gy r, Kaposvár, Kecskemét, Miskolc, Pécs, Sopron, 

Székesfehérvár und Veszprém. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 73

ein, demzufolge es auch der Stadt eines Nichtmitgliedstaates bis 2019 erlaubt 
war, sich als ›Kulturhauptstadt Europas‹ zu bewerben. 

Der Beginn des Bewerbungsprozesses in Istanbul wurde wie in Pécs durch 
die Initiativen von Vertretern gesellschaftlicher und kultureller Organisationen 
markiert, die sich im Juli 2000 mit dem Ziel trafen, Unterstützung für das 
Vorhaben zu gewinnen. Insgesamt waren in diesem Rahmen 13 Organisationen 
der Zivilgesellschaft repräsentiert, die es in der Folge vermochten, die Verant-
wortlichen in der Kommune und den nationalen Ministerien vom Vorhaben 
zu überzeugen. Der eigentliche Startschuss folgte 2005 mit einer Erklärung 
von Premierminister Erdoğan, der alle öffentlichen und privaten Körperschaf-
ten aufforderte, die Bewerbung zu unterstützen. Im Jahr 2006 reichte Istanbul 
dann offiziell seine Unterlagen ein. Istanbuls Bewerbung war in erster Linie 
auf die Betonung kultureller Beziehungen auf europäischer Ebene ausgerichtet. 
Dieser Gedanke ging mit dem Leitmotiv »Istanbul: Stadt der vier Elemente« 
einher, das ebenfalls die Bedeutung der Stadt als Brücke zwischen Europa und 
dem Osten betonte. Auf der Website des Organisationskomitee »Istanbul 2010« 
(www.istanbul2010.org) waren wiederholt Statements zu lesen, die auf Istan-
buls Brückenfunktion zwischen Europa und Asien verwiesen: 

As Turkey moves ahead with the process of its candidacy for the European Union, the 

projects […] will demonstrate that Istanbul, the symbol of the country, has been inter-

acting with European culture for hundreds of years […]. 

Der erste Vorsitzende des Organisationskomitees, Nuri Çolakoğlu, betonte, dass 
Istanbul als Blaupause für zahlreiche weitere Städte fungieren und damit ein-
hergehend ein hohes Maß an Kosmopolitismus repräsentieren könne: »Istanbul 
believes that the arts provide a unique opportunity to unite people from diver-
se and contrasting backgrounds and perspectives in harmony and mutual un-
derstanding«. Bei der offiziellen Präsentation Istanbuls wurde hervorgehoben, 
dass das Kulturhauptstadtprojekt im Wesentlichen durch die Zivilgesellschaft 
ins Rollen gebracht worden war und dass der Einbeziehung der gesellschaftli-
chen Gruppierungen im Kulturhauptstadtjahr besonders Rechnung getragen 
werden soll. 

Istanbuls Präsentation erhielt eine sehr positive Bewertung der Jury. Diese 
lobte den innovativen Charakter und die starke europäische Dimension des Pro-
jekts. Die Reaktion von Premierminister Erdoğan auf die Nachricht von der Kür 
Istanbuls verdeutlichte indes, dass mit dem Event auch eine politische Richtung 
verbunden war: »It is one thing to promote culture, but the word also entails ci-
vilized living conditions, and this administration’s war on illegal housing is part 
of that larger effort.« (Vgl. http://www.hurriyetdailynews.com) Erdoğans Regie-
rungspartei, die Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei (AKP), hatte bereits 
seit längerem begonnen, informelle und ungeplante Siedlungen, sogenannte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG74

Gecekondu, in Istanbul zu bekämpfen, um den Stadtumbau weiter voranzu-
bringen. Mit dem Kulturhauptstadttitel im Rücken erhielt die Bedeutung von 
Stadtplanung und -restauration in der Folge einen noch stärkeren Stellenwert. 

Die Organisationsstrukturen 

Als Folge der rechtlichen Formalisierung des Kulturhauptstadtprojekts zeich-
nete sich ein Bedeutungszuwachs der Organisationsbüros ab, die sich zugleich 
immer früher konstituierten. Der Hauptakteur des Kulturhauptstadtjahres 2010 
im Ruhrgebiet war die Ruhr.2010 GmbH mit ihren Gesellschaftern der Stadt 
Essen, dem Regionalverband Ruhr (RVR) als Zusammenschluss der Städte und 
Kreise, dem Initiativkreis Ruhr als Vertreter der Wirtschaft sowie dem Land 
Nordrhein-Westfalen. Ruhr.2010 verstand sich selbst als eine Plattform, die 
Akteure aus unterschiedlichen Bereichen zusammenbringt; den Kommunen 
kam dabei eine hervorgehobene Rolle zu. Die Stadt Essen und der RVR vertra-
ten die Kommunen in den Gremien, die über die Bewerbung entschieden. Das 
Land Nordrhein-Westfalen setzte sich für den Themenschwerpunkt Migration 
ein und leistet finanzielle Unterstützung. Die Wirtschaft war durch den Ini-
tiativkreis Ruhrgebiet, die Industrie- und Handelskammern sowie den Verein 
Pro Ruhrgebiet vertreten. Die WAZ-Mediengruppe trug zur Öffentlichkeitsar-
beit und Werbung bei; die aus der ehemaligen Ruhrkohle AG hervorgegangene 
RAG Aktiengesellschaft war ebenfalls maßgeblich an der Öffentlichkeitsarbeit 
beteiligt sowie an der Konzeption der Bewerbungsschrift. 

Währenddessen wurde die Kulturszene, auch aufgrund ihrer Heterogenität, 
nur punktuell – hauptsächlich über Kontakte der Kulturdezernenten – einbezo-
gen. Die Kultur Ruhr GmbH sowie die Ruhrtouristik GmbH waren ebenfalls 
an der Bewerbung zur Kulturhauptstadt beteiligt. Damit bildete sich eine breite 
Koalition wirtschaftlicher, öffentlich-rechtlicher und partiell auch gesellschaftli-
cher Träger. Die Einbindung der vorhandenen Institutionen wurde als zentrales 
Instrument ausgemacht, um nicht nur ein erfolgreiches Kulturhauptstadtjahr 
durchzuführen, sondern auch um nachhaltige Strukturen zu etablieren. Die 
Leitung wurde von zwei Geschäftsführern gemeinsam übernommen, die so-
wohl verantwortlich nach innen für die zeitweilig rund 100 Mitarbeiter agier-
ten als auch nach außen das Gesicht der Ruhr.2010 verkörperten. Mit Oliver 
Scheytt rückte der bis dahin amtierende Kulturdezernent der Stadt Essen, mit 
Fritz Pleitgen der ehemalige Intendant des Westdeutschen Rundfunks (WDR) 
an die Spitze der im Dezember 2006 gegründeten Ruhr.2010.

In Ungarn konstituierte sich das Pécs2010 Management Centre als Non-
Profit-Organisation. Zu den Anteilseignern zählten u.a. der Stadtrat, der Kreis-
tag, die Universität und die Handelskammer. An der Spitze stand der General-
direktor, die inhaltliche Struktur der Organisation von ›Fünfkirchen‹ spiegelte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 75

sich in fünf sogenannten Schlüsselressorts wider; hierzu zählten die Bereiche 
Kultur-Programmplanung, regionale und internationale Beziehungen, PR und 
Kommunikation, Finanzen und Sponsorship sowie Produktvertrieb. Pécs’ Or-
ganisationsbüro flankierte seine Arbeiten durch einen internationalen Beirat 
mit Experten vorangegangener Kulturhauptstädte, der die internen Querelen 
im Organisationsbüro indes nicht verhindern konnten. Die nicht zuletzt durch 
parteipolitische Konflikte innerhalb der Kommune bedingten Zerwürfnisse 
führten schließlich so weit, dass Hauptdirektor András Mészáros im Oktober 
2008 seinen Hut nehmen musste. Nicht unumstritten war innerhalb der Or-
ganisation aber auch die Eröffnung einer Dependance des Organisationsbüros 
in Budapest im Jahr 2007, verstand man die Kulturhauptstadtbewerbung von 
Pécs doch auch als Aufwertung der ungarischen Peripherie gegenüber dem do-
minanten Zentrum Budapest. 

War in Istanbul zunächst ein Vier-Jahres-Aktionsplan verabschiedet wor-
den, wurde im November 2007 vom Parlament beschlossen, die ›Istanbul 2010 
ECoC Agency‹ als verantwortliches Organisationsbüro zu etablieren. Das perso-
nell gut besetzte Organisationsbüro zählte zu Beginn des Kulturhauptstadtjah-
res rund 110 Angestellte, darunter sowohl Wissenschaftler und Künstler als auch 
technisches Personal. Beteiligt waren an der ›Istanbul 2010 ECoC Agency‹ zu-
nächst sowohl nicht-staatliche Organisationen, Vereine und Verbände als auch 
Repräsentanten der lokalen Verwaltungen und der Regierung. Diese Zusam-
mensetzung veränderte sich jedoch im Verlauf der Vorbereitungsphase grund-
legend; Vorwürfe über Korruption im Organisationskomitee hatten dabei die 
Zentrifugalkräfte noch verstärkt. Die Gerüchte massierten sich im Februar 2008 
derart, dass der Vorsitzende des Exekutivausschusses, Nuri Çolakoğlu, gefolgt 
von weiteren Mitgliedern zurücktrat. So erklärte beispielsweise der bekannte 
Dirigent Cem Mansur, nicht mehr als Berater von Istanbul 2010 zur Verfügung 
zu stehen, nachdem bekannt worden war, dass ein von ihm auf 26 000 Euro 
veranschlagtes Ballett in der Planung mit deutlich höheren Summen auftauch-
te (Die Presse v. 9. Oktober 2009; Der Tagesspiegel v. 4. Januar 2010). Berichten 
zufolge gab es im Organisationskomitee aber auch massive Konflikte zwischen 
den von staatlichen Behörden entsandten Repräsentanten und den von einem 
Beirat gewählten Mitgliedern, die beklagten, dass die Vorbereitungen des Kul-
turhauptstadtjahres zunehmend von der Regierungspartei AKP für parteipoliti-
sche Zwecke instrumentalisiert wurden. Hatte in den offiziellen Präsentationen 
stets die Rolle der Zivilgesellschaft im Vordergrund gestanden, wurde deren 
Vertreter nach und nach aus dem Organisationskomitee gedrängt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG76

Die Etats der Kulturhauptstädte 

Ein wichtiger, aber kaum exakt zu erfassender Parameter der Kulturhauptstadt-
aktivitäten ist das jeweilige Budget der Titelträger. Der Kulturhauptstadtetat des 
Ruhrgebiets von rund 65,5 Millionen Euro wurde im Wesentlichen vom Land 
NRW (12 Mio.), dem Bund (17 Mio.), dem Regionalverband Ruhr (12 Mio.), Spon-
soren wie RWE, DB, E.ON Ruhrgas oder Haniel (9 Mio.), der Stadt Essen (ca. 
8,6 Mio.) und aus Geldern der EU (1,5 Mio.) finanziert. Hinzu kamen kleinere 
Sponsoren, die, wie etwa beim Projekt ›SchachtZeichen‹, bei dem zahlreiche 
ehemalige Zechenstandorte durch Ballons markiert wurden, zielgerichtet ein-
zelne Programmpunkte förderten. 

Die Akquise zusätzlicher finanzieller Mittel litt jedoch erheblich unter der 
sich ab 2008 immer deutlicher abzeichnenden Finanzkrise. Während die Un-
ternehmen E.ON Ruhrgas und RWE als Sponsoren weiter beteiligt blieben, 
zogen sich andere Geldgeber im Laufe der Vorbereitungen zurück. Dies hatte 
zur Folge, dass zu Beginn des Kulturhauptstadtjahres eine Finanzlücke von fest 
eingeplanten sieben Millionen Euro bestand, so dass Abstriche am Programm 
vorgenommen werden mussten. Die ursprünglich in der Schalke-Arena geplan-
te Eröffnungsfeier wich im Zuge der Sparmaßnahmen einer hinsichtlich der 
Teilnahmemöglichkeiten stark eingeschränkten Zeremonie auf dem Gelände 
des Weltkulturerbes Zeche Zollverein. Dennoch ist zu konstatieren, dass im 
Ruhrgebiet im Rahmen der Kulturhauptstadtaktivitäten weit mehr Geld umge-
setzt worden ist, als es der offizielle Etat widerspiegelt: Zahlreiche finanzinten-
sive infrastrukturelle Projekte wie etwa der renovierte Essener Bahnhof (57 Mio. 
Euro) oder das neue Folkwang-Museum (55 Mio.) lassen sich mittelbar oder 
auch unmittelbar auf das Kulturhauptstadtjahr zurückführen, sind aber durch 
staatliche oder private Zuwendungen jenseits des offiziellen Etats aufgebracht 
worden. Beobachter schätzen den erweiterten Etat des Ruhrgebiets auf ein Aus-
gabengesamtvolumen von 540 Mio. Euro. Argwöhnisch beobachtet wurden sei-
tens der Medien und der Öffentlichkeit vor allem die kommunalen Ausgaben 
für das Kulturhauptstadtjahr, mussten doch bei anderen (Kultur-)Vorhaben an-
gesichts maroder Finanzen und Nothaushalten zum Teil empfindliche Einspa-
rungen vorgenommen werden. 

Das Budget der Kulturhauptstadt Pécs speiste sich ebenfalls aus mehreren 
Komponenten. Der Gesamtetat wurde mit umgerechnet 133,3 Mio. Euro ange-
geben, von denen rund 85 % aus EU-Fördermitteln stammten, die vor allem für 
infrastrukturelle Maßnahmen im Rahmen der Kohäsionspolitik bestimmt wa-
ren. Weitere Gelder kamen von der ungarischen Regierung, der Stadt Pécs und 
der lokalen Universität. Für das eigentliche Kulturprogramm wurde ein Anteil 
von umgerechnet rund 6,3 Mio. Euro ausgegeben. 

Der Etat von Istanbul ist noch weniger eindeutig als der von Pécs und des 
Ruhrgebiets zu beziffern. Insgesamt stand Istanbul für das Jahr als ›Europäische 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 77

Kulturhauptstadt‹ ein Budget von rund 150 bis 300 Mio. Euro zur Verfügung. 
Allein 100 Mio. Euro konnte die Stadt durch die Einführung einer Extrasteuer 
auf Mineralöl erwirtschaften, weitere 30 Mio. wurden von Privatunternehmen 
beigesteuert, zehn Millionen von der Regierung und zwölf Millionen von vermö-
genden türkischen Familien. Auch für Istanbul gilt, dass zahlreiche Vorhaben, 
insbesondere im Bereich der Infrastruktur, auf private Aktivitäten zurückzufüh-
ren waren. So investierte etwa der Kunstsammler Ahmed Kocabiyik, Chef der 
›Borusan Holding‹, erhebliche Summen in ein sechsstöckiges Kunstzentrum 
für Musik, Tanz und bildende Kunst in der İstiklal Caddesi. Im Gegensatz zum 
offiziellen Etat der Ruhr.2010, deren Gelder vor allem für Projekte eingesetzt 
wurden, ist jedoch der überwiegende Teil des Istanbuler Etats in Infrastruktur-
arbeiten geflossen. Rund 60 bis 70 % aller Mittel wurden für die Restaurierung 
historischer Gebäude aufgewendet. 

Die Konzepte der Kulturhauptstädte 

Die Ruhr.2010 GmbH verfolgte mit ihrem Konzept eine in doppelter Hinsicht 
breite Perspektive: breit in der Fläche, in allen 53 Ruhrgebietsstädten, und breit 
auch hinsichtlich des kulturellen Spektrums, von der Hochkultur bis zur mas-
senkompatiblen Event-Kultur. Angesichts dieser Konzeption bestand eine zen-
trale Herausforderung darin, das Gesamtprogramm in eine für die Öffentlich-
keit durchschaubare Struktur zu gießen. Neben diversen Einzelpublikationen 
wie Flyern oder Einzelheften wurde dem Internet eine zentrale Rolle bei der 
Orientierung zugewiesen. »Leuchttürme« zur Orientierung für das Gesamt-
programm waren zudem die drei Programmbücher.3 Im Vergleich zu seinen 
beiden Nachfolgern betonte das Buch eins die Geografie der »Metropole, die es 
noch nicht gibt«. Ab Buch zwei rückte man von diesem Ordnungsschema ab 
und ordnete das nun deutlich erweiterte Programm in neun Rubriken ein, de-
ren Titel den Inhalt des jeweiligen Programmfeldes näher erklärten: 

Mit der Rubrik ›Mythos Ruhr begreifen‹ sollte das kulturelle Erbe der Regi-
on aufgegriffen und die Identität der Region definiert bzw. erfahrbar gemacht 
werden. Historische Themen wie die Mittelalter-Ausstellung ›AufRuhr 1225!‹ 
in Herne oder ›Beginenkultur‹ standen hier neben Projekten zur Migrations-
geschichte der Region. So setzte sich etwa die Veranstaltungsreihe ›Fremd(e) 
im Revier‹ mit der Geschichte einzelner Zuwanderergruppen auseinander; das 

3 | Buch eins erschien im September 2008 und bot einen ersten Einblick in das Pro-

gramm der Kulturhauptstadt. Buch zwei wurde im September 2009 veröffentlicht und 

stellte ein erstes Programmheft für das nahende Kulturhauptstadtjahr dar. Buch drei, 

publizier t im Mai 2010, war eine nochmalige Vorstellung des Programms der zweiten Jah-

reshälf te, verbunden mit einem ersten, bebilderten Rückblick auf das erste Halbjahr. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG78

Interviewprojekt ›Angekommen‹ befasste sich mit der jüdischen Einwande-
rung. Religionsbezogene Projekte wie ›Night Prayer‹, bei dem sich am Welt-
friedenstag im September 2010 alle großen Glaubensgemeinschaften in ihren 
Gotteshäusern präsentierten, oder die Kulturtankstellen, zu denen die christ-
lichen Kirchen luden, wurden unter einer eigenen ›Glauben‹-Unterrubrik zu-
sammengefasst.

Das Themenfeld ›Metropole gestalten‹ knüpfte an die ›Internationale Bau-
ausstellung Emscher Park‹ in den 1990er Jahren an und verfolgte »die Vision, 
dass sich das Ruhrgebiet zu einer Metropole neuen Typs wandelt.« Mit 45 einzel-
nen Projekten war dieses Themenfeld das umfangreichste der Kulturhauptstadt-
aktivitäten. Die Projekte ordneten sich in die drei Unterrubriken ›Baukultur‹, 
›Lichtkunst‹ und ›Künstlerische Interventionen‹, zu denen zahlreiche Großpro-
jekte zählten: so etwa das ›Ruhr-Atoll‹ auf dem Baldeneysee oder ›B1|A40 Die 
Schönheit der großen Straße‹ mit temporären Kunstinstallationen. Von dau-
erhafter Natur waren die Projekte der Baukultur. Der Ausbau des Dortmunder 
›U‹, die Umgestaltung der A 42 in eine ›Parkautobahn‹ oder die ›Krönung‹ des 
renovierten Nordsternturms mit einer 18 Meter hohen Herkules-Skulptur des 
Künstlers Markus Lüppertz wurden gezielt als symbolträchtige Bauwerke insze-
niert. Museumsneubauten wie ›Situation Kunst‹ in Bochum, das Ruhr Museum 
und das Museum Folkwang in Essen oder das ›Kunstquartier in Hagen‹ wurden 
ebenfalls in das Programm aufgenommen. 

Theater-, Musik- und Literaturprojekte fanden sich in den Themenfeldern 
›Theater wagen‹, ›Musik leben‹ und ›Sprache erfahren‹ wieder. Letzteres stellte 
Poesie und Prosa als Medium für Sprache in den Mittelpunkt. Neben vielen 
kommunalen Einzelprojekten zielten einige Vorhaben auch besonders darauf, 
die Region zu verbinden. Beim Bühnenprojekt ›Odyssee Europa‹ erarbeiteten 
sechs Theater der Region erstmals gemeinsam ein Programm. Beim ›Day of 
Song‹ sangen nicht nur über 60 000 Menschen in der Schalker Fußballare-
na, sondern Dutzende Chöre in allen Städten der Region über den Tag verteilt. 
Beim Henze-Projekt arbeiteten sich die großen Klangkörper der Region an den 
Werken des Gütersloher Komponisten Hans Werner Henze ab.

Das Themenfeld ›Kreativwirtschaft stärken‹ sollte die Potenziale der Kre-
ativwirtschaft hervorheben. In den Bereichen Medien (insbesondere Online-
Medien), Musik (insbesondere Jazz) und Film wurden bestehende Netzwerke 
gestärkt, so etwa beim ›jazzwerkruhr‹, oder es wurden etablierte überregionale 
Veranstaltungen einmalig ins Revier geholt. Zudem wurden der Kreativwirt-
schaft auf einer Reihe von Veranstaltungen und Messen Plattformen geboten. 
Nachhaltige Strukturen wurden mit ›Kreativ.Quartieren‹ als langfristiges An-
siedlungsprojekt oder dem ›2010lab‹, einer innovativen Internetplattform, auf 
den Weg gebracht. Projekte wie ›Ruhr Music‹ verfolgten das Ziel, neue Netzwer-
ke der Musikwirtschaft zu etablieren und Künstler ins Ruhrgebiet zu locken.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 79

›Feste feiern‹ entsprach als Programmpunkt dem Titel. Mit der ›Extra-
schicht‹, ›Bochum Total‹ oder der ›Loveparade‹ in Duisburg wurden bestehende 
Feste in das Programm übernommen. Mit ›Still.Leben‹ wurde selbst ein großes 
Volksfest veranstaltet, das knapp drei Millionen Menschen im Juli auf die ge-
sperrte Autobahn A40/B1 lockte und eine weltweite Medienberichterstattung 
nach sich zog. Und es waren auch Hunderttausende, die zu den ›SchachtZei-
chen‹ pilgerten, die die ehemaligen Zechen im Revier markierten. Damit waren 
es vor allem die großen Events, die das Bild der Kulturhauptstadt prägten – so-
wohl in positiver wie negativer Perspektive. 

Hinter dem abstrakten Titel Europa bewegen verbarg sich ein breites The-
menfeld, das mit vier unterschiedlichen Rubriken aufwartete. Zum einen wa-
ren hier unter ›Wissenschaft‹ alle wissenschaftlichen Projekte und Symposi-
en zusammengefasst. Zum anderen wurden unter ›Ruhr2030‹ Zukunfts- und 
besonders Umweltthemen z.B. in der Weltwasserstoffkonferenz aufgegriffen. 
Mit ›National Heroes‹ wurden erstmals in der Kulturhauptstadtgeschichte Städ-
te, die Essen in der nationalen Ausscheidung unterlegen waren, mit einzelnen 
Veranstaltungen in diesen Städten ins Programm integriert. Einen stärkeren 
direkten Bezug zu Europa hatten die Leitprojekte ›Twins‹ und ›Melez‹, die beide 
jeweils eine Großzahl von Einzelprojekten und -veranstaltungen zusammen-
fassten. Als Aushängeschild in Richtung Europa verband ›Twins‹ die 53 Städte 
des Ruhrgebiets mit ihren europäischen Partnerstädten. Umgekehrt richtete 
›Melez‹ den Blick auf die Multikulturalität des Ruhrgebiets. ›Die Kunst des Zu-
sammenlebens‹ der Menschen, die aus rund 170 Nationen eingewandert sind, 
wurde in Festen, Workshops oder Koch-Events zelebriert. Die Durchführung 
der über 300 Projekte mit rund 2 500 Veranstaltungen in 53 Städten wurde 
nicht zentral von der Ruhr.2010 GmbH betrieben. Nur wenige Veranstaltungen 
wie ›Still.Leben‹ wurden seitens der Kulturhauptstadtorganisation selbst durch-
geführt. Die meisten der Veranstaltungen waren Kooperationsprojekte, für die 
sich eine Kultureinrichtung oder ein Einzelkünstler beworben hatte. Der Grad 
der Kooperation und des Zuschusses variierte dabei erheblich. Am deutlichsten 
kam die Dezentralität wohl im Projekt ›Local Heroes‹ zum Ausdruck, bei dem 
jede Woche eine andere Ruhrgebietskommune die Möglichkeit erhielt, sich 
selbst und ein entsprechendes Kulturprogramm der Stadt zu präsentieren. 

Das Kulturkonzept von Pécs lässt sich grob in einen bauwerk- und einen 
programmbezogenen Teil differenzieren; insgesamt betrachtet kam hier den 
Bauwerken aber das deutlich größere Gewicht zu. Die frühchristlichen Begräb-
nisstätten sowie die römischen und osmanischen Siedlungsreste, aber auch 
die habsburgischen Ikonen und die Bauhaus-Architektur sowie die Spuren 
der Weltkriege und der sozialistischen Ära bildeten das Fundament der Kul-
turhauptstadtaktivitäten. Engagiert wurde seitens der Stadt in langfristige In-
frastrukturprojekte investiert; dabei standen aber nicht wie in Istanbul allein 
die touristisch interessanten Stätten im Blickfeld, sondern es wurden vielmehr 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG80

öffentliche Plätze und Einrichtungen mit öffentlicher Funktion renoviert. Zu 
den fünf Schlüsselprojekten zählte, da im Umkreis von 200 Kilometern keine 
vergleichbare Einrichtung existierte, ein neues Musik- und Konferenzzentrum, 
die Umwandlung des ehemaligen Industriekomplexes der Porzellanfabrik Zsol-
nay in ein Kulturviertel, die Renovierung des Museumsviertels, eine neue regio-
nale Bibliothek für Süd-Transdanubien und verschiedene Vorhaben zur Neube-
lebung von öffentlichen Plätzen und Parkanlagen. Von zentraler Bedeutung für 
die Stadt war darüber hinaus die Fertigstellung der Autobahnanbindung nach 
Budapest, die die Fahrtzeit erheblich verkürzte und Südungarn stärker an den 
Rest des Landes anband. 

Die Programmaktivitäten stützten sich in erster Linie auf das seit Hunder-
ten von Jahren in der Region verwurzelte komplexe multikulturelle Minderhei-
tengeflecht von u.a. Roma, Kroaten, Serben, Juden und Donauschwaben. Pécs 
präsentierte als ›Stadt ohne Grenzen‹ ca. 130 Projekte, darunter internationale 
Festivals zu Musik, Film, Kunst, Tanz und Theater wie das ›International Roma-
ny Festival‹ und ›Pan-Balkan Art‹, aber auch ein ›Weltmusik‹-Festival und eine 
internationale ›Bauhaus‹-Ausstellung. Besondere Beachtung wurde zudem der 
bildenden Kunst gewidmet, u.a. durch Bezüge zur Avantgarde-Malerei und zum 
Bauhaus-Stil. 

Im Vorfeld der Kulturhauptstadtaktivitäten von Istanbul hatte die in An-
lehnung an Aristoteles gewählte Idee der vier Elemente und Jahreszeiten eine 
zentrale Rolle gespielt. Die vier Elemente wurden jeweils mit einer Jahreszeit 
verbunden: Im ersten Quartal sollte die Kultur der Erde gewidmet sein mit Ver-
anstaltungen zur traditionellen Kunst. Das zweite Quartal sollte im Zeichen der 
Luft stehen, symbolisiert durch die Minarette und Kirchtürme und ausgerichtet 
auf Veranstaltungen mit Bezug zum kulturellen Einfluss der Religionen. Die 
Sommermonate sollten das Wasser betonen und entsprechende Programm-
punkte um den Bosporus vorsehen. Der Herbst sollte schließlich dem Feuer 
gewidmet und auf Veranstaltungen mit zeitgenössischer Kunst ausgerichtet 
sein. Je weiter die Planungen des Kulturhauptstadtjahres indes voranschritten, 
desto weniger wurde dieses Konzept verfolgt, das sich als zu enges Korsett für 
die geplanten Aktivitäten erwies. 

Insgesamt waren in Istanbul 2 220 Projekte vorgeschlagen worden. Von die-
sen wurden 1 211 begutachtet und hiervon wiederum 440 akzeptiert (Frankfurter 
Allgemeine Zeitung v. 7. Januar 2010). Rund 30 % des Etats wurde für Kunst- 
und Kulturprojekte ausgegeben. Hierzu zählten Festivals wie das ›!F AFM 
International Film Festival‹ und das ›European Universities Theatre Festival‹, 
die ›Chopin-Woche‹ oder der internationale Ballettwettbewerb, die jedoch al-
lesamt keine Neuerfindungen des Kulturhauptstadtjahres waren, sondern als 
bereits etablierte Events in das Programm inkorporiert wurden. Im Sommer 
fand eine historische Segelschiffregatta im Bosporus statt, und auch Gastspiele 
von Meg Stuart und Pina Bausch sowie von Arvo Pärt und U2, die wegen der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 81

Menschenrechtslage in der Türkei bis dahin ein Konzert im Land abgelehnt 
hatten, standen auf der Agenda. Letzteres mit rund fünf Millionen Dollar aus 
dem Etat des Gesamtbudgets finanziert. Im Rahmen von ›Leben und Arbei-
ten in Istanbul‹ reisten renommierte internationale Künstler an den Bosporus, 
um mit türkischen Studenten in Workshops zu arbeiten, deren Ergebnisse in 
verschiedenen Bezirken Istanbuls präsentiert wurden. Insgesamt widmete sich 
eine längere Liste von Veranstaltungen der Präsentation der türkischen Kultur 
und Geschichte. 

Im Gegensatz zum Ruhrgebiet setzte man aber in Istanbul in erster Linie 
auf die Infrastruktur. Der Anspruch der Nachhaltigkeit stellte für Istanbul eine 
zentrale Richtschnur des Kulturhauptstadtjahres dar. Aufgrund der problemati-
schen Infrastruktur der Stadt investierte die Millionenmetropole fast 70 % ihres 
Etats in die Restaurierung historischer Stätten und den Ausbau der Infrastruk-
tur. Das prominenteste Projekt war der Strategieplan für Sur-i Sultani und die 
Mauern, die den Topkapı-Palast umgeben. Auch der Palast selbst wurde einer 
Restauration unterzogen, angefangen mit der Küche und verschiedenen Pavil-
lons. Die Erneuerung der Hagia Sophia war ein weiteres Großprojekt, das vor 
allem auf die Restauration der Kuppel, des nordöstlichen Teils des Museums 
und der mit Ornamenten verzierten inneren Vorhalle zielte. Das Istanbuler Or-
ganisationskomitee forcierte außerdem ein Projekt zur Restauration der Stadt-
mauern, und man begann mit der Renovierung des Atatürk Kulturzentrums am 
östlichen Ende des Taksim-Platzes. Neben diesen Großvorhaben wurden auch 
weitere kleinere Restaurationsarbeiten wie die Erneuerung des ›Süleymaniye-
Darüşşifası-Gebäudes‹ oder der Fatih Davutpaşa Madrasah gefördert. 

Insgesamt wurden erhebliche Mittel in die Restauration von historischen 
Gebäuden und ganzen Stadtvierteln investiert. Neben dem historischen Kern 
Istanbuls wurden in einem fünf Jahre umfassenden Bauvorhaben auch sechs 
weitere Quartiere mit über 2 000 Gebäuden komplett renoviert. Dabei wurde 
nicht nur kritisiert, dass die vielerorts durchgeführten Stadterneuerungspro-
jekte historische Stadtteile und Kulturräume zerstörten und ihre alteingeses-
senen Bewohner vertrieben, sondern auch ein Spannungsverhältnis von Kon-
servierung und Regeneration konstatiert (Gunay 2010). Besonders das Beispiel 
Sulukule avancierte zum Konfliktfall, denn die dort vorgenommenen Gentrifi-
zierungsmaßnahmen hatten eine Zerstörung der Kultur der Roma zur Folge. 
Sulukule gilt als einer der ältesten Roma-Stadtteile der Welt, direkt an der alten 
theodosianischen Stadtmauer gelegen, deren ins Kitschige gehende Restaurie-
rung nicht zuletzt der Unesco ein Dorn im Auge ist. Im Zuge der Kulturhaupt-
stadtaktivitäten wurde die bereits bestehende umfassende Sanierungsstrategie, 
bei der die Bewohner von Sulukule ins weit entfernte Tasoluk umsiedeln muss-
ten, während an der alten Wohnstätte neue Hotels, Luxuswohnungen und Ge-
schäfte gebaut wurden, weiter forciert (vgl. Gökçen 2009). Zahlreiche Grassroot-
Initiativen, aber auch etablierte UN-Organisationen (UN Habitat, UN Human 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG82

Rights Commission) haben sich in den Konflikt um Sulukule eingemischt, um 
den historischen und kulturellen Charakter des Viertels zu bewahren – weit-
gehend ohne Resonanz.4 Für die ›Re-definition‹ Istanbuls, die auch schon in 
der Bewerbungsschrift betont worden war, war die Kür zur Kulturhauptstadt 
sicherlich nur ein Impulsgeber, durch den Titel erhielten die städtischen Gen-
trifizierungsprozesse aber verstärkten Auftrieb. 

Im Vorfeld des Kulturhauptstadtjahres 2010 waren die im Umfeld der Euro-
päischen Kommission zum Teil implizit, zumeist aber explizit angesprochenen 
Überlegungen erörtert worden, wie die ursprünglich der Initiative zugrunde-
liegende Zielsetzung eines interkulturellen bzw. transnationalen Dialogs bes-
ser umgesetzt werden könnte, war dieser in den zurückliegenden Jahre doch 
sichtlich ins Hintertreffen geraten. Während man zunächst vor allem in Ungarn 
und Deutschland ambitionierte Konzepte verfolgte, zeigte sich in den folgenden 
Monaten, dass entsprechende Überlegungen rasch an Grenzen stießen. Auf po-
litischer Ebene funktionierte die Kooperation zwar vergleichsweise reibungs-
los – so etwa in Form einer gemeinsamen Erklärung über die interparlamen-
tarische Zusammenarbeit von Istanbul, Pécs und dem Ruhrgebiet. Daneben 
kamen auch die Parlamentspräsidenten der drei Staaten gleich mehrfach zu 
Treffen zusammen. Die Kooperation der Organisationsbüros stellte sich jedoch 
weitaus schwieriger dar. Fritz Pleitgens Vorschlag, einen einmalig zu bildenden 
FC United Ruhrgebiet gegen einen ebenfalls nur zu diesem Zweck zusammen-
tretenden FC United Istanbul für eine Fußballpartie gegeneinander antreten 
zu lassen, stieß ebenso wenig auf Zustimmung wie ein ganzes Bündel weiterer 
Vorschläge aus dem Ruhrgebiet. Besser funktionierte der direkte Künstleraus-
tausch, wie etwa die ›Street Art‹-Aufführungen von ›Pottporus‹ und ›Urbana-
tix‹, sowohl im Ruhrgebiet als auch in Istanbul oder die Inszenierung des Faust 
auf Türkisch. Konzertanten Aufführungen, namentlich der Musik von Migran-
ten, kam als Medium besondere Bedeutung zu. Fazil Say, Residenzkünstler 
am Dortmunder Konzerthaus, komponierte über seine Wahlheimat Istanbul 
eine Sinfonie, die in Dortmund uraufgeführt wurde, und auch das Konzert des 
Star-Klarinettisten Selim Sesler fand im Ruhrgebiet rege Resonanz. Insgesamt 
wurden 40 Kooperationsprojekte notiert, die das Ruhrgebiet mit Istanbul orga-
nisierte, und 17, die es mit Pécs gemeinsam durchführte. Das Gros der trans-
nationalen Kooperationsaktivitäten fand im Rahmen der Ruhr.2010-Projekte 
›Melez‹ und ›Twins‹ statt. Bei Letzterem hatten die Ruhrgebietskommunen mit 
ihren Partnerstädten gemeinsame kulturelle Aktivitäten entwickelt. 

4 | Auch andere Stadtteile waren von den Aufwertungsprozessen betroffen, zum Bei-

spiel innerstädtische Vier tel wie Tarlaba ı, Fener-Balat oder Gecekondus wie Ayazma im 

Bezirk Küçükçekmece und Gülensu-Gülsuyu im Bezirk Maltepe. Die rechtliche Grundla-

ge der Sanierungsarbeiten bildete das Gesetz Nr. 5366 Law for the Prevention of Dete-

riorated Historical and Cultural Immovable Properties by Renovation and Re-use.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 83

Eine originär transnationale Dimension besaß zudem der Studentenwett-
bewerb ›Temporäre Stadt an besonderen Orten‹. Insgesamt blieb aber sowohl 
das Ausmaß an transnationalen Aktivitäten als auch deren Wahrnehmung be-
grenzt. Neben dem fehlenden Willen auf Seiten der verantwortlichen Akteure 
hatte auch die eine oder andere bürokratische Hürde, so etwa die bestehende 
Visumspflicht für türkische Staatsbürger, verhindert, dass der transnationale 
Kulturdialog nicht nur hinsichtlich der Darbietungen, sondern auch der betei-
ligten Künstler wirklich grenzüberschreitende Dimensionen annahm. 

Einschätzungen und Beurteilungen der 
Kulturhauptstadtaktivitäten 2010

Das Jahr 2010 wird mutmaßlich in die Geschichte als eines der am besten doku-
mentierten Kulturhauptstadtjahre eingehen, da nicht allein Journalisten, son-
dern in zunehmendem Maße auch Verantwortliche (vgl. Scheytt/Beier 2010; 
Frohne u.a. 2010; Ruhr.2010 GmbH 2011; forum Geschichtskultur Ruhr 2011) 
und Wissenschaftler (vgl. Beyazıt/Tosun 2006; Pachaly 2008, von Hobe/Her-
lyn/Braun 2010; Göktürk/Soysal/Türeli 2010) Dokumentationen und Studien 
zur Bewertung von Kulturhauptstadtaktivitäten vorgelegt haben. 

Zu den stets fragwürdigen, gleichwohl regelmäßig herangezogenen Para-
metern für den Erfolg einer Kulturhauptstadt zählt die Besucherzahl. Rund 
zehneinhalb Mio. Besucher vermeldete Ruhr.2010 zum Jahresende, womit Es-
sen (gemeinsam mit dem Ruhrgebiet) in quantitativer Hinsicht gemeinsam mit 
Liverpool 2008 eine der erfolgreichsten ›Kulturhauptstädte Europas‹ überhaupt 
darstellt. In den Jahren zuvor waren es lediglich rund sechs Million Menschen, 
die die Region besuchten (vgl. Handelsblatt v. 18. Juni 2010). Der Titel der Kul-
turhauptstadthymne von Herbert Grönemeyer, Komm zur Ruhr, scheint damit 
Wirkung gezeigt zu haben. Angaben der Veranstalter zufolge stieg die Anzahl 
der Übernachtungen in 2010 im Vergleich zum Vorjahr um 13 % auf sechsein-
halb Millionen. Die Marketinggesellschaften im Ruhrgebiet zeigten sich durch-
weg zufrieden, verzeichneten neben Essen doch auch zahlreiche weitere Städte 
im Ruhrgebiet ein Plus an Stadtrundfahrten und Informationsanfragen (vgl. 
http://www.reisenews-online.de [Oktober 2011]). 

Dem bis dahin weitgehend unbekannten Pécs war es ebenfalls gelungen, im 
Kulturhauptstadtjahr deutlich Akzente zu setzen und damit Aufmerksamkeit 
auf sich zu lenken. Die Stadt vermeldete, ausgehend von einem vergleichsweise 
niedrigen absoluten touristischen Niveau im Vorjahr, einen Zuwachs von 33 % 
bei den Gesamtbesucherzahlen bzw. rund 22 % bei den Übernachtungszahlen 
und damit höhere relative Besucherzuwächse als das Ruhrgebiet. Insgesamt 
zählte Pécs etwa 900 000 registrierte Besucher rund um die Veranstaltungen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG84

zur Austragung des Kulturhauptstadtjahres. Dennoch bedeutete eine Größen-
ordnung von 55 791 Gästen bei den Übernachtungsgesamtzahlen ein sicherlich 
nicht ganz befriedigendes Ergebnis, rangierte Pécs damit doch 2010 nur auf 
dem zwölften Platz der Beliebtheitsskala ungarischer Tourismusziele – mit ei-
nem Aufkommen an ausländischen Besuchern, das Budapest in sechs Tagen 
verzeichnete (vgl. Der Standard v. 14. Februar 2011).

Das Hauptaugenmerk der Kulturhauptstadt Istanbul hatte auf der touris-
tischen Attraktivitätssteigerung gelegen. An diese Zielsetzung dockte auch die 
Imagestrategie an, Istanbul als ebenso moderne wie traditionsreiche europä-
ische Metropole zu präsentieren, um so um auswärtige Besucher zu werben. 
Diverse Kommunikationskanäle wie Touristenführer, Reisemagazine und vor 
allem Plakate in zahlreichen europäischen Großstädten wurden für die Ver-
marktung Istanbuls als Tourismusdestination genutzt. Seitens des Organisati-
onsbüros hatte Şekib Avdagiç erklärt: 

In 2009, we carried out the most significant campaign in the history of the republic for 

the brand of stanbul. There had been very important advertising projects for Turkey, 

but they have never completed such an advertising project at such a large scale for 

stanbul. […] We put an emphasis on stanbul, and we’re trying to increase interest to-

ward stanbul as well as improving the perceptions toward stanbul in order to get more 

people to visit (Todays Zaman v. 18. April 2010). 

Zehn Millionen Touristen hatte sich die Kulturhauptstadtorganisatoren vom 
Jahr 2010 erhofft – mithin eine Steigerung um rund 25 %. Die ambitionierten 
Zahlen konnten jedoch nicht erreicht werden. Knapp 7,3 Millionen Besucher 
wurden auf einer Pressekonferenz Ende 2010 vermeldet und bedeuteten für 
Istanbul einen Rückgang von mehr als 200 000 Touristen gegenüber den Vor-
jahreszahlen (vgl. Hurriyet Daily News v. 14. Dezember u. 23. Dezember 2010). 
Ob der Selbstmordanschlag auf dem Taksim-Platz im Oktober 2010 mit 32 Ver-
letzten oder die Attacke von Anwohnern auf Galerien im Beyoğlu-Viertel im 
September 2010 Auswirkungen auf die Besucherzahlen im zweiten Halbjahr 
hatte, ist nicht bekannt.

Bereits zum Ende des Kulturhauptstadtjahres mehrten sich die Anzahl der 
Medienberichte und Studien, die nicht nur eine quantitative, sondern auch eine 
qualitative Bewertung der Aktivitäten der zurückliegenden Monate vornahmen. 
Die Schwierigkeit, auch nur halbwegs eindeutige Evaluationsparameter festzu-
legen, dürfte im Kulturbereich offensichtlich sein. Gleichwohl hat sich mit Blick 
auf die Kulturhauptstadt jenseits der offiziellen EU-Kriterien ein immer wie-
der neu auszutarierender Mix von originell-innovativen Programmaktivitäten, 
baulicher und infrastruktureller Nachhaltigkeit und transnationaler kultureller 
Kooperation als zentraler Maßstab für die Bewertung von Erfolg herausgeschält. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 85

Claus Leggewie (2010: 3) hat den Fluchtpunkt dieser Parameter auf ihren Kern 
reduziert, als er resümierte: 

Generell hängt der Er folg einer Kulturhauptstadt nicht an den Einnahmen aus Übernach-

tung und Eintrittsbillets oder an Prachtbauten […], sondern an dem Schub, den sie einer 

Stadt auf Dauer geben kann […]. 

Bemerkenswert ist, dass für alle drei Städte Licht und Schatten in eindeutiger 
Form ausgemacht wurden, dass sich Lob und Kritik aber auf unterschiedliche 
Felder bezogen. Die größten Gemeinsamkeiten sind hinsichtlich der Stärkung 
der jeweiligen urbanen ›Marke‹ auszumachen: Alle drei Städte erzielten im Jahr 
2010 eine auch im Fall von Pécs kaum zu überschauende Medienresonanz. Jour-
nalisten und Fernsehstationen von Kanada bis Neuseeland berichteten über die 
Kulturhauptstädte und steigerten damit die Bekanntheit der Kommunen und 
ihres Umfeldes beträchtlich. Gerade mit Blick auf Pécs und das Ruhrgebiet, die 
bislang nicht zu den präferierten touristischen Destinationen der Welt zählten, 
kommt diesem Umstand besondere Bedeutung zu. Allein die Ruhr.2010 GmbH 
vermeldete zur Halbzeitbilanz: »21.066 Printbeiträge, 8.644 Online-Beiträge, 
1.617 Radio-Beiträge, 164 TV-Beiträge« (Ruhr.2010 GmbH: Pressekonferenz zur 
Halbjahresbilanz v. 28. Juni 2010).

Als Hauptkritikpunkt am Programm von Ruhr.2010 wurden im Wesentli-
chen drei Punkte herausgestellt: die zu geringe Einbindung der lokalen Künstler 
und der freien Szene, die zu hohen Erwartungen an die Kreativwirtschaft und 
die übergroße Bandbreite des Programms: Im Hinblick auf den ersten Aspekt 
wurde angemerkt, dass der überwiegende Teil der Künstler und Kulturschaffen-
den aus der Region bei der Programmauswahl nicht berücksichtigt wurde. Da 
sich der Auswahlprozess der einzelnen Projekte deutlich länger als geplant hin-
gezogen hatte und schließlich nur ein Bruchteil der Bewerbungen umgesetzt 
wurde, sahen viele Künstler ihre Beteiligungschancen an der Kulturhauptstadt 
Ruhr.2010 als äußerst begrenzt an (vgl. taz v. 11. Januar 2010; Aachener Zeitung 
v. 1. April 2010). Es darf jedoch nicht übersehen werden, dass sich bis jetzt fast 
jede Kulturhauptstadt diesem Vorwurf auszusetzen hatte. 

Von Kritikern wurde des Weiteren moniert, dass eine gewisse Kluft zwischen 
Anspruch und Wirklichkeit der Kulturhauptstadt klaffte. Vor allem mit Blick auf 
die Kreativwirtschaft wurde darauf hingewiesen, dass die eingesetzten Förder-
gelder die Kreativen selbst gar nicht erreicht haben; so sei im Dortmunder ›U‹ 
zwar ein luxuriöses Schaufenster für Kunst und Kultur entstanden, die Kreati-
ven siedelten sich dort aber nicht an, auch weil die Mieten zu teuer seien. 

Erschwert wurde den Gästen und Besuchern der Kulturhauptstadt Essen/
Ruhr die Orientierung durch die Vielzahl an Projekten und Veranstaltungen, 
die über das gesamte Jahr 2010 in den 53 Städten verteilt waren. Das Feuille-
ton der Zeit beklagte einen »klare[n] Fall von Projektitis« (Die Zeit v. 17. Juni 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG86

2010). Vor allem die teilweise abstrakten Titel und Themenfeldbezeichnungen 
waren nicht immer hilfreich (vgl. expl. Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 10. Ap-
ril 2010). Nimmt man zu dieser Außenbetrachtung auf das Programm noch 
den Blick auf die Organisation hinzu, präsentierte sich das Programm als noch 
komplexer. Die Aufteilung des Programms in Themenfelder hatte wenig mit 
den Projektteams der Ruhr.2010 GmbH zu tun. Die Stadt der Kulturen, die 
Stadt der Künste, die Stadt der Kreativität und die Stadt der Möglichkeiten ar-
beiteten allen Themenfeldern zu. 

Andererseits kann die enorme Vielfalt und Bandbreite an kulturellen Ange-
boten aber auch als Gewinn betrachtet werden. Der Umstand, dass die Bevölke-
rung in der Breite erreicht wurde, dass der Besucherzuspruch die Erwartungen 
übertroffen hat und dass sich alle Städte und Gemeinden der Region beteiligt 
haben, deutet darauf hin, dass sowohl das Selbst- als auch das Fremdbild vom 
Ruhrgebiet im Wandel begriffen sind. Nicht zuletzt die Identität in der eigenen 
Stadt ist gewachsen, was sich auch darin festmachen lässt, dass sich zahlreiche 
Einwohner auf Spurensuche und Entdeckungsreise durch ihre eigene Stadt be-
gaben. Und der Umstand, dass den Kommunen vom Land zwei Euro pro Ein-
wohner gezahlt wurden, um den kulturellen Veranstaltungskalender im Jahr 
2010 mit Inhalt füllen zu können, hat mancher gebeutelten Ruhrgebietsstadt 
zumindest gewisse Chancen eröffnet. Die andere Seite der Medaille spiegelt 
sich in dem Urteil, dass das Kulturhauptstadtjahr »vor allen ein Volksfest [war] – 
ohne große Kräche und Konflikte« (Roßmann 2010b). 

Gerade das Ziel der Imagebildung und die damit verbundene Marke-
tingstrategie im Sinne eines ›City Brandings‹ der polyzentrischen ›Metropole 
Ruhr‹ scheinen Erfolge erzielt zu haben, auch wenn die langfristige Wirkung 
der Imagebildung zum gegenwärtigen Zeitpunkt noch nicht absehbar ist. Nicht 
zuletzt die Prinzipien Kooperation und Perspektive haben die Kulturhauptstadt 
jedoch zumindest im Jahr 2010 beseelt. Selbst eine finanziell angeschlagene 
Stadt wie Gelsenkirchen hat 54 größere Projekte initiiert, die vielfach in Ko-
operation mit anderen Kommunen durchgeführt wurden. Ruhr.2010 hat ins-
gesamt betrachtet viel für die Vernetzung getan – sei es unter den Kommunen, 
sei es unter den Kreativen. Eine Umfrage von Infratest Dimap zum Ende des 
Kulturhauptstadtjahres ergab, dass eine Mehrheit der Befragten überzeugt war, 
dass die Aktivitäten des Jahres »die Menschen im Ruhrgebiet stärker zu einer 
Einheit zusammengeschweißt« hätten (WDR: Pressemitteilung v. 13. Dezember 
2010). Das Kulturhauptstadtjahr hat damit wesentliche Impulse zum Zusam-
menwachsen der Region zur Metropole geliefert – wie nachhaltig Ruhr.2010 
sein wird, ist wohl erst in ca. fünf bis zehn Jahren abschätzbar. 

Der größte Erfolg von Pécs spiegelt sich unzweifelhaft in der gesteigerten 
Wahrnehmung wider. »Nicht irgendwo am Rand«, als »verschlafene Provinz-
stadt an der Südgrenze Ungarns« positionierte sich Pécs, sondern mitten auf 
der »kulturellen Landkarte Europas« (Berliner Zeitung v. 17. Juli 2010). Ganz un-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 87

geteilt war die Begeisterung über die neu entdeckte Kulturperle jedoch nicht: 
Pécs erntete vor allem in der außerungarischen Medienberichterstattung Kritik 
für die einseitige Verteilung seines Budgets zugunsten von Renovierungs- und 
Infrastrukturmaßnahmen. Die Autobahn M6/M60 war zwar bis Ende März 
2011 im Abschnitt Szekszárd-Bóly-Pécs fertiggestellt, nicht wenige Journalisten 
fragten aber, wo hier die Bezüge zur Kultur lägen. Kritik wurde auch an der 
verspäteten Fertigstellung einzelner Großprojekte geäußert; so wurde die Er-
öffnung des Konzerthauses und des Konferenzzentrums auf Dezember 2010, 
die Eröffnung des Kultur- und Bildungszentrums Zsolnay-Viertel sogar auf 2011 
verschoben (vgl. Die Zeit v. 19. August 2010). Schließlich musste sich Pécs auch 
des Vorwurfs erwehren, dass die starke Betonung der kommunalen Multikul-
turalität bzw. Ethnizität lediglich Bewerbungszwecken diente. Die neun sich 
selbst verwaltenden Minderheiten, die Pécs beherbergt, fanden nach der Kür 
zur Kulturhauptstadt zunehmend weniger Beachtung (vgl. Frankfurter Allgemei-
ne Zeitung v. 14. September 2009). 

Anders als im Ruhrgebiet ist mit Blick auf Istanbul Kritik geäußert worden, 
dass die Kulturhauptstadtprojekte in der lokalen Bevölkerung keine große Re-
sonanz erzielten (vgl. Kuzgun 2010). Mit Ausnahme der großen Konzerte und 
der sichtbaren Megaevents wie der Windjammerparade entfalteten die Istanbu-
ler Kulturhauptstadtprojekte nur begrenzte Strahlkraft, so dass sie der lokalen 
Bevölkerung weitestgehend unbekannt blieben. Vor allem in Istanbul selbst fiel 
wiederholt der Vorwurf, dass das Organisationskomitee zu wenig mit den loka-
len Künstlern zusammengearbeitet habe, so dass der Ansatz einer ›Kunst von 
unten‹ im Keim erstickt worden sei. Moniert wurde zudem, dass teilweise be-
reits seit Jahren etablierte Veranstaltungen mit Geld und Logo der Kulturhaupt-
stadtagentur ausgestattet wurden, hingegen kaum auf neue Initiativen gesetzt 
wurde. Kritisiert wurde des Weiteren, dass zahlreiche Projekte geplatzt sind. So 
sollte das Vorhaben des Literaturnobelpreisträgers Orhan Pamuk für ein ›Mu-
seum der Unschuld‹ einen »Höhepunkt« im Programm der türkischen Met-
ropole Istanbul für das Programm als ›Europäische Kulturhauptstadt‹ bilden. 
Pamuk zog das Projekt aber aus dem offiziellen Kulturjahrprogramm zurück 
(Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 5. Februar 2010). 

Auf Seiten von westlichen Beobachtern fand demgegenüber der Umstand 
Beachtung, dass das türkisch-muslimische Istanbul im Rahmen der Kultur-
hauptstadtaktivitäten erstmals die byzantinische und griechische Vergangen-
heit stärker betonte und sogar der Industriekultur Beachtung geschenkt wurde 
(vgl. Tempel 2010). 

Moniert wurde hingegen auch hier, dass Projekte nicht rechtzeitig fertig 
wurden: Die Hagia Sophia war auch im Sommer 2010 trotz aller Beteuerungen 
immer noch von einem riesigen Baugerüst verunstaltet, während im Topkapı-
Palast viele Sammlungen aufgrund der Renovierungsarbeiten nicht zugänglich 
waren. Auch an der Sülemaniye- und der Fatik-Moschee wurden 2010 noch 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG88

Restaurierungsarbeiten durchgeführt, und auch Teile des archäologischen Mu-
seums blieben wegen Sanierung geschlossen. Nicht zuletzt vor diesem Hin-
tergrund kam der grundsätzliche Vorwurf auf, die Stadt habe zu viel Geld in 
die Renovierungsarbeiten investiert, so dass wichtige Projekte von Künstlern 
und Stiftungen, trotz vorheriger Zusagen, nicht mehr finanziert werden konn-
ten. Die allzu starke Konzentration auf städtebauliche Aspekte und klassische 
Stadterneuerungsprojekte, die die historischen Substanzen der Stadt erhalten 
sollten, sei zulasten der ursprünglichen Idee der ›Kulturhauptstadt Europas‹ 
gegangen, Kultur als gestaltende Kraft zu nutzen. 

Fazit 

Bereits zum Ende der 25. Auflage der Kulturhauptstadtinitiative zeichnete sich 
ab, dass die Städte des Jahres 2010 mit ihren Konzepten und Vorstellungen, aber 
auch mit ihren Erfolgen und Problemen, sowohl in der Tradition bisheriger Ti-
telträger standen als auch einmal mehr der Initiative neue Facetten hinzugefügt 
haben. Zugleich ist zu konstatieren, dass auch im Kulturhauptstadtjahr 2010 
der Kultur als Motor für Veränderungen erneut eine instrumentelle Bedeutung 
zugewiesen wurde (vgl. Mittag 2011). 

Der Städtewandel und die tourismusträchtigen Ambitionen können als zen-
trale Leitmotive aller drei Kulturhauptstädte 2010 bezeichnet werden, während 
der von Melina Mercouri entwickelte ursprüngliche Gedanke eines transnatio-
nalen europäischen Kulturdialogs eher eine pflichtschuldig erfüllte Zusatzauf-
gabe darstellte. Jede der drei Städte verfolgte auf der Grundlage dieser über-
geordneten Sichtweise indes seine eigene Strategie: Während Istanbul primär 
Kultur und Bauwerke präsentieren und weitere Touristen gewinnen wollte, ziel-
ten Essen und das Ruhrgebiet vor allem darauf, den Strukturwandel und das 
Zusammenwachsen der Region voranzutreiben. Im Fall von Pécs dominierten 
wiederum Infrastrukturfragen und Imageaspekte. 

Alle drei Strategien spiegeln dabei Konzepte wider, die in den einzelnen 
Phasen der bisherigen Geschichte der Kulturhauptstadtinitiative bereits einge-
hender erprobt worden waren. Blickt man auf die Anfänge der Initiative zurück, 
so hatten sich die ersten Titelträger mit ihren Programmen weitgehend auf die 
Präsentation bereits vorhandener Reichtümer konzentriert; der Titel wurde in 
erster Linie als ›Verstärker‹ bereits bekannter kultureller Errungenschaften 
betrachtet. Angesichts der Intensität, mit der Istanbul auf die großen touristi-
schen Zentren im Innenstadtbereich setzte, lässt sich die Bosporus-Metropole 
am ehesten dieser gewissermaßen klassischen Sichtweise zuordnen, ergänzt 
allerdings um eine infrastrukturelle Komponente. 

Die Kulturstadt Glasgow steht bis heute für eine weitgehende Neuinterpre-
tation der Idee. Durch die hinzugekommene städtebauliche Dimension und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 89

die Berücksichtigung von Aspekten der Nachhaltigkeit wurde die Kulturhaupt-
stadtidee von Glasgow geradezu revolutioniert. Pécs hat dieses Konzept der inf-
rastrukturellen Nachhaltigkeit im Jahr 2010 weitgehend aufgegriffen und dabei 
noch deutlicher als verschiedene Vorgänger nur mittelbar mit der Kultur ver-
bundene Projekte verfolgt. 

Die jüngste Dekade der Kulturhauptstadtinitiative steht für eine stärkere 
Ausdifferenzierung der kulturellen Konzepte, aber auch für das Ansinnen, Kul-
tur weiterhin im Sinne eines Städte- oder Strukturwandels zu Imagezwecken zu 
nutzen. Das Ziel der Imagebildung und die damit verbundene Marketingstra-
tegie im Sinne eines ›City Brandings‹ scheint, ersten Auswertungen zufolge, 
in allen drei Städten auf Resonanz und Akzeptanz gestoßen zu sein; die lang-
fristige Wirkung der Imagebildung bleibt zum gegenwärtigen Zeitpunkt aber 
abzuwarten. Als innovativ wurden seitens der Medien insbesondere die Metro-
polendiskurse und regionalen Kooperationsanstrengungen des Jahres 2010 be-
zeichnet. Namentlich dem Ruhrgebiet kam hier eine wichtige Rolle zu, hat sich 
doch niemals eine ganze Region derart ausgeprägt an der Kulturhauptstadtini-
tiative beteiligt. Ob der Ansatz, die Akzente stärker von der Stadt auf die Region 
zu verlagern, der von der Europäischen Kommission mit viel Skepsis bedacht 
wurde, künftig weiter verfolgt wird, bleibt abzuwarten (vgl. Heinrich 2003). Die 
Expertenanhörung im März 2011 in Brüssel deutete vielmehr auf eine stärkere 
Akzentsetzung hinsichtlich des Problemfeldes kulturelle Innovation. Unbestrit-
ten scheint hingegen, dass das Kulturhauptstadtprogramm auch nach einem 
Vierteljahrhundert nichts von seiner Attraktivität verloren hat, lange noch kein 
Auslaufmodell darstellt (vgl. Austen 1998) und als Projektionsfläche für die un-
terschiedlichsten Interessen und Ziele – auch jenseits der Kultur – weiterhin 
Aufmerksamkeit erzielen wird. 

Literatur

ABl. EU L 304 v. 3. November 2006. Beschluss Nr. 1622/2006/EG des Europäi-
schen Parlaments und des Rates vom 24. Oktober 2006 über die Einrichtung 
einer Gemeinschaftsaktion zur Förderung der Veranstaltung Kulturhauptstadt 
Europas für die Jahre 2007 bis 2019.

Austen, Steve (1998): Kulturhauptstadt Europas – ein Auslaufmodell? Magnet für 
pralle Urlaubskassen. In: Zeitschrift für Kulturaustausch 2, S. 487-492.

Beyazıt, Eda/Tosun, Yasemin (2006): Evaluating Istanbul in the Process of Euro-
pean Capital of Culture 2010, Paper for the 42nd ISoCaRP Congress 2006.

Bulletin of the European Communities (1983): Solemn Declaration on European 
Union (Stuttgart, 19 June 1983) June, Nr. 6, S. 24-29.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG90

Cogliandro, Gianna Lia (2001): European Cities of Culture for the year 2000. A 
wealth of urban cultures for the celebration of the turn of the century. Final 
report.

DG Education and Culture (2010): Summary of the European Commission. ›Cele-
brating 25 years of European Capitals of Culture‹. Brussels, 23-24 March 2010. 
Brussels.

Döring, Jörg/Thielmann, Tristan (Hg.; 2008): Spatial Turn. Das Raumparadigma 
in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Bielefeld.

European Communities (2009): European Capitals of Culture: the road to success. 
From 1985 to 2010, Luxembourg.

Forrest, Alan (1994): A New Start for Cultural Action in the European Community: 
Genesis and Implications of Article 128 of the Treaty on European Union. In: 
European Journal of Cultural Policy 12, H. 1, S. 11-20. 

Forum Geschichtskultur Ruhr (2011): Themenheft ›Kulturhauptstadt historisch‹. 
Essen. 

Frohne, Julia u.a. (2010): RUHR. Vom Mythos zur Marke. Marketing und PR für 
die Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010. Essen. 

García, Beatriz (2004): Urban Regeneration, Arts Programming and Major events: 
Glasgow 1990, Sydney 2000 and Barcelona 2004. In: Lisanne Gibson/De-
borah Stevenson (Hg.): Special Issue of the International Journal of Cultural 
Policy: Urban Space and the Uses of Culture 1, S. 103-118.

– (2005): Deconstructing the City of Culture: The long-term cultural legacies of 
Glasgow 1990. In: Urban Studies 5/6, S. 841-867.

Gökçen, Sinan (2009): Requiem for Sulukule. In: roma rights journal 1, S. 49f.
Göktürk, Deniz/Soysal, Levent/Türeli, Ipek (Hg.; 2010): Orienting Istanbul. Cultu-

ral Capital of Europe? London.
Gunay, Zeynep (2010): Conservation versus Regeneration? Case of European Ca-

pital of Culture 2010 Istanbul. In: European Planning Studies 18, H. 8, S. 1173-
1186.

Hänig, Marc Oliver (2008): Kulturhauptstadt Ruhr.2010. Metropole Ruhr im kul-
turellen Wandel. In: Kulturpolitische Mitteilungen 122, S. 62f. 

Heinrich, Bettina (2003): Die Kulturhauptstadt Europas in Deutschland im Jahre 
2010. Die Idee, ihre Umsetzungen und ihre Diskussionen. In: Kulturpolitische 
Mitteilungen 101, S. 48-49.

Hobe, Bertram von/Herlyn, Wilm/Braun, Michael (Hg.; 2010): Ruhr.2010 danach. 
Europäische Kulturhauptstadt. Eindrücke – Meinungen – Ausblicke. Waltrop.

Hollmann, Lisa (2011): Kulturhauptstadt Europas – ein Instrument zur Revitalisie-
rung von Altindustrieregionen. Evaluierung der Kulturhauptstädte ›Glasgow 
1990, Culture Capital of Europe‹ und ›RUHR 2010, Essen für das Ruhrgebiet‹. 
In: Arbeitspapiere zur Regionalentwicklung – Elektronische Schriftenreihe 
des Lehrstuhls Regionalentwicklung und Raumordnung der Technischen Uni-
versität Kaiserslautern, Band 11.

Kemp, David (1990): Glasgow 1990: The true story behind the hype. Gartocharn.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT EUROPAS‹ 91

Kruse, Judith (1993): Europäische Kulturpolitik am Beispiel des Europarats. Müns-
ter/Hamburg.

Kuzgun, Ebru u.a. (2010): Perceptions of Local People Regarding Istanbul as Euro-
pean Capital of Culture. In: PASOS. Revista de Turismo y Patrimonio Cultural 
8, H. 3, S. 27-37.

Leggewie, Claus (2010): Kulturhauptstadt wozu? In: Die Zeit v. 7. Januar 2010.
Lodemann, Jürgen (2010): Auf zum Kulturwunder Ruhr. In: Neue Ruhr/Neue 

Rhein Zeitung v. 5. Januar 2010. 
Mittag, Jürgen (Hg.; 2008a): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, 

Ausgestaltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen.
– (2008b): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas: Vom Instrument europäischer 

Identitätsstiftung zum tourismusträchtigen Publikumsmagneten. In: Ders. 
(Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausgestaltung und 
Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 55-96.

– (2011): Die drei Kulturhauptstädte des Jahres 2010 im Vergleich: Ein Blick über 
die Grenzen und in historischer Perspektive. In: Kulturpolitische Mitteilungen 
132, S. 46-49. 

Ders./Oerters, Kathrin (2009): Kreativwirtschaft und Kulturhauptstadt: Katalysa-
toren urbaner Entwicklung in altindustriellen Ballungsregionen? In: Gudrun 
Quenzel (Hg.): Entwicklungsfaktor Kultur. Studien zum kulturellen und öko-
nomischen Potential der europäischen Stadt. Bielefeld, S. 61-94.

Mooney, Gerry (2004): Cultural Policy as Urban Transformation? Critical Reflec-
tions on Glasgow, European City of Culture 1990. In: Local Economy 19, H. 4, 
S. 327-340.

Myerscough, John (1994): European Cities of Culture and Cultural Months. Full 
Report. Study prepared for the Network of Cultural Cities of Europe. Glasgow.

Nielsen-Sikora, Jürgen (2009): Ein Europa der Bürger? Anspruch und Wirklich-
keit der europäischen Einigung – eine Spurensuche. Baden-Baden.

Oerters, Kathrin/Mittag, Jürgen (2010): European Capitals of Culture as Incentives 
for Local Transformation and Creative Economies: Tendencies − Examples − 
Assessments. In: Wim Coudenys (Hg.): Whose Culture(s)? Liverpool, S. 70-
97.

Pachaly, Christina (2008): Kulturhauptstadt Europas Ruhr 2010 – Ein Festival als 
Instrument der Stadtentwicklung. Berlin; online unter http://opus.kobv.de/
tuberlin/volltexte/2008/1868 [Oktober 2011]. 

Palmer, Robert/Rae Associates (2004): European Cities and Capitals of Culture. 
Study Prepared for the European Commission. Part I and II. Brussels

–/Richards, Greg (2007): European Cultural Capital Report 993 2007/2009. Part 
I and II. Arnhem.

Phytian-Adams, Sarah Louisa/Sapsford, David (2010): Capturing public value: an 
experimental economist’s approach to the impact of Liverpool European Capi-
tal of Culture. In: Wim Coudenys (Hg.): Whose Culture(s)? Liverpool, S. 127-
145.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JÜRGEN MITTAG92

Richards, Greg (1996): The Scope and Significance of Cultural Tourism. In: Ders. 
(Hg.): Cultural Tourism in Europe. Wallingford, S. 21-38.

– (2000): The European Cultural Capital Event: Strategic Weapon in the Cultural 
Arms Race? In: The International Journal of Cultural Policy 2, S. 159-181.

Richter, Lorenz (2008): Die Kunstausstellungen des Europarats: Kunst und Kultur 
als Basis europäischer Identität seit den 1950er Jahren. In: Jürgen Mittag (Hg.): 
Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausgestaltung und Auswir-
kungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 19-54.

Roßmann, Andreas (2010a): Rutsch, Party. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 
9. Januar 2010.

– (2010b): Pott-Pourri Kulturhauptstadt. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 
20. Dezember 2010.

Ruhr.2010 GmbH (2011): Ruhr.2010. Die unmögliche Kulturhauptstadt. Chronik 
einer Metropole im Werden. Essen.

Sassatelli, Monica (2002): Imagined Europe. The shaping of a European Cultural 
Identity through EU Cultural Policy. In: European Journal of Social Theory 4, 
S. 435-451.

– (2008): European Cultural Space in the European Cities of Culture. In: European 
Societies 10, H. 2, S. 225-245.

– (2009): Becoming Europeans. Cultural Identity and Cultural Policies. Hound-
mills.

Scheytt, Oliver/Beier, Nikolaj (2010): Begreifen, Gestalten, Bewegen – Die Kul-
turhauptstadt Europas Ruhr.2010. Die Kulturhauptstadtbewerbung von Essen 
und der Effekt auf die gesamte Region. In: Kristina Volke (Hg.): Intervention 
Kultur. Wiesbaden, S. 43-57.

Schwencke, Olaf (2006): Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. Do-
kumente, Analysen und Perspektiven – von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Bonn.

Tempel, Norbert (2010): Industriekultur in Istanbul – Ein Überblick. In: Industrie-
Kultur 2, S. 23-26.

Urban, Thomas (Bearb.; 2008): Visionen für das Ruhrgebiet. IBA Emscher Park: 
Konzepte, Projekte, Dokumentation. Hg. von der Stiftung Bibliothek des Ruhr-
gebiets. Essen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luxemburg und die Großregion (2007)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grenzüberschreitende Kooperation im 
Kulturbereich 
Interkulturalität in Luxemburg und der Großregion 

Monika Sonntag

1. Grenzräume als Räume des interkulturellen
 Dialogs

Die Stadt Luxemburg gilt als »eine sehr kleine und zugleich sehr kosmopoli-
tische Metropole« (Strätz 2007). Im Jahre 2007 trug sie bereits zum zweiten 
Mal den Titel der ›Kulturhauptstadt Europas‹. Die Besonderheit dieses Kultur-
hauptstadtprogramms bestand darin, dass es – anders als im Jahre 1995 und an-
ders als die meisten Kulturhauptstädte – grenzüberschreitend ausgerichtet war 
und ihre Nachbarregionen der sogenannten Großregion mit einbezog. Zu den 
offiziellen Partnern des Kulturhauptstadtjahres gehörten neben dem Großher-
zogtum Luxemburg die deutschen Bundesländer Rheinland-Pfalz und das Saar-
land, die französische Region Lothringen sowie die belgische Region Wallonien 
mit der deutsch- und der französischsprachigen Gemeinschaft. Eine städtische 
Initiative der Europäischen Union wurde somit zu einer interregionalen und 
internationalen Initiative. Für die Klein- und Mittelstädte der Nachbarregionen 
bedeutete die Teilnahme an dem Kulturhauptstadt-Programm eine europaweite 
kulturpolitische und touristische Sichtbarkeit, die für sie alleine kaum erreich-
bar gewesen wäre. Die Veränderung des Images der Region gehörte zu den 
wichtigsten Zielen der Pressearbeit und Imagekampagnen während des Kul-
turhauptstadtjahres. Luxemburg und dessen Nachbarregionen sollten als kultu-
rell lebendige Region europaweit bekannt werden und durch die internationale 
Medienpräsenz langfristig den internationalen Kulturtourismus stärken (vgl. 
Amann u.a. 2010: 197). 

Im Kulturbereich, so die Hoffnung, könnte außerdem ein grenzüberschrei-
tender Raum des Dialogs zwischen Nationen und Regionen entstehen, in dem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG96

Grenzen überwunden werden. Die beiden Leitmotive des Kulturhauptstadt-
jahres, an denen sich das Programm orientierte, lauteten dementsprechend: 
›Grenzen überschreiten‹ und ›Unerwartetes wagen‹. Sie standen unter dem 
übergeordneten Motto ›Die Großregion – Laboratorium für Europa‹ (vgl. Lu-
xemburg und Großregion 2008: 9f.). 

Grundsätzlich erscheinen Grenzen heute in Europa weniger als Trennungs-
linien oder als zu überwindendes Problem, vielmehr werden sie in ihrem Po-
tential als Räume des Übergangs, der Begegnung und der Mischung, als »Kon-
taktzonen, als Zwischenräume, als Passagen oder als Schwelle zum Fremden« 
(Lösch 2005: 33) interpretiert, in denen »Kommunikation mit dem Anderen 
möglich wird. Die Grenze kann somit als Raum des interkulturellen Dialogs be-
trachtet werden« (ebd.: 34). An der Grenze entsteht die Möglichkeit der Begeg-
nung und der Kontaktaufnahme mit dem Nachbarn oder Gegenüber. Je nach 
Perspektive kann dabei die trennende oder die verbindende Funktion der Gren-
ze in Erscheinung treten. Dies trifft sowohl auf räumliche Grenzen zwischen 
staatlichen Territorien als auch auf gesellschaftspolitisch definierte Grenzen der 
Zugehörigkeit zu sozialen oder kulturellen Gruppen zu. 

Nationalstaatliche Grenzen werden dann als kulturelle Grenzen interpre-
tiert, wenn die Begriffe Nation (im Sinne einer Volksgemeinschaft), Staat (im 
Sinne einer rechtlich-politischen Organisationsform, die Souveränität über ein 
territorial abgrenzbares Gebiet ausübt) und Kultur (im Sinne einer Lebensweise 
einer sozialen Gruppe) in Verbindung gebracht werden. Dies geschieht über die 
Vorstellung, dass eine spezifische nationale Kultur auf dem Gebiet eines Nati-
onalstaats verortet werden kann. Bhabha (1990b: 292) definiert die Nation als 
»form of living the locality of culture«. Die Verortung von Kulturen ist die Vor-
aussetzung dafür, dass ein inter-nationaler Dialog über staatliche Grenzen hin-
weg als inter-kultureller Dialog verstanden wird. Entlang der staatlichen Grenze 
entsteht dann ein Grenzraum, in dem der inter-kulturelle Dialog möglich ist: 

Inter-culturality has historically occurred in the most manifest way in border zones, 

where cultural mixing has been most pronounced […] but it is a process that occurs 

spontaneously between all specific cultures, whether they are territorially bounded and 

situated or not (Bloomfield/Bianchini 2001: 107). 

Im Folgenden wird argumentiert, dass im Falle von Luxemburg und der sie 
umgebenden grenzüberschreitenden ›Großregion‹ zwei unterschiedliche For-
men der kulturellen Grenzziehungsprozesse betrachtet werden müssen, um 
das Phänomen des Interkulturellen im Kontext des Kultursektors und der Kul-
turpolitik zu fassen. Kulturelle Selbst- und Fremdbilder können sich zum einen 
auf Unterscheidungen innerhalb einer nationalen Gemeinschaft beziehen und 
zwischen ›Uns‹ (z.B. den einheimischen Luxemburgern als Mehrheitsgesell-
schaft) und ›den Anderen‹ (z.B. der zugewanderten portugiesischen Minder-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 97

heit) unterscheiden. Zum anderen kann mit interkulturellem Dialog der Kon-
takt zu den Nachbarn gemeint sein. Kulturelle Identitäten werden in diesem 
Fall verortet und mit einem bestimmten Raum in Verbindung gebracht, so dass 
die kulturelle Identität der Luxemburger gegenüber den Bewohnern der Nach-
barländer über die räumliche Unterscheidung zwischen ›uns hier‹ (diesseits 
der territorialen Grenze) und ›denen dort‹ (jenseits der territorialen Grenze) 
definiert ist. Das konstitutive Andere der luxemburgischen Identitätskonstruk-
tion ist im ersten Fall das Andere innerhalb der Nation und bezieht sich auf die 
Pluralität der nationalen Gesellschaft; im zweiten Fall ist es das national Andere 
der Nachbarstaaten, das über die Logik der Verortung von Kultur zur Konstruk-
tion nationaler Identitäten und Alteritäten beiträgt. Das Interkulturelle manifes-
tiert sich sowohl innerhalb des Nationalen (in Form einer Auseinandersetzung 
mit kultureller Diversität und Minderheiten) als auch zwischen verschiedenen 
Nationen bzw. national definierten Kulturen (auf inter-nationaler Ebene), d.h. 
»both within the margins of the nation-space and in the boundaries in-between 
nations and peoples« (Bhabha 1990a: 4, Hervorh. im Orig.). Das Inter-Nationale 
im Sinne eines Zwischen-Nationalen betrifft den Dialog mit anderen Nationen 
ebenso wie die innere Vielfalt des Nationalen.

2. Interkulturalität: Ein Thema der Kulturpolitik

Die Unterscheidung zwischen dem Anderen diesseits der Grenze und dem An-
deren jenseits der Grenze ist von Bedeutung für die Verwendung des Begriffs 
der Interkulturalität im Kontext von Grenzregionen allgemein. Im spezifischen 
Politik- und Kooperationsfeld der Kultur wird dies besonders deutlich. In der 
Großregion haben die politischen Entscheidungsträger den Kulturbereich als 
wichtigen Bereich der grenzüberschreitenden Kooperation erkannt. Dies liegt 
nicht nur an dem einmaligen Event der ›Kulturhauptstadt Europas‹, sondern 
ist im Zusammenhang der allgemeinen Entwicklung des Politikfelds Kultur zu 
sehen. Kulturpolitik hat sich in den vergangenen Jahrzehnten zu einer Quer-
schnittspolitik entwickelt, die über die Förderung der Schönen Künste hinaus-
geht, Themen der Sozial- und Bildungspolitik, der Beschäftigungs- und Wirt-
schaftsförderung ebenso wie der Stadt- und Regionalentwicklung einbezieht 
und daher als Gesellschaftspolitik verstanden werden kann (vgl. Scheytt 2008: 
16). Die Themen Interkulturalität und interkultureller Dialog sind auf allen kul-
turpolitischen Handlungsebenen relevant, wenngleich mit jeweils unterschied-
lichen Schwerpunkteen und Inhalten.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG98

2.1 Interkulturalität auf internationaler Ebene.
 Dialog zwischen Kulturen bzw. Nationalstaaten

Auf internationaler Ebene stellen die Erklärungen der Unesco (1982; 2005) die 
Bedeutung des interkulturellen Dialogs für den Schutz der weltweiten kultu-
rellen Vielfalt heraus. Sie beruhen auf der Annahme, dass keine Kultur (sei es 
die Kultur einer nationalen Gesellschaft, einer sozialen Gruppe oder ethnischen 
Minderheit) einen universalen Gültigkeitsanspruch und damit Hegemonie ge-
genüber anderen Kulturen für sich in Anspruch nehmen darf. Vielmehr sind 
alle Unterzeichnerstaaten aufgefordert, andere Nationen, Völker und Kulturen – 
diese Begriffe werden mehr oder weniger synonym verwendet – zu achten und 
mit ihnen in einen friedlichen, interkulturellen Dialog zu treten. Die Unesco 
fordert die Anerkennung kultureller Besonderheiten und betont zugleich, dass 
Kulturen als System gesellschaftlicher Orientierungen, Werte und Normen nie-
mals fest und abschließbar sind, sondern einem ständigen Wandel unterworfen 
und nur als Dialog zwischen dem Eigenen und dem Fremden zu verstehen 
sind. Isolation lasse sie »verfallen und absterben« (Unesco 1982: 153).

Auch für die Europäische Union gehört die Förderung der kulturellen Viel-
falt und des interkulturellen Dialogs zu den strategischen Zielen ihrer kultur-
politischen Aktivitäten und ist außerdem als wichtiger Bestandteil der außen-
politischen Beziehungen der EU zu betrachten. In der 2007 verabschiedeten 
›Europäischen Kulturagenda‹ wird die Förderung des interkulturellen Dialogs 
damit begründet, dass er »zu europäischer Identität, europäischem Bürgersinn 
und sozialem Zusammenhalt beiträgt, auch durch die Entwicklung der inter-
kulturellen Kompetenzen der Bürger« (Europäischer Rat 2007: 2). Das Ziel des 
interkulturellen Dialogs steht gleichrangig neben den beiden weiteren Zielen 
der Förderung der »grenzüberschreitenden Mobilität von Kulturakteuren« ei-
nerseits sowie der »grenzüberschreitenden Verbreitung von kulturellen und 
künstlerischen Werken und Erzeugnissen« andererseits (Europäisches Parla-
ment und Rat 2006a: 4). Die Bedeutung des interkulturellen Dialogs für die 
Integration Europas liegt aus Sicht der EU darin, dass durch den Austausch 
nicht nur die Differenzen, sondern auch die Gemeinsamkeiten Europas deut-
lich werden.

Dies trifft auch auf das Programm ›Kulturhauptstadt Europas‹ zu, obwohl 
darin das Thema des interkulturellen Dialogs nicht explizit genannt wird. Al-
lerdings sind die Städte auf der Grundlage der offiziellen Auswahlkriterien 
aufgefordert, sowohl »den Reichtum der kulturellen Vielfalt« als auch »die ge-
meinsamen Aspekte europäischer Kulturen« hervorzuheben. Dies soll durch 
die gezielte Förderung der »Zusammenarbeit zwischen Kulturakteuren, Künst-
lern und Städten aus den entsprechenden Mitgliedstaaten und aus anderen 
Mitgliedstaaten« erreicht werden (Europäisches Parlament und Rat 2006b: 2). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 99

Das heißt, die Städte sind angehalten, ihre jeweiligen kulturellen Besonderhei-
ten herauszustellen und zugleich den Dialog mit anderen Nationen anzuregen. 
Dem entspricht weiterhin, dass die EU die Bedeutung der ›Kulturhauptstädte 
Europas‹ darin sieht, dass »diese Initiative […] sowohl für die Stärkung der loka-
len und regionalen Identität als auch für die Förderung der europäischen Integ-
ration von Bedeutung« sei (Europäisches Parlament und Rat 1999: 1).

Die Idee, dass Europa sowohl von den kulturellen Partikularismen und Be-
sonderheiten ihrer Mitgliedstaaten geprägt als auch geeint und universalisti-
schen Werten verpflichtet ist, zieht sich durch alle kulturpolitischen Program-
me der EU, zumal das Motto ›In Vielfalt geeint‹ seit dem Vertrag von Maastricht 
zu den offiziellen Symbolen der Europäischen Union gehört. Die Förderung des 
interkulturellen Dialogs durch die Kooperation und Mobilität im Kulturbereich 
soll dazu beitragen, das Zugehörigkeitsgefühl der Bürger zu Europa zu stärken 
und die europäische Einheit auf der Grundlage von Vielfalt zu gestalten.

2.2 Interkulturalität auf nationaler Ebene.
 Dialog innerhalb einer Kultur bzw. nationalen Gesellschaft

Die Frage, wie kulturelle Vielfalt und Einheit zusammengedacht werden kön-
nen, wird unter dem Stichwort des interkulturellen Dialogs auch auf nationaler 
Ebene debattiert, wenn auch unter anderen Vorzeichen und vor dem Hinter-
grund der jeweiligen nationalen Identitätsnarrative. Auf nationaler Ebene ist 
das Thema Interkulturalität mit der Frage verknüpft, in welcher Beziehung 
nationale Einheit und kulturelle Vielfalt zueinander stehen, und ob nationale 
Zugehörigkeiten im Sinne einer Kulturnation auf der Grundlage der kulturell-
ethnischen Herkunft der Mitglieder oder im Sinne einer Bürgernation auf der 
rein rechtlichen Grundlage der Staatsbürgerschaft definiert sind. Kulturpoli-
tisch ist dies insofern relevant, als kulturelle Infrastrukturen und deren Kultur-
angebote nicht notwendigerweise die Pluralität der Gesellschaft repräsentieren. 
Die Einbeziehung von Menschen mit Migrationshintergrund als aktive Kul-
turschaffende und Repräsentanten der (als vielfältig verstandenen) nationalen 
Kultur, ebenso wie als Zielgruppe und Publikum, stellt nach wie vor eine große 
kulturpolitische Herausforderung dar (vgl. Röbke/Wagner 2003: 51). 

Die Umsetzung dieser nationalen Kulturpolitiken erfolgt weitgehend auf 
der Ebene der Städte und Stadtteile. Hier werden die engen Verknüpfungen 
zwischen interkulturellen Kulturprojekten und der Integrationspolitik sowie 
der Bildungspolitik deutlich. 

Interkulturelle Kulturarbeit ist ein – komplementärer – weicher Integrationsfaktor, der 

auf der Ebene der künstlerischen Produktion, der sinnlichen, mentalen und intellektu-

ellen Wahrnehmung und Auseinandersetzung und der Ebene der Kommunikation und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG100

Begegnung arbeitet und wirkt. […] Interkulturelle Kulturarbeit zielt auf die mentale 

Veror tung des Individuums in der Gesellschaft und den Austausch zwischen den Mit-

gliedern der unterschiedlichen ethnischen, kulturellen und sozialen Gruppen (Heinrich 

2003: 227f.). 

3.  Interkulturalität und Transkulturalität

Auf allen Handlungsebenen – sei es auf der Ebene der Vereinten Nationen, 
der Europäischen Union, der Nationalstaaten, der Städte oder einer grenzüber-
schreitenden Region – bewegt sich interkulturelle Kulturarbeit im Spannungs-
feld zwischen dem Ziel der Stärkung spezifischer Identitäten einerseits und 
dem Ziel der Überwindung von Grenzen und Differenzen durch Begegnung 
und Dialog andererseits. Das Präfix ›inter‹ verweist sowohl auf das Trennende 
als auch auf das Verbindende kultureller Differenzen und damit auf die grund-
sätzliche Ambivalenz des Interkulturalitätsbegriffs.1 

Der Begriff der Interkulturalität beruht auf der Idee, dass Kulturen eine je 
spezifische Identität haben und voneinander abgrenzbar sind. Erst dadurch ist 
ein Dialog mit dem Ziel der gegenseitigen Annäherung möglich, gerade weil 
es zu überwindende Grenzen gibt. Der interkulturelle Dialog findet idealiter in 
einem Zwischenraum statt, in dem sich die beauftragten Vertreter der jeweili-
gen Kulturen treffen und miteinander ins Gespräch kommen, beispielsweise 
im Rahmen eines Runden Tisches oder eines grenzüberschreitenden Projekts. 
Im Anschluss an den Dialog jedoch kehren die Vertreter wieder in ihre Her-
kunftskultur zurück. Möglicherweise werden sie als Botschafter der ›frem-
den‹ Kultur aktiv, doch die Kulturen selbst haben sich durch den Dialog nicht 
notwendigerweise verändert. Der Vorwurf an den Begriff der Interkulturalität 
lautet zumeist, er bleibe einem essentialistischen Kultur- und Identitätsbegriff 
verhaftet, der durch Abgrenzung nach außen und Homogenisierung nach in-
nen gekennzeichnet ist und sich exemplarisch am Beispiel der Konstruktion 
nationaler Kulturen und Identitäten zeigt (vgl. Butler/Spivak 2007; Duncan/
Duncan 2004; Wardenga 2005). 

Demgegenüber heben Konzepte der Transkulturalität (vgl. Welsch 2002) 
und der Hybridität die Mischungen und Überschneidungen hervor, die zwi-
schen Kulturen und damit zwischen Identität und Alterität entstehen. Insbe-
sondere poststrukturalistische Theorien kritisieren essentialistische Identitäts- 
und Kulturbegriffe, indem sie »alternative Denkwege zu Spuren des Anderen 
aufzeigen« (Moebius 2003: 331). Das Andere wird nicht als Gegenüber, sondern 
als Bestandteil des Eigenen konzeptionalisiert, so dass Kulturen und Identitä-

1 | Vgl. dazu den Beitrag von Dieter Heimböckel in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 101

ten als grundsätzlich hybrid und transkulturell zu denken sind. Dabei wird die 
Idee verworfen, dass nur eine repräsentative Elite in den interkulturellen Dialog 
eingebunden ist. Vielmehr sind alle Mitglieder einer Kultur – sei diese städtisch 
oder ländlich, global oder lokal definiert – als hybrid zu verstehen. Die ländli-
che Dorfbevölkerung ist nicht weniger hybrid als die urbanen Jetsetter. Grund-
sätzlich wird aus der Sicht der Transkulturalität die Konstruktion homogener 
Kulturen und die damit verbundenen Grenzziehungen als Problem betrachtet 
(vgl. Nederveen Pieterse 2001: 2), zumal Grenzziehungen stets mit Fragen der 
Macht verknüpft sind. Identität und Alterität können in einem gleichberechtig-
ten Verhältnis der gegenseitigen Anerkennung stehen, wie dies idealiter im in-
terkulturellen Dialog der Fall ist; die Exklusion des Anderen kann aber auch mit 
gesellschaftlicher Abwertung einhergehen, wie dies zumeist für das Verhältnis 
zwischen Mehrheits- und Minderheitenkulturen kennzeichnend ist.

Diese Unterscheidung zwischen den Konzepten der Interkulturalität und 
der Transkulturalität ist nicht nur auf einer abstrakten, kulturtheoretischen Ebe-
ne relevant, sondern auch kulturpolitisch von Bedeutung. Vertreter des Inter-
kulturalitätsbegriffs argumentieren, das »Nebeneinander von unterschiedlichen 
Kulturen« müsse möglich sein, um »regelmäßige Gespräche zwischen den Ver-
tretern der Kulturen« zu realisieren und dabei die Potentiale interkultureller Bil-
dungsarbeit auszuschöpfen (Zimmermann 2010: 1). Erst wenn Kulturen sicht-
bar gemacht und Zuwanderer als Kulturträger anerkannt würden, könne ein 
Dialog und ein Austausch mit diesen Gruppen stattfinden, und eben dies müs-
se im Mittelpunkt der Kulturpolitik stehen. Die Anerkennung von Identitäten 
und kulturellen Differenzen sei notwendig. Demgegenüber betonen Vertreter 
des Transkulturalitätsbegriffs, das Denken in »Containermodellen« und in Ka-
tegorien des einheimischen »Wir« und des ausländischen, fremden »Ihr« müs-
se überwunden werden. Nicht die Anerkennung der Unterschiede zwischen 
quasi monolithischen kulturellen Blöcken solle die Grundlage von Kulturpolitik 
sein, sondern die Förderung von »Begegnungen, die das Eigene im Anderen 
und das Andere im Eigenen deutlich werden lassen können« (Höppner 2010: 1). 
Sofern man davon ausgeht, dass das Fremde stets Teil des Eigenen ist, besteht 
die kulturpolitische Aufgabe darin, über Kulturprojekte diese permanente und 
wechselseitige Durchdringung für den Einzelnen erlebbar und bewusst werden 
zu lassen. Durch ein solches verändertes Selbstverständnis des Einzelnen wird 
es möglich, eine transkulturelle Gesellschaft Realität werden zu lassen – bzw. 
die bereits vorhandene transkulturelle Realität ins gesellschaftliche Bewusstsein 
zu rücken.

Die Begriffe Interkulturalität und Transkulturalität stehen für zwei unter-
schiedliche theoretische Perspektiven auf Gesellschaft und kulturelle Identitä-
ten, zugleich aber auch für zwei unterschiedliche Perspektiven auf die Rolle 
von Kulturpolitiken. Aus Sicht der Interkulturalität sind Grenzen und kulturel-
le Identitäten notwendig, um in einen inter-kulturellen Dialog zu treten. Erst 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG102

durch die Anerkennung kultureller Unterschiede und die Definition von Zuge-
hörigkeiten ist es möglich, Position zu beziehen und von dort aus aufeinander 
zuzugehen. Aus Sicht der Transkulturalität hingegen ist die Konstruktion von 
Grenzen das Hindernis, das es zu überwinden gilt. Nicht das Kennenlernen der 
fremden Eigenschaften und Sichtweisen des Anderen ist das Ziel, sondern das 
Infragestellen sowohl des Eigenen als auch des Fremden und deren Transfor-
mation. Transkulturelle Kompetenz ließe sich dann als Fähigkeit beschreiben, 
zwischen verschiedenen Kulturen zu vergleichen und den eigenen Standpunkt 
zu relativieren. Das Potential der interkulturellen Begegnung mit dem Anderen 
liegt in dieser Selbst-Reflexivität, d.h. dem Nachdenken über die eigene Identität 
und das Bewusstwerden über die Vielfalt der eigenen Kultur. »[C]ultural recog-
nition involves not only non-discrimination, respect for cultural differences and 
freedom of cultural practice, but also the pluralistic revision of the dominant pu-
blic culture and education system« (Bloomfield/Bianchini 2001: 106). Nicht nur 
die Anerkennung kultureller Differenzen und Besonderheiten ist notwendig, 
sondern auch die Anerkennung der Tatsache, dass sich die Kultur der Mehr-
heitsgesellschaft selbst verändern muss – und sie dies ohnehin permanent tut. 
Kulturen sind aus dieser Perspektive nicht durch historisch unveränderliche 
Merkmale gekennzeichnet, sondern durch permanente Veränderung.

Daraus ergibt sich eine grundsätzliche Widersprüchlichkeit und Gleichzei-
tigkeit von Prozessen der Begrenzung und Entgrenzung, von Essentialismus 
und Hybridität, Partikularismus und Universalismus. Die Konstruktion von 
Differenzen und deren gleichzeitige Überwindung und Auflösung bedeutet, 
dass Kulturen und Identitäten als grundsätzlich widersprüchlich konzeptiona-
lisiert werden müssen. 

Das Bewusstsein, einer Nation oder Kultur anzugehören, stellt die Grund-
lage für die Teilnahme an einem inter-nationalen oder inter-kulturellen Dialog 
dar. Doch diese Kulturen, die miteinander in einen interkulturellen Dialog tre-
ten, sind im Sinne des Transkulturalitätsbegriffs selbst als grundsätzlich hybrid 
zu verstehen. Im interkulturellen Dialog wird der Andere zu einem Teil des 
Eigenen: »The ›other‹ is never outside or beyond us; it emerges forcefully within 
discourse, when we think we speak most intimately and indigenously ›between 
ourselves‹« (Bhabha 1990a: 4). In der Begegnung und im Dialog entstehen Zwi-
schenräume (»in-between-spaces«) bzw. »dritte Räume«, in denen vermeintlich 
feste Bedeutungen, Identitäten und Grenzverläufe neu verhandelt werden und 
dabei multiple Formen des »Weder-noch« und »Sowohl-als-auch« annehmen. 

Das Ergebnis dieser Konfrontation und wechselseitigen Infragestellung im kommuni-

kativen Raum der Grenze dürf te […] eine – tradier ten Vorstellungen von Authentizität 

widersprechende – »Kontamination« der selbst konstruier ten Identität und Alterität mit 

Aspekten der von den anderen konstruier ten sein (Lösch 2005: 34). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 103

Das heißt, sowohl das Eigene als auch das Fremde werden im Zuge des inter-
kulturellen Dialogs verändert und erfahren eine Destabilisierung. Die Konst-
ruktion des Eigenen enthält immer Aspekte des Fremden, während im Frem-
den Aspekte des Eigenen erkennbar werden. 

Die Herausforderung besteht darin, die Unabschließbarkeit und Verflech-
tungen von Kulturen (im Sinne des Transkulturalitätsbegriffs) zu thematisie-
ren, ohne die alltagspraktische Relevanz von essentialistischen und auf eindeu-
tigen Grenzen beruhenden Kultur- und Identitätskonstruktionen (im Sinne des 
Interkulturalitätsbegriffs) zu übergehen (vgl. Reckwitz 2008: 67).

Die Förderung grenzüberschreitender Kooperationsprojekte, wie sie im 
Rahmen der ›Kulturhauptstadt Europas 2007‹ in Luxemburg und der Großre-
gion im Mittelpunkt stand, setzt die Annahme voraus, dass die miteinander ko-
operierenden Projektpartner die Interessen ihrer jeweiligen Region bzw. Nation 
vertreten. Grenzziehungen und die damit verbundene Definition des Eigenen 
und des Anderen bilden den Ausgangspunkt, um Sichtweisen auszutauschen, 
gegenseitiges Verständnis und möglicherweise ein gemeinsames Zugehörig-
keitsgefühl zu der grenzüberschreitenden Region zu entwickeln.

Gerade vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Handlungsrelevanz von 
Grenzziehungen ist zu fragen, wo das Andere im Eigenen erkennbar wird – so-
wohl bezogen auf das Andere diesseits der nationalstaatlichen Grenzen als auch 
auf das territorial verortete Andere jenseits der nationalstaatlichen Grenzen. 
Die teilnehmenden Regionen konstruieren im Dialog und damit in Differenz 
zu ihrem jeweiligen Gesprächspartner ihre eigene Identität. Zugleich jedoch 
sind diese Identitäten selbst als transkulturell zu verstehen. Sie bilden keine 
homogenen und unveränderlich nebeneinander bestehenden Blöcke, sondern 
befinden sich in einem ständigen Austauschprozess. Das Andere der Nachbar-
regionen ebenso wie das Andere der inländischen Minderheiten wird im Dialog 
zu einem Teil des Eigenen.

4.  Interkulturalität in einer grenzüberschreitenden
 Region. Die ›Europäische Kulturhauptstadt
 Luxemburg und die Großregion‹ zwischen fünf 
 Regionen, vier Nationen, drei Sprachen

Der Begriff der Interkulturalität selbst stand in dem Kulturhauptstadtprogramm 
von Luxemburg und der Großregion im Jahre 2007 nicht im Mittelpunkt. Al-
lerdings entsprechen die geförderten Aktivitäten und Programmschwerpunkte 
durchaus den Zielsetzungen, die für die internationale Kulturpolitik als Dialog 
zwischen Nationen und die nationale Kulturpolitik als Dialog innerhalb der Na-
tion beschrieben worden sind. Dadurch, dass sich Luxemburg dafür entschie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG104

den hatte, die Nachbarregionen an dem Kulturhauptstadtjahr zu beteiligen, 
stand der Dialog mit dem Anderen jenseits der Grenze im Mittelpunkt, wäh-
rend Interkulturalität im Sinne eines Dialogs mit den Minderheiten innerhalb 
der Teilregionen in den Hintergrund rückte. Zwar wurde das Thema Migration 
zu Beginn des Jahres als Leitthema für das Kulturprogramm gewählt, allerdings 
wurde dieser Schwerpunkt nicht durchgängig beibehalten und im Laufe des 
Jahres durch das Motto ›Grenzen überschreiten‹ und ›Das Unerwartete wagen‹ 
ersetzt (vgl. Luxemburg und Großregion 2008: 9).

Die Formulierungen in den einschlägigen Programmdokumenten der ›Kul-
turhauptstadt Europas‹ ähneln denen der EU-Kulturpolitik im Hinblick auf ihre 
Suche nach einer Einheit auf der Grundlage von Vielfalt. Sowohl während des 
Kulturhauptstadtjahres als auch danach begründeten die Regionalregierungen 
die Förderung der grenzüberschreitenden Kooperation im Kulturbereich mit 
dem Ziel, die gemeinsame Identität der Bewohner zu stärken. Durch die grenz-
überschreitende Kooperation und Mobilität im Kulturbereich solle ein Gemein-
schaftsgefühl der Bewohner der Großregion gefördert werden, denn Kultur, 
Tourismus und Sport seien »die wesentlichen Vektoren für die Verankerung 
des Zugehörigkeitsgefühls« (Gipfel der Großregion 2009: 10). Die Großregion 
solle nicht nur eine abstrakte, politische Einheit oder ein Wirtschaftsraum sein, 
sondern für die Bürger erlebbar werden als »a true European space rich in cul-
tural diversity and sharing a common identity« (Luxemburg und Großregion 
2008: 7). 

Ausgangspunkt für die grenzüberschreitende Ausrichtung des Kulturhaupt-
stadtjahres und die Notwendigkeit, Grenzen zu überschreiten, war die Feststel-
lung, dass die Bewohner, Kulturschaffenden und politischen Entscheidungsträ-
ger jeweils in ihren eigenen regionalen und nationalen »Welten« lebten und 
einander kaum kannten. Neben dem Ziel der Imageveränderung der Region 
nach außen und der Steigerung des Kulturtourismus nennt das Bewerbungs-
dossier die folgenden Zielgruppen innerhalb der ›Kulturhauptstadt Europas‹: 
erstens die Entscheidungsträger und »[p]olitische Instanzen, die trotz des euro-
päischen Integrationsprozesses ganz unterschiedliche Verwaltungsstrukturen 
und Arbeitskulturen aufweisen«, zweitens die »Kulturakteure, von denen sich 
viele trotz der räumlichen Nähe kaum oder gar nicht kennen«, und drittens 
»[e]ine Bevölkerung von mehr als 10 Millionen Menschen, die zwar intensive 
Wirtschaftsbeziehungen haben, deren Zugehörigkeitsgefühl zu einer großen 
europäischen Region aber noch stärker sein könnte« (Luxemburg und Großre-
gion 2004: 2). Dahintersteht die Vorstellung der Großregion als kulturräumli-
ches Mosaik, deren Teilregionen weitgehend voneinander isoliert ein Eigenle-
ben führen. 

Bezogen auf die erste Zielgruppe, die kulturpolitischen Entscheidungsträ-
ger, ist die Bedeutung staatlicher und administrativer Grenzen besonders offen-
sichtlich. Mit der Organisation und Durchführung des Kulturhauptstadtjahres 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 105

war ein grenzüberschreitender Verein mit Sitz in Luxemburg betraut, während 
für die Evaluation der Projektanträge ein grenzüberschreitender Verwaltungs-
rat aus Vertretern der jeweiligen Landes- und Regionalregierungen zuständig 
war. Eine zentrale Rolle spielten die sogenannten Regionalkoordinatoren, die 
als Ansprechpartner für die in ihrer jeweiligen Region stattfindenden Projekte 
agierten und mögliche Kooperationspartner miteinander in Kontakt brachten. 
Institutionell angebunden waren sie an die in ihrer jeweiligen Region zustän-
dige Kulturbehörde. Während des Kulturhauptstadtjahres gelang es aus fi-
nanzrechtlichen Gründen nicht, einen gemeinsamen Fördertopf für die grenz-
überschreitenden Projekte zu schaffen. Vielmehr behielt man das sogenannte 
Territorialprinzip bei, nach dem die finanzielle Unterstützung der einzelnen, 
in einem grenzüberschreitenden Projekt kooperierenden, Kulturträger durch 
ihre jeweilige Herkunftsregion erfolgte. An diesen Beispielen wird deutlich, wie 
wichtig das politische ›Mosaikdenken‹ für die interregionale Kooperation ist. 
Die politische Gleichberechtigung zwischen den Projektpartnern (trotz des Ein-
flusses des finanzstarken Luxemburgs) und die Anerkennung der Interessen 
und Identitäten des jeweils Anderen waren die Grundvoraussetzung für diese 
Form der interregionalen Kooperation. 

Auch für die zweite Zielgruppe, die Künstler und Kulturschaffenden als Ko-
operationspartner in grenzüberschreitenden Projekten, stellt die mosaikartige 
Vorstellung der Grenzregion die Grundlage für die Förderung dar. Im Rahmen 
von ›Luxemburg und Großregion – Kulturhauptstadt Europas 2007‹ waren 
grenzüberschreitende Projekte dadurch definiert, dass die beteiligten Projekt-
partner aus mindestens zwei verschiedenen Nationalstaaten stammten bzw. 
dort ihren Sitz hatten. 139 der insgesamt 584 Projekte des offiziellen Kultur-
hauptstadtprogramms erfüllten diese Kriterien (vgl. Luxemburg und Großregi-
on 2008: 11). Weitere 48 Projekte wurden gemeinsam mit Sibiu (Hermannstadt, 
Rumänien), der zweiten ›Kulturhauptstadt Europas‹ des Jahres 2007, durchge-
führt (vgl. ebd.: 90). Damit war etwa ein Drittel der Projekte des Kulturhaupt-
stadtprogramms international ausgerichtet. Die Zuordnung der einzelnen Pro-
jektpartner zu einer Nation bzw. Region war Voraussetzung für die Vergabe von 
Fördergeldern. Inwieweit sich die einzelnen Projektpartner wiederum als in-
terkulturelle Vermittler zwischen nationalen Kulturen begreifen, ist eine Frage 
der subjektiven Identitätskonstruktion. Aus Sicht der Kulturhauptstadtplanung 
ist der individuelle, möglicherweise transkulturelle Hintergrund der Projekt-
partner zunächst unerheblich. Für die Vergabe von Fördergeldern ist – neben 
der inhaltlichen Güte des Projekts – vor allem relevant, welche Region sie im 
Dialog mit den anderen Projektpartnern repräsentieren. Ein Projektpartner aus 
Metz wird im Projekt als Franzose oder Lothringer wahrgenommen, unabhän-
gig von seiner subjektiven Identität, die beispielsweise von den italienischen, 
tunesischen, deutschen oder bretonischen Wurzeln seiner Familie geprägt sein 
kann. Diese Eigenschaften können für die inhaltliche und ästhetische Gestal-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG106

tung des Projekts jedoch von großer Bedeutung sein. Insofern spielen sie für 
die Bewertung der Qualität und Förderungswürdigkeit der Projekte eine Rolle, 
beispielsweise wenn Themen der Migration und Multikulturalität der Gesell-
schaft in den Projekten aufgegriffen werden. Das Label ›grenzüberschreitendes 
Projekt‹ jedoch ist von dieser inhaltlichen Perspektive nicht notwendigerweise 
betroffen.

Die dritte Zielgruppe, die Bewohner der Großregion, ist in ihrer Funktion 
als Publikum von Kulturveranstaltungen angesprochen. Die Förderung ihrer 
grenzüberschreitenden Mobilität stand im Mittelpunkt der Bemühungen des 
Kulturhauptstadtjahres. Im Hinblick auf dieses Ziel stellt der Evaluations-
bericht zum Kulturhauptstadtjahr ernüchternd fest, dass die meisten Bewohner 
der Großregion zum Besuch von Kulturveranstaltungen nicht über die Grenze 
ins Nachbarland fuhren, sondern Kulturveranstaltungen in ihrer eigenen Re-
gion besuchten (vgl. Luxemburg und Großregion 2008: 41 u. 51). Die Grenze 
wird von den Bewohnern der Großregion in erster Linie mit dem Konsum 
bestimmter Produkte und – im Falle der Grenzpendler – mit dem Aufsuchen 
des Arbeitsplatzes in Verbindung gebracht. Ohnehin ist fraglich, inwieweit der 
Besuch von Kulturveranstaltungen zu einem interkulturellen Dialog im Sinne 
eines Dialogs mit dem Anderen jenseits der Grenze beitragen kann. Ein Kon-
zert- oder Theaterbesuch bedeutet nicht notwendigerweise, dass eine Begeg-
nung und ein Austausch mit den anderen Besuchern stattfindet. Beinahe die 
Hälfte der gezählten Besucher entfiel auf Projekte im Bereich des Kulturerbes, 
d.h. insbesondere auf Ausstellungen. Soziokulturelle Projekte, die sich teilweise 
mit der Situation von Minderheiten bzw. von Menschen mit Migrationshinter-
grund beschäftigen, zogen hingegen nur 15 % der Besucher im Laufe des Jahres 
an (vgl. Luxemburg und Großregion 2007: 35). 

Die Dimension des interkulturellen Dialogs im Sinne eines Dialogs mit den 
Anderen diesseits der Grenze, d.h. einer Auseinandersetzung mit den kulturel-
len Minderheiten vor Ort, wurde in zahlreichen Kulturprojekten thematisiert. 
Allerdings zeigen die Besucherzahlen, dass im Hinblick auf die Zusammenset-
zung des Publikums weniger die regionale Herkunft der Besucher von Bedeu-
tung ist als vielmehr ihr Sozial- und Bildungsstatus. Soziale Grenzen scheinen 
für den Besuch von Kulturveranstaltungen schwerer zu wiegen als nationale 
oder kulturelle Zugehörigkeiten. Insbesondere die gering qualifizierten Bevöl-
kerungsgruppen mit Migrationshintergrund – in Luxemburg größtenteils por-
tugiesischer und italienischer Herkunft – sind auf einfachen und gering ent-
lohnten Arbeitsplätzen in Luxemburg überrepräsentiert (vgl. Fehlen 2009: 171), 
als Besucher bei Kulturveranstaltungen hingegen stark unterrepräsentiert. Im 
Laufe des Kulturhauptstadtprogramms ist es gelungen, den Anteil der portu-
giesischen Besucher auf 11 % zu steigern und annähernd auf das Niveau ihres 
Anteils an der Gesamtbevölkerung zu bringen. Dennoch waren die Höherqua-
lifizierten unter den Besuchern der Kulturveranstaltungen deutlich überreprä-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 107

sentiert (vgl. Luxemburg und Großregion 2008: 38ff.). Zu den Hochqualifizier-
ten in Luxemburg gehören insbesondere die Angestellten der in Luxemburg 
ansässigen EU-Institutionen und Unternehmen des Finanzsektors. Diese EU-
Ausländer prägen den luxemburgischen Arbeitsmarkt in besonderer Weise, und 
ihr Anteil an der Gesamtzahl der Einwanderer ist in den vergangenen Jahren 
kontinuierlich gestiegen (vgl. Fehlen 2009: 171). Für die Kulturinstitutionen – 
insbesondere im Bereich der Hochkultur und der modernen Kunst – stellen 
diese Hochqualifizierten eine wichtige Publikumsgruppe dar, die zu dem ›eu-
ropäischen‹ Image des Kulturstandorts Luxemburg entscheidend beiträgt. Die 
Hervorhebung der kulturellen Differenzen und Vielfalt birgt wiederum die Ge-
fahr in sich, sozioökonomische Ungleichheiten zu übersehen, wie dies Heim-
böckel (in diesem Band) für den Begriff der Interkulturalität erläutert.

In der Medienpräsenz rund um das Kulturhauptstadtjahr wurde Luxemburg 
im Kontext der Großregion als grenzüberschreitender Zwischenraum, als Raum 
des Übergangs und als Experimentierfeld für Europa dargestellt (vgl. Amann 
u.a. 2010: 178; Colas-Blaise u.a. 2010: 141). Insbesondere die Mehrsprachigkeit 
der luxemburgischen Bevölkerung und ihre Fähigkeit, sich einen grenzüber-
schreitenden, »barrierefreien Kommunikationsraum« (Gilles u.a. 2010: 65) zu 
erschließen, macht die Besonderheit der luxemburgischen Identität deutlich. 
Das Bewusstsein über die positiven Aspekte der Mehrsprachigkeit, insbeson-
dere im interkulturellen Dialog mit den Nachbarn, geht einher mit der Suche 
nach Abgrenzungsmöglichkeiten der luxemburgischen Identität gegenüber den 
großen Nachbarn Deutschland und Frankreich und der Förderung der eigenen, 
luxemburgischen Sprache als Nationalsprache und Identität stiftender Faktor 
(vgl. ebd.: 101). Am Beispiel Luxemburgs wird die Ambivalenz von Öffnung 
und Schließung der Identitätskonstruktionen auf der Grundlage der Sprache 
deutlich. Die Mehrsprachigkeit der Bevölkerung ist vor allem für ihre Dialog-
fähigkeit mit den deutsch- und französischsprachigen Nachbarn von Vorteil. 
Diversität wird dabei inter-regional verstanden und bezieht sich auf die Kultu-
ren der Nachbarregionen, nicht jedoch notwendigerweise auf die Sprachen der 
zugewanderten Minderheiten.

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass sich die hier dargestellten As-
pekte der Kategorisierungen und Grenzziehungen im Kontext der grenzüber-
schreitenden Kulturförderung auf die kulturräumlichen Repräsentationen der 
Großregion in den kulturpolitischen Dokumenten und der Medienrepräsenta-
tion beziehen. Sie stehen jedoch nicht notwendigerweise im Einklang mit den 
subjektiven Identitätskonstruktionen der beteiligten Akteure. Auf Letztere kann 
an dieser Stelle nicht näher eingegangen werden, doch ist anzunehmen, dass 
sich Projektpartner im interkulturellen Kontakt in der Grenzregion beispiels-
weise als Übersetzer und Vermittler zwischen den Projektpartnern verstehen 
können und damit möglicherweise auch ihre Identität als Vertreter einer Regi-
on, Nation oder Sprachgemeinschaft öffnen und verändern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG108

5.  Ausblick: Für eine grenzüberschreitende
 Kulturpolitik der Ambivalenzen und 
 Widersprüche

Grenzregionen können als Räume des Übergangs und des Dialogs interpretiert 
werden. Durch die grenzüberschreitende Ausrichtung des Kulturhauptstadtjah-
res im Jahre 2007 stand die Großregion gemäß dem gewählten Motto als ›La-
boratorium für Europa‹ vor der Herausforderung, die Widersprüchlichkeiten 
der europäischen ›Einheit in der Vielfalt‹ kulturpolitisch zu gestalten. Die Am-
bivalenz zwischen Integration und Differenz, Entgrenzung und Begrenzung 
eines »kosmopolitischen Europas« (Beck/Grande 2004: 20, 112) wird in Grenz-
regionen exemplarisch deutlich. Als Räume des Dialogs können Grenzräume 
eine neue Zentralität für Europa beanspruchen. Diese Zentralität beruht jedoch 
nicht, wie bei nationalen Hauptstädten, auf der Konzentration von Macht in ei-
ner homogenen Einheit, sondern auf der Ermöglichung von Dialog. »In diesem 
Sinne sind die Grenzregionen, Grenzländer und Grenzstädte nichts Randstän-
diges in bezug auf die Herstellung einer Öffentlichkeit. Sie befinden sich mitten 
im Zentrum« (Balibar 2003: 18). 

Insofern spiegelt die Tatsache, dass eine ›Grenzregion‹ den Titel der ›Euro-
päischen Kulturhauptstadt‹ erhielt, die Bedeutung des grenzüberschreitenden 
Dialogs für die Suche nach einer Identität Europas wider. Für Luxemburg hat 
sich gezeigt, dass in Grenzregionen sowohl die Beziehung nach außen, zum 
Anderen jenseits der nationalstaatlichen Grenze, als auch nach innen, zum An-
deren diesseits der nationalstaatlichen Grenze, von Bedeutung ist. Im Rahmen 
der ›Kulturhauptstadt Europas‹ des Jahres 2007 stand jedoch die grenzüber-
schreitende Kooperation mit den Nachbarn im Vordergrund. Dadurch rückte 
die kulturelle Vielfalt innerhalb der Teilregionen im Hinblick auf kulturelle 
Minderheiten in den Hintergrund.

Am Beispiel der internationalen, grenzüberschreitenden Kooperation im 
Kulturbereich ist deutlich geworden, dass Grenzziehungen insbesondere im 
politisch-administrativen Bereich alltagspraktisch notwendig sind, um regiona-
le Image- und Identitätspolitiken zu formulieren, Vertreter der Regionen für 
Kooperationsgremien zu benennen und Fördergelder an Kulturträger aus den 
einzelnen Regionen zu vergeben. Die Festlegung von Zugehörigkeitskriterien – 
im Falle nationalstaatlicher Grenzen zu einer nationalen Gemeinschaft bzw. zu 
dem politischen Gemeinwesen des Staates – bringt notwendigerweise die Ex-
klusion derjenigen mit sich, die diese Kriterien nicht erfüllen; zugleich jedoch 
sind diese Grenzziehungen Voraussetzung für politische Prozesse der Entschei-
dungsfindung (vgl. Thaa 2003: 127; Van Houtum/Van Naerssen 2002: 128). 

Die Gegenüberstellung der Begriffe der Interkulturalität und der Transkul-
turalität hat gezeigt, dass die Herausforderung darin besteht, in einen interkul-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 109

turellen Dialog einzutreten, ohne kulturelle Unterschiede und Partikularismen 
zu verabsolutieren und als homogen und statisch anzunehmen. Die Idee der 
Interkulturalität beruht auf der Anerkennung von Grenzen und kulturellen Un-
terschieden und der Vorstellung, dass Kulturen mit ihrer je spezifischen Identi-
tät und Ausprägung einander begegnen und miteinander in Kontakt treten. Aus 
einer Perspektive der Transkulturalität ist hingegen hervorzuheben, dass Kultu-
ren stets als Prozess, Suche, Auseinandersetzung, Dialog, Konflikt und Koope-
ration zu begreifen sind – und nicht als etwas Statisches in Form bestimmter, 
unveränderlicher Eigenschaften. Sowohl das Eigene als auch das Fremde er-
fahren im Zuge des interkulturellen Dialogs eine Veränderung und Destabi-
lisierung. Dadurch wird für die Teilnehmer erfahrbar, dass die Konstruktion 
des Eigenen immer auch Aspekte des Fremden enthält, während im Fremden 
Aspekte des Eigenen erkennbar werden. Das heißt, Kulturen und Identitäten 
entwickeln sich nicht in einer Situation des isolierten Nebeneinanders und im 
Monolog mit sich selbst, sondern erst im Dialog mit dem Anderen. Sie benöti-
gen Alterität, d.h. ein Gegenüber, mit dem ein (interkultureller) Dialog möglich 
ist. Beispielsweise ist die Identitätskonstruktion der portugiesischen Minderheit 
nicht ohne das Andere der luxemburgischen Mehrheitsgesellschaft zu verste-
hen, ebenso wie die nationale Identität Luxemburgs nicht ohne die nationalen 
Identitäten der Nachbarländer zu verstehen ist. Sowohl das Andere diesseits der 
nationalstaatlichen Grenze als auch das Andere jenseits der nationalstaatlichen 
Grenze sind notwendig, um die eigene (in diesem Fall luxemburgische) Identi-
tät zu konstruieren.

Die alltagspraktische und gesellschaftspolitische Notwendigkeit der Grenz-
ziehung und die gleichzeitige Notwendigkeit, die Hybridität von Kulturen anzu-
erkennen, beschreibt Adolf Muschg am Beispiel Europas:

Europa […] hat keine Grenzen; Griechenland hätte es nicht ohne Ägypten gegeben, Rom 

nicht ohne Griechenland, die mittelalterlichen Imperien – aber auch das moderne ame-

rikanische – nicht ohne Rom. Es hätte auch Versailles nicht ohne China gegeben, den 

Jugendstil nicht ohne Japan, Picasso nicht ohne die afrikanische Plastik: Europa ist eine 

Andere. Aber damit Europa überhaupt ist, damit ich Adressaten habe für das Glück, ein 

Mensch dieses Kulturkreises zu sein, brauche ich die Bürgerschaft der EU, brauche ich 

Mitbürger, die für das grenzenlose Europa in Raum und Zeit Verantwortung übernehmen; 

dafür brauche ich die EU (Muschg 2008: 43f.). 

Die europäische Kultur ist Dialog. Sie ist zugleich grenzüberschreitend und 
begrenzt. Dies gilt nach innen für den Dialog zwischen den Nationalstaaten 
und Regionen innerhalb der Europäischen Union ebenso wie nach außen im 
Rahmen der EU-Außenbeziehungen gegenüber dem ›Außereuropäischen‹. 
Entsprechend könnte man für die Großregion formulieren: Die Architektur des 
Bahnhofs in Metz, der 1908 unter deutscher Herrschaft gebaut und von einem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG110

Berliner Architekten entworfen wurde, ist nicht ohne Deutschland zu denken, 
die Rolle Luxemburgs als Finanzzentrum ist nicht ohne die Grenzpendler aus 
Frankreich zu verstehen, die Situation der portugiesischen Minderheit in Lu-
xemburg nicht ohne dessen Industriegeschichte und die kulturelle Identität 
der Siebenbürger Sachsen in Sibiu nicht ohne ihre dem Luxemburgischen äh-
nelnde Sprache. Es bestehen enge Verflechtungen sowohl mit dem räumlich 
verortbaren Anderen jenseits der Grenze als auch mit dem kulturell definierten 
Anderen innerhalb der eigenen nationalen Gesellschaft.

Die Herausforderung einer »Politik der Ambivalenz« (Moebius 2003: 178) 
besteht darin, trotz der alltagspraktisch notwendigen gesellschaftspolitischen – 
nationalstaatlichen wie kulturellen – Grenzziehungen die Verflechtungen mit 
dem jeweils Anderen und die Transformation des Eigenen im Blick zu behalten. 
Gerade diese Widersprüchlichkeit und Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und 
Grenzüberschreitung, von Differenz und Hybridität, von Interkulturalität und 
Transkulturalität, kennzeichnen Grenzregionen als Räume des Dialogs.

Literatur

Amann, Wilhelm u.a. (2010): Bilder und Identitäten. In: IPSE – Identités Poli-
tiques Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneig-
nungen – institutionelle Zuschreibungen – sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld, 
S. 165-234.

Balibar, Étienne (2003): Sind wir Bürger Europas? Politische Integration, soziale 
Ausgrenzung und die Zukunft des Nationalen. Hamburg.

Beck, Ulrich/Grande, Edgar (2004): Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft 
und Politik in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M.

Bhabha, Homi K. (1990a): Introduction: narrating the nation. In: Ders. (Hg.): Na-
tion and Narration. London/New York, S. 1-7.

– (1990b): DissemiNation: time, narrative, and the margins of the modern nation. 
In: Ders. (Hg.): Nation and Narration. London/New York, 291-322.

Bloomfield, Jude/Bianchini, Franco (2001): Cultural Citizenship and Urban Gover-
nance in Western Europa. In: Nick Stevenson (Hg.): Culture and Citizenship. 
London, S. 99-123.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin.

Colas-Blaise, Marion u.a. (2010): Räume und Identitäten. In: IPSE – Identités Poli-
tiques Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneig-
nungen – institutionelle Zuschreibungen – sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld, 
S. 105-163.

Duncan, James S./Duncan, Nancy G. (2004): Culture unbound. Environment and 
Planning A 36, H. 3, S. 391-403.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 111

Europäisches Parlament und Rat (1999): Beschluss 1419/1999/EG des Europäi-
schen Parlaments und des Rates vom 25. Mai 1999 über die Einrichtung einer 
Gemeinschaftsaktion zur Förderung der Veranstaltung ›Kulturhauptstadt Eu-
ropas‹ für die Jahre 2005 bis 2019. In: Amtsblatt der Europäischen Union v. 
1. Juli 1999 (Brüssel).

Europäisches Parlament und Rat (2006a): Beschluss Nr. 1855/2006/EG des Eu-
ropäischen Parlaments und des Rates vom 12. Dezember 2006 über das Pro-
gramm Kultur (2007-2013). In: Amtsblatt der Europäischen Union v. 27. De-
zember 2006 (Brüssel).

Europäisches Parlament und Rat (2006b): Beschluss Nr. 1622/2006/EG des Eu-
ropäischen Parlaments und des Rates vom 24. Oktober 2006 über die Ein-
richtung einer Gemeinschaftsinitiative zur Förderung der Veranstaltung 
›Kulturhauptstadt Europas‹ für die Jahre 2007 bis 2019. In: Amtsblatt der Eu-
ropäischen Union v. 3. November 2006 (Brüssel).

Europäischer Rat (2007): Entschließung des Rates vom 16. November 2007 zu 
einer europäischen Kulturagenda. In: Amtsblatt der Europäischen Union v. 
29. November 2007 (Brüssel).

Fehlen, Fernand (2009): L’immigration dorée. In: Patrick Bousch u.a. (Hg.): Der 
Luxemburg Atlas – Atlas du Luxembourg. Köln, S. 170-171.

Gilles, Peter u.a. (2010): Sprachen und Identitäten. In: IPSE – Identités Politiques 
Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneignun-
gen – institutionelle Zuschreibungen – sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld, 
S. 63-104.

Gipfel der Großregion (2009): 11. Gipfel der Großregion. Gemeinsame Erklärung. 
Unter der Präsidentschaft des Großherzogtums Luxemburg, am 17. Juli 2009, 
im Senninger Schloss. Luxemburg. 

Heinrich, Bettina (2003): Globalisierung, Migration, Integration, Segregation. He-
rausforderungen für eine moderne Stadtgesellschaft, Stadtpolitik und Kultur-
politik – ein Problemaufriss. In: Institut für Kulturpolitik der Kulturpolitischen 
Gesellschaft (Hg.): Jahrbuch für Kulturpolitik 2002/03. Essen, S. 213-229.

Höppner, Christian (2010): Transkulturalität: Fata Morgana oder Realität? In: 
inter|kultur. Beilage zu politik & kultur 8, Mai-Juni 2010, S. 1.

Lösch, Klaus (2005): Begriff und Phänomen der Transdifferenz: Zur Infragestel-
lung binärer Differenzkonstrukte. In: Lars Allolio-Näcke/Britta Kalscheuer/
Arne Manzeschke (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kul-
turtheorie der Transdifferenz. Frankfurt a.M./New York, S. 26-49.

Luxemburg und Großregion, Kulturhauptstadt Europas 2007 (2004): Luxemburg 
und Großregion, Kulturhauptstadt Europas 2007. Bewerbungsdossier v. 16. Fe-
bruar 2004. Luxemburg.

– (2008): Final Report. Luxembourg and Greater Region, European Capital of Cul-
ture 2007. Luxemburg.

Moebius, Stephan (2003): Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse 
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida. 
Frankfurt a.M./New York.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG112

Muschg, Adolf (2008): Vielfalt heißt: Konflikt, Widerspruch, anders sein. In: Kul-
turpolitische Gesellschaft e.V. (Hg.): kultur.macht.europa – europa.macht.kul-
tur. Begründungen und Perspektiven europäischer Kulturpolitik. Dokumen-
tation des Vierten Kulturpolitischen Bundeskongresses am 7./8. Juni 2007 in 
Berlin. Bonn/Essen, S. 36-44.

Nederveen Pieterse, Jan (2001): Hybridity, So What? The Anti-hybridity Backlash 
and the Riddles of Recognition. In: Theory, Culture & Society 18, H. 2-3, S. 219-
245.

Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie. 
Bielefeld.

Röbke, Thomas/Wagner, Bernd (2003): Kulturelle Globalisierung, Multikultur 
und interkulturelle Kulturpolitik – Einleitung. In: Institut für Kulturpolitik der 
Kulturpolitischen Gesellschaft (Hg.): Jahrbuch für Kulturpolitik 2002/03. Es-
sen, S. 13-56.

Scheytt, Oliver (2008): Kulturstaat Deutschland. Plädoyer für eine aktivierende 
Kulturpolitik. Bielefeld.

Schwencke, Olaf (2006): Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. Do-
kumente, Analysen und Perspektiven von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Essen.

Strätz, Susanne (2007): Luxemburg. Auf hohen Felsen und auf großem Fuß; online 
unter http://www.merian.de/reiseziele/heft/a-642721.html [Oktober 2011].

Unesco (1982): Die Erklärung von Mexiko-City über Kulturpolitik, Weltkonferenz 
über Kulturpolitik in Mexico-City vom 26. Juli-6. August 1982. Informations-
dienst der Deutschen Unesco-Kommission. Bonn 1982. In: Olaf Schwencke 
(Hg.): Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. Dokumente, Analy-
sen und Perspektiven von den Anfängen bis zur Gegenwart. Essen, S. 152-156.

– (2005): Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultu-
reller Ausdrucksformen. 33. Generalkonferenz der Organisation der Vereinten 
Nationen für Erziehung, Wissenschaft und Kultur, 3.-12. Oktober 2005, Paris 
(zwischen Deutschland, Österreich und der Schweiz abgestimmte Überset-
zung). In: Olaf Schwencke: Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. 
Dokumente, Analysen und Perspektiven von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Essen, S. 325-340.

Wardenga, Ute (2005): ›Kultur‹ und historische Perspektive in der Geographie. In: 
Geographische Zeitschrift 93, H. 1, S. 17-32. 

Welsch, Wolfgang (2002): Kulturverständnis: Netzdesign der Kulturen. In: Kul-
turAustausch Online. Institut für Auslandsbeziehungen; online unter http://
www.ifa.de/index.php?id=welsch [Oktober 2011].

Zimmermann, Olaf (2010): Keine Einebnung kultureller Unterschiede. In: 
inter|kultur. Beilage zu politik & kultur 7, März-April 2010, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Globale oder lokale Zeichen?
Kulturalisierungsstrategien der Metropolen am Beispiel 

der Kontroverse um das Musée d’Ar t Moderne in 

Luxemburg

Wilhelm Amann

Die Kulturhauptstadtinitiativen Luxemburgs können als beispielhaft für die 
Ambivalenzen ereignisorientierter Identitätspolitiken und entsprechender kul-
tureller Zuschreibungen im postnationalen Zeitalter verstanden werden. Ob die 
Bemühungen Luxemburgs um ein neues Image als Kulturmetropole tatsächlich 
»als Erfolg gewertet« (Mittag 2008: 88) werden können, ist eine Frage der Per-
spektive, die zwischen den Akteuren und den diversen, zwischen touristischen 
und ortsansässigen zu differenzierenden Adressaten derartiger Initiativen sehr 
unterschiedlich ausfallen kann und nicht zuletzt von medialer Durchsetzungs-
macht abhängt.

Im Folgenden sollen für ein zentrales Luxemburger Kulturprojekt, das Mu-
sée d’Art Moderne (MUDAM), Voraussetzungen und Folgen metropolitaner 
Kulturalisierungsstrategien erörtert werden. Die Argumentation erfolgt dabei 
in drei Schritten: Als Verständigungsgrundlage wird zunächst eine zentrale 
symbolpolitische Konfiguration für Luxemburg skizziert. Denn im Unterschied 
zu den meisten anderen Kulturhauptstadtereignissen haben die Jahre 1995 und 
2007 für das kleine Land nicht nur lokale oder regionale, sondern auch nationa-
le Bedeutung. Zweitens ist eine Rekapitulation wichtiger Stationen und Daten 
der Kontroverse erforderlich, da sie kaum über die Landesgrenzen hinweg wahr-
genommen worden ist. Schließlich gibt das Fallbeispiel aus Luxemburg Anlass, 
zu einigen grundsätzlichen Überlegungen zum Kulturhauptstadtkonzept.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN114

I.

Verständlich werden die jahrelangen Auseinandersetzungen um das MUDAM 
nur im Zusammenhang mit dem für Luxemburg charakteristischen Span-
nungsgefüge von Binnen- und Außenperspektivierung des nationalen Selbst-
bildes. Die eine Seite, die Binnenperspektive dieses Selbstbildes, lässt sich am 
ehesten am Beispiel des nationalen Kernsymbols der ›Festung‹ beschreiben. 

Nur wenige Länder auf der Welt sind so sehr mit einem Bauwerk verbunden 
wie Luxemburg (vgl. Kmec 2007). Die Festung, das sind die noch erhalten ge-
bliebenen Bestandteile einer gigantischen militärischen Anlage, erbaut ab 1684 
und über fast zwei Jahrhunderte wucherartig erweitert, bis 1867 Frankreich und 
Preußen sich als fadenscheinige friedensstiftende Maßnahme auf ihre Schlei-
fung einigten. Diese Eckdaten sind heute touristisches Basiswissen.

Abb. 1: MUDAM Luxembourg1

Die Festung ist aber auch Symbol für eine kollektive Befindlichkeit, die sich 
nach dem zweiten Weltkrieg und der europäischen Neuerfindung Luxemburgs 
eher noch verfestigt hat. George Calteux, der ehemalige Direktor des ›Service 
des Sites et Monuments Nationaux‹, hat die Mentalität seiner Landsleute einmal 
folgendermaßen beschrieben: »Viele, lange Kriege, der Druck von Herren und 
Fremdherrschaft haben seit dem frühen Mittelalter in Stadt und Land aus uns 
zähe und (manchmal) sture Menschen gemacht, die ihre Hände zu Fäusten 

1 | Quelle: http://www.fotocommunity.de/pc/pc/display/19518670 [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ODER LOKALE ZEICHEN? 115

in der Tasche ballten.« (Calteux 2005: 144) Dieses Selbstwahrnehmungsmus-
ter eines von den äußeren Bedingungen aufgezwungenen Rückzugs ins Innere 
und einer nur widerwillig mit den Zeiten konform gehenden Lebensweise fin-
det in der Festung einen adäquaten Ausdruck: ›Wir sind so wehrhaft wie die 
Festungsanlagen inmitten unserer Hauptstadt.‹ Und als Selbstzuschreibung 
funktioniert das Festungssymbol natürlich auch als Angebot, alle möglichen 
kursierenden Fremdzuschreibungen über die ›Luxemburger‹ in diesem einen 
Merkmal zu bündeln. 

Allerdings liegt hier auch das Dilemma einer solchen nationalen Symbolik 
im Zeitalter der Medienkultur. In einer modernen, pluralen Gesellschaft, wie sie 
im heutigen Luxemburg zu finden ist, funktioniert die Festungssymbolik natür-
lich nicht mehr über die direkte Anbindung an einen imaginären Nationalcha-
rakter wie vielleicht vor 30 Jahren noch, sie wird vielmehr in andere dominante 
Bildbereiche des alltäglichen Lebens übertragen: »Von der Festung zum Finanz-
platz« – so fasste z.B. eine Luxemburger Zeitung vor wenigen Jahren die Ent-
wicklung im Land zusammen (Wolf 2006). Mittlerweile sind die damit verbun-
denen positiven Konnotationen jedoch verschwunden. Die ›Festungsmauern‹ 
sind durch die verspiegelten Glasfassaden der Banken ersetzt worden, Attribute 
wie ›verschlossen‹, ›verschwiegen‹, ›abschotten‹ u.ä. sind nach wie vor gültig, 
aber eben auch den veränderten Gegebenheiten angepasst. Die publizistische 
Symbolsprache über die ›Bankenfestung‹ Luxemburg im Rahmen der interna-
tionalen Finanz- und Steuerdiskussionen der letzten Jahre ist hierbei nur der 
Höhepunkt einer seit langem schwelenden Krise dieser nationalen Kernsymbo-
lik, die in der global erweiterten Medienkultur eine kaum mehr kontrollierbare 
Eigendynamik entwickelt hat und deutlich ins Negative gekippt ist. 

Zu dieser nach innen, auf das nationale Kollektiv hin gerichteten und zuse-
hends problematisch gewordenen Selbstwahrnehmung gehört auf der anderen 
Seite eine ›von oben‹, von institutioneller Seite her durchgesetzte Außenpers-
pektivierung des nationalen Selbstbildes. Gemeint ist das in den 1950er Jahren 
begonnene und seit den 1980er Jahren zunehmend verstärkte Europa-Engage-
ment Luxemburgs, im Stadtbild der Hauptstadt präsent durch die Ansiedlung 
einer Reihe wichtiger europäischer Institutionen auf dem Plateau de Kirchberg. 
Neben der Etablierung Luxemburgs als ›Finanzplatz‹ spielt die Vorstellung vom 
Land als ›Kern Europas‹ im politischen Diskurs des Landes eine zentrale Rolle. 
Die intensiven Bemühungen, Luxemburg als »Akteur der europäischen Integ-
ration und ›internationale Plattform‹« (Stoldt 2008: 21) auszuweisen und die 
nationalen Belange sukzessive den supranationalen Strukturen der EU anzu-
gleichen, hat zu einem offiziellen Selbstbild der Luxemburger als »Avantgarde-
Europäer« geführt, wie es in der heimischen Presse einmal prägnant formuliert 
worden ist (Werle 2003: 3).

Vor allem über dieses mit erheblichem Aufwand propagierte Bild eines 
modernen, fortschrittsorientierten Luxemburgs ließen sich auf einer politisch-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN116

medialen Ebene Selbstbild und Fremdbild zur Deckung bringen. Vor diesem 
Hintergrund musste aber andererseits das überkommene Nationalsymbol der 
›Festung‹ zunehmend problematisch erscheinen. Erschwerend wirkte in die-
sem Zusammenhang schließlich der Umstand, dass die Festungssymbolik in 
Verbindung mit dem gerade für Luxemburg zentralen Thema ›Europa‹ seit An-
fang der 1990er Jahre – also in etwa zeitgleich zur MUDAM-Debatte – eindeu-
tig negativ besetzt war.

Abb. 2: ›Festung Europa‹ (Karikatur von Walter Hanel)2

Dieses Bild von der ›Festung Europa‹ hatte sich in der Zeit des Umbruchs und 
der Verschiebung des ›West/Ost‹- in einen ›Nord/Süd‹-Konflikt als Kritik an 
der restriktiven Migrationspolitik in der EU durchgesetzt. Es handelt sich um 
eine polemische Reaktion auf die offizielle politische Symbolsprache einer, wie 
es so schön heißt, »europäische[n] Architektur« (Schäffner 1993). Während in-
nerhalb der EU und bei ihren wichtigsten Verbündeten viel vom ›gemeinsamen 
Haus Europa‹ die Rede ist, also offene und kommunikative Strukturen hervor-
gehoben werden, verweisen Kritiker mit der ›Festung Europa‹ auf die Kehrseite 
der strikten Grenzziehungen und Abschottungen gegenüber anderen, ›uner-
wünschten‹ Drittländern (vgl. Koff 2008). Seit Inkrafttreten des 1985 beschlos-
senen sogenannten Schengener Abkommens in den Gründungsstaaten der EU 
im Jahr 1990 war es prinzipiell sogar möglich, das Nationalsymbol der Festung 

2 | Quelle: Haus der Geschichte, Bonn: EB-Nr.: 1996/01/0717.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ODER LOKALE ZEICHEN? 117

mit der europakritischen Symbolik gleichzusetzen: Luxemburg konnte zumin-
dest potenziell gleichsam als ›Kernfestung‹ einer ›Festung Europa‹ gelten.

II.

Aus diesen Gründen erschienen in Luxemburg eine Modifikation der in Verruf 
geratenen Nationalsymbolik und eine Neuausrichtung des nationalen Images 
dringend geboten. Der zweifellos spektakulärste Versuch, diesen langwierigen 
Prozess der Transformation nationaltypischer Repräsentationsmuster entschei-
dend zu forcieren, stellt der 1990 von Regierungsseite gefasste Beschluss dar, 
den sino-amerikanischen ›Stararchitekten‹ Ieoh Ming Pei auf den Fundamen-
ten des Fort Thüngen am Rande des Plateau de Kirchberg ein ›Centre d’art 
contemporain‹ bauen zu lassen. Es handelt sich dabei um den Versuch von 
institutionell-politischer Seite, das Land aus einer monokulturellen kollektiven 
Identitätsverankerung an einem gerade dafür symbolträchtigen Ort herauszu-
lösen.

Für die Entstehungsgeschichte des Museums bilden die beiden Kulturhaupt-
stadtjahre in Luxemburg von 1995 und 2007 eine Klammer. Die Planungen 
zu dem Museum setzten zeitlich parallel zur Bewerbung um das Kulturhaupt-
stadtjahr 1995 ein, das unter dem Motto ›Luxemburg – europäische Stadt aller 
Kulturen‹ stand. Die für dieses Ereignis vorgesehene Eröffnung fand aber erst 
im Sommer 2006 statt. Im Kulturhauptstadtjahr 2007 (›Luxemburg und die 
Großregion‹) gehörte das neue MUDAM dann zu den Attraktionen, von denen 
über den zeitlichen Anlass hinaus ein Effekt von Nachhaltigkeit der neuen Kul-
turalisierungsstrategie erwartet wurde. Für die kritische Öffentlichkeit im Land 
war dieser Effekt allerdings schon durch die 16-jährige Entstehungszeit und die 
Debatten um das Museum gewährleistet.

In einem Interview der Kulturzeitschrift forum bekannte noch 2010 ein 
wichtiger kulturpolitischer Akteur in Luxemburg, der Regierungsrat Guy Do-
ckendorf, dass das Land vor dem zeitweilig sogenannten Pei-Museum eigentlich 
nie in größere Kulturprojekte investiert habe. Darüber hinaus wies Dockendorf 
auch auf die prinzipielle Bedeutung des ersten Kulturhauptstadtjahres hin: »Ab 
1995 mussten wir uns mit dem Ausland konfrontieren und vergleichen.« (Do-
ckendorf/Stoldt 2010: 18) Man möchte fast annehmen, der Regierungsrat aus 
dem Kulturministerium habe sich mit Luhmann beschäftigt, der ja bekanntlich 
vorgeschlagen hatte, Kultur als eine bestimmte Form des Vergleichs zu verste-
hen: »Kultur« – so heißt es in Luhmanns einschlägigem Aufsatz – »entsteht […] 
immer dann, wenn der Blick zu anderen Formen und Möglichkeiten abschweift, 
und eben das belastet die Kultur mit dem Geburtsfehler der Kontingenz« (Luh-
mann 1985: 48). In letzter Konsequenz kann kulturelles Vergleichen zum Auf-
brechen geschlossener Kommunikationskreise, wie etwa die in einem räum-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN118

lich begrenzten nationalen Gebilde, führen und zur Reflexion über die eigenen 
Grundlagen zwingen, die ja auch anders hätten ausfallen können. Idealerweise 
wäre dann dieses Konzept von Kultur als Vergleichsarrangement die subversive 
Strategie jedes Kulturhauptstadtprogramms, so dass im Wechselspiel der betei-
ligten Beobachtungen sukzessive die eigene begrenzte kulturelle Perspektive 
relativiert und ihres vermeintlich essentialistischen Charakters enthoben wäre. 
Bedenkt man überdies, dass jede Form des Vergleichens, also auch der kulturel-
le Vergleich, nur durch die Setzung irgendeiner Gemeinsamkeit funktioniert, 
die dem Vergleich einen, wenn auch nur temporären, Boden gibt, so könnte 
in diesem Fall das Vergleichen zumindest das zeitweilige Gewahrwerden oder 
auch nur die Ahnung eines gemeinsamen Identitätsgrundes bedeuten.3 

Allerdings sind solche vergleichstheoretischen oder metakulturellen Über-
legungen für die kulturelle Praxis nur bedingt tauglich, da hier Reflexionsstopps 
wirken, mit denen ›bodenlose‹ kulturelle Relativierungen aufgefangen werden. 
Kulturelle Vergleiche, auch die im Rahmen eines Kulturhauptstadtprogramms, 
werden also weitgehend immer noch verstanden als nationale resp. regionale 
Leistungsschauen, ganz im Sinne des im 18. Jahrhunderts installierten ›Wettbe-
werbs der Nationen‹. Aber dennoch zeigt sich an Beispielen wie der MUDAM-
Kontroverse, dass die im Zeitalter des Nationalismus perfektionierte Immuni-
sierung gegen die kulturelle Reflexion und die Verabsolutierung partikularer 
Kulturen im Zeitalter der Globalisierung nicht mehr automatisch greifen. Erst 
unter diesen Voraussetzungen entsteht auch ein neuerliches Interesse an den 
fragil gewordenen Grundlagen der eigenen nationalen Kultur, die unter dem 
Druck einer hegemonialen globalen Kultur steht. Ihren eigentlichen Mehrwert 
erhält die Kulturhauptstadtinitiative wahrscheinlich erst dadurch, dass sie po-
tenziell dazu beitragen kann, solche Reflexionsprozesse auf breiter Ebene an-
zustoßen. 

Im Folgenden soll eine chronologische Übersicht über wesentliche Statio-
nen der Entstehungsgeschichte des MUDAM informieren:4 

1989  März: Bewerbung um den Titel ›Kulturstadt 1995‹.
1990  September: Im Zusammenhang mit dem Neubau eines Museums für 

zeitgenössische Kunst wird erstmals öffentlich der Name des Architek-
ten I. M. Pei genannt. Das Museum soll im Kulturstadtjahr 1995 (Motto: 
›Luxemburg – Stadt aller Kulturen‹) eröffnet werden.

3 | Dieser würde sich heute allerdings kaum mehr in einer privilegier ten europäischen 

Identität finden lassen, viel eher würde dieser Grund in einer globalen Perspektive zu 

suchen sein, so etwa in der regulativen Idee einer empirisch nicht so ohne weiteres 

fassbaren Weltgesellschaft.

4 | Ich danke Änder Bruns für die Möglichkeit der Sichtung des von ihm gesammelten 

Materials zum Thema.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ODER LOKALE ZEICHEN? 119

1991  April: Den Mitgliedern der parlamentarischen Kulturkommission wird 
das Modell des Centre d’art contemporain vorgestellt, das auf dem Ge-
lände des historischen Fort Thüngen am Rand des Kirchberg-Plateaus 
gebaut werden soll. 

 Juni: Offentliche Präsentation der Museumspläne durch die Regierung 
und den Architekten Pei. In der Folgezeit formiert sich eine Aktionsge-
meinschaft gegen den Museumsbau an der vorgesehenen Stelle. Fort 
Thüngen gilt als letzte erhaltene historische Festungsanlage in der Haupt-
stadt. Von Seiten der Kritiker kommt der Vorschlag, den Museumsbau 
auf einem Areal in der Nähe des Bahnhofs in der Stadt zu errichten. 

 September: Die Regierung stellt einen von Pei überarbeiteten Muse-
umsentwurf vor, durch den die historische Bausubstanz weitgehend er-
halten bleiben soll.

1992  März: Premier- und Kulturminister Jacques Santer stellt erneut das Pro-
jekt eines ›Centre d’art contemporain‹ vor (Kosten umgerechnet ca. 135 
Mill. Euro): »Luxemburg genießt als Finanzplatz einen guten Ruf. Wa-
rum sollte es sich nicht auch als Kunstmetropole einen Platz sichern?« 
(Zit. n. Luxemburger Wort v. 14. März 1992). Die Eröffnung des Museum 
soll der Höhepunkt des Kulturstadtjahres 1995 sein. 

 April/Mai: Eine Unterschriftenaktion gegen den Museumsbau auf dem 
vorgesehenen Standort stößt auf große Resonanz; öffentliche Präsentati-
on der Museumspläne durch die Regierung und den Architekten Pei. 

 Juni: Neuer Alternativvorschlag für einen versetzten Museumsbau am 
Rande des Fort Thüngen. 

 August: Das Museumsvorhaben wird von Regierungsseite ausgesetzt.
1995  Juni: Die neue Regierung unter Jean-Claude Juncker beschäftigt sich mit 

der Neuplanung des Pei-Museums und der Errichtung anderer Kultur-
bauten, u.a. eines Konzertsaals auf dem Place de l’Europe. »Das Groß-
herzogtum braucht unbedingt ein attraktives, von einem bekannten 
Architekten initiiertes Zentrum für zeitgenössische Kunst.« (Zit. n. Lu-
xemburger Wort v. 10. Juni 1995) Das Aktionsbündnis schlägt vor, im Fort 
Thüngen gleichzeitig ein historisches Festungsmuseum zu installieren. 

 September: Der Architekt Pei stellt einen dritten, verkleinerten Muse-
umsentwurf für das Fort Thüngen vor, in dem die Wehrtürme (›Drei 
Eichelen‹) nicht mehr einbezogen sind. Von Regierungsseite wird der 
Vorschlag zur Einrichtung eines Festungsmuseums aufgegriffen. 

 Oktober: Eine repräsentative Umfrage ergibt: 52 % der Befragten sind für 
ein Festungsmuseum, 18 % für das Pei-Museum auf dem Gelände des 
Fort Thüngen.

1996  Dezember: Das Parlament beschließt ein Gesetz zum Bau des Musée 
d’art moderne Grand-Duc Jean auf dem Gelände des Fort Thüngen und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN120

zugleich ein Gesetz zur Einrichtung eines Musée de la Forteresse in den 
vorgelagerten Wehrtürmen ›Drei Eichelen‹.

1998  Juli: Gründung einer Fondation Musée d’Art Moderne Grand-Duc Jean.
1999  Januar: offizieller Baubeginn.

Abb. 3: Modell MUDAM5

2000  Bewerbung um den Titel ›Kulturhauptstadtjahr 2007 Luxemburg und 
Großregion‹. 

5 | Quelle: Bulletin D’Information et de Documentation, 2/92. Gouvernement-Duché 

de Luxembourg. Service Information et Presse, S. 9.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ODER LOKALE ZEICHEN? 121

2001  Fertigstellung der Restauration der Wehrtürme für das Musée de la Forte-
resse. 

 Dezember: Die für 2002 geplante Eröffnung des MUDAM wird wegen 
des Streits um Architektenhonorare und des Baustopps aufgrund fal-
scher Baumaterialien um zwei Jahre verschoben.

2004  Oktober: Die geplante Eröffnung des MUDAM wird für 2006 angekün-
digt. 

2006  Juli: Eröffnung des MUDAM (http://www.mudam.lu/de/le-musee/le-ba-
timent [Oktober 2011]). Die Fertigungskosten liegen bei ca. 90 Millionen 
Euro. Eine Expertenkommission hat seit 1999 eine Kollektion von 230 
Kunstwerken zusammengetragen, ein Drittel davon ist im Auftrag des 
MUDAM entstanden. 

2007  November: Die geplante Eröffnung des Musée de la Forteresse wird bis 
auf Weiteres verschoben.

Überschlägt man die Berichterstattung in den Medien über die Jahre hinweg – 
aufgrund der zunehmenden Komplexität der Materie sind hier nur die Printme-
dien relevant –, so hat die Auseinandersetzung doch zu deutlich Rissen im na-
tionalen Kollektiv Luxemburgs geführt. Wobei sich hier direkt Fragen nach der 
näheren Bestimmung und Bedeutung dieses nationalen Kollektivs anschließen, 
in einem Land, wo von derzeit 500 000 Einwohnern 216 000 als Zugezogene 
gelten, der Ausländeranteil also bei 43 % liegt.6 Von daher erscheint die bereits 
skizzierte Umorientierung der institutionell betriebenen Identitätspolitik hin 
zu einer Öffnung des nationalen Selbstbildes durchaus nachvollziehbar, und 
tatsächlich ist die Auseinandersetzung um das MUDAM weitgehend eine inter-
ne Debatte unter den einheimischen Luxemburgern geblieben. Man würde den 
Museumskritikern – eine gut vernetzte Koalition von kritischen Bürgern und 
Intellektuellen – allerdings sehr Unrecht tun, würde man sie als Modernisie-
rungsverweigerer bezeichnen. Von den meisten Kritikern wurde das Kunstmu-
seum selbst zunächst gar nicht abgelehnt, auch wenn das nach wie vor fehlende 
Sammlungskonzept den Verdacht eines reinen Prestigebaus dann doch ver-
stärkt hat. Problematisch war ihnen vor allem der Standort, von dem Architekt 
und Auftraggeber nie abgerückt sind, da für sie die Bebauung des Festungsge-
ländes erhebliche Symbolkraft besaß für den Übergang zwischen Altem und 
Neuem bzw. als »Brücke zwischen Geschichte und Modernität« (Helweg-Nott-
rot 2006: 8) und schließlich insgesamt für die anvisierte Selbstpositionierung 
im Kulturjahr 2007 als ›Experimentierraum‹ oder ›Labor‹ eines nicht mehr auf 
nationale Zugehörigkeit zugeschnittenen Kulturraumes. Kritisiert wurde von 

6 | Vgl. statec Luxembourg (Hg.): 2010. Luxemburg in Zahlen; online unter http://www.

statist iques.public.lu/catalogue-publications/luxembourg-en-chif fres/luxemburg-

zahlen.pdf [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN122

den Museumsgegnern eher ein allzu sorgloser Umgang mit den wenigen noch 
vorhandenen Denkmälern eines schwierigen kollektiven Identitätsprozesses.

Eine gewisse Eigendynamik erhielt also die erste Kulturhauptstadt-Bewer-
bung Luxemburgs durch die Wiederentdeckung dieses geschichtsträchtigen 
Ortes als eines Erinnerungsortes im genauen Sinne von Pierre Noras Lieux de 
mémoire (1984ff.). Nora hatte den Ortsbegriff ja doppelsinnig gebraucht, zum 
einen als eine Lokalität, z.B. ein Stück Architektur, an dem sich Geschichte ab-
gespielt hat, zum anderen war Noras Ort immer auch ein Topos, also ein Gedan-
kenkonstrukt, das auf einem Wiedererkennungswert und einer gewissen emo-
tionalen Affizierung aufbaut. Noras Zusammenstellung von Erinnerungsorten 
für Frankreich erschien in einer Reihe von Bänden in den 1980er und frühen 
90er Jahren. Und man ist fast versucht, die in etwa zeitgleiche Kontroverse um 
das Fort Thüngen als eine erste Welle der Rezeption dieses Konzept aufzufassen, 
das ja dann auch einige Jahre später in Deutschland mit großer Resonanz auf-
genommen worden ist. In dieser Hinsicht hat also der Kulturhauptstadtrahmen 
eine Reflexion auf die komplexe Entwicklung einer eigenen nationalen Identität 
angestoßen, die als solche erst in einer historischen Phase ihres allmählichen 
Schwindens aus dem politischen und gesellschaftlichen Handlungsraum nun-
mehr in einem kulturellem Raum zur Erörterung kommt. 

III.

Es soll hier nicht näher auf die im Zuge der MUDAM-Kontroverse entstande-
nen Planungen zu einem Festungsmuseum eingegangen werden, das sich mit 
dem Problem der nationalen Identität auseinandersetzten wird und eigentlich 
auch zum Kulturhauptstadtjahr 2007 eröffnet werden sollte. Hier ist derzeit die 
Suche nach einem angemessenen Museumskonzept noch nicht abgeschlossen, 
was auf die Schwierigkeiten dieser Thematik im multinationalen Raum Luxem-
burgs hindeutet. Mit Blick auf die übergreifenden Fragestellungen zur Interkul-
turalität zeigen sich am Beispiel des MUDAM-Projekts allerdings allgemeine 
Problemlagen der europäischen Kulturhauptstadtinitiative.

Man kann dabei von den beiden Titeln 1995 und 2007 ausgehen: 1995 war 
dem Motto zufolge das Luxemburger Kulturhauptstadtjahr zumindest ideell an 
›alle Kulturen‹ adressiert, was mit dem MUDAM als ›Leuchtturmprojekt‹ gut 
zu vereinbaren war. 2007 wendet man sich dann aber nur noch an die ›Großre-
gion‹, darauf bezogen ist das MUDAM eigentlich überdimensioniert.

Hinter dieser Beschränkung der programmatischen Ausrichtung kann man 
durchaus eine kulturpolitisch signifikant veränderte Vorstellung von Interkul-
turalität vermuten, die auf das Nahräumliche und damit auf einen kleinsten 
gemeinsamen Nenner hin bezogen wird. Interkulturalität erscheint unproble-
matisch und in die kulturpolitische Praxis integrierbar, wenn man sie auf einen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ODER LOKALE ZEICHEN? 123

Austausch von Regionen, zumal europäischen Regionen, reduziert.7 Die Frage 
ist allerdings, ob man damit das Problempotenzial von Interkulturalität im Glo-
bal Age nicht doch unterschätzt oder sogar ignoriert. Es hat den Anschein, als 
ob man sich durch diese Wendung des Interkulturellen in den europäischen 
Binnenraum von den eigentlichen Herausforderungen des vor allem durch 
die Medien forcierten globalen Floatings kultureller Materialien, Formen und 
Wissensbestände wappnen will und sich der eigenen Kulturen und Traditionen 
versichern möchte. 

An Städten wie Luxemburg kann man gut die Ambivalenzen dieser Ent-
wicklung beobachten. Zum einen erfährt die lokale, nationale und regionale 
Kultur große Beachtung, auf der anderen Seite ist man im gleichen städtischen 
Raum mit Alternativen konfrontiert, die völlig anderen kulturellen Strategien 
im globalen Maßstab folgen und deshalb scheinbar jeglicher interkultureller 
Dimension enthoben sind. 

Abb. 4: Philharmonie Luxembourg8

Zwar wird das MUDAM 2007 in das Kulturhauptstadtprogramm einbezogen, 
aber schon an der Kontroverse um den Bau wurde deutlich, dass Kultur in die-
sem Fall nicht der sozialen Kohäsion oder Auseinandersetzung mit anderen 
Lebensformen dient, sondern abgekoppelt von interkulturellen Fragestellungen 
als wichtiger Standortfaktor im Wettbewerb globaler Städtekonkurrenz verstan-
den wird. Genau diesen Aspekt hatte der erwähnte Regierungsrat Dockendorf 

7 | In den Gesellschaftswissenschaften ist daraus das Konzept eines »Transnationalen 

Regionalismus« entstanden, das den interkulturellen Austausch zu begrenzen versucht 

und hier für den Begrif f »Interregionalität« einsetzt (vgl. Schmitt-Egner 2003). 

8 | Quelle: http//de.wikipedia.org/wiki/ Philharmonie_Luxembourg [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN124

im Sinn, als er im Interview von einem Vergleich der Kulturen sprach. Kultur 
wird zum Bestandteil einer medial inszenierten Aufmerksamkeitspolitik, wie 
sie die Städtesoziologin Martina Löw beschrieben hat: 

In dem Moment, in dem einzelne Städte beginnen, aggressiv für die eigenen Vorzüge zu 

werben, wachsen die Zwänge für andere Städte, es ihnen gleichzutun. Städte, die dar-

auf nicht reagieren, laufen Gefahr, angesichts der Präsenz anderer Städte in der öffent-

lichen Wahrnehmung in Vergessenheit zu geraten. [...] In einer solchen Ausgangslage 

stehen Städte vor der [...] Situation, den Ort gezielt als ein erstrebenswertes Gut in Sze-

ne setzen zu müssen. Viele Städte prosperieren dann, wenn es ihnen gelingt, dem Ort 

ein Markenzeichen zu geben, das für eine definierbare Qualität steht, oder aber wenn sie 

etwas Einzigar tiges anzubieten haben. (Löw 2008: 119 u. 121) 

Für diese nicht auf den europäischen Raum beschränkte erfolgreiche Organi-
sation von Aufmerksamkeiten hat sich in Fachkreisen der Ausdruck ›Bilbao-Ef-
fekt‹ durchgesetzt. Mit dem von dem Stararchitekten Frank O. Gehry gebauten 
und 1997 eröffneten Ableger des amerikanischen Guggenheim-Museums hat-
te sich die spanische Provinzhauptstadt nach ihrem industriellen Niedergang 
seit den 1970er Jahren ein neues ›Branding‹, ein Markenzeichen, verschafft, 
mit dem sie Metropolenstatus errang und seither zum Vorbild für viele andere 
Städte wurde, die sich ebenso das Prestige und Flair kultureller Aufgeschlos-
senheit verleihen wollten. Diese globale und touristisch orientierte Präsentation 
von Kultur schafft einen Raum, der sich vom Anspruch auf Authentizität einer 
Kultur und einer interkulturellen Auseinandersetzung mit dem Ort abgekop-
pelt hat. In diesem Sinne verweist die postmoderne Architektur des MUDAM 
auf die Formensprache einer Transitwelt, wie sie der französische Anthropologe 
Marc Augé als Antwort auf Pierre Noras emphatische Lieux de mémoire unter 
dem Titel Non-Lieux erörtert hat (Augè 1992); einer Formensprache, die von 
Dubai bis China zu finden ist und sich keinem Erdteil, keiner Tradition und 
keiner besonderen Identität mehr verpflichtet fühlt. 

Im städtischen Gefüge Luxemburgs kommt hinzu, dass durch die politi-
sche Rolle als nationale Hauptstadt und eines der drei Zentren der EU-Insti-
tutionen ein erheblicher Repräsentationsbedarf vorhanden ist, der vor allem 
auf dem Plateau de Kirchberg insgesamt zur Vernachlässigung städtebaulicher 
und sozialer Aspekte zugunsten aufsehenerregender Einzelbauten geführt hat. 
Augenscheinlich hat das Kulturhauptstadtprogramm diese Entwicklung noch 
forciert. Statt die Problematik dieses Europa-Stadtteils auf dem Kirchberg in 
die Programmatik mit einzubeziehen, sollte eine eindrucksvolle Stararchitektur 
wie die des Architekten Pei oder auch die des dahinterliegenden Konzertsaales 
diese Defizite überdecken – wodurch allerdings, wie manche vermuten, schon 
eine neue Festung der Kultur, und zwar die der Hochkultur, im Entstehen be-
griffen ist.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ODER LOKALE ZEICHEN? 125

Vielleicht könnte man der Kontroverse rückblickend ja auch positive Aspek-
te abgewinnen. Ohne das MUDAM würde der nationalen Erinnerungskultur 
in Luxemburg womöglich heute noch der Ort und eine kritische Öffentlichkeit 
fehlen, und eine Perspektive für das Museum wäre es, sich als Ort des komple-
xen Miteinanders von Globalem und Lokalem zu positionieren.

Literatur

Augé, Marc (1992): Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmoder-
nité. Paris.

Calteux, Georges (2005): Mir wëlle bleiwe wat mir sinn, mä wat sin mir? In: Actes 
du cycle de conférences Lëtzebuergesch: Quo Vadis? Mamer, S. 143-154.

Dockendorf Guy/Stoldt, Jürgen (2010): »Als Ministerium kämpfen wir gegen die 
gleichen Vorurteile wie die Künstler selbst.« Interview mit Guy Dockendorf, 
erster Regierungsrat im Kulturministerium. In: forum für Politik, Gesellschaft 
und Kultur, H. 298, S. 18-23.

Helweg-Nottrot, Ina (2006): Eine Brücke zwischen Geschichte und Modernität. 
In: Luxemburger Wort v. 1. Juli 2006, S. 8.

Kmec, Sonja (2007): Gibraltar des Nordens. In: Dies./Benoît Majerus/Michel Mar-
gue (Hg.): Lieux de mémoire au Luxembourg. Usage du passé et construction 
nationale. Luxemburg, S. 267-272.

Koff, Harlan (2008): Fortress Europe or a Europe of Fortress? The Integration of 
Migrants in Western Europe. Bruxelles u.a.

Löw, Martina (2008): Soziologie der Städte. Frankfurt a.M.
Luhman, Niklas (1985): Kultur als historischer Begriff. In: Ders.: Gesellschafts-

struktur und Semantik. Frankfurt a.M., S. 31-54.
Mittag, Jürgen (2008): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas: Vom Instrument 

europäischer Identitätsfindung zum tourismusträchtigen Publikumsmagne-
ten. In: Ders. (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 55-96.

Nora, Pierre (Hg.; 1984-1992): Les lieux de mémoire (7 Bde.). Paris.
Schäffner, Christina (1993): Die europäische Architektur – Metaphern der Eini-

gung Europas in der deutschen, britischen und amerikanischen Presse. In: 
Adi Grewenig (Hg.): Inszenierte Informationen. Politik und strategische Infor-
mation in den Medien. Opladen, S. 13-30.

Schmitt-Egner, Peter (2003): Transnationaler Regionalismus und Interregionalität. 
Theoretische, methodische und strategische Anmerkungen. In: Hans H. Reich 
(Hg.): Zwischen Regionen. Grenzüberschreitende Beziehungen am Beispiel 
des Oberrheins. Landau, S. 17-46.

Stoldt, Jürgen (2008): Luxemburg – Kern Europas. In: Aus Politik und Zeitge-
schichte 8, S. 19-25.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WILHELM AMANN126

Werle, Gerd (2003): Luxemburger weiterhin Avantgarde-Europäer. In: Luxembur-
ger Wort v. 10. März 2003, S. 3.

Wolf, Claude (2006): Von der Festung zum Finanzplatz. In: Revue v. 20. Septem-
ber 2006, S. 21.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wir und die Anderen
Die museografische Darstellung von Migration in 
der ›Europäischen Kulturhauptstadt Luxemburg und 
Großregion 2007‹

Sonja Kmec1

Für die Geschichte der Europäischen Union sind Fragen nach der Bedeutung 
und der Veränderung von regionalen, nationalen und einer europäischen ›Iden-
tität‹ zentral. Die Konstruktion einer Identität funktioniert dabei über Strate-
gien des sozialen Ein- bzw. Ausschlusses. Wer gehört zur ›Nation‹? Wer ist 
›Luxemburger‹?2 Wer gehört zu ›uns‹ und wer zu den ›Anderen‹? Indem man 
diese Fragen stellt, bedient man jedoch bereits eine Logik des Ein- und Aus-
schlusses, wie es die politisch gesteuerte und öffentlich inszenierte Debatte um 
die ›nationale Identität‹ in Frankreich gezeigt hat (vgl. Thiesse 2010; Persini 
2010). Das Konzept der Hybridität, also die Vorstellung, dass eine ›reine‹ Kultur 
nicht existiert und nie existiert hat und Menschen vielmehr in einem perma-
nenten (inter-)kulturellen Austausch miteinander stehen, hat in dieser Art von 
Debatte keinen Platz. 

Mit der Einführung des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres‹ im Jahre 
1985 institutionalisierte die Europäische Union jedoch ein kulturpolitisches Ins-
trument, das in vielfältiger Weise Strategien des sozialen Ein- und Ausschlusses 
nicht primär auf der Ebene der Gesetzgebung und der politischen Praxis, son-

1 | Übersetzung aus dem Französischen von Jo Schmitz und Martina Körner 

-

blizier t (2010): Miroir et lavabo. L’Autre dans »Luxembourg et Grande Région: Capitale 

européenne de la culture 2007«. In: Michel Pauly (Hg.): 30 ans de migrations – 30 ans 

de recherches – 30 ans d’ASTI. Luxemburg, S. 294-303.

2 | Soweit es möglich ist, werden geschlechtsneutrale Personenbezeichnungen ver-

wendet. Mit generisch maskulinen Bezeichnungen sollen alle Geschlechter gleicherma-

ßen angesprochen werden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC128

dern vor allem auch in Diskursen und Repräsentationen reflektiert. Der Bereich 
der (Arbeits-)Migration spielt in diesen Reflexionen immer wieder eine zentrale 
Rolle, da er sich erstens besonders gut eignet, um Fragen der Gemeinschafts- 
und Identitätskonstruktion zu thematisieren, und weil er zweitens eng mit der 
historischen Konstitution der Europäischen Union als einer ökonomischen Ge-
meinschaft verflochten ist. 

In welch unterschiedlicher Weise das Thema Migration als Unterthema des 
Feldes der Interkulturalität im Rahmen der ›Europäischen Kulturhauptstadt 
Luxemburg und Großregion 2007‹ aufgegriffen wurde, soll im vorliegenden 
Artikel am Beispiel von drei Ausstellungen untersucht werden. Nach einer sum-
marischen Vorstellung des institutionellen Rahmens der Großregion werden 
die Ausstellungen auf drei museologische Funktionen hin untersucht: Orien-
tierung, Integration und Dekonstruktion. Der Beitrag zielt insbesondere darauf 
ab, die teilweise widersprüchlichen museografischen Perspektiven der Ausstel-
lungskuratoren auf Fragen der Migration und der Identität in den Blick zu neh-
men und vergleichend zu analysieren.

Die Vorgeschichte des Kulturhauptstadtjahres der Metropolregion kann 
schnell anhand einzelner Daten summiert werden. Das Karlsruher Abkom-
men von 1980 legt den Grundstein für eine wirtschaftliche Zusammenarbeit 
zwischen Luxemburg, vier französischen Departements (Meurthe-et-Moselle, 
Meuse, Moselle, Vosges), dem Saarland, der Region Trier/Westpfalz und dem 
Landkreis Birkenfeld (vgl. Clement 2008) – wobei sich Wallonien zu diesem 
Zeitpunkt noch nicht am Austausch der Regionen beteiligt. 1998 wird eine 
Charta für die kulturelle Zusammenarbeit zur Förderung des »kulturellen Aus-
tausches und der grenzüberschreitenden Zusammenarbeit auf allen Ebenen 
des kulturellen Lebens« unterzeichnet (Charte de coopération culturelle 1998). 
Diese Strategie mündet in die Ernennung Luxemburgs und der Großregion zur 
›Europäischen Kulturhauptstadt 2007‹.

Parallel dazu wird auch die rumänische Stadt Sibiu (ehem. Hermannstadt) 
zur Kulturhauptstadt ernannt, während noch im selben Jahr Rumänien und 
Bulgarien der Europäischen Union beitreten. Diese Initiative ist im Zusam-
menhang mit einer Politik der europäischen Öffnung gegenüber den Ländern 
des ehemaligen Ostblocks zu sehen, die Wahl Sibius lässt sich mit den bereits 
existierenden Beziehungen zum Luxemburger Kultusministerium erklären. Sie 
stützt sich auf die Konstruktion einer als gemeinsam erachteten Vergangenheit 
und Sprache, die aus einer Ost-West-Migrationsbewegung im 12. Jahrhundert 
entstanden sei – ein Mythos, der im 19. Jahrhundert seinen Ursprung findet, 
aber bis heute nicht an Wirksamkeit verloren hat (vgl. Fehlen 2007). 

Das ursprüngliche Schwerpunktthema der Luxemburger Veranstaltungen 
war ›Migrationen‹ bzw. ›Ein- und Auswanderungen‹, während die anderen Re-
gionen die Themen ›Kultur und Erinnerung‹ (Lothringen), ›Industrie als Kul-
turerbe‹ (Saarland), ›Große europäische Persönlichkeiten‹ (Rheinland-Pfalz) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 129

und ›Ausdrucksformen der Moderne‹ (Wallonien) wählten.3 Die Auswahl dieser 
Themen zielte darauf ab, sozial Handelnde aus verschiedenen Bereichen im Be-
werbungsprozess zu vereinen; sie wurde in der konkreten Umsetzung jedoch 
teilweise wieder aufgegeben. Laut dem Abschlussbericht konnte sich vor allem 
das Thema ›Migration‹ für die Mehrheit der Projekte als gemeinsame Referenz 
durchsetzen (vgl. Luxembourg and Greater Region 2008: 9). Wie viele der 584 
unter dem Motto ›Luxemburg 2007‹ laufenden Konzerte, Tanz- und Theater-
aufführungen, Tagungen, Workshops und Ausstellungen konkret Migrations-
bewegungen zum Thema hatten, lässt sich nur schwer einschätzen. 

Dieser Aufsatz beschränkt sich auf die exemplarische Analyse dreier Ausstel-
lungen, die sich dieser Thematik auf sehr unterschiedliche Weise annähern:

– ›TRIMIG‹, eine vom Staatlichen Amt für Denkmalpflege (Service des si-
tes et monuments nationaux du Grand-Duché de Luxembourg, SSMN) und 
dem Kreismuseum Bitburg-Prüm organisierte Wanderausstellung;

–  ›Retour de Babel‹ im alten Stahlwerk von Düdelingen, initiiert von einem 
gemeinnützigen Verein, der die Stadt Düdelingen, das Dokumentationszen-
trum für Migration (Centre de documentation sur les migrations humaines, 
CDMH) sowie das Verbindungskommitee der ausländischen Verbände (Co-
mité de liaison des associations d’étrangers, CLAE) umfasst; 

–  ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹ im Geschichts-
museum der Stadt Luxemburg (Musée d’Histoire de la Ville de Luxembourg, 
MHVL). 

Eine Gegenüberstellung dieser drei Ausstellungen soll ermöglichen, ihre jewei-
ligen Ein- und Ausschlussstrategien herauszuarbeiten, wobei sich der erste Teil 
einer Analyse kartografischer Repräsentationen von Migrationsbewegungen in 
den drei Ausstellungen widmet. Anschließend wird die von ›Retour de Babel‹ 
intendierte integrative Funktion untersucht, bevor im letzten Teil die Infra-
gestellung eben dieser Funktion durch ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines 
Missverständnisses‹ diskutiert wird.

3 | Zur Präsentation der For tschritte des Projektes ›Luxembourg et Grande Région, ca-

pitale européenne de la culture 2007‹; online unter http://www.gouvernement.lu/sal-

le_presse/actualite/2004/04/27_lux2007/index.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC130

1. Orientierung: Migrationsbewegungen in Raum 
 und Zeit nachzeichnen

›TRIMIG‹ verortet Migrationsbewegungen aus Luxemburg heraus bzw. innerhalb 
Luxemburgs in einem zeitlich und räumlich klar abgesteckten Rahmen, indem 
sie durch drei Objekte und eine dreifarbige Markierung symbolisiert werden:

1. die Migrationsbewegungen nach Transsylvanien und in das Banat im 12. 
und 13. Jahrhundert (Baum, in grün);

2. die Migrationsbewegungen in die Vereinigten Staaten im 19. Jahrhundert 
(Boot, in blau); 

3. Wanderbewegungen zwischen Stadt und Land (Haus, in rot).

Die beiden anderen Ausstellungen arbeiten ebenfalls mit historischen Beispie-
len, aber nur, um diese sogleich wieder auf einer anthropologischen Ebene zu 
reflektieren und als ›überhistorische Wahrheit‹ zu präsentieren. Der vorlie-
gende Artikel ist nicht daran interessiert, diese anthropologische Wahrheit zu 
disqualifizieren oder zu bestätigen, und er versucht nicht, sie als Ideologie zu 
entlarven, sondern vielmehr zu entziffern. Entscheidend für dieses dekonstuk-
tivistische Vorgehen ist dabei einerseits der Einbezug des Kontextes, in dem 
die Ausstellungen entstanden sind, sowie andererseits das Aufspüren von Dif-
ferenzen zwischen dem, was gesagt wird, und dem, was in den Äußerungen 
unterschwellig mitschwingt. Dieses »positive Unbewußte des Wissens« (Fou-positive Unbewußte des Wissens« (Fou-« (Fou- (Fou-
cault 1971: 11) widerspricht dem offensichtlich Gesagten. Es erlaubt ein besseres 
Verständnis des Kräftefeldes, auf dem die Ausstellungen stattfanden und das sie 
maßgeblich miterzeugten. Die Ausstellungen werden also hier nicht (nur) her-
meneutisch ausgelegt, sondern als »Aktivität« (Demirovic 1999: 37) verstanden, 
die das Verhältnis von Gesagtem und Nichtsagbarem und somit den Kontext 
selbst verändert (vgl. Hark 2005: 35, 292).

›Retour de Babel‹ betrachtet Migration als eine menschliche Erfahrung, die 
die Geschichte durchzieht, während ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Miss-
verständnisses‹ einen philosophischen Ansatz hat und sich mit der Konstrukti-
on von Stereotypen sowie der Begegnung mit dem ›Anderen‹ im Allgemeinen 
beschäftigt. Alle drei Ausstellungen verwenden im Übrigen Karten, um ihre 
Anliegen zu illustrieren. 

›TRIMIG‹ und ›Retour de Babel‹ beschäftigen sich anhand von geografi-
schen Karten mit den ersten Migrationsbewegungen der Steinzeit. Die Karte 
Verbreitung der Neandertaler in Europa zeigt ein »Verbreitungsgebiet der Nean-
dertaler« (›TRIMIG‹, Tafel 31), das von einer rot gestrichelten, das Mittelmeer 
durchkreuzenden Linie eingegrenzt ist, wodurch archäologische ›Neandertaler-
Fundstätten‹ Nordafrikas ausgegrenzt werden. Im Gegensatz dazu zeigt ›Retour 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 131

de Babel‹ eine Weltkarte, deren Zentrum sich im Pazifischen Ozean befindet, 
womit Europa an den Rand (um-)situiert wird. Sie trägt den Titel Ursprünge der 
Menschheit und bildet eine ›Ursprungsstätte des Menschen‹ in Afrika ab, wobei 
Pfeile auf mögliche Verbreitungswege der Menschen verweisen.

›TRIMIG‹ schlägt nicht nur eine eurozentristischere Perspektive vor, son-
dern auch eine chronologische Begrenzung dieser ersten Migrationsphase, die 
sich von 250 000 bis 5 000 v. Chr. erstreckt habe. Diese Epoche sei also zu Ende 
gegangen, als die nomadischen ›Jäger und Sammler‹ sesshaft geworden sind, 
um innerhalb ihrer Gemeinschaften Viehzucht und Landwirtschaft zu betrei-
ben. Unter dem Titel Ein- und Auswanderungen nach und von Luxemburg (Tafel 2) 
listet ›TRIMIG‹ Migrationsbewegungen chronologisch auf. Wörtlich aus dem 
Französischen übersetzt lautet diese Aufstellung wie folgt:

– 6. Jahrhundert v. Chr.: Niederlassung der Treverer, eines keltischen Volkes 
– 58-51 v. Chr.: Eroberung der ›Gallia Belgica‹ durch die Römer
– 4.-6. Jahrhundert: Völkerwanderung, Niederlassung der Franken
– 7. und 8. Jahrhundert: Christianisierung der germanischen Heiden durch 

Wandermönche wie Willibrord 
– 12. Jahrhundert: Kolonisierung Transsylvaniens 
– Mittelalter: Beteiligung Luxemburger Ritter an den Kreuzzügen 
– 1443: Einnahme der Festung Luxemburg durch Philipp den Guten, Einwan-

derung der Burgunder, später der Spanier 
– 17. Jahrhundert: Migration der wallonischen Köhler zu den Gießereien von 

Ansemburg und Septfontaines 
– Dreißigjähriger Krieg: Durchmarsch der gegnerischen Truppen, Einfall ost-

europäischer Völker 
– 1684: Zerstörung und Wiederaufbau der Festung Luxemburg durch die 

Truppen Ludwigs XIV.
– 1714-1794: unter österreichischer Herrschaft: Einwanderung Tiroler Stein-

metze 
– 18. Jahrhundert: Auswanderung ins Banat (Rumänien) 
– 1795: Einnahme der Stadt Luxemburg durch Truppen des revolutionären 

Frankreich 
– 1815-1867: Errichtung einer preußischen Garnison in der Festung 
– 1815: Luxemburg wird zum Privateigentum des König Großherzogs der Nie-

derlande [sic!] bis 1890
– 1828-1889: drei Kolonisierungsversuche in Südamerika (Brasilien 1828, Gu-

atemala 1844-1845 und Argentinien 1889-1890) 
– 19. Jahrhundert: Auswanderung nach Frankreich, die teilweise nur temporär 

ist (die ›Tour de France‹ der Handwerker) 
– 1841-1890: massive Abwanderung nach Nordamerika: Errichtung Luxem-

burger Kolonien in den Vereinigten Staaten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC132

– 1890-1930/50: Arbeitskräftemangel in der Eisenindustrie, der durch immig-
rierte italienische Arbeitende ausgeglichen wird 

– Erster Weltkrieg: Einfall der Deutschen 1914 und Befreiung durch die Alli-
ierten 1918 

– Zweiter Weltkrieg: Einfall der Deutschen 1940 und Befreiung durch die Al-
liierten 1944/45 

– ab Ende der 1960er Jahre: starke Zuwanderung portugiesischer Familien 
– heute: Zustrom ausländischer Arbeitnehmer aus allen Teilen der Welt 

Abb. 1: Verteilung der Neandertaler in Europa

 (Répartition des Néandertaliens en Europe)4 

Die einzelnen Migrationsströme zeigen in Pfeilform auf das Großherzogtum 
Luxemburg oder führen von ihm weg: eine anachronistische und teleologische 
Darstellung. Migration wird als kollektive Bewegung dargestellt, die oft mit Er-
oberungen militärischer (Einwanderung = Einfall) oder territorialer (Auswande-
rung = Kolonisierung) Art in Zusammenhang stehen. Der temporäre Charak-
ter wird lediglich im Falle Luxemburger Handwerker hervorgehoben, die ihre 
Ausbildung in Frankreich absolvierten. Die Auswanderung nach Nordamerika 
im 19. Jahrhundert wird anhand des Modells der sogenannten Push-und-Pull-
Faktoren erklärt, also unter Benenung der Gründe für die Ausreise aus dem

4 | Quelle: SSMN.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 133

Herkunftsland (insbesondere wirtschaftliche Not) sowie der Vorteile des Auf-
nahmelandes (›TRIMIG‹, Tafel 13). Dieses von Jan Lucassen (1987) entworfene 
Modell zeigt die Vielzahl der entscheidenden Faktoren auf. Kritisch anzumerken 
ist jedoch, dass das Modell auf der Vorannahme beruht, dass die Menschen nor-
malerweise sesshaft seien und erst zur Auswanderung ›gepusht‹ oder ›gepullt‹ 
werden müssten. Durch die Hervorhebung wirtschaftlicher Ungleichheiten 
neige dieses Modell zudem zur Vernachlässigung anderer Faktoren eher indivi-
dueller oder familiärer Art sowie der wichtigen Rolle transkultureller Netzwerke 
und Räume, in denen die Migranten sich bewegen (Hahn 2008: 80f.). 

Abb. 2: Ursprünge der Menschheit (Origines del’humanité)5 

Im Gegensatz dazu betont ›Retour de Babel‹, ausgehend von individuellen Bio-
grafien, die Normalität der Migrationsphänomene. Die Ausstellung lehnt die 
Unterscheidung von nomadischen und sesshaften Lebensweisen ab und er-
klärt, dass »die Freiheit zu kommen und zu gehen ein Menschenrecht darstellt« 
(vgl. Abb. 2). 

Die Repräsentation von Migration als Menschenrecht ist im Übrigen seit 
der ersten Ausstellung ›Mémoires croisées‹ (dt. etwa: überlappende Erinnerun-
gen) im Jahre 1995 ein zentrales Thema für das CDMH (vgl. Reuter, zit. nach 
Kmec 2009). ›Retour de Babel‹ folgt der gleichen Logik und stellt die Geschich-
te der Menschheit als die Summe von konstanten, mehr oder weniger von Ge-
walt begleiteten Begegnungen mit der Differenz dar. Das am Eingang des alten 
Stahlwerks errichtete ›Labyrinth der Alterität‹ vereint eine Reihe von Bildern, 
die die Anderen inszeniert. Darunter ist beispielsweise der Einfall der Barbaren 
von Joseph-Noel Silvestre, welcher aber ein Massaker durch die Legionen Roms 

5 | Quelle: ›Retour de Babel‹.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC134

abbildet. Der Gang durch das Labyrinth führt zu einer Spiegelinstallation, in der 
man sich im Bild der Anderen wiedererkennen kann – und andersherum.

Die Konstruktion der Anderen ist ebenfalls zentraler Gegenstand der Aus-
stellung ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹, die zur 
Illustrierung von Stereotypen und sozialen Diskriminierungen das ›fahrende 
Volk‹ als Metapher anführt. Auch hier beginnt der Ausstellungsrundgang mit 
einer Installation. 

Abb. 3: ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹6

Es handelt sich dabei um eine Grafik, auf der neben einer zeitlichen Achse, die 
vom Jahre 1000 bis heute reicht, auch eine räumliche Achse abgebildet ist, die 
»Nordamerika, Südam. und Afrika, iberische Halbinsel, Vereinigtes Königreich 
[von Großbritannien], Frankreich, Deutschland, Italien, Polen, Karpaten und 
Baltikum, Balkan, Russland, Kleinasien und Türkei, Nahost, Indien« aufzeigt. 
Die Grafik soll die Wanderbewegungen der ›Zigeuner‹ im Laufe der Zeit abbil-
den. Sie kann der Orientierung dienen, ironisiert aber gleichzeitig die Vorstel-
lung, man könne die Realität dieser Bewegungen erfassen. Diese Künstlichkeit 
wird museografisch unterstrichen: Die (pseudo-)wissenschaftliche Darstellung 

6 | Quelle: MHVL.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 135

befindet sich auf dem Boden, auf einem Untergrund aus Kunstrasen; die Sicht 
ist verstellt durch einen halbdurchsichtigen Wandschirm, der in die Mitte da-
rauf gestellt ist und ein Auto darstellt (vgl. Abb. 3). Die Grafik wird somit als 
Ganzes unlesbar gemacht. Die dahinterliegende Wand des Ausstellungsraums 
zeigt eine Autobahn, in deren Mitte sich ein schwarzes, sich von der Kulisse ab-
hebendes Plastikpferd befindet. Diese Mischung aus vermeintlich Ernsthaftem 
und Kitsch soll bewusst irritieren. Die Funktion der ›Orientierung‹ wurde hier – 
selbstironisch, kritisch – in ihr Gegenteil verwandelt: in die Funktion der Irri-
tation. Diese kann aber auch produktiv ausgelegt werden, wenn sie zum Nach-
denken anregen soll, wie es der dritte Teil dieser Untersuchung zeigen wird.

Im Gegensatz zu ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹, 
wo Mechanismen des soziale Ausschlusses beleuchtet werden, beschäftigen 
sich die beiden anderen Ausstellungen mit dem Einschluss bzw. der Integration 
in eine – als mehr oder weniger gegeben betrachtete – Gemeinschaft.

2. Integration: Migration zwischen Wurzeldiskurs
 und ver vielfachten Referenzen

Auf den ersten Blick liegen ›TRIMIG‹ (vgl. Tafel 1) und ›Retour de Babel‹ die 
gleiche triadische Struktur zugrunde, die sich in ›Retour de Babel‹7 wie folgt 
zeigt:

Tafel 1

1 Der Baum repräsentiert das Leben, das Wachstum, die 
Fruchtbarkeit, die Natur, die Ernte

Aufbrechen

2 Das Schiff erinnert an ferne Reisen, an ein neues Le-
ben, an die Suche nach einem neuen Heim

Ankommen

3 Das Haus symbolisiert die Familie, die Behaglichkeit, 
die Sicherheit und den Schutz

Bleiben/Sein

›TRIMIG‹ begreift Migrationsbewegungen als eine Reise von einem Herkunfts-
land (Luxemburg) zu einer neuen Heimstätte (Rumänien oder die Vereinigten 
Staaten), als einen Transit zwischen zwei Fixpunkten. Der Ankunftspunkt (das 
Haus) erinnert auf den ersten Blick an das dritte Element von ›Retour de Babel‹ 
(Bleiben und Sein). Das Logo von ›Retour de Babel‹ greift dieses Konzept von 
Verankerung wieder auf: Der Turm von Babel steht auf dem Kopf und ähnelt 

7 | Diese Dreiteilung entspricht auch dem Katalog der Ausstellung, dessen drei Bän-

de folgende Titel haben: Bd. 1: Partir; Bd 2: Arriver; Bd. 3: Rester Être (Reuter/Ruiz 

2007). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC136

einer sich in die Erde bohrenden Schraube, die »das symbolisiert, wonach wir 
uns alle sehnen: eine Verwurzelung mit der Erde, ein Zuhause, aber auch die 
Möglichkeit zum Aufbruch in ein besseres Leben« (Igniti 2007: 7).

Während ›TRIMIG‹ auf die Vorstellung der Verwurzelung fokussiert, steht 
in ›Retour de Babel‹ die Möglichkeit (wieder) aufzubrechen im Mittelpunkt. 
Jean-Philippe Ruiz, Co-Kurator von ›Retour de Babel‹, lehnt das Bild des Bau-
mes aufgrund seiner starken organischen und genealogischen Konnotationen 
kategorisch ab. Dabei stützt er sich auf die Präferenz für das ›Rhizom‹, wie es 
von Gilles Deleuze und Félix Guattari beschrieben wurde, im Gegensatz zu ei-
nem Denken der Bäume und Wurzeln, das sich aus dem linearen Denken der 
Aufklärung ableitet. Beim Rhizom handelt es sich demgegenüber ursprünglich 
um eine verwobenes Sprossknotensystem der Vielheiten und Netze, die als Bild 
für ein anderes Denken und Leben einstehen (vgl. Deleuze/Guattari 2010). 

Ruiz betont in diesem Sinne die Bedeutung horizontaler sozialer Netzwerke 
(Freunde) im Verhältnis zu vertikalen Bindungen (Familie). Das Konzept der 
›Erde‹ behält für ihn zwar eine bestimmte Gültigkeit (insbesondere hinsichtlich 
der Forderung nach einer an den Geburtsort gekoppelten Staatsbürgerschaft, 
dem Ius soli), jedoch steht ›Erde‹ bei ihm nicht für den Geburtsort, sondern 
für den Ort, den wir aus eigener Entscheidung zu unserem Lebensmittelpunkt 
machen (vgl. Ruiz, zit. n. Kmec 2008a). Das Bild des fest verwurzelten Baumes 
als Symbol der Verbundenheit mit einer lokalen Kultur und alten Traditionen ist 
eher klassisch. Salman Rushdie (1995: 86) beurteilt es folgendermaßen: 

We know the force of gravity, but not its origins; and to explain why we become attached 

to our bir thplaces we pretend that we are trees and speak of roots. Look under your 

feet. You will not find gnarled growths sprouting through the soles. Roots, I sometimes 

think, are a conservative myth, designed to keep us in our places […]. (Rushdie, zit. n. 

Glesener 2009: 268)

Die virulente Rede von der Verwurzelung eines Menschen, die sich aufgrund 
ihrer übermäßigen Nutzung als wirkungsmächtige Vorstellung etabliert hat, 
würde somit wieder als das sichtbar werden, was sie immer schon war: eine 
rhetorische und metaphorische Floskel.

Ruiz zieht dem Konzept der Zugehörigkeit das der Referenzen insofern vor, 
als jede Person vielfältige und sich verändernde Referenzen hat. Ihm zufolge 
arbeitet der dritte Teil von ›Retour de Babel‹ mit Porträt-Triptycha, um Pers-
pektiven zu vervielfältigen und verschiedene Facetten eines Lebens sichtbar zu 
machen. In den beiden ersten Teilen (Aufbrechen und Ankommen) hingegen 
werden die Zeugnisse individueller Migrationen nur durch jeweils ein lebens-
großes Portrait illustriert. Die Migrationserfahrungen werden entweder von 
Historikern oder den Migranten selbst geschildert. Sie lassen sich jedoch nicht 
auf eine lineare Reise von ›A‹ nach ›B‹ beschränken und können nicht ohne 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 137

Weiteres als ›Einwanderung‹ oder ›Auswanderung‹ klassifiziert werden, son-
dern stellen einen komplexen Werdegang dar, einen biografischen Verlauf, der 
von mehreren Etappen, zirkulären Bewegungen, Unsicherheiten, zufälligen 
Gegebenheiten und äußeren Zwängen gekennzeichnet ist. 

Einigen Kritiken zufolge habe die Ausstellung auf Kosten von Diskrimi-
nierungs- und Ablehnungserfahrungen zu sehr die Success stories in den Vor-
dergrund gestellt, die Missstände der luxemburgischen und europäischen 
Einwanderungspolitik verschwiegen und die Gelegenheit versäumt, politische 
Forderungen zu artikulieren (vgl. Kollwelter 2007). Ruiz erklärt demgegenüber, 
das Hauptanliegen der Veranstaltenden und insbesondere des 1985 als Dach-
verband verschiedener Einwanderungsorganisationen geschaffenen CLAE sei 
gewesen, den Personen, die nur selten zu hören sind, eine Stimme zu verleihen 
und deren Würde zu zeigen, anstatt sie als Opfer zu behandeln (Ruiz 2007). 
Tatsächlich verfolgt ›Retour de Babel‹ eine deutliche Strategie der ›Integration‹ 
der Migrantinnen und Migranten, auch wenn die Ausstellung diese selbst nicht 
immer erreichte. 

Als besonders bedauernswert erachtet allerdings die Co-Kuratorin der 
Ausstellung, Antoinette Reuter, die geringe Beteiligung der portugiesischen 
Gemeinschaft. Da sich die Ausstellungsräumlichkeiten nicht in der Stadtmit-
te befanden, sondern am Rande der Stadt, wurde befürchtet, man würde auch 
an den symbolischen Rand der Gesellschaft gedrängt werden. Aus technischen 
Gründen waren die Räumlichkeiten der Ausstellung nicht über das Viertel 
Schmelz zugänglich, welches größtenteils von Migranten bewohnt wird. Davon 
abgesehen ist Reuter jedoch der Meinung, dass es einen regen Austausch gab 
und gelungen sei, mit der Ausstellung sehr unterschiedliche Publikumsgrup-
pen anzuziehen (vgl. Reuter, zit. n. Kmec 2009). Sie unterstreicht insbesondere 
die Besuche zahlreicher ehemaliger Stahlarbeiter italienischer Herkunft, die ih-
ren Familien ihren ehemaligen Arbeitsplatz zeigen wollten.

›Retour de Babel‹ verfolgt zwei Hauptziele. Das erste hat einen konkreten 
Hintergrund, nämlich möglichst viele Menschen anzuziehen, vor allem mit den 
diversen, in der Haupthalle organisierten Veranstaltungen. Die Haupthalle trägt 
entsprechend den Namen ›Fondoucq‹ (arab. ›Ort des Austausches‹; vgl. Anony-
mus 2007). Das zweite Ziel ist theoretischer, und zwar »eine Nation über ihre 
Identität [zu] befragen und die Art und Weise, wie sie sich selbst betrachtet, [zu] 
verändern« (Ruiz 2007). Diese ›Nation‹ wird sehr breit definiert und schließt 
alle Menschen ein, die – mit oder ohne luxemburgische Staatsangehörigkeit – 
in Luxemburg leben. 

Der Titel der Ausstellung ist Programm: die Umkehrung des Mythos vom 
Turmbau zu Babel. Diese Interpretation erinnert an die Rede von Toni Morrison 
(1993) während der Verleihung des Nobelpreises für Literatur:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC138

The conventional wisdom of the Tower of Babel story is that the collapse was a misfor-

tune. That is was the distraction or the weight of many languages that precipitated the 

tower’s failed architecture. That one monolithic language would have expedited the buil-

ding and heaven would have been reached. Whose heaven, (one) wonders? And what 

kind? Perhaps the achievement of Paradise was premature, a little hasty if no one could 

take the time to understand other languages, other views, other narratives. Had they, 

the heaven they imagined might have been found at the feet. Complicated, demanding, 

yes, but a view of heaven as life, not heaven as post-life. (Morrison 1993)

Wird die (biblische, mystische und nationale) Vergangenheit gegen den Strich 
gelesen, so wird sie einer inklusiveren Lesart unterzogen. Die Übersetzung des 
Ausstellungstitels ›Retour de Babel‹ in das deutsche ›Rückkehr aus Babel‹ re-
duziert den Titel allerdings um ein mehrdimensionales Wortspiel: Der Turm 
zu Babel ist im Französischen ›la tour de Babel‹, ›le retour‹ bedeutet also nicht 
nur die Rückkehr, sondern spielt auch auf den Turm zu Babel an. Gleichzei-
tig hat das Wort ›retour‹ mehrere Bedeutungen: Es kann sich sowohl auf die 
Rückkehr als auch auf die Umkehr oder den Umsturz beziehen. Auch auf der 
sprachlichen Ebene lässt sich hier also die Vervielfachung einer nur scheinbar 
eindeutigen Bedeutung beschreiben.

Der Mythos von Babel wirft zudem einige Fragen auf, auf die weder die 
Kuratoren noch die Verfasser der Ausstellungskataloge eingehen. Er problema-
tisiert insbesondere Prozesse der Übersetzung und der Kommunikation, wobei 
Kommunikation immer eine Übersetzung ist: »[T]hus a human being performs 
an act of translation, in the full sense of the word, when receiving a speech-
message from any other human being« (Steiner 1975: 238). Derrida stützt sich 
in seinen Überlegungen über die ›Türme von Babel‹ (2002b: 111ff.) auf Walter 
Benjamins Aufsatz Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen 
und schlägt eine dekonstruktivistische Lesart des Mythos vor, indem er im Ein-
sturz des Turms zu Babel das archetypische und allegorische Beispiel der Un-
möglichkeit einer ›echten‹ Übersetzung sieht. Diesen dekonstruktivistischen 
Ansatz findet man zwar nicht in der Ausstellung ›Retour de Babel‹, dafür aber 
in ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹.

3. Dekonstruktion: Museografische 
 (Miss-)Verständnisse von ›Zigeunern‹

Im Fokus von ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹ stehen 
nicht die als ›Zigeuner‹ verfolgten Bevölkerungsgruppen, sondern deren Mar-
ginalisierung und Ausschluss durch die Mehrheitsgesellschaft. Die Ausstellung 
will die Kontinuität der Diskriminierung aufzeigen, indem sie einen histori-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 139

schen Überblick am Beispiel verschiedener Exponate gibt: Von den Aegyptiens, 
einer Kupferstich-Reihe von Jacques Callot (1592-1635), über die Dekrete zur 
Zwangsansiedlung der Kaiserin Maria Theresia oder die französischen anthro-
pometrischen Ausweise von 1912 bis hin zum Buchstaben ›Z‹ für ›Zigeuner‹, 
den die Insassen der Konzentrations- und Vernichtungslager der Nazis auf ih-
rer Kleidung tragen mussten. Die Geschichte der Verfolgungen bildet lediglich 
einen Teil der Ausstellung, womit über den Einzelfall hinausgegangen und 
deutlich gemacht werden soll, dass die Stigmatisierung und die Ablehnung der 
›Anderen‹ in einen allgemeineren Kontext, nämlich den des menschlichen Ver-
haltens, gestellt werden. 

In diesem Sinne ist der erste Text, den die Besucher sehen, das folgende 
Zitat von Jacques Derrida: »Die unbedingte Gastfreundschaft nimmt jeden un-
terschiedslos auf, ohne ihn ständig nach seinen Leistungen zu fragen, und zwar 
jenseits der rechtlichen Vereinnahmung, ohne ihn anpassen, assimilieren, inte-
grieren oder desintegrieren zu wollen«. (Fuge 2007: 18) Derrida zufolge kennt 
reine Gastfreundschaft keine Trennung zwischen ›hôte‹, dem Gastgeber (die 
Person, die empfängt), und ›hôte‹, dem Gast (die Person, die empfangen wird). 
Ab dem Zeitpunkt aber, an dem eine Person um die Angabe ihrer Identität ge-
beten wird und sich identifiziert, wird definiert, wer fremd ist. Die Machtbefug-
nis, die Identifizierung einer Person zu verlangen, stellt bereits einen Akt der 
Gewalt, der Beherrschung und der Unterwerfung des Subjekts dar (vgl. Derrida 
2005: 7; Naas 2003: 167). Das französische Wort für Gastfreundschaft, ›hospi-
talité‹, hat gestörte und verstörende Wurzeln: Das lateinische ›hospitalitas‹ ist 
mit ›hostilia‹ (Feindseligkeiten, Feindschaft) und ›hostia‹ (Opfer, Sühneopfer) 
verwandt. Gastfreundschaft und Feindschaft (›hospitalité‹ und ›hostilité‹) sind 
wie die zwei Seiten einer Medaille, die Derrida (2002a) »hostipitalité« nennt. 
Genau dies ist das Thema der Ausstellung: der soziale Ausschluss. 

Der Kuratorin Marie-Paule Jungblut zufolge ist die Vorstellung, dass die Mu-
seen eine zentrale gesellschaftliche Rolle bei der multikulturellen Integration 
spielen könnten, eine Illusion. Der Zweck einer Ausstellung sei nicht die Lö-
sung gesellschaftlicher Probleme und das Übernehmen von Aufgaben der Poli-
tik, sondern lediglich ein Aufzeigen dieser Probleme (vgl. Jungblut, zit. n. Kmec 
2008b). Andererseits könnte auch argumentiert werden, dass das Aufzeigen 
eines Missstandes an sich bereits eine politische Handlung darstellt, vor allem, 
wenn dies in einem musealen Raum geschieht, der traditionell mit Wissen und 
Autorität assoziiert wird. 

Das Geschichtsmuseum der Stadt Luxemburg will seine Besucher für so-
ziale Ausschlussphänomene sensibilisieren. Gegenstand der Ausstellung sind 
nicht die ›Zigeuner‹ als vermeintlich homogene Gruppe, sondern als kulturelle 
Konstruktion, die auf eine ganze Reihe von Gemeinschaften mit sehr unter-
schiedlichen Sitten und Gebräuchen verweist, deren einziger gemeinsamer 
Nenner ihre Verfolgung als ›Zigeuner‹ ist. So soll mit der Ausstellung aufge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC140

zeigt werden, dass »die Zigeuner […] absolut keine homogene Bevölkerungs-
gruppe darstellen, wie es uns ein 1971 abgehaltener Kongress glauben machen 
wollte, der das 24-armige Speichenrad als Symbol für die Roma annahm« 
(Jungblut, zit. n. Kmec 2008b). Anstatt eine Strategie des Einschlusses und der 
Gemeinschaftsbildung zu verfolgen, konzentriert sich die Ausstellung auf die 
Differenzen zwischen den Sinti und Roma. Sie betont außerdem die Diversität 
innerhalb dieser Gruppen, die Sesshaftigkeit einiger Gruppen, den zur Schau 
gestellten Reichtum der ›Könige‹ sowie die Diskrepanz zwischen dieser vielfäl-
tigen Realität und der durch sogenannte anthropologische Ausstellungsstücke 
reproduzierten Stereotype in Museen.

Die Analyse des ›Anderen‹ als Projektion oder mentale Konstruktion beruft 
sich auf den Ansatz von Edward W. Said (1978). In seinem Werk Orientalism 
analysiert er die Konstruktion des ›Anderen‹ in Literatur, politischen Diskursen 
und in der ›Orientalismus‹ genannten Form des westlichen, wissenschaftlichen 
Wissens über den Orient. Seiner Schlussfolgerung nach vermag dieses Fantas-
ma – sinnlich und attraktiv, aber auch gefährlich und abstoßend – einiges über 
die Befürchtungen und die Überlegenheitsgefühle des ›Okzidents‹ auszusagen. 
Über den ›Orient‹ selber sagt es jedoch nichts aus, vielmehr hat »der Orientalis-
mus weniger mit dem Orient zu tun als mit ›unserer‹ Welt.« (Said 1981: 21)

Die Inszenierung dieses Konzeptes im musealen Raum am Beispiel der 
›Zigeuner‹ zog eine kontroverse Debatte nach sich. Das European Roma and 
Travellers Forum (ERTF) reagierte mit einer äußerst kritischen Stellungnahme, 
in der es den Begriff ›Zigeuner‹ als Symbol Jahrhunderte währender Diskrimi-
nierungen ablehnt. Des Weiteren kritisiert es, dass die ausgestellten Alltagsge-
genstände als eine Mischung aus Voyeurismus und Verstärkung zu bewerten 
seien und nicht den Abbau von Stereotypen beförderten. Schließlich beurteilt es 
den im Titel der Ausstellung enthaltenen Begriff ›Missverständnis‹ (Geschichte 
eines Missverständnisses) angesichts der »jahrhundertealten Geschichte der Un-
terdrückung und Verfolgung der Roma, die in einem Völkermord unter dem 
Nationalsozialismus kulminierte« (Roma-Forum o.D.), als hart an der Grenze 
zum historischen Revisionismus. Anstatt also die gesellschaftliche Exklusion 
zu thematisieren, stelle sich die Ausstellung selbst in eine Tradition des Aus-
schlusses. 

Tatsächlich verweigert die Ausstellung eine Darstellung der durch die Nazis 
angeordneten Verfolgungen und Ermordungen als Schlüsselereignis in der Ge-
schichte der Sinti und Roma. Sie leugnet den Samudaripen (›kollektiver Mord‹ 
auf Romani) zwar nicht, verortet ihn aber in einer langen Zeitspanne, die bis 
zu den in den 1970er Jahren von der schwedischen Regierung angeordneten 
Zwangssterilisierungen reicht. Rezente Beispiele wie der Versuch einer statis-
tischen Erfassung der Roma in Italien durch Abnahme ihrer Fingerabdrücke 
(2008) oder die gezielte Abschiebungspolitik Frankreichs gegenüber Roma-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 141

Gruppen (2010) könnten in die Liste der ›Missverständnisse‹, der Stigmatisie-
rung und des Ausschlusses eingereiht werden.

Das Ziel der Ausstellung ist die breiter zu fassende Frage der sozialen Ex-
klusion und die Sensibilisierung der Besucher in Sachen Diskriminierung. Dies 
wird anhand eines interaktiven Schalters für ›Identitätskontrolle‹ veranschau-
licht. Die Fragen, die den Besuchern hier gestellt werden, beruhen auf realen 
Fragebögen, welche westdeutsche Grenzbeamte in den 1950er Jahren für Sinti 
und Roma verwendeten. Je nach persönlichen und anthropomorphen Daten der 
befragten Museumsbesucher stellt das Gerät entweder eine Aufenthaltsverwei-
gerung oder eine Bescheinigung über eine bedingte Duldung aus. Die Ausstel-
lung thematisiert also die Sprache der Überwachung und der Herrschaft, die 
Toni Morrisson (1993) wie folgt beschreibt:

Sexist language, racist language, theistic language – all are typical of the policing lan-

guages of mastery, and cannot, do not, permit new knowledge or encourage the mu-

tual exchange of ideas… Oppressive language does more than represent violence; it 

is violence, does more than represent the limits of knowledge; it limits knowledge… 

Lethal discourses of exclusion [block] access to cognition for both the excluder and the 

excluded.

Der Luxemburger Schriftsteller Guy Rewenig hat auf Formen sprachlicher 
Gewalt hingewiesen, die sich auch in der Presse unter der Rubrik ›Diverses‹ 
verbergen können – diese Hinweise stellt ein weiteres Exponat von ›Achtung 
Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹ dar (vgl. Abb. 4).

Die Ausstellung führt die Dekonstruktion sehr weit: Ihre Kritik beschränkt 
sich nicht auf ausschließende (Sprach-)Praktiken, sie knöpft sich auch ethno-
grafische Ausstellungspraktiken und den Gutmenschen im Besucher vor. Jean-
Pierre Zoggs Szenografie zeigt anhand von Ausstellungsstücken wie dem oben 
erwähnten Plastikpferd oder dem Klischee der schönen Carmen den konstru-
ierten Charakter des Bildes der ›Zigeuner‹. Das sowohl in ›TRIMIG‹ als auch in 
›Retour de Babel‹ zu findende Objekt als Beweisstück wird also zugunsten einer 
ironischen Inszenierung verworfen. 

Zogg ist im Übrigen für seine Arbeiten für das Musée ethnographique de 
Neuchâtel bekannt, dessen Direktor damals Jacques Hainard war. Letzterer be-bekannt, dessen Direktor damals Jacques Hainard war. Letzterer be-
vorzugt ebenfalls einen dekonstruktivistischen Ansatz: Das Ausstellungsstück 
ist »Zeuge von gar nichts«, sondern vielmehr ein »materieller Widerstand, der 
einen Blick erwartet« (Hainard 2007: 125). Dieser Blick ist der der Kuratoren 
und der Besucher. Es geht hier also nicht um die Enthüllung der hinter den Ste-
reotypen liegenden ›Wahrheit‹, wie dies andere ethnografische Museen durch 
ein Aufdrängen ihres externen Blicks, ihrer Auswahlkriterien und ihres ästheti-
schen Urteils praktizieren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC142

Auch im Geschichtsmuseum der Stadt Luxemburg wurden die vom ethno-
grafischen Museum Sibius ausgeliehenen ›authentischen‹ Objekte mit dem Ziel 
einer museografischen Kritik ausgestellt. Es ist kaum verwunderlich, dass die 
Ausstellung später nicht wie geplant in Sibiu gezeigt wurde. Dabei können aber 
auch andere Gründe mit im Spiel gewesen sein, wie z.B. die politische Sensibili-
tät gegenüber einer Ausstellung, die Gefahr läuft, die Einen zu verletzen und die 
Vorurteile Anderer zu bestärken (vgl. Luxembourg and Greater Region 2008: 
92). Die Ausstellung wurde jedoch vom ›Helsinki City Museum‹, welches den 
dekonstruktivistischen Ansatz teilt, in modifizierter Form übernommen.

Abb. 4: Kleine Stilkunde der Fahrlässigkeit8

Im Sommer 2009 wurde im Rahmen der Ausstellung eine Studie über die Re-
aktionen der Besucher erstellt. Auf die Frage, ob die Ausstellung ihre Haltung 
gegenüber den Roma verändert habe, antworteten 40 % der Befragten, dass 
ihre Haltung nun ein wenig positiver sei und 5 %, dass sie deutlich positiver 
sei (Helsinki City Museum 2009). In Luxemburg hingegen wird die Wirkung 

8 | Quelle: Guy Rewenig: Kleine Stilkunde der Fahrlässigkeit. In: Kulturissimo 51 

(2006), S. 40.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 143

der Ausstellung auf die Haltung der Besucher kritischer gesehen. Sie hält den 
Besuchern einen Spiegel vor; im Gegensatz zu ›Retour de Babel‹ befindet sich 
dieser aber nicht am Anfang, sondern ganz am Ende der Ausstellung. Er hängt 
über einem Waschbecken: Die Besucher können hier – so die Anspielung – ihre 
Hände in Unschuld waschen (vgl. Ps 26,6) und das Museum verlassen, ohne 
auch nur im Geringsten etwas an der eigenen Haltung oder den sozialen Un-
gleichbehandlungen verändern zu müssen.

4. Orientierende und integrierende Funktionen  
 sowie ›Edutainment‹ – museografische 
 Darstellungen von Migration im Widerstreit. 
 Ein Fazit

Im ›Europäischen Kulturhauptstadtjahr Luxemburg und die Großregion 2007‹ 
fällt die Repräsentation von Migrationsbewegungen (und von Migranten) je 
nach Sichtweise der Initiatoren, Zielen der Kuratoren und Zielpublikum un-
terschiedlich aus: ›TRIMIG‹ behandelt vor allem Auswanderungen, während 
›Retour de Babel‹ sich mit dem Phänomen der Migration hinsichtlich ihrer Be-
deutung für die Betroffenen beschäftigt und ›Achtung Zigeuner! Geschichte 
eines Missverständnisses‹ den Blick der Mehrheitsgesellschaft auf die ›Auslän-
der‹ thematisiert. 

Über diese unterschiedliche Themenauswahl hinaus finden sich die Diffe-
renzen jedoch vor allem auf der funktionalen Ebene. Nach Rosmarie Beier de 
Haan (2006) erfüllen die Geschichtsmuseen (oder -ausstellungen) zu Beginn 
des 21. Jahrhunderts mehrere Funktionen. Wie schon im 19. und 20. Jahrhun-
dert haben sie nach wie vor eine orientierende Rolle, nehmen zudem aber auch 
eine integrierende Rolle jenseits des Nationalstaates ein. Zur pädagogischen Bil-
dungsfunktion kommt die der Unterhaltung, es ist auch von ›Edutainment‹ die 
Rede (aus ›education‹ und ›entertainment‹).

›TRIMIG‹ übernimmt eine orientierende Funktion. Die Ausstellung ver-
sucht, den Blick der Besucher auf ihr Ursprungsland oder ihre ›Wurzeln‹, in 
diesem Fall in Luxemburg, zu lenken. Das Zielpublikum scheinen hier entwe-
der Ausgewanderte gewesen zu sein, die als Hüter ihres traditionellen kulturel-
len Erbes gewürdigt werden, oder aber die Bevölkerung Luxemburgs und der 
Großregion, die durch die (Post-)Moderne und den ›Zustrom ausländischer Ar-
beitnehmer aus allen Teilen der Welt‹ desorientiert sei.

Eine integrierende Funktion findet sich am explizitesten in der Ausstellung 
›Retour de Babel‹, die Migration als einen normalen Teil des Lebens darstellt 
und die Neuankömmlinge in die luxemburgische Gesellschaft einzugliedern 
versucht. Dabei soll zugleich den etablierten Klassen die Bereicherung, die die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC144

Migranten darstellen können, aufgezeigt werden. Auch die Auswanderung wird 
hier zum Thema gemacht, jedoch nicht mit dem Ziel der Würdigung des Erbes 
der ›alten‹ Luxemburger Bevölkerung, sondern vielmehr, um alle Menschen als 
potenzielle Migranten begreifbar zu machen und die Trennung zwischen no-
madischen und sesshaften Lebensformen aufzuheben.

Die Funktion des Edutainment wird von ›Achtung Zigeuner! Geschichte 
eines Missverständnisses‹ am deutlichsten genutzt. Mit ihren visuellen und 
akustischen Impulsen sowie den interaktiven Exponaten und der ironischen 
Darstellungsart will die Ausstellung unterhalten. Durch die Anhäufung von 
Stereotypen soll ebenfalls deren konstruierter Charakter aufgezeigt werden. 
Die Bildungsfunktion wird jedoch nur unvollständig erfüllt, da keine Alterna-
tivvorschläge zu der dreifachen Kritik an den Ausschlusspraktiken, am ethno-
logischen Museum und den Besuchern unterbreitet werden. Trotz des Humors 
und des lässigen Tons ist die Botschaft zutiefst pessimistisch und präsentiert 
letztlich nur die Unmöglichkeit einer reinen Gastfreundschaft.

Diese drei Funktionen können freilich nicht so klar voneinander getrennt 
werden. Während ›Achtung Zigeuner! Geschichte eines Missverständnisses‹ 
die orientierende und die integrierende Funktion ablehnt, vermischt ›Retour 
de Babel‹ alle drei. Die beiden Ausstellungen behandeln teilweise die gleichen 
Themen, wie z.B. das der Grenzen und des Ausschlusses, aber die Botschaft von 
›Retour de Babel‹ ist entschlossen optimistischer: Toleranz und Multikulturali-
tät, vielleicht sogar Interkulturalität, sind in greifbarer Nähe. Interkulturalität 
und Hybridität werden in den beiden anderen Ausstellungen nicht aufgegrif-
fen, da ›Wir‹ und die ›Anderen‹ als gegensätzliche Entitäten bestehen bleiben.

Interessant wäre eine Gegenüberstellung dieser drei Ausstellungen mit 
ähnlichen dieser Art oder gar Museen, die sich explizit diesem Themengebiet 
widmen, wie Ellis Island oder dem Tenement Museum in New York, der Cité 
Nationale de l’Histoire de l’Immigration in Paris oder dem Dokumentations-
zentrum und Museum über die Migration in Deutschland in Köln (vgl. Hampe 
2005; Beier-de Haan/Werquet 2009; Baur 2009). Auf diese Weise könnte die 
vergleichende Ausstellungsanalyse innerhalb eines ›Europäischen Kulturhaupt-
stadtjahres‹ zu einer vergleichenden globalen Ausstellungsanalyse erweitert 
werden – und somit zugleich die interkulturelle Reflexion von weltweiten Mig-
rationsbewegungen und Strategien des sozialen Ein- bzw. Ausschlusses.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIR UND DIE ANDEREN 145

Literatur

Anonymus (2007): Le Luxembourg serait-il un fondoucq des temps nouveaux? In: 
Retour de Babel. Bd. 3. Luxemburg, S. 361f.

Baur, Joachim (2009): Die Musealisierung der Migration. Einwanderungsmuseen 
und die Inszenierung der multikulturellen Nation. Bielefeld.

Beier-de Haan, Rosmarie (2006): Erinnerte Geschichte – inszenierte Geschichte. 
Ausstellungen und Museen in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M.

Beier-de Haan, Rosmarie/Werquet, Jan (Hg.; 2009): Fremde? Bilder von den ›An-2009): Fremde? Bilder von den ›An-Bilder von den ›An-
deren‹ in Deutschland und Frankreich seit 1871. Eine Ausstellung des Deut-
schen Historischen Museums Berlin. Dresden.

Charte de coopération culturelle de la Région Saar-Lor-Lux-Trèves/Palatinat Oc-
cidental (9. Oktober 1998); online unter http://www.granderegion.net/fr/
documents-officiels/registre-cooperation/09-10-98_Charte_cooperation_cul-
turelle_fra.doc [Oktober 2011].

Clement, Franz (2008): La construction sociale du territoire de la Grande Région: 
une confusion entre les concepts de coopération et d’intégration. In: CEPS-
INSTEAD. Gouvernance & Emploi, H. 2, S. 1-14.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (2010): Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie. 3. Aufl. Berlin.

Demirović, Alex (1999): Der nonkonformistische Intellektuelle. Die Entwicklung 
der Kritischen Theorie zur Frankfurter Schule. Frankfurt a.M.

Derrida, Jacques (2002a): Hostipitality. In: Gil Anidja (Hg.): Acts of Religion. New 
York/London, S. 356-420.

– (2002b): Des Tours de Babel [1980]. In: Gil Anidja (Hg.): Acts of Religion. New 
York/London, S. 102-136.

– (2005): The Principle of Hospitality. In: Parallax 11, H. 1, S. 6-9.
Fehlen, Fernand (2007): Luxemburg und Siebenbürgen 2007 (STADE working 

paper, 2007/1). Luxemburg.
Foucault, Michel (1971): Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a.M.
Fuge, Boris (2007): Pressedossier der Ausstellung ›Achtung Zigeuner! Geschichte 

eines Missverständnisses‹ 24/03-21/10/2007. Luxemburg.
Glesener, Jeanne E. (2009): La récupération de l’espace perdu par l’acte de l’écri-

ture. Ètude comparée de trois auteurs immigrants: Kazuo Ishiguro, Jean Por-
tante et Zafer Şenocak. Diss. Université d’Aix-en-Provence.

Hahn, Sylvia (2008): Migration – Arbeit – Geschlecht. Arbeitsmigration in Mittel-
europa vom 17. bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts. Göttingen.

Hampe, Henrike (Hg.) (2005): Migration und Museum. Neue Ansätze in der Mu-
seumspraxis. Münster.

Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Femi-
nismus. Frankfurt a.M.

Heinard, Jacques (2007): Quels chantiers pour l’ethno? Entretien. In: Réda Benki-
rane/Erica Deuber Ziegler (Hg.): Culture et Cultures. Genf, S. 123-142.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SONJA KMEC146

Helsinki City Museum (2009): New Survey Shows that Museums Can Change 
Society; online unter http://wdc2012helsinki.fi/en/news/new-survey-shows-
museums-can-change-society [Oktober 2011].

Igniti, Danielle (2007): Dans notre tour de Babel. In: Antoinette Reuter/Jean Phi-
lippe Ruiz (Hg.): Retour de Babel. Itinéraires, Mémoires et Citoyenneté. Bd. 1: 
Partir. Luxemburg, S. 7.

Kmec, Sonja (2008a): Interview mit Jean-Philippe Ruiz v. 10. Oktober 2008 (un-
veröff. Manuskript). 

– (2008b): Interview mit Marie-Paule Jungblut v. 13. Oktober 2008 (unveröff. Ma-
nuskript).

– (2009): Interview mit Antoinette Reuter v. 9. November 2009 (unveröff. Ma-
nuskript).

Kollwelter, Serge (2007): Les cages de Babel. In: forum, H. 267/268, S. 52-54.
Lucassen, Jan (1987): Migrant Labour in Europe 1600-1900. The Drift to the North 

Sea. London/Wolfeboro (N.H.).
Luxembourg and Greater Region, European Capital of Culture 2007 (2008): 

Final Report; online unter http://www.mcesr.public.lu/presse/annee_
culturelle_2007/portail_luxembourg_2007/Rapport_final_anglais.pdf [Okto-
ber 2011].

Morrison, Toni (1993): Nobel Lecture, 7 December 1993; online unter http://no-
belprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/1993/morrison-lecture.html 
[Oktober 2011].

Naas, Michael (2003): Taking on the Tradition. Jacques Derrida and the Legacies of 
Deconstruction. Stanford.

Persini, Céline (Hg.; 2010): L’identité nationale en débat. In: La Documentation 
française. Regards sur l’actualité, H. 358.

Reuter, Antoinette/Ruiz, Jean Philippe (Hg.; 2007): Retour de Babel. Itinéraires, 
Mémoires et Citoyenneté. 3 Bde. Luxemburg.

Roma-Forum (o. D.): Stellungnahme. Archivbestände des MHVL.
Ruiz, Jean-Philippe (2007): Noms-luxembourgeois. In: Antoinette Reuter/Ders. 

(Hg.): Retour de Babel. Itinéraires, Mémoires et Citoyenneté. Bd. 3: Rester Être. 
Luxemburg, S. 355f.

Rushdie, Salman (1995): Shame [1983]. London.
Said, Edward W. (1981): Orientalismus. Frankfurt a.M.
Steiner, Georg (1975): After Babel: Aspect of Language and Translation. Oxford.
Thiesse, Anne-Marie (2010): Faire les Français: Quelle identité nationale? Paris.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Ruhrgebiet (2010) 

 I  (2010)und stanbul

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wen (alles) adressiert eigentlich eine 
›Europäische Kulturhauptstadt‹?
Das Beispiel ›Essen für das Ruhrgebiet‹

Rolf Parr

1. Konkurrierende Adressierungen als eines der
 Grundprobleme von Kulturhauptstadt-
 Programmen

Bei der Durchführung von befristeten kulturellen Großprogrammen des Typs 
›Europäische Kulturhauptstadt‹ gibt es ein Grundproblem, das hinsichtlich in-
terkultureller Fragen1 immer wieder für Konflikte sorgt. Die jeweiligen Träger 
müssen nämlich nicht nur ganz verschiedene Zielgruppen zu ebenso verschie-
denen Zeitpunkten adressieren, sondern mit diesen wechselnden Adressierun-
gen auch die Konzepte, Programme, Ziele und Label umarbeiten und bisweilen 
sogar förmlich austauschen. Das heißt, es gibt ganze Bündel von teils paral-
lel zueinander existierenden, sich teilweise überschneidenden, in Konkurrenz 
zueinander stehenden und sich vielfach sogar wechselseitig ausschließenden 
Adressierungen, die tendenziell zu immer wieder neuen Umcodierungen der 
Ziele und Konzepte eines ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres‹ führen. Geht 
man auch nur einige der Adressaten für die sieben bis zehn Jahre umfassende 
Zeitspanne von ersten Vorüberlegungen zur Antragstellung bis hin zum rück-
blickenden Bilanzziehen chronologisch durch, dann ergibt sich das im Folgen-
den skizzierte, noch keineswegs vollständige Spektrum.

1 | Da im Folgenden durchaus verschiedene Kulturhauptstadt-Diskurse herangezogen 

und analysier t werden, macht es keinen Sinn, eine eigene Definition von Interkulturali-

tät voranzustellen, denn eine nicht-definitorische Verwendung ist gerade eines der Cha-

rakteristika des medial-öffentlichen Sprechens über Interkulturalität.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR150

In der Blickrichtung einer potenziellen ›Europäischen Kulturhauptstadt‹ 
nach ›außen‹ geht es in den verschiedenen Phasen der Antragstellung zunächst 
vornehmlich um die Adressierung der Auswahlgremien der Europäischen Uni-
on, und zwar mit dem Ziel, das EU-Rahmenkonzept für ›Europäische Kultur-
hauptstädte‹ möglichst gut zu erfüllen. Damit verknüpft gilt es die unausge-
sprochenen, aber darum nicht weniger wirksamen aktuellen Tendenzen in der 
Vergabe des Titels zu berücksichtigen. Zu diesen gehört die noch relativ neue 
Entwicklung, solche Konstellationen von Kulturhauptstädten zu favorisieren, 
die sich ergänzen und zusammen als eine europäische Ganzheit wahrgenom-
men werden können, so beispielsweise Istanbul und Essen. Parallel zur Ebene 
der Europäischen Union müssen in diesem Stadium daher auch schon denkba-
re Mit-Kulturhauptstädte adressiert werden. So war 2010 die Kombination Essen 
und Istanbul (mit Urlauberströmen in die eine Richtung und Arbeitsmigration 
in die andere) für die Gremien der Europäischen Union eine überzeugende Lö-
sung, während sie in den tatsächlichen Programmen im Ruhrgebiet dann kaum 
noch eine Rolle spielte. Weiter scheint das Konzept ›Stadt‹ weniger gefragt zu 
sein als das Konzept ›Region‹, vor allem dann, wenn es grenzüberschreitend 
konzipiert ist wie im Falle ›Luxemburg 2007‹. Ein Grund dafür liegt sicherlich 
darin, dass bei der Favorisierung der Ordnungsgröße ›Stadt‹ als eigentlichem 
Akteur eines Kulturhauptstadtjahres ein sehr viel spezifischeres Publikum 
adres siert werden muss. Dabei scheint es für grenzüberschreitende Regionen 
leichter zu sein, interkulturelle Fragen einzubeziehen als für einzelne Städte 
als Träger. Beide Tendenzen, die zu Regionen und die zu Konstellationen von 
Kulturhauptstädten, zeigen, dass einzelne Städte an der unausgesprochenen 
Aufgabe, in irgendeiner Form auch das ganze Europa zu repräsentieren, regel-
mäßig scheitern, ja scheitern müssen.

Zeitlich parallel dazu, aber diesmal nach ›innen‹, müssen alle potenziellen 
öffentlichen Geldgeber auf nationaler Ebene adressiert werden, angefangen von der 
Ebene der jeweiligen Länder über die der Provinzen und Regionen bis hinunter 
zur Ebene der einzelnen Kommunen. Im Falle der ›Europäischen Kulturhaupt-
stadt‹ Essen hieß das, Gelder vom Bund (der Bundesrepublik Deutschland), 
vom Bundesland Nordrhein-Westfalen, von der Region Ruhrgebiet und von den 
immerhin 53 verschiedenen Kommunen im Ruhrgebiet zu akquirieren. Nicht 
damit identisch ist das Ansprechen der Bevölkerung der Region, in der eine Kultur-
hauptstadt liegt; und davon zu unterscheiden ist noch einmal die Adres sierung 
der Einwohner einer ›Europäischen Kulturhauptstadt‹ selbst, also der unmittelbar 
Beteiligten (und manchmal auch Betroffenen). Noch weiter ausdifferenziert 
kommen die ganz verschieden gearteten Träger bzw. Akteure von Kultur in Stadt 
und Region hinzu, und zwar in der gesamten Spannbreite von Hoch- bis hin zu 
alternativer Subkultur. Eine weitere Adressatengruppe stellen – auch hier diffe-
renziert nach Regionen und Kommunen – private Sponsoren und Geldgeber dar.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 151

Ist dies in etwa das Spektrum der Adressaten in der zeitlichen Phase bis 
zur Kür einer ›Europäischen Kulturhauptstadt‹, so kommt vom Moment der 
Auswahl an noch das potenzielle auswärtige Besucherpublikum aus den EU-Staaten 
und letztlich der ganzen Welt als neuer Adressat hinzu. Was gerade noch nach 
›innen‹ in Richtung Kommunen, Bevölkerung und Kulturträger adressiert wer-
den musste, gilt es von der Wahl als Kulturhauptstadt an, also fast von einem 
Augenblick auf den anderen, auf das antizipierte Besucherpublikum nach ›au-
ßen‹ hin auszurichten, was nicht so ohne Weiteres möglich ist.

Das Spektrum der wechselnden Adressaten zeigt, wie differenziert die ver-
schiedenen ›Anrufungen‹ durch Kulturhauptstädte sein müssen, die jeweils 
auch andere ›Kulturräume Ruhrgebiet‹ auf Basis von womöglich jeweils ganz 
verschiedenen Kulturbegriffen (normativen, totalitätsorientierten, differenzthe-
oretischen, bedeutungs- und wissensorientierten2) entwerfen, die ihrerseits mal 
auf Fragen der Vermittlung von (Hoch-)Kultur, mal des Kulturwandels, mal der 
Kulturenvielfalt und mal der Aneignung von verschiedenen Kultur(en) abheben 
und damit auch auf jeweils ganz unterschiedliche Weise Aspekte von Interkul-
turalität in den Blick nehmen können oder gerade nicht. Die – allerdings nur 
im Rahmen einer größeren Studie zu bewältigende – Forschungsfrage ist da-
mit: Wer konstituiert zu welchem Zeitpunkt im Ablauf des Gesamtszenarios 
›Kulturhauptstadt‹ welche kulturellen Räume auf Basis welcher Kulturbegriffe, 
um damit welche Adressierungen zu vollziehen? Macht man sich zudem klar, 
dass alle nur denkbaren Kombinationen in diesem Geflecht der mehrfach abge-
stuften und auch in sich wieder differenzierten Adressierungen denkbar sind, 
und dass Kulturhauptstadtjahre über die Spanne von zwölf Monaten hinweg 
auch selbst einer gewissen Entwicklungsdynamik unterliegen, dann ist es nur 
eine Frage der Zeit, bis es auch einander widersprechende oder ein ander sogar 
ausschließende Adressierungen gibt, die allein durch Diversifizierung des Pro-
gramms nicht mehr aufgefangen werden können.

Wie ein solch komplexes Konglomerat von Adressierungen aussehen kann, 
zeigt in nuce ein Aufsatz aus dem Jahr 2007 zum Kulturhauptstadtkonzept der 
Europäischen Union, der auf engstem Raum die unterschiedlichsten mit Kul-
turhauptstädten verbundenen Ziele bzw. Ansprüche vereint und mit ihnen die 
jeweils dahinterstehenden Adressaten:

Angetreten ist man mit dem Anspruch, die Menschen in Europa zusammenzubringen 

[Adressierung der EU-Mitgliedsstaaten], die kulturellen Infrastrukturen der Städte und 

Regionen zu verbessern [Adressierung der Städte und Regionen], Karrieren und Talente 

lokaler Künstler und Künstlerinnen weiterzuentwickeln [lokale Akteure werden adres-

sier t] und kulturellem und künstlerischem Schaffen internationale Impulse zu geben 

[Adressierung der EU-Gremien]. Die Beziehungen zwischen den jeweiligen Kulturhaupt-

2 | Vgl. dazu Nünning 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR152

städten zu anderen Städten sollen nachhaltig ausgebaut und weiterentwickelt werden 

[EU-Gremien]. Städte und Regionen profilieren sich europäisch und international und 

erweitern ihr Profil um das oder ein kulturelles Image [Mehrfachadressierung der po-

tenziellen Bewerber, der EU-Gremien, der Regionen und Städte sowie der ›Welt‹]. Dies 

geschieht meist mit dem Ziel, neue Besucherinnen und Besucher anzuziehen [Adressie-

rung der Besucher] und lokales, regionales Selbstbewusstsein zu stärken [Adressierung 

der Bewerber bzw. Titelträger und ihrer Regionen]. (Ratzenböck 2008: 183f.)

Auf der Folie der bisherigen Überlegungen soll im Folgenden am Beispiel des 
›Europäischen Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010‹ die These belegt werden, 
dass die Probleme ebenso wie die Chancen, die Kulturhauptstadtjahre für Fra-
gen interkulturellen Austauschs bzw. interkultureller Kommunikation mit sich 
bringen, zu einem nicht geringen Teil auch aus den skizzierten Mehrfachadres-
sierungen und den dabei entstehenden Widersprüchen und Konflikten resul-
tieren, beispielsweise zwischen interkulturellen und ökonomischen Aspekten 
von Kreativität.

2.  Das Beispiel ›Essen für das Ruhrgebiet‹

Diese Probleme zeigten sich bereits in der Diskussion darüber, wer denn nun 
eigentlich Träger des Titels ›Europäische Kulturhauptstadt 2010‹ sei, die eine 
Stadt mit Namen ›Essen‹ in der symbolischen ›Mitte‹ des Ruhrgebiets oder die 
ganze Region ›Ruhrgebiet‹ mit ihren 53 Städten zwischen Kamp-Lintfort und 
Hamm in West-Ost-Richtung sowie Haltern und Schwelm in Nord-Süd-Rich-
tung. In der Bewerbung hatte Essen sich der Europäischen Union zunächst 
eher als Stadt präsentiert, in der Region aber zugleich lediglich als ›Stellver-
treterin‹ für alle 53 Städte des Ruhrgebiets. Eine solche Aufsplittung der für 
sich werbenden Selbstdarstellung war nötig, da sich das Ruhrgebiet traditionell 
durch ein lediglich ›kirchturmweit‹ reichendes politisches Denken der einzel-
nen Kommunen auszeichnet, die sich insbesondere bei kulturellen Fragen in 
ständigen Konkurrenzsituationen gegenüber ihren Nachbarstädten wähnen 
und einander in allen ihren Aktivitäten mit Argusaugen beobachten.3 Erschwe-
rend kam (und kommt auch nach dem Ende des Kulturhauptstadtjahres 2010 
weiterhin) hinzu, dass im Ruhrgebiet seit etwa 2002/03, also im Vorfeld der 
Bewerbung um den Kulturhauptstadt-Titel, nach außen hin vermehrt von einer 

3 | Dass die Ausrichtung der ›Loveparade‹ in Duisburg auf einem dafür völlig ungeeig-

neten Gelände er folgte, ist ein Effekt solcher Konkurrenzen. Vgl. dazu den Beitrag von 

Thomas Ernst in diesem Band (209).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 153

›Metropole Ruhr‹ gesprochen wurde, verstanden als integrierte Metropole auf 
Weltniveau und Augenhöhe mit Paris, London und New York.4

Vor diesem Hintergrund musste das Konzept und Programm der ›Kultur-
hauptstadt 2010‹ sowohl die Stadt Essen als Titelträgerin fokussieren, als auch 
das ganze Ruhrgebiet als eine Metropole, die es de facto gar nicht gibt (dazu aus-
führlich Parr 2008). Dementsprechend orientierten sich Konzept, Programm 
und auch Label der Kulturhauptstadt im Falle Essens darauf, am Mythos der 
integrierten ›Metropole Ruhr‹ weiterzuarbeiten, denn dadurch konnte man ge-
genüber der Europäischen Union den erwarteten Nachweis der ›nachhaltigen 
Wirkung‹ des verliehenen Titels erbringen. Suggeriert wurde nämlich, dass das 
Ruhrgebiet durch das Kulturhauptstadtjahr auf dem Weg sei, eine, wenn nicht 
sogar die größte europäische (Kultur-)Metropole zu werden. Zugleich konnte 
man nach ›innen‹ (in die Region hinein) eine Art Burgfrieden für zwölf Monate 
stiften.5 Dementsprechend wurde nach der erfolgreichen Wahl nur noch davon 
gesprochen, dass ›wir‹ jetzt Kulturhauptstadt seien. Gerade in den Tageszeitun-
gen der eher an der Peripherie des Ruhrgebiets gelegenen Städte wurde betont, 
dass man dazugehöre. Die Presseberichterstattung nach Bekanntgabe der Wahl 
zeigte dann sehr deutlich, dass sich selbst entlegenste Städte an den Rändern 
des Ruhrgebiets mit dem Titel und zugleich auch der imaginären ›Metropole 
Ruhr‹ assoziierten. So hieß es in den Ruhr-Nachrichten für Castrop-Rauxel, dass 
»auch wir« jetzt »ein Stückchen Kulturhauptstadt« sind (12. April 2006); der 
Stadtspiegel Bottrop stellte fest, dass Bottrop »jetzt auch Hauptstadt« sei (15. April 
2006); die Ruhr-Nachrichten in Schwerte titelten »Am Rande ist mitten drin. 
Wir sind dabei. Schwerte gehört zur Kulturhauptstadt« (12. April 2006) und 
in der Westfalenpost hieß es: »›Wir alle haben gewonnen‹. Hagen sitzt mit im 
Kulturhauptstadt-Boot« (12. April 2006).6

Das wiederum machte es nötig, Essen als Namen fast völlig aus dem Spiel 
zu nehmen, denn damit hätten sich die Randstädte des Reviers ausgeschlos-
sen gefühlt. Die Presse und auch alle offiziellen Stellen gingen daher immer 
mehr dazu über, vom Ruhrgebiet insgesamt als Kulturhauptstadt zu sprechen. 
Dass das erfolgreich war, konnte man daran ablesen, dass man sich gelegent-
lich selbst daran erinnern musste, dass nicht das Ruhrgebiet gewählt worden 
war, sondern eine Stadt, die sich mit dem Konzept ›Essen für das Ruhrgebiet‹ 

4 | Vgl. die vielfältigen Belege bei Parr 2008.

5 | Inzwischen (Februar 2011) heißt die Devise der Wir tschaftsförderer des Ruhrge-

biets wieder »Die Ruhrstadt ist tot«, stattdessen brauchen wir »eine regionale und the-

menbezogene Zusammenarbeit der Revier-Städte« (Meßing 2011).

6 | Die Beispiele finden sich in der nicht publizier ten Zeitungsausschnittsammlung 

des Regionalverbandes Ruhrgebiet: Medienresonanz. Essen für Ruhrgebiet Kultur-

hauptstadt Europas 2010. Juryvotum v. 11. April 2006.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR154

beworben hatte.7 De facto durchgesetzt hat sich dann in Alltag, Presse und offi-
ziellen Darstellungen das auch optisch signifikante Kurzlabel ›Ruhr.2010‹, das 
gleichermaßen in Richtung ›Metropole Ruhrgebiet‹, in Richtung ›Essen, die 
Ruhrstadt‹ wie auch in Richtung ›Essen für das Ruhrgebiet‹ aktualisiert werden 
konnte. Durch die Zurücknahme Essens als Stadt schien zeitweise das eigent-
liche Ziel des Kulturhauptstadtjahres kein anderes mehr zu sein, als die innere 
Einigung des Ruhrgebiets zu erreichen.

Nun könnte man denken, dass sich solche Überlegungen und Befunde 
nicht im tatsächlichen Programm und den einzelnen Veranstaltungen nieder-
geschlagen haben, doch genau das war der Fall, was im Folgenden an einigen 
Beispielen belegt werden soll. Zunächst einmal waren nahezu alle Großprojek-
te – seien es die über das ganze Ruhrgebiet verteilten ›Schachtzeichen‹ (gelbe 
Ballons an langen Leinen, die die ehemaligen Zechenstandorte markierten), sei 
es der ›Day-of-Song‹ oder das Projekt ›Still.Leben A 40‹ – Projekte der gesamten 
Region. Sie wurden als solche wahrgenommen und medial vervielfacht. Nahezu 
alle Aktivitäten, Projekte und Veranstaltungen aber, die auch nur ganz leicht un-
terhalb dieser Aufmerksamkeitsebene angesiedelt waren, arbeiteten sich letz-
ten Endes weiterhin an der Aufsplittung des Ruhrgebiets in eine Ansammlung 
von miteinander konkurrierenden Kommunen ab, auch wenn man versuchte, 
sie unter dem Titel Local Heroes wieder zusammenzufassen, ihnen einen inte-
grierenden Namen zu geben und sie mit einer rahmenden Programmatik zu 
versehen:

Die 52 Städte der Metropole Ruhr und Essen als offizielle Trägerin des Titels ›Kultur-

hauptstadt Europas‹ zeigen jeweils eine Woche lang, wie die großen Ideen der Kultur-

hauptstadt vor Or t umgesetzt werden können. Gemeinsam mit den Bürgern und Kultur-

schaffenden der Städte wurden Projekte entwickelt, die das kulturelle Profil der Stadt 

darstellen. Ob Stadtfeste, Konzer te, Ausstellungen, Lesungen, Theateraufführungen, 

Kabarett und Kunstaktionen – die Herausforderung ist, das Besondere im Allgemei-

nen aufscheinen zu lassen, mitten im Millionengebilde den Charme einer gemütlichen 

Kleinstadt und in den Perspektiven der Zukunft die Spuren der Geschichte. (http://

www.essen-fuer-das-ruhrgebiet.ruhr2010.de/programm/feste-feiern/local-heroes.

html [Oktober 2011])

Ein herausragendes Beispiel für die Adressierung einer Kulturhauptstadtaktivi-
tät an die aus vielen Kommunen bestehende Region stellte das Netzwerkprojekt 
›RuhrKunstMuseen‹ dar, in dem sich »zwanzig Kunstmuseen aus fünfzehn 
Städten der Metropole Ruhr« zusammenschlossen, was die Führungsriege der 
Ruhr.2010 GmbH im Vorwort zum begleitenden Katalog als ein »historisches 

7 | Vgl. den Punkt ›Programmatik‹ unter http://www.essen-fuer-das-ruhrgebiet.ruhr 

2010.de/programm/programmatik.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 155

Ereignis, ausgelöst durch die Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010« feierte, ein 
Ereignis, über das man »sehr glücklich« sei:

Die RuhrKunstMuseen beweisen Vorbildcharakter: Sie präsentieren erstmals gemein-

sam ihre Sammlungen, sie gestalten ein gemeinschaftliches Ausstellungsprojekt un-

ter dem Titel Mapping the Region und bieten mit Collection Tours ein Vermittlungs-

programm, das alle Häuser miteinander verknüpft. Sie alle zusammen besitzen eine 

der größten Sammlungen moderner und zeitgenössischer Kunst überhaupt. In dieser 

einzigar tigen Dichte hat sich eine solche Kooperation angeboten, um die Häuser der 

fünfzehn Städte auch für die Einwohner anderer Orte zu erschließen, die den Besuch 

ihres »Stammhauses« nunmehr auch mit der Besichtigung eines anderen Museums ver-

knüpfen können. Die Sammlungen der Häuser ergänzen sich. Ein temporärer Austausch 

einzelner Werke ermöglicht zudem ganz neue Sichtweisen auf die Kunst. So lässt sich 

das eine oder andere bisher nicht gesehene Sammlungsjuwel entdecken. […]

Das Projekt RuhrKunstMuseen kann sich zu einer Institution in der Kulturszene der Me-

tropole Ruhr entwickeln. Dieses Kulturhauptstadtprojekt weist weit über das Jahr 2010 

hinaus. Zugleich haben die RuhrKunstMuseen das Potenzial, als Modell für Kulturin-

stitutionen in anderen Ballungsräumen weltweit zu dienen. (Pleitgen/Scheytt/Petzina 

2010: 6f.)

In ihrer Einleitung betonen auch die Vertreter des ›Netzwerk RuhrKunstMuse-
en‹, dass »die RuhrKunstMuseen erstmals im Kulturhauptstadtjahr Ruhr.2010« 
zusammen aufträten und man es bei dem vorliegenden Buch mit dem »erste[n] 
gemeinsame[n] Sammlungsführer« zu tun habe. Ziel des von den beteiligten 
Museen getragenen Ausstellungsprojekts ›Mapping the Region‹ (das de facto 
nur aus diesem Namen, einem Prospekt und einem die Museen verbindenden 
Shuttlebus bestand) war, die in kommunale Einflussbereiche zersplitterte Mu-
seumslandschaft des Ruhrgebiets ein Stück weit zu integrieren: 

In der Verschränkung von Innen- und Außenperspektive geben die vierzehn Ausstellun-

gen ein lebendiges Bild des Natur-, Geschichts- und Kulturraums Ruhr, befragen das 

Selbstverständnis der Region und lassen Entwicklungen der Zukunft aufscheinen (Wet-

tengel/Fischer 2010: 10). 

Bei diesen hauptsächlich nach ›innen‹, an das Ruhrgebiet selbst gerichteten 
Adres sierungen wundert man sich, warum der vorgelegte Katalog zweispra-
chig, nämlich Deutsch/Englisch, geschrieben ist. Das Rätsel löst sich jedoch 
recht schnell bei einem Blick in den Bildteil, der die in den einleitenden Texten 
praktizierte Adressierung der beteiligten Kommunen und ein wenig auch der 
Europäischen Union gegen eine Adressierung der auswärtigen Besucher aus-
tauscht.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR156

Die Strategie der Selbstdarstellung konnte dabei verschiedener nicht sein: 
Wurde in den Adressierungen nach innen durch die Vorworte gerade noch dem 
typischen Kirchturmdenken der Ruhrgebietsstädte und -gemeinden vorsichtig 
entgegengesteuert und am gleichsam gegenüberliegenden Ende der Skala mög-
licher Adressaten zugleich auf internationale Metropolen hin abgehoben, so 
liest der auswärtige Besucher im Bildteil des Katalogs genau entgegengesetzt zu 
den mit Eifer auf das ganze Ruhrgebiet und seine Metropoleanität abhebenden 
Einleitungen als allerersten Satz, dass sich die »Erhabenheit des Ruhrgebiets« 
am besten ganz regional und punktuell erfahren lasse, nämlich »auf der Schu-
renbachhalde in Essen […] am Fuß der [Autobahn] A 42, neben dem Rhein-
Herne-Kanal« (Imdahl 2010: 14). Mit dem Adressatenwechsel wird in ein und 
demselben Band auch das Darstellungskonzept radikal ausgetauscht.

3.  ›Creative City‹-Konzepte als Scharnierstelle

Auch wenn die verschiedenen Innen- und Außenadressierungen, wie das Bei-
spiel der ›RuhrKunstMuseen‹ zeigt, im Kulturhauptstadtjahr 2010 eher unver-
bunden nebeneinander standen, konnten beide dennoch gleichermaßen mit 
Fragen von Interkulturalität verknüpft werden. Eine wichtige Scharnierstelle 
bildete dabei der Rekurs auf das ›Creative City‹-Konzept, das aufgrund seines 
hochambivalenten Changierens zwischen einer eher künstlerischen und einer 
eher ökonomischen Akzentuierung in der Lage ist, auch Innen- und Außenper-
spektive imaginär zusammenzuführen.

Diese arbeitsteilige Differenzierung in einen Pol der ›Kunst‹ und einen der 
›Ökonomie‹ lässt sich schnell an einigen Zitaten aus den Beiträgen einer ein-
schlägigen Tagung von 2007 zeigen, bei der auf der einen Seite Thomas Krüger 
(als Präsident der Bundeszentrale für politische Bildung) und Oliver Scheytt 
(als Präsident der Kulturpolitischen Gesellschaft) noch auf Kunst und Kultur 
selbst abhoben und »gerade die Künste«, den »Reiz der Bilder und die Kraft 
der Musik« zu Botschaftern der europäischen Idee erklärten: »Europa muss er-
kennen, dass seine Kraft weniger aus der einen Währung als vielmehr aus der 
kulturellen Vielfalt erwächst und aus der Macht der Künste« (Krüger/Scheytt 
2008). Auf der anderen Seite brachten der Journalist Wolfgang Hippe und Nor-
bert Sievers, Geschäftsführer der Kulturpolitischen Gesellschaft e.V. in Bonn, 
im gleichen Band schon die Kopplung von Kunst und Wirtschaft ins Spiel und 
damit den potenziellen Adressaten der dann 2010 immer wieder herbeizitierten 
›Kulturwirtschaft‹:

Kulturelles und künstlerisches Know-how gehören zu den zentralen Rohstoffen der Zu-

kunft. Wie einst Kohle und Stahl in der Gründungsphase der späteren Europäischen 

Union Pate standen, ist heute die Kreativitäts- und Identitätsressource Kultur unver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 157

zichtbar. Allerdings ist die Einsicht wichtig, dass kulturelle Güter nicht in erster Linie  

Ware oder marktgängige Dienstleistungen sind, sondern auch öffentliches Gut, das es 

zu schützen und zu fördern gilt (Hippe/Sievers 2008: 12).

Die damit angesprochene Dualität des Kultursektors zwischen Kunst (in Kopp-
lung mit einem tendenziell an Hochkultur orientiertem normativen Kulturbe-
griff) und Kommerz (bei eher ökonomischem Kulturbegriff) machte es dann im 
Rahmen des Kulturhauptstadtjahres 2010 möglich, zwei ganz unterschiedliche 
Zielgruppen zugleich zu adressieren, nämlich Künstler und Kunstinteressierte 
nach außen, Wirtschaft, Handel und Banken nach innen. Das geschah zwar mit 
derselben Formel ›Kreativwirtschaft‹ sowie in Form solcher Slogans wie ›Koh-
le in Kultur verwandeln‹ oder ›Kreativität statt Kohle fördern‹, was allerdings 
nicht zugleich auch eine integrale Rezeption bedeutete, denn die sah – auch was 
die im Hintergrund präsenten Kulturbegriffe angeht – eher selektiv aus, war 
also differenzierend angelegt: Für Künstler und Kunstinteressierte wurde mit 
dem Konstrukt ›Creative Culture‹8 nämlich selektiv meist nur auf Kreativität 
hin abgehoben (Kreativwirtschaft; vgl. Dirksen 2009), für Wirtschaftsleute um-
gekehrt ebenso selektiv nur auf ökonomische Aspekte, meist indem von ›Kre-
ativwirtschaft‹ oder auch ›Kreativindustrien‹ gesprochen wurde (vgl. Freuden-
reich 2008), worunter vor allem hightech-gestützte Branchen wie Musik, Film, 
Fernsehen, Software und Werbung verstanden wurden. Ganz in diesem Sinne 
sah auch der ehemalige NRW-Ministerpräsident Jürgen Rüttgers den Kern der 
»zweiten industriellen Revolution« darin, »dass sich Ideen und Kreativität als 
die wichtigsten Wirtschaftsgüter des 21. Jahrhunderts herauskristallisieren« wer-
den (Rüttgers 2008: 18; Hervorh. d. Verf.).

Als bisher noch fehlendes drittes Element von ›Creative Culture‹ wird In-
terkulturalität angesehen (meist ohne diese näher zu bestimmen), wobei auch 
in dieser Perspektive von ›Kultur‹ in der Regel in einem differenztheoretischen 
Sinne gesprochen wird, wie er im Beitrag von Hippe und Sievers zur »Kultur-
politik für Europa« deutlich wird:

Die europäische Stadtkultur lebt seit jeher von Mischung und Interaktion. Das Leitbild 

europäische Stadt ist im Spannungsfeld zwischen abendländischen Kulturtraditionen 

und einer hybriden Urban Culture aus europäischen und globalen Einflüssen weiter zu 

entwickeln. Hier sind insbesondere die zunehmend engeren Verflechtungen mit der Re-

gion zu berücksichtigen. Die Regionen müssen insgesamt in die Lage versetzt werden, 

die eigenen Begabungen, ihr territoriales Kapital zu erkennen, um ihr Profil entwickeln 

8 | Eine diskursanalytische Arbeit zur Entstehung und Proliferation des Diskurses 

über Kreativwir tschaft, die aufzeigte, in welchen Disziplinen er entstand und von wel-

chen anderen er übernommen, umgearbeitet oder auch einfach nur reproduzier t wurde, 

steht bisher noch aus.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR158

zu können, um sich in Europa besser darzustellen und zu positionieren. Kultur mani-

festier t sich nicht zuletzt im Raum. Als Laboratorium für ein Europa von unten setzt 

die Kulturhauptstadt Impulse für eine nachhaltige kulturgeprägte Stadtentwicklung 

und die Nutzung kultureller Instrumente als Motor und Ressource gesellschaftlicher 

Entwicklungen.

»Insgesamt«, so die Autoren weiter, sei »eine Reihe von Maßnahmen notwen-
dig«, unter denen sie auch eine »verstärkte Förderung des interkulturellen Di-
alogs in den Städten als Experiment für eine neue Identität« nennen (Hippe/
Sievers 2008: 19).

An diesem Punkt der Verknüpfung von Urbanität mit Interkulturalität setzt 
allerdings auch ein Argumentationsmuster an, das Interkulturalität zugleich 
thematisiert und ausblendet. Die Logik der Argumentation ist dabei folgende: 
Wenn interkulturelle Metropolen vom Typ New York dadurch besonders kreativ 
sind, dass sie multi- bzw. interkulturelle Metropolen sind, dann muss nur eine 
ähnliche Kreativität unter Beweis gestellt (oder auch nur behauptet) werden, 
und man ist durch sie zugleich auch interkulturell ausgewiesen. Die Brisanz 
solcher Argumentationsmuster liegt darin, dass nicht Interkulturalität (wie 
auch immer konkret zu bestimmen) als Ausgangsbasis für Kreativität gefordert 
und gefördert wird, sondern dass der sich selbst zugeschriebene Metropolensta-
tus den Umweg über Interkulturalität gar nicht mehr nötig macht. Interkultu-
ralität ist damit nur eine argumentative Durchgangsstation auf dem Weg zum 
eigentlichen Primärziel ›Kreativwirtschaft‹, kann aber sofort wieder ausgeblen-
det werden, wenn diese selbst im Vordergrund steht. In einer anderer Termino-
logie lässt sich das auch als Wechsel zwischen zwei verschiedenen Konzepten 
der »Kulturellen Produktivität von Städten« darstellen, nämlich insofern, als 
ein zunächst noch »urbanistisches« Konzept, in dem Interkulturalität eines der 
wichtigsten Elemente darstellt, im Verlaufe der Diskussion gegen ein »ökono-
misches« Konzept der kulturellen Produktivität von Städten ausgetauscht wird 
(Göschel 2009: 49), für das Interkulturalität keine primäre Rolle mehr spielt.

Dann aber hat man es nicht mehr mit Interkulturalität als Standortfaktor 
zu tun, sondern lediglich mit einer Form von ›Kulturalität‹, die das ›Inter-‹ nur 
indirekt und temporär benutzt, dann aber ausblendet. Ein ähnlicher Befund 
gilt auch für Richard Floridas vieldiskutiertes Buch The Rise of the Creative Class 
(2004), in dem er den Zusammenhang von Kultur, Kreativität und Wirtschafts-
wachstum darin sieht, dass kulturell interessante Standorte eine gewisse An-
ziehungskraft auf Menschen ausüben, deren Kreativität für wirtschaftliches  
Wachstum in Form von Ideen wichtig ist.9 Auch hier kommen interkulturel-
le Aspekte nur indirekt über das letzte der von Florida sogenannten drei ›T‹ 

9 | Floridas Creative Class ist damit aber gerade nicht identisch mit den eigentlichen 

›Produzenten‹ des so hoch angesehenen Standortvor teils ›Kunst/Kultur‹.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 159

von »Technology, Talent and Tolerance« (Florida 2004: 249) ins Spiel, die dann 
nichts anderes umschreiben als das Ambiente, in dem sich die »neue K-Klasse« 
(Gross/Timm 2010), die Ideengeber für die Industrie, besonders wohl fühlen 
und in dem sie besonders produktiv sind.10

Ein umfassendes, als »balance between spontaneous developments and syste-
matic, planned activities« (Sonnen 2009: 3) konzipiertes Denkmodell von ›Crea-
tive Cities‹ müsste gegenüber solchen Formen der arbeitsteiligen Mehrfachbeset-
zung von Creativity mehrdimensional angelegt sein. So umfasst der von den ›Eu-
ropean Union National Instituts for Culture‹ 2009 auf Basis einer Vortragsreihe 
entwickelte Kriterienkatalog für ›Creative Cities‹ (und indirekt auch für ›Europäi-
sche Kulturhauptstädte‹11) immerhin so verschiedene Faktoren wie

Spontaneity and independence
Do artists and organisations work in an organic, independent cultural environment?

Participation
Does culture reach and involve ›ordinary people‹ in the city?

Sustainability
Is the (political) commitment to culture sustained?

The culture of creativity
Is the city also ›creative‹ in other aspects of management?

Shared identity
»Yes, the city within we live is creative«

›Black swans‹
Critical incidents in city history which affected cultural life?

Investment planning
How is the balance between cultural and other kinds of investment? (Summary 2009: 
12)

Bei allen diesen Kriterien müssten jeweils noch einmal verschiedene Ebenen 
unterschieden werden, wie eine objektive (»[official acknowledged] cultural crea-
tivity«), eine subjektive (»as individual performance«), eine intersubjektive (»as 
›groupthink‹ or community performance«) und eine virtuelle (»as fantasy or vir-
tual reality«) (Kersten 2009: 6). Daraus ließe sich ein Raster entwickeln (siehe 
Schema 1), mit dem man nicht nur sehr genau kartografieren könnte, inwie 
weit man in konkreten Fällen von ›Creative Cities‹ sprechen kann oder nicht, 
sondern auch, wie die differierenden Kreativitätsprofile der jeweils zur Debatte 
stehenden Städte aussehen.

10 | Vgl. dazu Bröckling 2010: 50: »Ich vermute, die Künstler liefern das Flair, den Um-

satz machen eher Softwareentwickler oder die Leute aus der Medienbranche.«

11 | Vgl. dazu Wallace 2009: 9: »At times it was dif ficult to tell whether we were dis-

cussing the creative city, or the phenomenon of European Cultural Capital.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR160

 
ob

je
ct

iv
e 

su
bj

ec
ti

ve
 

in
te

rs
u

bj
ec

ti
ve

 
vi

rt
u

al
 

Sp
on

ta
n

ei
ty

 a
n

d 
In

de
pe

n
de

n
ce

 

D
o 

ar
tis

ts
 a

nd
 o

rg
an

is
at

io
ns

 w
or

k 
in

 a
n 

or
ga

ni
c,

 in
de

pe
nd

en
t c

ul
tu

ra
l e

nv
ir

on
m

en
t?

 

no
 

ye
s 

no
 

ye
s 

P
ar

ti
ci

pa
ti

on
 

D
oe

s 
cu

ltu
re

 r
ea

ch
 a

nd
 in

vo
lv

e 
›o

rd
in

ar
y 

pe
op

le
‹ i

n 
th

e 
ci

ty
? 

no
 

no
 

no
/y

es
 

ye
s 

Su
st

ai
n

ab
il

it
y 

Is
 th

e 
(p

ol
iti

ca
l) 

co
m

m
itm

en
t t

o 
cu

ltu
re

 s
us

ta
in

ed
? 

ye
s 

no
 

ye
s 

no
 

C
u

lt
u

r 
of

 C
re

at
iv

it
y 

Is
 th

e 
ci

ty
 a

ls
o 

›c
re

at
iv

e‹
 in

 o
th

er
 a

sp
ec

ts
 o

f m
an

ag
em

en
t?

 

no
 

no
 

no
 

no
 

Sh
ar

ed
 id

en
ti

ty
 

»Y
es

, t
he

 c
ity

 w
ith

in
 w

e 
liv

e 
is

 c
re

at
iv

e«
 

no
 

ye
s 

ye
s 

ye
s 

›B
la

ck
 s

w
an

s‹
 

C
ri

tic
al

 in
ci

de
nt

s 
in

 c
ity

 h
is

to
ry

 w
hi

ch
 a

ff
ec

te
d 

cu
ltu

ra
l l

ife
? 

ye
s 

ye
s 

no
/y

es
 

no
 

In
ve

st
m

en
t 

pl
an

n
in

g 

H
ow

 is
 th

e 
ba

la
nc

e 
be

tw
ee

n 
cu

ltu
ra

l a
nd

 o
th

er
 k

in
ds

 o
f i

nv
es

tm
en

t?
 (S

um
m

ar
y 

20
0

9
: 1

2)
 

no
t b

al
an

ce
d 

no
t b

al
an

ce
d 

no
t b

al
an

ce
d 

w
el

l b
al

an
ce

d 

Sc
he

m
a 

1: 
K

ri
te

ri
en

ka
ta

lo
g 

fü
r 

›C
re

at
iv

e 
C

iti
es

‹ 
(F

ül
lu

ng
 d

er
 F

el
de

r 
nu

r 
ex

em
pl

ar
is

ch
) 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 161

In interkultureller Perspektive interessant ist in diesem Zusammenhang auch 
noch einmal die Doppelwahl von Essen und Istanbul als ›Kulturhauptstädte 
2010‹, denn dieses – mit Claude Lévi-Strauss vielleicht am ehesten noch als 
künstliches Dioskurenpaar zu charakterisierende Doppel12 – konnte den  An-
schein erwecken, etwas einzulösen, was keine der beiden Städte (beziehungs-
weise Regionen) einzeln wirklich einzulösen vermochte, nämlich ein auf in-
terkulturelle Inklusion und nicht Exklusion hin angelegtes Kulturkonzept 
(wenn man so will, das dritte der drei großen ›T‹ von Richard Florida). In der 
Kombination ›Essen plus Istanbul‹ aber konnte man zumindest imaginär jene 
integriert-interkulturelle Ganzheit sehen, die die beiden Kulturhauptstädte in 
jeweils komplementärer Form während des Kulturhauptstadtjahres bestenfalls 
ansatzweise herzustellen vermochten (auch wenn dies in beiden Städten immer 
wieder als eines der mit dem Kulturhauptstadtjahr verknüpften Ziele betont 
wurde). Damit löste die Doppelwahl von Essen und Istanbul sowohl für die be-
teiligten Städte als auch für die Europäische Union (als Institution, die den Ti-
tel vergibt) die Interkulturalitätsproblematik zwar letzten Endes nicht wirklich, 
sondern stellte sie lediglich für einen Moment still. Das Paar Essen/Istanbul 
funktionierte damit im Hinblick auf Interkulturalität durchaus ähnlich wie das 
›Creative City‹-Konzept, nämlich als ein Differential, das vorgibt, die Integrati-
on von Verschiedenem zu fördern, dabei aber stets zugleich auch Differenzen 
betont, worin die Attraktivität aller Dioskurenpaare liegt.

4.  Die Frage der Interkulturalität

Wie sah es nun mit einzelnen interkulturellen Projekten während des Kul-
turhauptstadtjahres in Essen konkret aus? Bereits in der Planungsphase von 
Ruhr.2010 gab es heftige Diskussionen darüber, inwieweit die ortsansässige, 
sich selbst vielfach als alternativ und bisweilen auch als subkulturell begrei-
fende Kunst- und Kulturszene am Kulturhauptstadtjahr beteiligt werden sollte, 
wobei es natürlich auch um die Zuteilung von finanziellen Ressourcen ging. 
So emphatisch die Beteuerungen der Entscheidungsträger dann auch waren, 
selbstverständlich gerade die Kultur ›von unten‹ einbeziehen zu wollen, gab 
es doch de facto eine recht deutliche Trennung in erstens populäre Großprojek-
te (›Schachtzeichen‹, ›Day-of-Song‹, ›Still.Leben A 40‹); zweitens traditionelle 
Veranstaltungen der Hochkultur, also auch traditionell mit relativ hohen Gel-
dern gesponserte Kultur (z.B. den Neubau des Essener Folkwang-Museums, der 
zwar offiziell unabhängig vom Kulturhauptstadtjahr realisiert wurde, aber vom 

12 | Nach dem Trickster, der Gegensätze in sich vereint, stellen Dioskurenpaare für 

Lévi-Strauss (1985: 48) eine abgeschwächtere Form der Vermittlung von Gegensät-

zen dar. Denn Dioskurenpaare (typischerweise etwa Zwillinge) betonen zugleich die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR162

Timing her doch wiederum genau darauf abgestimmt war); drittens die dezen-
tralen Kleinprojekte ›von unten‹.

Tendenziell fand dann im tatsächlich realisierten Programm weder eine Mi-
schung der Akteure noch eine der Publikumsfraktionen statt. Von daher hatte 
man es mit der traditionellen Teilung in drei Typen von Kulturveranstaltun-
gen zu tun und zugleich mit drei Typen von Akteuren wie auch Rezipienten, 
die jeweils weitestgehend ›unter sich‹ blieben. Nimmt man nun die Frage der 
Interkulturalität sowie die der Durchführung interkultureller Veranstaltungen 
im Kulturhauptstadtjahr noch hinzu, dann verschärft sich dieser Befund noch 
einmal, denn gerade interkulturell akzentuierte Programme gehörten bis auf 
wenige Ausnahmen zum Typus der ›von unten‹ getragenen Veranstaltungen. 
Das bedeutete aber letztlich, dass einzelne kulturelle und/oder ethnische Trä-
gergruppen zwar vielleicht für ihre Arbeit Kulturhauptstadtgelder hatten ge-
winnen können, dass diese Veranstaltungen durch den ihnen zugesprochenen 
Stellenwert und auch das Spektrum der tatsächlichen Rezipienten letzten Endes 
dann doch nicht geeignet waren, kulturelle Grenzen zu überschreiten und für 
punktuelle Formen der Vermittlung zu sorgen, sondern sich vielmehr als Ver-
anstaltungen erwiesen, die eine kulturelle Binnensegregation beförderten: Die 
Projekte ›von unten‹ blieben unter sich, die kulturellen und/oder ethnischen 
Trägergruppen der Akteure blieben unter sich und ebenso die homogenen Re-
zipientengruppen.

Ein Indikator dafür war, dass man – wie der Verfasser dieses Beitrags 
selbst – als kulturell durchaus interessierter, täglich die Regionalpresse lesen-
der Ruhrgebietseinwohner bis auf wenige Ausnahmen kaum auf interkulturelle 
Veranstaltungen aufmerksam wurde, es sei denn, man studierte sehr genau die 
Programme und fragte gezielt nach. Die Westdeutsche Allgemeine Zeitung etwa 
wies gerade auf interkulturell angelegte Veranstaltungen vielfach nur in den 
Stadtteilbeilagen hin, weil die Veranstaltungen von ihrer ›Reichweite‹ her eben 
als solche lokaler Art eingeschätzt wurden:

Im Rahmen der Kulturhauptstadt 2010 gibt es am morgigen Samstag und am Sonntag 

auch eine iranische Veranstaltung zur Wissenschaft, Kultur und Kunst in der Schür-

mannstraße 19a, im Gelände Sportpark-Süd (Vivomed).

Samstag ab 10 Uhr gibt es eine Einführung in die deutsch-iranische Kulturgeschich-

te durch Prof. A. Pakdamen und Hans-Georg Torkel vom Essener Er finderzentrum. Zahl-

reiche Ausstellungen, Vorträge und Vorführungen, u.a. über folkloristische Kleidung, 

Dekoration, Bildhauerei, Kalligraphie, persische Medizin und Physiotherapie, Tanz und 

persisches Essen runden das Programm bis 16.30 Uhr ab.

Dif ferenz untereinander wie auch die Zusammengehörigkeit in Bezug auf ein übergeord-

netes Kriterium.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 163

Am Sonntag wird von 10 bis 15 Uhr weiter musizier t, getanzt und gekocht. Dazu immer 

wieder auch Mitmachaktionen aus der persischen Sportmedizin. (Wissenschaft, Kultur 

und Kunst 2010)

Der ohnehin schon vorhandenen räumlichen Segregation in den Ruhrgebiets-
städten entsprach damit auch eine Segregation des Programms. Inter- und  
multikulturelle Veranstaltungen wurden vielleicht noch als solche angekündigt, 
aber ausgerichtet wie auch besucht wurden sie in der Regel nur von relativ ho-
mogenen ethnischen Gruppen. Einen Austausch13 oder gar die für Kulturen der 
Zukunft und gerade auch Metropolen immer wieder beschworene ›Mischung‹ 
gab es nur punktuell. Man könnte das – zugespitzt formuliert – als eine zu-
gleich vertikale (in der Abstufung nach Event-Hochkultur, traditioneller Hoch-
kultur, freier Kulturszene und Subkultur) wie auch horizontale (unterschieden 
nach der Größe des Einzugsbereichs von global bis lokal) Form kultureller Se-
gregation (nach ethnischen Gruppen) bezeichnen.

Grafisch lässt sich das als zweidimensionale Matrix darstellen (siehe Sche-
ma 2), deren vertikale Achse von singulär-temporären Ereignissen der Event-
Hochkultur (stark subventioniert, aber nur einmalig) über die traditionelle Hoch-
kultur (mit den Varianten dauerhaft oder punktuell subventioniert) und die freie 
Kulturszene (nicht oder nur punktuell gefördert) bis hin zu Alternativ- und Sub-
kulturen (keine Förderung) reicht. Die horizontale Achse erlaubt Abstufungen 
der Reichweite (und damit der potenziellen Rezipienten) der jeweiligen Kultur-
projekte zwischen den Polen global und lokal, wobei aufgrund der Tendenz zur 
räumlichen Segregation ethnischer Gruppen in solchen Ballungszentren wie 
dem Ruhrgebiet davon ausgegangen wird, dass interkulturelle Projekte eher un-
terhalb der gestrichelt gezeichneten Trennlinie realisiert werden können, also 
eher als Projekte der freien Kunstszene oder der Subkultur und eher solche 
auf lokaler und eventuell auch einmal regionaler Ebene. Dass einige Positionen 
in der Matrix nicht besetzt sind, ist in der Logik der Abstufungen begründet, 
denn stark gesponserte bzw. subventionierte hochkulturelle Events können per 
se nicht solche mit nur lokalem Zuschnitt sein; und ebenso ist die Kombination 
von global-internationaler Reichweite und Subkultur eher schwer vorstellbar.

Nur selten konnte die Tendenz zur doppelten Segregation im Kulturhaupt-
stadtjahr 2010 aufgebrochen werden, so beispielsweise im Ansatz mit dem von 
beiden Achsen der Matrix her auf einer mittleren Ebene angelegten Projekt 
›Melez-Zug‹ (übersetzt etwa: ›Zug der Mischung‹), einer extra neu ausgestatte-
ten S-Bahn, die als rollende Bühne für das »Festival der Kulturen« diente (Nor-
bisrath 2010). Beim ›Melez-Zug‹ handelte es sich allerdings auch um dasjenige 

13 | Vgl. Krech/Hero (2007: 195): »Die ver tikale und horizontale Vernetzung soziokul-

tureller Gemeinschaften und ihrer Repräsentanten sollte […] als eine Kernaufgabe kom-

munaler Kulturpolitik im Ruhrgebiet betrachtet werden.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR164

 
 

g
lo

b
al

 /
 i

n
te

rn
at

io
n

al
 

g
lo

-r
eg

io
-k

al
 

re
g

io
n

al
 

lo
k

al
 

E
ve

n
t-

H
o

ch
k

u
lt

u
r 

st
ar

k
 s

u
b

ve
n

ti
o

n
ie

rt
 

n
o

rm
at

iv
er

 K
u

lt
u

rb
eg

ri
ff

 

ei
n

m
al

ig
es

 S
p

o
n

so
ri

n
g

 

vi
el

fa
ch

 e
in

m
al

ig
e 

E
ve

n
ts

 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

:  

B
au

 d
es

 n
eu

en
 

F
o

lk
w

an
g

-M
u

se
u

m
s 

(F
er

ti
g

st
el

lu
n

g
 z

u
m

 
K

u
lt

u
rh

au
p

ts
ta

d
tj

ah
r 

2
0

10
) 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

S
ch

ac
h

tZ
ei

ch
en

 

(g
lo

b
al

e 
W

ah
rn

eh
m

u
n

g
, 

re
g

io
n

al
e 

V
er

an
k

er
u

n
g

 u
n

d
 

lo
k

al
e 

Id
en

ti
fi

k
at

io
n

 

  

(e
n

tf
äl

lt
) 

  

(e
n

tf
äl

lt
) 

T
ra

d
it

io
n

el
le

 H
o

ch
k

u
lt

u
r 

d
au

er
h

af
t 

su
b

ve
n

ti
o

n
ie

rt
 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

W
el

tk
u

lt
u

re
rb

e 
Z

ec
h

e 
Z

o
ll

ve
re

in
 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

O
p

er
, 
P

h
il

h
ar

m
o

n
ie

, 
S

ch
au

sp
ie

l 

 

(e
n

tf
äl

lt
) 

T
ra

d
it

io
n

el
le

 H
o

ch
k

u
lt

u
r 

ei
n

m
al

ig
 s

u
b

ve
n

ti
o

n
ie

rt
 

 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

E
xt

ra
-S

ch
ic

h
t 

  
B

ei
sp

ie
l 

R
u

h
r.

2
0

10
:  

M
el

ez
-Z

u
g

 
  

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

L
o

ca
l-

H
er

o
es

 

 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

:  

D
as

 R
ev

ie
r 

au
s 

S
ic

h
t 

vo
n

 G
re

n
zg

än
g

er
n

, 
K

lu
b

 f
ü

r 
lo

k
al

e 
F

el
d

fo
rs

ch
u

n
g

, 

R
in

g
lo

k
sc

h
u

p
p

en
 

M
ü

lh
ei

m
 

F
re

ie
 K

u
lt

u
rs

z
en

e 

n
ic

h
t 

o
d

er
 n

u
r 

p
u

n
k

tu
el

l 
g

ef
ö

rd
er

t 

w
ei

te
r 

K
u

lt
u

rb
eg

ri
ff

 

  

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

:  

R
im

in
i-

P
ro

je
k

t 
m

it
 

d
em

 S
tü

ck
 ü

b
er

 d
ie

 
il

le
g

al
en

 I
st

an
b

u
le

r 
M

ü
ll

m
än

n
er

 

  

(?
??

) 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

S
ch

u
lp

ro
je

k
t 

›K
ei

n
er

 
k

o
m

m
t 

vo
n

 h
ie

r‹
 

  stärker interkulturell                          weniger stark interkulturell   

 

S
u

b
k

u
lt

u
r 

k
ei

n
e 

F
ö

rd
er

u
n

g
 

o
ff

en
er

 K
u

lt
u

rb
eg

ri
ff

 

 

(e
n

tf
äl

lt
) 

  

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

: 

L
o

ve
p

ar
ad

e 

 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

:  

Z
w

ei
te

 d
eu

ts
ch

-t
ü

rk
is

ch
e 

C
o

m
ed

y-
W

o
ch

e 
im

 
K

at
ak

o
m

b
en

th
ea

te
r 

 

B
ei

sp
ie

l 
R

u
h

r.
2

0
10

:  

A
rt

A
tt

ac
k

F
es

ti
va

l 

 

(?
??

) 

 

  

(?
??

) 

 

S
ch

em
a 

2 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 165

der ›zwölf Leitprojekte‹ von Ruhr.2010, die laut EU-Vorgabe zum Zeitpunkt 
der Antragstellung bereits unabhängig von der Bewerbung um den Titel ›Eu-
ropäische Kulturhauptstadt‹ »in die erste Phase eingetreten sein« sollten, als 
Veranstaltungsformat 2010 also bereits eingeführt waren. Im Falle von ›Melez‹ 
sieht dieses Projekt so aus, dass »jedes Jahr ein Festival und ein Symposium 
zu einem der Einwanderungsländer stattfinden, wobei die Kultur des Landes 
vorgestellt und die Rolle der Migranten dieses Landes im Ruhrgebiet diskutiert 
werden soll. Die ›Migranten-Kultur‹ soll so an die Orte der ›Ruhrgebiets-Hoch-
kultur‹ geführt werden, um dadurch auch auf kultureller Ebene die Integration 
und ›Durchmischung‹ zu fördern« (Betz 2008: 196f.). Mit Blick auf die ent-
wickelte Matrix heißt das nichts anderes, als dass ›Melez‹ versuchen soll, die 
hier als ›doppelte Segregation‹ bezeichnete Trennlinie zu überwinden. Ob eine 
S-Bahn im Ruhrgebiet allerdings ein potenzieller Ort der Hochkultur ist oder 
nicht, darüber mag man streiten; es spräche auch einiges dafür, Stadt- und Stra-
ßenbahnen zumindest bestimmter Linien im Ruhrgebiet wiederum eher für 
Orte der Segregation zu halten.14 Immerhin aber gab es 2010 im Rahmen des 
›Melez-Festivals der Kulturen‹ eine türkisch-griechische Freundschaftsfahrt, die 
Istanbul-Filmwoche und die Buchmesse ›Liestanbul‹.15

Wie ein das ganze Ruhrgebiet betreffendes Projekt mit interkultureller Re-
levanz von ›innen‹ heraus hätte aussehen können, machte im Schatten des 
Kulturhauptstadtrummels die Erich-Fried-Gesamtschule in Herne deutlich, die 
bereits vor einigen Jahren das Schulfach ›Kohlengräberland‹ als fächerübergrei-
fenden Projektunterricht eingeführt hat. Im Kulturhauptstadtjahr 2010 stand 
ein Theaterprojekt mit dem Arbeitstitel ›Keiner kommt von hier‹ im Mittel-
punkt der Schülerarbeit. Dazu recherchierten die Schülerinnen und Schüler 
zunächst ihre Stammbäume und damit ihre und ihrer Vorfahren Herkunft:

Was den meisten zunächst gar nicht bewusst ist, kristallisier t sich während der ersten 

Gehversuche auf der Bühne schnell heraus: Leipzig, Polen, Italien, Ostpreußen, Nord-

horn, Lettland – Urgroßeltern, Großeltern und Eltern kommen von überall her, nur mei-

stens nicht aus Herne. Kaum einer hat Vorfahren, die tatsächlich aus dem Ruhrgebiet 

14 | Vgl. den eindrucksvollen Bericht von Stauber-Klein 2010: »Als sie [die Straßen-

bahnlinie 107] die Kulisse der Zeche Zollverein passier t, ergießt eine junge Frau laut-

stark einen türkischen Redeschwall in ihr Handy, unterbrochen von den deutschen 

Worten ›Ausländerbehörde‹ und ›Besuchervisum beantragen‹. Ein Mann dreht aus den 

letzten Krümeln seines Tabaks eine Zigarette. Als der aussteigt, bleibt der leere Beu-

tel auf dem Sitz zurück. / Eine grauhaarige Frau blickt aus dem Fenster. ›Hier möch-

te ich nicht wohnen‹, sagt sie zu ihrem Begleiter, der einen Reiseführer aus der Jacke 

zieht. ›Eben sind wir am Triple Z vorbeigefahren‹, sagt er und liest: ›Der Standort der 

Kreativwir tschaft.‹«

15 | Vgl. dapd 2010 u. Tayfur 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR166

stammen. Fast entschuldigend klingt es, wenn einer der Schüler auf die Bühne kommt 

und sagt: »Meine Großeltern kommen tatsächlich hier her.« (Kalischewski 2010)

Ein solches Projekt ist sicher eher geeignet, Einsicht in eine hochgradig inter-
kulturell gewachsene Region zu verschaffen, als beispielsweise der bloße Im-
port eines Theaterstücks über die »tanzenden illegalen Istanbuler Müllmänner« 
(Müller 2010) im ›höher‹-kulturellen Programmsektor. Wie wäre es stattdessen 
als Alternative mit einem Blick auf die Interkulturalität des Müllabfuhr-Perso-
nals im Ruhrgebiet gewesen, für das es sicherlich ebenso wie an der Erich-Fried-
Gesamtschule geheißen hätte: ›Keiner kommt von hier‹?

5. Minus Kreativ wirtschaft, minus Interkulturalität

Angetreten war das Kulturhauptstadtjahr 2010 unter anderem mit den beiden 
Zielen, die interkulturelle Vielfalt des Ruhrgebiets nutzen und die Kreativwirt-
schaft stärken zu wollen.16 Gerade diese beiden Felder aber waren dann in der 
tatsächlichen Realisierung wenig überzeugend und rückten im Verlauf des Jah-
res zunehmend in den Hintergrund. Als Reinhard Paß, der Essener Oberbür-
germeister, Mitte Dezember 2010 in einem Brief an die Essener Bürger »den 
großen Erfolg unseres Kulturhauptstadt-Jahres« feststellte, machte er das in ers-
ter Linie an den gestiegenen Übernachtungszahlen fest, in zweiter Linie an den 
Großprojekten ›SchachtZeichen‹, ›!SING‹ und ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹, in 
dritter Linie an der Kooperation ›RuhrKunstMuseen‹, dem Projekt ›KulturKa-
nal‹ und der auch vor 2010 schon erfolgreich etablierten ›ExtraSchicht‹ (vgl. 
Paß 2010). Von ›Kreativwirtschaft stärken‹ und ›Interkulturalität‹ war hier also 
explizit nicht mehr die Rede.

Von daher verwundert es nicht, dass Gottfried Wagner, Ministerialrat im 
österreichischen Bundesministerium für Unterricht, Kunst und Kultur und 
ehemaliges Mitglied der europäischen Jury für Kulturhauptstädte, bei der am 
14. Dezember 2010 veranstalteten Podiumsdiskussion über ›Nutzen und Nach-
teil der Kulturhauptstadt 2010‹ neben einigem Lob für die Komplexität des Un-
ternehmens Ruhr.2010 auch deutliche Kritik formulierte. »Die Rolle der Kultur-
wirtschaft im Revier«, so der Bericht der Westdeutschen Allgemeinen Zeitung, »sei 
im Programm, allen Ankündigungen zum Trotz, nicht sichtbar geworden […]. 
Auch die multikulturelle Vielfalt des Reviers, attestierte Wagner, sei jenseits von 
Alibi-Projekten wie dem ›Melez-Zug‹ nicht ausreichend ausgeschöpft worden« 
(Dirksen 2010).

16 | Vgl. dazu Ruhr2010 GmbH 2010: 5: »Kreativwir tschaft stärken«; »Europa bewe-

gen«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 167

Eine Bilanz entlang des EUNIC-Kriterienkatalog für ›Creative Cities‹ bzw. 
›Europäische Kulturhauptstädte‹ fiele womöglich noch ernüchternder aus, und 
zwar je nachdem, welchen der vielen Adressaten einer ›Europäischen Kultur-
hauptstadt‹ man gerade in den Blick nähme. Konnte das Ruhrgebiet als inzwi-
schen schon traditioneller Schmelztiegel der Nationen und Kulturen die EU-Ju-
ry in puncto ›Interkulturalität‹ überzeugen, so blieb die praktische Umsetzung 
interkulturell ausgerichteter Kulturprojekte aus Sicht der Akteure und Rezipi-
enten durchaus defizitär.

Literatur

Betz, Gregor (2008): Von der Idee zum Titelträger. Regionale Kooperationsprozes-
se des Ruhrgebiets bei der Bewerbung zur Kulturhauptstadt Europas 2010. In: 
Jürgen Mittag (Hg.): Die Idee der Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausge-
staltung und Auswirkungen europäischer Kulturpolitik. Essen, S. 191-213.

Bröckling, Ulrich (2010): »Kreativ? Das Wort ist vergiftet«. Ein Gespräch mit dem 
Soziologen Ulrich Bröckling über Illusion und Wirklichkeit, über Utopie und 
Selbstausbeutung im Alltag der neuen Selbständigen. In: Die Zeit v. 4. Novem-
ber 2010, S. 50f.

Dirksen, Jens (2009): Künstlerhauptstadt Ruhrgebiet. In: Westdeutsche Allgemei-
ne Zeitung v. 4. Juni 2009.

– (2010): Imagewandel gelungen, feste gefeiert. Podiumsdiskussion über Nutzen 
und Nachteil der Kulturhauptstadt 2010 mit Ministerin Schäfer und Experten. 
In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 16. Dezember 2010.

dapd (2010): ›Melez‹: Das Festival mit regionalem Zug. In: Westdeutsche Allge-
meine Zeitung v. 17. September 2010.

Florida, Richard (2004): The Rise of the Creative Class. And How It’s Transfor-
ming Work, Leisure, Community and Everyday Life. New York.

Freudenreich, Daniel (2008): Zentrum der Kreativindustrien. In: Westdeutsche 
Allgemeine Zeitung v. 25. Februar 2008.

Göschel, Albrecht (2009): Die kulturelle Produktivität von Städten: Thesen zu un-
terschiedlichen Potenzialen in Ost- und Westdeutschland. In: Quenzel, Gud-
run (Hg.): Entwicklungsfaktor Kultur. Studien zum kulturellen und ökonomi-
schen Potenzial der europäischen Stadt. Bielefeld, S. 39-59.

Gross, Thomas/Timm, Tobias (2010): Die neue K-Klasse. In: Die Zeit v. 4. Novem-
ber 2010, S. 49–51.

Hippe, Wolfgang/Sievers, Norbert (2008): Kulturpolitik für Europa. Einleitung. 
In: Kulturpolitische Gesellschaft e.V. (Hg.): kultur.macht.europa europa. – 
macht.kultur. Begründungen und Perspektiven europäischer Kulturpolitik. 
Dokumentation des Vierten Kulturpolitischen Bundeskongresses am 7./8. Juni 
2007 in Berlin. Essen, S. 11-24.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROLF PARR168

Imdahl, Georg (2010): Bilder des Ruhrgebiets. In: Ruhrkunstmuseen und 
Ruhr.2010 (Hg.): Ruhrkunstmuseen. Die Sammlung. Ostfildern, S. 14-21.

Kalischewski, Jennifer (2010): Schulfach ›Kohlengräberland‹; online unter http://
www.derwesten.de/staedte/herne/Schulfach-Kohlengraeberland-id3931602.
html [Oktober 2011].

Kersten, Paul H. (2009): The Culture of Creativity as Social Learning. Stimula-
ting the Cultural Cities Event by Inspiration from Regional Development. In: 
SICA/Dutch Center for International Cultural Activities (Hg.): European Year 
of Creativity and Innovation. Lecture Series: EUNIC’s Creative Cities. Amster-
dam, S. 5-9.

Krech, Volkhard/Hero, Markus (2007): Interkulturelle Verständigung und ihre 
religiöse Dimension – Probleme und Chancen. In: Konrad A. Schilling (Hg.): 
Kulturmetropole Ruhr. Perspektivplan II. Essen, S. 195-252.

Krüger, Thomas/Scheytt, Oliver (2008): Vorwort. In: Kulturpolitische Gesellschaft 
e.V. (Hg.): kultur.macht.europa europa.macht.kultur. Begründungen und Per-
spektiven europäischer Kulturpolitik. Dokumentation des Vierten Kulturpoliti-
schen Bundeskongresses am 7./8. Juni 2007 in Berlin. Essen, S. 9f.

Lévi-Strauss, Claude (1985): Eingelöste Versprechen. Wortmeldungen aus dreißig 
Jahren. München.

Meßing, Frank (2011): Die Ruhrstadt ist tot. Wirtschaftsförderer werben deshalb 
für eine regionale und themenbezogene Zusammenarbeit der Revier-Städte. 
In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 1. Februar 2011.

Müller, Michael-Georg (2010): Der Tanz der Müllsammler. Von den Straßen Is-
tanbuls auf die Theaterbühne von Pact Zollverein: Das Ruhr.2010-Projekt der 
Gruppe Rimini-Protokoll. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 28. Novem-
ber 2010.

Norbisrath, Gudrun (2010): Die Bahn kann auch Kultur. Das Festival Melez wird 
zur Reise durchs Revier – mit einem umgebauten Zug und auf den Bahnhö-
fen, die er anfährt. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 18. Juni 2010.

Nünning, Ansgar (2010): Vielfalt der Kulturbegriffe; online unter http://www.bpb.
de/themen/IXSSWE,0,Vielfalt_der_Kulturbegriffe.html [Oktober 2011].

Parr, Rolf (2008): Revier, Pendler-Netz, kochender Pott, Ruhrstadt. Kollektivsym-
bole als Medien regionaler Raumkonzeptionen am Beispiel der Diskussion um 
die ›Metropole Ruhr‹. In: Wilhelm Amann/Georg Mein/Ders. (Hg.): Periphere 
Zentren oder zentrale Peripherien? Kulturen und Regionen Europas zwischen 
Globalisierung und Regionalität. Heidelberg, S. 99-119.

Paß, Reinhard (2010): Liebe Essenerinnen und Essener [offener Brief, geschaltet 
als Anzeige der Ruhr.2010 GmbH zum Ende des Kulturhauptstadtjahres 2010]. 
In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 18. Dezember 2010.

Pleitgen, Fritz/Scheytt, Oliver/Petzina, Karl-Heinz (2010): Vorwort der Ruhr.2010 
GmbH. In: Ruhrkunstmuseen und Ruhr.2010 (Hg.): Ruhrkunstmuseen. Die 
Sammlung. Ostfildern, S. 6f.

Ratzenböck, Veronika (2008): Kulturtourismus – Kulturhauptstädte – Kreativwirt-
schaft. In: Kulturpolitische Gesellschaft e.V. (Hg.): kultur.macht.europa euro-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WEN (ALLES) ADRESSIERT EIGENTLICH EINE ›EUROPÄISCHE KULTURHAUPTSTADT‹? 169

pa.macht.kultur. Begründungen und Perspektiven europäischer Kulturpolitik. 
Dokumentation des Vierten Kulturpolitischen Bundeskongresses am 7./8. Juni 
2007 in Berlin. Essen, S. 183-187.

Rüttgers, Jürgen (2008): Die Metropole Ruhr – Auf dem Weg in die Kreative Öko-
nomie. In: Marie-Luise Marjan (Hg.): Ein Revier für die Kultur. Ruhr 2010 Kul-
turhauptstadt Europas. Köln, S. 18-22.

Ruhr.2010 GmbH (Hg.; 2010): Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010. Buch zwei. 
Essen.

Sonnen, Arthur: Introduction (2009). In: SICA/Dutch Center for International 
Cultural Activities (Hg.): European Year of Creativity and Innovation. Lecture 
Series: EUNIC’s Creative Cities. Amsterdam, S. 3.

Stauber-Klein, Birgitta (2010): Pendler zwischen zwei Welten. Eine Fahrt mit der 
Essener Straßenbahnlinie 107 offenbart das Gefälle zwischen Arm und Reich 
im Revier. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 17. August 2010.

Summary (2009). In: SICA/Dutch Center for International Cultural Activities 
(Hg.): European Year of Creativity and Innovation. Lecture Series: EUNIC’s 
Creative Cities. Amsterdam, S. 12-14.

Tayfur, Rusen (2010): Fremdes erlesen. Die deutsch-türkische ›Buchmesse Ruhr‹ 
geht in die fünfte Runde. Fikret Günes ist der Macher. Motto 2010: ›Liestan-
bul‹. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 22. Oktober 2010.

Wallace, Neil (2009): EUNIC’s Creative Cities Debate. In: SICA/Dutch Center for 
International Cultural Activities (Hg.): European Year of Creativity and Innova-
tion. Lecture Series: EUNIC’s Creative Cities. Amsterdam, S. 9-11.

Wettengl, Kurt/Fischer, Hartwig: Netzwerk RuhrKunstMuseen. In: Ruhrkunstmu-
seen/Ruhr.2010 (Hg.): Ruhrkunstmuseen. Die Sammlung. Ostfildern, S. 10f.

Wissenschaft, Kultur und Kunst (2010). In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 
10. September 2010 (Unsere Stadtteile: Süd).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Brücken bauen für die neue Metropole
Die Interkulturalität der ›Kulturhauptstadt Europas 

Ruhr.2010‹ in Planungsprogrammatik und Projektpraxis

Achim Prossek

Die ›Europäische Kulturhauptstadt‹ ist eine Initiative der Europäischen Kom-
mission, mit der die Vielfalt der Kulturen Europas abgebildet werden soll. 
Daher sind der Europabezug, die Internationalität und die Multikulturalität 
regelmäßig zentrale Themen in den Bewerbungen und im Programm der ›Kul-
turhauptstädte Europas‹. Diese Tendenz wird jedoch auch gestützt, weil die Ge-
sellschaften Europas vielfältiger geworden sind und sich dadurch die Felder von 
Kunst und Kultur ausdifferenziert haben. Austauschbeziehungen zwischen den 
Gruppen, Stilen und Arten werden daher immer wichtiger. Städte bilden die 
bevorzugte Arena für diesen interkulturellen Kulturansatz. 

Da immer mehr Bewohner Deutschlands einen nicht-deutschen Hinter-
grund haben, geht es auch bei deutschen Bewerbungen für die ›Initiative Kul-
turhauptstadt Europas‹ darum, deren Teilhabe zu erhöhen. Im Programm von 
Ruhr.2010 war dafür der Programmbereich ›Stadt der Kulturen‹ vorgesehen, der 
Interkulturalität ausdrücklich nicht auf den ethnischen Austausch beschränkt, 
sondern ein breites Kulturverständnis zugrunde gelegt hat. 

Die Perspektive, mit der hier auf die interkulturellen Aktivitäten der ›Kultur-
hauptstadt Ruhr‹ geschaut wird, ist eine geografisch-planerische. Sie ist dadurch 
gekennzeichnet, dass sie eine Veranstaltung wie das Kulturhauptstadtjahr als 
Instrument der Regionalentwicklung begreift. Großprojekte dieser Art werden 
seit längerem als Motoren für die Stadt- und Regionalentwicklung angesehen. 
Was die Kulturhauptstadt von einer Expo oder einer Olympiade unterscheidet, 
ist, dass sie auch mit ihrem Programm wirken möchte – im Ruhrgebiet findet 
das seinen sinnfälligen Ausdruck in dem offiziellen Motto ›Wandel durch Kul-
tur – Kultur durch Wandel‹. 

Ziele der Regionalentwicklung sind die Schaffung neuer Infrastrukturen, 
etwa von Museumsbauten, die Tourismusförderung, die Imageverbesserung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK172

und vor allem auch die Stärkung des innerregionalen Zusammenhaltes. Die-
ser ist gerade für das Ruhrgebiet von großer Bedeutung, da die Region keine 
offiziellen Grenzen kennt. Sie wird heute vor allem historisch über die gemein-
same montanindustrielle Geschichte der Städte gebildet. Die organisatorische 
Klammer ist der Regionalverband Ruhr, dieser benötigt jedoch eine starke und 
anerkannte Region für seine Legitimation. Der Regionalverband ist Hauptge-
sellschafter der Ruhr.2010 GmbH sowie der RuhrTourismus-Gesellschaft, den 
zwei Hauptakteuren des Kulturhauptstadtjahres. 

Der Regionalverband Ruhr betreibt seit 2005 auch den Versuch der Um-
benennung der Region in ›Metropole Ruhr‹. Hinter dem neuen Namen steckt 
nicht nur eine Debatte über die administrative Verfasstheit der Region, sondern 
auch über ihre Urbanität. Diese wird als defizitär empfunden, da das Ruhrgebiet 
die Merkmale der klassischen europäischen Metropole nur vereinzelt aufweist, 
was einen klaren Nachteil im Wettbewerb der Städte um Menschen und Kapital 
darstellt. In der Metropolendiskussion prallt also die traditionell von Minder-
wertigkeitsgefühlen geprägte regionale Identität auf die Anforderungen, die 
an Städte im globalen Wettbewerb gestellt werden. Das Kulturhauptstadtjahr 
Ruhr.2010 lässt sich vor diesen Hintergründen als ein Instrument des Struktur-
wandels, als Impulsgeber für die Ökonomie, als Imagefaktor und als regionales 
Verständigungsinstrument beschreiben.

Interkulturalität bezeichnet in diesem Beitrag Beziehungen zwischen den 
Kulturen. Diese sind kollektiv vorgeprägt und beeinflussen das Alltagshandeln 
ebenso wie die Identitätsbildung. Das Eigene und das Andere sind damit relati-
onale Größen, Verständigung und Anerkennung von Differenz gelten folglich 
als Leitmotiv (vgl. Sommer 2008). Dieser Beitrag wird sich zunächst knapp und 
sowohl auf einer theoretischen wie auch auf einer historischen Ebene mit dem 
Zusammenhang zwischen Interkultur und Stadt – insbesondere im Ruhrge-
biet – beschäftigen. Anschließend wird das Thema anhand von drei verschie-
denen methodischen Zugriffen näher definiert, die zunächst einen Einblick 
in die (interkulturelle) Konzeption des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres 
Ruhr.2010‹ bieten und diese Konzeption zugleich an den realisierten Projek-
ten überprüft. Erstens folgt die Analyse den offiziellen und programmatischen 
Verlautbarungen von Ruhr.2010 und fokussiert sie auf die Frage, wie sie ihre 
Ziele für das Themenfeld Interkulturalität und Stadt im Ruhrgebiet definiert. 
Zweitens werden die Ergebnisse eines Interviewblocks präsentiert, der einen 
Einblick in die Denk- und Arbeitsweise der Programmverantwortlichen gibt, 
wobei als Hintergrund für diese Interviews zuvor noch Daten zur kulturellen 
Teilhabe von Migranten referiert werden. Schließlich wird drittens am Beispiel 
dreier konkreter Projekte die praktische Umsetzung dieser programmatischen 
Entwürfe näher in den Blick genommen. Zuletzt werden die Erfahrungen und 
Berichte bilanziert und bewertet.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 173

Stadt und Integration.
Begründung und Ziel interkultureller Aktivität

Gelingende Integration ist eines der zentralen Themen von Politik und Gesell-
schaft, welches in den nächsten Jahren wegen der demografischen Situation 
(steigender Anteil von Kindern mit Migrationshintergrund) noch an Relevanz 
gewinnen wird. Städten kommt dabei eine besondere Funktion zu. Zwar rei-
chen die kommunalen Steuerungsmöglichkeiten nicht aus, um alle Defizite 
abzubauen, etwa Benachteiligungen auf dem Arbeitsmarkt, aber sie sind die 
Orte, an denen Integration möglich wird, da dort »strukturelle Prozesse und in-
dividuelle Verhaltensweisen in Wechselwirkung« (Häußermann/Läpple/Siebel 
2008: 313) treten. Es handele sich – so betonen Häußermann, Läpple und Sie-
bel – bei der Integration um einen sehr langen Prozess, welcher entscheidend 
für das Schicksal der Städte sei. Die soziale Integration gelingt, indem erstens 
eine strukturelle Integration erfolgt, welche die Teilhabe an Ressourcen und Po-
sitionen ermöglicht, und indem sie sich zweitens als eine kulturelle Integration 
durch die Übernahme von Normen und Regeln vollzieht (ebd.: 315). 

Das ›Europäische Kulturhauptstadtjahr‹ versucht, die von Häußermann, 
Läpple und Siebel beschriebenen Wechselwirkungen zwischen den strukturel-
len Prozessen und den individuellen Verhaltensweisen positiv zu beeinflussen. 
Mit seinem Stadt- oder Regionalbezug hat es zudem noch den Vorteil, die bevor-
zugte Ebene von Identifikation anzusprechen, welche mit Integration in einem 
engen Zusammenhang steht. Während der Nationalstaat für viele Migranten 
aus emotionalen oder politischen Gründen ein problematisches Identifikations-
angebot darstellt, identifizieren sich gerade jüngere Migranten häufig mit ihrer 
Stadt (vgl. Schiffauer 2004: 95). Die regionale Identifizierung als Berliner, Duis-
burger oder Ruhrgebietler ist für sie einfacher als die Annahme einer nationalen 
bzw. deutschen Identität, weil Städte eine offenere, weniger inklusive Identität 
besitzen. Die lokale Verankerung des Kulturhauptstadtjahres kommt also ihrem 
Bestreben nach Partizipation, Repräsentation und Integration zugute. Quenzel 
sieht darin die Möglichkeit des Fortschritts der kulturellen Integration Europas, 
welcher »auf dem Weg der Entnationalisierung von Kulturen und Identitäten« 
verlaufe. Sie folgert: »Diese Konzeption von Europa fordert weniger geglaubte 
Gemeinsamkeiten, sondern kommunizierende, aktive Akteure und Akteurin-
nen und leistet damit auch einen Beitrag zur Entstehung einer europäischen 
Zivilgesellschaft«. (Quenzel 2006: 68)

Zudem muss betont werden, dass Interkulturalität und Integration nicht 
konfliktfrei verlaufen müssen. Die Wahrscheinlichkeit von Konflikten ist im Ge-
genteil sehr hoch, für das Aushandeln eines Modus des Zusammenlebens sind 
Konflikte vielleicht sogar notwendig, denn Integration verläuft nicht gradlinig 
und eindeutig. Nüchtern stellt Schiffauer fest: »Identifikation und Opposition 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK174

sind die beiden Facetten des Ankommens.« (Schiffauer 2004: 98) Das unter-
streicht die hohe Bedeutung von Kommunikation. Es ist notwendig, offen und 
beweglich zu bleiben; dies gilt auch für die Kultur: »Kultur muss ein dynami-
sches, bewegliches Magnetfeld bleiben, sobald es sich verfestigt und kristalli-
siert, wird das zum Problem.« (Leggewie 2010: 223) Damit sind jedoch auch 
große Anforderungen an die Beteiligten verbunden. Das Kulturangebot muss 
eine starke Anziehungskraft haben, es muss dabei auf ein offenes Publikum 
treffen und der Anbieter muss eine entsprechende Ein- und Vorstellung besit-
zen. 

Interkulturalität und Multikulturalität in den
Schriften von Ruhr.2010

Um den Anspruch und die Ziele von Ruhr.2010 – insbesondere bezogen auf die 
Frage der Interkulturalität – zu ermitteln, erfolgt als erster Schritt ein Blick in 
die offiziellen Publikationen. In der Bewerbungsschrift, welche die Stadt Essen 
stellvertretend für die gesamte Region 2004 eingereicht hat, wird der Europabe-
zug der Bewerbung eng mit dem Thema Migration verknüpft. Der Tenor ist: Für 
das Ruhrgebiet spreche, wo es herkommt und was es geleistet hat. Es wird als 
Modell für Europa angesehen: »Das Ruhrgebiet ist Europa im Kleinen. Es wur-
de durch Einwanderung aus allen europäischen Ländern geprägt. In seiner Ge-
schichte hat es Erfahrungen gemacht und Kompetenzen gesammelt, von denen 
der ganze Kontinent auf dem Weg zur Einheit profitieren kann.« (Stadt Essen 
2004: 3) Es folgt die Konkretisierung, welche die Industrialisierung und auch 
Deindustrialisierung der Region als sozialen Prozess beschreibt. Das heißt, die 
Auswirkungen auf die Menschen in ihrer regional vergemeinschafteten Form 
werden betont:

Die besonderen sozialen Begabungen, die sich als Ergebnis dieses Lernprozesses 

herausgebildet haben und in dem inzwischen zum Kult avancier ten Ruhr-Idiom ihren 

Ausdruck gefunden haben, sind Toleranz, Gelassenheit und die ruhrgebietsspezifische 

Fähigkeit, vermeintlich Unvereinbares miteinander zu vereinbaren. Auf dem Weg zur 

Kulturhauptstadt Europas 2010 wird das Ruhrgebiet sich seiner Qualitäten als Einwan-

derungsregion noch bewusster werden und das Zukunftsbild einer europäischen ›Stadt 

der Kulturen‹ entwerfen. (Ebd.)

Der Terminus ›besondere soziale Begabungen‹ verweist auf historisch erworbene, 
spezifische oder jedenfalls typische Kompetenzen im Umgang miteinander und 
mit dem Anderen. Der Text nennt vor allem »Toleranz« und »Gelassenheit« als 
Voraussetzungen dafür, Widersprüchlichkeiten auszuhalten. Diese Begabungen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 175

als spezifische Form des Sozialen werden als die eigentliche Stärke des Ruhrge-
biets angesehen: »Wichtiger als die ›äußere Gestalt‹ repräsentativer Bauten wird 
die ›innere Form‹ der sozialen Konstruktion der Identität des Alltags und Solida-
rität der Arbeit.« (Pankoke 2006: 72) Es scheint eine Art Kollektivcharakter zu 
geben, welcher der Region Qualität verleiht und auf den man bauen kann.

Das sogenannte Skizzenbuch, die Vorabveröffentlichung zur Bewerbung des 
Ruhrgebiets im Jahre 2003, behandelt die Migrationsgeschichte noch ausführli-
cher. Die verschiedenen Einwanderungsschübe zwischen 1872 und 1973, getra-
gen von Arbeitsmigranten, Flüchtlingen und Gastarbeitern, werden erwähnt. 
Mehr als jeder zehnte Einwohner, so wird festgehalten, hat heute keinen deut-
schen Pass, insgesamt über 550 000 Menschen (vgl. Bewerbungsbüro 2003: 
26). In diesem Passus wird die enge Verflechtung von Migrationen, europäi-
scher Geschichte und der Entwicklung der Region über ein Jahrhundert hinweg 
deutlich. Bei der Migrationsgeschichte des Ruhrgebiets handelt sich allerdings 
um kein rein europäisches Phänomen. Dies zeigt sich beispielsweise in einem 
anschaulichen Vergleich, den Lutz Niethammer bereits früher zur Illustration 
der Größe und Intensität der Migration im Ruhrgebiet geliefert hat: Der schwer-
industrielle Boom bewirkte im Ruhrgebiet, so Niethammer, »die Ausbildung 
eines Einwanderungslandes, das man sich heute wohl am ehesten vorstellen 
kann, wenn man an die Erdölemirate am Persischen Golf denkt«. (Niethammer 
1984: 237)

Vom Skizzenbuch zur Bewerbungsschrift wurde der Absatz über die Migratio-
nen und die kollektive Erfahrung und individuellen Kompetenzen gekürzt, aber 
sein Inhalt im Wesentlichen beibehalten. In den späteren Schriften, also nach 
der Ernennung 2006, ist von den sozialen Begabungen nicht mehr die Rede. 
Das Wort ›Begabungen‹ kommt im ersten Programmbuch, dem Buch eins, nur 
noch einmal vor, im Zusammenhang mit der Baukultur. Allerdings spielt das 
Soziale weiterhin eine große Rolle, und es wird von Alltagskultur gesprochen. 
Man kann theoretisch die Begabungen als Teil der Alltagskultur ansehen, auch 
wenn sie sich mehr auf die Kommunikation und den Umgang miteinander 
beziehen als der Begriff Alltagskultur. Dennoch hat eine signifikante Verschie-
bung stattgefunden: Anstelle der weiteren Befragung der eigenen Geschichte 
und der Spezifizierung der Fähigkeiten ist, so scheint es, eine Verallgemeine-
rung getreten. 

In einem zweiten Sinn wird Interkulturalität in den programmatischen 
Schriften thematisiert: als Austausch zwischen den unterschiedlichsten Kultu-
ren und Kulturformen. Die Metapher, die dafür verwendet wird, heißt ›Brücke‹. 
Dazu lautet es im ersten Programmbuch:

Die Welt ist ein globales Dorf und die Metropole Ruhr liegt mittendrin. Brücken bringen 

Leute verschiedenster Herkunft, Religion und Lebensweise einander näher. Sie schaf-

fen Netzwerke zwischen Städten und Institutionen, Vereinen und Initiativen hier wie in 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK176

Europa. Durch Kunst, Musik, kulturelle Bildung, Sport und Austausch entstehen Verbin-

dungen über die Grenzen hinweg. (Ruhr.2010 2008: 96)

Hier wird Kultur als mobile, sich über Grenzen jeglicher Art hinwegsetzende 
Kraft verstanden, durch welche interkulturelle Netzwerke geknüpft werden. 
Räumlich bezieht sich dies sowohl auf die Region, in der sich die innerregionale 
Zusammenarbeit intensivieren soll, um dadurch den regionalen Zusammenhalt 
zu stärken und die regionale Identität zu festigen, als auch auf die interregionale 
Zusammenarbeit mit anderen Regionen in Deutschland, Europa und der Welt. 
Dieser Gedanke fand seine praktische Umsetzung etwa im ›Twins-Projekt‹, wel-
ches mit den Partnerstädten aller Ruhrgebietsgemeinden über hundert Projekte 
initiierte, woran gut 1 700 Projektpartner beteiligt waren. 

Inhaltlich eng verbunden mit der Idee des Brückenbauens zwischen Kul-
turen jeglicher Art und Herkunft ist der Aspekt der kulturellen Vielfalt. In der 
›Stadt der Kulturen‹ sollten verschiedenste Kulturformen und -formate gleich-
berechtigt im Programm stehen. Damit war gleichzeitig der Anspruch verbun-
den, unterschiedliche Kulturen als Adressaten zu gewinnen. Der Erfolg dabei 
wurde vorab als Gradmesser für die Nachhaltigkeit des Kulturhauptstadtjahres 
bestimmt:

Der Er folg und die Beständigkeit der Kulturmetropole Ruhr wird in entscheidendem 

Maße […] davon abhängen, […] wie die Kultur […] in den Köpfen der Entscheider aus-

sieht: Wen sehen und berücksichtigen sie als Publikum? Welche Faktoren beeinflus-

sen die Gestaltung des Repertoires? Welche Strategien entwickeln sie zur Gewinnung 

eines neuen, bislang vernachlässigten potenziellen Publikums – die Einwanderer? 

Um nichts anderes als die Zukunftsfähigkeit unserer Einrichtungen geht es in der De-

batte, die mit ›Interkulturelle Öffnung‹ überschrieben wird […]. Woher sonst sollen die 

zukünftigen Besucher der Theater, Konzerthäuser und der soziokulturellen Zentren kom-

men, wenn nicht mitten aus unserer sozial, ethnisch und religiös heterogenen Stadtge-

sellschaft? (Ruhr.2010 2008: 96)

Einwanderer werden als diejenigen Adressaten der Kultureinrichtungen ver-
standen, ohne die Kultureinrichtungen keine Zukunft haben werden. Sie wer-
den zuvorderst als Publikum angesehen, was ihnen eine passive Rolle zuweist. 
Kulturpolitisch wird hier ein Legitimitätsdiskurs der Kultureinrichtungen ver-
handelt: Stellen sie sich der gesellschaftlichen Wirklichkeit, den veränderten 
demografischen Bedingungen? Unterstellt wird damit auch ein Versäumnis 
bisheriger Kulturpolitik. Die Kulturhauptstadt will die Neuausrichtung der Kul-
tureinrichtungen fördern. Schon bevor das Programm festgelegt war, waren ers-
te Auswirkungen spürbar: Der Umsetzungsbericht zur interkulturellen Arbeit 
der Stadt Essen im Jahre 2007 vermerkt bereits den positiven Einfluss des kom-
menden Kulturhauptstadtjahres auf die städtische Integrationspolitik; sie habe 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 177

das Publikum für den Zusammenhang zwischen Kultur und Integration weiter 
sensibilisiert (vgl. Stadt Essen 2007: 193). 

Das zweite wichtige und angesprochene Anliegen sind die Bemühungen, 
die Vielfältigkeit der Stadtgesellschaft abzubilden. Repräsentationspolitiken ha-
ben in nahezu allen Bereichen in den letzten Jahren an Bedeutung gewonnen, 
die öffentliche Sichtbarkeit ist ein Anliegen vieler Ethnien und Gruppen, da sie 
erst die Teilhabe am gesellschaftlichen Leben ermöglicht. Die programmatische 
Verknüpfung von Repräsentieren und Vernetzen wurde bereits im Vorfeld, mit 
Blick auf die anderen deutschen Bewerberstädte, gelobt: »Das Spannende an der 
Netzwerkprogrammatik der Stadt Essen lag dabei vor allem in der Verbindung 
der Repräsentations- mit der Vernetzungsfunktion.« (Quenzel 2006: 66) Dabei 
besteht durchaus die Gefahr, dass Exklusions- oder Inklusionsmechanismen in 
Gang gesetzt werden, ob von der Mehrheitsgesellschaft oder von Communities. 
Temporär mag das zweckmäßig sein, für das langfristige Ziel des Zusammenle-
bens ist dies jedoch kontraproduktiv. 

Diese Ausschlussmechanismen müssen somit in den Blick genommen wer-
den. Nur so lässt sich, argumentiert Peter Marcuse (2008: 26), die Stadt als 
Ganzes betrachten und die Frage beantworten, »welche Art von Stadt man sich 
überhaupt wünscht, in der man Individuen heimisch machen möchte«. Kultur 
hat das Potenzial, Antworten darauf zu finden: 

Was man sich wünschen sollte, ist, einen allseitigen und allgemeinen Nutzen aus den 

Unterschieden zu ziehen, sprich wir sollten die Bereicherungen maximieren, die solche 

kulturelle Vielfalt sowohl für die Eingeschlossenen als auch für die Ausgeschlossenen 

mit sich bringt. (Ebd.: 25)

Es muss betont werden, dass das, was hier positiv und umstandslos umsetzbar 
klingt, erhebliches Konfliktpotenzial birgt: Leggewie und Zifonun weisen auf 
die Eigenart von Kultur und ihre Neigung zur »Sprengung von scheinbar fes-
ten Deutungsmustern und Sinnkonstruktionen« hin. Sie stellen fest: »Aus der 
Sphäre der Kultur ist nicht Disziplinierung, sondern Freisetzung von ›Sinn‹ zu 
erwarten, auch um den Preis riskanter ›Sinnkrisen‹.« (Leggewie/Zifonun 2010: 
15) Der Hinweis auf diese potenziellen Erschütterungen ist auch wegen der Ziel-
vorgabe der Ruhr.2010 GmbH wertvoll, der Region eine neue Identität zu ver-
schaffen, sie in eine Metropole zu transformieren. Die Produktion von Sinnkri-
sen und Neuvergewisserungen müsste so gesehen als Ziel im Mittelpunkt der 
Arbeit stehen, die Identität der ›Metropole im Werden‹ würde auf diese Weise 
künstlerisch-diskursiv verhandelt. Schaut man in die Programmschriften, ist 
jedoch von dieser Notwendigkeit nicht viel zu bemerken. Das liegt aber offen-
bar nicht daran, dass es bereits eine konkrete Vorstellung von der Metropole 
gäbe, welche man nicht mehr erschüttern möchte. Vielmehr hat Ruhr.2010 den 
Wunsch nach Einheit und regionalem Zusammengehörigkeitsgefühl ins Zent-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK178

rum gestellt und ist bestrebt, Gemeinsamkeiten zu betonen und zu verstärken. 
Der produktive Dissens ist daher kein Leitgedanke.

Ein kurzer Vergleich mit der unterlegenen Bewerberstadt Köln ist aufschluss-
reich. Auch in der Bewerbung der Stadt Köln zur ›Kulturhauptstadt 2010‹ spie-
len die Migrationsgeschichte und die kulturelle Vielfalt eine große Rolle in der 
Beschreibung der 2000-jährigen Stadtgeschichte: »Diese Entwicklung macht 
Köln zu einem gewachsenen Ort der Migration – gegenwärtig leben hier Men-
schen aus 181 Nationen.« (Stadt Köln 2004: I, 21) Nicht ausgespart wird, dass 
diese Geschichte auch andere Phasen kannte: Pogrome und Vertreibungen vor 
allem der Juden vom Jahr 1096 bis zum Nationalsozialismus werden in mehre-
ren Absätzen thematisiert. 

Man entdeckt hier unschwer Ähnlichkeiten mit der Bewerbung des Ruhrge-
biets: Auch Köln möchte »eine Brücke zwischen den Kulturen und Religionen 
Europas« schlagen (Stadt Köln 2004: II, 7). Die Gesamtzahl der ansässigen Na-
tionen wird von beiden erwähnt (Köln führt hier leicht). Ebenso reklamieren 
beide das Entstehen der Stadtgesellschaft aus der Migration. Insgesamt zeich-
net sich die Bewerbung Kölns durch ein hohes Bewusstsein für den multikul-
turellen Alltag aus. Indem die Stadtgeschichte nicht einseitig positiv dargestellt 
wird, gewinnt die Bewerbung an Glaubwürdigkeit. 

Kulturelle Interessen und Teilhabe von Migranten.
Empirische Befunde

Um die Bemühungen von Ruhr.2010 besser einschätzen zu können, hilft ein 
Blick auf die Interessen und Einstellungen von Migranten zu Kultur und dem 
kulturellen Leben. Auch wenn die Bemühungen im Themenfeld Interkultur 
sich nicht ausschließlich auf Ethnien beziehen, so ist es doch ein Hauptanlie-
gen, den kulturellen Austausch und die Teilhabe von Migrantinnen und Migran-
ten am Kulturleben zu fördern – Letzteres sowohl als Zuschauer wie als Akteur. 
Die zehnte Mehrthemenbefragung des Essener Zentrums für Türkeistudien 
gibt auch dazu Auskunft (vgl. Sauer 2009). Ergänzend werde ich Ergebnisse 
der Studie zur kulturellen Vielfalt in Dortmund heranziehen (vgl. LDS NRW 
2008), so dass sich ein komprimiertes, aufschlussreiches Bild der Interessen, 
Wünschen und Einstellungen ergibt.

Das erste und wichtigste Ergebnis ist, dass Migranten insgesamt seltener 
Kulturveranstaltungen besuchen, selbst dann, wenn sie ein großes Interesse be-
kunden (vgl. LDS NRW 2008: 3). Beliebte Freizeitbeschäftigungen sind solche 
des privaten Bereiches, etwa Musik hören und Besuche, aber auch Stadt- und 
Einkaufsbummel (vgl. Sauer 2009: 199). Wenn Kulturveranstaltungen besucht 
werden, stehen Kinobesuche ganz oben, Besuche von klassischen Kulturveran-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 179

staltungen wie Konzerte, Ausstellungen, Museen, Theateraufführungen oder Le-
sungen stehen jedoch ganz unten. Ein höherer Bildungsgrad ist ausschlaggebend 
für ein höheres Interesse an Kulturangeboten, aber auch Alters- und Generati-
onseffekte. Diese sieht Sauer insgesamt als wirkungsvoller an als die ethnische 
Zugehörigkeit. Das gilt auch für den Umstand, dass diejenigen, die in engerer In-
teraktion mit der Mehrheitsgesellschaft stehen, größeres Interesse an deutschen 
Kulturveranstaltungen zeigen (vgl. ebd.: 204f.). Der Faktor ›allgemeines Kulturin-
teresse‹ hat einen größeren Einfluss auf den Besuch von Kulturveranstaltungen 
als die Frage, ob es sich um ›deutsche‹ oder ›türkische‹ Kultur handelt (vgl. ebd.: 
212). Die stark Interessierten zeigen sich auch zufriedener mit dem Kulturangebot 
als die weniger Interessierten (vgl. ebd.: 219). Die bevorzugten Informationswege 
sind Mund-zu-Mund-Propaganda (59 % bei türkischen, 44 % bei deutschen Kul-
turveranstaltungen), das Fernsehen (33 %/22 %), Plakate/Aushänge (20 %/22 %) 
und die Zeitung (23 %/17 %). Prospekte und Flyer spielen mit 10 % bzw. 8 % und 
Stadtmagazine mit weniger als 2 % keine große Rolle bei der Informationsbe-
schaffung (vgl. ebd.: 226). Die LDS-Studie zeigt ergänzend unterdurchschnittliche 
Informationsaktivitäten der Dortmunder speziell mit türkischem Zuwanderungs-
hintergrund, welche die größte Gruppe unter den Migranten stellen (vgl. LDS 
NRW 2008: 77f.). Zuletzt sei hier angeführt, wie die Wirksamkeit des kulturellen 
Austausches von den befragten türkeistämmigen Migranten in NRW bewertet 
wird: 51 % glauben an die Verbesserung des alltäglichen Miteinanders, 48 % an 
die Verbesserung der Beziehungen zwischen den Ländern (vgl. Sauer 2009: 230). 
Die höhere Identifikation mit Deutschland steigert den Glauben an den Einfluss 
von Kultur (vgl. ebd.: 233).

Diese Ergebnisse sind sowohl für die Absichten als auch für die konkrete 
Umsetzung der ›Kulturhauptstadt Ruhrgebiet‹ aufschlussreich: Die eingangs 
festgestellte unterdurchschnittliche Teilhabe von Migrantinnen und Migranten 
stützt das Anliegen, sie stärker in das kulturelle Leben einzubinden. Dass dies 
schwierig zu erreichen ist, liegt auch an den Präferenzen hinsichtlich der bevor-
zugten Veranstaltungsformen, bei denen typische Hochkulturformate schlecht 
abschneiden, während die Neuen Medien wie Film oder Computer stark genutzt 
werden. Da der ethnische Hintergrund nicht als entscheidende Ursache für den 
unterdurchschnittlichen Kulturveranstaltungsbesuch ausgemacht wurde, wird 
die Ruhr.2010 direkt mit der Situation der schlechteren Bildungsabschlüsse von 
Migranten konfrontiert. 

Es war also ein wichtiges Ziel des Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010, ein 
grundsätzliches Interesse an der Kultur zu wecken, zumal deren positive Aus-
wirkungen auf die Teilhabe am gesellschaftlichen Leben nachgewiesen werden 
konnten. Knapp die Mehrheit der Befragten geht von einer positiven Auswir-
kung von Kultur auf das allgemeine Zusammenleben aus. Dieses Anliegen der 
Kulturhauptstadt stützt sich somit auf die Erfahrung gelingender Integration.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK180

Interkultur aus der Sicht der Ruhr.2010-
Verantwortlichen

Im Folgenden wird die Untersuchung des Selbstverständnisses der Ruhr.2010 
GmbH und ihrer Projekte bezogen auf ihre Interkulturalität noch weiter ver-
tieft, wobei es sich methodologisch nun um die Auswertung teilstandardisierter 
Leitfadeninterviews handelt. Hierzu haben Programm- und Projektverantwort-
liche Auskunft gegeben über die Bedeutung von Interkulturalität und die Erfah-
rungen aus der täglichen Arbeit. Die Interviews ermöglichen somit Einblicke 
in die Denk- und Arbeitsweise der Organisatoren.1 Die Gesprächspartnerinnen 
von Ruhr.2010 waren Aslı Sevindim (S), künstlerische Direktorin der ›Stadt der 
Kulturen‹, Ria Jansenberger (J), Projektleiterin von ›Twins2010‹ und Susanne 
Puchberger (P), Projektleiterin des ›Melez‹-Festivals. Dem Kapitel folgt ein 
Blick auf die Projektrealisierung anhand von drei Beispielen.

Wie wird der Anspruch des Themenbereiches ›Stadt der Kulturen‹ von der 
Ruhr.2010 GmbH selbst definiert? Es gibt dazu eine gemeinsame Sichtweise: 
Die Kulturhauptstadt will einen »Raum schaffen« (J), um die »Vielfalt abzubil-
den« (S), »Kulturen sichtbar zu machen« (P), in dem Bewusstsein, dass darin 
ein » Reichtum« (J) liegt.

Abbilden der Realität, nach Jahren und Jahrzehnten der Versäumnisse in die Puschen 

kommen und klar sehen, dass es eine gesellschaftliche Realität gibt, das ist die kultu-

relle Vielfältigkeit, nicht nur ethnische Vielfältigkeit […]. Wir haben auch eine soziale 

Vielfältigkeit, die nicht nur sehr spannend ist, sondern auch eine große Herausforde-

rung ist. (S) 

Jansenberger erinnert an die tragende Rolle von Migranten beim Wiederauf-
bau Deutschlands und plädiert für kulturpolitische »Gerechtigkeit« und eine 
»Politik der Wertschätzung«. Sie sieht in der bundesrepublikanischen Vergan-
genheit Versäumnisse auf beiden Seiten, jedoch könne sich die Gesellschaft 
immer weniger erlauben, diese Fehlentwicklungen fortzuführen. Die demogra-
fisch-soziale Realität erzeugt einen Handlungsdruck, Interkulturalität sei daher 
ein »Zukunftsthema« (S), dem man sich widmen müsse. »Es geht darum, zu 
sagen, wie selbstverständlich eigentlich viele Dinge schon sind, und so ist es 
auch nicht weiter aufregend, dass so jemand wie ich, türkeistämmig, halt auch 
den Bereich Literatur verantwortet oder Geschichtskultur.« (S) Aus diesen Äu-
ßerungen spricht ein gesellschaftspolitischer Anspruch, der an anderen Stellen 

1 | Die Interviews wurden vom Autor als teilstandardisier te Leitfadeninterviews für die-

sen Beitrag geführt und werden hier erstmals veröffentlicht. Alle interviewten Personen 

waren mit der Namensnennung einverstanden. Vgl. zu den Zeitpunkten der Interviews: 

Prossek 2010a-f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 181

explizit angesprochen wird: »Kultur hat mit Bewusstsein für Gesellschaft zu 
tun.« (S) Susanne Puchberger ergänzt: 

Für mich ist ein Festival der Kulturen kein Happy-Beppy-Wir-sind-jetzt-alle-Multikulti-

Superding, sondern es muss ganz klar einen gesellschaftspolitischen Anspruch haben. 

[…] Ein Festival der Kulturen muss politisch oder gesellschaftspolitisch sich auch ir-

gendwie positionieren. Und genau diese Fragen stellen. Das machen wir natürlich schon 

auch im Rahmen des ›Melez‹-Labors. […] Das machen wir heuer ja auch wieder, wir ge-

hen wieder nach Duisburg-Marxloh, in die Dortmunder Nordstadt. Wir hinter fragen na-

türlich schon auch, wie dort das Zusammenleben funktionier t oder nicht funktionier t, 

und wie das zukünftig aussehen kann, oder wie sich solche Quartiere entwickeln, entwi-

ckeln sollen vielleicht auch.

Verschiedene Formate ermöglichen also, den unterschiedlichen Ansprüchen 
gerecht zu werden. Die benachteiligten Stadtquartiere werden als Erfahrungs-
orte und Schnittstellen begriffen, sie sind städtebaulich definierte Lernorte – 
wenn man Orte von Begegnung und Austausch als Lernorte bezeichnet.

Alle drei Interviewten betonen den Vernetzungsgedanken, nach außen wie 
nach innen, und nicht nur zwischen den Ethnien, sondern auch zwischen den 
Religionen und verschiedenen Kultursparten. Die Erfahrung lehre, dass gerade 
die selbsternannte anspruchsvolle spartenbezogene Kultur, die vorgibt, Werte 
zu schaffen, dadurch die Menschen eher trennt als verbindet. Die Grenzen zwi-
schen den Sparten lösen sich aber immer mehr auf. Kultur wird dynamischer 
und hybrider (vgl. J). Auf der Ebene der Alltagskultur sei dies gut umzusetzen, 
weshalb ihr im Bereich ›Stadt der Kulturen‹ eine tragende Rolle zugekommen 
sei. Ihre Stärken: Viele Menschen könnten sich in einen ummittelbaren Bezug 
setzen, es gebe Spielraum und gleichzeitig viele Gemeinsamkeiten (vgl. J). Dies 
wird etwa im Bereich des gemeinsamen Singens deutlich, wo die Vielfalt an 
Melodien, Rhythmen und Sprachen ein Wechselspiel von Eigenständigkeit und 
Gemeinsamkeit ermöglicht. 

Zwischen der politischen Bedeutung des Themenfeldes ›Stadt der Kulturen‹ 
und seiner praktischen Behandlung existiert offenbar ein Spannungsverhältnis. 
Zudem werden spezifische Organisationsprobleme offenbar. Für die Politik hat 
›Stadt der Kulturen‹ einen hohen Stellenwert, das Themenfeld ist ein »Aus-
hängeschild«, bei dem es den Organisatoren »immer darum ging, sich nach 
Außen auch präsentieren zu können als die Region, die sich integrativ, interkul-
turell als internationale Metropole präsentieren kann. Und eben diese ganzen 
zukünftigen Fragen von diesem schönen Themenfeld Migration, Integration, 
ein attraktives Programm dem gegenüberstellen kann.« (J) Die Funktion als 
Aushängeschild bezieht sich also auf zweierlei: auf die politische Legitimation 
der gesamten Kulturhauptstadt, die durch das Themenfeld erreicht wird, weil 
sie sich damit gesellschaftlichen Fragen widmet und nicht nur einen elitären 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK182

Kreis anspricht. Und auf die Außendarstellung, auf Werbung und Repräsen-
tation: Man demonstriert Weltoffenheit, Internationalität und Metropolitanität 
und kommt damit den strategischen Bemühungen des Regionalverbands Ruhr 
nahe. 

Interkulturalität wird in den Programmkonferenzen als ›Querschnittsaufga-
be‹ definiert. Das entspricht der Tatsache, dass sie nicht auf bestimmte Themen 
oder Sparten beschränkt ist. Es hatte aber auch zur Folge, dass dem Programm-
bereich dort, wo es internationaler oder multikultureller wurde, automatisch die 
Verantwortung übertragen wurde, unabhängig vom eigentlichen Thema. Der 
konkrete Umgang mit dem Themenfeld wird noch aus einem weiteren Grund 
als ambivalent erlebt: Parallel zur offiziellen Wertschätzung gibt es eine zweite 
Sichtweise auf Interkulturalität, die sich etwa auch bei der Behandlung des The-
mas durch Journalisten zeigt. Sevindim schildert eine typische vorurteilsbelade-
ne Einschätzung: »Ist das nicht dieses Gedöns und gut Gemeinte? Da sind auch 
Journalisten nicht vor gefeit, da sind auch unsere eigenen Leute teilweise nicht 
vor gefeit.« Auch Puchberger hat diese Erfahrung gemacht: 

Dem widmet man sich halt auch. Gehört halt auch dazu. Also, es wird nicht so richtig als 

Kunst und Kultur betrachtet […]. Das hat immer so ein bisserl was, ich sag’s jetzt ganz 

böse, sozusagen was von Gutmenschenprojekt. Das muss man halt machen. Das ist 

auch bei Frauen- und Genderprojekten ganz oft so, oder Sozialprojekten.

Diese Erfahrung bezieht sich ausdrücklich nicht nur auf die ›Kulturhauptstadt 
Ruhr‹, sondern auch auf ›Linz 2009‹ und andere Festivals, bei denen Puchber-
ger mitgearbeitet hat. Es besteht im Bereich Interkulturalität offenbar die Ge-
fahr, dass der gesellschaftlich-politische Anspruch die künstlerische Ambition 
überdeckt, dass der Bereich sowohl im künstlerischen als auch im politischen 
Bereich stark um Anerkennung kämpfen muss. Dies wiegt umso schwerer, als 
ihm gegenüber Ressentiments vorherrschen, wie die Äußerungen von Sevin-
dim und Puchberger nahelegen.

Interkulturelle Projekte lassen sich selbst dann nicht reibungslos oder 
wunschgemäß umsetzen, wenn die Geschäftsführung dahintersteht. So wird 
dem Geschäftsführer Oliver Scheytt attestiert, dass Interkulturalität eine »Her-
zensangelegenheit« (J) für ihn sei. Für diese Einschätzung spricht sein lang-
jähriges Engagement in der ›Kulturpolitischen Gesellschaft‹ zu diesem Thema. 
So berichtet er schon 2003, dass die Gesellschaft bereits seit einigen Jahren 
Lösungen zum Schließen der »kulturpolitischen Leerstelle« Interkultur suche 
(Scheytt 2003: 12). Trotzdem scheint ein Sachzwangregime zuungunsten der 
Interkulturalität den Alltag zu bestimmen: Die Personalstrukturen (z.B. die Be-
rücksichtigung von Sprachkompetenzen) und die Arbeitsweise der Ruhr.2010 
GmbH seien auf die besonderen Anforderungen nur unzureichend ausge-
richtet worden. »Und das war nicht, dass die Leute nicht bereit dazu gewesen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 183

wären, sie waren nur überfordert damit.« (J) So wird das Fehlen eines multi-
kulturellen Marketingkonzeptes bedauert, ohne dass dafür eine klare Ursache 
benannt werden könnte: 

Interkultur ist ein Aushängeschild, aber wenn es dann um die tatsächliche Organisati-

onsstruktur geht, dann gibt es immer wichtige Gründe, warum man das doch nicht er fül-

len kann. Die du auch alle verstehen kannst, du verstehst, wieso es dazu kommt. Nur ist 

es gleichzeitig eine Schwierigkeit, und es ist dann kein Wunder, das manche Botschaft 

die türkische Community, die russische oder polnische oder […] serbische Community 

nicht erreicht. (J) 

Ein Ausweg wird teilweise im stärkeren personellen Einsatz der Leitungsebene 
gesehen, der zumindest die mediale Aufmerksamkeit stärker auf Interkultura-
lität lenken könnte, weil diese zu spektakulären Großveranstaltungen tendiere 
und auf Einzelpersonen fokussiere. Bei insgesamt mehreren tausend Veranstal-
tungen seien jedoch Kompromisse unausweichlich gewesen.

Eine spezifische Problematik aus der Sicht der Organisation ergibt sich im 
Bereich der interkulturellen Projekte auch durch die Projektpartner. In dem Be-
reich würden häufiger nichtprofessionelle Veranstalter agieren als in anderen, 
denen es zum Teil an grundlegenden Kenntnissen hinsichtlich der Projektab-
wicklung fehlt. Damit sei ein höherer Aufwand verbunden. Manche Projekte 
konnten überhaupt nur durch personalintensives Eingreifen von Ruhr.2010 
stattfinden. Diese Übernahme von Arbeit habe die knappen Kapazitäten zusätz-
lich belastet und erschöpft (vgl. J). Bereits die allgemeine Kommunikation erfor-
dere bei interkulturellen Projekten einen höheren Personal- und Zeitaufwand 
als etwa im Bereich Baukultur, wo man mit professionell agierenden Büros zu-
sammenarbeiten könne. Hinzu kommt die »Hemmschwelle Kulturhauptstadt« 
(P), weil mit dem Label ein Anspruch an Kunst und Kultur assoziiert wird, der 
Scheu hervorruft. Das verstärkt die aus den Studien bekannten Schwierigkei-
ten, die gewünschten Zielgruppen, die ja nicht zu den kulturaffinen zählen, 
überhaupt zu erreichen, ob als aktive Teilnehmer oder als passives Publikum. 

Auch zum Ruhrgebiet wird Interkulturalität in Bezug gesetzt. Für die von au-
ßen kommende Puchberger erscheint der Umgang der verschiedenen Kulturen 
miteinander im Ruhrgebiet als sehr harmonisch, als im Alltag angenehm und als 
besser als in anderen Regionen Europas – insgesamt somit als vorbildlich. Prak-
tisch gesehen seien die Größe und dezentrale Struktur jedoch auch nachteilig: 
Man verpasse zu viel, erreiche vieles zu schlecht. Die Folge dieser Struktur ist 
auch eine starke lokale Verhaftung der Bevölkerung, wie Jansenberger feststellt: 
»Also, da ist die Flexibilität nur bei wenigen sehr sehr groß, dass die überhaupt 
mitkriegen, was in den anderen Städten an Kulturprogramm überhaupt stattfin-
det.« Allerdings habe die Kulturhauptstadt diese starre Orientierung ein wenig 
aufgebrochen. Sevindim stellt als einzige ausdrücklich einen Zusammenhang 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK184

zwischen der Kulturpolitik, der Region und ihrer Identität her. Die grundsätz-
liche Frage, warum man Kulturangebote mache, ziele auf die Konstitution der 
Gesellschaft. »Es ist Teil von Identitätsbildung, es ist Teil von gesellschaftlicher 
Identität, hier erst recht von regionaler Identität. […] Wo die berührt wird, wird 
der Bereich kulturelle Vielfalt spannend.« Sie begreift dies, ausdrücklich auch 
der öffentlichen Gelder wegen, als Legitimitätsdebatte. Indem sie einschiebt, 
dass sie Kunst dafür nicht instrumentalisieren wolle, verdeutlicht sie noch ein-
mal den oben beschriebenen Konflikt, eine Balance zu finden zwischen dem 
gesellschaftspolitischen Anspruch interkultureller Veranstaltungen einerseits 
und dem künstlerischen Anspruch andererseits. Mit dem breiten Kulturbegriff 
und dem Schwerpunkt auf der Alltagskultur glaubt Sevindim, den für die Re-
gion angemessenen Umgang gefunden zu haben. Ruhr.2010 habe kein großes 
Provokationsbedürfnis in der Region verspürt. Das Ruhrgebiet wurde als orga-
nisatorische Herausforderung begriffen, der Anspruch bestand darin, regionale 
Gemeinsamkeiten zu betonen und Netzwerke aufzubauen. 

In dieser Lesart folgt Ruhr.2010 mehr der planerischen Perspektive der Regi-
onsbildung durch gemeinsames Handeln und Zielsetzen, was heißt, dass Kul-
tur nur ein Mittel ist, und weniger der kulturwissenschaftlichen Perspektive, die 
Kultur für essenziell hält, weil sie produktive Sinnkrisen erzeugt. Dabei ist das 
Kulturhauptstadtprogramm keineswegs harmlos oder harmoniesüchtig gewe-
sen. Als Leitidee hat dieses Verständnis von Kultur jedoch nicht fungiert. Es wäre 
spannend, muss aber hier unbeantwortet bleiben, inwieweit man zwischen dieser 
Haltung und der Mentalitätsgeschichte der Region eine Verbindung beschreiben 
könnte. Die Existenz einer solchen Verbindung erscheint vor allem als schlüssig, 
weil die Region seit Jahrzehnten um Einigkeit und Anerkennung ringt.

Bleibt die Frage nach der Nachhaltigkeit der Kulturhauptstadt aus der Sicht 
der Organisatorinnen. Viele Projekte sollen fortgeführt werden, aber Puchberger 
ist skeptisch, weil die finanzielle Absicherung noch fehlt. Um diese herzustellen 
bedarf es einer politischen Willensbekundung zur Fortführung der regionalen 
Kulturarbeit, die institutionell geregelt werden muss (vgl. J). Sevindim und Jan-
senberger weisen auf die Lernprozesse hin, die durch die vielen Projekte und 
Kooperationen entstanden seien. Diese Erfahrungen und dieses Wissen blieben 
und seien zukünftig einsetzbar, zukünftig sei vieles einfacher zu organisieren. 
Eine Hoffnung ist, der Abwanderungsbereitschaft junger, kreativer Menschen 
mit der Kulturhauptstadt etwas entgegenzusetzen: »Die, die hier sind, sollen 
einen Mehrwert davon haben« (S) – ob als Akteure oder als staunende, begeis-
terte Besucher. Jansenberger verweist auf die tausenden Teilnehmer an den 
›Twins-Projekten‹, auf den von ihnen gesammelten Erfahrungsschatz, auf die 
Bereicherung, die sie erfahren haben und die damit einhergehende bleibende 
Erinnerung. Sie ist überzeugt, dass sich dies im Leben der Teilnehmer noch po-
sitiv auswirken wird, wovon auch die Region profitiere, etwa durch eine größere 
Weltoffenheit.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 185

Interkultur in ausgewählten Projekten

In der Zusammenfassung der nächsten drei Interviews werden interkulturelle 
Aspekte der Projekte ›Überm Sternenzelt‹, ›Interfaces‹ und ›Gülhane – Rosen 
für Marxloh‹ beleuchtet. Insbesondere wird dargestellt, was die Arbeit an in-
terkulturellen Projekten konkret bedeutet – jenseits der bislang analysierten 
schriftlichen und mündlichen Verlautbarungen der Ruhr.2010-Verantwortli-
chen.

›Überm Sternenzelt‹

Ein Dorstener Musikverein (confido vocale & camerata e.V.) entwickelte ganz 
pragmatisch ein Projekt für 2010: Die Kulturhauptstadt bot den Anlass und gab 
die Kooperationsorte vor. Die Organisatorin Claudia Temp gibt Auskunft: 

Und da es ja drei Kulturhauptstädte gibt in diesem Jahr, hatten wir uns überlegt, dass 

es eine sehr schöne Angelegenheit wäre, wenn wir es schaffen würden, zwei Chöre zu 

beteiligen, mit unserem Orchester zusammen was zu machen. […] Ich habe einfach nur 

gedacht: Wir machen das zusammen, das muss sehr spannend sein. Weil wir ja auch in 

drei verschiedenen Sprachen singen wollten, und das war für uns ja auch nicht einfach. 

[…] Wir wollten es einfach mal ausprobieren.

Sämtliche Arbeit erfolgt ehrenamtlich, ab 2007 bestehen Kontakte nach Pécs 
und Istanbul. Der Chor aus Pécs sagt später zugunsten eines Auftrittes in Ham-
burg ab, was in Dorsten als Ablehnung des Ruhrgebiets aufgefasst wurde. Bei 
der Vorbereitung gibt es zahlreiche organisatorische und finanzielle Schwie-
rigkeiten, die mit hohem persönlichen Einsatz beseitigt werden. Der Partner 
in Istanbul ist der ›European Choir‹, ein europäisch ausgerichteter Chor, der 
selber selten türkisch singt. Mit Beethovens 9. Synfonie und dem Yunus-Emre-
Oratorium werden bewusst bekannte und national bedeutsame Stücke ausge-
wählt. Die Konzerte im Ruhrgebiet werden über den Verteiler des türkischen 
Botschafters in Essen beworben, der weitere Multiplikatoren in den Gemeinden 
einsetzt – mit Erfolg.

Die Kontakte zwischen den Chormitgliedern wurden dort am intensivsten, 
wo die verschiedenen Mitwirkenden im Rahmen verschiedener Formen der 
Gastgeberschaft, die im dezentralen Ruhrgebiet schwierig zu organisieren war, 
Zeit miteinander verbrachten, auch über das Projekt hinaus, etwa mit Ausflü-
gen. Ein Teil des türkischen Chors logierte geschlossen in einem Hotel. Zu den 
türkischen Beherbergungsanbietern, die auch bereitstanden (mit Gastgeschen-
ken), wollte keiner der türkischen Musiker, auch mehrere deutsche Angebote 
wurden nicht nachgefragt. Das war »natürlich dann auch nicht so schön«. Als 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK186

Ursache wird eine unzureichende Vorabsprache im ›European Choir‹ vermutet. 
Trotzdem überwiegt der positive Eindruck: »Und die Leute, die in Gastfamilien 
waren, da waren die Gastgeber und die Gäste sehr, sehr angetan, die waren total 
glücklich.« Auch der Aufenthalt in Istanbul wurde sehr genossen: »Da war wirk-
lich Tag und Nacht Gewimmel auf der Straße, zu jeder Tages- und Nachtzeit 
konnte man sich da in die Massen werfen, das war sagenhaft.« Befremden löste 
die strenge Kleiderordnung des türkischen Chores beim Aufenthalt in Deutsch-
land aus: 

Das hat mich übrigens auch gewundert: Die waren alle sehr konservativ, fand ich, also 

die Frauen mussten alle lange Kleider tragen, lange Ärmel, und die Männer hatten auch 

eine bestimmte Kluft, und da wurden unsere Leute schon angemacht, wenn die nicht 

entsprechend gekleidet waren. Hier wurden die angemacht, wenn die nicht entspre-

chend gekleidet waren. Fand ich ein bisschen kess, muss ich sagen. Wir sehen das nicht 

so eng.

Sie deutet das Verhalten als Teil des Chor-Habitus: »Ich glaube, das hing damit 
zusammen, dass die sagten: Wir sind ein sehr bekannter Chor, wir haben ei-
nen Ruf zu verlieren. Und bei uns kleidet man sich so.« Das Befremden über 
die jeweilige Kleiderordnung dürfte beidseitig gewesen sein. Während die deut-
schen Musiker das Kleidungsverhalten der türkischen übertrieben fanden, vor 
allem in der auftrittsfreien Zeit, störten sich diese an der Laxheit der deutschen. 
Vermutlich empfanden sie diese als der Begegnung unangemessen und damit 
respektlos. Dass sie ihr Missfallen zum Ausdruck brachten, wurde als unhöflich 
und anmaßend empfunden: In dieser Situation wurde dem ›European Choir‹ 
eine klare Gastrolle mit entsprechendem Verhaltenskodex zugesprochen. Kür-
zer wurde die Erfahrung eines unterschiedlichen Singstils thematisiert, welcher 
nicht einfach übernommen werden könne, weil die Techniken sehr verschieden 
seien.

Das Interview mit der Organisatorin Claudia Temp hat deutlich gemacht, 
welchen hohen Stellenwert die Organisation bei einem solchen interkulturel-
len Projekt einnimmt, wenn sie ehrenamtlich, nebenberuflich und mit hohem 
finanziellen Risiko durchgeführt wird. Die interkulturelle Begegnung war im 
alltäglichen Umgang am intensivsten. Sie hat Aushandlungsprozesse notwen-
dig gemacht und auch Dissenzen hervorgebracht, welche sich nicht immer auf-
lösen ließen. Diese haben das Projekt jedoch zu keinem Zeitpunkt gefährdet 
und den positiven Gesamteindruck nicht wesentlich geschmälert; sie wurden 
einkalkuliert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 187

›Interfaces‹

Für die ›Duisburger Philharmoniker‹ ist es nicht das erste Mal, Projekte für 
und mit Kindern aus den sozial schwachen Stadtteilen, in denen zugleich viele 
Bürger mit Migrationshintergrund leben, durchzuführen. Der Intendant Alfred 
Wendel berichtet: »Es gibt einen übergreifenden Aspekt: Dass wir einfach nicht 
an der Tatsache vorbeisehen können, dass wir eine multikulturelle Bevölkerung 
haben. Das ist in Duisburg besonders ausgeprägt, und deshalb fühlen wir uns 
auch als Kulturinstitution verantwortlich dafür, die Mitbürger anzusprechen.« 
Bisher stellt das klassische deutsche Bildungsbürgertum noch die Mehrheit des 
Publikums, Menschen mit Migrationshintergrund sind nur wenige vertreten. 
Selbst die Stücke des türkischen Komponisten Ahmed Adnan Saygun, die an-
lässlich seines 100. Geburtstages aufgeführt wurden, fanden keine nennens-
werte Resonanz bei der türkischen Bevölkerung Duisburgs. Als Ursache macht 
er ein Kommunikationsproblem aus: »Wir erreichen die nicht mit unseren In-
formationen.« Beim ›Interfaces‹-Jugendprojekt im Kulturhauptstadtjahr setz-
ten die Beteiligten daher auf Mund-zu-Mund-Propaganda und digitale Kommu-
nikationswege wie Twitter, SMS und soziale Netzwerke, was erfolgreich war. 

›Interfaces‹ ist die Idee eines uneigennützigen Kulturvereins, der die benö-
tigten Kontakte in den verschiedenen Ländern, aber auch zu Sponsoren besaß. 
Die Philharmoniker übernahmen einen Großteil der Organisation. ›Interfaces‹ 
brachte 400 Jugendliche aus Belarus, Chile, Finnland und dem Ruhrgebiet zu-
sammen, um gemeinsam ein Stück über jugendliche Sehnsüchte, über Ant-
worten auf die Frage nach dem richtigen Leben zu entwickeln. Musikstile und 
Ausdrucksformen waren bunt gemischt: Hip Hop, moderner Tanz, Ballett, klas-
sische Musik. Das Stück wurde gemeinsam in einem Workshop erarbeitet, die 
Profimusiker halfen den Jugendlichen bei der Umsetzung ihrer Ideen. Für die 
Jugendlichen aus dem Ruhrgebiet, aus Marxloh, Mülheim und Oberhausen, ist 
Musizieren keine Selbstverständlichkeit. 

Die haben noch nie in ihrem Leben ein Orchester gesehen und dieses Feeling für die, 

jetzt mit einem richtigen Sinfonieorchester auf der Bühne zu stehen und was gemeinsam 

zu machen, das war ein enormes Erlebnis für die, das merkte man. Für unsere Musiker 

andererseits auch […]. Also das war schon durchweg eindrucksvoll.

So Intendant Wendel. Die Distanz zwischen den Jugendlichen und den erwach-
senen Orchestermusikern sei größer gewesen als die zwischen den Jugendli-
chen untereinander. Der Erfolg liegt in der projektbezogenen Zusammenarbeit 
auf künstlerischem Gebiet: 

Die sind sehr offen aufeinander zugegangen. Und auch auf uns. Wir waren ja quasi die 

Fremdesten für die. Das war eine ganz, ganz offene Angelegenheit. Die haben sich in-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK188

tensiv kennengelernt, eben, weil man miteinander arbeiten muss. Wenn man miteinan-

der tanzt oder Musik macht, geht das oft sehr schnell. Da sieht man dann wieder, dass 

Kultur der einfachste Weg ist, also Kultur im breitesten Sinne jetzt, nicht unbedingt die 

Hochkultur, sondern überall da, wo man was gemeinsam macht, da kommt man dann 

sich nah, wenn man ein gemeinsames Ziel ver folgt. Dann lernt man sich kennen und 

dann ist vieles plötzlich ganz unkomplizier t und viele Vorur teile werden ganz schnell 

über Bord geworfen, weil man sich eben intensiv kennenlernt über die Arbeit an einem 

gemeinsamen Ziel.

Konflikte gab es dabei in verschiedenen Konstellationen: Für die aus Weißruss-
land mitgereisten Betreuer war der offene, freizügige Umgang nicht einfach zu 
akzeptieren: »Das war für die neu, spannend, aber auch beängstigend.« Hier wird 
eine typische Ambivalenzerfahrung angesichts einer ungewohnten Situation ge-
schildert. Auch einzelne türkische Eltern zögerten, so Wendel, ihre Kinder teil-
nehmen zu lassen, vor allem die Töchter, weil tabuisierte Themen wie Sexualität 
verhandelt wurden. Durch persönliche Gespräche mit den Eltern, durchgeführt 
von Projektverantwortlichen, Lehrern oder anderen Betreuern, gelang es, viele 
Vorbehalte auszuräumen, »und dann ging das auch wieder weiter« – meistens 
jedenfalls. Die gesetzten Grenzen seien auf jeden Fall zu akzeptieren: »Also, wir 
dürfen nicht das Gefühl haben, wir müssen die vereinnahmen, sondern, es muss 
eben wirklich ein Kennenlernen sein, und ein Akzeptieren der unterschiedlichen 
Kulturen, unter der Voraussetzung, dass bestimmte Grundsätze respektiert wer-
den.« Auch an anderer Stelle im Interview wird betont, dass die persönliche An-
sprache viel erfolgsversprechender sei als etwa ein Brief, selbst wenn dieser auf 
Türkisch verfasst sei. Für den Intendanten waren alle Probleme eine alltägliche 
Sache, normal für ein derart komplexes Projekt mit Jugendlichen. 

Der Austausch ermöglichte die Erfahrung musikalisch-künstlerischen 
Selbstausdrucks, die Erfahrung altersbedingter grenz- und sprachübergreifen-
der Nähe, den Stolz einer Aufführung. Verschiedene Kulturen haben ihre Ele-
mente gleichberechtigt eingebracht. »Der Weg war das Ziel.« Das Ziel, Brücken 
zu bauen, Grenzen zu überwinden und Verbindungen zu schaffen, scheint hier 
erfolgreich eingelöst. Zum Gelingen haben sicherlich auch die langjährigen Er-
fahrungen und die Kontakte der Organisatoren beigetragen. Die Vernetzung er-
folgte international wie innerregional, indem Duisburgs Nachbarstädte beteiligt 
wurden. Die mediale Aufmerksamkeit blieb weitgehend auf die Lokalpresse be-
schränkt. Die personelle Ausstattung, bedauert Wendel, lasse die Fortführung 
des Projektes nicht zu, man werde aber die Ziele weiter verfolgen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 189

›Gülhane – Rosen für Marxloh‹

Im Duisburger Stadtteil Marxloh steht die zur Zeit größte Moschee Deutsch-
lands. Marxloh ist bis heute von der Schwerindustrie geprägt, weist einen hohen 
Armuts- und Ausländeranteil auf und gilt als einer der schwächsten Stadtteile 
des gesamten Ruhrgebiets. Dort ist seit über zehn Jahren die Bürgerinitia tive 
Elisenhof tätig, aus der der Verein hervorgegangen ist, der unter dem Titel Gül-
hane – Rosen für Marxloh einen Rosenpavillon als Begegnungsstätte neben der 
Moschee errichtet hat. Die Projektverantwortliche ist Gudrun Alt. Sie erzählt, 
dass eine persönliche Begegnung mit der damaligen Vorsitzenden des Mo-
scheevereins den Ausschlag zum Engagement gab: 

Und das war für mich ein total prägendes Erlebnis, dass diese Menschen so auf mich 

zugekommen sind und sich so gefreut haben, dass ich Interesse habe und für so ein 

Ereignis mal hierhin komme, und mir das anschaue, einfach mal so ganz neugierig, ohne 

irgendwas. Und das war eigentlich der Schalter, der dann umgelegt wurde, wo ich ge-

dacht habe, okay, das interessier t mich richtig.

Die Idee, einen Rosenpavillon aus Bambus und Weide zu errichten, ist einer-
seits ein Import aus Istanbul, wo es solche Orte gibt. Zum anderen ist sie eine 
Reaktion auf den Alltag im Stadtteil. Es fehlen öffentliche Orte mit Aufenthalts-
qualität, besonders für Frauen und Familien. Der abendliche Spaziergang sei 
auch sehr verbreitet, so dass es naheliegend war, einen Ort zu schaffen, der 
als Treffpunkt fungiere. Die besondere Bauweise entspringt dem persönlichen 
Interesse an ausgefallener Architektur, ist aber auch ein bewusster Kontrapunkt 
zum Ort, zur Geschichte des großindustriellen Ruhrgebiets. Eine Bergbaure-
gion habe »eine Geschichte von ganz vielen Verletzungen. Auch diese ganzen 
Migrationsgeschichten sind Geschichten von Verletzungen. Also, nicht nur aus-
schließlich von Verletzungen, aber in diesen Geschichten ist auch Verletzung 
mit drin.« Mit dem handgeknüpften Rosenpavillon bringe man »Schönheit und 
Qualität« in den Stadtteil. Die Ursprungsidee war, die Fläche zwischen Kirche 
und Moschee herzurichten, was am Eigentümer scheiterte. Die Initiative hielt 
aber fest an der Idee, 

hier in Marxloh Orte zu schaffen, wo Menschen sich begegnen können. Unabhängig von 

ihrer Religion, unabhängig von ihrer Ethnie, unabhängig von allem, einfach nur zusam-

menkommen können und sein können – also schwellenlose Begegnungsorte. Und das 

ist der Rosenpavillon.

Die Situation im Stadtteil wird als vielschichtig beschrieben: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK190

Es gibt das bunte Durcheinander, und es gibt natürlich auch Leute, die sagen, ich gehe 

in keine Kirche rein. Und das müssen nicht notwendig Muslime sein. Es gibt andere Leu-

te, die sagen, ich gehe in keine Moschee rein, das müssen nicht zwingend Christen sein. 

Ja, also, es gibt eben auch die Aversionen auf allen Ebenen, und es gibt natürlich auch 

diese bunte Mischung, diese Buntgemischtheit, die dann eben überall hingeht. Das gibt 

es beides. Wir wollten gerne beide ansprechen. 

Der Weg zur Realisierung war schwierig und hielt viele Rückschläge bereit. Als 
eine Ursache dafür wird angenommen, dass der Bürgerinitiative und später 
dem Verein professionelle Kenntnisse im Projektmanagement fehlten. Alt be-
merkt dazu, die Gruppe habe alles ehrenamtlich geleistet und sich und andere 
immer neu motivieren müssen. Dafür seien die entstandenen Partnerschaften 
heute stabil und auch für zukünftige Projekte offen. Die zahlreichen Probleme 
werden als ›normal‹, als projekttypisch benannt, mögliche interkulturelle Span-
nungen nicht erwähnt. 

Der Pavillon wurde in einem offenen gemeinschaftlichen Prozess errichtet, 
woran insgesamt gut 200 Personen beteiligt waren, Einheimische wie Auswär-
tige, »unter anderem auch Jugendliche und Jungs, einschlägig bekannte Jungs 
aus der Stadt. Und zumindest einen Teil davon haben wir gekriegt. Das ist das 
Kapital, von dem wir zehren.« Gudrun Alt berichtet von vielen berührenden 
Erlebnissen und Erfahrungen, der Pavillon zeige sich als Ort, an dem die Men-
schen miteinander ins Gespräch kommen, sich öffnen, etwa Kindheitserinne-
rungen teilen. Den Pavillon zeichne eine hohe Emotionalität aus.

Ohne das Kulturhauptstadtjahr wäre das Projekt nicht zu realisieren gewe-
sen, denn ohne den Status als offizielles Projekt hätte man die Geldgeber nicht 
so gut überzeugen können und auch ein geringeres auswärtiges Interesse erfah-
ren. Interessenten haben sich aus Stockholm, Toronto und Den Haag gemeldet, 
dabei handelt es sich einerseits um Quartierspraktiker sowie andererseits um 
Migrationsforscher. Die internationale Vernetzung wird somit fast stärker als 
die regionale, wo das Projekt zu den vielen hundert kleinen Projekten gehört, 
die es kaum in die regionale Presse geschafft haben. Als überaus »mühsam« hat 
Gudrun Alt hingegen die Grundstimmung in der Stadt empfunden, was das in-
terkulturelle Zusammenleben angeht, weshalb sie die Frage, ob das Ruhrgebiet 
ein funktionierender Schmelztiegel sei, verneint – und somit ein Argument für 
die Kulturhauptstadt Ruhr.2010 falsifiziert:

Ich erlebe in der deutschen Bevölkerung Duisburgs wenig Bereitschaft anzuerkennen, 

dass Marxloh ein Teil Duisburgs ist, so wie er jetzt ist. Es wird hinterhergeheult den 60er 

Jahren und den Pelzgeschäften […]. Das heißt noch nicht einmal: Mit diesem Teil will ich 

mich beschäftigen, oder mit diesen Menschen möchte ich Bekanntschaft schließen. 

Das heißt es noch nicht. Es ist noch die Stufe davor, die mir fehlt. Und das erlebe ich 

zum Beispiel in Stuttgar t anders.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 191

Die ausgesprochene Hoffnung ist, mit dem Rosenpavillon und den begleiten-
den und weiteren Aktivitäten dem entgegenzusteuern: »Wir wollten schon auch 
ein Zeichen setzen, nach Duisburg und nach draußen, dass hier was passiert, 
dass hier Schönheit entsteht […]. Wo es zumindest möglich ist, sich zu begeg-
nen, wenn denn eine oder einer will.« In der Praxis bemüht sich das ›Rosenpa-
villon-Projekt‹ somit erst um eine Beförderung jenes produktiven und funktio-
nierenden Austauschs von Migranten und Nicht-Migranten im Ruhrgebiet, der 
von den Veranstaltern in der Bewerbung bereits als eine historische Stärke des 
Ruhrgebiets behauptet wurde.

Der Rosenpavillon stellt eine Intervention im öffentlichen Raum dar, in 
einem ökonomisch und sozial problematischen und geradezu stigmatisierten 
Stadtteil, der aber durchaus eigenes Potenzial aufweist. Er bringt Menschen ins 
Gespräch und fördert damit soziale Kontakte. Seit dem Frühsommer 2011 findet 
ein täglicher ›Sommer-Teegarten‹ statt, weitere Projekte sind in Planung. Noch 
nicht erklärt werden kann allerdings die Beobachtung, dass hier eine – zumin-
dest im Kern – (nichtreligiöse) Fraueninitiative erfolgreich in einer überwiegend 
(religiös) patriarchalen Umgebung tätig geworden ist. Der ›Rosenpavillon‹ wur-
de als bewusste Alternative zu stark religiös geprägten Orten geplant, befand 
sich aber in enger Nachbarschaft mit der Moschee: Hierin liegt zumindest ein 
Spagat, der im Interview mit Gudrun Alt kein Konfliktpotenzial offenbarte. Jen-
seits von Industrieromantik ist Schönheit – im Verständnis der Öffentlichkeit – 
der schärfste Gegensatz zu Marxloh. Man kann vermuten, dass der Pavillon als 
Baukulturprojekt eine größere Aufmerksamkeit erfahren hätte, aber das hätte 
dem Selbstverständnis der Initiatorinnen nicht entsprochen.

Fazit: Hohe Ansprüche, pragmatische Arbeit, 
divergente Anerkennung

Die drei zuletzt präsentierten Projekte wurden von unterschiedlichen Motivatio-
nen angetrieben: Das Chorprojekt ›Überm Sternenzelt‹ entstand aus Lust, Neu-
gier und der Freude, mit Fremden gemeinsam zu singen und zu musizieren. 
Mit dem Rosenpavillon-Projekt ›Gülhane – Rosen für Marxloh‹ wird eine unmit-
telbare Verbesserung des öffentlichen Raumes, des Wohnumfeldes angestrebt, 
eine Verbesserung, die vollends erst durch das Miteinander der Menschen ver-
wirklicht wird, weil der Ort von der Nutzung und Begegnung lebt. Beim Pro-
jekt ›Interfaces‹ der Duisburger Philharmoniker stand der kulturpäd agogische 
Lernprozess für 400 Jugendliche im Vordergrund. Zwei Projekte reagierten 
damit unmittelbar auf die soziokulturelle und/oder räumliche Situation der 
Stadt/des Stadtteils. Alle hatten den Anspruch, Brücken zu bauen, Grenzen zu 
überwinden und neue Verbindungen herzustellen. Deutlich wurde, welch ho-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK192

hes personelles Engagement für die Durchführung notwendig ist. Dass einzig 
die Philharmoniker dabei auf eine professionelle Struktur und institutionelle 
Erfahrung zurückgreifen konnten, war für das Gelingen hilfreich, ergab jedoch 
auch keine Fortführungsgarantie. 

Es traten zahlreiche Probleme auf. Diese wurden aber selbst dort, wo es sich 
um interkulturelle Konflikte handelt, als nicht besonders erwähnenswert ange-
sehen, weil man bei Projekten dieser Art und Größe immer von Problemen und 
Konflikten ausgehen müsse. Kein organisatorisches Problem und kein interkul-
tureller Konflikt erwies sich jedoch als so gravierend, dass der positive Gesamt-
eindruck dadurch maßgeblich beeinflusst worden wäre, was sich am Fortset-
zungswillen der Akteure zeigt. Die Wahrnehmung aller Verantwortlichen zeigte 
sich in den Interviews so, dass interkulturelle Konflikte als projektimmanent 
wahrgenommen werden. Sie werden nicht weiter (als Konflikte) thematisiert, 
und die Erklärungen verlaufen differenzierter als nur entlang starrer nationaler 
oder ethnischer Kategorien.

Während die Verantwortlichen von Ruhr.2010 schon in ihrer Bewerbung das 
Ruhrgebiet als einen historisch interkulturell gewachsenen Raum dargestellt 
haben, der nur noch ausgebaut werden müsse, verweisen die Beteiligten der 
konkreten Projekte darauf, dass erfolgreiche interkulturelle Kontakte im Ruhr-
gebiet noch einiger Anstrengung bedürfen. Zwischen der in ihren Schriften 
abgedruckten und in ihren Interviews geäußerten Programmatik gibt es bei den 
Ruhr.2010-Verantwortlichen zahlreiche Übereinstimmungen: Sichtbar machen, 
vernetzen, Bücken bauen sind die ausgesprochenen Ziele. In den neuen Vernet-
zungen und Kompetenzen wird ein großer Gewinn für die Region gesehen, 
auch unabhängig vom jeweiligen inhaltlichen Schwerpunkt. Der politisch hohe 
Stellenwert spiegelt sich jedoch nicht in einer entsprechenden Personal- und 
Organisationsstruktur wider. Als repräsentativer oder wertvoller erscheinen im 
Kontext der Programmplanung oft die eher klassischen und tendenziell ›mono-
kulturellen‹ Kultursparten wie die Aufführung von Gustav Mahlers 8. Sinfonie 
mit rund tausend Mitwirkenden. Dass die besonderen Akteure interkultureller 
Projekte – die vor allem von Idealismus getragen werden – einen hohen Betreu-
ungsaufwand erfordern, wird als zusätzliche Belastung angesehen. 

Prozentual hat der Bereich ›Stadt der Kulturen‹ die meisten Veranstaltun-
gen von Ruhr.2010 durchgeführt und damit eine unüberschaubare Zahl von 
Erlebnissen und Erfahrungen generiert. Die Ruhr.2010 GmbH hat sich den ein-
gangs erwähnten regionalentwicklungspolitischen Anspruch, der mit der Kul-
turhauptstadt verbunden war, zu eigen gemacht. Zeigen und Vernetzen waren 
die dominanten Handlungsmotive. Trotz der starken Verknüpfung der Veran-
staltungen mit der regionalen Identität im Programmüberbau wurde das Pro-
gramm nicht primär darauf ausgerichtet, bestehende Sinnordnungen in Frage 
zu stellen. Der übergeordnete Gestus war ein anderer: Es sollte eine regionale 
Einheit in der Vielheit hergestellt werden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 193

Das Ruhrgebiet wurde von der Ruhr.2010-Planung als Problemraum im 
Strukturwandel wahrgenommen, auf dessen räumliche oder soziale Situation 
das Kulturprogramm reagieren müsse. Eine regionale Kulturhauptstadt bereitet 
den Verantwortlichen dabei zusätzlich mehr Probleme als die städtische Varian-
te, da sie die Programmplaner mit unaufhebbaren Defiziten konfrontiert. Der 
breite, tolerierende Kulturansatz scheint den für die Region aktuell angemes-
senen Programm- und Umsetzungsmodus bereitgestellt zu haben. Die Zahl 
von 5 500 Veranstaltungen mit 10,5 Millionen Besuchern verdeutlicht den mas-
senwirksamen Anspruch (und Erfolg) von Ruhr.2010. Aktiven Stadtteilen wie 
Marxloh oder der Dortmunder Nordstadt hat die zusätzliche Aufmerksamkeit 
im Kulturhauptstadtjahr sicherlich einen nachhaltigen Antrieb für weitere Initi-
ativen und Unternehmungen gegeben. Zugleich konnte jedoch die Fortführung 
bekannter Formate wie ›Melez‹ nicht gesichert werden [Stand: Mai 2011]. Wie 
in den Gesprächen deutlich wurde, gibt es gute Gründe für das Ruhrgebiet, die 
künstlerische Arbeit im Themenfeld Interkultur nicht zur Disposition zu stel-
len, sondern sie vielmehr als kontinuierliche Basisaufgabe zu begreifen.

Literatur

Bewerbungsbüro Kulturhauptstadt Europas 2010 (Hg.; 2003): Ruhrgebiet. Kultur-
hauptstadt Europas 2010. Skizzen und Ideen zur Bewerbung. Essen.

Häußermann, Hartmut/Läpple, Dieter/Siebel, Walter (2008): Stadtpolitik. Frank-
furt a.M.

Leggewie, Claus (2010): Blick zurück nach vorn: Begriffsgeschichte Multikultura-
lismus. Claus Leggewie im Gespräch mit Susanne Stemmler. In: Christoph 
Bieber/Benjamin Drechsel/Anne-Katrin Lang (Hg.): Kultur im Konflikt. Claus 
Leggewie revisited. Bielefeld, S. 217-226.

Leggewie, Claus/Zifonun, Dariuš (2010): Was heißt Interkulturalität? In: Zeit-
schrift für interkulturelle Germanistik 1, H. 1, S. 11-31.

LDS NRW (Hg.; 2008): Kulturelle Vielfalt in Dortmund. Pilotstudie zu kulturellen 
Interessen und Gewohnheiten von Menschen mit Zuwanderungsgeschichte in 
Dortmund. Düsseldorf; online unter http://www.nrw-kulturen.de/download/
Ergebnisreport_Research_Interkultur_Dortmund.pdf [Oktober 2011].

Marcuse, Peter (2008): Verursacht kulturelle Vielfalt soziale Trennungen? New 
York zwischen Ghettos, Enklaven und Melting Pot. In: Susanne Stemmler/
Sven Arnold (Hg.): New York Berlin. Kulturen in der Stadt. Göttingen, S. 14-
26.

Niethammer, Lutz (1984): Nachindustrielle Urbanität im Revier? Für die Wahrneh-
mung und Nutzung regionaler Erfahrungen. In: Ders. u.a. (Hg.): »Die Men-
schen machen ihre Geschichte nicht aus freien Stücken, aber sie machen sie 
selbst.« Einladung zu einer Geschichte des Volkes in NRW. Bonn, S. 236-242.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ACHIM PROSSEK194

Pankoke, Eckart (2006): »…das Ruhrgebiet umfunktionieren…?!« Kompetenz-Net-
ze und Lern-Allianzen in ›artifizieller Landschaft‹. In: Eckart Pankoke/Gudrun 
Quenzel (Hg.): ›Praktische Künste‹. Deutungsmuster und Wissensformen 
kulturellen Handelns. Essen, S. 71-83.

Prossek, Achim (2010a): Interview mit Claudia Temp, Erste Vorsitzende ›confi-
do vocale & camerata e.V.‹, geführt am 6. September 2010. Unveröff. Manu-
skript.

– (2010b) Interview mit Susanne Puchberger, Ruhr.2010: Projektleitung ›Melez‹, 
geführt am 6. September 2010. Unveröff. Manuskript.

– (2010c): Interview mit Alfred Wendel, Intendant Duisburger Philharmoniker, 
geführt am 24. September 2010. Unveröff. Manuskript.

– (2010d): Interview mit Gudrun Alt, Bürgerinitiative ›Gülhane Elise – Rosen für 
Marxloh‹, geführt am 24. Oktober 2010. Unveröff. Manuskript.

– (2010e): Interview mit Aslı Sevindim, Ruhr.2010: Künstlerische Direktorin ›Stadt 
der Kulturen‹, geführt am 15. Oktober 2010. Unveröff. Manuskript.

– (2010f): Interview mit Ria Jansenberger, Ruhr.2010: Projektleitung ›Twins‹, ge-
führt am 11. November 2010. Unveröff. Manuskript.

Quenzel, Gudrun (2006): Welche Kultur für welches Europa? Europavisionen in 
den Bewerbungen um die Europäische Kulturhauptstadt 2010. In: Eckart Pan-
koke/Dies. (Hg.): ›Praktische Künste‹. Deutungsmuster und Wissensformen 
kulturellen Handelns. Essen, S. 55-69.

Ruhr.2010 Gesellschaft (Hg.; 2008): Buch eins. Essen.
Sauer, Martina (2009): Teilhabe und Orientierungen türkeistämmiger Migrantin-

nen und Migranten in Nordrhein-Westfalen. Ergebnisse der zehnten Mehr-
themenbefragung 2009. Eine Analyse im Auftrag des Ministeriums für Ge-
nerationen, Familie, Frauen und Integration des Landes Nordrhein-Westfalen. 
Zentrum für Türkeistudien. Essen; online unter http://www.deutsch.zfti.de/
downloads/downmehrthemenbefragung2009.pdf [Oktober 2011].

Scheytt, Oliver (2003): Vorwort. In: Thomas Röbke/Bernd Wagner (Hg.): Jahrbuch 
für Kulturpolitik 2002/03. Bd 3: Interkultur. Herausgegeben für das Institut 
für Kulturpolitik der Kulturpolitischen Gesellschaft. Essen, S. 11f.

Schiffauer, Werner (2004): Opposition und Identifikation – zur Dynamik des 
›Fußfassens‹. Von der Gastarbeit zur Partizipation in der Zivilgesellschaft. In: 
Jan Motte/Rainer Ohliger (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der Einwande-
rungsgesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und Erin-
nerungspolitik. Essen, S. 89-98.

Sommer, Roy (2008): Art. »Interkulturalität«. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler 
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Stuttgart, S. 325f.

Stadt Essen (Hg.; 2004): Bewerbungsschrift Kulturhauptstadt Europas 2010. Es-
sen.

– (2007): Interkulturelle Orientierung in der Stadt Essen. Band 2, Dritter Umset-
zungsbericht 2002-2006. Essen; online unter http://media.essen.de/media/
wwwessende/aemter/0513/IKK3Umsetzungsbericht.pdf [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRÜCKEN BAUEN FÜR DIE NEUE METROPOLE 195

Stadt Köln (2004): COLONIA@FUTURA. Köln – Kulturhauptstadt Europas 2010. 
Die Bewerbung – Teil I: Warum Köln Kulturhauptstadt Europas 2010 werden 
will – die Begründung. / Teil II: Voraussetzungen und Strukturen, Projekte 
und Visionen, Daten und Fakten. Köln.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Welttheater und ›Ruhrisierung‹
Die Wahrnehmung des ›Europäischen 
Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010‹ in der 
Zeitungsberichterstattung

Thomas Ernst

1. ›Unterschätzt‹, ›Provinzialität‹,
 ›Kirchturmdenken‹ und ›innovationsfeindlicher
 Filz‹. Abwertende Topoi über das Ruhrgebiet

Die australische Reiseführer-Reihe Lonely Planet gilt noch immer als unabhän-
gige Instanz in der Welt des Tourismus mit einer millionenfachen globalen Ver-
breitung. Im November 2010 legte der Verlag seinen Band Discover Germany. 
All you need to experience the best of Germany vor, der sich unter anderem mit den 
deutschen Millionenstädten Berlin (auf 39 Seiten), München (25), Hamburg (8) 
und Köln (7) beschäftigt. Auch kleinere Städtchen wie Rothenburg ob der Tau-
ber (4), Meissen (3) und die Lutherstadt Wittenberg (2) werden vom Herausge-
berkollektiv als attraktive Destinationen genannt. Über das fünf Millionen Ein-
wohner starke Ruhrgebiet jedoch findet sich im Lonely Planet Discover Germany 
nicht eine Zeile (vgl. Schulte-Peervers u.a. 2010). Dieses kleine Faktum kann 
Pars pro Toto genommen werden für die noch immer kaum vorhandene und 
wenn doch, dann negative internationale und überregionale Wahrnehmung des 
Ruhrgebiets. Dabei ist es nach Greater London, dem Großraum Paris und dem 
Großraum Istanbul (wenn man ihn perspektivisch schon einmal komplett dazu 
zählt) der viertgrößte Ballungsraum Europas.

Dieser zentrale Topos über das Ruhrgebiet, dass es unterschätzt bzw. zu 
negativ dargestellt werde, findet sich auch zu Beginn der einschlägigen Repor-
tage Im Ruhrgebiet (1958) von Heinrich Böll, der feststellt, dass das Ruhrgebiet 
»noch nicht entdeckt worden« (Böll 1979: 226) sei. Paradox bleibt jedoch, dass 
alle Bemühungen von Schriftstellern, Künstlern oder Journalisten, sich dem 
Ruhrgebiet künstlerisch von außen zu nähern, im Ruhrgebiet selbst zu Ab-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST198

grenzungsbewegungen geführt haben, wie sie sich eben auch an Bölls realis-
tischer und differenziert formulierter Reportage zeigt. Jan-Pieter Barbian hat 
die Kontroverse um das Buch von Böll und dem Fotografen Chargesheimer 
detailliert beschrieben: Es wurde von Politikern, Journalisten und Kulturarbei-
tern des Ruhrgebiets unter anderem als »nicht authentisch« bezeichnet, es sei 
von »politische[n] Ressentiment[s]« und »blinde[n] Vorurteile[n]« angetrieben, 
enthalte »eine Reihe von sachlichen Unrichtigkeiten«, gebe »kein getreues Bild 
vom Revier an der Ruhr«, »beschreibe einen falschen Mythos« und diene dazu, 
den Bewohnern des Ruhrgebiets kunstvoll »in die vier Buchstaben« zu treten 
(zit. n. Barbian 2009: 206f.). Am 2. Februar 1959 fand dann in Essen sogar eine 
öffentliche Kontroverse um das Buch statt, bei der eine ›Kölner Fraktion‹ mit ei-
ner ›Ruhrgebietsfraktion‹ um den Stellenwert des Buches stritt. Dieses Beispiel 
ist eines einer ganzen Reihe von »Fremdwahrnehmung[en] der Region«, denen 
der »Vorwurf der Provinzialität« (Prossek 2009b: 92) gemeinsam ist, was dann 
wieder zu heftigen Abwehrreaktionen der Ruhrgebietsbewohner geführt hat.

Neben die beiden Topoi des ›unterschätzten Ruhrgebiets‹ und der ›provinzi-
ellen Verteidigungshaltung der Ruhrgebietsbewohner gegenüber ihrer Fremd-
darstellung‹ ist im 20. Jahrhundert noch ein dritter Topos getreten: die innere 
Zersplitterung des Ruhrgebiets und die Notwendigkeit ihrer Überwindung. Im-
mer wieder wird in diesem Zusammenhang Joseph Roths Ruhrgebietsbeschrei-
bung von 1926 herangezogen, die unter dem Titel Der Rauch verbindet die Städte 
das Kirchturm- bzw. Konkurrenzdenken von größeren Städten wie Duisburg, 
Essen und Dortmund sowie kleineren Städten wie Oberhausen, Mülheim, Bot-
trop, Bochum usw. beschreibt: »Die Menschen hemmen die Entwicklung. Sie 
hängen sentimentale Gewichte an die beflügelten Füße der Zeit. Jeder will sei-
nen eigenen Kirchturm. Indessen wachsen die Schornsteine den Kirchtürmen 
über die Spitze.« (Roth 1990: 33) Nur wenige Jahre später unternimmt Alfons 
Paquet den Versuch, dieser Zersplitterung den bis heute vielzitierten utopischen 
Entwurf einer ›Rhein-Ruhr-Stadt‹ entgegenzustellen (vgl. Paquet 1929/30). Die 
Herstellung einer Einheit des Ruhrgebiets bleibt jedoch bis heute ein umstritte-
nes politisches Problem.

Schließlich wird viertens der Topos des verfilzten und von unüberschauba-
ren Verwaltungsstrukturen gelähmten Ruhrgebiets aufgerufen, von dem – ent-
gegen der Vorstellung vom ›hart arbeitenden Bergmann‹ – weder eine übermä-
ßige Arbeitsmotivation noch eine innovative Kraft ausgehe. Besonders berühmt 
wurde der Krupp-Pressereferent und spätere Journalist Erik Reger, der diese 
Filz-Mentalität in seinen Glossen auf den Punkt brachte. Er schrieb 1929 unter 
dem Titel Ruhrprovinz: 

Arbeit – das heißt hier: Beziehungen ausnutzen; ein Pöstchen bekommen; einander den 

›Rang‹ ablaufen. Nirgends wird so wenig gearbeitet wie in diesem ›Lande der Arbeit‹. 

Natürlich arbeiten die Proleten in den Fabriken und Kohlengruben. […] Aber das tonan-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 199

gebende Bürgertum, ganz Würde, ganz Poesie, versteht unter Arbeit die Erhaltung des 

Mittelmaßes. […] Das Tempo der Eingeborenen: so etwas von phantastischer Langsam-

keit kommt nicht wieder vor. (Reger 1993: 57f.) 

Eine ähnliche Einschätzung findet sich noch 2004 beim Berliner Autor Tho-
mas Kapielski, der in Weltgunst seinen Aufenthalt in Wanne-Eickel beschreibt 
und feststellt, die Bewohner des Ruhrgebiets seien ein »durch die dauerhaft re-
gierende Sozialversorgungspartei verludertes, seiner Selbstbestimmung, Wür-
de und seinem Geschäftsstreben beraubtes Volk«. (Kapielski 2004: 93) Diese 
degradierenden Bewertungen könnten im Sinne des zweiten Topos Anlass für 
eine defensive Selbstverteidigung der Ruhrgebietsbewohner werden, die sich 
selbst immer häufiger als ›Ruhris‹ bezeichnen (wenn Kapielski heute einen 
ähnlichen Stellenwert hätte wie damals der spätere Nobelpreisträger Böll.)

Ausgehend von solchen Topoi soll es im Folgenden jedoch nicht um die Fra-
ge gehen, ob und inwiefern diese einem Vergleich mit den Realitäten zwischen 
Duisburg und Dortmund, Recklinghausen und Bochum standhalten. Vielmehr 
sollen sie als gezielte Auswahl aus einem noch viel größeren Fundus an Topoi 
über das Ruhrgebiet (›der Ruhrgebietsbewohner als ehrliche Haut‹, ›soziale 
Distinktion über Zugehörigkeit zu Fußballvereinen‹, ›außergewöhnliche Ver-
schmutzung durch Industrien‹ etc.) ernst genommen werden, und zwar als ein 
historisch gewachsenes diskursives Wissen über das Ruhrgebiet, das bis heu-
te in journalistischen und literarischen Diskursen reproduziert und reflektiert 
wird. Als solches produziert es konkrete Effekte in politischen und ökonomi-
schen Entscheidungsprozessen – jenseits seiner empirischen ›Wahrheit‹. Zu-
gleich wird somit die Vorstellung ernst genommen, dass jede Kultur eine große 
Energie darauf verwendet, sich selbst über Politiken der Repräsentationen, also 
spezifische Arsenale von Mythen, Bildern und Ritualen, als eine Gemeinschaft 
von einem ›fremden Außen‹ abzugrenzen, wobei diese Strategien zugleich die 
inneren Widersprüche und Differenzen auszublenden versuchen.

In einem ersten Schritt wird daher die Selbstinszenierung des Ruhrge-
biets als Metropole und im Kontext des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres 
Ruhr.2010‹ in den Blick genommen, die sich beide explizit gegen die skizzier-
ten Ruhrgebiets-Topoi richten und diese durch andere Bilder ersetzen wollen. 
Insbesondere wird danach gefragt, inwiefern der Topos vom ›Schmelztiegel 
Ruhrgebiet‹ und somit der konstitutiven multikulturellen Verfassung des Ruhr-
gebiets (vor allem im Anschluss an die Arbeitsmigration seit den späten 1950er 
Jahren) in diesen Selbstinszenierungen oder eher eine Stärkung der Identität 
nach innen – als ›Ruhrisierung‹ – eine Rolle spielt. In einem zweiten Schritt 
soll exemplarisch die Zeitungsberichterstattung über das Ruhrgebiet als ›Eu-
ropäische Kulturhauptstadt Ruhr.2010‹ analysiert werden, wobei die nationale 
und teilweise auch internationale Berichterstattung untersucht wird. Insbeson-
dere zwei Events rücken dabei ins Zentrum, die innerhalb einer Woche statt-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST200

fanden und zugleich den größten medialen Widerhall fanden: einerseits das 
erfolgreiche und – nach Angaben der Ruhr.2010 GmbH – von drei Millionen 
Besuchern frequentierte ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ am 18. Juli 2010, das ei-
nes der Leitprojekte von Ruhr.2010 war, andererseits die ›Loveparade 2010‹, die 
am 24. Juli 2010 in Duisburg stattfand und mit 21 Todesopfern und zahlreichen 
Schwerverletzten zur Katastrophe wurde. Für die Außenwirkung spielt es keine 
Rolle, dass dieses Ereignis, zu dem von der Stadt Duisburg knapp eine halbe 
Million Menschen erwartet wurden, von der Lopavent GmbH veranstaltet wur-
de, während die Ruhr.2010 GmbH nur als Kooperationspartner fungierte, der 
diese Veranstaltung offiziell in sein Programm aufnahm.

In diesem zweiten Schritt soll untersucht werden, inwiefern die beiden 
Events die Topoi und stereotypen Bilder über das Ruhrgebiet nach innen wie 
auch nach außen reproduziert beziehungsweise verändert haben, wobei Selbst- 
und Fremdwahrnehmung unterschieden werden müssen. Innerhalb der Theo-
rien der Interkulturalität steht der Begriff der Alterität zentral: Kulturen, so die 
Grundannahme, konstituieren sich als Gemeinschaft gerade auch durch die Ab-
grenzung von einem stereotypisierten Anderen bzw. Fremden. Diese interkul-
turelle Frage nach der Differenz zwischen jeder Selbst- und Fremdkonstruktion 
eines spezifischen Kulturraums soll hier am Beispiel der auseinander fallenden 
Selbst- und Fremdkonstruktion des Ruhrgebiets untersucht werden, konzent-
riert auf das Medium Presse. Einerseits kann dabei gezeigt werden, dass sich im 
Verlaufe des Kulturhauptstadtjahrs 2010 aus der Außenperspektive die bereits 
dargestellten abwertenden Topoi über das Ruhrgebiet wieder durchsetzen und 
somit das Ruhrgebiet als Fremdes von außen weiterhin stereotypisiert wird. An-
dererseits thematisiert der Beitrag jedoch auch, wie sich der heterogene Raum 
Ruhrgebiet im Kulturhauptstadtjahr 2010 darum bemüht hat, sich nach innen 
als eine kulturelle Einheit zu konstruieren, wodurch zugleich offene und pro-
duktive Prozesse des interkulturellen Austauschs an den Rand des Ruhr.2010-
Programms bzw. seiner Wahrnehmung gedrängt werden mussten und die 
Konstruktion der Kollektividentität ›Ruhri‹ somit zwangsläufig nur reduzierte 
Formen des interkulturellen Austauschs zuließ.

Dabei wird zugleich gezeigt, dass ein abgrenzbarer geografischer Raum 
auch als eine ›homogene Kultur‹ begriffen werden kann: Alle Städte und Me-
tropolregionen zeichnen sich durch komplexe Binnendifferenzierungen nach 
Kategorien wie Alter, Geschlecht, soziales Milieu, ökonomisches Kapital, Ethni-
zität, (Nicht-)Religiosität usw. aus, so dass bei der Reflexion über die Repräsen-
tation solcher kulturellen Räume wie dem Ruhrgebiet immer auch die durch 
die jeweiligen Repräsentationen verborgenen konfligierenden Identitätskonst-
ruktionen thematisiert werden müssen. Die interkulturelle Vermittlung bzw. 
Reflexion einer eigenen Repräsentation nach außen kann somit nur auf der Ba-
sis interkultureller (Nicht-)Verständigung nach innen funktionieren, wobei im 
Folgenden gezeigt wird, dass im Rahmen von Ruhr.2010 die Kommunikation 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 201

eines einheitlichen Ruhrgebiets nach innen weitaus besser funktioniert hat als 
der Austausch der Topoi über das Ruhrgebiet nach außen.

2. Mit Hilfe der (Inter-)Kultur ans Kapital kommen: 
 Die Selbstinszenierung des Ruhrgebiets als 
 Metropole und als ›Europäische 
 Kulturhauptstadt Ruhr.2010‹

Die ökonomischen und politischen Globalisierungsprozesse zwingen die ein-
zelnen Nationen, Regionen und Städte, sich in einem globalen Wettbewerb zu 
behaupten. Die immateriellen Formen der Arbeit, die als vierter Sektor zuneh-
mend den Bereich der Industriearbeit und den agrarischen Sektor abgelöst ha-
ben, sind vor allem in großen Städten und Metropolregionen angesiedelt, die 
wiederum zentrale Rollen im internationalen Konkurrenzkampf einnehmen. 
Dabei müssen sie sich in paradoxer Weise darum bemühen, nach außen inter-
nationaler, flexibler, multikultureller und mehrsprachiger zu werden und sich 
zugleich nach innen zu homogenisieren und zu stabilisieren. Dieter Heimbö-
ckel bezeichnet diese Notwendigkeit als den Versuch, »in den transitorischen 
Raum der Metropolregion eine Art neuer Containermentalität einzuziehen«. 
Versuche zur »Erzeugung eines Zusammengehörigkeitsgefühls«, die sich ge-
gen die sozialen und ökonomischen Verfallsprozesse der Metropolregionen 
richten, schließen letztlich »an traditionell monokulturelle Regionalitätsvorstel-
lungen« (Heimböckel 2011: 43f.) an. Diese monokulturellen Regionalitätsvor-
stellungen werden jedoch immer wieder brüchig, weil sie auf der Folie einer 
Verpflichtung des Eigenen zur Flexibilisierung und zur Internationalisierung 
konstruiert werden müssen. Die Rekonstruktion regionaler Identitäten in den 
Metropolregionen des 21. Jahrhunderts zeichnet sich somit stets schon durch 
eine gewisse Brüchigkeit bzw. Verschiebung dieser Identitäten aus. Die Zeiten 
einer regionalen Identität »als Reservat einer Kultur der Autochthonen«, so Wil-
helm Amann, sind definitiv vorbei: 

Man wird, ob man will oder nicht, der Kontingenz der eigenen Kultur gewahr, selektive 

Abgrenzungen zu anderen kulturellen Formen sind nicht auf Dauer fixierbar, sondern 

müssen immer wieder neu, z.B. über regionale Normalitätsabgrenzungen, ausgehan-

delt werden, das führt zu einer Vielzahl partikularer Identitätsangebote, die verglichen, 

nebeneinander existieren und gegebenenfalls ausgetauscht werden können. (Amann 

2010: 159)

In diesem Kontext wird Interkulturalität zu einer Grunderfahrung des metropo-
litanen Lebens, allerdings nicht mehr in ihrer ethnisierten Variante als Kontakt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST202

von ›Eigenem‹ und ›Fremdem‹. Vielmehr wird der Austausch und die Formati-
on von wechselnden Kulturen bzw. Milieus, die sich an verschiedenen – ethni-
schen, geschlechtlichen, sexuellen, ökonomischen, religiösen etc. – Kategorien 
der Differenz ausrichten, zur Grundbedingung des Lebens. Interkulturalität 
wird somit zu einer wertvollen Münze mit zwei Seiten, die man jeweils auf- oder 
zudecken kann: Man kann interkulturelle Prozesse ›ruhigstellen‹, indem man 
nach innen die Stärkung des ›Eigenen‹ über seine Homogenisierung und den 
Ausschluss des ›Fremden‹ zu inszenieren versucht, diese Homogenisierung 
aber wiederum interkulturell nach außen kommuniziert; oder man kann affir-
mativ mit Interkulturalität arbeiten, indem der reale interkulturelle Austausch 
oder zumindest dessen Inszenierung produktiv gemacht wird.

Damit werden Konzeptionen der Interkulturalität jedoch zugleich anfällig 
für ihre Absorption durch einen ›Geist des neuen Kapitalismus‹, innerhalb des-
sen aktueller Variante »Interkulturalität als Beruhigungsformel« (Heimböckel 
2010: 45) fungiert. Auf diese Gefahr weist auch Simon Güntner in diesem Band 
hin: Die Festivalisierung der Stadtpolitik und das Interesse der Stadtregierun-
gen an Modi der Interkulturalität fungierten letztlich nur als Versuch, die abneh-
mende integrative Kraft der sozialen und kulturellen Systeme zu kompensieren. 
Interkulturalität werde, so Güntner, »mit dem Einbau in wachstums orientierte 
stadtpolitische Strategien nur auf ihre ökonomisch verwertbaren Bestandteile 
reduziert« (Güntner: 55 in diesem Band). Er bezeichnet diese Strategie als eine 
»kulturinstrumentalisierende Standort- und Stadtpolitik« (Güntner: 45 in diesem 
Band), die soziale Ungleichheiten nicht beseitige, sondern zu verdecken suche, 
und sich exemplarisch auch in den ›Europäischen Kulturhauptstadtjahren‹ seit 
Glasgow 1990 nachweisen lasse. 

Das Ruhrgebiet kann mit seinen ökonomischen und kulturellen Problemen 
(Stichworte: ›Strukturwandel‹, ›Arbeitslosigkeit‹, ›hohe Verschuldung der Kom-
munen‹) als ein herausragendes Beispiel für diese Entwicklungen gelten. Die 
Notwendigkeit zur (interkulturellen) Selbstinszenierung nach innen und außen 
wird jedoch durch eine spezifische geografische Besonderheit noch verstärkt: 
Das Ruhrgebiet werde, so Achim Prossek in seiner Arbeit über den Bild-Raum 
Ruhrgebiet (2009: 29), »in besonderem Maße […] durch kollektive Akte […] mit-
tels Kommunikation hergestellt […]. Es hat keine Regionsgrenzen, und seine 
Verwaltungsgrenze ist größer als der als Ruhrgebiet wahrgenommene und da-
mit identifizierte Raum«. Prossek hat sich in diesem Sinne unter anderem mit 
den imaginären Geografien des Ruhrgebiets und mit dem City-Branding seiner 
Städte beschäftigt und dabei Figuren wie den ›Schmuddelkommissar Schiman-
ski‹ oder Projekte wie die ›IBA Emscher Park‹, die ›Ruhrtriennale‹ und das 
›Ruhr Museum‹ untersucht.

Eine zentrale Stelle bei diesen Verhandlungen der Bilder und Begriffe nimmt 
der Name für den Ruhrraum ein, den Prossek am Beispiel der Begriffe ›Ruhrge-
biet‹, ›Ruhrpott‹, ›Ruhrstadt‹ und ›Metropole Ruhr‹ diskutiert. Zu Beginn des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 203

3. Jahrtausends stehen diese »Namen zwischen Identitätssuche und Marketing« 
(ebd.: 117) im Zentrum der Diskussion. In einer Kollektivsymbolanalyse hat Rolf 
Parr bereits gezeigt, dass sich das Ruhrgebiet im Sinne seiner Stärkung und 
Vereinheitlichung vor allem darum bemüht, 

das von den realen Gegebenheiten her nur schwer auszuweisende Zentrum […] des 

Ruhrgebiets […] wenigstens symbolisch zu besetzen. Die Reihe der Versuche ging von 

›Der Gigant im Westen‹ (um 1923), dem ›Schmelztiegel‹, der ›Waffenschmiede des Rei-

ches‹ (spätestens ab 1939), dem ›Herz des deutschen Fußballs‹ (seit den 1950er Jah-

ren), dem ›Motor der deutschen Nachkriegswir tschaft‹ (ab 1949) bzw. dem ›Motor des 

Wir tschaftswunders‹ (ab Mitte der 1950er Jahre), dem ›Pott‹ (in den 1980er Jahren) 

bis hin zur ›Metropole aus Städten‹, ›Ruhrmetropole‹, ›Ruhrhauptstadt‹, ›Ruhrstadt‹ und 

›Kreativmetropole‹, ›Kultur als Motor des Wandels im Ruhrgebiet‹, ›Künstlerhauptstadt‹, 

›Ruhrgebiet als deutsches New York‹ (verstärkt seit 2007/2008). (Parr 2011: 40)

Für das Kulturhauptstadtjahr Ruhr.2010 ist insbesondere die Formulierung 
›Metropole Ruhr‹ zentral geworden, indem sie aus dem politischen und öko-
nomischen Diskurs auf das Feld der Kultur übertragen worden ist. Der Regi-
onalverband Ruhr hatte schon 2005 seine Außendarstellung unter den Titel 
metropole ruhr gestellt, die 2007 gegründete Wirtschaftsförderungsgesellschaft 
trägt denselben Namen, ab 2007 wurde dieses Etikett dann auch verstärkt von 
Kulturpolitikern offensiv vertreten (vgl. Ernst 2011: 49ff.). Aus Marketingpers-
pektive kann allerdings das Kulturhauptstadtjahr Ruhr.2010 als groß angelegter 
Versuch gesehen werden, die ›Marke Metropole Ruhr‹ regional und überregio-
nal zu etablieren, wobei die Presseabteilung der Ruhr.2010 GmbH in gewisser 
Weise selbst diese Etablierung inszeniert hat.

Die Fixierung der Ruhr.2010 GmbH auf die Etablierung des Labels  ›Metro-
pole Ruhr‹ wurde allerdings schon vor dem Kulturhauptstadtjahr vielfach prob-
lematisiert und kritisiert. Die einen teilten die These der Veranstalter nicht, dass 
das Ruhrgebiet »gewaltig unterschätzt« (Ruhr.2010 GmbH 2009: 2) werde, und 
bescheinigen ihm folglich »ein Defizit an Metropolitanität.« (Prossek 2009b: 
100) Zweitens stellten Stadtsoziologen, Raumplaner, Literatur- und Kulturwis-
senschaftler wie Hans H. Blotevogel, Karl Ganser, Hartmut Häußermann und 
Thomas Sieverts oder Aktivisten wie jene der AG Kritische Kulturhauptstadt 
sogar generell in Frage, ob das zentralistisch und hierarchisch ausgerichtete 
Konzept der Metropole im vernetzten und flexibilisierten 21. Jahrhundert über-
haupt noch erstrebenswert sei bzw. ob das Ruhrgebiet nicht viel eher eine ›Anti-
Metropole‹, eine ›Zwischenstadt‹ oder ein ›Rhizom‹ sei (vgl. Ernst 2011: 48-59). 
Jürgen Link hat gezeigt, dass das dauerhafte Scheitern des Ruhrgebiets an der 
Aufgabe, sich in seiner mediopolitischen Kollektivsymbolik eine Mitte zu ge-
ben, ohne die keine Metropole auskommt, aus einer paradoxen Figur rührt, die 
sich aus seiner geografischen und kulturellen Gestalt ableitet: »Entweder bleibt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST204

die Mitte ›vakant‹, oder es proliferieren mehrere ›Mitten‹, wodurch sich das 
Netz wiederum rhizomatisch ausfranst statt sich hierarchisch zu zentrieren.« 
(Link 2011: 80) Dabei böte eine solche rhizomatische Struktur Räume für eine 
beunruhigende Form der Interkulturalität, die Dieter Heimböckel einfordert 
(vgl. Heimböckel 2010: 52) und die wiederum die kontrollierende und zentrie-
rende Gestalt einer Metropole auszuschließen versucht.

Abb. 1: Die Konstruktion und Etablierung der Marke ›Metropole Ruhr‹ als Projekt 
des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010‹ – zwei Überschriften aus dem 
Ankündigungsbuch des Kulturhauptstadtjahres

Quelle: Ruhr.2010 GmbH 2009: 6f.

Zum Kulturhauptstadtjahr veröffentlichte die Ruhr.2010 GmbH insgesamt 
drei sogenannte Bücher, wobei das Buch eins (Stand: September 2008) einen 
allgemein-ankündigenden Charakter hat, während das Buch zwei (Stand: Sep-
tember 2009) einen Überblick über das konkrete Programm mit Terminen und 
Orten liefert. Interessant ist nun die Inszenierung der Metropolenwerdung des 
Ruhrgebiets, denn die Texte suggerieren, dass das Ruhrgebiet gerade durch das 
Kulturhauptstadtjahr zur Metropole werde. In den ersten beiden Texten des 
Buch eins wird das Ruhrgebiet als »werdende Metropole« (Ruhr.2010 GmbH 
2008: 6) bezeichnet, die Besucher werden eingeladen, »in eine Metropole, die 
es noch nicht gibt« (ebd.: 7, siehe Abb. 1), zu reisen. Das Kulturhauptstadtjahr 
ist gleichsam der Initiationsritus für »die neue und wohl aufregendste Metro-
pole Europas« (ebd.). Auffällig ist an diesen ersten beiden Seiten zudem, dass 
eine interkulturelle Dimension des Kulturhauptstadtjahres nur an zwei Stellen 
thematisiert wird, und dann jeweils im Sinne einer Außenwirkung: Ruhr.2010 
solle »kulturell nach ganz Europa« ausstrahlen und das Ruhrgebiet »als Kultur-
metropole in Europa verankern« (ebd.: 6).

Im Eröffnungstext von Buch zwei wird die Existenz der ›Metropole Ruhr‹ 
an mehreren Stellen bestätigt, ein exemplarischer Satz lautet: »Die Metropole 
Ruhr hat auf engem Raum mehr Kultur zu bieten als jede andere Metropo-
le in Europa« (Ruhr.2010 GmbH 2009: 2). Der kompetitive Charakter dieses 
Satzes spiegelt zudem die interkulturellen Perspektiven, die der Text sugges-
tiv einnimmt: Das Ruhrgebiet stehe in einem Wettkampf mit anderen Städten 
und Regionen und müsse sich mit dem Kulturhauptstadtjahr »die gebührende 
nationale und internationale Aufmerksamkeit […] verschaffen« (ebd.: 3). Im Ge-
gensatz zum Buch eins verweist diese Einleitung jedoch mehrfach explizit auf 
die innere Differenziertheit des Ruhrgebiets, das selbst aus verschiedenen Kul-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 205

turen bestehe, was wiederum seine Stärke ausmache. So ist die Rede von den 
»Menschen und ihren Widersprüchen«, von der »außerordentliche[n] Vielfalt« 
und einer »heterogene[n] Metropole« (ebd.: 2f.). Unter den über zweihundert 
präsentierten Projekten sind mit dem ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ und der 
›Loveparade‹ (vgl. ebd.: 157, 154) auch jene zwei Projekte, die im Nachhinein die 
größte Aufmerksamkeit der Zeitungen erhielten und im nächsten Schritt der 
Analyse zentral stehen werden.

Abb. 2: Die ›Metropole Ruhr‹ misst sich mit den größten Sehenswürdigkeiten bzw. 
Metropolen Europas: Die Zeche Zollverein aus Essen stellt sich neben den Pariser 
Eiffelturm und den schiefen Turm von Pisa,… 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST206

Abb. 3: … die Lichtbilder aus dem All zeigen die drei größten Ballungsgebiete Europas: 
London, Paris und das Ruhrgebiet. Der interkulturelle Bezug auf ›das Fremde‹ dient 
hier zur Stärkung ›des Eigenen‹ und zu seiner Positionierung in den globalisierten 
Konkurrenzverhältnissen.

Quelle: Zentrum für Kulturforschung/ICG Culturplan 2011: 16, 10.

3. Zwischen der ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹-
 Euphorie und der ›Loveparade‹-Katastrophe. 
 Die Fremd-Wahrnehmung des Ruhr.2010 -
 Kulturhauptstadtjahres in der 
 Zeitungsberichterstattung

Es wäre vermutlich nur einer größeren Forschergruppe möglich, die vielen 
tausend Zeitungsartikel über das Kulturhauptstadtjahr Ruhr.2010 adäquat aus-
zuwerten. Selbst die drei von der Ruhr.2010 GmbH beauftragten Evaluatoren 
des Zentrums für Kulturforschung und ICG Culturplan bleiben bezüglich der 
konkreten Verwendung dieses Materials sehr vage (vgl. Zentrum für Kultur-
forschung/ICG Culturplan 2011: 11). Somit wird auch die vorliegende Untersu-
chung nur punktuelle Ergebnisse aufzeigen können, die einen Ansatzpunkt 
für zukünftige vergleichende Analysen der medialen Berichterstattung über 
die ›Europäischen Kulturhauptstadtjahre‹ darstellen könnten. Breiter angelegte 
Vergleichsanalysen könnten zudem die Frage beantworten, inwiefern der me-
diale Diskurs über das Ruhrgebiet die ohnehin rekurrenten Topoi und Stereoty-
pen gerade auch im Kontext von Kulturhauptstadtjahren reproduziert oder aber 
modifiziert. Im Folgenden wird zunächst kurz die interkontinentale (USA) und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 207

die intereuropäische (England, Flandern) Berichterstattung über Ruhr.2010 in 
den Blick genommen und anschließend die Berichterstattung der deutschen 
(vor allem Qualitäts-)Presse.

Eine am 7. Dezember 2010 durchgeführte Online-Suche nach den Begrif-
fen ›Ruhr‹, ›Ruhrgebiet‹ und ›Ruhr.2010‹ ergab auf den Seiten der New York 
Times unter den Top Ten der meist aufgerufenen Seiten gleich drei Treffer zur 
›Loveparade‹-Katastrophe (Grim Questions Follow German Stampede [25. Juli 
2010]; City Investigates Deaths at Techno Festival [26. Juli 2010]; Stampede at Ger-
man Music Festival Kills 18 [24. Juli 2010]), wobei diese drei Artikel die Plätze 1, 3 
und 5 der Liste belegen. Ein allgemeiner Bericht über das Kulturhauptstadtjahr 
nimmt Platz 4 ein (REMIX – Cultural Industrial Complexes [23. Mai 2010]), auf 
den weiteren Plätzen folgen Artikel zum Tode Christoph Schlingensiefs, zur 
Terrorgefahr sowie zu politischen Themen. Hinter den Top Ten findet sich ein 
Artikel zum ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ (Autobahn Closed for Festival [19. Juli 
2010]). Dieselbe Suche beim britischen Guardian ergab leicht abweichende Er-
gebnisse: Neben verschiedenen Artikeln zu allgemeinen Themen landet das 
›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ (Life s a picnic on Germany’s autobahn  [18. Juli 
2010]) auf dem vierten Platz der Liste sowie die Katastrophe bei der ›Lovepa-
rade‹ (Festivalgoers killed at Love Parade in Germany [24. Juli 2010]; Germany 
mourns Love Parade dead [31. Juli 2010]) auf den Plätzen 10 und 20. Im fußball-
verrückten England gelangen Artikel über die Fußballspieler Shinji Kagawa und 
Mesut Özil unter die Top Fifteen, wobei insbesondere der Text über Özil explizit 
Fragen der Migration thematisiert (Immigration: the rare success story of Mesut 
Özil [15. November 2010]).

In den Online-Auftritten der flämischen Zeitungen De Morgen und De Stan-
daard sind ebenfalls das ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ (Duitse autosnelweg wordt 
picknickplaats [De Standaard v. 18. Juli 2010]) sowie die ›Loveparade‹ (Onderzoek 
moet oorzaak ramp Love Parade achterhalen [De Standaard v. 25. Juli 2010]) die 
relevantesten, da es sich hier um die am häufigsten aufgerufenen und zugleich 
ausführlichsten Texte handelt. Daneben treten eher Meldungen unter ›Ver-
mischtes‹, die dennoch am häufigsten aufgerufen wurden: Artikel zum Tod des 
ALDI-Mitbegründers Theo Albrecht (29. Juli 2010) und zu einer in Mülheim an 
der Ruhr aus einer Privatwohnung entschwundenen Kobra (19. Juli 2010).

Es lässt sich somit konstatieren, dass das ›Europäische Kulturhauptstadt-
jahr Ruhr.2010‹ seinen Niederschlag in der internationalen Berichterstattung 
hauptsächlich über die beiden Massenevents ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ und 
›Loveparade‹ gefunden hat. Das heißt zugleich, dass das Themenfeld ›Stadt der 
Kulturen‹ (daneben gab es mit ›Stadt der Möglichkeiten‹, ›Stadt der Künste‹ 
sowie ›Kreativwirtschaft‹ noch drei weitere Themenfelder), das gleichsam als 
Dach über den interkulturell ausgerichteten Projekten stehen sollte, nicht auf 
den vorderen Plätzen der internationalen Aufmerksamkeit gelandet ist. Überre-
gional trat allerdings interessanterweise vor allem die Künstlerische Direktorin 

’

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST208

dieses Themenfeldes, Aslı Sevindim, in Erscheinung, gleichsam als Verkörpe-
rung der emanzipatorischen Ziele dieses Themenfeldes. Schon zu Beginn des 
Kulturhauptstadtjahres stellt Ruhr.2010-Geschäftsführer Oliver Scheytt über Se-
vindim fest, die studierte Politikwissenschaftlerin und Fernsehmoderatorin sei 
»Migrantin der zweiten Generation und« kommt »damit aus den Kreisen, die 
nicht zu den traditionellen Kulturnutzern« zählen. (Scheytt, zit. n. Anonymus 
2010) In ganz ähnlicher Weise wird sie wenige Monate später nicht mehr von 
ihrem Chef, sondern vom Journalisten Hans-Jörg Heims unter dem Titel Made 
in Marxloh portraitiert, wobei sie auch hier als Vorbild für beispielhafte Integ-
ration dargestellt wird: »Aber das Leben der Asli [sic!] Sevindim handelt nicht 
von Kopftuch und Zwangsheirat, sondern von Emanzipation, Bildung und der 
Hochzeit mit einem Deutschen.« (Heims 2010) Der Stern bezeichnet sie als 
»frech, […] intelligent […,] erfolgreich« (Schmitz 2010). Am 1. September 2010 
darf Sevindim als Vertreterin der ›integrierten deutsch-türkischen Migranten 
der zweiten Generation‹ in der Fernsehsendung Hart aber fair mit Thilo Sar-
razin diskutieren und erreicht mit ihrer Kritik an dessen Positionen, denen sie 
ihre eigene Bildungsbiografie entgegenstellt, ein Millionenpublikum.

Eine andere Zielrichtung nimmt das Projekt ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ 
ein, das der zweite Ruhr.2010-Geschäftsführer, Fritz Pleitgen, zum potenziellen 
»emotionalen Gründungsmoment der Metropole Ruhr« (Pleitgen, zit. n. Twi-
ckel 2010) erklärt hat. Für dieses Event wurde die Hauptverkehrsader des Ruhr-
gebiets, die Autobahn A 40, auf einer Strecke von etwa 60 Kilometern stillgelegt 
und mit Biertischen und -sitzreihen ausgerüstet, die gegen eine kleine Gebühr 
von themenorientierten Gruppen gemietet werden konnten, die wiederum ein 
kulturelles Programm präsentieren sollten. Am 18. Juli 2010 bewegten sich etwa 
drei Millionen Menschen bei tollem Wetter auf der autofreien Autobahn, was ei-
nen immensen Widerhall in den Medien fand. Insbesondere die Verstärkung ei-
ner gemeinsamen Identität als ›Ruhris‹ bzw. ›Bürger der Metropole Ruhr‹ wird 
immer wieder von den Zeitungen konstatiert, die allerdings mit den Klischees 
der Vergangenheit gebrochen habe und als in Maßen pluralisiert und interkul-
turell zu verstehen sei.

Pars pro Toto für diese Selbstvergewisserung und -differenzierung mögen 
zwei Artikel stehen: Christiane Hoffmans berichtet von vielen Gesprächen, die 
sie und andere Welt-Journalisten an diesem Tag geführt hätten. Dabei sei deut-
lich geworden, dass das Event selbst zweitrangig gewesen sei: 

Im Vordergrund stand das Bedürfnis, die sich wandelnde Identität der eigenen Region 

gebündelt zu er fahren. […] Yoga-Mädels, Hip-Hopper und Theaterspieler sind jetzt Teil 

des modernen Ruhrgebiets. Um diese neue Kraft des Riesen Ruhrgebiet zu erkennen, 

waren die Menschen gekommen (Hoffmann 2010).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 209

Die dpa/epd verweist auf eine »Multikulti-«Aktion auf der Höhe von Duisburg-
Marxloh, das »üblicherweise als Problembezirk gilt: [knapp 100 junge Damen 
in weißen Brautkleidern, T.E.] verteilten Rosen an die Flaneure. ›Es geht darum, 
eine gemeinsame Identität zu schaffen für Marxloh‹, sagte Organisator Halil 
Özet.« (dpa/epd 2010)

Doch in die Freude über das allseits als Erfolg bewertete Event mischten sich 
einzelne journalistische Töne, die das Moll der bewährten Klischeebilder über 
das Ruhrgebiet aufriefen. Meike Schultz von der Berliner Zeitung ironisiert das 
Geschehen und verweist auf die provinzielle Beschränktheit des Ruhrgebiets 
gerade angesichts der Massenbewegung: »Stau – so wie immer. Die A 40 im 
Ruhrgebiet wird zur größten Fußgängerzone der Welt und ist doch zu klein.« 
(Schultz 2010) Und Richard Leipold glossiert das Ereignis für die Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, indem er auf die Kulturlosigkeit und Durchschnittlichkeit 
der Teilnehmenden verweist: 

Das ›Netzwerk der Feuerwehrfrauen‹ ist auf dieser Kulturmeile ebenso ver treten wie der 

VfR Oberhausen 08, der über sein bewegtes Fußball-Leben berichtet, oder die Tischge-

meinschaft, die unter dem Rubrum ›Kommse anne Bude?‹ Trinkhallengeschichten aus 

dem Revier erzählt. (Leipold 2010) 

Schließlich empfiehlt Leipold den in die fünfte Liga zwangsabgestiegenen, weil 
insolventen Fußballern des Traditionsvereins Rot-Weiß Essen, das Event zur 
Kontaktaufnahme mit möglichen Sponsoren zu nutzen.

Solch vereinzelte Kritik an diesem – eigentlich als Erfolg verstandenen – 
Massenevent ohne Hochkulturanteile schlägt allerdings nur eine Woche später 
in eine fundamentale Infragestellung des Ruhr.2010-Kulturhauptstadtjahrs um. 
Denn nach der Katastrophe bei der ›Loveparade 2010‹ in Duisburg mit 21 Todes-
opfern und etlichen weiteren schwerverletzten Personen wurde für kurze Zeit 
sogar diskutiert, ob man die restlichen Veranstaltungen des Kulturhauptstadt-
jahres absagen sollte. Dabei war die Ruhr.2010 GmbH nicht in die Planung der 
›Loveparade‹ involviert, sie hatte sie lediglich in ihr Programm aufgenommen: 
»In der Metropole Ruhr geht man im Namen der Liebe 2010 wieder auf die 
Straße: Die Loveparade – die größte Open-Air-Musikparty der Welt – […] lebt 
die Vision der Metropole Ruhr.« (Ruhr.2010 GmbH 2009: 154) Neben anderen 
Massenevents oder Bilderspektakeln wie dem ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹, den 
›SchachtZeichen‹ oder ›!SING – DAY OF SONG‹ passte die erwartete visuelle 
Repräsentation der ›Loveparade‹ gut in das Konzept des Kulturhauptstadtjahres 
Ruhr.2010. Der eigentliche Veranstalter war die Lopavent GmbH des Fitnessstu-
dio-Unternehmers Rainer Schaller, die gemeinsam mit der Stadt Duisburg die 
Veranstaltung organisierte und dabei gleich mehrere Probleme überging.

Zunächst einmal hatte die ›Loveparade‹ ihre innovative Phase in Berlin 
schon lange hinter sich, als sie 2007 erstmals ins Ruhrgebiet kam. Sie fungierte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST210

hier primär als Werbeveranstaltung für Schallers Marke McFit. Bereits die Ver-
legung nach Essen kritisierte ihr Gründer, Dr. Motte, im Nachhinein in scharfer 
Form: Die Loveparade diene »nur noch der kommerziellen Verwertung und der 
Werbung für eine Marke […]. Da wurde die Marke Love Parade zum Steuerab-
schreibungsmodell. Mensch und Kultur bleiben auf der Strecke.« (Dr. Motte, 
zit. n. Schneider 2010) Hiermit weist Dr. Motte auf ein zentrales Problem hin, 
das den Diskurs über die ›Europäischen Kulturhauptstadtjahre‹ beherrscht: die 
von Simon Güntner beschriebene (inter-)kulturinstrumentalisierende Standort-
politik, die in diesem Fall den Duisburger Verwaltungsapparat zur Durchfüh-
rung einer kulturellen Veranstaltung zwang, die ganz offensichtlich von den 
allermeisten Politikern und Beamten in ihrer jugendkulturellen Bedeutung we-
der verstanden noch durchdrungen wurde.

Daran schließt sich das zweite Problem an: Duisburg war im Kulturhaupt-
stadtjahr des Ruhrgebiets de facto eigentlich insolvent. Die Stadt hatte schon zu 
Beginn des Jahres 2010 etwa 2,75 Milliarden Euro Schulden und wurde dem 
Nothaushaltsrecht unterworfen, musste sich also alle Ausgaben von der Lan-
desregierung in Düsseldorf genehmigen lassen. Da von 493 000 Einwohnern 
nur 157 000 in sozialversicherungspflichtigen Jobs arbeiteten, würde sich an 
dieser Situation bis auf Weiteres auch nichts ändern. Die Lage schien aussichts-
los, der Leiter der Duisburger Stadtkämmerei, Frank Schulz, stellte resigniert 
fest: »Selbst wenn wir auf alles verzichteten, woran man sparen kann, schrie-
ben wir keine schwarze Null«. (Vgl. zu diesem Absatz Hans/Utler/Jüttner 2010) 
Duisburg war also bereits im Vorfeld von 2010 gezwungen, sich Public-Private-
Partnership-Projekten gegenüber zu öffnen, die die Stadt bei einem maximalen 
Ertrag möglichst wenig kosten durften.

Nach den ›Loveparades‹ in Essen (2007) und Dortmund (2008) hatte aller-
dings Bochum Oberbürgermeisterin Ottilie Scholz im Jahre 2009 wegen der Si-
cherheitsbedenken der Polizei die ›Loveparade‹ abgesagt. Auch in Duisburg gab 
es verschiedene mahnende Stimmen wie den Kulturdezernenten Karl Janssen, 
die das gesamte Projekt in Frage stellten. Zahlreiche gewichtige lokale Politiker, 
Zeitungen und die Verantwortlichen von Ruhr.2010 schalteten sich allerdings 
massiv in die Debatte ein und begründeten aus dem Ziel der Etablierung der 
›Metropole Ruhr‹ heraus die Notwendigkeit, die Loveparade nicht ein zweites 
Mal nacheinander absagen zu müssen. Die Westdeutsche Allgemeine Zeitung bie-
tet verschiedene Beispiele für diese Positionierung. In einem Pro-/Contra-Spiel 
tauchten auf deren Webseite derwesten.de am 19. Januar 2009 bereits ein paar 
Argumente der ›Keine-Metropole-Ruhr-ohne-Loveparade-Verfechter‹ auf. Anni-
ka Rinsche verurteilt die Absage der ›Loveparade 2009‹ in Bochum als »klein-
städtische Engstirnigkeit« und lobt zugleich überdimensioniert die gelungenen 
Loveparades in Essen und Dortmund: »Für einen Tag blickte die Welt auf die 
Metropole Ruhr.« Mit der neuerlichen Ausrichtung der ›Loveparade‹ könne die 
Region »der Welt […] beweisen, dass sie mehr ist als 53 Städte in einem Bal-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 211

lungsraum: nämlich die Metropole Ruhr.« (Rinsche 2009) Auch ihr Kollege 
Wolfgang Gerrits plädiert am 2. Oktober 2009 dafür, dass es »Kein zweites Bo-
chum« geben dürfe, denn: »Zu viel steht auf dem Spiel, als dass die Region auf 
dieses Mega-Event im Kulturhauptstadtjahr 2010 verzichten könnte« (Gerrits 
2009).

In ganz ähnlicher Weise wehrt sich am 9. Februar 2010 Fritz Pleitgen in 
seiner Funktion als Geschäftsführer der Ruhr.2010 GmbH gegen eine mögliche 
Absage der Duisburger ›Loveparade‹: »Hier müssen alle Anstrengungen unter-
nommen werden, um dieses Fest der Szenekultur mit seiner internationalen 
Strahlkraft auf die Beine zu stellen.« (Pleitgen, zit. n. Der Westen 2010) Auch 
Dieter Gorny, der künstlerische Direktor des Themenfeldes ›Kreativwirtschaft‹, 
wird am 21. Januar 2010 wie folgt zitiert: 

Es gibt keine bessere Gelegenheit, sich international zu blamieren, als wenn man diese 

Chance verpasste. […] Nach der tollen Eröffnung [des Kulturhauptstadtjahres] dürfen 

wir nicht dafür sorgen, dass andere behaupten, die kriegen nichts hin. […] Eine richtige 

Metropole kann das stemmen. (Gorny, zit. n. Gerrits 2010)

Die ›Metropole Ruhr‹ ist allerdings in Gestalt von Duisburg an der friedlichen 
und erfolgreichen Durchführung der ›Loveparade 2010‹ gescheitert. Es gibt 
21 Todesopfer der schlechten Planungen für ein ungeeignetes Gelände, zahlrei-
che bis heute Verletzte und Traumatisierte, einen erneuten Abwahlantrag gegen 
den Duisburger Oberbürgermeister Adolf Sauerland sowie laut Staatsanwalt-
schaft einen Anfangsverdacht der fahrlässigen Tötung und Körperverletzung 
gegen 16 Personen aus dem Bereich der Stadt Duisburg, des Veranstalters und 
der Polizei. Die Journalisten haben es sich in der Folge leicht machen können 
und unter Abrufen der vier eingangs genannten Topoi über das Ruhrgebiet ei-
nige Ansprüche von Ruhr.2010 ins Leere laufen lassen.

Diese »Tragödie mit Ansage«, so die Berliner Zeitung, »ist eine Katastrophe 
geworden, die in der Erinnerung mit ›Ruhr.2010‹ verbunden bleiben wird« 
(Oehlen 2010), bzw. dafür sorgen wird, dass bezogen auf das Bildarsenal von 
Ruhr.2010 »die Bilder der Katastrophe von Duisburg alles verändern« (Ludo-
wig/Siebenhaar 2010). Die Süddeutsche Zeitung titelt, in der Durchführung des 
Massenevents sei ein »[t]otaler Amateurismus« (Dörries/Arntz/Gorkow 2010) 
offenbar geworden. Ähnlich vernichtend wertet Die Welt: Die Katastrophe sei 
durch »Größenwahn, Profitgier und kulturelle […] Naivität« ausgelöst worden, 
deren deutliche Sichtbarkeit auch eine fundamentale Kritik des Konzepts ›Me-
tropole Ruhr‹ einschließt. Kritisiert wird die Vision der Kommunalpolitiker, 
»mit so etwas könne man das postindustrielle Elend kulturell überformen, ja 
sich zur ›Metropole‹ veredeln!« (Fuhr 2010)

Ebenfalls an der Selbstausrufung zur ›Metropole Ruhr‹ durch die Ruhr.2010 
GmbH arbeitet sich Andreas Rossmann in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST212

ab. Unter dem Titel Größenwahn und Provinzialität stellt er fest, dass seit dem 
»Inferno von Duisburg der Metropol-Traum ausgeträumt« sei, dieser sei oh-
nehin nur »Ausdruck alten Denkens« gewesen. Das Ruhrgebiet müsse andere 
Wege als »Mega-Events« suchen, nämlich »Impulse und Angebote, die […] mehr 
Vielfalt und Verschiedenheit schaffen«. In seinem finalen Urteil reproduziert er 
gleich alle vier eingangs genannten Topoi über das Ruhrgebiet, um deren Besei-
tigung sich das Kulturhauptstadtjahr Ruhr.2010 doch gerade kümmern wollte: 

Diese Verbindung aus Metropolentraum und Kirchturmdenken, Größenwahn und Pro-

vinzialität hat unrealistische Ansprüche hochgeschaukelt: Das Ruhrgebiet ist mit 5,3 

Millionen Einwohnern, fünf Opernhäusern und drei Vereinen in der Bundesliga größer als 

Berlin, aber es ist keine Großstadt. (Rossmann 2010) 

Abb. 4: Reaktionen auf die ›Loveparade‹-Katastrophe in der internationalen 
Zeitungsberichterstattung: ›Todesparade in Duisburg‹ titelt die belgische Tages-
zeitung De Morgen, und stellt fest: ›Die Polizei, die Organisatoren und die 
Stadtverwaltung stehen unter Beschuss‹ . 

Quelle: De Morgen v. 26. Juli 2010

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 213

Abb. 5: Die belgische Boulevardzeitung Het Laatste Nieuws überschreibt die
 Titelseite: ›Die Katastrophe, die zu vermeiden gewesen wäre‹.

Quelle: Het Laatste Nieuws v. 26. Juli 2010

Doch nicht nur die Konzeption einer ›Metropole Ruhr‹ wird von den überregi-
onalen Journalisten radikal in Frage gestellt, sie brandmarken auch das Kultur-
verständnis der Politik im Kontext von Ruhr.2010 generell: 

Nun ist es zwar ein fataler Unterschied, ob man zwei Millionen Spaziergänger auf einen 

sechzig Kilometer Ruhrschnellweg lockt oder eine halbe Million Menschen in eine Un-

ter führung zu einem abgesperr ten Bahngelände. Das Kulturverständnis, das dahinter 

steht, aber ist das gleiche: eine sinnentleer te Politikeridee von Massenbelustigung. 

(Kothenschulte 2010)

Letztlich habe sich diese Vorstellung von Kultur als Massenbelustigung bzw. – 
mit Simon Güntner gesprochen – einer (inter-)kulturinstrumentalisierenden 
Standortpolitik als eine Verhinderung innovativer, offener und interkultureller 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST214

Kunst im Kontext des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres‹ erwiesen. Indem 
die Duisburger ›Loveparade‹-Planer eine junge Generation als Kulturkonsu-
menten umworben und in Drahtzäune eingepfercht haben, damit sie im abge-
steckten Gehege ihre ›Freiheit‹ austanzen können, haben sie die ursprüngliche 
Idee der ›Loveparade‹ völlig pervertiert. Ihr Erfinder Dr. Motte stellt dazu fest: 

Das Problem ist zudem auch der Zentralismus, dass man alles kontrollieren will. Das 

war nie Love Parade. […] Wir haben im Kreis getanzt, wir haben betont, dass es um 

Freiräume geht. Dass es um die Teilnehmer der Love Parade geht, und nicht um die 

Veranstalter. […] Und das hat man längst völlig auf den Kopf gestellt. (Dr. Motte, zit. n. 

Schneider 2010)

5. Die ›Marke Metropole Ruhr‹.
 Jenseits beunruhigender Interkulturalität   
 und diesseits einer ›Kultur als Marketing- und 
 Kommunikationsstrategie‹

Diese Untersuchung hat am Beispiel der beiden international am meisten wahr-
genommenen Projekte des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010‹ – 
dem ›Still.Leben Ruhrschnellweg‹ und der ›Loveparade‹ in Duisburg – gezeigt, 
wie diese Aktivitäten in der (über-)regionalen Zeitungsberichterstattung wahr-
genommen worden sind. Dabei ging es vor allem um die Klärung der interkul-
turellen Frage, in welchem Spannungsverhältnis die Selbstinszenierung und 
-bilder einer Region zu ihrer Wahrnehmung von außen stehen. Das ›Still.Leben 
Ruhrschnellweg‹ ist von den Machern von Ruhr.2010 als Erfolg bewertet wor-
den, insbesondere nach innen hat dieses Projekt die Bewohner des Ruhrgebiets 
als ›Ruhris‹ vereinigt, wobei die regionale Einheit der ›Ruhris‹ nicht nur eine 
homogenisierende ist, sondern auch normierte Momente des Pluralen und In-
terkulturellen aufweist. In der medialen Wahrnehmung dieses populären Mas-
senevents von außen finden sich allerdings noch immer ironische Züge, die ab-
wertende Topoi über das Ruhrgebiet wie ›Provinzialität‹, ›Hochkulturlosigkeit‹ 
oder ›Fünftklassigkeit‹ reproduzieren. 

In radikaler Weise wurde die Strategie der Ruhr.2010-Verantwortlichen, ein 
neues Bilderarsenal des Ruhrgebiets nach innen und außen zu kommunizie-
ren, nur eine Woche später von der Katastrophe bei der ›Loveparade‹ in Duis-
burg durchkreuzt. Insbesondere die überregionale Berichterstattung verstärkte 
all jene vier eingangs dargestellten abwertenden Topoi des unterschätzten, pro-
vinziell-defensiven, einem interstädtischen Konkurrenzdenken verhafteten und 
innovationsfeindlich-verfilzten Ruhrgebiets, die eigentlich durch das Kultur-
hauptstadtjahr abgeschwächt und ersetzt werden sollten. Die Journalisten der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 215

Qualitätszeitungen schreiben den Kulturpolitikern des Ruhrgebiets angesichts 
dieser (absehbaren?) Katastrophe sogar ins Stammbuch, dass sie sich mit den 
Massen events und der Selbstausrufung zur Metropole verhoben hätten. Statt-
dessen fordern sie weniger pompöse und populäre Events und im Gegensatz 
dazu eine stärkere Diversifizierung, innovative Ausrichtung und reflexive Kraft 
des Kulturprogramms. In der Evaluation des Kulturhauptstadtjahres, zu deren 
Grundlagen auch Gespräche mit Programm- und Projektverantwortlichen ge-
hören, wird allerdings der entgegengesetzte Pfad empfohlen: »Von Ruhr.2010 
könne man lernen, dass vor allem die populären, die volkskulturellen Angebote 
gefördert werden müssten, soll die Metropole weiter verstanden und entwickelt 
werden.« (Zentrum für Kulturforschung/ICG Culturplan 2011: 25)

Zu Beginn des Ruhr.2010-Kulturhauptstadtjahres hatte Geschäftsführer 
Fritz Pleitgen als Kernziel ausgegeben: »Wir wollen den Mythos Ruhr suchen 
und damit unsere eigenen Wurzeln«. (Pleitgen, zit. n. Schraa/dpa/dd 2010) Die-
se Selbstfindung einer einheitlichen Ruhrgebietsidentität der ›Ruhris‹ hat sich 
höchstens in einer pluralisierten Form, die noch näher zu untersuchen wäre, re-
alisiert. Zum Ende des Kulturhauptstadtjahres bestätigte jedenfalls eine distan-
zierte Beobachtung der Badischen Zeitung, dass sich im Ruhrgebiet ein »neues 
Wir-Gefühl« ausgeprägt habe: »Denn […] das hört man in diesen Tagen immer 
wieder, wenn man mit Verantwortlichen und mittelbar bis unmittelbar Betei-
ligten spricht. So viel Kooperation war noch nie im Revier.« (Dick 2010) Dass 
sich jedoch auch die Selbstdarstellung des Ruhrgebiets als ›Metropole Ruhr‹, 
die ihrer Größe entsprechend international wahrgenommen würde und sich 
innovativ, urbanistisch, offensiv sowie als Einheit präsentiert hat, überregional 
und international durchgesetzt hätte, darf angesichts der Zeitungsberichterstat-
tung über Ruhr.2010 bezweifelt werden. 

Im Rückblick haben die von der Ruhr.2010 GmbH beauftragten Evaluato-
ren in bemerkenswerter Offenheit das eigentliche (inter-)kulturinstrumentali-
sierende standortpolitische Ziel des Kulturhauptstadtjahres offengelegt: »Kom-
munikation ist Mittel zum Ziel. Ziel ist die Marke Metropole Ruhr. Dieses Ziel 
ist kein kulturpolitisches, sondern richtet sich auf die Entwicklung der Region 
insgesamt. Kultur wird zum Medium der Marketing- und Kommunikations-
strategie.« (Zentrum für Kulturforschung/ICG Culturplan 2011: 20) Vor diesem 
Hintergrund verwundert es nicht, dass die Antwort auf die Frage, inwiefern 
(beunruhigende) Projekte der Interkulturalität oder interkulturelle Kontakte 
nach außen mit einer breiteren Wirkung entstanden sind, eher dünn ausfällt. 
Die Auseinandersetzung mit dem Themenfeld ›Stadt der Kulturen‹ hat gezeigt, 
dass die meisten Projekte eher auf lokaler Ebene wahrgenommen wurden, was 
Rolf Parrs These unterstützt, dass sie »in der Regel nur von relativ homogenen 
ethnischen Gruppen« (Parr: 162f. in diesem Band) besucht wurden und somit 
nur wenig zu einer Hybridisierung des Ruhrgebiets beigetragen haben. Auch 
Achim Prossek konnte zeigen, dass die von ihm näher untersuchten Projekte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST216

›Unterm Sternenzelt‹, ›Interfaces‹ und ›Gülhane – Rosen für Marxloh‹ mit ver-
schiedenen Problemen zu kämpfen hatten und keine überregionale Aufmerk-
samkeit erreichten. Eine größere Außenwirkung erzielte die Künstlerische 
Direktorin des Themenfeldes ›Stadt der Kulturen‹, Aslı Sevindim, allerdings 
weniger durch innovative künstlerische Ansätze als vielmehr durch ihre Bio-
grafie, die die exemplarische Geschichte einer integrierten und emanzipierten 
Migrantentochter erzählt, wobei die Journalisten den Erfolg dieser Erzählung 
eurozentrisch an westlichen Maßstäben messen und ihn also eher als Beruhi-
gung einsetzen. 

Abb. 6: ›Welt-Theater an der Ruhr‹
Titelseite der Ruhr.2010-Sonderbeilage der WAZ

Quelle: WAZ v. 21. Mai 2010

Es gibt jedoch immer Ausnahmen. So zeichnete die belgische Kuratorin Frie 
Leysen im Kulturhauptstadtjahr Ruhr.2010 verantwortlich für das Festival ›The-
ater der Welt‹, in dessen Kontext sie – mit kleiner, aber feiner Außenwirkung – 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 217

ihrem Publikum einige verstörende interkulturelle Begegnungen ermöglich-
te. Im Interview erklärt sie ihre Perspektive, die ›das Eigene‹ radikal in Frage 
stellt: 

Ich will zeigen, wie [junge Künstler aus aller Welt] in die Welt hineinsehen. Wenn ihre 

Analyse gut ist und eine gute künstlerische Form hat, dann ist es auch in Essen interes-

sant, was ein Chinese denkt. Dann kann er mir helfen, meine eigene Welt neu zu sehen. 

[…] Wir haben immer noch so eine imperialistisch-koloniale Sehweise, dass wir uns gar 

nicht fragen, was machen die Leute in Afrika, Australien oder Indonesien. Wir sehen sie 

höchstens exotisch. (Leysen, zit. n. Norbisrath 2010) 

Für die breitere Masse der Projekte von Ruhr.2010 kann leider nicht behauptet 
werden, dass sie einen solchen beunruhigenden Wechsel der Perspektive vorge-
nommen hätten – und diejenigen Projekte, die sich in diese Richtung orientier-
ten, fanden kaum eine überregionale Anerkennung. Auch die Ruhr.2010-Evalu-
atoren präsentieren eine selbstkritische Einschätzung der Verantwortlichen: 

Die interkulturelle Integration sei durch Ruhr.2010 nicht wesentlich vorangebracht wor-

den […]. Interkultur sei zwar von Beginn an ein wichtiger Programmpunkt im Konzept 

von Ruhr.2010 gewesen, doch die Weiterentwicklung der Integration durch Kultur nur in 

Teilen gelungen. Hier sei »noch viel Luft nach oben« (Zentrum für Kultur forschung/ICG 

Culturplan 2011: 40).

Frie Leysen hat inzwischen das Ruhrgebiet verlassen und ist ausgerechnet in die 
›Konkurrenz-Metropole‹ Berlin zum Team der Berliner Festspiele gewechselt. 
Die Westdeutsche Allgemeine Zeitung stellt im Spätsommer 2011 für das Ruhrge-
biet fest: »Der Kulturpolitik fehlt die Fantasie fürs Jahr nach der Kulturhaupt-
stadt«. (Georgakis 2011) Im printmedialen Diskurs ist das Ruhrgebiet ein biss-
chen mehr eine (allerdings brüchige) Einheit geworden, in der Interkulturalität 
als Beruhigungs- und Entdifferenzierungsformel genutzt wird. Es ist weiterhin 
eher nicht davon auszugehen, dass die nächste Auflage des Lonely Planet discover 
Germany um eine Sektion zum Ruhrgebiet erweitert wird.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST218

Literatur

Amann, Wilhelm (2010): Interkulturalität und Regionalität. In: Dieter Heimböckel 
u.a. (Hg.): Zwischen Provokation und Usurpation. Interkulturalität als (un-)
vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenschaften. München, S. 149-
161.

Anonymus (2010): Kann die Kultur dem Ruhrgebiet zu einem neuen Image ver-
helfen? Ja, sagt Oliver Scheytt, Geschäftsführer der Ruhr2010 GmbH und 
träumt schon von der Metropole. In: Süddeutsche Zeitung v. 13. Januar 2010 
(Beilage).

Barbian, Jan-Pieter (2009): Die ›bittere Poesie‹ des Reviers. Die Kontroverse um 
den Bildband Im Ruhrgebiet von Heinrich Böll und Chargesheimer. In: Ders./
Hanneliese Palm (Hg.): Die Entdeckung des Ruhrgebiets in der Literatur. Es-
sen, S. 189-213.

Böll, Heinrich (1979): Im Ruhrgebiet. In: Heinrich Böll Werke. Essayistische 
Schriften und Reden I: 1952-1963. Köln, S. 226-254.

Dick, Alexander (2010): Was von der Kulturhauptstadt Ruhr 2010 bleibt. In: Badi-
sche Zeitung v. 7. Dezember 2010.

Dörries, Bernd/Arntz, Jochen/Gorkow Alexander (2010): Kein Weg zurück. In: 
Süddeutsche Zeitung v. 26. Juli 2010.

Der Westen (2010): Kulturhauptstadt: Fritz Pleitgen will Loveparade im Kultur-
hauptstadtjahr. In: derwesten.de v. 9. Februar 2010; online unter http://www.
derwesten.de/kultur/ruhr2010/Fritz-Pleitgen-will-Loveparade-im-Kultur-
hauptstadtjahr-id2524399.html [September 2010].

dpa/epd (2010): Sonntags auf der Autobahn. In: Die Welt v. 19. Juli 2010.
Ernst, Thomas (2011): Das Ruhrgebiet als Rhizom. Die Netzstadt und die ›Nicht-

Metropole Ruhr‹ in den Erzählwerken von Jürgen Link und Wolfgang Welt. In: 
Gerhard Rupp/Hanneliese Palm/Julika Vorberg (Hg.): Literaturwunder Ruhr. 
Essen, S. 43-70.

Fuhr, Eckhard (2010): Durch und durch falsch. In: Die Welt v. 26. Juli 2010.
Georgakis, Nikolaos (2011): Der Kulturpolitik fehlt die Fantasie fürs Jahr nach der 

Kulturhauptstadt. In: Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 28. August 2011.
Gerrits, Wolfgang (2009): Loveparade: Kein zweites Bochum. In: Westdeutsche 

Allgemeine Zeitung v. 2. Oktober 2009.
– (2010): Techno-Party: Loveparade-Absage wäre laut Gorny eine Blamage. In: West-

deutsche Allgemeine Zeitung v. 23. Januar 2010 (Regionalausg. Duisburg).
Heimböckel, Dieter (2010): ›Terminologie für gutes Gewissen‹? Interkulturalität 

und der neue Geist des Kapitalismus. In: Ders. u.a. (Hg.): Zwischen Provokati-
on und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der Literatur- 
und Sprachwissenschaften. München, S. 41-52.

– (2011): Die Metropolregion als (neuer) interkultureller Raum? In: Ernest W.B. 
Hess-Lüttich u.a. (Hg.): Metropolen als Ort der Begegnung und Isolation. In-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN WELTTHEATER UND ›RUHRISIERUNG‹ 219

terkulturelle Perspektiven auf den urbanen Raum als Sujet in Literatur und 
Film. Frankfurt a.M. u.a., S. 33-51.

Hans, Barbara/Utler, Simone /Jüttner, Julia (2010): Millionen für die marode Stadt. 
Love Parade in Duisburg. In: Spiegel online v. 27. Juli 2010; online unter http://
www.spiegel.de/panorama/0,1518,708679,00.html [September 2010].

Heims, Hans Jörg (2010): Made in Marxloh. Das Leben von Asli Sevindim ist an-
ders verlaufen als das vieler anderer türkischer Frauen – und doch beispielhaft. 
In: Süddeutsche Zeitung v. 13. Mai 2010 (Beilage).

Hoffman, Christiane (2010): Gesichter des Ruhrgebiets. In: Welt am Sonntag v. 
25. Juli 2010.

Kapielski, Thomas (2004): Weltgunst. Denkwürdigkeiten. 2002 bis Sommer 
2004. Berlin.

Kothenschulte, Daniel (2010): Am laufenden Band. Die Loveparade als Event von 
Ruhr.2010. In: Frankfurter Rundschau v. 27. Juli 2010.

Link, Jürgen (2011): Wie Heimatliteratur am Ruhrgebiet scheitert. Mit einem Blick 
auf einen autogenen Versuch in narrativer Deterritorialisierung. In: Gerhard 
Rupp/Hanneliese Palm/Julika Vorberg (Hg.): Literaturwunder Ruhr. Essen, S. 
71-89.

Leipold, Richard (2010): Chapeau. Schön angerichtet. In: Frankfurter Allgemeine 
Zeitung v. 17. Juli 2010.

Ludowig, Kirsten/Siebenhaar, Hans Peter (2010): Der lange Schatten auf Ruhr.2010. 
In: Handelsblatt v. 27. Juli 2010.

Norbisrath, Gudrun (2010): Frie Leysen – ein Festival ist wie ein Elektroschock. In: 
Westdeutsche Allgemeine Zeitung v. 5. November 2010.

Oehlen, Martin (2010): Tragödie mit Ansage. In: Berliner Zeitung v. 26. Juli 2010.
Paquet, Alfons (1929/30): Die Rhein-Ruhr-Stadt. In: Hochland. Monatsschrift für 

alle Gebiete des Wissens, der Literatur und Kunst, H. 27, S. 385-396.
Parr, Rolf (2011): Ab in die ›Mitten‹. Von alten und neuen ›mental maps‹ des Ruhr-

gebiets. In: Gerhard Rupp/Hanneliese Palm/Julika Vorberg (Hg.): Literatur-
wunder Ruhr. Essen, S. 21-42.

Prossek, Achim (2009a): Bild-Raum Ruhrgebiet. Zur symbolischen Produktion 
der Region. Detmold.

– (2009b): Sie nennen es Metropole. Die Kulturregion Ruhrgebiet zwischen An-
spruch und Wirklichkeit. In: Johannes Springer/Christian Steinbrink/Chris-
tian Werthschulte (Hg.): Echt! Pop-Protokolle aus dem Ruhrgebiet. Duisburg, 
S. 92-112.

Reger, Erik (1993): Ruhrprovinz. In: Ders.: Kleine Schriften. Band 1. Hg. v. Erhard 
Schütz. Berlin, S. 52-61.

Rinsche, Annika (2009): Pro: Das Ruhrgebiet braucht die Loveparade. In: West-
deutsche Allgemeine Zeitung v. 19. Januar 2009 (Panorama).

Rossmann, Andreas (2010): Metropole war Traum. Nach dem Inferno von Duis-
burg: Das Ruhrgebiet muss umdenken. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 
27. Juli 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS ERNST220

Roth, Joseph (1990): Der Rauch verbindet die Städte (1926). In: Ders.: Das journa-
listische Werk 1924-1928. Band 2. Köln – Amsterdam. Köln, S. 33.

Ruhr.2010 GmbH (2008): Kulturhauptstadt Europas. Ruhr 2010. Buch eins. Es-
sen. 

Ruhr.2010 GmbH (2009): Kulturhauptstadt Europas. Ruhr 2010. Buch zwei. Es-
sen.

Schulte-Peervers, Andrea u.a. (2010): Discover Germany. All you need to experi-All you need to experi-
ence the best of Germany. Victoria/Oakland/London.

Schmitz, Werner (2010): Die Seele vom Revier. In: Der Stern v. 15. Juli 2010.
Schneider, Markus (2010): Man geht über Leichen. In: Frankfurter Rundschau v. 

26. Juli 2010.
Schraa, Rolf/dpa/dd (2010): Perlen im Ruhrgebiet. Nicht nur graue Industrieregi-

on, sondern moderner Ballungsraum mit einer europaweit wohl einmaligen 
Ansammlung von Theatern, Museen und Kultureinrichtungen – Essen und 
das Ruhrgebiet agieren selbstbewusst. In: Süddeutsche Zeitung v. 4. Januar 
2010.

Schultz, Meike (2010): Stau – so wie immer. Die A 40 im Ruhrgebiet wird zur 
größten Fußgängerzone der Welt und ist doch zu klein. In: Berliner Zeitung 
v. 19. Juli 2010.

Twickel, Christoph (2010): Feiern, feiern, feiern auf der Autobahn. Sperrung der 
A40. In: Spiegel online v. 18. Juli 2010; online unter http://www.spiegel.de/
kultur/gesellschaft/0,1518,707153,00.html [Oktober 2011].

Zentrum für Kulturforschung/ICG Culturplan (2011): Mit Kultur zur Metropole? 
Evaluation der Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010 / A Metropolis in the Ma-
king. Evaluation of the European Capital of Culture Ruhr.2010. Essen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Orientierte Vielfalt
Hauptstadt Europa – von der Ruhr bis an den 

Bosporus?1

Deniz Göktürk

Über die Hälfte der Weltbevölkerung lebt heute in Großstädten. Schätzungen 
zufolge soll diese Zahl bis 2050 auf 75 % steigen. Die Welt gleicht zunehmend 
einer ›endlosen Stadt‹ (vgl. Burdett/Sudjic 2008). Um von fortschreitender Zer-
siedlung und Verähnlichung abzulenken, bedarf es immer neuer Spektakel, 
welche die Besonderheit von Orten zur Schau stellen. Die Rede von kultureller 
Vielfalt oder Integration geht in der Regel von fester Verortung aus. Der folgen-
de Beitrag nimmt dagegen die mediale Konstruktion und Zirkulation scheinbar 
selbstverständlicher territorialer Setzungen genauer unter die Lupe. Dichoto-
mischen Fixierungen auf ›das Eigene‹ und ›das Fremde‹, welche die Rede von 
kulturellen Identitäten und Hybridität ebenso prägen wie die Rhetorik vom Kul-
turkampf und Zusammenprall, wird eine medienwissenschaftliche Perspektive 
entgegengestellt, die den Ort nicht a priori setzt und stattdessen ihr Augenmerk 
auf Inszenierung und Performanz von Grenzen und Interferenzen richtet. Die 
Rolle situierter Akteure und Institutionen in der Stadtgestaltung wird erst in 
dieser multidisziplinären Diskussion greifbar, die Perspektiven aus Architek-
tur und Stadtplanung, Anthropologie, Kunst, Film und Medien ins Gespräch 
bringt. Geopolitische Kategorien wie ›der Westen‹ oder ›Europa‹ gegenüber 
dem ›Orient‹ erweisen sich in diesem Zusammenhang als unentwirrbar mit-
einander verflochtene Konstruktionen mit unscharfen Grenzen. Grenzregionen 
sind vielmehr als poröse Zonen der Migration und Mobilität zu verstehen, die 
eine neue Sicht auf ein kosmopolitisches Europa eröffnen (vgl. Römhild 2009; 
Tsianos/Karakayalı 2010).

Das Europamotto ›In Vielfalt geeint‹, angelehnt an das ›E Pluribus Unum‹ 
der USA, ist nicht nur von Bedeutung für die supranationale Verwaltung von 27 

1 | Dieser Ar tikel ist in Teilen angelehnt an Göktürk/Soysal/Türeli (2010a) und an 

Göktürk (2010a).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK222

Mitgliedstaaten in der EU, sondern erfährt als Leitmotiv der europäischen Kul-
turpolitik Anverwandlungen in unterschiedlichen lokalen Zusammenhängen. 
Diese Prozesse der Aneignung und Deutung lassen sich als Orientierungsarbeit 
beschreiben, bei der sich Akteure in einer Vielzahl von Rahmen wie Stadtteil, 
Milieu, Stadt, Nation, Region, Europa und Welt positionieren. Der Zusammen-
schluss Europa unterscheidet sich vom Nationalstaat unter anderem durch sei-
ne polyzentrische Organisation; er hat nicht eine Hauptstadt, sondern mehrere, 
neben den drei Verwaltungshauptstädten Brüssel, Luxemburg und Straßburg 
auch jedes Jahr wechselnde Kulturhauptstädte, die sich ihrerseits auf Ideen von 
Europa hin orientieren.

Orientierung geht bekanntlich auf Orient zurück, auf den Sonnenaufgang 
im Osten. Im Jahr 2010 orientierte sich Europa in der Tat gen Osten, denn Istan-
bul wurde als eine der drei ›Kulturhauptstädte Europas‹ gefeiert (neben Essen/
Ruhr und Pécs). Istanbul, das zwei Kontinente verbindet, ist nicht nur die größ-
te Stadt der Türkei, sondern auch Europas. Seine Ernennung zu einer der drei 
›Kulturhauptstädte Europas 2010‹ zeigt, dass Europa Istanbul offiziell als Teil 
seines kulturellen Erbes anerkennt, trotz der Zurückhaltung der EU gegenüber 
einer Vollmitgliedschaft der Türkei. In ihrem neuen Image erscheint die Stadt 
gleichsam von ihrem Hinterland abgekoppelt, zur Brücke zwischen Orient und 
Okzident stilisiert. Die Zukunftsvisionen Istanbuls entwickeln sich im Zusam-
menspiel mit dem Streben nach dem EU-Beitritt der Türkei. Die Eingemein-
dung Istanbuls als Kulturhauptstadt Europas entbehrt freilich nicht der Ironie, 
da der EU-Beitritt der Türkei als mehrheitlich islamischem Land aus der Sicht 
der meisten europäischen Staaten politisch umstritten bleibt. Dabei schlägt die 
Europahymne An die Freude aus der 9. Sinfonie Beethovens an einer Stelle un-
verhofft in den türkischen Marsch um und lässt damit die Präsenz der aus dem 
Bund des Jubels und der Freundschaft Ausgeschlossenen deutlich anklingen 
(vgl. Žižek 2007). 

Die Türkei ist zwar kein EU-Mitglied, hat aber eine lange Geschichte der 
Assoziation mit Europa. Istanbuls Präsentation als ›Kulturhauptstadt Europas 
2010‹ mit ihren zahlreichen Projekten bot einen guten Anlass, die Orientie-
rungen der Stadt in ihren Überblendungen mit Weltstadtambitionen und 
Standortvermarktung zu reflektieren (vgl. Göktürk/Soysal/Türeli 2010a). In 
Wechselwirkung mit der Entdeckung der Stadt als attraktivem Ziel für einen 
großstädtischen Tourismus zeigen sich deutliche Korrespondenzen zur Rheto-
rik von liberaler Marktwirtschaft und partizipatorischer Demokratie in anderen 
Städten. Mit der steigenden Bedeutung der sogenannten ›Kreativwirtschaft‹ 
auf den Bühnen des postindustriellen Kapitalismus weisen Akteure aus allen 
Bereichen des politischen Spektrums der Kultur einen wichtigen Stellenwert 
zu, ja es ist geradezu eine ›Kulturalisierung der Politik‹ (vgl. Mokre 2011) zu 
verzeichnen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 223

Istanbul hat in den letzten Jahren deutlich an Zugkraft gewonnen. Mit über 
sieben Millionen Touristen im Jahr liegt es auf Platz drei der meistbesuchten 
Städte Europas nach London und Paris, auf Platz sieben der meistbesuchten 
Städte der Welt. Im Zuge des wirtschaftlichen Aufschwungs der Türkei entdeckt 
auch die Stadtforschung die Metropole Istanbul, die mit ihren offiziell 12,9 Mil-
lionen Einwohnern die mit Abstand größte Stadt Europas ist, als ›Schnittstelle 
vielfältiger Mobilitäten‹ an den Nord-Süd- und Ost-West-Achsen der Welt (Sas-
sen, zit. n. Urban Age 2009). Çağlar Keyder stellte in den neunziger Jahren die 
Frage, ob in der neuen geopolitischen Konstellation, die sich mit dem Zerfall 
der Sowjetunion ergab, Istanbul sein Potential als ›globale Stadt‹ – im Sinne 
von Globalisierungstheoretikern wie Saskia Sassen (1991) – realisieren oder ob 
es diese Chance verpassen würde (Keyder 1992, 1999). Heute zieht er das Fazit, 
dass Istanbul sich unter der Ein-Parteien-Regierung der AKP seit 2002 und de-
ren neoliberaler Wirtschaftspolitik eindeutig globalisiert hat (Keyder 2010). Da-
bei stellt sich die Frage, ob die Orientierung Istanbuls nach Europa das Ziel oder 
Europa nur ein Mittel zum Zweck auf dem Wege zur Globalisierung ist? Bringt 
die Orientierung auf ›Europa‹ dynamisch-integrative Modelle hervor, oder dient 
sie eher als opportuner Weg, eine neoliberale Wirtschaftspolitik mehrheitsfähig 
zu machen?

Vision, Planung und Praxis sind in diesen Orientierungsprozessen eng ver-
woben. Stadtimaginationen im Kino und anderen visuellen Medien entstehen 
in Korrespondenz mit öffentlichen Debatten um Denkmalpflege und Stadter-
neuerung, Markt und Regulation, Migration und Tourismus, Kultur und Demo-
kratie. Es geht daher nicht darum, literarische oder filmische Stadtinszenierun-
gen als Abbild einer gegebenen Wirklichkeit zu lesen, sondern als Intervention 
in Debatten und Praxen der Stadtplanung, Wirtschaft und Politik. Die zentrale 
Frage ist nicht nur, wie die Produktion von Bildern sich aus wirklichen Schau-
plätzen, sozialen Spannungen und geopolitischen Konstellationen speist (dieser 
Ansatz ist impliziert, wenn wir von ›Repräsentationen‹ bestimmter Städte spre-
chen). Vielmehr stellt sich die Frage, wie urbane Räume und soziale Realitäten 
ihrerseits durch Imaginationen geprägt sind.

Prozesse der Bildproduktion und imaginären Besetzung Istanbuls haben 
eine längere Geschichte, die nicht mit dem Kulturhauptstadtjahr beginnt und 
endet. Daher ist zunächst nach der topografischen, insbesondere kinemato-
grafischen Konstruktion und Zirkulation von Stadtbildern zu fragen. Von den 
Anfängen des dokumentarischen Reisefilms mit den Gebrüdern Lumière über 
internationales Abenteuerkino wie Topkapi (1964) bis hin zu zeitgenössischen 
Stadtportraits wie Crossing the Bridge: The Sound of Istanbul (2005) und Videos 
auf YouTube dienen bewegte Bilder als Bühne für vielfältige Perspektiven in der 
Stadt. Zugleich richten wir den Blick von Istanbul aus auf Europa und fragen 
nach den Implikationen dieser Kulturhauptstadt für Konzeptionen von Europas 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK224

kulturellem Erbe und eine Kulturpolitik der Vielfalt und Teilhabe im Rahmen 
von Weltmarkt und Zirkulation.

Kinematopografischer Tourismus seit Lumière

Jede Imagination einer Stadt – egal ob von ›innen‹ oder von ›außen‹ – speist 
sich aus medialen Bildern und Sehnsüchten der Betrachter. Digitale Speicher-
medien bringen alte Filme aus den Archiven wieder in Umlauf, so dass inter-
essierte Zuschauer die Medialisierung des Raumes und die Mobilisierung des 
Blicks durch bewegte Bilder anschaulich nachvollziehen können. So wird auch 
das vielleicht früheste kinematografische Dokument von Istanbul auf einer 
DVD wieder zugänglich (The Lumière Brothers’ First Films). Es zeigt, von einem 
Boot auf dem Goldenen Horn aus gefilmt, eine Kamerafahrt entlang der Galata-
Brücke. Constantinople – Panorama de la Corne d’Or wurde 1897 von Alexander 
Promio aufgenommen, dem weitgereisten Kameramann der Gebrüder Lumi-
ère, der ein Jahr zuvor eine Kamera auf einer Gondel in Venedig platziert hatte 
(vgl. Göktürk 2010b). Der Blick auf die historische Silhouette vom Wasser war 
eine beliebte Perspektive für europäische Reisende des 19. Jahrhunderts, die oft 
ihr Schiff nicht verließen, um sich den märchenhaften Blick nicht durch den 
Schmutz der Straßen zu verderben (vgl. Schiffer 1999). Neu in Promios kine-
matografischem Panorama ist die auf moderne Transporttechnologie gerichtete 
Einstellung. Die historischen Monumente auf der Halbinsel werden ignoriert, 
Topkapı Serail, Hagia Sophia und Blaue Moschee bleiben außerhalb des Bild-
rahmens, stattdessen verweilt die Kamera auf dem großen Rad eines Dampf-
schiffs und fährt dann über die Brücke, während die Süleymaniye-Moschee nur 
chimärenhaft im Hintergrund zu erkennen ist. Die Hauptattraktion mag die 
bewegliche Brücke selbst gewesen sein, die 1875 auf vierundzwanzig Pontons 
wiedererbaut worden war, um Schiffen Einlass zu den Werften im Goldenen 
Horn zu gewähren.

Der Nexus zwischen Kinematografie und Transporttechnologie, der in die-
sem kurzen filmischen Dokument sichtbar wird, ist charakteristisch für das 
frühe Kino, als Reisefilme oder sogenannte Aktualitäten ein populäres Genre 
waren. Die bewegten Bilder setzten Schauplätze in Bewegung und brachten 
die Welt in Reichweite. Sie boten nicht nur Ersatzreisen für den Zuschauer im 
Sessel, sondern dienten auch der Tourismuswerbung. Wir können uns ein ele-
gantes Publikum bergauf nördlich vom Goldenen Horn denken in einem Kino 
auf der Grande Rue de Pera, das diese mobile Perspektive auf seine eigene Stadt 
nebst Aufnahmen aus anderen europäischen Städten genoss (vgl. Erdoğan 
2010). Unterdessen sahen auch Zuschauer in Paris, London oder Berlin dieses 
kurze filmische Dokument vom Brückenverkehr in Istanbul im Rahmen von 
kinematografischen Programmen, die sich neben gefilmten Bühnenvorstellun-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 225

gen aus vielfältigen ›virtuellen Reisen‹ zusammensetzten (vgl. Ruoff 2006). Das 
Publikum des Kintopps wusste schon damals, dass Schauplätze inszeniert und 
transponierbar waren. Western kamen nicht unbedingt aus Amerika, sondern 
wurden mit einschlägiger Ausstattung auch vor Berlin oder Paris gedreht (vgl. 
Göktürk 1998). Selbst Aktualitäten mit dokumentarischem Anspruch wurden 
für den Kinematografen nachgestellt und vorgespielt. Genrespezifische Ikono-
grafien waren nicht an geografische Orte gebunden, sondern durch bewegte 
Bilder transportabel geworden.

Das Publikum des frühen Kinos, besonders vor dem Ersten Weltkrieg, kon-
stituierte keine national geschlossene imaginäre Gemeinschaft, sondern eher 
eine Gemeinschaft von Zuschauern, die durch Schaulust und Faszination mit 
moderner Technologie und Geschwindigkeit vernetzt waren. Filme zirkulierten 
international, das Kino ›brachte der Welt die Welt‹, wie es der Regisseur und 
Leiter des Institut Lumière in Lyon, Bertrand Tavernier, auf seinem Kommentar 
zur DVD-Ausgabe der Lumière-Filme treffend formuliert. Die Kinobesucher als 
Weltbetrachter genossen den Blick auf Ereignisse und Orte in Bewegung und 
fühlten sich potenziell verbunden mit Zuschauern anderswo, die zur gleichen 
Zeit ähnliche Bilder sahen. Einer dieser begeisterten Filmzuschauer mag der 
junge Siegfried Kracauer gewesen sein, der einige Jahre später über das »Zu-
sammenschrumpfen der Welt« und die »Relativierung des Exotischen« durch 
»Auto, Film und Aeroplan« schrieb (Kracauer 1990: 289). Der Architekt und 
Filmkritiker Kracauer nahm damit gewissermaßen vorweg, was der Kultur-
geograf David Harvey (1990: 260-323) später als ›Raum-Zeit-Kompression‹ im 
Gefolge von expandierenden Märkten, Kommunikations- und Transporttechno-
logien auf den Punkt brachte. Das Kino und andere Darstellungen vom Pano-
rama zu den Weltausstellungen bedienten den ›touristischen Blick‹ (vgl. Urry 
1990) des Reisenden in seinem Sessel, der bei Kracauer seine Sehnsucht nach 
authentischer Exotik von Mitteleuropa aus auf ferne Orte projizierte, etwa auf 
die Pyramiden, Kalkutta oder das Goldene Horn.

»Die vergebliche Brandung der Fremde« – so Hans Magnus Enzensberger 
in seiner Theorie des Tourismus (1958) – ist in der modernen Erlebnis- und Me-
dienwelt durchsetzt mit dem Bewusstsein, dass die Vermarktung von Orten, 
die sich auf erkennbare Einzigartigkeit beruft, paradoxerweise zugleich Spezi-
fik nivelliert und Ähnlichkeit herstellt. Wie Enzensberger betont, ist Tourismus 
eine Industrie, die sich der »Normung, Montage und Serienfertigung« bedient 
(Enzensberger 1958: 713). Kulturelle Produktion findet grundsätzlich immer un-
ter Marktbedingungen statt. Nach Harvey verlangt die kapitalistische Globali-
sierung, dass 

der Picasso einen monetären Wert haben muss, ebenso wie der Monet, der Manet, au-

stralische Eingeborenenkunst, archäologische Ar tefakte, historische Gebäude, alte 

Denkmäler, buddhistische Tempel, und auch das Erlebnis, den Colorado mit einem Floß 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK226

hinabzufahren, sich in Istanbul zu befinden und auf dem Gipfel des Mount Everest zu 

stehen. (Harvey 2001: 369; Übersetzung d. Verf.) 

Demnach ist kein Ort unabhängig von Zirkulation, Korrespondenz und Kon-
kurrenz mit anderen Orten denkbar. Bei jeder Behauptung und Darbietung 
von eigenständiger kultureller Identität – die Marketing-Branche spricht von 
Alleinstellungsmerkmal – wäre daher nach Inszenierungs- und Beobachterpo-
sitionen zu fragen.

Bewahrtes Erbe: Topkapi

Die Baudenkmäler, die in dem kurzen Film der Gebrüder Lumière ausgespart 
bleiben, werden in späteren Istanbul-Filmen ausgiebig in Szene gesetzt. Ein 
besonders populäres Beispiel ist Topkapi (1964), eine polyglotte amerikanische 
Produktion von Filmways Pictures, vertrieben von United Artists, mit europä-
ischer Starbesetzung: Maximillian Schell, Robert Morley, Akim Tamiroff und 
Peter Ustinov, der für seine Rolle einen Oscar gewann. Das Drehbuch schrieb 
Monja Danischewsky, ein Exilrusse, der in den britischen Ealing Studios tätig 
war, basierend auf dem Roman The Light of Day (1962) von Eric Ambler, dem 
britischen Autor von Spionageromanen.

Der Trailer, der bei einer Suche nach Topkapi auf YouTube an erster Stelle 
zu finden ist, gibt eine Kurzeinführung in die Stadt, um dann auf den Dä chern 
des Topkapı Serails Melina Mercouri ins Visier zu nehmen, die im adretten wei-
ßen Kostüm auf einem Türmchen thront, mit Blick über die Kuppeln auf den 
Bosporus. Auf dieser erhobenen Warte, so erklärt sie mit süffisantem Lachen, 
harrt sie einer Verabredung mit ihren Komplizen. Ein Zuschauer auf YouTube 
kommentiert treffend: »man, why don’t they make trailers like this anymore?«2 
Das Objekt von Melinas Begierde ist der kostbare smaragdbesetzte Dolch in der 
Schatzkammer des Serails. Mit einem Akrobatenkunststück Gilles Ségals, das 
als Vorbild für Tom Cruises Seilnummer in Mission Impossible (1996) diente, 
bietet der Film Topkapi ein Schauspiel des perfekten Juwelendiebstahls, lustvoll 
inszeniert von Jules Dassin, einem in Hollywood vom McCarthy-Regime auf die 
schwarze Liste gesetzten Regisseur. In seinem ersten Farbfilm entwarf er ge-
wissermaßen ein getürktes Europa der Mobilität, Tricks und Täuschungen aus 
der Perspektive des mediterranen Grenzverkehrs und somit nicht zuletzt eine 
fulminante Selbstrefl exion auf das Illusionsmedium Kino. Jules Dassin insze-Selbstreflexion auf das Illusionsmedium Kino. Jules Dassin insze-. Jules Dassin insze-
nierte sich dabei selbst ironisch als den Jahrmarktsimpressario und Betreiber 
eines Wachsfigurenkabinetts, Joseph, der von Elisabeth Lipp alias Melina Mer-

2 | Vgl. http://www.youtube.com/watch?v=k8thNodJpLc [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 227

couri dazu auserkoren ist, den echten Dolch als vermeintliche Fälschung und 
Accessoire einer seiner Puppen über die Grenze zu schmuggeln. 

Die mediterrane Mobilität in Topkapi kulminiert in der ironischen Insze-
nierung des griechisch-türkischen Grenzverkehrs, untermalt von Manos Had-
jidakis’ Filmmusik. Griechenland, damals noch kein Mitglied der EU, trägt 
in der filmischen Inszenierung deutlich orientalisierende Züge. Die perfekte 
Verkörperung der europäisch-orientalischen Promenadenmischung ist Arthur 
Simpson alias Peter Ustinov, ein in Kairo geborener Engländer, der sich mit 
Touristengeschäften und kleinen Gaunereien nahe der türkischen Grenze in 
Kavala über Wasser hält. Dort wird er angeheuert, einen Lincoln nach Istanbul 
zu überführen. An der Grenze bekommt er wegen seines abgelaufenen ägypti-
schen Passes Schwierigkeiten, sein Versuch, sich auf Arabisch herauszureden, 
blitzt eiskalt ab – ein Zeichen für die europäische Orientierung der perfekt Eng-
lisch sprechenden türkischen Grenzschutzbeamten. Schließlich wird er von der 
türkischen Geheimpolizei als Spion engagiert und darf einreisen.

Simpsons Ankunft in Istanbul bietet dem Film Gelegenheit zu einer fast 
zwei Minuten langen Rundfahrt, die dem Kinopublikum durch die Kamera 
Henri Alekans einen panoramatischen Eindruck von der Stadt vermittelt. In 
dieser Sequenz ist der Film durch und durch Reisefilm. Der ›automobile‹ Blick 
auf die Stadt (vgl. Urry 2007: 112-134) reflektiert einen expandierenden Raum 
mit neuen Verkehrsachsen, die seit den 1950er Jahren nach den Entwürfen des 
französischen Stadtplaners Henri Prost gebaut wurden und die Außenbezirke 
mit dem Zentrum verbanden. Die Sequenz beginnt mit einer Aufnahme von 
oben auf das Goldene Horn und die Galata-Brücke. Dann begibt sich die Kame-
ra auf Augenhöhe der Passanten, darunter Träger mit schweren Lasten. Kinder 
laufen dem großen amerikanischen Auto hinterher. Wir sehen das alte Istanbul 
mit seinen Holzhäusern, Märkten und Moscheen. Außer Autos sind auch Pfer-
dewagen und Straßenbahnen unterwegs. Die Hänge an beiden Ufern des Bos-
porus sind noch weitgehend unverbaut. Diese Bilder haben im Rückblick einen 
dokumentarischen Wert, besonders da die Stadt sich im vergangenen halben 
Jahrhundert in Bausubstanz und Stadtbild stark verändert hat und dies eine der 
ersten Farbfilmsequenzen sein muss, die Istanbuls Straßenleben einfängt. Die 
Stadt entsteht in unserer Wahrnehmung als zusammenhängendes Ganzes erst 
durch die simulierte Bewegung durch ihre Straßen. Topkapi bleibt dabei nicht 
bei pittoreskem Orientalismus stehen. Durch den Schnitt werden auf der Auto-
fahrt moderne Kontrapunkte gesetzt, große Werbeplakate für Seife, Konserven 
und einheimische Filme, darunter ein Kassenschlager des Regisseurs Osman 
F. Seden von 1963, Yaralı Aslan (Der verwundete Löwe), mit den Stars Ayhan 
Işık und Fatma Girik. An diesen Stellen macht sich bemerkbar, dass Kenner der 
lokalen Filmkultur wie Giovanni Scognamillo an der Auswahl der Schauplätze 
und ikonografischen Details beteiligt waren.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK228

Peter Ustinovs Autofahrt endet bezeichnenderweise am Hilton-Hotel, ge-
baut 1951 bis 1955 von der amerikanischen Gesellschaft ›Skidmore, Owings und 
Merril‹ (SOM) in Zusammenarbeit mit dem Architekten Sedad Hakki Eldem, 
einem prominenten Beispiel des Internationalen Stils und ein Vorläufer weite-
rer hoher Hotelbauten mit Blick auf den Bosporus. Der Eintritt in das Istanbuler 
Hilton wird als Zugang zu einem ›kleinen Amerika‹ beschrieben, ein Paradig-
ma der wohlständisch kapitalistischen Gesellschaft, welche die Demokratische 
Partei von Adnan Menderes zu ihrem Modell gemacht hatte (vgl. Wharton 2001; 
Bozdoğan 2008). Während Topkapi in der Lobby des Hilton Vielsprachigkeit 
und Kosmopolitismus zelebriert, zeigte Halit Refiğ im selben Jahr in seiner Mi-ğ im selben Jahr in seiner Mi-im selben Jahr in seiner Mi-
grationsgeschichte aus Anatolien in die Großstadt, Gurbet Kuşları/Birds of Exile 
(1964), das Hotel aus distanzierterer Perspektive. Einen didaktischen Dialog 
zwischen zwei Liebenden, angehenden jungen Medizinern, über die Auswan-
derung nach Amerika oder den Einsatz im eigenen Land inszeniert er vor der 
Silhouette eben dieses Hilton-Hotels, ja das Gebäude schiebt sich in der Ein-
stellung trennend zwischen die beiden Figuren (vgl. Türeli 2010). So beteiligen 
sich sowohl internationale als auch in der Türkei produzierte Filme an Debatten 
über alte und neue Architektur, einheimische Tradition und importierten Stil 
und tragen zur Zirkulation von Visionen über Stadtentwicklung bei.

In Jules Dassins Film Topkapi bekommen Melina Mercouri und ihre inter-
nationalen Komplizen das Objekt ihrer Begierde, den smaragdbesetzten Sul-
tansdolch aus dem Topkapı Serail, letzten Endes nicht. Ein kleines Vöglein und 
ein scharf kombinierender türkischer Polizeiinspektor vereiteln ihren perfekt 
ausgeführten Plan; der Schatz, das nationale kulturelle Erbe, wird bewahrt. Die 
Bande sitzt am Ende in einem türkischen Gefängnis, phantasiert aber bereits 
vom nächsten Anschlag auf die Kronjuwelen im Kreml. Unterdessen beteiligt 
sich der Film selbst an Bewahrung und Imagepflege, indem er das Topkapı Se-ı Se-
rail mit seinen Schätzen als Baudenkmal spektakulär in Szene setzt und damit 
zugleich Istanbul auf der Weltkarte markiert – nicht nur als historische, pitto-
reske, orientalische Stadt, sondern auch als mondäne, internationale Metropole, 
die sich im Hilton-Hotel trifft. Der Film montiert so eine interessante Amalga-
mierung von Orientalismus und Amerikanismus, die im Februar 1966 in sechs 
Kinos in Istanbul gleichzeitig zu sehen war und kritisch diskutiert wurde (vgl. 
Scognamillo 1996: 97).

Die Überlagerung von filmischer Imagination und kultureller Wahrneh-
mung im Gefolge dieses Filmes zeigte sich etwa, als die an der ›National Gallery 
of Art‹ in Washington D.C. von Esin Atil kuratierte Ausstellung ›The Age of 
Sultan Suleyman the Magnificent‹ 1988 nach Berlin kam, wo sie umbenannt 
wurde in ›Schätze aus dem Topkapi Serail: Das Zeitalter Süleymans des Präch-
tigen‹. Wie man sich damals in der Gruppe der Ausstellungsführerinnen, der 
die Autorin dieses Artikels angehörte, erzählte, war auf Drängen des damaligen 
Bundeskanzlers Helmut Kohl der aus dem Film bekannte Dolch mitgeliefert 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 229

worden, obwohl dieses Objekt überhaupt nicht ins Konzept dieser Ausstellung 
passte. Süleyman der Gesetzgeber, wie er in der türkischen Geschichtsschrei-
bung heißt, regierte 1520 bis 1566, die längste Regierungszeit in der osmani-
schen Geschichte, bekannt als Phase der Stabilität und Blütezeit der Künste. In 
einer Ausstellung über diese klassische Epoche osmanischer Kunst stellte der 
Dolch aus der Zeit Mahmuts des Ersten im 18. Jahrhundert einen von einem 
hohen Sicherheitsaufgebot begleiteten Anachronismus dar. Die erste große 
Ausstellung osmanischer Kunst in Deutschland, die nicht zuletzt auch einen 
Identifikationswert für Berlins Bürger türkischer Herkunft hatte, ließ sich also 
von einem Spielfilm über versuchten Diebstahl leiten. Die Bewahrung kultu-
rellen Erbes ist demnach nie ein ausschließlich nationales oder lokales Phäno-
men, sondern immer schon durch die internationale Zirkulation von Bildern 
und Objekten vermittelt.

Europapolitik vom anderen Ufer

Im Rückblick liest sich der Film Topkapi und sein Spiel mit gestohlenem und 
bewahrtem Kulturgut als ironischer Kommentar auf die europäische Kulturpoli-
tik. Melina Mercouri, die Darstellerin der glamourösen Juwelendiebin im Film, 
zeigte sich in ihrer Autobiografie nicht besonders zufrieden mit ihrer Rolle und 
stufte den Film als pure Unterhaltung ein, die vor allem ihrem Mann Jules Das-
sin Spaß gemacht habe. Allerdings räumt sie ein, dass der Aufenthalt in Istan-
bul sie nachdenklich stimmte: »I was fascinated by Istanbul-Constantinople and 
once again learned the basic emptiness of national emnities. From our early 
youth we Greeks are taught that the enemy is the Bulgarian and the Turk. What 
dangerous nonsense! In Istanbul I saw Greeks and Turks live together well. I 
saw they could be friends.« (Mercouri 1971: 138) Mercouri, eine entschiedene 
Gegnerin der griechischen Militärregierung der Jahre 1967 bis 1974, verbrach-
te diese Jahre im Exil, kehrte aber nach Griechenland zurück und wurde 1981 
zur Ministerin für Kultur ernannt, im Jahr des EU-Beitritts Griechenlands. Sie 
wollte der ausschließlich wirtschaftlichen Ausrichtungen der Europa-Politik ein 
kulturelles Gegengewicht entgegensetzen und initiierte 1983 das entsprechende 
Programm: 1985 wurde Athen als erste ›Kulturstadt Europas‹, wie es damals 
noch hieß, gefeiert. Mercouri ist damit die Mutter des Kulturhauptstadtpro-
gramms der EU. Dabei ging es ihr nicht zuletzt um Sichtbarkeit und Bewah-
rung des nationalen kulturellen Erbes. Sie kämpfte unter anderem für die Rück-
führung des Parthenon-Frieses aus dem Londoner Britischen Museum nach 
Athen, allerdings ohne Erfolg. Ihr Image als Filmstar und Profil als Politikerin 
verschmolzen zu einer komplexen, widersprüchlichen Ikone der griechischen 
Nation (vgl. Eleftheriotis 2001: 156-169). Die in Topkapi 21 Jahre vor Beginn des  
Kulturstadtprogramms lustvoll inszenierte Welt der Fälschungen, Täuschungen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK230

und touristischen Ortskunde rückt die spätere Kulturpolitik der griechischen 
Kulturministerin und allgemeiner den Umgang mit Kulturerbe im internatio-
nalen Kontext ins Zwielicht. Die eindeutigen Besitz- und Authentizitätsansprü-
che nationaler Kultur, die in der Politik zur Geltung kommen, werden im Film 
spielerisch konterkariert.

Seit der Gründung der Europäischen Gemeinschaft für Kohle und Stahl 
1951 war das Ziel der Vereinigung die wirtschaftliche Integration. Kultur fiel 
unterdessen in den Hoheitsbereich der einzelnen Staaten. Daher kommt dem 
Kulturhauptstadtprogramm die Vorreiterfunktion für eine integrative europäi-
sche Kulturpolitik zu, die erst später mit den Verträgen von Maastricht (1992) 
und Amsterdam (1998) gesetzlich festgehalten wurde (vgl. Mokre 2006). Erst-
mals in der Geschichte der europäischen Integration enthielt der Vertrag von 
Maastricht einen expliziten Absatz zur Kultur: »Die Gemeinschaft leistet einen 
Beitrag zur Entfaltung der Kulturen der Mitgliedstaaten unter Wahrung ihrer 
nationalen und regionalen Vielfalt sowie gleichzeitiger Hervorhebungen des ge-
meinsamen kulturellen Erbes.«3 Wie aus regionaler Vielfalt gemeinsames Erbe 
werden soll, verrät diese Formel freilich nicht. Das Kulturhauptstadtprogramm 
überlässt die Frage der Orientierung und Inszenierung den jeweiligen Städten, 
die unterschiedliche Modelle entwickeln. Das Programm betont die polyzent-
rische Komposition Europas und gibt die Ausrichtung nicht vor, sondern lässt 
die Städte ihre eigenen Konzepte realisieren, so dass es häufig als Anlass zur 
Revitalisierung von alten Industriestädten wie etwa 1990 in Glasgow (vgl. Mi-
les 2007: 129f.; Gold/Gold 2005: 221-245) und zu anderen ›opportunistischen‹ 
Zwecken der infrastrukturellen Erneuerung und Denkmalpflege genutzt wird 
(vgl. Hein 2010).

Wenngleich die drei Kulturhauptstädte 2010 auf den ersten Blick hinsicht-
lich Größe und Lage sehr ungleich anmuten, sind sie doch alle im Besitz ei-
nes Weltkulturerbes: Die historischen Stadtteile Istanbuls erhielten von der 
Unesco bereits 1985 diese Auszeichnung, der frühchristliche Friedhof von Pécs 
(›Fünfkirchen‹) 2000 und die Essener Zeche Zollverein 2001.4 Alle drei Städte 
setzten in ihrer Tourismuswerbung auf ihr Weltkulturerbe. So veröffentlichte 
Ruhr.2010 zur Abschluss-Feier des Kulturhauptstadtjahres ein Plakat und eine 
Broschüre mit einem Bild von Modellen des Eiffelturms, des schiefen Turms 
von Pisa und der Zeche Zollverein in einer Reihe mit dem Titel: Europa hat eine 
neue Sehenswürdigkeit. Die Kulturhauptstadt sagt danke. Die Bilanz in der West-

3 | Ver trag von Maastricht über die Europäische Union. Amtsblatt Nr. C 191, 29. Juli 

1992, Ar t. 128, 1; online unter http://eur-lex.europa.eu/de/treaties/dat/11992M/

htm/11992M.html [Oktober 2011].

4 | Unesco World Heritage List; online unter http://whc.unesco.org/en/list [Oktober 

2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 231

deutsche Allgemeine Zeitung vom 28. Dezember 2010, zitiert auf der Webseite 
Ruhr.2010, fällt positiv aus: 

[D]ie Zahlen, die die Ruhr.2010 GmbH veröffentlicht hat, können sich sehen lassen: So 

war der Zuspruch der Bevölkerung groß. Insgesamt 10,5 Millionen Besucher haben die 

Veranstaltungen der Kulturhauptstadt wahrgenommen – nicht nur als Zuschauer, son-

dern auch als Akteure. Auch die Zahl der Touristen ist von Januar bis September 2010 

mit einem Plus von 13,4 Prozent im Vergleich zum Vorjahreszeitraum deutlich ange-

stiegen. Bei den ausländischen Besuchern gab es im ersten Dreivier teljahr sogar einen 

Zuwachs von 18,1 Prozent.5

Die Ankurbelung des Tourismus war auch für Istanbul ein wichtiges Ziel für 
das Kulturhauptstadtjahr, wie auf der Webseite von ›Istanbul 2010‹ nachzule-
sen war,6 allerdings war bei den ohnehin schon hohen Touristenzahlen 2010 
kein nennenswerter Anstieg zu verzeichnen.7 Hier hatte die Standortwerbung 
auch Gründe der Image-Korrektur und politischen Profilierung in Richtung des 
lange angestrebten EU-Beitritts.8 Bei der Eröffnungsfeier des Kulturhauptstadt-
jahres betonte Premierminister Recep Tayyip Erdoğan, dass Istanbul zu Europa 
gehöre.9 In Istanbul, so Erdoğan, kreuzten sich Wege aus allen Richtungen, 
hier verschmölzen die Kulturen, Zivilisationen und Rassen. Istanbul reflektiere 
die Melodien, Geschmäcker und Farben aus fünf Kontinenten, gleichzeitig sei 
Istanbul so einzigartig, dass diese Stadt für Städte auf fünf Kontinenten zur 
Inspirationsquelle werden könne. Moscheen, Kirchen und Synagogen existier-
ten hier friedlich und tolerant nebeneinander im selben Viertel. Selbstbewusst 
adressierte diese Rede ein inländisches und ausländisches Publikum. Deutlich 

5 | Vgl. http://www.essen-fuer-das-ruhrgebiet.ruhr2010.de/presse-medien/zitier-bar/

bilanz-ruhr2010.html [Oktober 2011].

6 | Vgl. http://www.istanbul2010.org [inzwischen offline].

7 | Vgl. http://www.milliyet.com.tr/istanbul-kultur-baskenti-oldu-gelen-turist-azaldi/ 

gungor-uras/ekonomi/yazardetay/06.12.2010/1322602/default.htm [Oktober 2011].

8 | »As Turkey moves ahead with the process of its candidacy for the European Union, 

the projects that will be realized will demonstrate that Istanbul, the symbol of the coun-

try, has been interacting with European culture for hundreds of years.« Online unter 

http://www.en.istanbul2010.org/AVRUPAKULTURBASKENTI/istanbulakatkilari/index.

htm [inzwischen offline]. Die Türkei, bereits seit 1949 Mitglied der Europarats, bewarb 

sich 1959 um eine Mitgliedschaft in der EWG. 1963 wurde mit dem Ankara-Abkommen 

ein Assoziierungsabkommen zwischen der Türkei und der EWG geschlossen. 1996 trat 

die Türkei der Zollunion mit der EU bei. Die Beitrittsverhandlungen über eine Vollmit-

gliedschaft der Türkei in der EU wurden 2005 aufgenommen, sind jedoch bis heute 

unabgeschlossen. 

9 | Vgl. http://www.istanbul2010.org/HABER/GP_619547 [inzwischen offline].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK232

ist, dass über die Ausrichtung nach Europa zugleich ein Weltpublikum an ge-
sprochen werden soll. Die islamisch ausgerichtete Regierungspartei AKP, die in 
der Türkei seit den Wahlen 2002 an der Macht ist, hat sich zur Hauptvertreterin 
der liberalen Marktwirtschaft und der EU-Mitgliedschaft der Türkei entwickelt. 
Der EU-Beitritt gilt allgemein als Projekt der Zivilisierung mit wichtigen Konse-
quenzen im Bereich der Standardisierung, Zivilgesellschaft, Menschenrechte, 
Meinungsfreiheit und demokratischen Teilhabe (vgl. Soysal 2010). Was aber be-
deutet Europa dem Mann oder der Frau auf der Straße? Wer inszeniert die Stadt 
für wen? Wer orientiert Istanbul? Wer orientiert Europa?

Die erklärten Ziele der ›Istanbul 2010‹-Agentur im Kulturhauptstadtjahr 
waren die Sichtbarkeit der einzigartigen Aspekte Istanbuls, die Bewahrung von 
kulturellem Erbes, die Verbesserung der Infrastruktur und Teilhabe in Kunst 
und Kultur, die Werbung für Istanbul durch Kultur und Kunst, die Vergröße-
rung von Istanbuls Anteil am kulturellen Tourismus und die Ermunterung der 
Einwohner, sich an Entscheidungsprozessen zu beteiligen.10 An Festivals, Aus-
stellungen und anderen Veranstaltungen mangelte es gewiss nicht, die Stadt-
bewohner blieben dabei jedoch eher Zuschauer; zu demokratischer Mitbestim-
mung fanden sie wenig Gelegenheit. Der partizipatorische Ansatz war zwar 
ausschlaggebend für die Bewilligung von Istanbuls Antrag als ›Europäische 
Kulturhauptstadt 2010‹, in der Ausführung verschob sich aber das Gewicht von 
bottom up zu top down, in die Richtung von Restaurations- und Erneuerungspro-
jekten und die Präsentation der Stadt für Touristen und Einheimische. Über ein 
Drittel des Budgets von ›Istanbul 2010‹ wurde für große Restaurationsprojekte 
eingesetzt; tatsächlich ist die Wiederherstellung historischer Gebäude vielleicht 
das dauerhafteste Ergebnis des Kulturhauptstadtjahres. Bei Bereinigungs- und 
Musealisierungsprojekten bleibt indes zu fragen, für wen die Stadt hergerichtet 
und zur Schau gestellt wird und welche Lebensformen dabei nicht bewahrt, 
sondern beseitigt werden.

Orientierungen für die Zukunft vollziehen sich häufig über historische 
Rückblicke und Neubewertungen. So wird in Istanbul kulturelle Vielfalt gerne 
aus der kosmopolitischen Vergangenheit Istanbuls hergeleitet. In der Tat stell-
ten nicht-muslimische Bürger wie Armenier, Griechen und Juden einst über die 
Hälfte der Einwohner von Konstantinopolis; sie nannten es schlicht ›die Stadt‹ 
(Polis/Bolis). So heißt es auch in der Autobiografie von Melina Mercouri (1971: 
66): »Constantinople, known to all Greeks as ›the city‹.« Die Ursprünge des 
Kinos in Istanbul etwa waren geprägt von einer multiethnischen, vielsprachigen 
Atmosphäre (vgl. Erdoğan 2010). Seit dem Übergang zum modernen National-doğan 2010). Seit dem Übergang zum modernen National-Seit dem Übergang zum modernen National-
staat im Zuge des Bevölkerungsaustauschs mit Griechenland, der Politik der 
Türkisierung, den Pogromen von 1955 sowie der Landflucht und Migration in 
die Stadt hat die nicht-muslimische Bevölkerung der Stadt sukzessive abgenom-

10 | Vgl. http://www.istanbul2010.org [inzwischen offline].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 233

men (vgl. Kirişçi 2008). So entfaltet sich auch im Kontext der ›Europäischen 
Kulturhauptstadt Istanbul 2010‹ die Rhetorik von kosmopolitischer Vielfalt 
meist als rückwärtsgewandte Nostalgie. Wie in der Ausstellung ›Hasretim Istan-
bul‹ (Istanbul, meine Sehnsucht) im griechischen Konsulat in Beyoğlu zu sehen 
war, leben heute in Istanbul kaum noch Griechen; die Ausgewanderten hinge-
gen sind zum Ausstellungsgegenstand geworden. Unterdessen bleiben die heu-
te in der Stadt lebenden neuen Migranten (Kurden, Afrikaner und Flüchtlinge 
aus dem Iran, Irak und der ehemaligen Sowjetunion) weitgehend unsichtbar in 
den Feiern kosmopolitischer Vielfalt.

Erneuerungsbestrebungen in der Stadt werden als Globalisierungsprojekte 
gefasst. Im letzten Jahrzehnt steht neben infrastrukturellen Erneuerungen zu-
nehmend die Kultur im Brennpunkt des Interesses, während die Stadtverwal-
tung eine Politik der allgemeinen Gentrifizierung (vgl. Smith 2002) verfolgt. 
Vom Verfall bedrohte Stadtviertel werden zum Teil abgerissen, mit staatlichen 
Geldern marktgerecht neubebaut und mit kulturellen Institutionen besetzt. Ein 
gutes Beispiel ist die Entwicklung rund ums Goldene Horn, bis Ende der 1970er 
Jahre ein wichtiges Industriegebiet der Stadt mit Werften und mittelgroßen Fa-
briken (vgl. Göktürk/Soysal/Türeli 2010a). Ihre Abwässer hatten das Goldene 
Horn in eine stinkende Kloake verwandelt. In den 1980er Jahren unter dem 
Bürgermeister Bedrettin Dalan begann die Stadtverwaltung mit der Revitalisie-
rung des Gebiets. Nach aufwendigen Reinigungsarbeiten und der Entfernung 
der Industrie sind die Ufer des Goldenen Horns heute von Grünanlagen ge-
säumt, wobei sie von der Bevölkerung der umliegenden Viertel als Erholungs-
gebiet genutzt werden. Die Werkstätten und Fabriken rund ums Goldene Horn 
wurden von kulturellen Institutionen ersetzt. Drei Universitäten (Istanbul Tica-
ret, Bilgi und Kadir Has) sind an den beiden Ufern des Goldenen Horns ange-
siedelt. Bilgi und Kadir Has haben beide eigene Kulturzentren. Die Kadir Has 
Universität, die im restaurierten Gebäude der historischen Cibali-Tabakfabrik 
angesiedelt ist, benutzt eine alte byzantinische Zisterne und ein osmanisches 
Hamam als Ausstellungsräume für das Rezan Has Museum. Santralistanbul 
auf dem Kampus der Bilgi Universität am Ende des Goldenen Horns ist ein 
wichtiges Ausstellungszentrum, das die als Museum erhaltene historische 
Silahtarağa-Elektrizitätszentrale einschließt. Weiterhin finden sich am Ufer des 
Goldenen Horns das Rahmi Koç-Museum für Industrie, Transport und Kom-
munikation, der Park für Architekturmodelle Miniturk (vgl. Türeli 2010), das 
Sütlüce-Kongress-Zentrum im ehemaligen Schlachthof, das Messe- und Kultur-
zentrum Feshane und eine wachsende Zahl von Restaurants, Boutique-Hotels 
und kleinen Läden. Auch die Werft soll in ein Kulturzentrum verwandelt wer-
den. Wie in anderen Städten geht auch in Istanbul Deindustrialisierung mit 
Kulturalisierung einher, ja die Stadt verwandelt sich gleichsam in eine Kultur-
bühne. Kulturpolitik, Kuratoren und Künstler wirken mit ökonomischen Inter-
essen zusammen in der Vermarktung der Stadt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK234

Das Verschwinden der industriellen Produktion aus der Stadtgeografie hat 
zur Folge, dass Kultur als Wirtschaftssektor entdeckt wird (vgl. Zukin 1995). 
Hinsichtlich der Stadtpolitik ist von einer ›kulturellen Wende‹ die Rede (vgl. 
Miles 2007). Politikern in Kontrollinstanzen erscheinen Kultur und Kreativwirt-
schaft als Allheilmittel zur Belebung der Wirtschaft und Lösung sozialer Prob-
leme. Der Glaube an Reform durch Kunst und Kultur erfordert nicht nur eine 
sozialwissenschaftliche Analyse von Akteuren, Nutznießern und Verlierern, 
sondern insbesondere auch eine kulturwissenschaftliche Analyse der Produk-
tion von Stadtimaginationen in den visuellen Medien.

Brückenbilder polyglott

In der Entwicklung der Kinematografie hat sich – zunächst im Bereich der mi-
litärischen Geländeerkundung – dem mobilen Blick vom Wasser der Blick aus 
der Luft zugesellt. Der Kameramann der Gebrüder Lumière würde heute wahr-
scheinlich in einem Helikopter sitzen und über die Brücken der Stadt fliegen. 
So veröffentlichte das türkische Ministerium für Kultur und Tourismus 2008 in 
Kooperation mit der ›Turkish Foundation of Cinema and Audiovisual Culture‹ 
(tursak) ein 183-seitiges Buch in englischer Sprache, das mit Hochglanzphotos 
Kulturdenkmäler und Naturschönheiten der Türkei für internationale Filmpro-
duktionsgesellschaften als Drehorte anbietet – auf der zweiten Seite ein Foto 
von einem Helikopter in der Luft vor dem Topkapı Serail (tursak 2008). Auch 
dieses Foto demonstriert den zentralen Stellenwert von Technologie, Bewegung 
und Perspektive in der Herstellung von bewegten Bildern als Markenzeichen 
von Orten. Tatsächlich gehören im Zeitalter von Google Earth Helicam Aufnah-
men, die einen Eindruck von Dimensionen und Ausbreitung der Stadt aus der 
Luft vermitteln, zum visuellen Standard neuer Großstadtfilme, wie etwa an den 
Istanbul-Aufnahmen in Fatih Akıns Crossing the Bridge: The Sound of Istanbul 
(2005), Yılmaz Erdoğans Organize İşler/Krumme Dinger am Bosporus (2005) und 
Tom Tykwers amerikanisch-britisch-deutscher Koproduktion The International 
(2009) zu sehen ist. Istanbuls kinematische Anziehungskraft reicht weit über 
Europa hinaus. Neuerdings hat mit dem indischen Kino die größte Filmindu-
strie der Welt Istanbul als Drehort und Schauplatz entdeckt, etwa in Mani Rat-
nams Guru (2007), mit einer fulminanten Bauchtanzvorführung für indische 
Gastarbeiter in Istanbul, und Apoorva Lakhias Terroristen-Thriller Mission Ista-
anbul (2008), wo das Kuppeldach des Topkapı-Palastes Schauplatz einer Verfol-
gungsszene wird.

In seiner Hochglanzwerbepublikation betont das Ministerium für Kultur 
und Tourismus Vielfalt als Leitidee in Bezug auf die lange Tradition der Tole-
ranz zwischen den drei Religionen Judentum, Christentum und Islam. In seine 
Auswahl von elf Filmen Made in Turkey schließt das Ministerium auch die Filme 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 235

von Fatih Akın ein: Die deutschen Produktionen Gegen die Wand (deutscher 
Titel) und The Edge of Heaven (englischer Titel für Auf der anderen Seite) werden 
hier dem neuen türkischen Kino zugerechnet, ebenso wie Nuri Bilge Ceylans 
Distant, Climates, Three Monkeys und Yeşim Ustaoğlus Journey to the Sun – alle-
samt Koproduktionen, die mit Förderung von Eurimages entstanden sind und 
auf internationalen Festivals zirkulieren (tursak 2008: 112f.). Die Grenzen des 
nationalen Kinos sind porös, Innen- und Außenperspektiven überblenden sich, 
offizielle Selbstrepräsentation wird vermittelt durch europäische Förderungs- 
und Produktionskanäle und ausgerichtet auf einen internationalen Markt.

Über nationale Vereinnahmungen hinaus dient das Kino als wichtiges 
Medium für die Imagination von Europa als transnationalem Raum. Die fil-
mische Montage vermag gleitende Übergänge zwischen weit entfernten Orten 
herzustellen, Fernes nahe zu rücken und Orte an der Peripherie Europas auf 
der Weltkarte und im Bewusstsein des Publikums zu etablieren. Fatih Akın ge-Bewusstsein des Publikums zu etablieren. Fatih Akın ge- des Publikums zu etablieren. Fatih Akın ge-
hört neben Michael Haneke, Krzysztof Kieslowski oder Lars von Trier zu den 
Regisseuren, deren Filme sinnbildlich geworden sind für ein transnational mo-
biles europäisches Kino auf Achse, das auf internationalen Festivals zirkuliert 
und zunehmend auch im angloamerikanischen Kontext wahrgenommen wird 
(vgl. Elsaesser 2005: 108-130). Die Rezeption dieses »polyglotten Kinos« (Wahl 
2005: 139-179) vollzieht sich ebenfalls in mehrsprachigen Zusammenhängen. 
In diesem Sinne unterscheiden sich die Filme Akıns nicht grundsätzlich von 
der früheren Inszenierung von transeuropäischer Mobilität in Topkapi, ja sei-
ne ironische Selbstinszenierung als korrupter Zollbeamter an der ungarisch-
rumänischen Grenze in der Sommerkomödie Im Juli (2000) zeigt deutliche 
Reminiszenzen an Simpsons alias Peter Ustinovs Begegnung mit den Tavla 
spielenden türkischen Grenzschutzbeamten. Das Neue sind eher die kulturpo-
litische Bedeutung von Vielsprachigkeit im Kontext von Debatten um Migration 
und Integration und die damit verbundenen Grenzverhandlungen und Identi-
fikationen. 

In einem Interview mit dem Spiegel anlässlich seines Istanbul-Films erklärt 
Akın: 

Istanbul ist die eigentliche Hauptstadt der Türkei und reflektier t die gesellschaftliche 

Situation in dem Land ziemlich gut. Ich wollte mit dem Film auch der Frage nachgehen, 

ob die Türkei eigentlich europäisch genug ist für die Europäische Union. Und ich dachte, 

die Musik ist ein interessanter Weg, diese Frage zu beantworten. […] Der Westen, das ist 

mir klar geworden, endet nicht in Griechenland. Und der Osten erstreckt sich nicht von 

Istanbul bis China. Das sind imaginäre Grenzen. (Dürr/Wellershoff 2005)

Diese Distanzierung von gängigen Ost-West-Gegensätzen legt nahe, dass die 
Brücken-Metapher im Titel des Films als Antithese zum Kampf der Kulturen 
(Huntington 1993) ins Feld geführt wird, ähnlich wie türkische Politiker, die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK236

sich in ihren Reden der Wendung von der ›Brücke zwischen Kontinenten‹ oder 
der ›Brücke zwischen Zivilisationen‹ bedienen und die ikonische »Aufnahme 
der Ortaköy Moschee im Vordergrund und der Bosporus Brücke im Hinter-
grund […] als Fotokulisse in der Inszenierung von Staatsbesuchen nach dem 
Kalten Krieg« verwenden und damit die »Ausnahmestellung der Türkei (re)pro-
duzieren« (Yanık 2009: 532; Übersetzung d. Verf.; vgl. auch Ahıska 2003).

Eine Brücke impliziert per definitionem eine stabile Verbindung zwischen 
zwei festen Ufern, Asien gegenüber Europa oder Orient gegenüber Okzident. 
Wie der Soziologe Georg Simmel 1909 in seinem Essay Brücke und Tür betonte, 
stehen ›Trennen‹ und ›Verbinden‹ immer in Wechselwirkung. Wir können nur 
Dinge in Beziehung setzen, die wir als getrennt wahrnehmen:

Nur für uns sind die Ufer des Flusses nicht bloß außereinander, sondern »getrennt«; 

wenn wir sie nicht zunächst in unseren Zweckgedanken, unseren Bedürfnissen, unserer 

Phantasie verbänden, so hätte der Trennungsbegrif f keine Bedeutung. Aber nun kommt 

die natürliche Form hier diesem Begrif f wie mit positiver Absicht entgegen, hier scheint 

zwischen den Elementen an und für sich die Trennung gesetzt zu sein, über die jetzt 

der Geist versöhnend, vereinigend hinübergreif t. Zu einem ästhetischen Wert wird die 

Brücke nun, indem sie die Verbindung des Getrennten nicht nur in der Wirklichkeit und 

zur Er füllung praktischer Zwecke zustande bringt, sondern sie unmittelbar anschaulich 

macht. Die Brücke gibt dem Auge denselben Anhalt, die Seiten der Landschaft zu ver-

binden, wie sie ihn für die praktische Realität den Körpern gibt. (Simmel 1994: 408). 

Aktuelle Debatten über Kulturkontakt könnten von Simmels relativistischer 
Epistemologie lernen. Sein Essay über Orte und Figuren des Übergangs – Brü-
cke und Tür – und ihren ästhetischen Wert enthält das Potential einer dynami-
schen Konzeption von Repräsentation als Interaktion, die nicht von gesetzten 
Differenzen ausgeht, sondern die Setzungen dieser Differenzen immer wieder 
kritisch reflektiert.

Die Logik von klar unterscheidbaren, in sich abgeschlossenen Kulturen, 
die in den Modellen sowohl von ethnonationaler Reinheit als auch von mul-
tikultureller Vielfalt und interkultureller Begegnung zum Tragen kommt, ver-
festigt dagegen einen Begriff von Identität als Falle (vgl. Sen 2006). Regime 
des Nationalismus ebenso wie des Multikulturalismus und der Interkulturalität 
gründen sich auf den Anspruch der Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft von 
Einheimischen, die organisch in ihrem Land verwurzelt scheinen. Diese Model-
le erlauben keine multiplen Identifikationen. Die Parade der Festivals und Aus-
stellungen in Weltstädten und die weltweite Konkurrenz in der Demonstration 
von Offenheit und Vielfalt perpetuiert weiterhin diese additive Logik. Die Frage 
bleibt, welche Sprachen und Stimmen in die Präsentation eines selektiven und 
additiven Multikulturalismus einverleibt, welche ausgeschieden werden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 237

Projektion der Vielstimmigkeit: Crossing the Bridge

Über ein Jahrhundert nach dem Panorama der Brücke vom Goldenen Horn der 
Gebrüder Lumière nahm ein kinematisches Portrait von Istanbul – diesmal mit 
Musik – wieder eine Brücke ins Visier. Der Trailer auf der amerikanischen DVD 
von Fatih Akins Crossing the Bridge: The Sound of Istanbul (2005) beginnt mit 
einer Überblendung der Brooklyn Bridge, dem Vertriebslogo von Strand Release, 
und der Bosporus-Brücke. Auf weniger als eine Minute kondensiert, verspricht 
dieser Trailer ein weitgefächertes Potpourri von populären Klängen und Darbie-
tungen. Die Cover-Version von Madonnas Music (makes the people come together) 
der Eurovision-Siegerin Sertab Erener amalgamiert eine Montagesequenz von 
verschiedenen Performern, die im Film auftreten, und betont die gemein-
schaftstragende Qualität von Musik, wie schon im Songtext benannt: ›mixes 
the bourgeoisie and the rebel‹. Der DVD-Trailer streamt online im Internet auf 
Plattformen wie der Internet Movie Database, Netflix und der Video-Sharing-Site 
YouTube, wo auch viele andere Szenen aus dem Film zu finden sind. In vielerlei 
Hinsicht haben diese Trailers und Videoclips Ähnlichkeit mit dem frühen Kino-
programm, das sich aus kurzen Attraktionen zusammensetzte. Hatte das frühe 
Kino Orte in Bewegung gesetzt und der Welt die Welt gebracht, so vernetzt das 
World Wide Web den Zuschauer an seiner Heimstation mit der Welt. Gleichzei-
tig wird der Zuschauer selbst zum potenziellen Produzenten solcher Clips, neu 
montiert mit Untertiteln, neuem Sound oder Kommentaren.

Akıns musikalisches Portrait Crossing the Bridge: The Sound of Istanbul prä-ä-
sentiert spektakuläre Bilder der Stadt vom Wasser und aus der Luft. Dennoch 
bietet der Film eine andere Vision vom Leben in der Stadt als die Hochglanz-
werbung des Ministeriums für Kultur und Tourismus. Der Musikfilm wirft ei-
nen weniger nostalgischen Blick auf Vielfalt und öffnet die Bühne sowohl für 
Kurden und Roma in der türkischen Musik als auch für international reisende 
Mittler wie Brenna MacCrimmon und Alexander Hacke. Hier wird ein alternati-
ves Archiv inszeniert: das Archiv des Rock, des Rap und der Straßenmusik. Die 
Betonung in Akıns Dokumentarfilm liegt eher auf der dynamischen Gegen-
wart, die ihre Lebendigkeit nicht zuletzt dem Zustrom von Migranten verdankt. 
Im unmittelbaren Vorfeld der Auswahl von Istanbul als ›Kulturhauptstadt Euro-
pas‹ projizierte Crossing the Bridge eine Utopie gesellschaftlicher Polyphonie auf 
Istanbul.

Akın trägt mit seinen Filmen dazu bei, Istanbul auf der Landkarte des zeit-
genössischen europäischen Kinos zu platzieren. Musik ist eine treibende Kraft 
in seiner kinematischen Imagination. So begann bereits Gegen die Wand (2004) 
mit dem Bild eines sechsköpfigen Orchesters und einer Sängerin am Ufer des 
Goldenen Horns – einem Tableau, das mit signifikanten Variationen im Verlauf 
des Films noch fünfmal zu sehen ist und als Zwischenspiel die dramatische 
Handlung unterbricht und als ›ironisches Melodrama‹ im Stil des Films Ağır 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK238

Roman (1997) akzentuiert (vgl. Göktürk 2010b). Akıns Dokumentarfilm Cros-
sing the Bridge steht in einer Komplementärbeziehung zum Spielfilm Gegen die 
Wand und inszeniert die Musiker als Protagonisten. Der Dokumentarfilm nä-
hert sich dem Sound Istanbuls durch die Vermittlung Alexander Hackes von 
der Band Einstürzende Neubauten, der bereits für die Musik in Gegen die Wand 
verantwortlich zeichnete. In Crossing the Bridge tritt er vor die Kamera als Bassist 
und Toningenieur, der sich aufmacht, die Musikszene Istanbuls zu erkunden. 
Wenn er am Ende seine Koffer packt, um aus Istanbul abzureisen, räumt er ein: 
»Ich konnte die Magie dieser Stadt nicht entschlüsseln. Ich habe nur an der 
Oberfläche gekratzt.«

Anders als im späteren Dokumentarfilm In Berlin (2009), in dem Hacke 
als teilhabender Bürger durch seine Heimatstadt führt, präsentiert er in Cros-
sing the Bridge Istanbul durch die Augen eines Reisenden und erklärt seinem 
Publikum eine fremde Kultur. Man sieht ihn auf seinem mobilen Soundstudio 
elektronische Tonaufnahmen machen, gelegentlich auch mit Bands mitspielen. 
Der Film zeichnet sich dadurch aus, dass er Vermittlerfiguren wie Hacke auf die 
Leinwand bringt. Aufnahmen von einer Jamsession mit der psychedelischen 
Rockband Baba Zula auf einem Boot auf dem Bosporus rahmen Anfang und 
Ende des Films. Die Grunge-Band Duman mit Verbindungen nach Seattle, die 
Replicas, die davon erzählen, dass sie sich zunächst am Musikgeschmack west-
licher Teenager orientierten und türkische Musik erst später entdeckten, Erkin 
Koray, der Rebell und Pionier des türkischen Rock aus den sechziger Jahren, der 
bis heute ein Stadion mit einem enthusiastischen jungen Publikum zu füllen 
weiß. Dann in Üsküdar am asiatischen Ufer der Rapper Ceza und sein Clan, 
die von Hacke als Vertreter der ›schwarzen Musik Istanbuls‹ vorgestellt wer-
den und einen ernsten, nicht-gewalttätigen Anti-Gangsta-Rap vertreten. Selbst 
Cezas Vater, ein Fan von Eric Clapton und Jimi Hendrix, gibt Rap seinen Se-
gen als »die Musik, die die Türkei braucht« (zit. n. Akin 2005). Ihnen folgen 
die Istanbul Style Breakers mit einer Straßenvorstellung; auch sie betonen, dass 
sie nicht die Amerikaner nachahmen, sondern »den Namen der Türkei hier zu 
Gehör bringen« (ebd.) wollen. Sie tanzen zu einer Rapversion von Orhan Velis 
berühmtem Gedicht Istanbul’u dinliyorum gözlerim kapalı (›Ich lausche Istanbul 
mit geschlossenen Augen‹). Die unterschiedlichen Vorstellungen werden im 
Film verwoben, gelegentlich werden sogar mehrere Musiker auf einer Bühne 
versammelt und kommentieren einander. Auf einer Freilichtbühne etwa spielen 
sowohl der Rapper Ceza als auch ein junger Romani-Klarinettist und Mercan 
Dede, der die Mystik der Sufi-Musik weltweit verbreitet. 

Die musikalischen Darbietungen wechseln mit Aufnahmen von Straßen-ßen-
szenen aus dem alltägllichen Leben und Archivmaterial wie Ausschnitten aus 
dem Klassiker Istanbul Geceleri/Istanbul Nights (1950) und aus Orhan Gence-
bays Filmen. Der Filmstar Gencebay kommt als virtuoser Bağlama-Spieler zum 
Einsatz. Er wird als Ikone der Migration in Szene gesetzt, der Volksmusik in 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 239

den städtischen Raum übertrug, und erklärt die Ursprünge der ›Arabeske‹ (vgl. 
Stokes 1992) als Inspiration durch ägyptische Musik, womit er die Vorstellung 
von ›reiner‹ Tradition hybridisiert.

Kurdische Straßenmusiker von der Gruppe Siyasiyabend, vertrieben aus ih-
ren Dörfern im Südosten des Landes, erklären, warum sie es vorziehen, auf 
der Straße zu spielen. Ihr Glaube an die transformative Kraft der Musik lässt 
die Straße als egalisierende Bühne erscheinen, wo Menschen unabhängig von 
ihrem sozialen Status zusammenkommen können – Obdachlose sowie Be-
rufstätige mit ihrem Laptop in der Hand. Dieser Kommentar verleiht Sertabs 
Coverversion von Madonnas Song Music (makes the people come together), der 
erneut während des Abspanns läuft, neuen Sinn. Allerdings betonen die Stra-
ßenmusiker auch, dass die Straße kein Gedächtnis habe; ohne Aufzeichnung 
werden Stimmen in keinem Archiv bewahrt. Trotz ihres Widerstands gegen 
ihre Kommerzialisierung beanspruchen diese Straßenmusiker ihren Platz in 
der türkischen Nation und präsentieren sich als Akteure, die »eine Rolle im 
Spiel der Europäisierung« spielen. »Straßenmusik ist einer der Werte Europas« 
(zit. n. Akin 2005), sagen sie, daher kann die Polizei sie von der Hauptstraße 
verdrängen, aber letztlich müssen sie toleriert werden. Der Film gemeindet die 
Stimmen dieser Straßenmusiker in die kulturelle Erinnerungstopografie von 
Istanbul in der Vorlaufzeit zur ›Europäischen Kulturhauptstadt‹ ein. Auch die 
junge Sängerin Nur Ceylan singt auf der Straße in einem Viertel, das von ar-
men kurdischen Migranten bewohnt ist. Unterdessen füllt Aynur Doğan ein 
altes Hamam mit ihrer Stimme. Hasan Saltık, der Gründer von Kalan Müzik 
und Produzent ihrer CDs, selbst ein wichtiger Vermittler und Archivar viel-
sprachiger Musik in der Türkei, erklärt die Zensur hinsichtlich des öffentlichen 
Gebrauchs von Kurdisch in der Türkei. Selbst wenn das Verbot in den 1990er 
Jahren aufgehoben wurde, so Saltık, hat sich die Sendepolitik erst in den letzten 
Jahren im Zuge der EU-Mitgliedschafts verhandlungen liberalisiert. Mit diesen 
Kommentaren be zieht der Film Stellung für eine inklusive und polyphone Vi-
sion der türkischen Gesellschaft. Vor allem in dem Einschluss der Straßenmu-ßenmu-
siker deutet sich eine Ästhetik der Teilhabe und eine Utopie des Pluralismus 
an, die als Modell nicht nur für die Türkei, sondern auch für Deutschland und 
Europa hochgehalten werden. 

Besonders ausführlich stellt Crossing the Bridge die Musiker der Zwischen-
spiele aus Gegen die Wand vor: den Roma-Klarinettisten Selim Sesler und sein 
aus Familienmitgliedern und Freunden bestehendes Orchester. Sein Sohn Bü-
lent Sesler spielt die Kanun, eine Art Zither. Als einzige Gruppe zeigt der Film 
sie in privaten Räumen, in ihrem Wohnzimmer, im Gespräch mit der kanadi-
schen Sängerin Brenna MacCrimmon, die davon erzählt, wie sie diese Roma-
Lieder während einer Reise mit Muammer Ketençoğlu auf alten verstaubten 
Platten in bulgarischen Dörfern gefunden, eine Sammlung daraus arrangiert 
und zusammen mit Selim Sesler als CD produziert hat (MacCrimmon 1998). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK240

Dabei dient die Inszenierung von Roma-Musikern in Gegen die Wand und Cros-
sing the Bridge der Betonung multiethnischer Vielfalt in der türkischen Musik. 
Akın inszeniert Sesler und sein Orchester nicht als exotische, folkloristische 
Figuren, sondern als dezidiert städtische Musiker im Bühnenkostüm, die für 
die meisten Zuschauer auf den ersten Blick nicht zu unterscheiden sind von an-
deren Musikern, die klassische türkische Musik spielen. Gegen Ende des Films 
sehen wir Sesler auch als Teil eines Ochesters die Diva der türkischen Klassik 
Müzeyyen Senar bei ihrem bekannten Lied Haydar Haydar begleiten. Diese 
Mehrfachbesetzungen und Mischungen haben eine lange Tradition; türkische 
Musik ist ›Zigeunermusik‹ und umgekehrt. Es ist gerade die Konvergenz ver-
flochtener Traditionen, die jede national-begrenzte Definition von Musik und 
allgemeiner von Kultur in Frage stellt. Die Roma werden zwar nicht exotisiert, 
dienen aber doch als attraktive Identifikationsfiguren im ironischen Spiel mit 
Stereotypen und stellen eine Verbindung her zum ›transnationalen Phänomen 
des Zigeunerfilms‹ (vgl. Iordanova 2003) wie etwa den Filmen Tony Gatliffs.

Alexander Hacke und Brenna MacCrimmon spielen in Crossing the Bridge 
prominente Rollen als teilhabende Vermittler. Wie Alexander Hacke und Bren-
na MacCrimmon ist Fatih Akın selbst ein Vermittler, der lokale Kultur in globa- selbst ein Vermittler, der lokale Kultur in globa-
ler Zirkulation zu Gehör bringt, aufwertet und übersetzt. Der Film insgesamt 
bietet eine internationale Bühne für einige bis dahin unbekannte Musiker ne-
ben großen Stars, die nur einem türkischen Publikum bekannt waren. Ihre Mu-
sik kam im Gefolge des Films über Istanbul hinaus in Umlauf – auf CDs, im 
Internet und in Konzerten. So trat Selim Sesler im August-September 2010 im 
Rahmen des ›Twins‹-Projekt von Ruhr.2010 auf gemeinsam mit dem Transori-
ent Orchestra unter dem Motto ›der orient beginnt im ruhrgebiet‹. Der Verweis 
auf Akıns Film fehlte in der Ankündigung nicht.11

Versuchte Teilhabe

Der Ruf nach inklusiver Vielstimmigkeit und die neue Popularität von Balkan-
klängen auf der Weltmusikbühne verhindern nicht, dass Minderheiten der 
Stadtbereinigung zum Opfer fallen. Mit acht bis zehn Millionen Angehörigen 
sind Roma die größte Minderheit in Europa, doch in der territorial gefassten 
Logik von Nationalstaaten finden sie wenig Beachtung. Ihre Realität hat wenig 
zu tun mit romantisierenden Darstellungen des ›Zigeunerlebens‹. Das traditio-
nelle Roma-Viertel Sulukule in Istanbul, eine der ältesten Romasiedlungen der 
Welt, nahe der Theodisianischen Stadtmauer, die im Zuge der Präsentation des 
kulturellen Erbes umfassend restauriert wird, wurde niedergebaggert im Zuge 

11 | Vgl. online unter http://www.dortmund.de/de/freizeit_und_kultur/ruhr2010/

twins projekte/transorient_orchestra/index.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 241

eines massiven Stadterneuerungsprojekts. Die Pläne der Stadtverwaltung, die-
sen Teil der historischen Halbinsel zu gentrifizieren, führten zur Vertreibung 
tausender überwiegend armer Bürger aus ihrer Nachbarschaft in einen neu-
en Wohnkomplex, der von der Regierungsbehörde für Wohnsiedlungen (toki) 
40 Kilometer außerhalb der Stadt gebaut wurde, wo sie keine Netzwerke und 
kein Auskommen hatten. Viele kehrten später in ihr Viertel zurück. Graswur-
zelaktivismus und Vernetzung durch das Internet, etwa durch Webseiten wie 
das Roma Rights Network (romarights.net), sorgten für Öffentlichkeit. Ein online 
veröffentlichter Bericht zeigt ein drastisches Video von Fatih Pınar, produziert 
von der türkischen Architektenkammer (tmmob Mimarlar Odası) im Mai 2009, 
der das Viertel kurz nach dem Abriss zeigt, wo einige Bürger sich weigern, die 
Trümmer ihrer Häuser zu verlassen.12 Die gewaltsame ›Bereinigung‹ von Le-
bensraum an einem Ort, der als Unesco-Weltkulturerbe anerkannt ist, zeigt Pa-
rallelen zu Gentrifizierungsprojekten in anderen Teilen der Stadt wie Tarlabaşı 
oder Büyük Valide Han (vgl. Baykan [u.a.] 2010; Ünsal/Kuyucu 2010). 

Internationale Künstler engagierten sich in Projekten, um das Viertel zu ret-
ten und die Stimmen seiner Bürger zu Gehör zu bringen. Wong How-Cheong ar-
beitete mit Kindern in einem kollaborativen Filmprojekt Aman Sulukule, Canım 
Sulukule/Oh Sulukule, Darling Sulukule, das auf der von Hou Hanru kuratierten 
›Biennale‹ 2007 in einem Zelt vorgeführt wurde. Ein Junge, Coşkun, erzählt 
in diesem Film von seinen Tauben und vom Drachensteigenlassen. In einer 
animierten Phantasie visualisiert er seinen Traum vom Fliegen. Ein Ausschnitt 
dieses Films ist auf YouTube zu sehen – gewissermaßen als Dokument, das die 
Zerstörung des Viertels überdauert hat.13 Partizipatorische Kollaborationen die-
ser Art transzendieren die erzählerischen Konventionen des Dokumentarfilms 
und eröffnen neue Autoren- und Zuschauerpositionen im Ausstellungsraum. 
Die Beteiligung nicht-professioneller Akteure als Produzenten von Kunst und 
Kultur erschließt kreative und transformative Potentiale von Kunstprojekten in 
sozialen Konfliktzonen. Die Istanbuler Bienale, die seit 1987 stattfindet, ist zu 
einer wichtigen Plattform für engagiert Video- und Installationskunst gewor-
den, zugleich Gegenstand kontroverser Debatten über internationale und ein-
heimische Kunst (vgl. Karaca 2010; Erzen 2010; Hanru/Bayrakdar 2010).

Europäische Integrationsprozesse öffnen in der Türkei wie anderswo die 
Bühne für die Anerkennung von regionalen Besonderheiten und Minder hei ten-
identitäten. Vielfalt ist das neue Leitbild – von der Ruhr bis an den Bosporus und 
weit darüber hinaus. Diversity Management ist heute gängige Wirtschaftspraxis 
und stellt den Rahmen, in dem sich Einzigartigkeit und Gruppenzugehörigkeit 
artikulieren. Die Behauptung von Leitkultur und Minderheitenidentitäten voll-

12 | Vgl. http://bianet.org/biamag/bianet/115273-sulukule-de-kentsel-donusume-

yakalanan-hayatlar [Oktober 2011].

13 | Vgl http://www.youtube.com/watch?v=CRr3FdAwIMM [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK242

zieht sich unausweichlich in einer Differenzmaschine der Zirkulation. Identi-
fikationen und Orientierungen vollziehen sich in diesem Rahmen. Die Fragen 
der Bewahrung und Ausstellung des kulturellen Erbes, der Standortvermark-
tung und Tourismuswerbung, aber auch der Verhandlungen sozialer Gerechtig-
keit und demokratischer Mitbestimmung stellen sich weltweit. Es handelt sich 
dabei nicht in erster Linie um interkulturelle Probleme, vielmehr sind die Set-
zungen kultureller Differenz und Identität als Konstruktionen und Projektio-
nen im Kontext von politischen und wirtschaftlichen Interessen zu analysieren. 
›Alleinstellungsmerkmale‹ und orientierte Vielfalt werden in europäischen und 
globalen Rahmen artikuliert, in denen wir immer wieder nach der Orchestrie-
rung, Inszenierung und Nutzbarmachung von Vielfalt fragen müssen.

Im Zuge einer Politik der Anerkennung ging es in den späten 1990er Jahren 
darum, das Kino der Migration in Deutschland vom Paradigma eines ›paterna-
listischen‹ sozialen Realismus zu erlösen und ironische Rollenspiele hinsicht-
lich von Identitätszuschreibungen und territorialen Grenzen ins Blickfeld zu 
rücken (vgl. Göktürk 2000, 2002). Polyglotte Filme mit mobilen Schauplätzen 
haben weltweit Konjunktur. Die öffentlichen Debatten im Zeichen von Integra-
tion und Euro-Krise fallen jedoch immer wieder in parochial-nationale Muster 
zurück. Die Politik, aber auch die Wissenschaft, die Interkulturalität nicht nur 
als »Beruhigungsformel« (Heimböckel 2010: 45) verstehen will, kann da noch 
einiges von ironischen filmischen Inszenierungen grenzüberschreitenden Bild-
verkehrs lernen. In dieser Hinsicht tritt Fatih Akın das Erbe von den Gebrü-
dern Lumière, Alexander Promio und Jules Dassin an, ja vielleicht deutet sich 
in seiner Inszenierung kurdischer Straßenmusiker als Bürger Europas auch ein 
Stück Teilhabe an, die nicht nur auf Starbesetzung, Ruhm und Erfolg setzt, son-
dern neuen Formen der Kollaboration, wie dem Film, den Wong Hoy Cheong 
mit den Kindern von Sulukule produzierte, den Weg bahnt. Archive sind in 
transit (vgl. Göktürk/Gramling/Kaes/Langenohl 2011) und erfordern vom Zusc-
hauer Engagement, Phantasie und Kombinatorik, die über territoriale Veranke-
rung hinausreicht. Gewissheiten der Verortung sind dabei zu überdenken. Wir 
müssen uns immer wieder von neuem orientieren.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 243

Literatur

Ahıska, Meltem (2003): Occidentalism: the historical fantasy of the modern. In: 
South Atlantic Quarterly 102, H. 2/3, S. 351 379.

Baykan, Ayşegül u.a. (2010): Contestations over a Living Heritage Site: The Case of 
Büyük Valide Han. In: Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orient-
ing Istanbul: Cultural Capital of Europe? London, S. 71-87.

Bozdoğan, Sibel (2008): Democracy, Development, and the Americanization of 
Turkish Architectural Culture in the 1950s. In: Sandry Isenstadt/Kishwar Rizvi 
(Hg.): Modernism and the Middle East: Architecture and Politics in the Twen-
tieth Century. Seattle, S. 116-138.

Burdett, Ricky/Sudjic, Deyan (Hg.; 2008): The Endless City: The Urban Age 
Project. London.

Dürr, Anke/Wellershoff, Marianne (2005): Unsere Zeit ist zu unpolitisch [Inter-
view mit Fatih Akın]. In: Der Spiegel v. 6. Juni 2005; online unter http://www.
spiegel.de/spiegel/print/d-40630230.html [Oktober 2011].

Eleftheriotis, Dimitris (2001): Popular Cinemas of Europe: Studies of Texts, Con-
texts, and Frameworks. New York.

Elsaesser, Thomas (2005): European Cinema: Face to Face with Hollywood. Am-
sterdam.

Enzensberger, Hans Magnus (1958): Vergebliche Brandung der Fremde: Eine 
Theo rie des Tourismus. Merkur 12, H. 8, S. 701-720.

Erzen, Jale (2010): Art in Istanbul: Contemporary Spectacles and History Revisited. 
In: Denniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cul-
tural Capital of Europe? London, S. 216-233.

Erdoğan, Nezih: The Spectator in the Making: Modernity and Cinema in Istanbul, 
1896-1928. In: Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Is-
tanbul: Cultural Capital of Europe? London, S. 129-143.

Göktürk, Deniz (1998): Künstler, Cowboys, Ingenieure: Kultur- und medienge-
schichtliche Studien zu deutschen Amerika-Bildern 1912-1920. München.

– (2000): Migration und Kino – Subnationale Mitleidskultur oder transnationale 
Rollenspiele? In: Carmine Chiellino (Hg.): Interkulturelle Literatur in Deutsch-
land, Stuttgart/Weimar, S. 329-347.

– (2002) Beyond paternalism: Turkish German Traffic in Cinema. In: Tim 
Bergfelder/Erica Carter/Dies. (Hg.): The German Cinema Book. London, 
S. 248-256

– (2010a): Projecting Polyphony: Moving Images, Travelling Sounds. In: Dies./Le-
vent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of Europe? 
London, S. 178-198.

– (2010b): Sound Bridges: Transnational Mobility as Ironic Melodrama. In: Daniela 
Berghahn/Claudia Sternberg (Hg.): European Cinema in Motion: Migrant and 
Diasporic Film in Contemporary Europe. Basingstoke, S. 215-233.

-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DENIZ GÖK TÜRK244

–/Soysal, Levent/Türeli, İpek (Hg.; 2010a). Orienting Istanbul: Cultural Capital of 
Europe? London.

–/–/– (2010b): Introduction: Orienting Istanbul – Cultural Capital of Europe? In: 
Dies./Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of 
Europe? London, S. 1-24.

–/–/– (Hg.; 2011): İstanbul Nereye? Küresel Kent, Kültür, Avrupa. Istanbul.
–/Gramling, David/Kaes, Anton/Langenohl, Andreas (Hg.; 2011): Transit Deutsch-

land: Debatten zu Nation und Migration. Konstanz.
Gold, John R./Gold, Margaret M. (2005): Cities of Culture: Staging International 

Festivals and the Urban Agenda 1851-2000. Aldershot.
Hanru, Curator Hou/Bayraktar, Nilgün: Optimism Reconsidered. In: Deniz Gök-

türk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of 
Europe? London, S. 201-215.

Harvey, David (1990): The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Ori-
gins of Cultural Change. Oxford.

– (2001): The art of rent: globalization and the commodification of culture. In: 
Ders.: Spaces of Capital. Towards a Critical Geography. New York, S. 394-411.

Heimböckel, Dieter (2010): Terminologie für gutes Gewissen? Interkulturalität 
und der neue Geist des Kapitalismus. In: Ders. u.a. (Hg.): Zwischen Provoka-
tion und Usurpation. Interkulturalität als (un-)vollendetes Projekt der Litera-
tur- und Sprachwissenschaften. Paderborn. S. 41-52.

Hein, Carola (2010): The European Capital of Culture Programme and Istanbul 
2010. In: Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: 
Cultural Capital of Europe? London, S. 253-267.

Huntington, Samuel P. (1993): The clash of civilizations? In: Foreign Affairs 72, 
H. 3, S. 22-50. 

Iordanova, Dina (2003): Editorial. In: Framework. The Journal of  Cinema & Media 
44, H. 2 (Special Issue: Romanies in International Cinema), S. 5-15.

Karaca, Banu (2010): The Politics of Urban Arts Events: comparing Istanbul and 
Berlin. In: Denniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istan-
bul: Cultural Capital of Europe? London, S. 234-250.

Keyder, Çağlar (1992): How to sell Istanbul? In: Istanbul, H. 3, S. 80-85.
– (Hg.; 1999): Istanbul Between the Global and the Local. Lanham (MD).
– (2010): Istanbul into the Twenty-First Century. In: Deniz Göktürk/Levent Soysal/

İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of Europe? London, S. 
25-34.

Kirişçi, Kemal (2008): Migration and Turkey: the dynamics of state, society and 
politics. In: Reşat Kasaba (Hg.): Turkey in the Modern World. Cambridge, 
S. 175-198.

Kracauer, Siegfried (1990): Die Reise und der Tanz. In: Ders.: Schriften. Bd. 5.1. 
Hg. v. Inka Mülder-Bach. Frankfurt a.M., S. 288-296.

Mercouri, Melina (1971): I was born Greek. London.
Miles, Malcolm (2007): Cities and Cultures. London/New York.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ORIENTIERTE VIELFALT 245

Mokre, Monika (2006): European Cultural Policies and European Democracy. Eu-
ropäisches Institut für progressive Kulturpolitik (EIPCP); online unter http://
eipcp.net/policies/dpie/mokre/en [Oktober 2011].

– (2011): On the Culturalization of EU Politics. Arbeitsgespräch am Kulturwissen-
schaftlichen Kolleg Konstanz v. 9. Juni 2011.

Römhild, Regina (2009): Aus der Perspektive der Migration: Die Kosmopoli ti-
sierung Europas. In: Sabine Hess/Jana Binder/Johannes Moser (Hg.): No Inte-
gration?! Kulturwissenschaftliche Beiträge zur Integrationsdebatte in Europa. 
Bielefeld, S. 225-238.

Ruoff, Jeffrey (Hg.; 2006): Virtual Voyages: Cinema and Travel. Durham (NC).
Sassen, Sassia (1991): The Global City: New York, London, Tokyo. Princeton.
Schiffer, Reinhold (1999): Oriental Panorama: British Travellers in 19th Century 

Turkey. Amsterdam.
Scognamillo, Giovanni (2006): Batı Sinemasında Türkiye ve Türkler. Istanbul
Sen, Amartya (2006): Identity and Violence: The Illusion of Destiny. New York.
Simmel, Georg (1909): Brücke und Tür. In: Der Tag. Moderne illustrierte Zeitung. 

Nr. 683. Morgenblatt vom 15. September. Illustrierter Teil, Nr. 216, S. 1-3; online 
unter http://socio.ch/sim/verschiedenes/1909/bruecke_tuer.htm [Oktober 
2011].

Smith, Neil (2002): New Globalism, New Urbanism: Gentrification as Global Ur-
ban Strategy. In: Antipode 34, H. 3, S. 427-450.

Soysal, Levent (2010): Future(s) of the City: Istanbul for the New Century. In: Deniz 
Göktürk/Ders./İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of Eu-
rope? London, S. 296-312.

Stokes, Martin (1992): The Arabesk Debate: Music and Musicians in Modern Tur-
key. Oxford.

Tsianos, Vassilis/Karakayalı, Serhat (2010): Transnational Migration and the Emer-
gence of the European Border Regime of Porocracy: Theory and Method of 
an Ethnographic Analysis of Border Regimes. In: European Journal of Social 
Theory 13, H. 3, S. 373-387. 

Türeli, İpek (2010): Modelling Citizenship in Turkey’s Miniature Park. In: Deniz 
Göktürk/Levent Soysal/Dies. (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of Eu-
rope? London, S. 104-125.

TURSAK (Turkish Foundation of Cinema and Audiovisual Culture; 2008): Fil-
ming Guide Turkey. Istanbul.

Ünsal, Özlem/Kuyucu, Tuna (2010): Challinging the Neoliberal Urban Regime: 
Regeneration and Resistance in Başıbüyük and Tarlabaşı. In: Deniz Göktürk/
Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital of Eu-
rope? London, S. 51-70.

Urban Age (2009). Istanbul: City of Intersections; online unter http://www.urban-
age.net/publications/newspapers [Oktober 2011].

Urry, John (1990): The Tourist Gaze: Leisure and Travel in Contemporary Societies. 
London.

– (2007): Mobilities. Cambridge.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wahl, Chris (2005): Das Sprechen des Spielfilms: Über die Auswirkungen von 
hörbaren Dialogen auf Produktion und Rezeption, Ästhetik und Internationa-
lität der siebten Kunst. Trier.

Wharton, Annabel Jane (2001): Building the Cold War. Hilton International Hotels 
and Modern Architecture. Chicago.

Yanık, Lerna K. (2009): The metamorphosis of metaphors of vision: ›bridging‹ 
Turkey’s location, role and identity after the end of the Cold War. In: Geopolitics 
14, H. 3, S. 531–549.

Žižek, Slavoj (2007): ›Ode to Joy‹, Followed by Chaos and Despair. In: The 
New York Times v. 24. Dezember 2007; online unter http://www.nytimes.
com/2007/12/24/opinion/24zizek.html [Oktober 2011].

Zukin, Sharon (1996): The Cultures of Cities. Oxford.

CD/DVD

Akın, Fatih (2004): Head-On/Gegen die Wand/Duvara Karşı. Germany/Turkey. 
DVD (US). Dist. Santa Monica (CA) 2005.

– (2005): Crossing the Bridge: The Sound of Istanbul/Istanbul Hatırası. DVD (US). 
Prod. Corazon International and Intervista Digital Media. Dist. Santa Monica 
(CA) 2006. 

Dassin, Jules (1964): Topkapi. DVD (US) Santa Monica (CA) 2001.
Lumière, Auguste u. Louis (1998): The Lumière Brothers’ First Films. DVD. New 

York. 
MacCrimmon, Brenna/Sesler, Selim (1999): Karşılama. Green Goat Recordings/

Kalan Müzik CD 113.

DENIZ GÖK TÜRK246

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interkulturelle Werte – Interkulturelle Welten?
Zur Wer tigkeit von Wer ten im Kultur- und 
Kontextvergleich 

Haci-Halil Uslucan

1. Problemaufriss

Das Zusammenleben von Menschen unterschiedlicher kultureller Herkünfte 
wird vielfach als ein ›Kulturkonflikt‹ gedeutet, dem vermeintlich miteinander 
unversöhnliche Werte zugrunde lägen.1 Und dies wird sowohl auf einer indi-
viduellen wie auch auf einer gesellschaftlichen Ebene (›unverträgliche Kul-
turkreise‹) gern populistisch in die Waagschale geworfen. Insbesondere trifft 
in Deutschland dieses Argumentationsmuster vorwiegend Migranten aus der 
Türkei, aber auch aus dem (islamischen) Nahen Osten. Gleichwohl ist die da-
hinterliegende Argumentationsstruktur relevant für einige ›Kulturhauptstädte 
Europas‹, so etwa insbesondere für Essen (mit einem starken türkischen und 
arabisch-stämmigem Migrantenanteil), aber zum Teil auch für Istanbul, das 
gegenwärtig selbst Ziel verschiedener Migrantengruppen (vor allem aus Nord- 
und Ostafrika sowie dem Nahen Osten) ist. Darüber hinaus weist Istanbul auch 
eine hohe innerkulturelle Varianz auf; sie bildet quasi die gesamte ethnische 
(Türken, Kurden, Lazen etc.) und religiöse Vielfalt (sunnitische und alevitische 
Muslime, Christen und Juden) der Türkei ab, so dass eine auf vermeintliche 
Gefährdung des sozialen Friedens durch kulturelle Diversität fokussierende Be-
hauptung prinzipiell auf Istanbul sogar verstärkend zuträfe. 

Doch werden die zentralen Annahmen dieses Arguments kaum in Frage 
gestellt bzw. kaum auf die Ebene des Bewusstseins gehoben: denn es ist zum 
einen fraglich, ob 

1 | Eine etwas umfassendere und mit anderen Schwerpunkten versehene Fassung die-

ses Ar tikels ist bereits erschienen in Uslucan 2008.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN248

a) im Alltagshandeln die Menschen stets von Werten geleitet sind, ob 
b) Migranten tatsächlich andere Werte haben (und deshalb schwer integrier-

bar) sind und ob 
c) Werte überhaupt einen zentralen Integrationsfaktor in modernen Gesell-

schaften bilden und nicht zuletzt natürlich, ob eine Kultur sich mit ihren Wer-
ten angemessen und erschöpfend beschreiben lässt.

Zwar werden diese kritischen Fragen zunächst ausgeblendet, sie werden 
aber im Horizont der Ausführungen mitreflektiert werden. 

Insbesondere zu Beginn der Migrationsforschung hat sich der Ansatz der 
»bikulturellen Sozialisation« (Schrader/Nikles/Griese 1979: 10) der spezifi-
schen Lebenslage der Kinder mit Migrationshintergrund gewidmet, wobei er 
von der Prämisse ausging, dass vor allem Kinder im Aufwachsen in einem neu-
en kulturellen Umfeld gezwungen seien, ihr kulturelles Bezugssystem zu wech-
seln, und während dieses ›Kulturwechsels‹ einen Prozess der Entwicklung und 
Veränderung ihrer Identität erfahren, der oft mit einem kulturellen Konflikt 
einhergehe. Als Ursache dieses Konflikts wurden entgegengesetzte Einflüsse 
der Familie auf der einen und Einflüsse des Migrationslandes auf der ande-
ren Seite identifiziert. Doch bereits hier wird deutlich, wie unscharf zum einen 
der Kulturbegriff verwendet wird – denn Kinder wechseln ja in ihrem Alltag 
in Deutschland nicht täglich Kulturen, sondern wechseln verschiedene Lebens-
kontexte (Familie, Schule, Freizeitstätte, öffentliche Räume etc.); und zum an-
deren wird ein (Kontext-)Wechsel eher als eine Gefahr denn als eine Chance 
gedeutet; d.h. kulturelle Differenzen, worin diese auch immer bestehen mögen, 
als ein Störfaktor gesehen.

Zwar kann, mit Blick auf die biografische Entwicklung der Kinder mit Zu-
wanderungsgeschichte, behauptet werden, dass diese in der Adoleszenz nicht 
nur den allgemeinen Entwicklungsaufgaben, wie etwa eine angemessene Iden-
tität und ein kohärentes Selbst zu entwickeln, unterworfen sind, sondern sich 
oft auch noch mit der Frage der Zugehörigkeit zu einer Minderheit auseinan-
dersetzen müssen; insbesondere dann, wenn diese ›Andersheit‹, diese ›Kultur-
differenz‹ ihnen zugeschrieben wird.

Denn eine ethnische Identität (›Ich verstehe mich als Türke‹) entsteht in 
der Regel im Kontext der Ko-Präsenz und des Kontakts zwischen Menschen 
unterschiedlicher Herkunft und dem Gefühl der Bedrohtheit eigener Identi-
tät (vgl. Phinney 1998). Eine starke ethnische Identität verleiht nicht nur eine 
emotionale Stabilität (Aufgehobensein in einer ›Wir-Gruppe‹), sondern ist mit 
Blick auf Migranten auch ein Verweis auf eine mangelnde Repräsentanz und 
auf Identifikationsverweigerungen/Ausgrenzungserfahrungen in der Mehr-
heitsgesellschaft.

Statt der einseitigen Fixierung auf statische kulturelle Handlungsdetermi-
nierungen der Migranten versucht die Psychologie seit einiger Zeit die lebens-
weltlichen Bezüge als »ökologische Übergänge« zu deuten (Bronfenbrenner 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 249

1981: 22), denen Migrantenkinder und ihre Familien begegnen. Kennzeichnend 
hierbei ist, dass diese stets ein doppeltes Verhältnis herstellen müssen, einer-
seits zu eigenkulturellen Lebensentwürfen und Praktiken, andererseits aber 
auch zum Modus vivendi der Aufnahmegesellschaft sowie den ihnen gegenüber 
gehegten Erwartungen. Entlang dieses Modells lassen sich idealtypisch vier Op-
tionen unterscheiden, die eine eindeutige Perspektivenerweiterung gegenüber 
den Kulturkonflikt-Ansätzen darstellen: Integration, Assimilation, Separation 
und Marginalisierung. Während bei Integration und Assimilation Handlungs-
optionen stärker auf die aufnehmende Gesellschaft bezogen sind, wobei Inte-
gration zugleich Bezüge zur Herkunftskultur bzw. zur eigenen Ethnie stärker 
berücksichtigt, ist Separation durch eine stärkere Abgrenzung zur aufnehmen-
den Gesellschaft bei gleichzeitiger Hinwendung zur eigenen Ethnie gekenn-
zeichnet. Schließlich verweist Marginalisierung auf eine Abgrenzung sowohl 
von intra- als auch interethnischen Beziehungen. Marginalisierung kann aber 
auch, wie Sackmann (2001) betont, als eine Folge frustrierten Assimilations- 
oder Integrationswunsches verstanden werden. Dabei können diese Optionen 
bereichsspezifisch variieren, und sie bringen nicht nur Unterschiede in per-
sonenbezogenen Präferenzen zum Ausdruck, sondern hängen wesentlich von 
den Erfahrungen mit Handlungsopportunitäten und -barrieren in der Aufnah-
megesellschaft zusammen. So sprechen beispielsweise empirische Befunde da-
für, dass Marginalisation und Separation mit höheren Belastungen verbunden 
sind als Integration und Assimilation (vgl. Berry/Kim 1988; Morgenroth/Mer-
kens 1997).

Soziale Wirklichkeit wäre jedoch sehr verkümmert dargestellt, wenn ledig-
lich die Optionen und Handlungsentwürfe der Migranten beleuchtet würden; 
denn diese handeln ja nicht in einem sozialen Vakuum, sondern stets in inter-
aktiven Bezügen mit Vertretern der Mehrheitsgesellschaft. Insofern ist zugleich 
auch auf deren Perspektive einzugehen. So weisen in der Regel auch Vertreter 
der Aufnahmegesellschaft verschiedene Orientierungen auf: Eine integrative 
Haltung liegt vor, wenn Mitglieder der Aufnahmegesellschaft Akzeptanz und 
Wertschätzung gegenüber den kulturellen Praktiken und Überzeugungen der 
Migranten aufbringen, ihnen den Zugang zur Kultur des Aufnahmelandes er-
leichtern bzw. gleiche Chancen des Zuganges zu gesellschaftlichen Ressourcen 
gewähren sowie eine Aneignung zentraler Kompetenzen und Orientierungen 
der eigenen kulturellen Muster einfordern. Assimilationsorientierungen liegen 
vor, wenn die Mitglieder der Aufnahmegesellschaft von Migranten erwarten, 
dass diese ihr eigenes kulturelles Erbe aufgeben und die kulturellen Muster des 
Aufnahmelandes restlos und unhinterfragt übernehmen. Eine Orientierung in 
Richtung Segregation liegt vor, wenn sich die Vertreter der Mehrheitskultur von 
Migranten distanzieren und auch nicht wünschen, dass diese an den gesell-
schaftlichen Prozessen und Ressourcen partizipieren, gleichzeitig ihnen aber 
die Beibehaltung ihrer eigenen kulturellen Bezüge zugestehen. Eine Exklusion 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN250

schließlich liegt dann vor, wenn Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft sich ge-
genüber Migranten nicht nur intolerant verhalten, sondern ihnen sowohl den 
Zugang zur Übernahme der kulturellen Muster des Aufnahmelandes verwei-
gern als auch ihnen das Recht absprechen, starke Bezüge zu ihrer Herkunfts-
kultur aufrechtzuerhalten.

Die unterschiedliche Ausprägung dieser Haltungen kann innerhalb eines 
Landes, aber auch zwischen den verschiedenen Einwanderungsländern variie-
ren und ist u.a. durch unterschiedliche rechtliche und politische Steuerungs-
maßnahmen (restriktive vs. liberalere Ausländerpolitik etc.) mitbedingt.

Tabellarisch lassen sich diese unterschiedlichen Akkulturationsorientierun-
gen von Migranten und Einheimischen in dem (leicht abgewandelten) theoreti-
schen Konzept von Bourhis u.a. (1997) veranschaulichen. 

Tab. 1:  Das Interaktive Akkulturationsmodell (IAM)

Aufnehmende 
Gesellschaft

Migranten

Integration Assimilation Separation Marginalisation

Integration Konsens Problematisch Konflikt Problematisch

Assimilation Problematisch Konsens Konflikt Problematisch

Segregation Konflikt Konflikt Konflikt Konflikt 

Exklusion Konflikt Konflikt Konflikt Konflikt 

Modellhaft wird hier deutlich, mit welchen Alternativen die aus psychologischer 
Sicht wünschenswerte Akkulturationsorientierung »Integration« theoretisch zu 
konkurrieren hat: So zeigt die Tabelle 1, dass lediglich das Aufeinandertreffen 
von integrations- oder assimilationsorientierten Haltungen der jeweiligen Mit-
glieder relativ unproblematisch ist; alle anderen Konstellationen dagegen eher 
problembehaftet oder konfliktuös sind. Exemplarisch lässt sich das wie folgt 
veranschaulichen: Wenn Migranten eine eher integrationsorientierte Haltung 
favorisieren, d.h. Schlüsselelemente der eigenen Kultur beibehalten wollen und 
gleichzeitig die Bereitschaft zeigen, Schlüsselelemente der Aufnahmekultur zu 
erwerben, die Aufnahmegesellschaft jedoch von ihnen aber eine Assimilation 
erwartet, d.h. eine Aufgabe des kulturellen Erbes und eine Adaptation der Nor-
men und Werte der Aufnahmekultur wünscht, sind als Konsequenzen Konflikte 
erwartbar. 

Die Übernahme neuer Werte, als notwendiger Teil einer gelingenden Inte-
gration, erfolgt selten in der Form, dass die bisherige Orientierung, das eigen-
kulturelle Erbe, dem man angehört, einfach über Bord geworfen, die frühere 
Identität einfach wie eine alte Haut abgestreift und das Neue angenommen 
wird. Eher ist davon auszugehen, dass sukzessiv eine Überlagerung der Her-
kunftsmerkmale der ›alten‹ Identität durch das Neue stattfindet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 251

In der Migrationsforschung herrscht Einigkeit darüber, dass die unterstellte 
allmähliche Assimilation der Zuwanderer an die Lebensweise der Mehrheits-
gesellschaft als ein unumgänglicher Prozess in dieser Form nicht haltbar ist; 
Migranten zeigen sowohl innerhalb ihrer eigenen Gruppe als auch im Vergleich 
der verschiedenen Migrantengruppen miteinander unterschiedliche Akkultura-
tionsstrategien (vgl. Phinney/Ong/Madden 2000).

Insofern ist beispielsweise die homogenisierende Redeweise von der ›türki-
schen Kultur‹ bzw. ›den Türken‹ im strengen Sinne kaum zulässig: Nicht nur 
wird die Identität in erheblichem Maße von Faktoren wie sozialem und famili-
alem Hintergrund, der individuellen Weltanschauung und Wertvorstellung be-
stimmt, auch ist die intrakulturelle Varianz innerhalb der Türkei, wie sie exemp-
larisch die Studie von El-Menouar/Fritz (2009) in elf Regionen der Türkei zeigt, 
als auch innerhalb der türkischen Community in Deutschland vielfach größer als 
in der deutschen Gesellschaft. Des Weiteren decken sich nicht immer Fremd- 
und Selbstzuschreibungen, was die kollektive Identität betrifft; d.h. türkische 
Migranten können von der Mehrheitsgesellschaft als ›Türken‹ wahrgenommen 
werden, während sie sich selbst möglicherweise aus der Innenperspektive nicht 
mit dieser Kollektivzuschreibung definieren (vgl. Schultz/Sackmann 2001). Ob-
wohl für viele Migranten die Beziehungen zu ihrem Herkunftsland wichtig sein 
mögen, so sind doch oft der Bezugspunkt für die kollektive Identität die hier 
lebenden Gruppen aus dem eigenen Herkunftsland, mit denen sie spezifische 
Erfahrungen und Alltagserlebnisse teilen.

Lineare Modelle gehen oft davon aus, dass mit stärkeren Bindungen zur 
Aufnahmekultur sich zugleich die Bindungen zur Herkunftskultur abschwä-
chen werden: Insbesondere der Lebensspanne scheint jedoch ein alternatives 
Modell von Berry/Trimble/Olmedo 1986 mit seinen mindestens vier verschie-
denen Optionen der Komplexität eher gerecht zu werden: 

Tab. 2:  Identifikationsoptionen

Identifikation mit 
der Mehrheitskultur

Identifikation mit der Herkunftskultur

Stark Schwach
Stark Erfolgreiche Akkulturation; integriert; 

bikulturelle Identität
Assimilation

Schwach Separation; stark ausgeprägte ethnische 
Identität

Marginalisation

Menschen können also eine starke Bindung an die Herkunfts- und Aufnahme-
kultur entwickeln, was als ein Zeichen gelungener Akkulturationsbewältigung 
zu werten ist; sie können die eigenkulturellen Bezüge vernachlässigen und sich 
an die Mehrheitsgesellschaft anpassen; sie können versuchen, Akkulturations-
anforderungen gänzlich zu widerstehen und die eigenkulturellen Bezüge zu 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN252

stärken (ethnische Identität) oder Identifikationen zu beiden Orientierungen 
ablehnen (Marginalisierung). Aus psychologischer Sicht scheint die Integration 
dem Wohlbefinden am dienlichsten, die Marginalisierung dagegen die abträg-
lichste Option zu sein. Assimilation wie Separation können nur unter bestimm-
ten Bedingungen Grundlage für ein gesundes Selbstkonzept abgeben, und zwar 
dann, wenn einerseits sich der Einzelne mit dieser Option wohl fühlt und er 
andererseits in einem Umfeld lebt, das diese Option stützt (vgl. Phinney 1998).

2. Unterschiede und Gemeinsamkeiten kultureller 
 Werte zwischen Deutschen und türkischen 
 Migranten

Inwieweit es zwischen Deutschen und türkischen Migranten unüberbrückba-
re Distanzen oder doch Gemeinsamkeiten hinsichtlich ihrer Wertepräferenzen 
gibt, soll in der folgenden empirischen Studie etwas näher ausgeleuchtet wer-
den. Die Fokussierung auf türkische Migrantenfamilien in Deutschland erfolgt 
dabei aus folgenden Überlegungen heraus: Einerseits stellen Türken mit rund 
drei Millionen Menschen in der gesamten Bundesrepublik die größte ethnische 
Minderheit innerhalb der rund sieben Millionen zugewanderten Menschen 
dar – ihr Anteil an der Bevölkerung in NRW beträgt rund eine Million (wobei 
besonders die ehemaligen Industriestandorte des Ruhrgebiets Schwerpunkte 
sind) – und andererseits, das zeigen empirische Studien (vgl. Kalter/Granato 
2002), ist die Unähnlichkeit bzw. soziale Distanz zwischen Deutschen und Tür-
ken am größten; deutlich mehr als die Distanz von Deutschen zu anderen Mig-
rantengruppen wie etwa Italienern, Spaniern oder Griechen, so dass bei diesem 
Vergleich stärkere Effekte zu erwarten sind.

Warum aber die Orientierung an kulturellen Werten?
Ein Teil der sozialwissenschaftlichen Kulturforschung geht davon aus, dass 

kulturübergreifend Werte eine zentrale Dimension alltäglichen Handelns von 
Individuen in einer Gesellschaft bilden (vgl. Steinbach/Nauck 2005). Sie die-
nen oft als eine Art Standard und verleihen dem Individuum Sicherheit bei der 
Entscheidung zwischen verschiedenen Handlungsalternativen (vgl. Schwartz 
1992; Knafo/Schwartz 2001). Da sie Orientierungsmaßstäbe des Handelns für 
zahlreiche Situationen bieten, können Werte daher einen prominenten Stellen-
wert bei der Organisation einer Gesellschaft beanspruchen. Wertewandel und 
gesellschaftlicher Wandel sind deshalb eng miteinander verbunden (vgl. Kla-
ges/Hippler/Herbert 1992).

Ferner sind kulturelle Werte Überzeugungen, die nicht nur einen spezifisch 
kognitiven Gehalt aufweisen, sondern sie besitzen eine höchst emotionale Va-
lenz, wenn sie aktiviert werden. Sie verweisen auf wünschenswerte Ziele wie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 253

z.B. Gleichheit, Gerechtigkeit etc. und dienen als ein Standard, um sowohl 
Handlungspräferenzen zu bilden als auch individuelle wie kollektive Handlun-
gen und Überzeugungen anderer zu bewerten (vgl. Smith/Schwartz 1997). 

Auch wenn bei der Konstitution von Werten der Einfluss der Kultur auf 
den Einzelnen nicht zu unterschätzen ist, so ist dennoch analytisch zwischen 
Werten auf einer kulturellen und einer individuellen Ebene zu differenzieren. 
Auf der individuellen Ebene sind Werte – als Ergebnis kultureller Sozialisati-
on – motivationale Ziele, die das eigene Verhalten steuern und in Konfliktfällen 
die Entscheidungsfindung erleichtern; sie sind zu verstehen als Dispositionen 
der Selektion von Handlungsalternativen bzw. Handlungszielen und sind pri-
mär Vorstellungen vom »Wünschenswerten« und Werteorientierungen bzw. 
»Konzeptionen einer wünschenswerten Gesellschaft« (Parsons 1980: 185). Auf 
der kulturellen Ebene sind Werte Ausdruck von sozial geteilten Überzeugun-
gen, was das Gute, das Richtige und das Wünschenswerte ist. Sie gründen in 
biologischen Bedürfnissen des Individuums, dem sozialen Bedürfnis nach in-
terpersoneller Handlungskoordination und dem gesellschaftlichen Bedürfnis 
nach Überleben. Im Laufe seiner kognitiven Sozialisation wird das Individuum 
befähigt, ursprünglich organismische Bedürfnisse als Ziele oder Werte seiner 
Handlungsleitung zu repräsentieren, so dass beispielsweise sexuelle Bedürfnis-
se in Werte wie Intimität, Romantik und Liebe überführt werden oder das Be-
dürfnis von Gruppen nach Überleben in Werten wie nationaler Sicherheit ihren 
Ausdruck finden (vgl. Öztoprak 1997).

Auch wenn zur Kennzeichnung kultureller Unterschiede in der Regel auf 
unterschiedliche Werthaltungen rekurriert wird, so ist aber auch daran zu er-
innern, dass Werte nichts Statisches bzw. unveränderliche Entitäten einer Kul-
tur bilden, sondern selbst einer dynamischen Veränderung unterliegen. Diese 
Veränderung ist in den letzten 25 Jahren insbesondere in Industriegesellschaf-
ten rapide (vgl. Inglehart 1989). Auch gibt es hohe Korrelationen zwischen der 
ökonomischen Entwicklung eines Landes und der Favorisierung bestimmter 
Werthaltungen wie etwa des Individualismus (Korrelation von r = 82 bei Hof-
stede 1980) und der Autonomie (Korrelation von r = 58 bei Schwartz 1993; vgl. 
hierzu Berry u.a. 1997: 106). Eine Korrelation von r = 0 bedeutet, dass es keine 
Zusammenhänge zwischen der Ausprägung einer Variable ›x‹ und einer ande-
ren Variable ›y‹ gibt (so etwa zwischen Schuhgröße und Haarlänge einer Per-
son), während eine positive und perfekte Korrelation von r = 1 bedeutet, dass 
mit der Veränderung der Variable ›x‹ dieselbe Veränderung in der Variable ›y‹ 
einhergeht.

Schwartz 1992 hat in Anlehnung an das Value Survey von Rokeach (1973: 10) 
Wertkategorien aufgestellt, für die er universelle Gültigkeit annimmt und wel-
che sowohl biologische Bedürfnisse als auch die Erfordernisse eines sozialen 
Lebens und das Funktionieren lebensweltlicher Interaktionen widerspiegeln. 
Hierbei handelt es sich um folgende Werttypen: Macht, Leistung, Hedonismus, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN254

Stimulation, Selbstbestimmung, Universalismus, Großzügigkeit, Tradition, 
Konformität, Sicherheit. Diese Werte sind zwar allesamt von exzeptioneller Be-
deutung für das menschliche Leben, dennoch aber nicht alle gleichzeitig wirk-
sam bzw. in Handlungssituationen gleichzeitig salient, sondern stehen teilwei-
se auch in Widerspruch bzw. Spannung zueinander. So kann etwa das Streben 
nach individuellem Erfolg dem Bedürfnis nach Großzügigkeit bzw. Wohlfahrt 
anderer widersprechen; Liebe kann ungerecht sein, Gerechtigkeit kann eine 
individuelle Einschränkung und Freiheitsbeschränkung bedeuten; Wahrheit 
ihrerseits hat nicht immer liebevolle Konsequenzen, obwohl die tangierten 
Werte Gerechtigkeit, Wahrheit, Liebe, Freiheit etc. für sich genommen unein-
geschränkte wünschenswerte Einstellungen, Charakterzüge, institutionelle 
Grundlagen betreffen. Hieraus wird auch deutlich, dass individuelles Handeln 
vielfach im Spannungsfeld oppositioneller Werte erfolgt.

Und die Tatsache, dass diese Wertvorstellungen in einer Vielzahl von Gesell-
schaften auf individueller Ebene vorkommen, macht es möglich, sie gerade im 
Hinblick auf kulturelle Variationen und unterschiedliche Ausprägungen hin zu 
diskutieren.

2.1   Empirische Unterschiede in der Wertepräferenz von Deutschen und 
 türkischen Migranten

Die folgende eigene Erhebung versucht einen Überblick über die Ausprägun-
gen einiger ausgewählter Wertepräferenzen zu geben. Dabei werden sowohl die 
Übereinstimmungen als auch Divergenzen der Werteauffassungen zwischen 
Deutschen und türkischen Migranten beleuchtet. So kann eine empirische 
Grundlage für die im Alltagsdiskurs vielfach unreflektiert unterstellte Wertedi-
vergenz zwischen Deutschen und Türken als Quelle von Missverständnissen 
und Konflikten gegeben werden bzw. kann zunächst überprüft werden, ob diese 
Unterstellung auch empirisch gesättigt ist. Sind Migranten in ihren Werteauf-
fassungen so anders als die Einheimischen? Zeichnen sich Kulturhauptstädte 
nicht gerade durch die Vielfalt gelebter Werte und Präferenzen im Leben aus? 
Insofern ist diese Frage für das Zusammenleben in multikulturellen und multi-
lingualen ›Kulturhauptstädten Europas‹ alles andere als irrelevant. Und für die 
Türkei als Land heißt das: Wie weit ist sie Teil einer europäischen Werteunion? 
Denn gerade ein Argumentationsstrang in der bisherigen Rückweisung und 
zögerlichen Behandlung der Türkei als vollwertiges EU-Mitglied zielte ja genau 
auf die unterstellte Werteinkompatibilität mit der EU ab.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 255

2.2 Methode

Mittels eines standardisierten Fragebogens wurden im Jahre 2003 Daten von 
766 Probanden im Alter von 14 bis 66 Jahren (M = 28.71 Jahre; SD =11.66 Jahre) 
in der Türkei (Bursa, Ankara und Kayseri) und in Deutschland (Berlin und Mag-
deburg) erhoben. Die Befragung war anonym und freiwillig. Der Fragebogen 
lag in türkischer und deutscher Sprache vor. Von den Teilnehmern waren 421 
weiblich (55 %) und 345 männlich (45 %). Eine differenziertere Stichproben-
kennzeichnung erfolgt unten:

Tab. 3:  Stichprobenkennzeichnung (Angaben in Prozente) 

Deutsche (n = 234) Türkischstämmige Migranten in 
Deutschland (n = 205)

Geschlecht
Männlich 20.5 50.7
Weiblich 79.5 49.3

Bildungshintergrund
Grundschule 1.3 16.1
Mittlere Reife 21.4 23.9
Gymnasium 65.8 31.7
Universität 1.3 14.1
Anderer Abschluss 6.4 2.9
Schüler 2.6 8.3

Den Probanden wurden u.a. folgende Werte zur Beurteilung der subjektiven 
Relevanz für ihr Leben vorgegeben, die an die oben erwähnte und als universal 
unterstellten Wertekonzeption von Schwartz angelehnt sind: Höflichkeit, Ach-
tung vor der Tradition, nationale Sicherheit, familiäre Sicherheit, Freiheit, ein anre-
gendes Leben, Spiritualität, Freundschaft, Autorität, Reichtum. 

Dabei wurden die Probanden gebeten, diese Werte nach ihrer subjektiven 
Relevanz zwischen 1 bis 7 zu bewerten, wobei eine 1 eher geringe Relevanz aus-
drückt, Angaben zwischen 3 und 4 eher mittlere Relevanz und 6 und 7 höchste 
Bedeutsamkeit dieses Wertes bezeichnen. Um eine bessere Verständlichkeit zu 
gewährleisten, wurde dieses Verfahren im Fragebogen vom Autor an einem Bei-
spiel vorgeführt. 

Zwar gibt es in der Literatur heftige Kontroversen darüber, ob eine angemes-
sene Wertemessung eher durch Rating-Skalen oder durch Einzelbewertung von 
Werten selbst erfolgt (Hermann 2003: 58f.), jedoch zeigen die testtheoretischen 
Befunde eine recht hohe Korrelation beider Messverfahren (r > 9), so dass beide 
Verfahren sich gleichermaßen eignen (vgl. Miethe 1985: 446). Deshalb wurde 
in dieser Studie die Bewertung einzelner, vorgegebener Werte vorgenommen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN256

Nicht zuletzt geht das Ranking-Verfahren davon aus, dass jeder Rangplatz nur 
einmalig vergeben werden kann, während Werte in Ratingverfahren als durch-
aus gleichwertig beurteilt werden, d.h. denselben Rang einnehmen können.

Im Folgenden soll zunächst ein genereller Überblick über die unterschiedli-
chen Ausprägungen in den verschiedenen kulturellen Kontexten gegeben wer-
den: 

Abb. 1: Wertedivergenzen

Abb. 2: Wertedivergenzen

Die folgende Tabelle verdeutlicht die Ausprägungen der Werte und gibt das 
Ausmaß der Wertedivergenzen zwischen Deutschen und türkischen Migranten 
über die Effektstärken wieder:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 257

Tab. 4:  Kulturspezifische Ausprägung der Wertvorstellungen: 
 Mittelwerte und Standardabweichungen

Deutsche (D) Türkische Migranten 
(TM)

Effekt-
stärke

N M SD N M SD d
Höflichkeit 229 4.80 1.40 202 5.45 1.48 -.45
Achtung vor der Tradition 231 2.76 1.66 202 4.65 2.10 -1.00
Nationale Sicherheit 231 4.26 1.96 201 5.23 2.21 -.46
Autorität 231 1.73 1.78 199 1.65 2.30 .04
Familiäre Sicherheit 230 6.32 1.04 202 6.39 1.11 -.06
Freiheit 231 5.79 1.30 202 5.95 1.37 -.11
Anregendes Leben 231 5.28 1.31 201 3.43 2.33 .91
Reichtum 230 3.00 1.53 201 3.48 2.09 -.27
Spiritualität 231 1.36 2.17 197 4.19 2.45 -1.22
Freundschaft 231 5.87 1.41 202 5.97 1.24 -.07

Im Einzelnen sehen die Zusammenhänge wie folgt aus: Höchstsignifikante 
Mittelwertsunterschiede (p < 0.01) zwischen der deutschen und der türkischen 
Stichprobe zeigen sich bei den Wertausprägungen Höflichkeit, Achtung vor der 
Tradition, nationale Sicherheit, anregendes Leben, Reichtum und Spiritualität. 
Dagegen zeigten sich bei den Werten Autorität, familiale Sicherheit, Freiheit 
und Freundschaft kaum bedeutsame Unterschiede. Zieht man neben statisti-
schen Signifikanzangaben, die der Stichprobengröße geschuldet sein können, 
zusätzlich die Effektstärken heran, so wird deutlich, dass insbesondere bei den 
Werten Spiritualität, Achtung vor der Tradition und anregendes Leben große 
Effekte (um etwa eine Standardabweichung) zu verzeichnen sind und mittelgro-
ße Effekte (etwa um eine halbe Standardabweichung) bei den Werten nationale 
Sicherheit und Höflichkeit.

Tab. 5:  Wertehierarchien im Kulturvergleich

Rangfolge Deutsche Türkische Migranten
1. Familiäre Sicherheit Familiäre Sicherheit
2. Freundschaft Freundschaft
3. Freiheit Freiheit
4. Anregendes Leben Höflichkeit
5. Höflichkeit Nationale Sicherheit
6. Nationale Sicherheit Achtung vor Tradition
7. Reichtum Spiritualität
8. Achtung vor Tradition Reichtum
9. Autorität Anregendes Leben
10. Spiritualität Autorität

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN258

Was die Rangreihe der Werte für die jeweiligen kulturellen Kontexte betrifft, so 
lassen sich folgende Wertehierarchien erkennen: In den wichtigsten drei Wert-
auffassungen unterscheiden sich türkische Migranten und Deutsche kaum von-
einander: Für alle sind Familie bzw. familiäre Sicherheit, Freiheit und Freund-
schaft die wichtigsten Werte. Auch bei der Frage, was ihnen eher unwichtig ist, 
lässt sich zumindest im Hinblick auf die geringe Bedeutung der Autorität eine 
Übereinstimmung finden.

3. Diskussion 

Die bisherigen Ergebnisse synoptisch zusammenfassend, lässt sich Folgen-
des festhalten: Die vielfach politisch motivierte Ausgrenzungsrhetorik einer 
›Paral lel gesellschaft‹ der Migranten – insbesondere in westeuropäischen Met-
ropolen – erscheint deutlich überzogen. Dazu gibt es eine zu große Anzahl an 
positiven Werteübereinstimmungen wie aber auch gemeinsamer Negationen. 
Deutsche und türkische Migranten haben viel mehr Gemeinsames als Tren-
nendes; denn für beide befragten Gruppen sind von den vorgegebenen Werten 
Familie, Freundschaft und Freiheit die wichtigsten. Dennoch muss das Augen-
merk darauf gelegt werden, dass Migranten, insbesondere aber Migrantenju-
gendliche, weitaus stärker als ihre deutsche Vergleichsgruppe in einer ›konser-
vativen Wertewelt‹ leben. Erwartungen, dass gerade jüngere Migranten – durch 
den stärkeren Kontakt mit Deutschen – sich in ihren Wertauffassungen an ihre 
deutschen Altersgenossen angleichen würden, lassen sich mit unseren Daten 
nicht bestätigen. Als Erklärungsfigur ist anzunehmen, dass jüngere Migranten 
deutlich stärkeren lebensweltlichen Verunsicherungen ausgesetzt sind und des-
halb eher Sicherheit und Halt versprechende Orientierungen (wie etwa Achtung 
der Tradition, Höflichkeit, Autorität) präferieren. Ferner kann auch die Überle-
gung nicht von der Hand gewiesen werden, dass jüngere Migranten durch den 
häufigeren Kontakt und Diskurs mit Deutschen eher das Bedürfnis verspüren, 
sich von der Mehrheitsgesellschaft abzugrenzen, offensiver die Differenzen zu 
betonen und im Sinne eines ›ethnic revivals‹ die als ›typisch‹ für die ›türki-
sche Kultur‹ unterstellten traditionalen Werte wie etwa Höflichkeit, Achtung vor 
Tradition, Autorität, nationale Sicherheit etc. verteidigen oder zumindest wert-
schätzen zu müssen. Zugleich kann also aus der Perspektive türkischer Eltern 
kaum von einem ›Werteverfall‹ der türkischen Jugend und von einer befürchte-
ten Assimilation an die Werte der Mehrheitsgesellschaft gesprochen werden.

Darüber hinaus erscheint die Rede von einem Werteverfall ohnehin etwas 
irreführend; denn Werte können nicht von selbst verfallen bzw. individuell ab-
geschafft werden. Es sind nicht die Werte, die verfallen, sondern das Bewusst-
sein ihrer Geltung lässt eventuell nach (vgl. Klages/Hippler/Herbert 1995).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 259

Darüber hinaus lässt sich aus dem perzipierten starken Werteunterschied 
psychologisch ableiten, welch hohe Anpassungsleistungen junge Migranten 
vollbringen müssen, um diese Spannungen auszuhalten und ein konfliktärme-
res Leben zu führen.

Unsere Befunde decken sich mit Ergebnissen von Öztoprak (1997), der be-
reits 1997 in seiner vergleichenden Jugendstudie mit deutlich jüngeren Perso-
nen im Alter von 13 bis 16 Jahren ebenfalls einen starken Konservatismus – ge-
messen mit denselben vorgegebenen Werten wie in unserer Studie – türkischer 
Jugendlicher in Deutschland feststellte. Insofern scheint dieser Befund über die 
Zeit hinweg recht stabil zu sein.

Für die deutsche Teilstichprobe lassen sich unsere Befunde auch extern vali-
dieren: Denn auch die Ergebnisse der Shell-Studie (2002: 143) mit Jugendlichen 
exakt gleichen Alters (14 bis 25 Jahren) zeigen, dass Partnerschafts- und Freund-
schaftswerte mit Mittelwerten zwischen 6.3 und 6.4 auf einer ebenfalls sieben-
stufigen Skala, wie in unserer Arbeit, die wichtigsten Werte für Jugendliche 
darstellen. Dagegen rangiert der Wert der Konformität auch in der Shell-Studie 
zuletzt mit einem Mittelwert von 2.8 auf dem letzten Platz. Unsere Studie geht 
jedoch über diese dort dargestellten Zusammenhänge hinaus, indem sie eigens 
auf die Spezifika der Migrationssituation zielt.

Gleichwohl ist bei der Deutung dieser Daten Vorsicht geboten, da die Studie 
bei dieser Stichprobengröße keine Repräsentativität beanspruchen kann, we-
der für Deutsche noch für die türkische Migrantengruppe. Kritisch ist noch an-
zumerken, dass Forschungen zu bzw. über Migranten mit dem methodischen 
Problem der Konfundierung/Überlagerung von ethnischer Zugehörigkeit und 
sozialer Schicht konfrontiert sind: Häufig überschneiden sich hier Schichtzu-
gehörigkeit (z.B. Unterschicht) und ethnische Zugehörigkeit. Phänomene, die 
eventuell nur vor dem Hintergrund unterschiedlicher sozialer Zugehörigkeiten 
zu verstehen wären, werden dann unreflektiert ethnisiert. Ferner ist auch zu be-
denken, dass bei einer Begründung von Alltagshandlungen der Migranten mit 
einer starren Berufung auf deren Kultur zum einen das Faktum der Prozess-
haftigkeit, des Gewordenseins und der Veränderbarkeit von Kultur in Abrede 
gestellt bzw. latent unterstellt wird, dass Menschen nicht anders als ihre kultu-
rellen Vorgaben handeln könnten. Zum anderen wird aber dabei auch vielfach 
ignoriert, dass auch Handlungen der Akteure der Mehrheitsgesellschaft von 
kulturellen Skripts und Vorgaben durchzogen sein können.

Im Hinblick auf die Integrationspotenziale und Integrationsfähigkeit von 
(türkischen) Migranten hat sich in der Migrationsforschung der letzten zwan-
zig Jahre die Einsicht etabliert, dass der Integrationserfolg von Migranten nicht 
allein von ihnen abhängt, sondern in gleicher Weise von der Haltung der Mehr-
heitsgesellschaft, der Offenheit gegenüber Zuwanderern und der Durchlässig-
keit der sozialen Institutionen der Mehrheitsgesellschaft mit bestimmt wird. 
Deshalb ist für die weitere Forschung die Frage zu klären, inwieweit veränder-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN260

te Umgangsweisen innerhalb der Mehrheitsgesellschaft zu den ›typischen‹ 
migran tischen Lebensentwürfen und Werthaltungen beigetragen haben. Das 
sind Ergebnisse und offene Fragen, die jede werteplurale ›Kulturhauptstadt Eu-
ropas‹ tangieren. 

Methodenkritisch ist zu berücksichtigen, dass hier – als universal unter-
stellte – Werte vorgegeben wurden, nicht jedoch genuin kulturspezifische bzw. 
migrationsspezifische Werte eruiert worden sind. Es ist also implizit davon aus-
gegangen worden, dass die an Rokeach (1973) angelehnten Werte sich auch in 
besonderen Stichproben, wie etwa Migranten aus eher kollektivistischen Gesell-
schaften, wiederfinden. Jedoch ist generell bei Ergebnissen des Etic-Ansatzes 
in der Kulturpsychologie – wie auch in der vorliegenden Studie – dann Skepsis 
geboten, wenn mit ihm Ähnlichkeiten belegt werden sollen, weil davon ausge-
gangen wird, dass die Konstrukte äquivalente Bedeutungen haben und dieser 
Ansatz somit Unterschiede minimiert (vgl. Boehnke/Merkens 1994). Insofern 
werden vermutlich auch in unserer Studie die tatsächlichen Wertedivergenzen 
etwas unterschätzt. Darüber hinaus ist – wie generell bei dieser Form der Werte-
Forschung – methodisch durch die Vorgabe positiver Werte die ›Ja-Sage-Ten-
denz‹ der Befragten stets in Betracht zu ziehen.

Literatur

Berry, John W./Trimble, Joseph/Olmedo, Esteban (1986): Assessment of Accultu-
ration. In: Walter Lonner/John W. Berry (Hg.): Field methods in cross-cultural 
research. Newbury Park (CA), S. 291-324.

–/Kim, Uichol (1988): Acculturation and mental health. In: Pierre Dasen/John W. 
Berry/Norman Sartorius (Hg.): Health and cross-cultural psychology. London, 
S. 207-236.

–/Segall, Marshall H./Kagitcibasi, Cigdem (Hg.) (1997): Handbook of Cross-Cultu-
ral Psychology 3. Social Behavior and Applications. Boston (MA), S. 77-118.

Boehnke, Klaus/Merkens, Hans (1994): Methodologische Probleme des Ost-West-
Vergleichs am Beispiel der Wertforschung zu Kollektivismus und Individua-
lismus. In: Zeitschrift für Sozialisationsforschung und Erziehungssoziologie 
14, S. 212-226.

Bourhis, Richard u.a. (1997): Immigration und Multikulturalismus in Kanada: Die 
Entwicklung eines interaktiven Akkulturationsmodells. In: Amélie Mummen-
dey/Bernd Simon (Hg.): Identität und Verschiedenheit. Zur Sozialpsychologie 
der Identität in komplexen Gesellschaften. Bern, S. 63-108.

Bronfenbrenner, Urie (1981): Die Ökologie der menschlichen Entwicklung. Natür-
liche und geplante Experimente. Stuttgart.

Deutsche Shell (2003): Jugend 2002: Zwischen pragmatischem Idealismus und 
robustem Materialismus. Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 261

El-Menouar, Yasemin/Fritz, Martin (2009): Sozioökonomische Entwicklung und 
Wertvorstellungen in elf Regionen der Türkei. In: Kölner Zeitschrift für Sozio-
logie und Sozialpsychologie 61, S. 535-561.

Hermann, Dieter (2003): Werte und Kriminalität. Konzeption einer allgemeinen 
Kriminalitätstheorie. Wiesbaden.

Hofstede, Geert (1980): Culture’s Consequences: International differences in work 
related values. Beverly Hills.

Inglehart, Ronald (1989): Kultureller Umbruch. Wertewandel in der westlichen 
Welt. Frankfurt a.M.

Kalter, Frank/Granato, Nadia (2002): Demographic change, educational expansion 
and structural assimilation of immigrants. In: European Sociological Review 
18, S. 199-216.

Klages, Helmut/Hippler, Hans-Jürgen/Herbert, Willi (1995): Werte und Wandel. 
Ergebnisse und Methoden einer Forschungstradition. Frankfurt a.M.

Knafo, Ariel/ Schwartz, Shalom H. (2001): Value Socialization in Families of Isra-
eli-Born and Soviet-Born Adolescents in Israel. In: Journal of Cross-Cultural 
Psychology 32, H. 2, S.213-228.

Miethe, Terence D. (1985): The validity and reliability of value measurements. In: 
Journal of Psychology 119, S. 441-453.

Morgenroth, Olaf/Merkens, Hans (1997): Wirksamkeit familialer Umwelten türki-
scher Migranten in Deutschland. In: Bernhard Nauck/Ute Schönpflug (Hg.): 
Familien in verschiedenen Kulturen. Stuttgart, S. 303-323.

Öztoprak, Ümit (1997): Werteorientierung türkischer Jugendlicher im Generatio-
nen- und Kulturvergleich. In: Jürgen Reulecke (Hg.): Spagat mit Kopftuch. Es-
says zur Deutsch-Türkischen Sommerakademie. Hamburg, S. 418-455.

Parsons, Talcott (1980): Über den Begriff ›Commitments‹. In: Ders.: Zur Theorie 
der sozialen Interaktionsmedien. Opladen, S. 183-228.

Phinney, Jean S. (1998): Ethnic Identity in Adolescents and Adults. Review of Re-
search. In: Pamela Balls Organista/Kevin M. Chun/Gerardo Marin (Hg.): Rea-
dings in Ethnic Psychology. London, S. 73-100.

–/Ong, Anthony/Madden, Tanya (2000): Cultural Values and Intergenerational 
Value Discrepancies in Immigrant and Non-Immigrant Families. In: Child De-
velopment 71, S. 528-539.

Rokeach, Milton (1973): The nature of human values. New York.
Sackmann, Rosemarie (2001): Kollektive Identität, Assimilation und Integration. 

Arbeitspapier Nr. 20/2000 des Instituts für Interkulturelle und Internationale 
Studien der Universität Bremen. Bremen.

Schwartz, Shalom (1992): Universals in the structure and content of values: Theo-
retical advances and empirical tests in 20 countries. In: Advances in Experi-
mental Social Psychology 25, S. 1-65.

– (1993): Comparing Value Priorities across Nations. Invited Address at XXIV Con-
gress of the Interamerican Society of Psychology. July 1993. Santiago (Chile).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN262

Schrader, Achim/Nikles, Bruno/Griese, Hartmut (1979): Die zweite Generation. 
Sozialisation und Akkulturation ausländischer Kinder in der Bundesrepublik. 
Königstein/Ts.

Smith, Peter/Schwartz, Shalom (1997): Values. In: John W. Berry/Marshall Segall/
Cigdem Kagitcibasi (Hg.): Handbook of Cross-Cultural Psychology 3. Social 
Behavior and Applications. Boston (MA), S. 77-118.

Steinbach, Anja/Nauck, Bernhard (2005): Intergenerationale Transmission in Mi-
grantenfamilien. In: Urs Fuhrer/Haci-Halil Uslucan (Hg.): Familie, Akkultu-
ration und Erziehung. Stuttgart, S. 111-125.

Uslucan, Haci-Halil (2008). Die Parallelgesellschaft der Migrantencommunities 
in Deutschland: Fakt oder Fiktion? In: Erich H. Witte (Hg.): 23. Hamburger 
Symposium zur Methodologie der Sozialpsychologie. Schwerpunktthema: 
Werte. Lengerich, S. 276-298.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Topo-Graphie
Das Istanbul der deutsch-türkischen 
Gegenwar tsliteratur

Volker C. Dörr

Man mag die stetige Folge unstetiger methodischer Richtungswechsel, von 
methodologischen Turns also, die die Kulturwissenschaften und, vielleicht be-
sonders, die recht strömungsaffine germanistische Literaturwissenschaft sich 
selbst und ihrem Publikum in den letzten Jahrzehnten zugemutet haben, für 
reichlich desorientierend halten.1 Allerdings muss man dann auch zugestehen, 
dass gegenüber ideologischer Verhärtung, die meist die Kehrseite der (ja so-
wieso oft nur scheinbaren) Gewissheit der richtigen Richtung ausmacht, Des-
orientierung nicht das Schlechteste ist, was einem passieren kann. Man wird 
aber fragen dürfen, ob eigentlich die Metapher der allgemeinen, wenn nicht 
globalen, (Kehrt-)Wendung noch greift, wenn gar nicht jeder, ja nicht einmal 
die Mehrheit, der Fortschreitenden die Richtung wechselt, sondern bloß eini-
ge vom Mainstream abzweigen. Womöglich muss man gegenüber dem Begriff 
turn dieselben Vorbehalte anbringen wie gegenüber dem des Paradigmas, der 
deswegen, jedenfalls im strikte Sinne – und das ist derjenige Thomas S. Kuhns 
(1976: 10) –, häufig fehl am Platz ist, weil die meisten sogenannte Paradigmata 
weit entfernt davon sind, »allgemein anerkannte wissenschaftliche Leistungen 
[zu sein], die für eine gewisse Zeit einer Gemeinschaft von Fachleuten maßge-
bende Probleme und Lösungen liefern« – vor allem dann, wenn man beachtet, 
wie groß die Geltung des Prädikats ›allgemein‹ bei Kuhn ist, der mit »Gemein-
schaft von Fachleuten« eher ›die Astronomen‹ meint als die Mitglieder eines 
Graduiertenkollegs. Unter den Turns der Kulturwissenschaften2 verdient viel-
leicht allein deren erster, der Lingustic turn, diesen Ehrentitel wirklich – weil es 

1 | Für vielfältige Anregungen danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Kul-

turhauptstadt-Tagung – darunter besonders Deniz Göktürk (Berkeley), Rolf Parr (Duis-

burg/Essen) sowie Sonja Kmec und Dieter Heimböckel (Luxemburg).

2 | Vgl. dazu Bachmann-Medick 2006.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR264

sich um einen echten Paradigmenwechsel handelt. Jedenfalls fällt es auch den 
meisten, die sich nicht explizit auf Saussure und die Folgen berufen, schwer, 
noch einen mehr oder minder naiven Realismus zu vertreten, demzufolge Kul-
turwissenschaften es mit vorfindlichen Gegenständen zu tun hätten, denen 
gegenüber Sprache erst dann ins Spiel kommt, wenn es darum geht, sie (analy-
tisch) zu beschreiben.

Zu den einschlägigen Turns, und zwar zu denjenigen jüngeren Datums, 
zählt auch der sogenannte Spatial turn – von dem nicht immer ganz klar ist, 
wie er mit dem Topographical turn zusammenhängt (vgl. Bachmann-Medick 
2006: 284-328). Nun sind Orte, Plätze, Räume in der Literatur auch vor dieser 
Wendung Gegenstand literaturwissenschaftlicher Analysen gewesen. Aber für 
eines hat der oder haben die Turns Ableger oder Verästelungen des Linguistic 
turn, doch in hohem Maße sensibilisiert: dass Räume mit Gruppen vom Typ 
Race – Class – Gender eines gemeinsam haben: Auch Räume werden kaum als 
vorhandene von Literatur ›mimetisch‹ abgebildet, vielmehr von Texten – neben 
literarischen natürlich vor allem auch journalistischen oder Gebrauchstexten – 
erzeugt; denn nicht nur, wenn man nicht am Ort ist, sind für Urteile über den 
Ort textuelle Repräsentationen erheblich entscheidender als ›die‹ Realität am 
Ort selbst; auch in ›der‹ Realität eines Ortes spielt die Steuerung der Wahr-
nehmung durch mediale und dabei besonders auch textuelle Repräsentation 
eine gewichtige Rolle. Man muss nicht mit dem Ulysses in der Hand durch 
Dublin oder mit der einschlägigen Erzählung Thomas Manns durch Venedig 
spazieren, um einzusehen: Orte werden in doppeltem Sinn durch Topografie er-
zeugt – einmal in dem fast banalen, dass sie von topografischen Gegebenheiten 
konstituiert werden, zum anderen aber in dem Sinne, dass die von der Literatur 
erschriebenen Darstellungstopoi, wenn nicht Gemeinplätze, in nicht geringem 
Maße dazu neigen, in der Realität wiedergefunden zu werden – ob sie nun da 
›sind‹ oder nicht.

Wie die Großregion Luxemburg und das Ruhrgebiet ist die ›Europäische Kul-
turhauptstadt‹ Istanbul in einer gewissermaßen per se interkulturellen Situation 
angesiedelt oder genauer: sie wird dort angesiedelt. Anders als in den beiden 
anderen Fällen betrifft dies, bezogen auf den deutschsprachigen Raum, nicht 
Phänomene der kulturellen Binnendifferenzierung, sondern vielmehr der in-
terkulturellen Relationierung. Sie resultieren aus der womöglich wesentlichs-
ten Quelle moderner Interkulturalitätserfahrungen: der (Arbeits-)Migration 
und den von ihr ausgelösten interkulturellen Prozessen, und diese werden in 
Deutschland generell, nicht nur aus demografischen Gründen, vor allem als 
deutsch-türkisches Phänomen wahrgenommen und nicht zuletzt in Literatur  
reflektiert. Dass Istanbul auch in der deutsch-türkischen Gegenwartsliteratur, 
also aktueller deutschsprachiger Literatur von Autorinnen und Autoren mit ei-
nem, wie man so schön sagt, türkischen Migrationshintergrund, eine promi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 265

nente Rolle spielt – und zwar als Ort der Handlung wie als Topos –, ist unmit-
telbar einsichtig; jedenfalls dann, wenn es sich – was allerdings alles andere als 
selbstverständlich oder gar notwendig ist – bei der sogenannten Migrantenli-
teratur auch um Migrationsliteratur, also um Literatur mit dem Thema Mig-
ration, handelt. Zu sehr drängen sich schon dem mäßig vorbelasteten Leser 
Assoziationen auf, die strukturell dem Thema Migration zu nahe stehen, als 
dass deren Potential ungenutzt bleiben dürfte. Istanbul ist der liminale (Brü-
cken-)Ort schlechthin, weil die Stadt buchstäblich auf der Grenze zwischen 
Asien und Europa und damit der Bildbereiche ›Orient‹ und ›Okzident‹ liegt. 
Zugleich erscheint er als Ort der Transgression, des Übergangs auf Reisen von 
Herkunftsorten, die oft paradigmatischerweise in Anatolien liegen, in den eu-
ropäischen Westen, z.B. eben nach Deutschland. Zudem kann eine mindestens 
rudimentäre topografische Kenntnis beim Leser vorausgesetzt und aufgerufen 
werden – in einem Maße, das dem der europäischen Metropolen London und 
Paris mindestens nahekommt und dasjenige ›orientalischer‹ Metropolen wie 
Teheran oder Bagdad weit überschreitet. Kurz: Istanbul ist eine (Land-)Marke, 
mit der sich literarisch arbeiten lässt – ebenso wie marketingtechnisch.

›Europäische Kulturhauptstädte‹ werden naturgemäß auch als (Kurz-)Reise-
ziele vermarktet. Wenige Tage vor Beginn des Kulturhauptstadt-Jahres, am 12. 
Dezember 2009, empfiehlt der Online-Auftritt der Tageszeitung Die Welt ei-
nen Besuch Istanbuls, »noch bevor die Kulturhauptstadt 2010 von Touristen 
gestürmt wird« (Petersen 2009). Wie bereits mindestens dreimal zuvor in den 
Jahren 2008 und 20093 – zweimal im Reise-, einmal im Sportteil – wird Is-
tanbul dabei im engeren technischen Sinne emblematisch gefasst. Als jeweils 
erstes Bild der Stadt und fast ausnahmslos erstes Bild überhaupt (nur im Falle 
des Fußball-Artikels wird zunächst der eigentliche Gegenstand, Fabian Ernst, 
präsentiert) erscheint eine pittoreske Abbildung der Ortaköy-Moschee am Bos-
porus-Ufer, mit Möwen in Untersicht im Vorder- und der 1973 eröffneten ersten 
Brücke über den Bosporus, der Boğaziçi Köprüsü, im Hintergrund. Die Inscriptio 
und die Subscriptio lauten in allen Fällen identisch. Das Bild ist (in grammatisch 
falscher Interpunktion) überschrieben mit »Der Mythos des Bosporus’«, un-
ter ihm findet sich die Ausweitung zum allgemeingültigen Sinnspruch: »Der 
Bosporus teilt Istanbul in zwei Hälften, er spaltet Europa und Asien und ist 
ein Grund für die Hin- und Hergerissenheit zwischen westlichen und östlichen 
Kulturkreisen vieler Istanbuler.« (Petersen 2009)

3 | Vgl. http://www.welt.de/reise/article2554280/Der-Mythos-des-Bosporus.html [Oktober 

2011], http://www.welt.de/reise/article2553788/Istanbul-ist-fuer-Besucher-keine-leichte-

Kost.html [Oktober 2011], http://www.welt.de/sport/fussball/article4912365/Fabian-Ernst-

hat-sein-Glueck-am-Bosporus-gefunden.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR266

Von der behaupteten anthropologischen Merkwürdigkeit, dass eine Meeren-
ge hier den Grund für eine mentale Befindlichkeit liefert, soll einmal abgesehen 
werden. Viel bemerkenswerter scheint doch das hier aufgerufene Übliche: Die 
Befindlichkeit ist eine geradezu prototypische ›Hin- und Hergerissenheit zwi-
schen westlichen und östlichen Kulturkreisen‹, zwischen Okzident und Orient, 
und Istanbul erscheint als Stadt am Bosporus, der die Stadt ebenso teilt, wie er 
Europa von Asien abgrenzt (dass er Europa und Asien ›spaltet‹, darf wohl be-
zweifelt werden, und auch was dasjenige wäre, das in Europa und Asien (auf-)
gespalten würde, erschließt sich nicht intuitiv). Die Brücke verbleibt buchstäb-
lich im Hintergrund der Pictura; präsent ist sie damit allemal. Gleiches gilt für 
den Gegensatz, wenn nicht Widerspruch, zwischen Tradition und Moderne, der 
hier durch Moschee und Hängebrücke ins Bild gefasst wird.

Dass diese Bildbereiche aufgerufen werden, ist ein älteres Phänomen. Wer 
als Bildungsbürger oder Bildungsreisender wissen will, was er von einer Stadt 
zu denken hat, greift seit jeher zum Baedeker (oder er tat es vor der Erfindung 
von Wikipedia). Im Baedeker-Band zu Istanbul aus dem Jahre 1997 jedenfalls 
heißt es: 

Byzanz – Konstantinopel – Istanbul sind die Namen jener Stadt, in der sich Morgenland 

und Abendland begegnen. […] Die Metropole am Bosporus ist heute mit mehr als 12 

Millionen Einwohnern die größte Stadt der Türkei. […] Zwar hat Istanbul nach dem Zerfall 

des Osmanischen Reiches seine Funktion als Hauptstadt verloren, dennoch ist die Stadt 

am Goldenen Horn nach wie vor der ›Nabel der (islamischen) Welt‹. […] Istanbul fühlt 

sich einerseits dem Westen zugehörig, ist aber andererseits noch stark der muslimi-

schen Strenge verhaftet. Als Reisender aus Mitteleuropa fühlt man sich hier erstmals so 

richtig im Orient, andererseits, wenn man aus Asien nach Westen zurückkehrt, hat man 

den Eindruck, wieder daheim im alten Europa zu sein. Istanbul ist ein Erlebnis an sich. 

Wer einmal von der Serailspitze oder vom Galataturm das überwältigende Panorama mit 

Bosporuseinfahrt und Goldenem Horn genossen hat, aus dem sich die Silhouetten von 

Moscheen herausheben, wird Giacomo Casanova verstehen können, der behauptete, 

nirgendwo auf der Welt gebe es etwas Schöneres. (Linde 1997: 6f.)

Hier sind alle Ingredienzen versammelt: Serail und Moscheen und der Bos-
porus als Grenze zwischen Europa und einem ›richtigen‹ »Orient«, der vor 
allem eines ist: »muslimisch«. Man könnte hier geradezu eine Vorurteilsana-
lyse im Gefolge von Edward Saids Konzept des Orientalism vornehmen: etwa 
indem man auf die implizite Temporalität des Fortschritts hinweist, die in der 
Gegenüberstellung »dem Westen zugehörig« versus »noch stark der muslimi-
schen Strenge verhaftet« liegt. Aber hier soll es ja nicht um die Imagologie von 
Reiseführern gehen, sondern um literarische Topografien im engeren Sinne. 
Und auch hier spielt die Engführung von Okzident und Fortschritt keine gerin-
ge Rolle. Erwartbar ist nun, dass auch literarische Repräsentationen der Stadt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 267

Istanbul mit diesen Topoi arbeiten; ebenso erwartbar aber ist auch, dass sie sie 
nicht nur zitieren, sondern sie womöglich (kritisch) unterlaufen.

Die Brücke vom Goldenen Horn, Emine Sevgi Özdamars zweiter Roman, nach 
ihrem viel beachteten Debüt Das Leben ist eine Karawanserei, hat zwei Türen, aus 
einer kam ich rein, aus der anderen ging ich raus (1992), aus dem Jahre 1998, trägt 
den Verweis auf Istanbul bereits im Titel – und das, obwohl die Handlung zum 
großen Teil nicht dort, sondern in Anatolien auf der einen, in Berlin auf der an-
deren Seite angesiedelt ist. Özdamar, die 1946 in der Türkei geboren wurde und 
dort auch aufgewachsen ist, erzählt hier von einem Leben, das gewisse Ähn-
lichkeiten mit ihrem eigenen hat (was naturgemäß immer wieder zu biografis-
tischen Fehlschlüssen verleitet): Erzählt wird, aus der Ich-Perspektive, wie eine 
junge Frau im Jahre 1966 im Alter von 18 Jahren nach West-Berlin kommt, um 
dort bei Telefunken zu arbeiten; erzählt wird einerseits von ›typischen‹ Migran-
tinnen-Erfahrungen, die von entfremdeter Arbeit, von der Entwurzelung, von 
klimatischer und sozialer Kälte, von der (Un-)Möglichkeit eine fremde Spra-
che zu lernen (Weber 2009: 255-268) geprägt sind. Erzählt wird andererseits 
aber auch, wohl weniger typisch, die Bildungsgeschichte eines marxistischen 
Bewusstseins ebenso wie die Geschichte einer Liebe zum Theater – und von er-
wachender weiblicher Sexualität. Erzählt wird nicht zuletzt der unabschließbare 
Prozess des »Entwerfens und Verwerfens von Identitätsmodellen« (Viehöver 
2002: 346).4

Brücken-Metaphern, wie sie der Roman im Titel führt, sind verführerisch, 
besonders im Kontext der Transkulturalität.5 Es ist also alles andere als überra-
schend, dass Özdamars Roman, so etwa von der Literaturkritik, auch auf eine 
Polarität von Orient und Okzident hin gelesen worden ist, die dann so gedeutet 
worden ist, dass sie in der Topografie Istanbuls verortet und in der Protagonis-
tin, als einer Grenzgängerin zwischen beiden Welten, verkörpert werde (vgl. 
Fessmann 1998). Und nur allzu leicht unterläuft es dann, dass die Brücke vom 
Goldenen Horn, die dem Roman ihren Namen geliehen hat, als topografischer 
Garant dieser Verbindung gedeutet wird (vgl. Brandt 1998; Schütte 1998).6 Aber: 
Die Brücke vom Goldenen Horn steht auf beiden Seiten in Europa.

Von solchen allzu schönen Deutungen der Brückenmetapher abgesehen, 
ist aber nun interessant, wie das Istanbul dargestellt wird, in das die Prota-

4 | Zusammen mit Das Leben ist eine Karawanserei formier t sich zudem eine »Ge-

schichte krisenhafter Übergänge zwischen zwei medialen Modi der Welter fahrung und 

Selbstvergewisserung: einem vornehmlich durch orale Traditionen geprägten Modus 

und einem anderen, primär schrif tlich vermittelten Modus« (Viehöver 2002: 348).

5 | Vgl. zur Kritik an der Metaphorik Adelson 2006; Jordan 2006: 490; Göktürk 2010: 

182-185.

6 | Vgl. dagegen den korrekten Hinweis bei Fessmann 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR268

gonistin von Berlin aus zurückkehrt: »Als es wieder anfing zu schneien, war 
mein Vertrag mit der Radiofabrik abgelaufen, wir alle bekamen von der Fab-
rik eine gebratene Weihnachtsgans. Ich kaufte mir Fahrkarten und fuhr mit 
der deutschen Gans von Berlin nach Istanbul.« (Özdamar 2002: 103) Zunächst 
gestaltet sich alles, wie erwartet, weil prototypisch: Kontrastiv wirkt vor allem 
die Geschwindigkeits differenz, mit allen daran hängenden Implikationen eines 
Modernitätsgefälles: 

Ich schob die Luft vor mir her, meine Bewegungen kamen mir so langsam vor, die Bewe-

gungen aller Menschen. […] Esel, Lastträger, Autos, Schif fe, Möwen, Menschen, alles 

bewegte sich, aber es kam mir alles viel langsamer vor als die Bewegungen in Berlin. 

[…] Am Abend, als die Straßenlampen angingen, fragte ich: ›Mutter, ist Istanbul dunkler 

geworden?‹ – ›Nein, meine Tochter, Istanbul hatte immer dieses Licht, deine Augen sind 

an deutsches Licht gewöhnt.‹ (Ebd.: 106f.)

Das sieht auf den ersten Blick verführerisch orientalisch aus: »Man roch schei-
ßende Pferde« in Istanbul, während in Berlin die Moderne tost und braust – 
eine Moderne, die das beobachtende Subjekt seiner eigenen vormodernen 
Herkunft entfremdet, wobei diese Herkunft selbst ohne Veränderung identisch 
bleibt: »Istanbul hatte immer dieses Licht«. Beschleunigung (und damit techni-
scher Fortschritt) scheinen demgegenüber nur mit Hilfe von (kulturellen) Im-
porten möglich: »Mein Vater«, so geht es an der zitierten Stelle weiter, »hatte 
ein Pontiac-Auto. ›Du hast Sehnsucht nach Istanbul‹, sagte er, ›ich fahre dich 
ein bißchen spazieren!‹« (Ebd.: 107) Bemerkenswert ist hier zudem, dass die 
Beschleunigung nicht nur an das aus den USA importierte Auto, sondern auch 
an die väterliche Verfügungsgewalt gekoppelt ist: Nicht »wir fahren«, sondern 
»ich fahre dich […] spazieren«, sagt der strafende Vater. Fortschritt, als dessen 
Emblem der im deutschen Kontext einschlägigste Gegenstand: das Automobil, 
eingesetzt wird, erscheint doppelt oktroyiert: von außen und oben.

Es ist zwar nicht ganz unproblematisch, den Roman Die Brücke vom Golde-
nen Horn als Fortsetzung von Özdamars Erstling, dem Karawanserei-Roman, 
zu lesen; vor allem muss dabei die Falle des Biografismus umgangen werden, 
denn der Konnex besteht definitiv nicht in dem so naheliegenden scheinbaren 
Faktum, dass beide Bücher verschiedene Stationen aus dem Leben der Autorin 
erzählen. Es ist aber nicht unmöglich, jedenfalls (chrono-)logisch nicht, beide 
Texte so zu lesen, dass sie verschiedene Stationen aus dem Leben derselben 
Protagonistin erzählen. Mindestens bestehen intertextuelle Bezüge: Ein Auto der 
auch in Istanbul wohl nicht eben häufigen Marke Pontiac fährt der Vater auch 
im Karawanserei-Roman (vgl. Özdamar 1994: 367). Dieser Roman, der von »Mi-
gration innerhalb der Türkei« erzählt (Konuk 1997: 145), arbeitet stark mit einer 
Binnendifferenzierung zwischen Istanbul und der übrigen Türkei, indem er 
auf einen gewissermaßen innertürkischen Orientalismus hinweist: etwa wenn 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 269

die Protagonistin für ihre Istanbuler Lehrerin eine »Kurdin aus Anatolien mit 
Schwanz am Arsch« ist (ebd.: 68). Dort, im Karawanserei-Roman, ist das Auto-
mobil von Beginn an weniger mit dem Moment des technischen Fortschritts 
oder der Beschleunigung,7 eher mit demjenigen des ökonomischen Aufstiegs, 
vor allem aber mit dem Film verbunden: 

Ich schaute aus dem Fenster raus, da sah ich Chevrolet. Sein Fahrer wartete, dann 

kam ein anderer Mann mit einem Hut und meine Mutter sagte: »Ein Mann wie Humprey 

Pockart«. Der Humprey Pockart und mein Vater Erol Flayn haben sich begrüßt und sich 

im gleichen Moment Feuer gegeben. (Ebd.: 28)

Kommen wir noch einmal zurück zum eben zitierten oppositiven Moment der 
langsamen Bewegung; dieses nämlich erscheint noch an einer anderen Stelle, im 
zweiten Teil des Romans, der genauso betitelt ist wie das ganze Buch: »Die Brücke 
vom Goldenen Horn«. Und dort wird auch, für die geografisch vielleicht weniger 
Sattelfesten unter den Lesern, eindeutig geklärt, was genau denn nun die titelge-
bende Brücke verbindet: »Ich lief in Richtung der Brücke vom Goldenen Horn, 
die die beiden europäischen Teile von Istanbul verbindet. Die Männer kratzten 
sich wie früher auf den Straßen zwischen den Beinen.« Und dann folgt die Be-
schreibung eines Settings, in der bilderbuchhaft Maritimes und Orientalisches, 
oder gar Orientalistisches, aufs Plakativste zusammenkommen: Da begegnen in 
der Sonne leuchtende Schiffe und ihre Sirenen ebenso wie Möwen mit »weißen 
Flügeln«; hinzu gesellen sich, auf der Brücke, Straßenhunde, Esel, schreiende 
Straßenverkäufer sowie »kleine Kinder oder alte Männer«, die »auf ihren Rücken 
aus der ottomanischen Zeit übriggebliebene Wasserkanister» tragen. Die Erzäh-
lerin nun verortet sich selbst in diesem pittoresken Genrebild, indem sie auf das 
Moment der Medialität aufmerksam macht: »Als ich auf der Brücke entlang lief, 
kam es mir vor, als müßte ich mit meinen Händen die Luft vor mir herschie-
ben. Alles bewegte sich sehr langsam, wie in einem zu stark belichteten, alten 
Slow-motion-Film.« (Özdamar 2002: 187) Hier kehrt die Metapher des Luft-vor-
sich-Herschiebens als Vergleich wieder, und eines wird dabei recht anschaulich: 
Die Wahrnehmung der Szenerie wird als medial überformt, weil einem medialen 
Effekt ähnlich, ausgestellt,8 das heißt: dieser Orient wird als orientalistisch, als 

7 | Angefügt werden könnte auch, dass die genannten Marken, Pontiac und Chevro-

let, eher entspanntere Fortbewegung assoziieren: Highway Cruising. Damit wird das 

amerikanisier te Moment des technischen For tschritts bildlich-dekonstruktiv wieder 

unterlaufen.

8 | In einer Erzählung aus dem Band Der Hof im Spiegel ist es der Bildbereich des 

Theaters, der die Brücke als medial überformten Ort ausweist: »Jahrhundertelang bau-

ten die Ottomanen keine Brücke zwischen den beiden europäischen Teilen Istanbuls, 

weil im einen Teil Moslems und im anderen Juden, Griechen und Armenier lebten. Nur 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR270

durch Medien konstituierter Wahrnehmungsinhalt vorgeführt, und diese Medien 
sind wesentlich ›okzidental‹ – denn eines macht der Terminus Slow motion deut-
lich: die amerikanische Prägung des Mediums Kinofilm.9 

Allerdings wird der Film durchaus nicht nur als amerikanisches Medium 
präsentiert. Vielmehr ist er Effekt einer Überblendungs- (oder auch: Palimp-
sest-)Technik: 

[…] wenn wir aus der Cinemathek herauskamen, sahen die Menschen, die sich vor dem 

Kino auf der Straße versammelten, so aus, als ob sie zu einer Totenfeier gekommen 

wären. Die Revolutionsgeschichten in den Filmen spielten auf den russischen Straßen, 

und wir als Zuschauer standen dann auch lange auf der Straße vor dem Kino, so als ob 

die Istanbuler Straßen die verlängerten Revolutionsstraßen aus den russischen Filmen 

wären. (Özdamar 2002: 215) 

Dieses Mittel der Überblendung wird geradezu explizit gemacht in einer Erzäh-
lung Özdamars mit dem Titel Mein Istanbul: 

Jetzt stehe ich wieder hier und schaue die Gesichter der Menschen an, die an mir vor-

beilaufen. Es sah aus, als liefen Filme aus ganz verschiedenen Ländern dieser Welt 

übereinander. Humphrey Bogart spricht mit einer arabischen Frau, fragt sie nach der 

Uhrzeit. Eine russische Hure spricht mit einem Mann, der sich wie Woody Allen bewegt. 

(Özdamar 2001: 74)

Die enge Verklammerung mit dem Medium Film jedenfalls stellt die Medialität 
des nur vorgeblich Beschriebenen, scheinbar mimetisch Abgebildeten, deutlich 
aus. Sie wird gestützt durch Verweise auf andere Medien, etwa Zeitungen, wenn 
die Protagonistin in den Tagen der Militärherrschaft auf das »Meer« schaut, 
»in dem seit Tagen so viele Haifische schwammen, daß die Zeitungen darüber 
berichtet hatten«. (Özdamar 2002: 310)

Häufig ist die Protagonistin, deren Eltern auf der asiatischen Seite Istanbuls 
leben und deren eigenes Leben sich in entscheidenden Teilen im europäischen 

Fischerboote fuhren die Menschen hin und her. Der Sultan Mahmut II. (1808-1836) 

wollte endlich Moslems und Nicht-Moslems in Istanbul zusammenbringen und ließ die 

berühmte Brücke bauen. Als sie fer tiggestellt war, schlugen die Fischer mit Stöcken 

gegen die Brücke, weil sie ihnen die Arbeit weggenommen hatte. Die Brücke wurde 

wie eine Bühne: Juden, Türken, Griechen, Araber, Albaner, Armenier, Europäer, Perser, 

Tscherkessen, Frauen, Männer, Pferde, Esel, Kühe, Hühner, Kamele, alle liefen über die-

se Brücke. « (Özdamar 2001: 71).

9 | Die Galata-Brücke über das Goldene Horn spielt eine prominente Rolle in dem frü-

hen Kurzfilm Constantinople – Panorama de la Corne D’Or des Lumière-Mitarbeiters 

Alexandre Promio aus dem Jahre 1897 (vgl. Göktürk 2010: 178f.). Zur frühen Geschich-Zur frühen Geschich-

te des Kinos in Istanbul vgl. Erdo an 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 271

Teil abspielt, selbst mit dem Schiff unterwegs, so dass ihre Identität geradezu 
mit dem maritimen Transit verschränkt erscheint: 

Das Schif f befand sich gerade in der Mitte zwischen dem asiatischen und europäischen 

Istanbul. Die Schauspielerin kam aus meinem Körper heraus, vor sich her schob sie ei-

nen Mann und ein Kind und warf sie vom Schif f ins Marmara-Meer. Dann kam sie zurück 

und ging wieder in mich hinein. (Ebd.: 193f.) 

Indem die Ich-Erzählerin einerseits über die Brücke vom Goldenen Horn »zwi-
schen den Vierteln der ihrerseits zumindest zweigeteilt erscheinenden euro-
päischen Hälfte der Stadt« wie auch andererseits mit der Fähre zwischen dem 
europäischen und dem asiatischen Teil der Stadt »oszilliert, […] eröffnet sich 
gleichzeitig ein Raum wandelbarer Identifikationen«, womit zugleich das Mo-
dell des Entwicklungsromans unterminiert wird: weil die Protagonistin an kein 
Ziel kommt (Bonner 2009: 130 u. 133).

Der ›Orient‹ hingegen ist ein Orient wie im Film – oder wie er im Buche 
steht. Dabei erscheint die titelgebende Brücke selbst überhaupt weniger als ver-
bindendes Medium denn vielmehr als ihrerseits dem Meer verbunden: 

Die langen Schatten der Menschen, die über die Brücke vom Goldenen Horn liefen, fie-

len von beiden Seiten der Brücke auf die Schif fe und liefen an deren weißen Körpern 

entlang. Manchmal fiel auch der Schatten eines Straßenhundes oder eines Esels dort-

hin, schwarz auf weiß. Nach dem letzten Schif f f ielen die Schatten der Menschen und 

Tiere ins Meer und liefen dort weiter. (Ebd.: 187)

Dass die Schatten innerhalb des topografischen Setting ›schwarz auf weiß‹ fal-
len, macht darauf aufmerksam, dass es sich im Wortsinne um Topo-Graphie 
handelt: um mediale Vermittlung des Ortes im Medium der Schrift.

Als es wegen fortgesetzter Durchsuchungen in Istanbul zu gefährlich wird, 
politisch subversive Medien zu besitzen, wirft der Vater der Protagonistin in 
seiner Ratlosigkeit die russischen Revolutionsfilme ins Meer. 

Viele Menschen machten es wie er und schmissen in der Nacht Säcke voller linker Bü-

cher ins Marmara-Meer […]. In diesen Tagen fuhren Schif fe und Fischerboote auf dem 

Meer zwischen Marx-, Engels-, Lenin-, Mao- und Che Guevara-Büchern […]. (Ebd.: 316) 

Das Meer wird hier bildlich als genau das Büchermeer ausgestellt, das es, wegen 
der grafischen ›Natur‹ des Topografischen, per se ist.

Die Brücke hingegen, nach der das Buch benannt ist, verbindet weniger 
zwei Landhälften (schon gar nicht Orient und Okzident), als dass sie Land und 
Meer und zugleich den Text mit seiner eigenen Medialität verbindet. »Zwischen 
Asien und Europa« nämlich, so steht es in Özdamars Roman, »gab es damals, 
1967, noch keine Brücke. Das Meer trennte die beiden Seiten […]« – und zwar 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR272

geografisch strikt: »Die asiatische und die europäische Seite in Istanbul waren 
zwei verschiedene Länder.« (Ebd.: 222) Also wird hier das genaue Gegenteil 
einer Situation des Brückenschlags zwischen Europa und Asien beschrieben, 
den der Titel für einige suggeriert und auf den dann die Protagonisten (und mit 
ihr die Autorin) verpflichtet wird. Zwischen Asien und Europa konstruiert der 
Roman eine strikte Dichotomie, die auf den ersten Blick verführerisch nach Ori-
entalismus aussieht. Aber die beschriebene Szenerie mit den pittoresken, ›ty-
pisch‹ orientalischen Zutaten Straßenhunde, Esel, schreiende Straßenverkäufer 
spielt sich zwar auf der Brücke ab, aber die liegt eben in Europa. Das heißt, die 
Dichotomie Asien – Europa wird vom Roman selbst im strikt technischen Sinne 
dekonstruiert, indem gezeigt wird, dass das Ausgeschlossene, Asien, auf der 
hierarchisch höher bewerteten Seite eingeschlossen bleibt: Asien ist in Europa. 
Und dieses Verfahren ist natürlich poetisch erheblich souveräner – allein weil 
origineller – als ein Versuch, Asien zu europäisieren, indem gezeigt würde, dass 
der ›europäische‹ Fortschritt auch in ›Asien‹ anzutreffen ist.10

Was auch immer man gegen Edward Saids Konzept des Orientalism im De-
tail einwenden mag, eine Erkenntnis wird man kaum bestreiten wollen: dass 
die in den westlichen Diskursen sich vor allem im kolonialistischen 19. Jahr-
hundert beschleunigt vollziehende Entdeckung ›des‹ Orients vordringlich eine 
Konstruktionsleistung gewesen ist – mit dem Ziel weniger der Kenntnis des 
Anderen (dann hätte man eben schnell bemerkt, dass die Hypostasierung eines 
homogenen Gegenstands Orient vor allem erkenntnishindernd wirkt) als viel-
mehr der Selbsterkenntnis. Wenn also wie im Falle der Romane Özdamars die 
Dichotomie Orient – Okzident dekonstruktiv subvertiert wird, dann vollzieht 
sich genau eine solche epistemologisch produktive Desorientierung, wie ich sie 
am Anfang als heilsam vorgestellt habe.

10 | Ottmar Ette hingegen hebt stärker auf die Bewegung der Protagonisten, die sich mit 

dem Schif f zwischen den beiden Stadtteilen, dem europäischen und dem asiatischen, 

vollzieht, ab und verbindet sie mit der filmischen Überblendtechnik des Erzählens. Da-

durch aber bleibt, analog zu vielen Konzeptualisierungen von Hybridität, die Identität 

der beiden Seiten intakt, und das Besondere liegt im hier transitorischen Dazwischen. 

Auf diese Weise werde »der Zwischenraum zwischen den Kontinenten und Stadtteilen 

zu einem Bewegungs-Raum, der von einem unablässigen Hin und Her er füllt wird«. Nicht 

ganz deutlich wird allerdings, inwiefern die »Überblendtechnik des Ineinanderschrei-

bens […] vor Augen [führt], daß die europäische […] Seite Istanbuls nicht ohne die asia-

tische, West-Berlin nicht ohne Ost-Berlin, Berlin nicht ohne Istanbul und Deutschland 

nicht ohne die Türkei gedacht werden können« (Ette 2005: 194) – außer in dem basalen 

Sinne, dass Identität nicht ohne Nicht-Identität zu denken ist und dass es ohne Anderes 

kein Eines gibt. Als abgegrenzte Identitäten bleiben die Räume intakt und identisch, 

»transkulturell« ist nur die »Durchquerung«, nicht das jeweils Durchquerte (ebd.: 198).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 273

Eine kleine Nebenrolle spielt Istanbul auch in Yadé Karas Erfolgsroman Se-
lam Berlin, der schon durch seinen Titel freilich an einem anderen Ort situiert 
wird, an dem er dann auch tatsächlich hauptsächlich spielt. Der Protagonist und 
Ich-Erzähler Hasan Kazan ist zwar, nach eigener Aussage, ein »Kreuzberger, 
der sich voller Neugier und Saft im Sack auf das Leben stürzt[ ]« (Kara 2003: 5), 
aufgewachsen aber ist er teilweise in Istanbul. Von seinem Vater berichtet er: 

Baba verstand mich nicht. Kein Wunder, das hat er selten getan. Baba war gegen mei-

nen Berlin-Besuch. Er dachte immer noch, daß ich im Westen meine Wurzeln, Kultur und 

Tradition verliere; daß ich so enden würde wie die Kif fer, Säufer und Punks vom Bahnhof 

Zoo, mit Hund und Pulle Bier. Deshalb hatte er mich und Ediz [den Bruder des Erzählers] 

nach der Grundschule in Berlin auf die deutsche Schule in Istanbul geschickt. Baba 

hatte gehoff t, daß wir dor t vom westlichen Einfluß verschont bleiben. Und unsere Iden-

tität als Türken, Kleinasiaten und Moslems bewahren und respektvoll in einer heilen 

Gesellschaft aufwachsen werden. (Ebd.: 28)

Das Istanbul-Bild des Vaters, wie der Mutter, wird vom Erzähler als nicht nur 
konservativ, sondern geradezu rückständig charakterisiert; obendrein, das sagt 
der Erzähler aber nicht, ist es auch recht klischeelastig: 

Für Baba und Mama war Istanbul immer noch die Stadt der glitzernden Lichter, Tavernas 

und Open-air-Kinos, wo Moslems, Christen und Juden nebeneinander lebten. Eine Stadt 

auf zwei Kontinenten, sieben Hügeln und mit einer Million Einwohner. 

[…] Baba sagte immer: »Istanbul ist wie eine alt gewordene Odaliske, die unter ih-

rer faltigen Haut die Züge einer einstigen Schönheit trägt.« Nun, daran hatte ich keine 

Zweifel. (Ebd.: 11)

Zweifel hat hingegen der Leser, ob der durchaus als sanfter Nationalist vorge-
stellte Vater Hasans tatsächlich meint, Istanbul sei europäischen oder kaukasi-
schen Ursprungs, wenn er es als »Odaliske« bezeichnet – oder ob hier, wie an 
nebenbei bemerkt unzähligen anderen Stellen des Romans, die Autorin geirrt 
und das Lektorat gefehlt hat.

Der nostalgisch verklärten Sicht seiner Eltern, die sich ins Nachtleben stürz-
ten und dabei eine »magische Stadt [erlebten]«, setzt Hasan einen anscheinend 
schonungslosen Blick auf eine Realität entgegen, die aber eine scheinbare bleibt, 
weil sie ebenso klischeehaft ist – es sind lediglich andere Klischees: 

Aber dieses Istanbul gab es nicht mehr. Jetzt lebten zwölf Millionen Menschen hier. Es 

war bombastisch. Es war chaotisch. Es war ätzend, hier zu leben. Ich konnte nie in Ruhe 

durch die Stadt spazierengehen, ohne Angst zu haben, daß ich überfahren, überrumpelt 

werde. […] Die Stadt war wie eine vergewaltigte Mätresse, die dem ganzen Chaos mit 

letzter Kraft und Schönheit zu trotzen suchte. […] In Istanbul vorwärtszukommen hieß, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR274

zwei Schritte rückwärts zu denken. Nichts lief nach Routine, Plan oder Regeln. Jeden Tag 

mußte ich mich neu auf verspätete Busse, ausgefallenen Strom, kaputte Telefonzellen 

und Streiks einstellen. (Ebd.: 11f.)

Immerhin ermöglicht die Verschiebung des etwas verunglückten Vergleichs 
Istanbuls mit einer »alt gewordenen Odaliske« zur »vergewaltigten Mätresse« 
eine postkolonialistische Gender-Lektüre in dem Sinne, dass hier im Bild vorge-
führt wird, wie das Kolonisierte als Weibliches, das der männlichen Macht zur 
Verfügung steht, gedacht wird (vgl. Zantop 1999: 64-86). Was sich hier generell 
artikuliert, ist aber keine tiefere Kenntnis realer Topografie oder gar der Blick 
eines postkolonialen Subjekts (verdoppelt wird ja vielmehr der männliche Blick 
des Kolonisierers), sondern die mehr als gängige exotistische Dichotomisierung 
von Großstädten in Entwicklungs- oder Schwellenländern: mehr oder minder 
vergangene Schönheit vs. Verkehrskollaps, Multikulti-Vielfalt (und ich meine 
wirklich ›Multikulti‹) versus eine als berechtigt vorgestellte Angst vor körper-
licher Beeinträchtigung – all das kennt man, weil es etwa zum Kitzel der Pau-
schalreise in exotische Gegenden dazugehört. Wenn man wohlwollend lesen 
wollte, könnte man vermuten, dass hier das schematische Denken des Protago-
nisten ausgestellt würde. Zu diesem Wohlwollen gibt es aber wenig Anlass und 
noch weniger Grund; zu befürchten ist, dass das hier ausgestellte schematische 
Denken dasjenige der Autorin ist: weil das Buch insgesamt so plakativ gestrickt 
und handwerklich schlicht gemacht ist, denn nicht nur das Berlin des Textes ist, 
wenig originell, »aus den Bildern eines erweiterten Szenereiseführers gebaut« 
und besteht aus den »sattsam bekannten Plätzen« (Oetter 2003); für sein Is-
tanbul gilt Ähnliches, auch wenn »Szenereiseführer« hier nicht ganz treffend 
wäre.

Eine weitere Beschreibung der ›modernen‹ Realität Istanbuls folgt der zi-
tierten Stelle, an der von des Vaters vergeblichem Hoffen auf eine Konservier-
barkeit der kollektiven »Identität als Türken, Kleinasiaten und Moslems« er-
zählt wird: 

Doch Baba hatte eins dabei übersehen. Der Westen hatte sich schon heimlich in die 

Köpfe der Istanbuler eingeschlichen. Die Leute schauten Dallas, die Frauen liefen blon-

dier t herum, und die Kids trafen sich bei McDonald’s, und alle wollten später nach Ame-

rika gehen. (Kara 2003: 28f.)

Hier vollzieht sich so etwas wie eine Dekonstruktion der Orient-Okzident-Di-
chotomie, allerdings in der erwartbaren Richtung und damit anders herum als 
bei Özdamar: Hier taucht der Okzident im Orient wieder auf. Erwartbar und 
entsprechend unoriginell ist dies deswegen, weil etwa der Topos der ubiquitären 
McDonald’s-Restaurants seit jeher zur pessimistischen Folklore der Globalisie-
rung gehört, schließlich spricht man nicht umsonst von einer ›McDonaldisie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 275

rung‹ der Welt (auch wenn der Terminus ›McDonaldization‹ ursprünglich an-
deres meint, »the process by which the principles of the fast-food restaurants are 
coming to dominate more and more sectors of American society as well as of the 
rest of the world« (Ritzer 1993: 1)), und auch Andy Warhols berühmtes Diktum – 
»The most beautiful thing in Tokyo is McDonald’s. The most beautiful thing in 
Stockholm is McDonald’s. The most beautiful thing in Florence is McDonald’s. 
Peking and Moscow don’t have anything beautiful yet.« (Warhol 2007: 71) – war 
zum Zeitpunkt des Erscheinens von Selam Berlin bereits ein viertel Jahrhundert 
alt. Von einer ›Burger-Kingisierung‹ oder einer ›Starbuckisierung‹ hingegen hat 
man noch nicht gehört – obwohl letztgenannte Kette zuweilen mindestens so 
bedrohlich omnipräsent scheint wie die Abfütterungsstätten unter dem ›golde-
nen‹ Doppelbogen. Kurz: Was ist geläufiger als eine Bezeichnung des Phäno-
mens der Globalisierung mit der Metonymie ›McDonald’s‹?

Vielleicht muss man, weil es so erwartbar ist, nicht zwingend auf das Mo-
ment des Okzidentalismus, im Sinne einer Umkehrung von Edward Saids Ori-
entalism hinweisen, das in Formulierungen wie »Der Westen hatte sich schon 
heimlich in die Köpfe der Istanbuler eingeschlichen« steckt. Interessanter 
scheint der Hinweis darauf, dass auch ein struktureller Konservatismus be-
schrieben wird, wie er etwa von soziologischer Seite auch bei muslimischen 
Migranten ›im Westen‹ beobachtet wird: Auch in Istanbul kommt es zu Phä-
nomenen der »Re-Traditionalisierung« und »Re-Ethnisierung«, samt deren ro-
mantischer Verklärung (Beck-Gernsheim 2004: 23-26) – freilich sind es hier 
die westlichen Traditionen, die ›neue‹ Attraktivität entwickeln: 

In der deutschen Schule in Istanbul waren die Deutschen deutscher als die Deutschen 

hier in Berlin. Dort wurde jedes Weihnachtsfest, jedes Oster fest bis zum Exzeß gefeier t. 

Dort hielten die Deutschen fester zusammen und pflegten und hegten in ihren Clubs 

und Vereinen deutsche Lieder, deutsche Traditionen. Für mich war es jedesmal eine Er-

holung, in Berlin anzukommen, wo das alles nicht so verbitter t ernst betrieben wurde. 

(Kara 2003: 29)

Wenn damit der deutschen Mehrheitsgesellschaft ein Spiegel vorgehalten wer-
den soll, mit dem darauf hingewiesen wird, dass nicht nur Türken in Deutsch-
land sich abschotten und sich in den Hinterhöfen scheinbar zu Parallelgesell-
schaften zusammenrotten, in die die minarettallergische Mehrheitsgesellschaft 
die Moscheen abgedrängt hat, dann ist der Spiegel einigermaßen blind. Denn er 
verschiebt die Verantwortung auf diejenigen, die sich absondern, und entlastet 
diejenigen, die die anderen aussondern. Das Gegenteil hätte freilich bedeutet, 
von Ausgrenzungen in Istanbul zu erzählen, und dann wäre das Buch ins Fahr-
wasser des Scheinarguments ›solange in Istanbul keine Kirchtürme errichtet 
werden, sollten in Deutschland auch keine Minarette gebaut werden‹ geraten. 
Falsche Freunde lauern allenthalben.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR276

Das dritte und letzte Beispiel schließlich soll noch einmal, wie dasjenige Öz-
damars auch, zeigen, dass literarische Texte auch mit dem Topos Istanbul ope-
rieren können, ohne entweder in die Falle des Klischees zu tappen oder einer 
topografischen Beliebigkeit zu verfallen. Es handelt sich um Zafer Şenocaks 
recht unbekannt gebliebenen Roman Gefährliche Verwandtschaft von 1998. 
Zafer Şenocak ist einem breiteren Publikum eher als Essayist (dessen Texte 
etwa in der taz erscheinen) bekannt, weniger als Romancier oder gar Lyriker, 
der er auch ist. Seine Romane fristen abseits des Publikumsinteresses eine 
dennoch gewissermaßen einträgliche Existenz, weil sie unter Gesichtspunk-
ten der Transkulturalität ausgesprochen ergiebig und entsprechend, nicht 
nur, aber auch unter Vertretern der German Studies sehr beliebt sind – nicht 
zu Unrecht, aber erwartbarerweise, denn genau darauf hin sind sie offenbar 
konstruiert (was man nicht zuletzt daran sieht, dass in ihnen auch diskursive 
Positionen transportiert werden, wie sie der Essayist im Romanautor andern-
orts vertreten hat).

In Gefährliche Verwandtschaft geht es unter anderem, auf durchaus konzep-
tuell elaborierte Weise, um den Zusammenhang von Schrift, Gedächtnis und 
kollektiver Identität (vgl. Dörr 2009). Dabei erzählt der Roman eine Familienge-
schichte, die topografisch durch ein »anatolisch-arabisch-osmanisch-türkisches 
Gewebe« sowie dessen »Einbettung in die Postwende-Bundesrepublik und die 
neue vereinigte Hauptstadt Berlin« strukturiert wird (Lübcke 2009: 90). Er 
»thematisiert vom Mauerfall ausgehend eine Identitätskrise und führt vor, wie 
die Verunsicherung durch dieses Ereignis für seinen Ich-Erzähler […] überhaupt 
erst zum Anlass wird, die eigene multiethnische und -kulturelle Identität zu re-
flektieren«, womit er, ähnlich wie Karas Selam Berlin dies versucht, vor allem 
Berlin als »interkulturellen Ort« inszeniert (Meyer 2007: 77). Seine Handlung 
spielt aber auch, wenn auch zu geringen Teilen, in Istanbul, wo der Vater des 
Protagonisten lebt. Mit ihm trifft jener sich, »unter dem Dach seines Hotels«, 
dabei scheint es ihm, als würde die Frage des Vaters, wie er die dargebotene 
Aussicht finde, »einen Schleier von meinem Gesicht heben«. Es mag überzogen 
sein, den »Schleier« als zum erwartbaren Bildbereich der Turquoiserien zu zäh-
len; dem Blick des Erzählers und folglich dem des Lesers aber bietet sich dann 
Erwartbares – und doch auch nicht: »Ich sah die Stadt vor mir ausgebreitet, 
entlang des Meeres. Die Moscheen liegen im Dunst.« (Şenocak 1998: 24f.) Die 
Moscheen gehören zum bekannten Inventar, das Meer, trotz Özdamar, doch 
weniger. Hier wird geradezu explizit nicht der Bosporus als Grenze zwischen 
Asien und Europa thematisiert. Auch die Signatur der Moderne erscheint, hier 
teilweise ins Maritime gewendet, im Bild: »Es gibt viel mehr Schiffe als früher. 
Und noch viel mehr Menschen.« Vor allem der Bildbereich des Meeres wird 
im Folgenden entwickelt und mit den Identitäten beider Gesprächspartner, des 
Protagonisten, wie seines Vaters, enggeführt: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 277

Wir schweigen eine Weile. Das Meer, das die Stadt zer teilt, wird blauer. Auf den Hü-

geln schimmern grüne Streifen zwischen den Neubauten durch. Istanbul ist eine offene 

Stadt, nicht in die Höhe gebaut, sondern in die Breite. Die Meere grenzen die Stadt auf 

natürliche Weise ein. Ich liebe Städte am Meer. Sie vermitteln immer das Gefühl, dass 

man sie jederzeit ohne Mühe verlassen kann. (Ebd.: 25)

Auch hier also erscheint das Moment des Transitorischen, aber es wird nicht auf 
die kulturelle liminale Situation der Schwelle zwischen Asien und Europa bezo-
gen, sondern auf die ›natürliche‹ Grenze zwischen Stadt und Meer. Und auch 
für den Vater steht Istanbul für ein gewissermaßen maritimes Lebensgefühl – 
wenn auch in etwas anderer Weise: »Ich lebe hier«, so sagt er, 

weil ich herausgefunden habe, daß man sich hier am besten verstecken kann. Das ist 

die Stadt der Taucher, in dieser Bedeutung gleich mit New York und Hong Kong. Städte 

wie Singapur oder Peking verraten einen sofor t, erst recht einen Fremden wie mich. Man 

bewegt sich dort nicht in einer ver trauten Umgebung. (Ebd.: 26) 

Auch wenn der Vater anschließend die Vertrautheit auf seine persönliche lang-
jährige Bekanntschaft mit der Stadt Istanbul zurückführt – »Ich kenne noch 
jeden Winkel« (ebd.) –, ermöglicht die Gegenüberstellung der Reihen Istan-
bul – New York – Hong Kong versus Singapur – Peking doch auch eine ande-
re Deutung: Assoziiert werden soll hier womöglich das Modell der Salad bowl 
(nicht des Melting pots) auf der einen Seite – das legt doch die Nennung New 
Yorks sehr nahe (auch London wäre eine Option gewesen: ein Topos mit dem 
der Nachfolgeroman zu Selam Berlin, Yadé Karas Café Cyprus, arbeitet), und 
auch Hong Kong lässt sich, trotz und wegen seiner erst vergleichsweise kürzlich 
beendeten kolonialen Vergangenheit, vielleicht damit in Verbindung bringen. 
Auf der anderen Seite soll Peking womöglich eher für ethnische Homogenität 
und Segregation stehen. Nur: Wie fügt sich dann Singapur dahinein ein? Aber 
das ist eine Frage nach einer Topografie der Vorurteile, die hier nur kurz ange-
rissen werden soll.

Indem Istanbul bei Şenocak als »offene Stadt […] am Meer« be- oder bes-
ser erschrieben wird, wird jedenfalls eines deutlich: Es ist immer möglich, 
die topografischen Klischees nicht zu bedienen, ohne deshalb auswechselbare 
Ortsbeschreibungen zu produzieren. (Selbst Venedig kann man noch anders 
beschreiben, als es bei Donna Leon geschieht – dies hat Wolfgang Scheppes 
Projekt ›Migropolis‹ auf eindrucksvolle, wenn auch auf nicht literarische Weise 
bewiesen (vgl. Scheppe 2009).) Als Stadt am Meer, als die Istanbul bei Şenocak 
wie Özdamar konstruiert wird, wird Istanbul eine topografische Identität er-
schrieben, die es erlaubt, literarische Bilder von eindringlicher Kraft zu entwer-
fen, die nicht auf jede andere Stadt am Meer transferiert werden können – und 
dies nicht deswegen, weil es sich um das erwartbare Inventar handelt, das eben 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR278

jeder fest mit Istanbul verbindet. Das sieht bei einer »alt gewordenen Odaliske«, 
in der die Jugend zu McDonald’s geht, doch anders aus – denn diese Bildlich-
keit ist in ihrer Unverwechselbarkeit genauso auswechselbar wie die Ortaköy-
Moschee vor der Brücke über den Bosporus.

Literatur

Adelson, Leslie A. (2006): Against Between – Ein Manifest gegen das Dazwischen. 
In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Literatur und Migration. München, S. 36-46.

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierung in den Kultur-
wissenschaften. Reinbek b. Hamburg.

Beck-Gernsheim, Elisabeth (2004): Wir und die Anderen. Vom Blick der Deut-
schen auf Migranten und Minderheiten. Frankfurt a.M.

Bonner, Withold (2009): Vom Frauenwonaym am beleidigten Bahnhof zum Re-
staurant ›Kapitän‹ – Rauminszenierungen in Emine Sevgi Özdamars Roman 
Die Brücke vom Goldenen Horn. In: Christoph Parry/Liisa Voßschmidt (Hg.): 
»Kennst du das Land ...?« Fernweh in der Literatur. München, S. 122-135.

Brandt, Sabine (1998): Plaudertasche, prall gefüllt. Emine Sevgi Özdamar baut 
eine Brücke zum Goldenen Horn. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 4. 
Juni 1998.

Dörr, Volker C. (2009): ›Third Space‹ vs. Diaspora. Topologien transkultureller 
Literatur. In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen 
Literatur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter 
globaler Migration. Amsterdam/New York, S. 59-76.

Erdoğan, Nezih (2010): The Spectator in the Making: Modernity and Cinema in 
Istanbul, 1896-1928. In: Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Ori-Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Ori-: Ori-
enting Istanbul: Cultural Capital of Europe? London, S. 129-143.

Ette, Ottmar (2005): ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohn-
sitz. Berlin.

Fessmann, Meike (1998): Europäerin aus Anatolien. Emine Sevgi Özdamars Ro-
man vom Erlernen verschiedener Sprachen und Weltanschauungen. In: Süd-
deutsche Zeitung v. 23./24. Mai 1998.

Göktürk, Deniz (2010): Projecting Polyphony: Moving Images, Travelling Sounds. 
In: Dies./Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital 
of Europe? London, S. 178-198.

Jordan, Jim (2006): More than a Metaphor: The Passing of the Two World Para-
digm in German-Language Diasporic Literature. In: German Life and Letters 
59, S. 488-499.

Kara, Yadé (2003): Selam Berlin. Zürich.
Konuk, Kader (1997): Das Leben ist eine Karawanserei: Heim-at [sic!] bei Emine 

Sevgi Özdamar. In: Gisela Ecker (Hg.): Kein Land in Sicht: Heimat – weiblich? 
München, S. 143-157.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 279

Kuhn, Thomas S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Zw. rev. u. 
um das Postskriptum v. 1969 erg. Aufl. Frankfurt a.M.

Linde, Helmut (1997): Istanbul. Ostfildern.
Lübcke, Alexandra (2009): Enträumlichung und Erinnerungstopographien: 

Transnationale deutschsprachige Literaturen als historiographisches Erzählen. 
In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen Literatur. 
Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler 
Migration. Amsterdam/New York, S. 77-97.

Meyer, Anne-Rose (2007): Die Großstadt als literarischer Ort interkultureller Be-
gegnungen und Konflikte. Zur Bedeutung der deutsch-deutschen Grenze in 
Romanen Yadé Karas, Emine Sevgi Özdamars und Zafer Şenocaks. In: Peter 
Weiss Jahrbuch für Literatur, Kunst und Politik im 20. Jahrhundert 16, S. 69-
84.

Oetter, Barbara (2003): One world, two tits. Jargon des Unpräzisen. In Yadé Karas 
Debüt ›Selam Berlin‹ will ein junger Türke den Osten erobern. In: Freitag v. 
21. März 2003 (Beilage Literatur extra).

Özdamar, Emine Sevgi (1994): Das Leben ist eine Karawanserei, hat zwei Türen, 
aus einer kam ich rein, aus der anderen ging ich raus. Köln.

– (2001): Mein Istanbul. In: Dies.: Der Hof im Spiegel. Erzählungen. Köln, S. 67-
76.

– (2002): Die Brücke vom Goldenen Horn. Roman. Köln.
Petersen, Birte (2009): Ein Wochenende in der Kulturhauptstadt Istanbul; online 

unter: http://www.welt.de/reise/article5490987/Ein-Wochenende-in-der-Kul-
turhauptstadt-Istanbul.html [Oktober 2011].

Ritzer, George (1993): The McDonaldization of Society. An Investigation into the 
Changing Character of Contemporary Social Life. Thousand Oaks (CA).

Scheppe, Wolfgang (2009): Migropolis. Venice. Atlas of a Global Situation. 2 Bde. 
Ostfildern.

Schütte, Wolfram (1998): Ganz einfach: ein großes Buch. Emine Sevgi Özdamars 
›Brücke vom Goldenen Horn‹. In: Frankfurter Rundschau v. 28. März 1998.

Şenocak, Zafer (1998): Gefährliche Verwandtschaft. München.
Viehöver, Vera (2002): Materialität und Hermeneutik der Schrift in Emine S. Öz-

damars Romanen Das Leben ist eine Karawanserei und Die Brücke vom Goldenen 
Horn. In: Vittoria Borsò u.a. (Hg.): Schriftgedächtnis – Schriftkulturen. Stutt-
gart/Weimar, S. 343-367.

Weber, Angela (2009): Im Spiegel der Migrationen. Transkulturelles Erzählen und 
Sprachpolitik bei Emine Sevgi Özdamar. Bielefeld.

Warhol, Andy (2007): The Philosophy of Andy Warhol (From A to B and Back 
Again). London.

Zantop, Susanne M. (1999): Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland 
(1770-1870). Berlin.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausblick

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Kulturhauptstadt‹ – 
ein Titel von oder für Europa?
Von lokaler Identitätskultur zu globaler 
Menschenrechtskultur 

Nicole L. Immler / Hans Sakkers 

Die Idee ›Kulturhauptstadt Europas‹

Der Titel ›Kulturhauptstadt Europas‹ (European Capital of Culture = ECoC) war 
und ist in erster Linie ein Titel ›von Europa‹ und nicht ein Titel ›für Europa‹. So 
wurde der Titel in den letzten Jahren in vielen Städten weniger dazu genutzt, 
›Europa‹ zu kommunizieren, sondern vor allem dazu, die eigene Stadt als Kul-
turhauptstadt zu profilieren, das eigene Image zu pflegen sowie eigene Proble-
me zu lösen (vgl. Mittag 2009: 13; Palonen 2010: 104). Das Label versprach nicht 
nur, eine große mediale Aufmerksamkeit zu erregen, mit deren Hilfe man Tou-
risten anlocken, den Kulturkonsum stimulieren und die Wirtschaft ankurbeln 
könnte, sondern auch sozialen Zusammenhalt und kulturelle Partizipation zu 
fördern, die Infrastruktur zu stärken und vernachlässigte Stadtteile zu regene-
rieren. Das ursprüngliche Konzept war ein anderes:

Mitte der 1980er Jahre entstand die Idee ›Kulturhauptstadt Europas‹, ini-
tiiert und inspiriert von der damaligen griechischen Kulturministerin Melina 
Mercouri, welche erstmals ausdrücklich (neben den Kunstausstellungen des 
Europarates) die Rolle der Kultur ins Licht rückte für die Entwicklung Euro-
pas, die damals noch als Europäische Wirtschaftsgemeinschaft (vgl. EWG 1957) 
eine  bloße Wirtschaftsunion war. Diese Idee sollte zunächst den europäischen 
Eini gungsprozess fördern, aber auch Europa so etwas wie ›eine Seele‹ – später 
nannte man es Identität1 – geben. Denn, wie es Jacques Delors später einmal 

1 | Wir beziehen uns in diesem Artikel auf die ›europäische Identität‹ lediglich als hi-

storisches Konzept und als Diskurs, wie es Bo Stråth prägnant formulier te: »The history 

of a European identity is the history of a concept and of a discourse. The concept, since 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS284

formulierte: »Wer verliebt sich schon in einen Binnenmarkt?« (Delors zit. n. 
Mittag 2008: 63) Mit dem neuen Kultur(-hauptstadt)-Konzept sollte: 

einer Kultur Ausdruck verliehen werden [...], die sich [...] sowohl durch Gemeinsamkei-

ten als auch durch einen aus der Vielfalt hervorgegangenen Reichtum auszeichnet. [...] 

[Um] die Völker der Mitgliedstaaten einander näher zu bringen, [...] sollten dabei auch 

[...] der europäischen Öffentlichkeit besondere kulturelle Aspekte der Stadt, der Region 

oder des betreffenden Landes zugänglich gemacht werden (85/C 153/02).2 

Es war der Appell, trotz der Unterschiedlichkeiten der Europäischen Kultu-
ren an ein Gemeinsames zu glauben; ›Einheit in der Vielfalt‹, so lautete der 
Gründungsgedanke, der sich 20 Jahre später, 2005, in einem neu formulierten 
Beschluss fast ähnlich wiederfindet, nämlich: »den Reichtum und die Vielfalt 
sowie die Gemeinsamkeiten der europäischen Kulturen herauszustellen und 
einen Beitrag zu einem besseren Verständnis der Bürger Europas füreinander 
zu leisten.«3 Auch wenn das Bild von Europa sich seit den 1970er Jahren stark 
gewandelt hat – so meint Europa im Kontext Kalter Krieg oder nach dem Fall 
des Eisernen Vorhangs im Kontext der Dekolonisierung und der Sichtbarwer-
dung der ›Dritten Welt‹ jeweils etwas anderes (vgl. Stråth 2002: 388f.) –, will 
sich die Europäische Union noch stets als eine ›Einheit in der Vielfalt‹ zeigen, in 
der jede Stadt ihre eigenen lokalen und nationalen Traditionen ausstellt, ebenso 
wie die geteilten Erfahrungen einer europäischen Kultur. Damit wurde die eu-
ropäische Kultur, ohne jene genauer zu bezeichnen, zu einer zentralen Agenda 
der EU-Politik, »culture is considered an important ›glue‹ which binds the EU 
member-states together« (Richards/Wilson 2004: 1936). 

Dabei hatte das ECoC-Programm nicht mit klar strukturierten Richtlinien 
und Auswahlkriterien begonnen, sondern ist sukzessive adaptiert worden, stellt 
Beatriz Garcia fest: »[I]ts history has been one of adapting to the needs and 
demands of those cities hosting it rather than imposing a prefigured model of 
urban cultural policy« (Garcia 2005: 841f.). Nach Graeme Evans hat es vor al-
lem eine neue Städtekonkurrenz initiiert, damit aber zugleich auch der europä-
ischen Stadtkultur eine neue Renaissance verschafft: »The use of culture as 
conduit for the branding of the ›European Project‹ has added fuel to culture city 

its introduction on the political agenda in 1973 (the Copenhagen summit), has been 

highly ideologically loaded […]. The meanings of Europe are a discourse of power on 

how to define and classify Europe, on the frontiers of Europe, and on similarities and 

dif ferences« (Stråth 2002: 388). 

2 | Entschließung der im Rat vereinigten für Kultur fragen zuständigen Minister vom 

13. Juni 1985 für die alljährliche Benennung einer ›Kulturstadt Europas‹.

3 | Beschluss Nr. 649/2005/EG des Europäischen Parlaments und des Rates vom 

13. April 2005.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 285

competition, whilst at the same time celebrating an official version of the Euro-
pean urban renaissance« (Evans 2003: 426, zit n. Garcia 2005: 843). Andere se-Andere se-
hen gerade im fehlenden Zentrum eine Schwäche Europas und fragen danach, 
wo Europa eigentlich liegt. Die im Jahreswechsel ausgerufene ›Europäische 
Kulturhauptstadt‹ sehen sie eher als Ausdruck einer Krise: »Die strukturelle 
Schwäche Europas, in der Vielfalt Einheit und Zusammenhalt zu finden, wird 
darin eklatant offenbar: Europa hat weder ein politisches Machtzentrum noch 
eine kulturelle Metropole« (Reichel/Schmid/Steinbach 2009: 409). Für andere 
steht Europa gerade für die Erfindung des Dezentralen, das über viele Zentren 
statt nur einem verfügt, denn somit kann Europa überall stattfinden. Diesem 
Gedanken folgte auch das Musée l’Europe, nachdem sich die Schwierigkeiten 
zeigten, eine europäische Geschichte inhaltlich und geografisch festzuschrei-
ben (vgl. Immler 2004). Statt einer Dauerausstellung in einem Seitenflügel 
des Brüsseler Parlaments ist es nun eine temporäre, thematisch wechselnde 
Wanderausstellung, die von der Idee eines ›Network of Museums of Europe‹ 
getragen wird. 

Diese Auffassung des Dezentralen findet auch im ECoC-Konzept ihren Aus-
druck. Der Erfolg von ECoC liege gerade in der Offenheit des Konzepts, schreibt 
Emilia Palonen. Es sei als Phänomen erfolgreich, weil es genügend Spielraum 
gibt, um den Interessen der unterschiedlichsten Beteiligten auf EU-, nationaler, 
regionaler und lokaler Ebene zu dienen:

To sum up, for the EU, the ECOC process is a cheap tool for marketing, creating a sense 

of shared space and a polycentric capital. For the nation states, the ECOC process of-

fers a tool for renewal of urban centres through culture […]. For the regions, the ECOC 

offers a tool to escape – to an extent – the national framework and get their own moment 

of pride through the regional city. Finally, for the localities, the ECOC presents the chan-

ce for urban regeneration and image-building […]. (Palonen 2010: 104)

Während ein Großteil der ECoC-spezifischen Forschungsliteratur sich bisher in 
Form von Einzelfallanalysen mit den Auswirkungen des Titels für die teilneh-
menden Städte oder mit den ECoCs als Instrument europäischer Kultur- und 
Identitätspolitik beschäftigt hat,4 interessiert uns eine Analyse des Konzepts 
Kulturhauptstadt mit einem kritischen Blick auf die europäische Identitäts-
debatte, indem wir das ECoC-Konzept zwischen seinen globalen und lokalen 
Herausforderungen verorten. Wir wollen zeigen, dass ein aufkommendes Wer-
teparadigma – mitinitiiert durch das ›Global Human Rights Regime‹ und u.a. 
sichtbar in einer neuen Verbindung zwischen Erinnerungsdiskursen, Interkul-
turalitätsdebatten und Menschenrechtsbewusstsein – die bisherige ECoC-Pra-
xis verändert hat: von einem wettbewerbsorientierten Identitätsmarketing hin 

4 | Vgl. die umfassende Bibliografie bei Mittag 2008.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS286

zu einem Labor für neue Formen der Verantwortung und Solidarität; eine Form 
von Menschenrechtskultur. Diese Verschiebung zeigt zugleich neue Ansätze in 
der sozialen und kulturellen Praxis auf Stadtebene wie auf EU-Ebene. Unserer 
Ansicht nach liegen gerade hier die Möglichkeiten, das Konzept Kulturhaupt-
stadt von einem Titel ›von Europa‹ zu einem ›für Europa‹ zu entwickeln.

Das 25-jährige Jubiläum von ECoC – 1985 wurde der Titel erstmals verge-
ben – nutzte die Europäische Kommission dazu, um nicht nur eine Erfolgs-
geschichte zu dokumentieren, sondern auch über die Zukunft des Konzepts 
nachzudenken:5 

A lot of past Capitals have also struggled with the European dimension of the event 

and there was considerable discussion on whether it should be fur ther defined. […] It 

seemed to be agreed in the end that there were limits to how far the European dimen-

sion should be pre-defined as each city had its own European narrative depending on 

its geographical location and its history, its past and present populations, and that in 

some cases it might also extend beyond the borders of the current European Union. In 

some cases the cities did in fact have a good European dimension in their projects, but 

did not make it visible enough in their communication material (European Commission 

2010: 6).

Das Resümee ist deutlich: Die europäische Dimension war in den ersten 
zwei Dezennien zu wenig sichtbar und zu wenig explizit programmiert. Des-
halb nennt die Europäische Kommission in ihrem jüngsten Leitfaden für die 
ECoC-Bewerbung (vgl. Europäische Kommission 2009b) einige Formen von 
best practice, wie die europäische Dimension inspirierend zu programmieren 
sei: Vor allem propagiert sie den Austausch von Künstlern und Werken über 
internationale Kooperationen, Veranstaltungen mit berühmten Europäern und 
mehrsprachige Programme. Inhaltlich vorgegeben sind auch Themen wie In-
terkulturalität und Migrantenkulturen. Als ein Beispiel gilt das Istanbuler Pro-
jekt ›The Immigrants – Towards a Common Future‹ (2010), welches im Medi-
um Film das Phänomen Migration untersucht und sehen lässt, dass die Folgen 
von Migration stets ähnlich sind, trotz der unterschiedlichen Voraussetzungen 
und Bedingungen in den verschiedenen europäischen Ländern (vgl. ebd.: 27). 
Auch Friede, Menschenrechte und Konfliktlösungen werden als die wichtigen 
Herausforderungen Europas benannt. Als Beispiel für die produktive künstle-
rische Bezugnahme auf dieses Feld dient Stavanger/Norwegen (2008), wo ein 
Kinderchor-Festival nach dem Motto ›Open Port‹ und ›Songs across walls of 
separation‹ sowie ein regelmäßiger Treffpunkt für Friedensnobelpreisträger 

5 | Derzeit erwägt die Kommission eine neue Regelung für die Zeit nach 2019, wenn die 

aktuelle Serie der ›Europäischen Kulturhauptstädte‹ in Italien und Bulgarien endet; alle 

alten EU-Länder waren dann drei Mal/Land ver treten, die neuen EU-Länder ein Mal.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 287

und Vertreter der internationalen Friedensarbeit eingerichtet wurde (vgl. Euro-
päische Kommission 2009b: 26). Hier wird deutlich, in welchen Themen die 
Europäische Kommission ein Potenzial sieht für die nächste Generation der 
Kultur(haupt)städte, um das Konzept in einem europäischen Sinne weiterzu-
entwickeln. Doch wie steht es mit der Umsetzung des Konzepts in die Praxis?

Nach einem historischen Überblick darüber, wie sich die Kulturhauptstädte 
seit Beginn konzeptionell entwickelt haben, zeigen wir anhand aktueller Bei-
spiele, welche Themen im Bereich der europäischen Dimension in den jüngs-
ten ECoC-Programmen ›in the making‹ sind. Die Beispiele analysieren wir aus 
einer soziologischen und kulturwissenschaftlichen Perspektive im Hinblick auf 
die ursprünglichen Ziele von ECoC, nämlich ein europäisches Bürgerbewusst-
sein zu stimulieren und damit zu einer politisch-kulturellen Einheit und Iden-
tität Europas (›Einheit in der Vielfalt‹) beizutragen. Dabei zeigen wir, in welcher 
Weise jene neuen Ansätze richtungs- bzw. zukunftsweisend sein könnten – für 
Entwicklungen auf stadtpolitischer Ebene, für das ECoC-Konzept wie auch in 
der europäischen Kulturpolitik.6 

Generationen der ›Kulturhauptstädte Europas‹ 
(1985 bis in die Gegenwart)

Ein Blick auf die letzten 25 Jahre zeigt, wie sich die Auswahl der Städte und 
damit auch die Themen verschoben haben: Die erste Stadt, die den Titel ›Kul-
turhauptstadt Europas‹ getragen hat, war Athen (1985), gefolgt von anderen kul-
turellen Zentren wie Florenz (1986), Amsterdam (1987), Berlin (1988) und Paris 
(1989). Der Schwerpunkt lag jeweils auf traditionellen Kunstausstellungen mit 
relativ geringen Budgets und auf singulären Events mit wenig Planungsauf-
wand. Es war nicht notwendig, langfristige und dauerhafte Entwicklungen zu 
stimulieren, schließlich waren die Städte bereits Kulturhauptstädte qua nature 
(vgl. Griffiths 2006: 417). Eine Wende kam mit der Nominierung von Glasgow 
(1990), einer Industriestadt mit gravierenden sozialen Problemen, nominiert 
gerade wegen der Absicht, sich über Kultur neu zu definieren, eine Stadter-
neuerung durchzuführen und damit das Image der Stadt zu fördern, sich 
aber zugleich auch auf europäischer Ebene zu profilieren und Investitionen 
anzuziehen (vgl. Richards/Wilson 2004; Garcia 2005). Dieser Trend hat sich 
durchgesetzt: Hafenstädte mit einem Industrie- und Arbeiterkultur-Imago wie 
Dublin (1991), Antwerpen (1993), Rotterdam (2001), Genua (2004) und Liver-

6 | Wir beziehen uns in unserer interdisziplinären Analyse auf die Bidbooks der diver-

sen Städte, EU-Reporte und EU-Symposien, auf eigene Stadt-Beobachtungen und auf 

die ausgedehnte wissenschaftliche Literatur zum Themenkomplex Interkulturalität und 

Menschenrechte im Hinblick auf eine europäische Kultur/Identität.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS288

pool (2008) sind der Tradition Glasgows gefolgt. Auch wenn viele dieser Städte 
behaupten, dass kulturelle Motive entscheidend waren, wurden die Erfolge vor 
allem in Besucherzahlen gemessen.7 So konstatiert Jürgen Mittag eine gewisse 
»Eigendynamik«, nämlich eine Verschiebung von kulturellen Idealen hin zu 
rein wirtschaftlichen Motiven der »Imagesteigerung und zur Konversion mit 
Hilfe kultureller Mittel«. Die europäische Dimension evaluiert er skeptisch: 
»Der von EU-Seite immer wieder eingebrachte Gedanke, dass die Kulturhaupt-
städte auch einen Beitrag zur Entwicklung Europas zu leisten vermögen, spielte 
in den Kulturjahren hingegen zumeist nur eine untergeordnete Rolle« (Mittag 
2009: 13). Während das ECoC-Konzept eigentlich als Instrumentarium einer 
europäischen Kulturpolitik geplant worden war, wurde es nun für stadt- und 
regionalpolitische Interessen funktionalisiert. Häufig ist zu lesen, die Kultur-
hauptstadt gehöre zu den bekanntesten europäischen Programmen und sei das 
bekannteste Aushängeschild Europas,8 doch oben genannter Befund lässt be-
zweifeln, ob der Erfolg des Konzepts in seiner Assoziation mit Europa liegt.

Nach der Jahrtausendwende wurden nicht nur Städte, sondern auch städ-
tische Regionen zu Kulturhauptstädten gewählt: Lille-Metropole (2004), Lu-
xemburg et Grande Région (2007), Essen-Ruhr (2010) und Marseille-Provence 
(2013), um verschiedenen urbanen Regionen die Möglichkeit zu bieten, sich 
als ein zusammenhängendes Gebiet zu entwickeln. Daneben erhielten zuneh-
mend kleine Städte an den ›Rändern‹ Europas den Titel auf der Suche nach 
den spezifischen Eigenheiten der Europäischen Union, wie Cork (2005), Patras 
(2006), Sibiu (2007), Stavanger (2008), Péçs (2010), Turku (2011), Guimaräes 
(2012) und Umeå (2014). Einerseits bekamen nun einige Regionen bzw. Städte-
cluster die spezifische Aufmerksamkeit, andererseits die Peripherie, womit die 
Diversität und Vielgestaltigkeit Europas unterstrichen wurde. In der Zusam-
menschau wird die Vielfalt gezeigt, im Lokalen werden regionale und folkloris-
tische Eigenarten thematisiert. Das trägt auch der verstärkten Herausbildung 
lokaler Identitäten, die sich durch den EU-Beitrittsprozess in vielen Mitglied-
staaten vollzogen hat, Rechnung. Inzwischen haben sich die inhaltlichen Ent-
wicklungslinien verwischt; klassische Hauptstädte werden neben Provinzstäd-
ten oder Regionen nominiert. 

7 | Das zeigt auch der Palmer-Report. Wie die spätere Tabelle der Begrif fshäufigkeiten 

zeigt, wird nach City, European und Capital am meisten über Tourist, Tourism und Visi-

tors gesprochen (vgl. Anm. 10).

8 | »2010 marks the 25th anniversary of the European Capitals of Culture (ECoC) and 

there is a large consensus that in these 25 years, the ECoC have become one of the most 

ambitious cultural events in Europe, both in scope and scale. They have also become 

one of the most visible initiatives of the EU and probably one of the most appreciated 

by European citizens.« Vgl. http://ec.europa.eu/culture/our-programmes-and-actions/

doc2966_en.htm [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 289

Nachdem die Europäische Regelung für Kulturhauptstädte 2019 ausläuft, 
und deshalb schon alleine aus formellem Gründen eine Evaluierung und eine 
neue Gesetzgebung zu initiieren sind, stellt sich die Europäische Kommission 
die Frage nach der zukünftigen Relevanz des Konzepts: 

[I]f we want to retain the strong ›brand‹ value […] there is a need to see whether the 

ECoC’s objectives, rules and procedures need to be revised, and if this is the case, how 

they should be modified in the light of evolving circumstances in order to ensure that 

they are as relevant, clear and focused as possible.9 

Hier artikuliert die Europäische Kommission eindeutig ihre Sorge, die Rele-
vanz des Titels auch in Zukunft sicherzustellen – doch ist diese auch begrün-
det? Neben europäischen Kulturzentren, wie Madrid (1992), Lissabon (1994), 
Kopenhagen (1996), Stockholm (1998), Bologna und Prag (2000) und Istan-
bul (2010), wurden in den letzten Jahren zunehmend Provinzstädte nominiert, 
so wie die oben angeführten Randstädte oder Linz (2009). Im Herbst 2008 
wurde dazu in der Wiener U-Bahn auf digitalen Nachrichtenschirmen das Er-
gebnis einer Umfrage unter der Wiener Bevölkerung präsentiert: Wussten Sie, 
dass im Jahr 2009 Linz ›Kulturhauptstadt Europas‹ wird? Die Antwort war zu 
90 % ›Nein‹. Würden Sie 2009 Linz besuchen, jetzt wo Sie wissen, dass es 
Kulturhauptstadt ist? Die Antwort lautete erneut zu 90 % ›Nein‹. Es wäre nun 
zu fragen, ob sich in dieser Skepsis eine gewisse Diskrepanz zwischen dem 
symbolischen Gehalt des Titels und der Position der nominierten Stadt spiegelt 
(dass der Titel alleine nämlich noch keine Provinzstadt zur Kulturhauptstadt 
kürt), ob es die Hierarchisierungen klassischer Städtekonkurrenz bzw. übliche 
Zentrum-Peripherie-Animositäten zeigt, oder ob es doch auch ein Hinweis dar-
auf ist, dass der Titel in der Öffentlichkeit missverstanden wird bzw. nicht rele-
vant genug ist. Auch andere Beispiele zeigen: Es kommt zwar nicht immer zu 
Neupositionierungen auf nationaler Ebene, doch auf die europäische Landkarte 
setzt man sich immer. So hat ›Ruhr.2010‹ am Beispiel eines manipulierten Sa-
tellitenbildes gezeigt, dass das Ruhrgebiet bei Nacht ebenso erleuchtet ist wie 
Paris und London, und damit (zumindest kurzfristig) einen Perspektivenwech-
sel auf die eigene Region s(t)imuliert.

Die Europäische Dimension im Wandel 

Was hat die bisherige Evaluation der ECoCs aus den Jahren 1994 bis 2004 für 
Ergebnisse gezeigt? Der im Auftrag der Europäischen Kommission erstellte 
Palmer-Report untersuchte die Intentionen, Prioritäten und Ergebnisse der Kul-
turhauptstädte und resümiert in Bezug auf die europäische Dimension:

9 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS290

All ECoCs reported that they experienced problems with regard to the planning and de-

livery of the European dimension of their programmes, including inadequate sources 

of finance for European projects, often an absence of experience in the city to develop 

and manage European programmes, and the lack of sustainability of projects beyond 

the cultural year. […] The issue of building partnerships over time was stressed, and it 

was noted that when the cultural year concluded hardly any public authorities maintai-

ned a budget to continue European and international work. Respondents regretted that 

the experience and knowledge about developing European projects is not passed from 

city to city, and that the existing data and information available on European cultural 

cooperation is fragmented (Palmer 2004, 1: 18).

Tab. 1: Begriffsnennungen im Palmer-Report 200410

Palmer 
Report 
Teil 1

Palmer 
Report 
Teil 2

Palmer 
Report 
Teil 1

Palmer 
Report 
Teil 2

City 2038 2174 Community development 24 19
European … 730 1102 New Media 5 45
Capital 453 740 Social cohesion 9 35
Tourists & Tourism 321 481 Social inclusion 7 19
Visitors 180 244 Immigrants 5 28
Region 152 421 Multicultural 2 15
(Cultural) Infrastructure 138 221 European culture 10 8
Long term 116 150 Neighborhood 10 6
Europe 112 108 Failure 11 0
Funding 66 124 Creative Industries 5 3
Success 103 55 Peace 3 3
Participation 35 59 Human rights 1 3
Opportunities 69 31 European identity 3 0
Identity 24 37 Multilingualism 1 1
European cooperation 13 26 Intercultural 1 0
Diversity 15 28 Ethnicity 0 0

Untersucht man den Palmer-Report – gegliedert in einen Analyseteil (Teil 1) und 
einen mit Fallbeispielen (Teil 2) – nach Schlagworten, lassen sich aus dieser 
Übersicht (siehe Tabelle) für die Europäische Dimension ein paar Schlussfol-
gerungen ziehen: ›Europa‹ wird 20-mal weniger genannt als ›Stadt‹, obwohl 
›European‹ in Kombination mit ›Capital‹ sehr viel benützt wird. Die Kombina-
tion ›europäische Zusammenarbeit‹ ist kaum zu finden. Palmer selbst betont, 
dass das Thema Europa bzw. europäische Identität nur in einzelnen Aspekten 

10 | Die Tabelle zeigt, wie oft im Palmer-Report ein Wort oder ein Begriff im Analyseteil 

(Teil 1, 235 Seiten) oder in den Fallbeispielen (Teil 2, 387 Seiten) vorkam. Zu den Jahren 1985-

1994 vgl. Myerscough 1994.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 291

formuliert wird, »the cultural history or traditions of Europe, particular expres-
sions of the EU, the cultural market in Europe and Europe as part of the world«, 
zugleich zeige es sich, dass die Konzepte in den Bidbooks oft europäischer sind 
als die Projekte selbst: »Preliminary findings indicate that although the con-
cepts were of distinctly European character and quality, often the execution was 
not. Projects became more introverted and local as they developed« (ebd.: 85f.). 
Deshalb wurde die europäische Dimension nach den neuen Selektionskriterien 
nun zu einer Vorbedingung erklärt, wie auch Bürgerpartizipation und Nachhal-
tigkeit (vgl. European Commission 2010: 8). 

In den Jahren 1994 bis 2004 wird Europa noch kaum mit Interkulturalität 
oder Diversität assoziiert. Zu beiden Aspekten finden sich nur wenige Beispiele: 
Luxemburg programmierte ›Multikulturalismus und Mehrsprachigkeit‹, Graz 
›interreligiösen Dialog‹ und Kopenhagen ›Migration und Exil‹. Trotzdem, Be-
griffe wie ›Migranten‹ und ›Vielfalt‹ kamen selten vor, Konzepte wie ›Ethnizi-
tät‹, ›Multikulturalismus‹, ›Multikulturalität‹, ›Mehrsprachigkeit‹ wurden nicht 
oder kaum genannt.

In den ECoC-Programmen wird die Floskel ›Kultur als Begegnung‹ zwar 
häufig benutzt und Kultur als eine Brückenfunktion bezeichnet – Graz (2003) 
als Brücke nach Südost-Europa, Salamanca (2002) als Brücke nach Iberoame-
rika. Doch wie nicht nur diese Impact-Studie zeigt, wird vor allem die jeweilige 
Mehrheitskultur medialisiert und hat sich die kulturelle Teilhabe von zugewan-
derten Gruppen an Kulturhauptstadt-Programmen dadurch nicht erhöht. Statt 
Formen partizipativer Mitwirkung sehen wir ein Sprechen über den ›Ande-
ren‹. 

In positioning themselves in relation to the ›European Dimension‹, cities must persuade 

judges of the presence of a ›richness of cultural diversity‹, both in terms of a range of 

cultural activities and social heterogeneity. [...] the stylisation of diversity potential-

ly conceals specificity [...] and uniformity (e.g. the repetition of visual content which 

in fact over-represents whiteness and masculinity). With ethnic and other minorities 

noticeable by their absence, it is in this way that images also shore up the ›imaginative 

geography‹ (Said 1979) of insiders and outsiders of the city as a European capital of 

culture (Aiello/Thurlow 2006: 156).

Diese Feststellungen korrespondieren mit der Beobachtung, dass in fast allen 
Kulturhauptstadt-Programmen Migranten und Ethnic minorities keine besonde-
re Priorität hatten. So hatten einige Städte zwar versucht, mit engagierten kul-
turellen Projekten die Integration von Minderheiten zu fördern – Thessaloniki 
arbeitete 1997 mit der jüdischen Gemeinde und mit armenischen und anderen 
Migrantengruppen; Prag thematisierte 2000 die Lage der Roma –, aber nach 
Palmer ist wenig über deren Wirkungsgrad bekannt:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS292

Some cities established projects to engage with very dif ficult social issues, including: 

social inclusion, civil society and democratic participation, cultural diversity, migrati-

on, asylum and human trafficking. Although large ambitions are sometimes reported 

by cities, there is much less information about the resulting projects, or how they were 

intended to have an impact on such major social challenges (Palmer 2004, 1: 134) .

Als Ausnahme wird Rotterdam genannt, denn dort wurden zumindest die Besu-
chergruppen verzeichnet. Die Statistiken zeigen, dass es dort eine breitere und 
diversifizierte Bürgerpartizipation gab,11 doch auch hier, »mainstream cultural 
events often had difficulty attracting ethnic minority audiences« (Palmer 2004, 
2: 284).

Der Palmer-Report konstatiert, dass in den 1990er Jahren Besucherzahlen 
wichtiger gewesen sind, dass sich seit der letzten Jahrhundertwende jedoch ein 
zunehmendes Interesse an sozialen Fragen und an sozialer Kohäsion zeigt – vor 
allem in Nordeuropa.12 In dieser Hinsicht werden einige konkrete Ergebnisse 
aufgelistet: »improved access to cultural activities and resources (both through 
city centre and new neighborhood provision), various community development 
outcomes (such as strengthening voluntary organizations), and changes to the 
pattern of cultural inclusion by relatively marginalized or excluded groups«. 
Daneben zeigte sich auch, dass die Entwicklung von sozialen Programmen 
einen positiven Einfluss auf kulturelle Organisationen hatte, »in developing 
their practice in education and outreach work, and their connection with local 
people« (Palmer 2004, 1: 137). 

Was zeigt sich nun in den Programmen seit 2004? Setzt sich dieser diag-
nostizierte Trend hin zum Sozialen fort? Mit welchen Begriffen und Ideen wird 
derzeit in Bezug auf Europa operiert? Wie beschreiben sich die Städte und ihre 
bzw. die Herausforderungen für Europa? 

11 | »19 % of Dutch visitors were either born abroad or had at least one parent born ab-

road. This is […] substantially lower than the proportion in the city of Rotterdam (55 %). 

In particular, people of the ›ethnic minorities‹ (e.g. Indonesia, Surinam, Turkey, Moroc-

co) made up 8 % of the sample, and were therefore less well represented than their 

share in the Rotterdam population (35 %)« (Palmer 2004, 2: 284).

12 | »Social objectives are ar ticulated more often and more thoroughly by the nort-

hern European cities – Scandinavia, Netherlands, Belgium etc. – than those in southern 

or Eastern Europe. This may reflect dif ferences in their respective cultural, social and 

political landscapes. […] Social objectives are becoming increasingly important in the 

thinking of ECOC. Until the year 2000, few cities had made a serious commitment to the 

potential social impact of their events. Since then, this has been an important part of 

the thinking« (Palmer 2004, 1: 137).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 293

Die neue Generation von ›Kulturhauptstädten
Europas‹ (2008–2016)

Nachfolgend zeigen wir einige Beispiele aus den Programmen von Kulturhaupt-
städten zwischen 2008 und 2016. Angesichts der umfassenden Kulturprogram-
me können die ausgewählten Beispiele keinen Anspruch auf Repräsentativität 
erfüllen, dennoch kann ein Überblick Akzente und Tendenzen sichtbar ma-
chen. 

Liverpool, einst neben Bristol und London prosperierendes Handelszentrum 
des britischen Empire, kämpfte nach dem Niedergang der englischen Industrie 
Ende der 1970er Jahre um einen Imagewandel und beherbergt seitdem Kultur 
in den ehemaligen Docks. Die Stadt stand 2008 im Zeichen dieser kulturellen 
Neudefinition, blickte aber auch zurück in die eigene Vergangenheit als Kolo-
nialmacht. Unter dem Motto ›Untold stories‹ thematisiert ein neues Sklaverei-
Museum die Schattenseiten des europäischen Kolonialismus, die Mechanismen 
der Versklavung und der Rebellion sowie deren historische wie gegenwärtige 
Formen. Dabei wird das vielfältige Erbe des Sklavenhandels bei einer Stadttour 
geografisch verortet, an zahllosen Gebäuden, die an das historische Unrecht 
erinnern.13

Linz in Österreich, unter Hitler von einer Klein- zur Industriestadt aufge-
stiegen, sah sich 2009 unter dem Motto ›Kulturhauptstadt des Führers‹14 auch 
einer schwierigen Vergangenheit verpflichtet und stellte die Wohlgefälligkeit 
gegenüber dem NS-Regime und dessen Erbe für die Stadtgeschichte in den Mit-
telpunkt: im Stadtschloss wie am Marktplatz, wo an der Fassade des (1938 von 
den Nationalsozialisten errichteten) Brückenkopfgebäudes die Transportwege 
jüdischer Familien in die Konzentrationslager quer durch Europa augenfällig 
als Happening vor dem Publikum in Stein gemeißelt wurden. Mit dem pro-
grammatischen Titel Unter Uns werden die Akteure, die Profiteure und auch 
die Mitläufer in den Blick gerückt (›Wer war involviert, wer hat initiiert, wer 
den Bau ausgeführt?‹), ebenso mit Erinnerungsplaketten, die in die Gehwege 
eingelassen wurden.15 

Marseille 2013 betont, unter Bezugnahme auf Linz’ Selbstreflexion als einsti-
ge ›Kulturhauptstadt des Führers‹, auch eine europäische Kulturhauptstadt zwi-
schen 1940 und 1942 gewesen zu sein, doch im gegensätzlichen Sinne, nicht 
als Ort der Kollaboration, sondern als Zufluchtsort: »A city of refuge and a city 

13 | Vgl. http://www.slaveryhistorytours.com [Oktober 2011].

14 | Vgl. http://www.linz09.at/de/projekt-2106353/quotkulturhauptstadt_des_fueh-

rersquot.html [Oktober 2011]. 

15 | Vgl. http://www.linz09.at/de/projekt-2177243/unter_uns.html [Oktober 2011]; 

Linz – Die Bilder 2009: 132, 172 u. 207.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS294

of migrants, Marseilles took in the best that Europe had to offer in the World 
of art and thought between 1940 and 1942, sheltering those that were perse-
cuted by barbarians at that time.« (Marseille 2008/2013: 75) Politisch und ar-
chitektonisch werden dazu deutliche Signale gesetzt: Für die Kulturhauptstadt 
werden zwei neue Gebäude errichtet, die den französischen Wunsch symbo-
lisieren, das Zentrum des Mittelmeerraumes zu werden: Le musée des Civi-
lisations de l’Europe et de la Méditerranée (MuCEM) und das Centre régional 
de l’Euroméditerranée zur Förderung des kulturellen Austauschs zwischen den 
europäischen Ländern am Mittelmeer.16 Marseilles Rolle als Grenzposten Euro-
pas und als Kreuzungspunkt zwischen Nord und Süd wird damit angesprochen, 
aber nicht reflektiert. Als beim Thema ›Migration und Erinnerung‹ unter dem 
Titel North-South-Gastronomy die Essenskulturen thematisiert werden sollten, 
galt das für die definitive Bewerbung als ›inappropriate‹, denn »the title [...] 
highlighted the importance of gastronomy at the expense of the other aspects 
(especially those of diversity or public health).« Die neue Version nennt sich 
›Central Market‹ – »four imaginary markets functioning around the clock over 
four long weekends […] a city market, a quayside market, a village market and 
an industrial market« (Marseille 2008/2013: 115) – und statt der Nord-Süd-Achse 
wählte man nun die Metapher des ›Zentrums‹. 

Turku in Finnland, das sich stets als ›gateway‹ nach Russland und als ein 
Pionier im interkulturellen Austausch mit dem Baltikum sah, thematisiert 2011 
die europäische Dimension auch über Erinnerungen.17 In ›Lived Memories‹ 
werden mittels Kunst und Storytelling Grenzen übergreifende Erinnerungen 
zwischen Estonia, Russland und Finnland gesucht, während ›New Memories‹ 
nach verbindenden Gemeinsamkeiten sucht, um Kulturen aneinander anzu-
nähern, aber auch Kooperationen zwischen den Ländern zu inspirieren (vgl. 
Turku 2007/2011: 55). 

Riga in Lettland, bis zur Finanzkrise eine der am schnellsten wachsenden 
Ökonomien der neuen EU-Mitgliedstaaten, betont hingegen in ihrem Pro-
gramm für 2014 vor allem das Element Freiheit als Errungenschaft und Grund-
lage für eine Kultur der Offenheit und Innovation. Riga benutzt den Titel offen-
siv dafür, mit einem weltoffenen Bewusstsein den nationalistischen Tendenzen 
zu begegnen, die nach dem Ende der sowjetischen Herrschaft 1991 in Lettland 
Auftrieb bekommen haben: »Promote dialogue and understanding between cul-
tures and nations, promoting diversity of civil opinion and multiculturalism, 
thus enriching the European cultural space [...], [promoting] rituals of regret and 
forgiveness in the form of culture« (Riga 2009/2014: 17, 50).

16 | Vgl. http://www.marseille-provence2013.fr/le-projet/grands-chantiers [Oktober 

2011].

17 |  Vgl. http://www.turku2011.fi/en/news/village-visits-series-of-performances-of-

local-stories-southwestern-finland_en [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 295

Auch Essen-Ruhr präsentiert weltoffenes Bewusstsein. Es dokumentierte 
2010 den Übergang von einer verfallenen Industrielandschaft in eine Dienst-
leistungsgesellschaft und zeigte dabei, dass die Arbeitsmigration in der Ruhr-
Gesellschaft alltägliche Lebensrealität war und ist, schon lange vor der Interkul-
turalitäts-Debatte. In diesem Sinne versuchte das Kulturprogramm Migranten 
über das Thema ›Fashion‹ und ›Straßenbild‹ offensiv anzusprechen:

Deutschland ist ein Einwanderungsland. [...] Die heutige Metropole Ruhr entspricht 

quasi der Welt in Miniaturversion. 170 Nationen, 2.055 Religionsgemeinschaften, alle 

sozialen Milieus – die besten Voraussetzungen, um sich als zukunftsweisende Ein-

wanderungsgesellschaft zu üben. Richtungsgebende Disziplin dabei ist die ›Kunst des 

Zusammenlebens‹. Wie nehmen wir uns gegenseitig wahr? [...] Wer ist eigentlich das 

potenzielle Publikum all der Kunst und Kultur, die in der Metropole Ruhr stattfindet? 

(Ruhr.2010: Buch zwei, 168)

Als der Europäische Rat neben Essen und Peçs Istanbul für 2010 als ECoC 
genehmigte,18 war es ein klares Signal, dass Europa als Kulturentität größer ist 
als die Grenzen der Europäischen Union. Von Beginn an stand der mögliche 
Beitritt der Türkei zur EU mit im Raum, denn Istanbul positioniert sich dabei 
als die zu Europa gehörende Brücke nach Asien: »As Turkey moves ahead with 
the process of its candidacy for the European Union, the projects that will be 
realized will demonstrate that Istanbul, the symbol of the country, has been 
interacting with European culture for hundreds of years.«19 Ein Blick auf eine 
Symposienreihe ›Was ist Europäische Kultur?‹ zeigt eine Suche nach Selbstver-
ordnung zwischen Tradition, Migration, kultureller und religiöser Vielfalt und 
Zivilgesellschaft.20 

Umeå in Schweden hat für 2014 explizit die Menschenrechte ins Programm 
aufgenommen:21 die Frage der Kinderrechte, die Kinder und Jugendliche selbst 
in Form eines Bildes oder eines Musikstückes künstlerisch interpretieren, und 
das Recht auf Sprache, in Form eines erstmaligen internationalen Song Contest 
für Minderheitssprachen (Liet Lavlut). Diese Aktionen werden an das Schwe-
dische Forum für Menschenrechte gekoppelt. Man verspricht sich davon »to 
strengthening cultural networks that span across languages, cultures and na-
tional frontiers« (Umeå 2009: 14 u. 38). 

18 |  Vgl. http://www.en.istanbul2010.org/AVRUPAKULTURBASKENTI/istanbul2010-

nasilgelindi/index.htm [Oktober 2011].

19 |  Vgl. http://www.en.istanbul2010.org/AVRUPAKULTURBASKENTI/istanbulakatki-

lari/index.htm [Oktober 2011].

20 |  Vgl. http://www.en.istanbul2010.org/PROJE/GP_536817 [Oktober 2011].

21 |  Vgl. http://www.umea2014.se [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS296

San Sebastian in Spanien versteht das Thema Menschenrechte nicht nur als 
ein Projekt, sondern erklärt es mit dem Titel Culture of Coexistence bzw. Culture 
to Overcome Violence zum Programm für 2016: 

Unfortunately, today the violence […] of ETA […] vast a shadow over […] many people in 

our country. That’s why San Sebastian has been fighting these barbarian acts for years, 

promoting a culture of peace and education of values (San Sebastian 2010: 19). 

Es nimmt die eigene Gewaltgeschichte im Baskenland zum Ausgangspunkt. 
In diesem Sinne werden Menschenrechte als internationaler Qualitätsstandard 
thematisiert und in Form von kulturellen Programmen auf lokalen Podien dis-
kutiert sowie über die internationalen Stadtnetzwerke (CISDPHR22) an Europa 
zurückgespielt, hoffend, für Europa wie für Städte weltweit eine Inspiration für 
ein friedliches Zusammenleben sein zu können: 

We would like to promote new social codes for reconciliation, understood as civic harm-

ony, and coexistence between opposites, who contribute to the progress and develop-

ment of human rights in Europe and all over the world […] to make the city an internatio-

nal benchmark in the culture of human rights (San Sebastian 2010: 91 u. 93). 

In der neuen Generation von Kulturhauptstädten sind die Bezüge zu Europa 
zahlreicher geworden, wie die Beispiele illustrieren. Auch wenn die ECoC-Bid-
books ihre eigene Rhetorik haben und in gewisser Weise politischen Opportu-
nismus ebenso praktizieren wie Wunschbilder des eigenen Selbst zeigen; und 
auch wenn dort oft eine europäischere Sprache gesprochen wird als in den re-
alisierten Projekten, geben sie doch auch Aufschluss über Bewusstseinslagen, 
Problemhorizonte und die Aspirationen einer Gesellschaft und ihrer Städte. So 
zeigen die einzelnen Akzente in der neuen Generation von Kulturhauptstäd-
ten, dass sie versuchen, der Dimension von Europa mehr Form und Inhalt zu 
geben: indem lokale Herausforderungen auch als europäisches Phänomen ge-
sehen werden (Interkulturalität, Migration); indem lokale Erinnerungen über-
regional thematisiert werden (grenzübersteigende Erzählungen); indem uni-
verselle Werte aufgegriffen und in ihrer europäischen und lokalen Dimension 
diskutiert werden (Menschenrechte, Friede). Die kritische Auseinandersetzung 
mit der Vergangenheit des Nationalsozialismus, des Kolonialismus, des Kom-

22 | Das ›Committee on Social Inclusion and Participatory Democracy and Human 

Rights‹ wurde initiier t von ›United Cities and Local Governments‹ (UCLG), um Themen 

wie die Qualität von Demokratie, soziale Inklusion und Menschenrechte zu forcieren: 

»Today, San Sebastian is pledged to this Committee and its endeavour to create the 

Charter-Agenda of Human Rights in the City and contributes to a programmatic docu-

ment on participatory democracy placing the subject on the agendas of local govern-

ments throughout the world« (San Sebastian 2010: 66).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 297

munismus oder des Terrorismus gehört seit den 1990er Jahren nicht nur zum 
Selbstverständnis einer europäischen Erinnerungskultur, sondern zunehmend 
auch zum Reflexionspotential der Kulturhauptstädte. Während manche Städte 
diese als abgeschlossene Vergangenheit thematisieren (Linz), zeigen andere die 
Folgen und Fortsetzungen der Geschichte im Heute (Liverpool); oder artikulie-
ren explizit ihre ›lessons to learn‹ (San Sebastian).

Neben der Erinnerungsthematik sind es auch die neuen Diversitätsdebatten 
auf europäischer Ebene, die danach fragen, wie die verschiedenen Gruppen in 
den Städten besser einbezogen werden können (Essen-Ruhr), nicht nur in den 
klassischen Arbeiter- und Migrantenhochburgen, sondern auch an den Rändern 
Europas. Gerade in Marseille, der Hochburg von Le Pens ›Front National‹ und 
in der medialen Öffentlichkeit ein Symbol für die ›Festung Europa‹, wird die 
Frage ›Wie definiert sich Europa?‹ ganz konkret; ob in der innenpolitischen Fra-
ge der Roma oder in der außenpolitischen Frage der Migranten. Marseille zeigt, 
wie sich europäische Themen und Herausforderungen (wie die Nord-Süd-Di-
alektik) im Lokalen zeigen, aber Regionalinteressen (›Centrum der Méditerra-
née‹) untergeordnet werden. Zugleich wird deutlich, dass sich jede Stadt selbst 
gerne als Zentrum präsentiert, unabhängig von der geografischen Lage. Selbst 
Turku gelingt es durch eine spezifische Europakarte, die nicht südlicher reicht 
als Berlin, sich in ihrer ECoC-Präsentation in der Mitte Europas zu platzieren.

Abb. 1: Die Europakarte aus Turku

Dabei sind es gerade diese Grenzregionen der Europäischen Union, auf die 
sich die Aufmerksamkeit der Wissenschaft richtet, da sich dort MigrantInnen 
an EU-Richtlinien anpassen oder deren Mechanismen hinterfragen, und damit 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS298

als die ›treibende Kraft‹ der Europäisierung gelten, da sie Fragen der Staatsbür-
gerschaft und der Menschenrechte in den Vordergrund bringen und zudem 
zeigen, dass die Europäisierung und die Globalisierung keine voneinander ge-
trennten Projekte sind:

So entsteht in der Auseinandersetzung der Migration mit den alten – nationalen – und 

den neuen – transnationalen – Grenzen Europas eine eigene Praxis von Weltbürgertum: 

eine praktizier te Bürgerschaft, die sich zunehmend von essentialistischen Formen der 

Identität löst. Diese kosmopolitische Praxis der Migration ist aber paradoxerweise ge-

rade ein Produkt der Grenzen, die sie zu überwinden sucht. (Römhild 2010: 58)

Wie Gerard Delanty betont, geht es dabei jedoch um multiple Grenzen, we-
niger um eine territorial bedingte »fixed line« als um »a networked and fluid 
process«, einen gesellschaftlichen Aushandlungsprozess über ›insiders‹ und 
›outsiders‹, der durch einen veränderten globalen Kontext stets neu bestimmt 
wird (Delanty 2006). Diese Grenzregionen sind damit liminale Räume, aber 
zugleich Zentren, in denen europäische Identität ausgehandelt wird. 

Die Kandidaten präsentieren die eigene Kultur und Geschichte als Teil der 
Europäischen Geschichte, vor allem dort, wo sie auf die großen Ideologien des 
19. und 20. Jahrhunderts Bezug nehmen, also auf Nationalsozialismus, Kom-
munismus und Kolonialismus. Mit diesen Themen wird zumeist die nationale 
Geschichtsschreibung evaluiert (in Bezug auf Werte wie Freiheit, Friede und 
Menschenrechte). Doch gelingt es damit auch über Europa nachzudenken? 
Wenn Liverpool die Sklaverei thematisiert, fordert es damit auch Europa auf, 
die koloniale Vergangenheit in das Selbstbild zu integrieren? Wenn Linz kri-
tisch die NS-Vergangenheit ins Zentrum stellt, wurden damit auch ambivalente 
Kontinuitäten (Argumentationsfiguren wie Kulturnation) nach 1945 stärker ins 
Licht gerückt? Konterkarieren verstörende Erinnerungshappenings am Markt-
platz die bildungsbürgerliche Inszenierungspraxis der Gedächtnisorte und Er-
innerungsplaketten? Wenn Marseille die Migrantenkulturen thematisiert, hat 
es dann auch die nationalistische Politik sowie die Kritiker solcher Programme 
und Konzepte mit einbezogen? Wenn die Türkei über ihre europäischen Traditi-
onen nachdenkt, inwiefern ist dies der Ausdruck eines politischen Beitrittwillen 
oder einer kulturellen Auseinandersetzung? Inwieweit entsprechen sich Außen-
wahrnehmung und lokale Wahrnehmung? Die Praxis der ECoCs zeigt, dass die 
Vielfalt zunehmend programmiert wird, doch wird sie in derselben Weise von 
den betroffenen Migrantengruppen konsumiert und mitgetragen? War die Viel-
falt der Küche nicht bereits in der Habsburger Monarchie ein beliebter Ausdruck 
des Vielvölkerstaates, aber auch dessen kleinster gemeinsamer Nenner? Welche 
Bedeutung hat die Förderung eines transnationalen Bewusstseins, wenn jeder 
sich in der Mitte Europas präsentieren will? Beschönigt die Metapher ›Zentrum 
der Region‹ nicht das Nord-Süd-Gefälle? Stellt das visionäre Konzept von San 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 299

Sebastian, das vom »total respect of human rights and [a] constant revision of 
the values of enlightened European tradition« (San Sebastian 2010: 67) aus-
geht, die ›universalistische‹ Komponente am Konzept der Menschenrechte auf 
den Prüfstand? In diesem Sinne ist die Wahl für San Sebastian auch brisant, 
denn es wird sich zeigen, ob der kurz vor ihrer Nominierung vollzogene politi-
sche Wechsel hin zu einer separatistischen Politik gegenüber Spanien Einfluss 
nimmt auf die Programmgestaltung: ob die Kulturhauptstadt nun instrumen-
talisiert wird für diesen politischen Wunsch nach regionaler Autonomie, oder 
aber ob die ursprünglichen Ansprüche, Menschenrechte und Koexistenz auf 
universeller Ebene, lokal und global, zu thematisieren, sich nicht schon alleine 
durch die Wahl nun in einem ersten Schritt bereits durchgesetzt haben. Ob die 
Basken dann auch beim ›Song Contest‹ der Minderheitssprachen in Umeå 2014 
teilnehmen? Wäre das nicht ein Anlass, um zu fragen, inwieweit Minderheiten-
rechte eine Gruppe nicht nur favorisieren, sondern zugleich auch die jeweilige 
Mehrheitskultur manifestieren; bzw. inwieweit transnationale Perspektiven sol-
che Dichotomien einer nationalen Geschichtsschreibung unterlaufen können?

Wie die Beispiele zeigen, gibt es ein zunehmendes Interesse an gesell-
schaftsrelevanten und -kritischen Themen – schwieriges Erbe, herausfordernde 
Interkulturalität, Suche nach europäischer Identität, Schutz von Menschenrech-
ten und Minderheiten –, doch es fällt auf: Europa wird zumeist über geteilte 
Erfahrungsräume, geteilte Erinnerungen, geteilte Versöhnungsrituale oder ge-
teilte Rechte ›programmiert‹. Dabei werden vor allem Metaphern verwendet, 
welche die interkulturelle Kommunikation zwischen dem Eigenen und dem 
Anderen fördern wollen (›Brücke‹, ›Koexistenz‹, ›Zentrum‹, ›Gateway‹, ›Shared 
stories‹/›memories‹). Doch sind diese Metaphern geeignet, um über Europa 
jenseits von Einheit und Vielfalt in einem zunehmend globalisierten Referenz-
rahmen nachzudenken? Sich auf das Geteilte statt auf das Trennende oder das 
Unterscheidende zu konzentrieren, ist zwar eine Reaktion auf gegenwärtige 
Problemlagen – wie die wachsenden interkulturellen Spannungen in Städten 
und an Europas Grenzen sowie die neo-nationalistischen Tendenzen zeigen –, 
thematisiert sie jedoch nicht offensiv. Welchen Beitrag könnten die ECoCs zu 
solchen Fragen leisten, außer Gedanken wie oben mit einzubeziehen?

Die Stadt: Zwischen lokalen und globalen 
Herausforderungen 

Interkulturalität ist bereits seit den frühen 1990er Jahren ein zentrales Thema 
der Stadtpolitik wie der Forschung,23 nachdem viele europäische Städte deutlich 

23 | In der Forschung wurde die zentrale Rolle von Interkulturalität für die Entwicklung 

von Städten ausführlich untersucht. So wurde ein deutlicher Zusammenhang gefunden 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS300

multikultureller geworden sind, die Spannungen zwischen den verschiedenen 
Bevölkerungsgruppen zugenommen haben und wachsende Konflikte zwischen 
Klassen, Kulturen, Religionen und Ethnizitäten prognostiziert wurden (vgl. Hall 
2000, Sassen 2010: 33). Gerade in den letzten Jahren haben verschiedene Ereig-
nisse – 9/11, die Bombenanschläge von Madrid oder London, die Islam-Debatte, 
die Flüchtlingscamps in Italien und Griechenland oder die Situation der Roma 
in Frankreich und Italien – eine heftige und ›kulturalisierte‹ Debatte über die 
Position von Minderheiten und Migranten initiiert, und damit auch über die eu-
ropäische Einwanderungspolitik und die nationale Integrationspolitik, orches-
triert von einigen »Panikmachern« (Die Zeit v. 17. Februar 2011). Der europaweite 
Zugewinn der Rechten hat die Idee der interkulturellen Stadt unter Druck ge-
setzt, wurde sie doch daraufhin von vielen Seiten für gescheitert erklärt. Das hat 
die Frage danach, wie verschiedene Gruppen auf lokalem Niveau integriert und 
zugleich auch aktive Träger kultureller Entwicklung werden können, zu einer 
wesentlichen Aufgabe von Städten gemacht.24 

Interkulturalität und Menschenrechte

Erst jüngst wurde in der Forschungsliteratur auf einen engen Zusammen-
hang der Interkulturalitätsdebatte mit der Menschenrechtsdebatte verwiesen 
und damit auf das Verhältnis zwischen lokaler Praxis und globalen Standards 
bzw. zwischen dem Eigenen und dem Anderen – dies bietet uns einen Ansatz, 
das ECoC-Konzept weiter zu denken. Aufschlussreich in diesem Zusammen-
hang ist das Werk von Robert Putnam, der am Beispiel der amerikanischen 
Gesellschaft Kommunikations- und Vertrauensprozesse untersuchte und jene 
mittels zweier Arten von ›sozialem Kapital‹ (im Sinne Bourdieus) beschrieb: 
›Bonding‹ trete auf zwischen Menschen, die einem selbst ähnlich sind, wäh-
rend ›Bridging‹ das Eingehen von Beziehungen mit Menschen bedeute, die 
einem sozial und kulturell gesehen fremd sind: »bridging social capital can ge-
nerate broader identities and reciprocity, whereas bonding social capital bolsters 
our narrow selves« (Putnam 2000: 23). Nach Putnam stärken sich beide soziale 
Fähigkeiten gegenseitig, während jedoch ein Rückgang des ›Bonding‹ auch mit 

zwischen Orten, die tolerant und diversifizier t sind, und Wir tschaftswachstum (Florida), 

ebenso wie zwischen Migration und der Kreativität von Städten (Landry). Vgl. Florida 

2002 und Landry 2006.

24 | ›Eurocities‹, eines der zentralen Stadtnetzwerke in Europa, sieht in ihrem ›State-

ment on the Future of the European Capitals of Culture‹ Interkulturalität als eine der 

wichtigsten Herausforderungen für Städte: »Intercultural dialogue and cultural diversity 

[…]. Better awareness of European culture[s], Social inclusion through culture, More 

favorable view of Europe and the EU« (Eurocities 2011).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 301

einem Niedergang des ›Bridging‹ einhergehe, also zu größeren kulturellen und 
ethnischen Spannungen führe.

Ethnic diversity is, on balance, an important social asset, […] however, immigration and 

ethnic diversity challenge social solidarity and inhibit social capital […] on the other 

hand, successful immigrant societies create new forms of social solidarity and dampen 

the negative effects of diversity by constructing new, more encompassing identities. 

Thus, the central challenge for modern, diversifying societies is to create a new, broader 

sense of ›we‹. (Putnam 2007: 138)

Solche Elemente, die zum ›Bonding‹ und ›Bridging‹ beitragen und einen ›broa-
der sense of we‹ im Sinne Putnams kreieren, sehen Peter Scholten und Ronald 
Holzhacker im Kontext der Globalisierung gerade im Menschenrechtsdiskurs: 

Postnationalism represents a more cosmopolitan perspective that stresses globalisa-

tion, bridging between communities of all sor ts, and in particular bonding on a global le-

vel in terms of universal personhood. […] Rather, supranational structural factors, such 

as an evolving universal human rights regime, are stressed as elements that contribute 

to bonding and bridging on a global scale. (Holzhacker/Scholten 2009: 85)

Aus diesem Blickwinkel kann die Bezugnahme auf die ›Universelle Erklärung 
der Menschenrechte‹ einen Impuls geben für ›Bonding‹,25 als Bewusstsein stif-
tendes, mitunter vereinigendes Moment auf lokaler Ebene, und für globales 
›Bridging‹, da lokale Gemeinschaften an einem internationalen Qualitätsstan-
dard gemessen werden können. 

Nach Putnam basiert eine interkulturell erfolgreiche Stadtpolitik darauf, 
lokale Verbundenheiten zu stärken, da das Vertrauen in die unmittelbare Um-
gebung erst eine globale Neugier ermögliche und die Stadt mit ›der Welt‹ ver-
netze. Charles Landry hat gezeigt, dass gerade kreative Prozesse solche lokale 
Verbundenheiten stärken können. Er sieht die Kreativität als eine Form der 
Ethical foundation einer Stadt, da kreative Prozesse Mitglieder unterschiedlichs-
ter Gruppen einbinden, was Städten helfe, zugleich auch Orte von Solidarität zu 
sein, da Kreativität den Blick von sich selbst ablenke und in die Welt richte (vgl. 
Landry 2006). 

In genau diesem Spannungsfeld von Acting local und Thinking global sowie 
im Nachdenken über eine Ethical foundation sind einige der neuen ECoC-Pro-

25 | Jene hatte Eleanor Roosevelt in ihrer berühmten Rede zur ›Universal Declaration 

of Human Rights‹ bereits konkret benannt: »Where, after all, do universal human rights 

begin? […] the school or college he attends; the factory, farm, or office where he works. 

Such are the places where every man, woman, and child seeks equal justice, equal op-

portunity, equal dignity without discrimination. Unless these rights have meaning there, 

they have little meaning anywhere.« (10. Dezember 1948, United Nations) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS302

jekte angesiedelt, gerade im Bereich der Menschenrechte oder zum Thema Frie-
den. Diese Projekte reflektieren – wie später noch ausgeführt wird – lokale Ge-
gebenheiten, zugleich aber auch einen globalisierten Human-Rights-Diskurs, 
der in jüngster Zeit verschiedene Instanzen der EU (den Ausschuss der Regi-
onen/CIVEX, die Menschenrechte Agentur FRA, den Europarat) veranlasste, 
Menschenrechte stärker auch auf lokaler Ebene zu thematisieren und somit 
bewusst Städte einzubeziehen.26 Obwohl es auf Stadtebene zahlreiche lokale 
Initiativen gibt, die Menschenrechte schützen, ist es doch ungebräuchlich, in 
diesem Umfeld mit der Sprache der Menschenrechte zu arbeiten. Städte und 
Gemeinden haben umfassende Daten in konkreten Bereichen wie Armut, 
Diskriminierung, Partizipation, Gewalt, aber jene sind weder ›geframed‹ im 
Menschenrechtsdiskurs, noch werden sie in dieser Weise in der Öffentlichkeit 
diskutiert, noch werden die Zusammenhänge regelmäßig und strukturell un-
tersucht (relational monitoring). Stattdessen werden Begriffe wie Social inclusion, 
Urban citizenship, Sustainable development oder Wellbeing benutzt, weil jene für 
stadtpolitische Belange zugänglicher bzw. eingebürgerter sind, aber auch weil 
sie weniger politische Implikationen haben: Für einen Politiker ist es weniger 
riskant sich in einem Diskurs über Social inclusion verteidigen zu müssen als im 
Hinblick auf die Verletzung von Menschenrechten.

Inzwischen haben zwar einige Städte damit begonnen, den Menschen-
rechtsdiskurs zu operationalisieren (vgl. Grigolo 2010: 896), trotzdem werden 
Menschenrechte zumeist mit anderen, fernen Ländern assoziiert, mit ›over 
there‹ statt ›right here‹ (vgl. Mertus 2009; Oomen 2010), mit internationalen 
Chartas oder der nationalen Politik (Migrationspolitik), nicht jedoch mit den 
Herausforderungen lokaler Stadtpolitik, obwohl sie erst in die lokalen Gege-
benheiten übersetzt ihre Bedeutung bekommen: »[T]his is the paradox of ma-
king human rights in the vernacular: in order to be accepted, they have to be 
tailored to the local context and resonate with the local cultural framework« 
(Merry 2006: 49). Menschenrechte werden jedoch eher gedacht als etwas, was 

26 | Dazu gibt es einige aktuelle Entwicklungen: The Congress of Local and Regional 

Authorities, Teil des Europa-Rates, publizier te einen Report über lokale Menschen-

rechtsindikatoren: »The aim is to develop tools to improve its assessment of the actual 

situation with regard to the application of human rights at local and regional level, to 

identify policies which work and encourage the sharing of good practices between local 

and regional authorities in Europe.« Vgl. http://www.coe.int/t/congress/Sessions/20/

human-rights_en.asp [Oktober 2011]. Auch der Ausschuss der Regionen (CIVEX) for-

mulier te seine Strategie für das Einbeziehen von Städten bei der Strategy for the Im-

plementation of the Charter of Fundamental Rights by the European Union (COM 2010: 

573). Die Europäische Menschenrechtsagentur (FRA) hat Joined Up Governance in ihre 

Arbeit integrier t und die Annual Dialogue on Multi-level Protection and Promotion of 

Fundamental Rights initiier t. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 303

andere nicht haben, statt als das, was man selbst kultivieren will.27 Damit fehlen 
die Voraussetzungen für die Bewusstseinsbildung auf lokaler und regionaler 
Ebene. Diese Begrifflichkeiten zu verwenden, würde ein Bewusstsein für ihren 
politischen Gehalt (Grundrechte) schaffen sowie ermöglichen, die eigene Situa-
tion stärker zu reflektieren. Dabei liegt die Stärke des Konzepts Menschenrechte 
nach Michele Grigolo gerade in seinem inklusiven Charakter: 

At least at a purely discursive level, human rights are more inclusive than concepts of 

›urban citizenship‹, which may raise concerns about the selective dynamics of ›citizen-

ship‹. Overall, when they are not a mere political brand, the use of human rights by cities 

can be seen as an effor t to frame urban diversity positively, to respond to its challenges 

and to re-think and reorganize new and traditional types of social policies and institu-

tions in the perspective of connecting the local to the global (Grigolo 2010: 896). 

Dagegen wird Bürgerschaft als ein Konzept gezeigt, das abgrenzt (vom Nicht-
Bürger), das ein- und ausschließt. Auch das Konzept einer ›Europäischen Bür-
gerschaft‹, welches seit den 1990er Jahren Ausdruck einer verstärkten, durch 
Flagge und Währung symbolisierten »intentionalen« europäischen Identitäts-
politik ist, wird in diesem Sinne von manchen Autoren mit der Idee der ›Fes-
tung Europa‹ assoziiert, mit einer geschlossenen Union, mit einem Diskurs, in 
welchem Immigranten ›die Anderen‹ sind und nicht die »Rechte der Anderen« 
(Gelderen 2009) thematisiert werden.28 

Europa und Menschenrechte

In der Debatte um die europäische Identität werden die Menschenrechte gerne 
instrumentalisiert und als ein exklusives Konzept diskutiert: Die Debatte ope-
riert häufig mit Begriffen wie ›Freiheit‹, ›Demokratie‹, ›Gleichheit‹, ›Rechts-
staatlichkeit‹ und ›Achtung der Menschenrechte‹ als unverwechselbaren Wer-
ten der Union, weil jene, so die Präambel des Verfassungsvertrages, »aus dem 
kulturellen, religiösen und humanistischen Erbe Europas stammen« (Feicht-
inger 2007: 21f.). Jack Goody hat jedoch gezeigt, dass es sich dabei um einen 
›der beunruhigendsten Mythen des Westens‹ handelt. Denn die Begriffe un-
terstützen das dichotomische Selbstbild eines aufgeklärten Europas und einer 
unaufgeklärten Außenwelt und kreieren damit neue Ausschließungsmecha-
nismen: »Western Democracy has hijacked many of the values that certainly 
existed in other societies, humanism, and the triad individualism, equality, free-

27 | Obwohl es starke Verletzungen in dem Bereich gibt. Die FRA produzier t fast jede 

Woche einen Report über die Lage in Europa; vgl. http://fra.europa.eu [Oktober 2011].

28 | Van Gelderen argumentier t für Immigration als Menschenrecht. Vgl. auch Balibar 

2004 sowie Benhabib 2007. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS304

dom as well as the notion of charity« (Goody 2006: 240). Manche Historiker 
fragen skeptisch, ob die eurozentrische Rede von einem europäischen Werte-
kanon nicht den Denkbildern nationaler Identitätsstiftungen des 19. Jahrhun-
derts entspricht. Wie verhält sich die Rede von einer europäischen Identität 
zu außereuropäischen Kulturen und Entwicklungen? Werden sie inkludiert, 
antizipiert oder werden Abgrenzungen vorgenommen? Werden nicht manche 
Traditionen zu sehr betont (Christentum) und andere verdrängt (Judentum, Is-
lam)? Inwieweit ist Europa geradezu mit definiert durch das Ausgeschlossene 
(vgl. Csáky/Feichtinger 2007: 16, 33)? Beispielhaft hat sich die Verdrängung die-
ses Problemkomplexes in der 500-Jahrfeier der Entdeckung Amerikas durch 
Kolumbus 1992 gezeigt, die in Spanien (u.a. auf der EXPO) als ›Encuentro de 
Dos Mundos‹ – ›Begegnung zweier Welten – gefeiert wurde, während sie in La-
teinamerika von vielen als ›Fünfhundertjahrfeier des Genozids‹ gesehen wurde 
(vgl. Rössner 2007: 157). Dies zeigt, dass die Begegnung zweier Kulturen nicht 
thematisiert werden kann, ohne auch die schmerzhaften, konfliktreichen Schat-
tenseiten zu benennen. 

Die Auseinandersetzung mit der eigenen Gewaltgeschichte gehört zwar seit 
den 1990er Jahren zum Erinnerungsparadigma, insbesondere wurde jedoch 
die Identifikation mit dem Holocaust Teil eines europäischen Gründungsmy-
thos und Selbstverständnisses (vgl. Jeismann 2000; Rüsen 2008). Diese Erin-
nerungspolitik hat eine Erinnerungskonkurrenz initiiert mit anderen Opfern 
(Kommunismus und Kolonialismus), aber auch unerwartete Formen von So-
lidarität initiiert, durch die verschränkten Erinnerungen an unterschiedliche 
Unterdrückungserfahrungen (Multidirectional memory; vgl. Rothberg 2009: 5 u. 
19). Jüngst werden immer mehr Forderungen laut, Erinnerung nicht nur als 
ein Instrument der Reflexion, sondern aktiver gesellschaftlicher Veränderung 
zu sehen (Agent of transition) und dazu eine nähere Anbindung an den Men-
schenrechtsdiskurs zu suchen, an universelle statt essentialisierende Konzepte 
(vgl. u.a. Huyssen 2009; Assmann/Shortt 2011). Würde deshalb nicht eine kon-
sequente Erinnerungspolitik bedeuten, statt sich gegenüber dem historischen 
Unrecht zu definieren, auch gegenwärtige Ungerechtigkeiten stärker zu the-
matisieren (›Bridging‹)? Welchen Unterschied macht es, wenn man die Migra-
tionen auch als eine Konsequenz der Kolonialismen betrachtet? Es sind derzeit 
doch gerade die MigrantInnen, die von inner- und außerhalb Europas kommen, 
die das Konzept der europäischen Identität herausfordern und Reflexion ver-
langen. 

Im Motto ›Einheit in der Vielfalt‹ werden zwar die verschiedenen Identi-
fikationsebenen in Europa angesprochen, doch kaum, wie sich Europa am 
›Gegenüber‹ konstituiert: »Europe has been and is both an active element of 
national, and of other identifications and, at the same time, something different 
and separate from national and other identifications. Europe is both: We and 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 305

the Other« (Stråth 2002: 390).29 Trotzdem braucht Europa ein Gegenüber, um 
sich zu konstituieren, und gerade darin sieht Bo Stråth die Herausforderung: 
»[T]he great challenge is how to make it the starting point for bridge-building 
not for demarcation. Symbolic and geopolitical boundaries must be urgently re-Symbolic and geopolitical boundaries must be urgently re-
considered, and seen as historically and discursively shaped« (ebd.: 399). Stråth 
hegt die Idee eines »new active Europe«, das als Mediator und Brückenbauer 
weltweit agiert, und Begriffe der europäischen Selbstreflexion, wie ›Einheit in 
der Vielfalt‹ bzw. ›kulturelle Vielfalt und gemeinsames Erbe‹‹, auf die globale 
Ebene überträgt und damit einen ›interkulturellen‹ in einen ›transkulturellen‹ 
Dialog übersetzt, der bestehende Grenzen nicht bestätigt, sondern überwindet 
(ebd.: 397). 

Wie sind solche Translationsprozesse bzw. ein solcher transkultureller Dia-
log zu organisieren? Wie ist die Balance zu finden zwischen einem offenen und 
geschlossenen Europa-Konzept; inwieweit ist eine gewisse Exklusivität »neces-
sary for making a collective European identity meaningful to its citizens«? (Aiel-
lo/Thurlow 2006: 149) Haben Städte ein Potential, um solche transkulturellen 
und reflexiven Ansätze zu entwickeln? 

Geprägt von solchen politischen Diskursen – der Verschränkung der Inter-
kulturalitätsdebatte mit dem Global-Human-Rights-Diskurs, der Etablierung 
der europäischen Grundrechte-Charta (Vertrag von Lissabon 2009), der ver-
stärkten Überprüfung der Menschenrechtsnormen durch ihre Erosion im Zuge 
der globalen Ereignisse rund um 9/11 (vgl. Goodhart/Mihr 2011) – versuchten 
einige Städte in den letzten Jahren solche lokalen und globalen Fragen zu ver-
knüpfen, eigene Verantwortlichkeiten im Lokalen zu übernehmen sowie ihre 
eigene Rolle in Europa aktiv zu formulieren. Das zeigt sich auch in jüngsten 
ECoC-Programmen, gerade im Bereich der Menschenrechte und zum Thema 
Frieden: San Sebastian hat die Menschenrechte zum Programm erklärt für eine 
friedliche Koexistenz, Graz hat ein Menschenrechte-Monitoring-System initi-
iert, und Aarhus plant Partizipationsmechanismen zu perfektionieren für einen 
breit verankerten Zukunftsdiskurs. Das ist ein Kontext, in welchem die Kandi-
datur Utrechts für 2018 betrachtet werden kann.

Auch Utrecht in den Niederlanden dient das Thema Friede zur Inspiration 
seiner Bewerbung für 2018.30 Dabei wird, in einer ausgedehnten Vorberei-
tungsphase, die Erinnerung an einen 300 Jahre alten, erstmals durch Dialog 
erhandelten europäischen Frieden (Friede von Utrecht 1713) 2013 zum Anlass ge-
nommen, die Stadt als ein kulturelles Labor für Friedens- bzw. Aushandlungs-
prozesse zu präsentieren. Dazu werden mittels eines Kulturprogramms auf 

29 | Oder in den Worten von Habermas/Derrida: »The acknowledgement of dif ferences – 

the reciprocal acknowledgement of the Other in her otherness – can also become a fea-

ture of a common identity« (Habermas/Derrida 2005: 9).

30 | Vgl. http://www.vredevanutrecht2013.nl/Home.aspx [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS306

lokaler Ebene Konflikte analysiert, Mediationsprojekte in Nachbarschaften und 
Schulen lanciert und Menschenrechtsinitiativen vernetzt sowie ein Standort für 
(inter)nationale Friedensprojekte angeboten. Dazu wurden einerseits die Utrecht 
Principles entwickelt, die auf einer Metaebene – u.a. ›the Human‹, Open Access, 
Diversität und Mehrsprachigkeit – als verbindende Leitinspiration dienen sol-
len. Zugleich wurde die internationale Komponente auch durch eine frühzeitige 
Kooperation mit Malta in Form einer gemeinsamen Kandidatur verstärkt.31 Da-
durch will man den selbstbezogenen Wettbewerbsmodus, der charakteristisch 
ist für die Phase der ECoC-Kandidatur, vermeiden, da diese Netzwerkbildung 
später schwer nachzuholen ist. Als eine der am stärksten wachsenden euro-
päischen Städte, welche sich in den nächsten Jahren in Bevölkerung und Aus-
dehnung nahezu verdoppeln wird (von 230 000 [2000] über 310 000 [2010] 
auf 400 000 Einwohner [2030]), werden angesichts von 30 % Migranten ganz 
bewusst Dialog- und Partizipationsprozesse anvisiert: mit Themen wie ›Ju-
gend/Achtzehn‹ (Bildung), ›Playground‹ (Experimentierräume) und ›Habitat‹ 
(Lebenswelt). Doch es wird sich zeigen müssen, inwieweit die Kommunikation 
zwischen einer Kulturelite und ihrem intendierten jungen Publikum gelingt; 
wie sich die Lebenswelten der Utrechter zu den internationalen Kulturprogram-
men verhalten; inwieweit es gelingt, eine Brücke zwischen einem historischen 
Frieden und gegenwärtigen Problemlagen zu schlagen sowie lokalspezifische 
Erfahrungen zu teilen. 

Es zeigt sich, dass in einigen Städten die Thematik der Menschenrech-
te bewusster programmiert und thematisiert wird, während sie von mancher 
nationalen Agenda zu verschwinden drohen (vgl. Brenninkmeijer 2010). Da-
mit könnten Städte als Experiment dienen für das sogenannte Home-coming 
der Menschenrechte, d.h. die als notwendig erachtete Umsetzung eines global 
geführten juristischen Menschenrechtsdiskurses in eine lokale Praxis (vgl. Oo-
men 2010) sowie die universalistischen Konzepte in ihrer lokalen Bedeutung 
zu diskutieren. So zeigen doch die langjährigen Erfahrungen wie in der Stadt 
Barcelona, mit ›Observatory on Human Rights‹,32 dass Menschenrechte eine 
permanente Übersetzung brauchen, um sichtbar zu werden und um konkrete 
Bedeutung zu erhalten. 

Gemeinhin werden Menschenrechte jedoch als eine gesetzliche Kategorie 
empfunden, die mit dem Alltag der meisten Mitteleuropäer wenig zu tun hat. 
So zeigen Umfragen, dass die Mehrheit Menschenrechte zwar wichtig findet, 
jedoch wenige Personen sie benennen können. Eine deutsche Studie zeigt 
»deutliche Defizite in der Menschenrechtsbildung der deutschen Bevölkerung, 
besonders bezogen auf den Wissensbereich« (Sommer/Stellmacher/Brähler 

31 | Vgl. http://ecoc2018.blogspot.com [Oktober 2011].

32 | Vgl. http://w3.bcn.cat/dretscivils/0,4022,259064949_760112595_3,00.html 

[Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 307

2005: 60). Auch Recherchen in den Niederlanden haben gezeigt, welches Defi-
zit an Bildung und Wissen in Bezug auf Menschenrechte existiert (vgl. Oomen/
Vrolijk 2010: 40). Zugleich zeigen Umfragen in Utrecht, wie sehr Menschen-
rechte Teil einer Alltagspraxis sind, ohne jedoch als solche explizit genannt oder 
erkannt zu werden; beispielsweise in der Sozialarbeit oder der ehrenamtlichen 
Tätigkeit.33 Diese vielen Engagierten und die Menschenrechts-Institute sind die 
zentralen Vermittler dieses impliziten Wissens.

Hier könnte die konzeptionelle Implementierung von Menschenrechten auf 
der Stadtebene nicht nur einen Bewusstwerdungsprozess initiieren, sondern – 
wie es San Sebastian und Utrecht propagieren – auch zu einer Mobilisierung 
von lokalen Netzwerken im Namen ›universeller Werte‹ führen und damit zu 
einem Impuls für eine entstehende Menschenrechtskultur: indem die separat 
in einer Stadt existierenden, lokalen, nationalen oder internationalen Initiati-
ven und Instanzen zu einer die eigene Zielgruppe übersteigenden Kooperation 
und Solidarisierung stimuliert werden (›Bonding‹ und ›Bridging‹); das kreiert 
Synergien und verstärkt die einzelnen Initiativen, und es bindet lokale Ideen an 
globale Standards, die rein europäische Belange übersteigen. Die Perspektive 
der Menschenrechte bietet somit die Möglichkeit, Eurozentrismus ebenso wie 
die diversen Definitionen von Interkulturalität (vgl. Hall 2000) oder von Identi-
tätspolitiken zu hinterfragen. 

ECoCs – Labors  und Playgrounds  für Europas 
Zukunft? 

Das Konzept der europäischen Kultur bzw. Identität hat von den 1970er bis in 
die 1990er Jahre eine wichtige Rolle gespielt bei der europäischen Integrati-
on, ebenso die Idee der ›Europäischen Kulturhauptstadt‹. Heute stellt sich die 
Frage, ob Städte einen inspirierenden Beitrag zur Debatte um Europa leisten 
können, wie es die Europäische Kommission mit dem Kulturhauptstadtkonzept 
intendiert hat. Oder müssen wir die Frage anders stellen: Geht es vielleicht heu-
te – mit Blick auf die interkulturellen Herausforderungen in Europas Städten 
und an Europas Grenzen – weniger darum, Europa als eine affirmative Kate-
gorie und imaginierte Einheit zu bestärken, als vielmehr darum, diese Konzep-
tion und deren fließende Grenzen zu hinterfragen? Putnam und Landry haben 
gezeigt, dass die Programmierung von Interkulturalität mehr erfordert als das 
Ausstellen von Vielfalt, nämlich einen Prozess zu initiieren: Hier können Kul-
turprogramme innovative Potenziale stimulieren und mobilisieren, zugleich 
aber auch neue Formen von Solidarität entwickeln, indem sie umfassendere 

33 | Dieses Engagement ist stärker als erwartet (20 % der Befragten). Für die Resultate 

der Umfrage in Utrecht vgl. http://humanrightsutrecht.blogspot.com [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS308

Identitätskonzeptionen (More encompassing identities) anbieten, indem sie loka-
le Verbundenheiten stärken (›Bonding‹) und globale Neugier (›Bridging‹) er-
möglichen. Die ECoCs bieten hier eine Möglichkeit, um zu diskutieren und zu 
experimentieren, was die neue Diversität in Städten für Städte und für Europa 
bedeuten kann. Diese Reflexion braucht beide Ebenen, die lokale (Acting) und 
die globale (Thinking). Hier haben einige der neuen ECoC-Projekte gezeigt, dass 
nicht eine bloße Thematisierung, sondern eine konzeptionelle Reflexion von 
Themen wie Erinnerung und Erbe, Migration und Menschenrechte, Mehrspra-
chigkeit und Koexistenz, Konflikt und Friede nötig ist, um die Verbindung zwi-
schen lokaler Lebenspraxis und globalen Herausforderungen sichtbar zu ma-
chen. Hier liegen auch die Chancen der ECoCs als Begegnungsraum, als Labor 
und Playground, um sowohl das ›Eigene‹ als auch das ›Andere‹ einzubinden.

Der Palmer-Report hat 2004 einen Trend der ECoCs diagnostiziert, eine Hin-
wendung zum Sozialen. Auch in der Forschung wird der Hinwendung zum 
Sozialen eine wichtige Bedeutung zugemessen: »to re-integrate the individual 
in a social context« bedeute eine neue Form von »European social responsibi-
lity« zu entwickeln, eine, die in der Lage sei »[to] fill a dangerous gap« (Stråth 
2002: 398), nämlich zwischen einem erstarkenden Neo-Nationalismus und ei-
nem zunehmenden neoliberalen Individualismus. Dafür brauche es eine neue, 
werteorientierte Struktur des Zusammenlebens. 

In diese Richtungen deuten auch die jüngsten ECoC-Programme, die die 
Suche nach Möglichkeiten gelebter Interkulturalität, nach Gefühlen von Zu-
gehörigkeit und Solidarität in neuen Formen zu beschreiben versuchen. Dies 
zeigt, wie ›Kultur‹ als Konzept des Stadtmarketing und als Ausdruck eines wett-
bewerbsorientierten Identitätsdiskurses sukzessive überformt wird durch ein 
Werteparadigma, geprägt von einem Interesse an den Menschen, an Fragen von 
Inklusion und Exklusion, und an Menschenrechten als Kultur und sozialer Pra-
xis, nicht als normativem Konzept. Das bedeutet zunächst, Kultur in Hinblick 
auf ihr Potenzial zu bewerten, neue Formen der Solidarität zu kreieren, wie es 
ihr gelingt, umfassendere Identitäten zu erzeugen, indem sie lokale und globale 
Bezugsebenen herstellt. Das bedeutet aber auch die Menschenrechte weniger in 
ihrer juristischen Dimension als vielmehr in Form einer neuen Menschenrechts-
kultur soziokulturell zu diskutieren, anders gesagt: die Umsetzung von den in 
internationalen Chartas propagierten Werten in eine alltägliche Praxis von Mei-
nungen, Verhaltensarten und Formen des Zusammenlebens.

Entwickeln sich damit die Konzeptionen einiger ECoCs von einer lokalen 
Identitätskultur (Stadt- und Regio-Marketing) zu einer globalen Menschen-
rechtskultur (Wertedebatte)? Wird damit statt einer gemeinsamen europäischen 
Kultur nun die soziale Verantwortlichkeit, nämlich der Respekt vor den Rechten 
des Anderen, zu einer zentralen Forderung an die EU-Politik, ›the new glue‹ 
(um Richards/Wilson 2004 zu paraphrasieren) zwischen den EU-Mitgliedstaa-
ten und zum Rest der Welt? In den jüngsten ECoC-Bidbooks sehen wir Beispie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 309

le, wie sich damit das Konzept Kulturhauptstadt von einem Titel ›von Europa‹ 
zu einem ›für Europa‹ entwickeln könnte – wobei der wesentliche Unterschied 
nicht alleine im Präfix liegt, sondern auch in einem veränderten Europa-Bild.

Literatur

Assmann, Aleida/Shortt, Linda (Hg.; 2011): Memory and Political Change, London 
[im Erscheinen].

Aiello, Giorgia/Thurlow, Crispin (2006): Symbolic Capitals: Visual Discourse and 
Intercultural Exchange in the European Capital of Culture Scheme, in Lan-
guage and Intercultural Communication 6, H. 2, S. 148 162.

Balibar, Étienne (2004): We, the People of Europe? Reflections on Transnational 
Citizenship. Princeton.

Benhabib, Seyla (2007): The Rights of Others. Aliens, Residents, and Citizens. 
Cambridge/New York.

Brenninkmeijer, Alex F.M. (2010): Verdwijnende mensenrechten in Nederland. 
In: NJCM Bulletin, Nederlands Tijdschrift voor de Mensenrechten 35, H. 3, 
S. 277-564.

Brubaker, Rogers/Cooper, Frederick (2000): Beyond ›Identity‹. In: Theory and So-
ciety 29, S. 1-47.

Csáky, Moritz/Feichtinger, Johannes (Hg.; 2007): Europa – geeint durch Werte? 
Die europäische Wertedebatte auf dem Prüfstand der Geschichte. Bielefeld.

Cogliandro, Giannalia (2001): European cities of culture for the year 2000. A 
wealth of urban cultures for celebrating the turn of the century. Brüssel. 

Delanty, Gerard (2006): Borders in a Changing Europe: Dynamics of Openness 
and Closure. In: Comparative European Politics 4, H. 2/3, S. 183-202.

Evans, Graeme (2003): Hard-branding the Cultural City from Prado to Prada. In: 
International Journal of Urban and Regional Research 27, H. 2, S. 417-440.

Feichtingen, Johannes (2007): Europa, quo vadis? Zur Erfindung eines Kontinents 
zwischen transnationalem Anspruch und nationaler Wirklichkeit. In: Moritz 
Csáky/Ders. (Hg.): Europa – geeint durch Werte? Die europäische Wertede-Die europäische Wertede-
batte auf dem Prüfstand der Geschichte. Bielefeld, S. 19 44.

Florida, Richard (2002): The Rise of the Creative Class. New York.
García, Beatriz (2005): Deconstructing the city of culture: the long-term cultural 

legacies of Glasgow 1990. In: Urban Studies 42, H. 5/6, S. 841-868.
Gelderen, Martin van (2009): Über die Debatte von Menschenrechte, Bürger-

rechtskonzeptionen, Demokratie in der Europäische Union. Gerald Stourzh 
Vorlesung. Universität Wien.

Goodhart, Michael/Mihr, Anja (2011): Human Rights in the 21st Century. Continuity 
and Change since 9/11. London.

Goody, Jack (2006): The Appropriation of Values. Humanism, Democracy and In-
dividualism. In: Ders.: The Theft of History. Cambridge, S. 240 266.

-

-

-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS310

Griffiths, Ron (2006): City/culture discourses: evidence from the competition to 
select the European Capital of Culture 2008. In: European Planning Studies 
14, H. 4, S. 415-430.

Grigolo, Michele (2010): Human rights and cities: the Barcelona office for Non-
Discrimination and its work for migrants. In: The International Journal of Hu-
man Rights 14, S. 896-914.

Habermas, Jürgen/Derrida, Jacques (2005): February 15, or, What Binds Europe-
ans Together: Pleas for a Common Foreign Policy, Beginning in Core Europe. 
In: Daniel Levy/Max Pensky/John Torpey (Hg.): Old Europe, New Europe, Core 
Europe. London, S. 3-13.

Hall, Stuart (2000): Conclusion: The Multicultural Question. In: Barnor Hesse 
(Hg.): Un/settled Multiculturalism: Diasporas, Entanglements, Transruptions. 
London, S. 209-241.

Holzhacker, Ronald/Scholten, Peter (2009): Bonding, Bridging and Ethnic Mino-
rities in the Netherlands: Changing discourses in a changing nation. In: Na-In: Na-
tions and Nationalism 15, H. 1, S. 81-100.

Huyssen, Andreas (2009): Natural Rights, Cultural Rights, and the Politics of 
Memory; online unter http://hemi.nyu.edu/hemi/en/e-misferica-62/huyssen 
[Oktober 2011].

Immler, Nicole L. (2004): Gedächtnisgeschichte. Ein Vergleich von Deutschland 
und Österreich in Bezug auf Pierre Noras Konzept der lieux de mémoire. In: Ian 
Foster/Juliet Wigmore (Hg.): Neighbours and Strangers. Literary and Cultural 
Relations in Germany, Austria and Cultural Europe since 1989. Amsterdam/
New York, S. 173-196.

Jeismann, Michael (2000): Schuld – der neue Gründungsmythos Europas? Die 
Internationale Holocaust Konferenz von Stockholm (26.-28. Januar 2000) und 
eine Moral, die nach hinten losgeht. In: Historische Anthropologie. Kultur – 
Gesellschaft – Alltag 8, S. 454-458. 

Landry, Charles (2006): The Art of City Making. London.
Merry, Sally Engle (2006): Transnational Human Rights and Local Activism: Map-

ping the Middle. In: American Anthropologist 108, H. 1, S. 28-51.
Mertus, Julie (2009): Human Rights Matters: Local Politics and National Human 

Rights Institutions. Stanford.
Mittag, Jürgen (2008): Vom Instrument europäischer Identitätsstiftung zum tou-

rismusträchtigen Publikumsmagneten. In: Ders.: Die Idee der Kulturhaupt-
stadt Europas. Anfänge, Ausgestaltung und Auswirkungen Europäischer Kul-
turpolitik. Essen, S. 55 97.

Myerscough, John (1994): European Cities of Culture and Cultural Months. Full 
Report. Study prepared for the Network of Cultural Cities of Europe. Glasgow.

Oomen, Barbara (2010): Universele rechten, lokale gevechten: Over de werking 
van het rechtspluralisme. Amsterdam.

–/Vrolijk, Marloes (2010): Inspiratie voor mensenrechteneducatie: Democratisch 
burgerschap en mensenrechten in het (burgerschaps)onderwijs. Leiden.

-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›KULTURHAUPTSTADT‹ – EIN TITEL VON ODER FÜR EUROPA? 311

Palmer, Robert (2004): European Cities and Capitals of Culture: Study prepared 
for the European Commission. Brussels. 

Palonen, Emilia (2010): Multi-Level Cultural Policy and Politics of European Capi-
tals of Culture. In: Nordisk Kulturpolitisk Tidskrift 13, H. 1, S. 87 108.

Putnam, Robert D. (2000): Bowling Alone. The Collapse and Revival of American 
Community. New York.

– (2007): E Pluribus Unum: Diversity and Community in the Twenty-first Century. 
In: Scandinavian Political Studies 30, H. 2, S. 137-174.

Reichel, Peter/Schmid, Harald/Steinbach, Peter (Hg.; 2009): Der Nationalsozialis-
mus – Die zweite Geschichte. Bonn.

Richards, Greg (2000): The European Cultural Capital Event: strategic weapon in 
the cultural arms race? In: Journal of Cultural Policy 6, H. 2, S. 159-181. 

–/Wilson, Julie (2004): The impact of cultural events on city image: Rotterdam, 
Cultural Capital of Europe 2001. In: Urban Studies 41, H. 10, S. 1931-1951. 

Römhild, Regina (2010): Aus der Perspektive der Migration: Die Kosmopolitisie-
rung Europas. In: Das Argument 285, S. 50-59.

Rössner, Michael (2007): Die Geschichte vom lateinamerikanischen Fenster im 
Europäischen Haus. Zur wechselseitigen Wahrnehmung und Identitätskons-
titution Europas und Lateinamerikas. In: Moritz Csáky/Johannes Feichtinger 
(Hg.): Europa – geeint durch Werte? Die europäische Wertedebatte auf dem 
Prüfstand der Geschichte. Bielefeld, S. 157-178.

Rothberg, Michael (2009) Multidirectional Memory: Remembering the Holocaust 
in the Age of Decolonization. Stanford (CA.)

Rüsen, Jörn (2008): Europäische Identitätsbildung durch Kultur? Die Rolle der 
Kultur für die europäische Erinnerung. In: Jürgen Mittag (Hg.): Die Idee der 
Kulturhauptstadt Europas. Anfänge, Ausgestaltung und Auswirkungen Euro-
päischer Kulturpolitik. Essen, S. 215-229.

Sassen, Saskia (2010): When the City Itself Becomes a Technology of War. In: The-
ory Culture Society 27, S. 33-47.

Sommer, Gert/Brähler, Elmar/Stellmacher, Jost (2005): Menschenrechte in 
Deutschland: Wissen, Einstellungen und Handlungsbereitschaft. In: Der Bür-
ger im Staat (Sonderheft Menschenrechte) 55, H. 1/2, S. 57-62.

Stråth, Bo (2002): A European Identity: To the Historical Limits of a Concept. In: 
European Journal of Social Theory 5, S. 387-401.

Quellen

Eurocities (2011): Statement on the Future of European Capitals of Culture; online 
unter http://www.eurocities.eu/uploads/load.php?file=EUROCITIES_statement 
_on_Capitals_of_Culture-SMUL.pdf [Oktober 2011].

ECoC-Bidbooks unter: www.ecoc-doc-athens.eu.

-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICOLE L. IMMLER / HANS SAKKERS312

Entschließung der im Rat vereinigten für Kulturfragen zuständigen Minister vom 
13. Juni 1985 für die alljährliche Benennung einer ›Kulturstadt Europas‹ (85/C 
153/02).

European Parliament and Council of the European Union (1999): Decision 
1419/1999/EC of the European Parliament and of the Council of 25 May 1999 
establishing a Community Action for the European Capital of Culture event for 
the years 2005_2019. Official Journal of the European Communities L 166/1 of 
1 July 1999. 

Europäische Kommission (2009): Leitfaden für Bewerbungen als ›Kulturstadt Eu-
ropas‹ (EAC-2009-00252-00-00-DE-TRA-00); online unter http://ec.europa.
eu/culture/pdf/doc633_de.pdf [Oktober 2011]. 

Europäische Kommission (2009a): Auswahlverfahren für die Kulturhauptstädte 
Europas ab 2013; online unter http://ec.europa.eu/culture/our-programmes-
and-actions/doc461_de.htm [Oktober 2011]. 

Europäische Kommission (2009b): European Capitals of Culture; the road to suc-
cess. From 1985 to 2010, Brussels.

European Commission (2010): Summary of the European Commission confer-): Summary of the European Commission confer-
ence ›Celebrating 25 years of European Capitals of Culture‹. Brussels, 23-24 
March 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

Wilhelm Amann, Dr. phil., seit 2007 Collaborateur scientifique am Institut für 
Germanistik der Universität Luxemburg. – Arbeitsschwerpunkte: Kulturelle Glo-
balisierung; Regionalitätsdiskurse; Gegenwartsliteratur; Literatursoziologie; Lite-
ratur und Ästhetik um 1800. – Wichtige Publikationen: Periphere Zentren oder 
zentrale Peripherien? Kulturen und Regionen Europas zwischen Globalisierung 
und Regionalität (Mhg., 2008); Globalisierung und Gegenwartsliteratur (Mhg., 
2010); Heinrich von Kleist. Leben – Werk –Wirkung (2011). 

Volker C. Dörr, Dr. phil., Professor für Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an 
der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf. – Arbeitsschwerpunkte: Deutschspra-
chige Literatur vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart; Inter-/Transkulturalität; 
Intertextualität. – Wichtige Publikationen: »Reminiscenzien«. Goethe und Karl 
Philipp Moritz in intertextuellen Lektüren (1999); Mythomimesis. Mythische Ge-
schichtsbilder in der westdeutschen (Erzähl-)Literatur der frühen Nachkriegszeit 
(1945-1952) (2004); Weimarer Klassik (2007).

Thomas Ernst, Dr. phil., Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität 
Duisburg-Essen; zuvor Postdoktorand an der Université du Luxembourg. – Ar-
beitsschwerpunkte: Literatur-, Medien- und Kulturtheorien; Deutschsprachige 
Literatur des 18. bis 21. Jahrhunderts; Literatur und Subversion; Literaturen der 
Mehrsprachigkeit und der Interkulturalität (Deutschland, Flandern, Luxemburg); 
Neue Medien; Geschichte des geistigen Eigentums. – Wichtige Publikationen: 
Popliteratur (2001/05); SUBversionen. Zum Verhältnis von Politik und Ästhetik 
in der Gegenwart (Mhg., 2008); Das Schwarze sind die Buchstaben. Das Ruhrge-
biet in der Gegenwartsliteratur (Mhg., 2010); Literatur und Subversion. Politisches 
Schreiben in der Gegenwart (2012, im Erscheinen). Mehr Informationen: www.
thomasernst.net.

Deniz Göktürk, Dr. phil., Professorin am Department of German, University of 
California, Berkeley. – Arbeitsschwerpunkte: Deutsche Literatur und Film des 
20. Jahrhunderts; Transnationaler Film unter besonderer Berücksichtigung des 
deutsch-türkisch-amerikanischen Kulturtransfers; Visuelle Medien von den An-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT314

fängen des Kinos bis zum digitalen Zeitalter; Intertextualität und Intermedialität; 
Migration und Interaktion; Globalisierung und Mobilität; Alteritäts- und Natio-
nalismustheorie; Übersetzung u.a. – Wichtige Publikationen: Jedem Wort gehört 
ein Himmel: Türkei literarisch (Mhg., 1991); Künstler, Cowboys, Ingenieure: Kul-
tur- und mediengeschichtliche Studien zu deutschen Amerika-Texten 1912-1920 
(1998); The German Cinema Book (Mhg., 2002); Germany in Transit. Nation 
and Migration, 1955-2005 (Mhg., 2007); Orienting Istanbul: Cultural Capital of 
Europe? (Mhg., 2010); Transit Deutschland: Debatten zu Nation und Migration 
(Mhg., 2010).

Simon Güntner, Dr. phil., Professor für Sozialwissenschaften und Sozialpolitik 
an der Hochschule für Angewandte Wissenschaften (HAW) in Hamburg; zuvor 
Senior Policy Officer for Social Affairs beim europäischen Städtenetz Eurocities 
in Brüssel. – Arbeitsschwerpunkte: Stadtentwicklung; Migration; Sozialpolitik; 
Europäische Integration. – Wichtige Publikationen: Soziale Stadtpolitik – Instituti-
onen, Netzwerke und Diskurse in der Politikgestaltung (2007); Bewegte Zeiten – 
Anmerkungen zur Sozialen Kohäsion in Europäischen Städten. In: Bundesamt 
für Bauwesen und Raumordnung (BBR) (Hg.): Informationen zur Raument-
wicklung (IzR) 6/2009, S. 379-393; The Role of Cities in EU Social Policy. In: 
A. Hamedinger/A. Wolffhardt (Hg.): The Europeanisation of Cities (2010, mit 
Michele Calandrino), S. 145-160.

Dieter Heimböckel, Dr. phil., Professor für Literatur und Interkulturalität an der 
Universität Luxemburg. – Arbeitsschwerpunkte: Neuere deutsche Literatur vom 
18. Jahrhundert bis zur Gegenwart; Interkulturalität; Literaturtheorie; Gattungs-
poetik; Moderne und Nichtwissensforschung. – Wichtige Publikationen: Walther 
Rathenau und die Literatur seiner Zeit (1996); Sprachkritik im Werk Heinrich 
von Kleists (2003); Der Bildhunger der Literatur (Mhg., 2005); Interkulturalität 
als (un-)vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenschaften (Mhg., 2010); 
Kein neues Theater mit alter Theorie. Stationen der Dramentheorie von Aristo-
teles bis Heiner Müller (2010); Mhg. der Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 
(gegr. 2010).

Nicole L. Immler, Dr. phil., Historikerin und Kulturwissenschaftlerin, assozi-
iert an das Research Institute for History and Culture der Universität Utrecht 
sowie an das Institut für Kulturwissenschaften und Theatergeschichte der Ös-
terreichischen Akademie der Wissenschaften in Wien. – Arbeitsschwerpunkte: 
Erinnerungskultur/-politik; Zweiter Weltkrieg und Entschädigungspolitik; Oral 
History; Biografie-/Mehrgenerationenforschung; Ludwig Wittgenstein. – Wichti-
ge Publikationen: Gedächtnisgeschichte. Ein Vergleich von Deutschland und Ös-
terreich in Bezug auf Pierre Noras Konzept der lieux de mémoire. In: I. Foster/J. 
Wigmore (Hg.): Neighbours and Strangers. Literary and Cultural Relations in 
Germany, Austria and Cultural Europe since 1989 (2004), S. 173-196; Das Fami-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN 315

liengedächtnis der Wittgensteins. Zu verführerischen Lesarten von (auto-)biogra-
phischen Texten (2011).

Sonja Kmec, Dr. phil., Professorin für Luxemburger Geschichte und Kulturwis-
senschaften an der Universität Luxemburg. – Arbeitsschwerpunkte: Frauen- und 
Gendergeschichte; Migrationsgeschichte und Erinnerungspolitik. – Wichtige Pu-
blikationen: Lieux de mémoire au Luxembourg / Erinnerungsorte in Luxemburg 
(Mhg., 2007); Dépasser le cadre national des lieux de mémoire / Nationale Erin-
nerungsorte hinterfragt (Mhg., 2009); Inventing Luxembourg. Representations of 
the Past, Space and Language from the 19th to the 21st Century (Mhg., 2010).

Jürgen Mittag, Dr. phil., Professor für Sportpolitik an der Deutschen Sporthoch-
schule Köln und Leiter des Instituts für Europäische Sportentwicklung und Frei-
zeitforschung; zuvor 2003 bis 2010 Wissenschaftlicher Geschäftsführer des In-
stituts für soziale Bewegungen der Ruhr-Universität Bochum und der Stiftung 
Bibliothek des Ruhrgebiets. – Arbeitsschwerpunkte: Sportpolitik; Europäische In-
tegration; Kultur- und Tourismusforschung; Politische Parteien und Gewerkschaf-
ten. – Wichtige Publikationen: Die Idee der Kulturhauptstadt Europas (Hg., 2008); 
Kreativwirtschaft und Kulturhauptstadt: Katalysatoren urbaner Entwicklung in alt-
industriellen Ballungsregionen? In: G. Quenzel (Hg.): Entwicklungsfaktor Kultur 
(2009), S. 61-94 (mit K. Oerters).

Rolf Parr, Dr. phil., Professor für Germanistik (Literatur- und Medienwissenschaft) 
an der Universität Duisburg-Essen. – Arbeitsschwerpunkte: Literatur-, Medien- 
und Kulturtheorie/-geschichte des 18. bis 21. Jahrhunderts; (Inter-)Diskurstheorie 
und Normalismusforschung; Kollektivsymbolik; Mythisierung historischer Figu-
ren; Literatur/Medien-Beziehungen. – Wichtige Publikationen: Strukturen und 
Funktionen der Mythisierung Bismarcks (1860-1918) (1992); Interdiskursive As-
Sociation. Studien zu literarisch-kulturellen Gruppierungen (2000); Autorschaft. 
Eine kurze Sozialgeschichte der literarischen Intelligenz (mit J. Schönert; 2008); 
Foucault-Handbuch (Mhg., 2008); Gastlichkeit. Erkundungen einer Schwellensi-
tuation (Mhg., 2009); Globalisierung und Gegenwartsliteratur (Mhg., 2010).

Achim Prossek, Dr. rer. pol., Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Geographischen 
Institut der Humboldt-Universität zu Berlin. – Arbeitsschwerpunkte: Stadt- und 
Regionalentwicklung; Raumwahrnehmung; Images und regionale Identität; Kul-
tur und Raum. – Wichtige Publikationen: Bild-Raum Ruhrgebiet. Zur symbo-
lischen Konstruktion der Region (2009); Atlas der Metropole Ruhr. Vielfalt und 
Wandel des Ruhrgebiets im Kartenbild (Mhg., 2009); Re-designing the metropo-
lis: purpose and perception of the Ruhr district as European Capital of Culture 
2010. In: H. Schmid/W-D. Sahr/J. Urry (Hg.): Cities and Fascination. Beyond the 
Surplus of Meaning (2011), S. 147-168.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT316

Hans Sakkers, studierte Soziologie und Politikwissenschaft an der Universität Ut-
recht und ist Leiter der Strategieabteilung der Stadt Utrecht; dort zuständig für 
die Entwicklung lokaler Allianzen und für die Vertretung der lokalen Interessen 
in regionalen, nationalen und internationalen Verbänden; Ausarbeitung und Ge-
staltung der Kandidatur Utrechts zur ›Europäischen Kulturhauptstadt‹ für 2018; 
aktiver Kooperationspartner von u.a. Eurocities, Similar Cities, United Cities and 
Local Gouvernments (UCLG). – Arbeitsschwerpunkte (aktuell): Menschenrechte; 
Mehrsprachigkeit; Nachhaltigkeit und urbane Innovation. 

Monika Sonntag, Dipl.-Geogr., Doktorandin am Geographischen Institut der 
Humboldt-Universität zu Berlin. Studium der Geografie, Soziologie und Volks-
wirtschaftslehre an der Universität Trier und der Université de Montréal. – Ar-
beitsschwerpunkte: Kultur- und Sozialgeografie; Stadt- und Regionalentwicklung; 
Kulturpolitik; EU-Regionalpolitik; Grenzraumforschung.

Haci-Halil Uslucan, Dr. phil., Professor für Moderne Türkeistudien an der Univer-
sität Duisburg-Essen. Von 2006 bis 2010 Vertretungsprofessuren für Pädagogische 
Psychologie an der Universität Potsdam und der Helmut-Schmidt-Universität in 
Hamburg sowie eine Gastprofessor an der Universität Wien im Jahre 2009. – Ar-
beitsschwerpunkte: Entwicklung im interkulturellen Kontext; Integration und Mi-
gration. – Wichtige Publikationen: Familie, Akkulturation und Erziehung (Mhg., 
2005); Charles Sanders Peirce and the semiotic foundation of self and reason. In: 
Mind, Culture and Activity 11 (2011), S. 96-108; Resilienz potenziale bei Jugendli-
chen mit Migrationshintergrund. In: M. Zander (Hg.): Handbuch Resilienzförde-
rung (2011), S. 555-574.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260 - am 14.02.2026, 19:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Verortungen der Interkulturalität und die Perspektiven der vergleichenden Kulturhauptstadtforschung. Einführung und Überblick
	VERORTUNGEN DER INTERKULTURALITÄT. DER THEMATISCHE BEZUGSRAHMEN
	Interkulturalität interdisziplinär denken. Ansätze zur Erweiterung ihrer Komplexität
	Interkulturalität als Standortfaktor. Ambivalenzen einer (inter-)kulturinstrumentalisierenden Stadtpolitik
	›Kulturhauptstadt Europas‹. Eine Idee – viele Ziele – begrenzter Dialog. Das Programm ›Kulturhauptstadt Europas‹ und die Kulturhauptstädte des Jahres 2010 in diachroner und synchroner Perspektive

	LUXEMBURG UND DIE GRO REGION (2007)
	Grenzüberschreitende Kooperation im Kulturbereich. Interkulturalität in Luxemburg und der Großregion
	Globale oder lokale Zeichen? Kulturalisierungsstrategien der Metropolen am Beispiel der Kontroverse um das Musée d’Art Moderne in Luxemburg
	Wir und die Anderen. Die museografische Darstellung von Migration in der ›Europäischen Kulturhauptstadt Luxemburg und Großregion 2007‹

	DAS RUHRGEBIET (2010) UND ISTANBUL (2010)
	Wen (alles) adressiert eigentlich eine ›Europäische Kulturhauptstadt‹? Das Beispiel ›Essen für das Ruhrgebiet‹
	Brücken bauen für die neue Metropole. Die Interkulturalität der ›Kulturhauptstadt Europas Ruhr.2010‹ in Planungsprogrammatik und Projektpraxis
	Zwischen Welttheater und ›Ruhrisierung‹. Die Wahrnehmung des ›Europäischen Kulturhauptstadtjahres Ruhr.2010‹ in der Zeitungsberichterstattung
	Orientierte Vielfalt. Hauptstadt Europa – von der Ruhr bis an den Bosporus?
	Interkulturelle Werte – Interkulturelle Welten? Zur Wertigkeit von Werten im Kultur- und Kontextvergleich
	Topo-Graphie. Das Istanbul der deutsch-türkischen Gegenwartsliteratur

	AUSBLICK
	›Kulturhauptstadt‹ – ein Titel von oder für Europa? Von lokaler Identitätskultur zu globaler Menschenrechtskultur

	Autorinnen und Autoren

