
Sebastian A. Höpfl
Was heißt verantwortungsethisches 
Handeln angesichts der Covid 19-Pandemie 
und Putins Krieg gegen die Ukraine? Oder: 
Verantwortungsethik im Angesicht diverser 
und ökologischer Ansprüche

Vorwort

Um die gegenüber der ursprünglichen Zuhörerschaft wohl deutlich 
anderen Erwartungen jetziger Leser:innen nicht gänzlich zu enttäu­
schen, muss ich voranschicken, dass dieser Beitrag als ein pointierter 
Diskussionsbeitrag unter anderen formuliert wurde. Von den kriti­
schen Anmerkungen, Erweiterungen und Widersprüchen, die den 
ursprünglichen Vortrag gewinnbringend ergänzt hatten, konnten hier 
nur jene berücksichtigt werden, die Fragen zur Beurteilung des Kriegs 
in der Ukraine betreffen. Ich bin den damaligen Teilnehmenden zu 
Dank für diese und alle weiteren Repliken verpflichtet, die ich aber 
schon aufgrund ihrer Fülle hier nicht mehr einarbeiten konnte, ohne 
einen gänzlich neuen und weitaus umfangreicheren Text zu verfassen.

Außerdem muss ich den von Professor Böhler für meinen 
Beitrag gewählten Titel »Was heißt verantwortungsethisches Han­
deln angesichts der Covid 19-Pandemie und Putins Krieg gegen 
die Ukraine?« kurz kommentieren, um etwaige falsche Erwartungen 
zu zerstreuen: Ich kann – je nach Perspektive leider oder glückli­
cherweise – keine eindeutigen moralphilosophischen Handlungsan­
weisungen angesichts der Covid-19-Pandemie und Russlands Krieg 
gegen die Ukraine formulieren. Vielmehr will ich diese aktuellen 
Herausforderungen zum Anlass nehmen, um im Anschluss an Hans 
Jonas über eine Verantwortungsethik nachzudenken, die sich für 
die soziale und ökologische Diversität moralischer Ansprüche offen­
hält, und sich dabei nicht vor gesellschaftlichem Engagement scheut. 
Verstehen Sie meine Ausführungen also bitte weniger als direkte 

1.9.

120

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungsanweisungen, sondern als Anstoß, darüber nachzudenken, 
gegenüber wem und was Sie sich – wie ich auch – verantworten soll­
ten.

Verantwortungsethik im Angesicht diverser und 
ökologischer Ansprüche

Für meinen Überlegungen möchte ich zunächst den Gesprächsfaden 
wieder aufgreifen, den ich mit Dietrich Böhler in dem Buch Was 
gilt? knüpfen durfte.1 Obwohl wir beide uns nämlich hinsichtlich 
der dialogreflexiven Begründung und deren theoretischer Geltung 
»grosso modo in schönem Konsens befinden«2 – wie er es damals 
ausgedrückt hatte –, gilt mein Interesse primär dem dialogischen 
Angesprochen-werden durch Andere als bedingende Erfahrung für 
Verantwortung. In meiner Lesart von Jonas’ philosophischer Biologie 
neige ich dazu, auch das menschliche Verhältnis zur Natur als ein 
normativ dialogisches zu beschreiben. In dieser Herangehensweise 
erscheint das Sich-verantworten nicht nur als reflexiv sinnvollste 
Lösung menschlicher Selbsterhaltung in einer natürlichen Umwelt, 
sondern auch als Nötigung aufgrund eines Angesprochen-werdens 
durch Natur als Anderes. Sicher ist diese Rede keine Tatsachenbe­
schreibung, sondern eine Metapher. Aber eben eine Metapher, die als 
Symbol für ein unbedingtes Sollen das Mensch-Natur-Verhältnis so 
als Verantwortung verständlich machen kann, dass dieses nicht in eine 
Eigentumsverwaltung der Menschheit in ›ihrem‹ globalen Eigenheim 
mündet, sondern in ein gutes Zusammenleben der Menschen mitein­
ander und mit anderen lebenden Systemen auf dieser Erde.

Ich will anhand einer leider immer noch aktuellen Problemlage 
versuchen, diese Lesart von Jonas’ Verantwortungsethik zu verdeutli­
chen. Die Covid-19-Pandemie ist ein katastrophales Geschehen, das 
global viele Menschen das Leben gekostet hat und viele längerfristig 
direkt oder indirekt noch immer schädigt. Als neue Infektionskrank­
heit und wahrscheinliche Zoonose entspringt sie außerdem einem 

1 Vgl. Sebastian A. Höpfl, »Begegnung zwischen Dialog und Diskurs: Gesprächsan­
sätze zu Hans Jonas’ Verantwortungsethik«, in D. Böhler, Was gilt? Diskurs und 
Zukunftsverantwortung, hg. von Thomas Rusche, Jens Ole Beckers und Bernadette 
Herrmann, Freiburg/München 2019, S. 209–32.
2 Dietrich Böhler, a.a.O., S. 233.

1.9. Was heißt verantwortungsethisches Handeln

121

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unvorhersehbaren und zumal vergleichsweise unwahrscheinlichen 
Ereignis. Aber obwohl im Einzelnen unvorhersehbar, sind solche 
Ereignisse doch statistisch berechenbar, und verantwortliche Politik 
sollte entsprechend mit derlei rechnen und angemessen vorsorgen.3 
So wenigstens könnte man bereits im Sinne einer Verantwortungs­
ethik nach Max Weber recht nüchtern und instrumentell fordern.4

Zugleich steht eine solche Pandemie heute aber im Kontext 
planetarer ökologischer Krisen, die in einer Verantwortungsethik 
nach Jonas den Horizont bilden. In diesem Kontext zeigt sich, dass 
solche Zoonosen und die Gefahr ihrer epidemischen Ausbreitung – 
neben anderen katastrophalen Gefahren – wahrscheinlicher werden; 
und zwar primär wegen der fortschreitenden Ausbeutung natürli­
cher Ressourcen durch menschliches Wirtschaften und deren Begleit­
erscheinungen, u.a. auch des Klimawandels.5 Außerdem ist diese 
Gefahr noch ergänzt durch bestimmte ›Dual Use Research of Concern‹ 
(DURC) und Gain-of-function-Forschung, die auch die Forschung 
an künstlich erzeugten Krankheitserregern umfassen können.6 Sol­
che risikoreichen Forschungsprojekte sind recht deutliche Beispiele 
für Jonas’ warnende Rede vom »entfesselte[n] Prometheus«7 der 

3 Vgl. Zi-Wei Ye u. a., »Zoonotic Origins of Human Coronaviruses«, in: International 
Journal of Biological Sciences 16, Nr. 10 (2020), S. 1686–97, https://doi.org/10.715
0/ijbs.45472; European Food Safety Authority und European Centre for Disease 
Prevention and Control, »The European Union One Health 2020 Zoonoses Report«, 
in: EFSA Journal 19, Nr. 12 (Dezember 2021), https://doi.org/10.2903/j.efsa.2021.
6971; Edward C. Holmes, »COVID-19—lessons for zoonotic disease«, in: Science 375,
Nr. 6585 (11. März 2022), S. 1114–15, https://doi.org/10.1126/science.abn2222.
4 Vgl. Max Weber, Politik als Beruf, 11. Aufl. (Neusatz auf Basis der Ausgabe von 
1993), Berlin 2010, S. 56.
5 Vgl. United Nations Environment Programme (UNEP) und International Livestock 
Research Institute, »Preventing the Next Pandemic: Zoonotic diseases and how to 
break the chain of transmission«, Nairobi: United Nations Environment Programme 
(UNEP), 2020, S. 15–19, https://www.unep.org/resources/report/preventing-fut
ure-zoonotic-disease-outbreaks-protecting-environment-animals-and.
6 Vgl. National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine, Dual Use 
Research of Concern in the Life Sciences: Current Issues and Controversies, Washington, 
D.C: The National Academies Press, 2017, https://doi.org/10.17226/24761; Michael 
J. Selgelid, »Gain-of-Function Research: Ethical Analysis«, in: Science and Engineer­
ing Ethics 22, Nr. 4 (1. August 2016), S. 923–64, https://doi.org/10.1007/s11948-
016-9810-1.
7 Hans Jonas, »Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die technologi­
sche Zivilisation«, in Das Prinzip Verantwortung – Erster Teilband: Grundlegung, hg. 
von Dietrich Böhler und Bernadette Herrmann, Kritische Gesamtausgabe der Werke 
von Hans Jonas, Bd. I/2.1, Freiburg/Berlin/Wien: Rombach (WBG), 2015, S. 15.

Sebastian A. Höpfl

122

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.7150/ijbs.45472
https://doi.org/10.7150/ijbs.45472
https://doi.org/10.2903/j.efsa.2021.6971
https://doi.org/10.2903/j.efsa.2021.6971
https://doi.org/10.1126/science.abn2222
https://www.unep.org/resources/report/preventing-future-zoonotic-disease-outbreaks-protecting-environment-animals-and
https://www.unep.org/resources/report/preventing-future-zoonotic-disease-outbreaks-protecting-environment-animals-and
https://doi.org/10.17226/24761
https://doi.org/10.1007/s11948-016-9810-1
https://doi.org/10.1007/s11948-016-9810-1
https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7150/ijbs.45472
https://doi.org/10.7150/ijbs.45472
https://doi.org/10.2903/j.efsa.2021.6971
https://doi.org/10.2903/j.efsa.2021.6971
https://doi.org/10.1126/science.abn2222
https://www.unep.org/resources/report/preventing-future-zoonotic-disease-outbreaks-protecting-environment-animals-and
https://www.unep.org/resources/report/preventing-future-zoonotic-disease-outbreaks-protecting-environment-animals-and
https://doi.org/10.17226/24761
https://doi.org/10.1007/s11948-016-9810-1
https://doi.org/10.1007/s11948-016-9810-1


modernen Wissenschaft. Reflektiert man diese unterschiedlichen 
Gefahrenquellen, so sollte zur verantwortlichen Vorsorge auch eine 
gewisse Beschränkung mancher Freiheiten der Forschung und Res­
sourcen-Ausbeutung gehören, die das Leben auf diesem Planeten 
eher bedrohen als befreien, selbst wenn sie aus je eigenen Perspekti­
ven als opportun erscheinen.

Bis hier betrafen die Überlegungen eher generell mögliche 
Krankheitsepidemien. Was aber bedeutet diese aktuelle Pandemie 
für eine solche Verantwortungsethik? Bleibt man in einer tendenzi­
ell instrumentellen Perspektive, zeigen sich zunächst rückwirkend 
zahlreiche Versäumnisse und mangelnde Vorsorge. Die menschli­
chen, wirtschaftlichen und durch die ergriffenen Gegenmaßnahmen 
verursachten ökologischen Schäden sind weit größer, als mit besse­
rer Vorsorge und internationaler Kooperation nötig wäre.8 Dieser 
Tadel trifft vornehmlich politisch Verantwortliche, in Jonas’ Worten 
›Staatsmänner‹, und wohl auch mitverantwortliche wirtschaftliche 
und gesellschaftliche Akteur:innen. Aber trifft er auch uns als wissen­
schaftlich Agierende, sofern wir keine leitenden Ämter innehaben? 
Oder trifft er uns als Mitbürger:innen, die ohne Interesse an solchen 
Ämtern ihrem Leben nachgehen?

In der bisher eingenommenen instrumentellen Perspektive wäre 
man verantwortungsethisch an diesem Problem scheinbar seltsam 
unbeteiligt: die nötigen Aktionen sind eben kaum individuelle, son­
dern kollektive, wie etwa institutionelle und infrastrukturelle Vor­
sorge, akut das kollektive Verhindern möglicher Übertragungen durch 
Hygiene- und Quarantäne-Regeln, u.v.m. Instrumentell betrachtet 
zählt hierbei aber eben kollektives Verhalten, bei dem das individuelle 
Handeln des Einzelnen nur einen marginalen Unterschied macht 
und ›Trittbrettfahren‹ eine keineswegs irrationale Verhaltensweise 
darstellt.9 Allenfalls die sogenannte ›Eigenverantwortung‹ scheint 
gefordert, die sich dann auch auf eigene Kinder und Familie erstrecken 
soll, und zumeist so verstanden wird, dass sich Einzelne und Familien 
eben selbst so gefährden sollen, wie sie wollen. Etwas abstrakter 
erstreckt sich solche Eigenverantwortung auch auf spätere Nachkom­
men, was dann aber wieder vornehmlich auf die politische Unter­
stützung solcher leitenden Akteur:innen hinausläuft, die bezogen 

8 Vgl. United Nations Environment Programme (UNEP) und International Livestock 
Research Institute, »Preventing the Next Pandemic«.
9 Vgl. Heinz Bude, Solidarität: Die Zukunft einer großen Idee, München 2019, S. 13–
19.

1.9. Was heißt verantwortungsethisches Handeln

123

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf pandemische Gefahren eben für bessere Katastrophen- und Not­
vorsorge, internationale Kooperation, Regulierung problematischer 
Praktiken etc. sorgen sollen.

Freilich ist diese verantwortungsethische Perspektive, die ich 
bis hier instrumentell genannt habe, deutlich verkürzt. Darauf weist 
nicht zuletzt die diskursethisch-dialogreflexive Ergänzung von Jonas’ 
Verantwortungsethik u.a. mit ihrem Verweis auf implizite Dialogver­
sprechen hin.10 Aber in kritischem Anschluss an Jonas’ Beleuchtung 
des »Gefühl[s] der Verantwortung«11 und seines »Urbild[s] aller Ver­
antwortung«12 halte ich es für geboten, zusätzlich eine andere, für 
viele wohl auch zugänglichere Perspektive zu betonen. Dies ist der 
verantwortungsethisch appellative Gehalt einer solchen Katastrophe 
für jede:n Einzelne:n. Die unmittelbare Erfahrung eines Sollens im 
Angesprochen- und Gemeint-werden durch Andere verstehe ich als 
deutlichen Auftakt zu persönlicher Verantwortung. Gerade über ein 
solches Angesprochen-werden wandelt sich z.B. ein kollektives Ver­
halten zur Eindämmung der Covid-19-Pandemie zu einer jeweils 
persönlichen Verantwortung. Aber auch über den alltäglich-sozialen 
Kontext hinaus kann sich ein solcher Auftakt zur Verantwortung 
äußern: Explizit metaphorisch davon zu reden, dass diese Pandemie 
ein leidvoller Weckruf lebender Systeme an uns alle als Kollaborateure 
ihrer Ausbeutung und Vernichtung ist, ist wie jede Metapher zwar 
sachlich unrichtig, aber in diesem Fall normativ plausibel. Ähnliches 
gilt in diesem Zusammenhang für die Metapher von der ›Rache 
der Natur‹, die sich in einer solchen Katastrophe ausdrückt. Diese 
sprechenden Metaphern verdeutlichen, dass die akuten ökologischen 
Krisen auf dem Planeten Erde nicht nur ein Problem Anderer sind, die 
qua Amt oder unglücklichem Schicksal Folgen und Verantwortung zu 
übernehmen hätten. Stattdessen sind wir alle zur Mitverantwortung 
gefordert. Dieser ökologische Weckruf ereilt uns alle, und diese Rache 
macht vor niemandem Halt.

Zweifelsohne ist die pandemische Krisenlage außerdem eine 
soziale. Die Rede von einer Verantwortung gegenüber der in die 
Enge getriebenen Natur darf nicht die Verantwortung gegenüber den 
Mitmenschen verdrängen. Dies schon allein, weil Verantwortung 
gegenüber der Natur nur als Analogie einer Verantwortung gegen­

10 Vgl. Böhler, Was gilt?, S. 31–82.
11 Jonas, »Das Prinzip Verantwortung«, S. 178.
12 Ebd., S. 252.

Sebastian A. Höpfl

124

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über Mitmenschen sinnvoll denkbar ist. Der Anspruch derjenigen, 
deren Leben und Grundbedürfnisse von dieser Pandemie bedroht 
werden, darf nicht hinter metaphorischen Ansprüchen der Natur 
zurückgedrängt werden. Aber ebensowenig ist es sinnvoll, diese 
sozialen und ökologischen Ansprüche gegeneinander auszuspielen. 
Vielmehr sollte ihnen gemeinsam begegnet werden, weil sich sonst 
ökologische und soziale Problematiken gegenseitig verstärken: jede 
weitere ökologische Katastrophe wird die sozial Schwächsten am 
stärksten treffen, und jeder soziale Ausgleich ohne ökologische Weit­
sicht befördert wiederum solche Katastrophen.13 Selbst mit dieser 
vermittelnden Zielsetzung aber werden sich Widersprüche angesichts 
der Pluralität von menschlichen Perspektiven und ökologischen Kri­
sen kaum verhindern lassen. Eben deshalb sind dies auch politische 
Herausforderungen, die nur in demokratischen Diskursen und Aus­
handlungsprozessen zufriedenstellend gelöst werden können.

Es ist deutlich zu begrüßen, wenn inzwischen mehrere Initiativen 
und Bewegungen versuchen, diese verantwortungsethische Komple­
xität in ökologischen Krisen sowohl mittels interner und öffentlicher 
Diskurse zu formulieren, als auch in greifbare und wirkungsvolle 
Handlungsoptionen zu übersetzen. Ich meine damit Gruppierungen 
wie den »Aufstand der letzten Generation«, »Extinction Rebellion«, 
»Scientist Rebellion« oder »Fridays for Future« mit allen seinen 
Untergruppierungen. Dies wurde besonders auch unter den media­
len Bedingungen der Covid-19-Pandemie deutlich, in der vielmals 
eine Aufmerksamkeitsverschiebung von der Thematik »Klimakrise« 
zum Gesundheitsproblem »Coronakrise« stattgefunden hat. Wer 
allerdings die Diskurse in besagten Gruppen verfolgt hat, konnte 
sich dort auch abseits der Universität darauf hinweisen lassen, dass 
es hier nicht um zwei gänzlich verschiedene Probleme geht, sondern 
vielmehr um verschränkte Krisenphänomene. Die gelungene Bünde­
lung solcher Komplexität unter jeweils unmittelbar verständlichen 
Metaphern, die diese Gruppierungen leisten, sind m.E. hervorragende 

13 Vgl. das Kapitel 5 in IPCC, »Global Warming of 1.5°C. An IPCC Special Report on 
the impacts of global warming of 1.5°C above pre-industrial levels and related global 
greenhouse gas emission pathways, in the context of strengthening the global 
response to the threat of climate change, sustainable development, and efforts to erad­
icate poverty« (IPCC, 2018), S. 445–509, https://www.ipcc.ch/sr15/; ähnlich 
der »One Health approach« in United Nations Environment Programme (UNEP) und 
International Livestock Research Institute, »Preventing the Next Pandemic«, S. 39–
48.

1.9. Was heißt verantwortungsethisches Handeln

125

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ipcc.ch/sr15
https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ipcc.ch/sr15


Beispiele für mögliche Handlungshorizonte sozial-ökologischer Ver­
antwortung heute.

Diese Bündelung von Krisenkomplexen in besagten Gruppen 
betrifft nicht nur die Covid-19-Pandemie, sondern erstreckt sich 
wenigstens teilweise auch auf eine solidarische Haltung angesichts 
des Angriffskrieges Russlands gegen die Ukraine.14 Allerdings stellt 
dieser Krieg auch eine deutlich andere Herausforderung für eine 
Verantwortungsethik dar, weil es um akute Gewalt statt kumulative 
Bedrohungen geht. Ich will nur kurz versuchen, einige Aspekte 
aus meiner dialogisch und ökologisch orientierten Perspektive zu 
skizzieren: Zweifellos sind die unglaubliche Not und die empörte Ver­
zweiflung der Bevölkerung in der Ukraine die deutlichsten Appelle, 
denen in dieser Situation nachgekommen werden soll, und glückli­
cherweise auch mit beeindruckenden Maßnahmen nachgekommen 
wird. Gleichwohl ist dies nicht der einzige Anspruch, dem gegenüber 
es sich in dieser angespannten Lage zu verantworten gilt, woran nicht 
zuletzt Jürgen Habermas in seinem Debattenbeitrag in der Süddeut­
schen Zeitung vom 28.4.22 erinnert hat. Zunächst muss die dort 
genannte Besonnenheit unterstützt werden, nämlich in Anbetracht 
des grundsätzlichen Überlebensinteresses, keinen atomaren Konflikt 
zu provozieren, der eine der größten anzunehmenden Katastrophen 
überhaupt darstellen würde. Meines Erachtens ist dies aus der Per­
spektive eines NATO-Mitglieds gar nicht leicht zu vermeiden.

Außerdem sind noch weitere Ansprüche zu berücksichtigen, um 
ein friedliches Zusammenleben in Europa und der Welt erreichen 
zu können. Dies betrifft politisch die unterschiedlichen Interessen 
beteiligter Staaten und Staatenverbünde, aber auch diejenigen weni­
ger sichtbarer Bevölkerungsgruppen abseits der nationalstaatlichen 
Schemata, wie auch die bereits umfassend angesprochenen ökolo­
gischen Nöte. Sofern man Verantwortungsethik von dem übergrei­
fenden Anspruch her versteht, sich gegenüber so unterschiedlichen 
Ansprüchen verantworten zu sollen, erscheint es mir in einer so 
aufgeladenen Situation v.a. geboten, an die relativ leiseren Stimmen 
sozialer Randgruppen und die nur metaphorisch hörbaren Forderun­
gen ökologischer Systeme zu erinnern. Zu ersteren zählen neben 
Flüchtenden aus der Ukraine auch solche ohne ukrainischen Pass, 
oder auch russische Emigrant:innen, die sich politischer Verfolgung 

14 Vgl. etwa Fridays for Future, „#StandWithUkraine«, in: Fridays for Future (blog), 
13. März 2022, https://fridaysforfuture.de/standwithukraine/.

Sebastian A. Höpfl

126

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fridaysforfuture.de/standwithukraine
https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fridaysforfuture.de/standwithukraine


entziehen wollen, sowie Menschen des globalen Südens, die unter 
indirekten Folgen des Kriegs zu leiden haben, u.v.m.

Die ökologischen Forderungen sind in einer Kriegssituation 
umso schwieriger zu vertreten, als sie hinter der akuten Bedrohung 
von Menschen zurückstehen müssen. Aber im Hinblick auf die Vision 
eines friedlichen Zusammenlebens in Europa sollten auch diese Pro­
bleme nicht vergessen werden, da sie nicht zuletzt ein ökologisch 
nachhaltiges Leben im Gebiet der Ukraine behindern könnten, sei 
es aufgrund dauerhafter Kontaminierung ganzer Landstriche durch 
Schadstoffe oder Minen, sei es schlicht wegen fehlender Mittel für den 
Aufbau nachhaltiger Energie- und Grundversorgung. Kurz gesagt: 
Auch hier sind ökologische und soziale Ansprüche zusammenzuden­
ken.

Um ein kurzes Resümee zu versuchen: Eine politisch engagierte, 
philosophische Verantwortungsethik sollte meines Erachtens solche 
legitimen Ansprüche herausstellen, die in öffentlichen und politischen 
Diskursen zu wenig oder gar keinen Raum finden, indem sie deren 
Vertreter:innen in ihrer legitimen Diskursteilnahme bestärkt, oder 
auch das Fehlen einer solchen Beteiligung aufzeigt. So unangenehm 
eine solche Rolle sein mag, so moralisch notwendig erscheint sie 
mir heute für die Möglichkeit eines friedlichen Zusammenlebens in 
Europa, der menschlichen Welt und der terrestrischen Ökosphäre.

1.9. Was heißt verantwortungsethisches Handeln

127

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120 - am 20.01.2026, 01:03:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vorwort
	Verantwortungsethik im Angesicht diverser und ökologischer Ansprüche

