
Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang 

der Nostalgie 

Anne Gräfe 

Wie jede Sucht führt auch die Sehnsucht ins Verderben. Das grimmsche Wörter
buch kennt sie noch als »Krankheit des schmerzlichen Verlangens« und zitiert Le
xers Mittelhochdeutsches Handwörterbuch, das aus den Fundgruben für Geschichte deut
scher Sprache und Litteratur schöpft: »der den siechtum hat von der sehnsuchte, der 
sol reden mit den, die im lieb sint, und schol horen schoneu maere, die in geluste 
ze horen«.1 Anderes empfahl Johannes Hofer, der 1688 mit seiner Dissertation De 
Nostalgia eine folgenreiche Begriffsgeschichte beginnen ließ. Von der schmerzhaf
ten bis tödlichen Sehnsucht nach der Heimat, die sein Doktorvater, der Arzt Jean- 
Jacques Harder, pathologisierte und mit jenem griechisch-lateinischen Komposi
tum bezeichnete (nostos = Heimkehr + algos = Schmerz), glaubte er, sie könne durch 
Heimkehr kuriert werden. Er hat also empfohlen, der Sucht nachzugeben. Schon 
hier zeigt sich eine nicht unwichtige Verschiebung von Raum- und Zeitbezug des 
vermeintlich Ursprünglichen der Herkunft, womit der Begriff der Nostalgie hadert: 
So besitzen der statische Ort der Heimat, der Prozess der Heimkehr und die Vorstel
lung von dieser Heimat sehr verschiedene Dimensionen, Orte und Zeitlichkeiten. 

Barbara Cassin führt in ihrem Buch La nostalgie. Quand donc est-on chez soi? aus, 
der Begriff selbst hätte »rien d’originel, d’orginal, bref de ›grec‹. Il est fabriqué, 
métissé […] ›historialement‹«.2 Hofer geht in seiner Dissertation davon aus, dass 
das, wonach sich gesehnt wird, real existiere, wobei der Schöpfer des Neologismus, 
Jean-Jacques Harder, durchaus von philopatridomania, einer wahnsinnigen Liebe 
zur Heimat, schreibt und so dem von Nostalgie Befallenen neben der Sucht auch 
einen Wahn diagnostiziert. Hier wird eine Differenz zwischen dem realen Ort und 
seinem vorgestellten Abbild, welches jedoch die eigentliche Quelle der Sehnsucht 

1 Deutsches Wörterbuch, Bd. 16: Seeleben – Sprechen (1905), Sp. 157. Frei übersetzt: »Wer das 
Siechtum der Sehnsucht hat, der soll mit denen reden, die ihm lieb sind, und soll schöne 
Märchen hören, die ihm Freude bereiten.« 

2 Cassin, Barbara: La Nostalgie: Quand donc est-on chez soi?, Paris: Autrement 2013, S. 19. Siehe 
dazu die dt. Übersetzung: »hat nichts Ursprüngliches, Originäres, mit einem Wort: ›Griechi
sches‹. Man hat es sich ausgedacht, es ist ein […] ›seinsgeschichtliches‹ Gemisch.«, in: Cassin, 
Barbara: Nostalgie. Wann sind wir wirklich zuhause?, Berlin: Suhrkamp 2021, S. 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Transformationsangst und Nostalgie 

ist, deutlich. Quelle der Nostalgie ist schon immer ein Simulakrum und hierin eine 
Gegenwartspathologie. Baudrillard erklärt es in Simulacres et Simulation wie folgt: 
»Lorsque le réel n’est plus ce qu’il étaie, la nostalgie prend tout son sens.«3 Das 
Simulakrum besitzt kein Original, keine reale Vorlage, es ist ein Phantomschmerz, 
der durch Phantomerinnerungen ausgelöst wird. Phantomschmerzen wie Nostal
gie nachzugeben, erzeugt Frustration, denn wenn nicht wiederhergestellt werden 
kann, was nie gewesen ist, kann der Schmerz auch nicht gestillt werden. 

Darüber hinaus ist Nostalgie, wie Stephan Pabst und Jan Loheit in der Einlei
tung dieses Bandes schreiben, ein Gegenwartsphänomen, wird mit der Nostalgie 
doch stets ein Unbehagen an der Gegenwart deutlich. Der Frage, ob die Nostalgie 
eine kritische Kraft entfalten kann, oder ob sie als Ressentiment vorliegt,4 geht die 
Frage des Umgangs mit dem Zustand der Nostalgie voraus: Wenn in den gegenwär
tigen politischen Kampagnen das ›again‹ und die Wiederherstellung einer Politik 
für die Mehrheit der Bevölkerung beschworen wird, wird hier sowohl jenem Simu
lakrum der Nostalgie nachgegeben, welches sich aus Frustration und Ressentiment 
gegenüber dem Simulakrum einer fiktiven Vergangenheit speist, als auch das Ohn
machtsgefühl des Ressentiments und der Frustration gerade dadurch wiederholt, 
dass das Simulakrum auch weiterhin nicht realisierbar ist, weil es keine konkrete 
Vorlage für eine mögliche Kopie besitzt. Der Umgang der – auch vergangenen – Ge
genwart mit der Nostalgie scheint also Hofers Empfehlung zu folgen. Doch hierin 
formiert sich die Wiederholung der Frustration, die darin liegt, das Simulakrum 
realisieren zu wollen. Das Ressentiment verfestigt sich. 

Im Umgang mit der Nostalgie scheint jener postutopische Moment5 produziert, 
den Fredric Jameson bereits 1983 aufgrund des Versuchs der dauernden Wiederho
lung und Wiederherstellung einer niemals als solcher existierenden Vergangenheit 
mit einem »dissapearance of a sense of history«6 identifizierte. Svetlana Boym be
greift Nostalgie als eine Pathologie, die durchaus zu unterschiedlichen Konsequen
zen führt. Für den Versuch, das Simulakrum wiederherzustellen, hat sie den Begriff 
der restorative nostalgia gefunden: »Restorative nostalgia stresses nostos and attempts 
a transhistorical reconstruction of the lost home.«7 Es bleibt also zu fragen, wel
cher andere Umgang mit Nostalgie denkbar ist, wenn es um die Frage gehen soll, ob 
hier eine kritische Kraft zu entfalten ist. Boym schlägt den Begriff der reflective nos
talgia vor: »Reflective nostalgia dwells on the ambivalences of human longing and 

3 Baudrillard, Jean: Simulacres et simulation, Paris: Galilée 1981, S. 17. Frei übersetzt: »Wo das 
Reale nicht mehr ist, was es war, bemächtigt sich die Nostalgie seines Sinns.« 

4 Vgl. Einleitung, S. 13. 
5 Vgl. ebd. 
6 Jameson, Fredric: »Postmodernism and Consumer Society«, in: Ders.: The Anti-Aesthetic: Es

says on Postmodern Culture, Seattle: Bay Press 1983, S. 111–126, hier S. 125. 
7 Boym, Svetlana: The Future of Nostalgia, New York: Basic books 2001, S. XVIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Gräfe: Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie 103 

does not shy away from the contradictions of modernity. Restorative nostalgia pro
tects the absolute truth, while reflective nostalgia calls it into doubt«.8 Ich würde 
weniger eine Typisierung der Nostalgie vorschlagen, als die Möglichkeit, sie als eine 
Gesellschaftspathologie zu betrachten und den Begriff der Reflexion von Boym zu 
übernehmen, um diesen anderen Umgang mit der Nostalgie herauszuarbeiten. Die 
Art der Reflexion, von der hier die Rede ist, gehört in den Bereich der Ästhetik. In
wiefern sich über die Ästhetik ein Zugang zur kritischen Kraft der Nostalgie finden 
lässt, soll daher in diesem Artikel weiterbehandelt werden. 

Ich schlage vor, nicht der Sehnsucht der Nostalgie nachzugeben, sondern in 
Form einer ästhetischen Erfahrung das Unbehagen, auf das sie verweist, ernst 
zu nehmen und das revolutionäre Potenzial herauszuarbeiten, das im Wiederho
lungszwang der Nostalgie verborgen liegt. Denn hier, so meine These, findet sich 
eine radikale Kontingenzerfahrung, die dem Ressentiment, als radikale Reduktion 
von Kontingenz, entgegensteht. Revolutionär ist dieses Potential bereits seit Wal
ter Benjamin. Benjamin sieht in der Kunst des Surrealismus die »revolutionären 
Energien, die im ›Veralteten‹ erscheinen«, aufgegriffen, und die Möglichkeit, »die 
gewaltigen Kräfte der ›Stimmung‹ zur Explosion« zu bringen.9 Für Benjamin ist das 
revolutionäre Moment gerade nicht, bereits ein anderes System als zu ersetzendes 
zu intendieren, sondern die Leergelassenheit des Moments des Umschwungs zu 
ermöglichen.10 Denn dort, wo eine andere Geschichte geschrieben und eine andere 
Ordnung imaginiert werden kann, ist auch eine andere Gegenwart und Zukunft 
möglich. Und das ist jenes Potential, dass die Kunst ermöglichen kann, wie es 
wiederum Heiner Müller ausdrückte: »Das Einzige, was ein Kunstwerk kann, ist 
Sehnsucht wecken nach einem anderen Zustand der Welt. Und diese Sehnsucht ist 
revolutionär.«11 Boym führt denn auch weiter aus, die reflexive Nostalgie »explores 
ways of inhabiting many places at once and imagining different time zones; it loves 
details, not symbols. At best, reflective nostalgia can present an ethical and creative 

8 Ebd. 
9 Benjamin, Walter: »Der Sürrealismus – Die letzte Momentaufnahme der europäischen In

telligenz« [1929], in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2.1, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann 
Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 295–310, hier S. 297. 

10 Dass Benjamin diesen Gedanken von der revolutionären Bewegung auf seine Überlegungen 
zur Kunst überträgt, zeigt sich nicht zuletzt in seiner früheren Studie von 1921 zu Georges 
Sorels Zur Kritik der Gewalt, in der er den proletarischen Generalstreik gegenüber dem politi
schen Generalstreik als anarchischen und wirklich revolutionären Moment betont, weil hier 
erst einmal alles an Rechtsmitteln ausgesetzt ist. Vgl. Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt 
und andere Aufsätze [1921], Frankfurt a.M.: edition suhrkamp, insbesondere S. 50–64. 

11 Müller, Heiner: »›Was ein Kunstwerk kann, ist Sehnsucht wecken, nach einem anderen Zu
stand der Welt‹, im Spiegel-Interview mit Urs Jenny und Helmuth Karasek«, in: Ders., Ge
sammelte Irrtümer, Bd. 1: Interviews und Gespräche, Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren 1986, 
S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Transformationsangst und Nostalgie 

challenge, not merely a pretext for midnight melancholias.«12 Mit der künstleri
schen Arbeit Die Provinz des Menschen von Heiner Goebbels werde ich im Weiteren 
zeigen, wie dieses revolutionäre Potential im Wiederholungszwang mit und gegen 
die Nostalgie entfaltet werden kann. 

1. Nostalgie wiederholen 

Heiner Goebbels ›Multimediaarbeit‹ Die Provinz des Menschen (2016), die als Langzeit
projekt zwischen 2004 und 2014 entstand, arbeitet mit einer differenzierenden Er
fahrung von Wiederholung und Heimkehr und schafft es über die reflexive ästhe
tische Kontingenzerfahrung, den Betrachter:innen dieser Arbeit einen anderen als 
restaurativen Umgang mit der Nostalgie zu vermitteln.13 Die Provinz des Menschen be
steht aus 54 Filmen, die auf 27 Monitoren und mit 8 Audiokanälen in 21-minütigen 
Loops laufen. 2016 wurde die Arbeit zum ersten und bisher einzigen Mal im Dresd
ner Lipsiusbau ausgestellt. Auf den Bildschirmen ist zunächst der immer gleiche, 
routinierte und strukturierte Ablauf zu sehen: In 54 verschiedenen Städten wurde 
die vermeintliche Heimkehr desselben Mannes aufgezeichnet: Alle 54 Filmteile wie
derholen den strukturell gleichen Ablauf: Der Mann verlässt ein Theater, läuft über 
den Bordstein, steigt in ein Taxi, fährt los, rezitiert im Auto einen Text, steigt aus, 
kauft eine Flasche Wasser und geht nach Hause. Protagonist in dieser Sound- und 
Videoinstallation ist der französische Schauspieler André Wilms. Das Publikum be
obachtet ihn über eine in den Filmsequenzen geraffte, als solche aber nicht sofort 
kenntlich gemachte Zeitperiode von zehn Jahren, in denen er das strukturell identi
sche Ritual in 25 Ländern wiederholt. Während er Passagen aus Elias Canettis Buch 
mit dem gleichlautenden Titel Die Provinz des Menschen auf Französisch zitiert, wird 
er in verschiedenen Wagen durch die verschiedenen Städte gefahren. Dass es sich 
bei den Wiederholungen des Textes um Canetti-Zitate handelt, bleibt den Betrach
ter:innen der Arbeit, die nicht mit Canettis Werk vertraut sind, verborgen.14 Beglei
tet werden die 54 neben- beziehungsweise aufeinanderfolgenden Filmsequenzen 

12 S. Boym: The Future of Nostalgia, S. XVIII. 
13 In meiner Doktorarbeit Radikale Kontingenz aushalten. Die Dialektik der ästhetischen Langweile 

in der Gegenwartskunst arbeite ich im vierten Kapitel die Frage der Langeweile als Wieder

holung weiter aus. Der hier vorliegende Beitrag ist eine kondensierte Form dieser Überle
gungen, die sich aber in Teilen wortwörtlich mit dem Abschnitt zu Heiner Goebbels aus der 
Dissertation deckt. Siehe die publizierte Version: Gräfe, Anne: Langeweile aushalten. Kontin
genzerfahrung in der Gegenwartskunst, Berlin: Kulturverlag Kadmos 2024, hier insbesonde
re das dritte Unterkapitel des vierten Kapitels ›Langeweile in der strukturellen Wiederholung 
– Heiner Goebbels‹, S. 129–141. 

14 Canetti, Elias: Die Provinz des Menschen. Aufzeichnungen 1942–1972, Frankfurt a.M.: S. Fi
scher Verlag 1986. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Gräfe: Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie 105 

von einer rauschenden Klanglandschaft, die aus den Geräuschen der Städte zusam
menmontiert wurde. 

Goebbels’ Bearbeitung verfolgt das Wiederholungsthema auf inhaltlicher und 
formaler Ebene. Zum einen sehen wir die strukturelle Wiederholung eines immer 
gleichen Ablaufs, zum anderen holt Goebbels Fragmente verschiedener älterer 
Arbeiten wieder hervor, wiederholt und verändert dabei die in diesen Fragmenten 
aufgehobenen Kontexte. So gehen viele der Sequenzen direkt auf Videonotizen 
zurück, die Goebbels seit 2004, zeitgleich mit seiner Musiktheaterarbeit Eraritjarit
jaka, aufzuzeichnen begann. Während des Stücks Eraritjaritjaka verschwindet der 
Schauspieler André Wilms von der Bühne. Per Videoübertragung auf eine Leinwand 
auf der Bühne wird er dabei begleitet, wie er das Theater verlässt, in ein Taxi steigt, 
im Auto einen Text rezitiert und in einem Wohnhaus die Treppen zu einer Woh
nung hinaufgeht. Es wirkt, als geschähe alles in Echtzeit, doch in dem Moment, in 
dem er daheim beginnt, sich etwas zu Essen zuzubereiten, geht auf der Bühne ein 
Licht an und wir sehen ihn sowohl auf der Bühne als auch auf der Videoleinwand 
am Herd stehen. Eben jene Videosequenzen dieser älteren Theaterarbeit sind in 
Die Provinz des Menschen wiederholt und in ihrer Komposition des Neben- und 
Hintereinanderstellens und -abspielens zugleich zu einer eigenständigen neuen 
Arbeit zusammengesetzt worden. Darüber hinaus war im Lipsiusbau zeitgleich 
mit Die Provinz des Menschen eine weitere Arbeit von Heiner Goebbels zu sehen, die 
die Wiederholung der eigenen Arbeit beinhaltete: Landschaft 3 ist ein arrangierter 
Ausschnitt des vierten Akts des Videomitschnitts von Goebbels’ Inszenierung des 
Musiktheaterstücks De Materie (Original 1989 von Louis Andriessen), mithin der 
Eröffnungsoper zur Ruhrtriennale 2014. Goebbels inszenierte die Oper im dunklen 
Inneren einer gewaltigen Industriehalle, in der er eine einsam zusammengezogene 
Schafherde zeigt, die einzig von einem über ihnen schwebenden Zeppelin belagert, 
umkreist und beleuchtet wurde. 

Diese Arbeiten, Fragmente und Interpretationen gemeinsam auszustellen, sie 
also am gleichen Ort (wieder-)aufzuführen, impliziert, sie zueinander in Beziehung 
zu setzen und aus den Fragmenten und Trümmern früherer Narrationen eine neue 
Konstellation zu erschaffen, die dem benjaminschen Gedanken folgt, »die Geschich
te gegen den Strich zu bürsten«.15 Das, was Heiner Goebbels hier als Vision aufschei
nen lässt, ist die Phantomerinnerung des Ursprungs, welchen ebenfalls die Nost
algie heimsucht. So stellen die Sequenzen aus Die Provinz des Menschen die Illusion 
von Heimkehr, Wiederkehr und Abbild infrage, wenn sie die vermeintliche Heim
kehr eines Schauspielers wiederholen, der nie wirklich heimkehrt, weil er im ei
gentlichen Theaterstück auf der Bühne verbleibt. Selbst wenn er nicht wieder auf 

15 Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: Ders., Gesammelte Schriften, Band 
1.2: Abhandlungen, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhr
kamp 2015, S. 691–704, hier S. 697. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Transformationsangst und Nostalgie 

der Bühne auftauchen würde, bliebe die Heimkehr nur Spiel, eine Illusion. Zugleich 
erschafft die immer wiederkehrende strukturelle Wiederholung der Theaterpraxis 
von Aufführung zu Aufführung über die Jahre hinweg ein Ritual, in dem sich der 
strukturell gleiche Ablauf durchaus für den Schauspieler als Praxis der Gewohnheit 
einstellt. Und auch in Landschaft 3 werden diverse Sinnzusammenhänge der Nost
algie, mithin anderer ›Provinzen des Menschen‹, betont, wenn eine unheimliche 
Landschaft aufgeführt wird, die vertraut und unvertraut zugleich erscheint und so
wieso als Aufführung, aber auch als in der in ihr verhandelten Abbildung nur die 
Vision einer Landschaftsillusion vorführt. Mit diesen Inszenierungen verwischen 
Boyms Unterscheidungen von restaurativer und reflexiver Nostalgie, sie evozieren 
eine Reflexion zweiter Ordnung über das Phänomen der Nostalgie per se. Boyms 
begriffliche Unterscheidung bezieht sich auf den Umgang mit den je genutzten Bil
dern der Vergangenheit, als entweder stillgestelltes Bild (restaurativ) oder als fluider 
Zeitlauf (reflexiv), der sich je unterschiedlich in der Erinnerungskultur als nationa
le einheitliche Narration, die mit aufgeladener Symbolik arbeitet (restaurativ), oder 
als kulturelles Gedächtnis, das sich aus individuellen Erzählungen speist (reflexiv), 
niederschlägt.16 Mit den hier verhandelten Arbeiten von Heiner Goebbels lässt sich 
zeigen, dass in der Reflexion über die Nostalgie auch jene von Boym unter dem Be
griff der restaurativen Nostalgie gefassten Problemkonstellationen kritisch reflek
tiert werden, dass also der Begriff der reflexiven Nostalgie nicht unbedingt einen 
positiven Nostalgiebegriff gegenüber dem restaurativen Nostalgiebegriff evoziert, 
sondern einen Begriff, der die kritische Reflexion über die Phänomene der Affekt
modellierung qua restaurativer Nostalgie vollzieht.17 

Auch die Titel der Arbeiten legen Spuren zu dieser Deutung: So verweist der Titel 
von Landschaft 3 zum einen auf etwas in dieser Videoarbeit, in der aus ihrem Umfeld 
entfremdete Schafe von einem künstlich erleuchteten Zeppelin zu sehen sind, völ
lig Abwesendes: Landschaft. Zum anderen deutet der Titel auf eine Abbildtheorie 
hin, in der es um eine Landschaft dritter Ordnung, also nicht mehr um die Simula
tion des Originals, also das Abbild des ersten realen Bilds, sondern um das Simulak
rum als Abbild dritter Ordnung geht: »Il ne s’agit plus d’une représentation fausse 
de la réalité (l’idéologie), il s’agit […] que le réel n’est plus le réel«.18 Was in der Er
kenntnis desselben einsetzt, ist die Nostalgie: »Lorsque le réel n’est plus ce qu’il étaie, 

16 Vgl. insbesondere das fünfte Kapitel Reflective Nostalgia: Virtual Reality and Collective Memory 
in: S. Boym: The Future of Nostalgia, S. 49–55. 

17 Siehe dazu auch den Essay von Assmann, Aleida: »Three Stabilizers of Memory: Affect-Sym

bol-Trauma«, in: Udo Hebel (Hg.), Sites of Memory in American Literature and Culture, Hei
delberg: Winter 2003, S. 15–29. 

18 J. Baudrillard: Simulacres et simulation, S. 26. Frei übersetzt: »Es geht nicht mehr um die fal
sche Repräsentation der Realität (Ideologie), es geht darum […], dass das Reale nicht mehr 
das Reale ist.« 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Gräfe: Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie 107 

la nostalgie prend tout son sens.«19Auch im Verweis auf Elias Canettis Buch durch 
den Titel der Arbeit Die Provinz des Menschen zeigt sich der nicht einzuholende Ver
such einer Idee von Heimat als realem Ort. Die 54-fach wiederholten Filmsequenzen 
aus Die Provinz des Menschen erzeugen als Fragmente der Theaterarbeit Eraritjaritjaka 
in der Wieder-Holung dieses strukturell immer gleichverlaufenden Heimkehrens 
eine Nostalgie, indem in ihnen Spuren von etwas vermeintlich Verlorengegange
nem geformt werden, das gerade dadurch erst erschaffen wird, was der Titel dieser 
früheren Arbeit von Goebbels seinerseits bereits aussagt: Der Begriff Eraritjaritja
ka ist, wie Canetti in seinen Aufzeichnungen festhält, »ein archaischer poetischer 
Ausdruck auf Aranda [und] bedeutet ›voller Verlangen nach etwas Verlorengegan
genem‹«20 zu sein. 

Das Simulakrum des Verlorengegangenen zeigt sich als Hyperrealität in den Vi
deoinstallationen: Wie die 27 Monitore in der Multimediainstallation Die Provinz des 
Menschen von einem einzigen Mann belebt sind, der dem Theater den Rücken kehrt 
und jener immer gleichen Struktur folgend in unterschiedlichen Städten der Welt 
nach Hause fährt, so sind es in Landschaft 3 die vom Menschen domestizierten Tiere, 
die an einem industriellen Ort auf mechanische Weise von einem Zeppelin künstlich 
beleuchtet und dadurch gewissermaßen beobachtend umkreist werden. Canettis 
Vorstellung der Provinz – »eine kleinere geschlossene Einheit innerhalb einer grö
ßeren Totalität«21 – und das Bild einer Schafherde entsprechen einander struktu
rell und wiederholen sich.22 Der leuchtend-observierende Zeppelin, das industrielle 
Setting und die Stille, regelmäßig unterbrochen von hellem Glockenklingeln, sind 
Spuren des Obskuren, Unheimlichen und Unbekannten im vermeintlich Bekann
ten, Provinziellen. Baudrillard beschreibt, wie im Hyperrealen Spuren des Realen 
auftauchen, wie sie sogar erst von diesem hervorgebracht werden: »[D]onc des ves
tiges subsistent çà et là, dans les déserts qui ne sont plus ceux de l’Empire, mais le 
nôtre, le desert du reel lui-même.«23 Für das hier zu verhandelnde Pathologische 
der Nostalgie ist das insofern interessant, als diese Spuren des Unheimlichen die zu 

19 A.a.O., S. 17. Frei übersetzt: »Wo das Reale nicht mehr ist, was es war, bemächtigt sich die 
Nostalgie seines Sinns.« 

20 Canetti, Elias: »Die Fliegenpein«, in: Ders., Gesammelte Werke, Bd. 5: Aufzeichnungen 
1954–1993, München: Hanser 2004, S. 66. 

21 Siehe die Besprechung zu Canettis Die Provinz des Menschen von Mayer, Hans: »Schwarze 
Wolke, Gift des Grams«, in: Der Spiegel 22 (1974), online unter https://www.spiegel.de/kultu 
r/schwarze-wolke-gift-des-grams-a-faeb5081-0002-0001-0000-000041739268. 

22 Ähnliches ließe sich natürlich auch über Goebbels’ Installation Die Provinz des Menschen sa
gen. 

23 J. Baudrillard: Simulacres et simulation, S. 10. Frei übersetzt: Spuren des Realen leben hier 
und da in den Wüsten weiter, nicht in den Wüsten des Reichs, sondern in unserer Wüste, in 
der Wüste des Realen selbst. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/kultur/schwarze-wolke-gift-des-grams-a-faeb5081-0002-0001-0000-000041739268
https://www.spiegel.de/kultur/schwarze-wolke-gift-des-grams-a-faeb5081-0002-0001-0000-000041739268
https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/kultur/schwarze-wolke-gift-des-grams-a-faeb5081-0002-0001-0000-000041739268
https://www.spiegel.de/kultur/schwarze-wolke-gift-des-grams-a-faeb5081-0002-0001-0000-000041739268


108 Transformationsangst und Nostalgie 

verhandelnde Realität des Bekannten der Provinz wie der Landschaft erst aufschei
nen lassen, mithin als Hyperrealität produzieren. ›Landschaft‹ wie ›Provinz‹, beides 
durchaus Topoi der Nostalgie,24 werden hier zum einen über den Hinweis des Ti
tels im Vorstellungsraum der Imagination aufgerufen, zum anderen ermöglicht die 
ästhetische Erfahrung der Wiederholung in dieser Arbeit die notwendige Irritation 
des Sinns dieser Hyperrealität, mithin die Infragestellung der durch Hofer verord
neten Therapie, der Sucht nachzugeben. 

2. Nostalgie irritieren 

Wenn in Die Provinz des Menschen die je 21-minütigen Filmcollagen in einer Endlos
schleife präsentiert werden, zeigt sich diese Sucht der Nostalgie nach Heimkehr als 
Wiederholungszwang, denn der Loop lädt »weniger zum Rausgehen als vielmehr 
zum Drinbleiben«25 ein. Der Loop ermöglicht eine ästhetische Erfahrung der Zeit, 
welche die modifizierten Zeitformen des Films – die dargestellte Zeit und die Zeit 
der Darstellung – durch Wiederholung in Endlosschleife immer weiter auseinan
derfallen lässt und darüber hinaus die wahrgenommene Zeit der Betrachtung be
einflusst,26 so dass sich die Erfahrung vollständig im Unbestimmten verliert. Ob
wohl sich stets die gleiche Struktur wiederholt, es sich immer um das gleiche Motiv 
handelt, müss(t)en die Besucher:innen nun weit mehr als jene 21 Minuten des ge
loopten Arrangements verweilen, um die Fülle dargestellter Gleichzeitigkeiten er
fassen zu können. Sie müssten ausgesprochen lange in den Filmschleifen verhar
ren und sähen doch erneut nur das identische Arrangement aus 54 Sequenzen auf 
27 Bildschirmen, vertont mit Stadtgeräuschen und einem Klangteppich aus Rezi
tationen aus einem Buch mit gleichlautendem Titel durch immer denselben Spre
cher. Anders jedoch als bei Loops kürzerer Filminstallationen, bei denen Betrach
tende schon nach kurzer Zeit die Handlung erfassen, die aufeinanderfolgenden Bil
der überblicken und sich alsdann der je eigenen Zeiterfahrungen, der Materialität, 

24 Vgl. für die Literaturwissenschaften u.a. Lovrić, Goran (Hg.): Provinz in der Gegenwartslitera
tur, Lausanne: Peter Lang 2022, hier insbesondere die Aufsätze von Garrett, Elisa: »Habitus 
der Provinz – Realistische Narrative zwischen Fiktion, Region und Nostalgie«, S. 129–148, so
wie von Nesje Vestli, Elin: »›Sie sagten Banat. Und sie hätten Atlantis sagen können, Wunder

land, Mittelerde‹. Zur literarischen Darstellung der banatischen Provinz im Werk von Nadine 
Schneider und Iris Wolff«, S. 253–272, und natürlich auch die Nostalgie, die Heideggers Philo
sophie durchzieht, wenn er sich u.a. in den Beschreibungen von Landschaft und Provinz des 
Schwarzwalds bedient, um sein Denken zu illustrieren. Siehe hierzu: Heidegger, Martin: »Die 
Kunst und der Raum«, in: Ders., Aus der Erfahrung des Denkens, Frankfurt a.M.: Klostermann 
2000, S. 203–211. 

25 Rebentisch, Juliane: Ästhetik der Installation, Frankfurt a.M.: edition suhrkamp 2003, S. 195. 
26 Vgl. ebd., S. 195–200. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Gräfe: Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie 109 

der Gemachtheit des Films bewusst werden, wird eine derart an Kontemplation er
innernde Erfahrung durch Goebbels’ Arbeit lange hinausgezögert, den Betrachten
den nicht zuletzt aufgrund der Dauer, der Wiederholung und der Fülle an Sequen
zen und Bildschirmen regelrecht verweigert. 

Der Bruch mit der Möglichkeit einer bereits qua Erleben gegebenen Zugäng
lichkeit ist ebenfalls Teil der künstlerischen Produktion und damit einer möglichen 
ästhetischen Erfahrung. Und natürlich geht es in einer Arbeit, die der Wiederho
lung so frönt wie Die Provinz des Menschen mit ihren strukturellen Wiederholungs
szenen einer Heimkehr – in eine der vielen ›Provinzen des Menschen‹ –, schließlich 
auch um den Loop als repetitiver Struktur in der Gegenwart der musealen Präsen
tation. Wiederholte Zeit, egal ob dargestellt, wahrgenommen, simultan oder linear 
messbar, spielt eine immense Rolle in Goebbels’ Arbeit – hierbei jedoch weniger als 
Echtzeit denn als Zeit einer ästhetischen Erfahrung. Durch die endlose Wiederho
lung einer theatralen Szenerie an verschiedenen Orten wird die Aufmerksamkeit 
von jener Szenerie, die als vordergründige Narration und Erzählstruktur einer be
stimmten Dramaturgie der Heimkehr folgt, nach und nach verschoben. Was gese
hen, verstanden und vernommen werden soll, wird daher zunehmend unsicher. Die 
zunächst wahrgenommene, strukturelle Wiederholung des strukturell gleichen Ab
laufs verschwimmt mit einer lediglich selbstähnlichen Wiederholung. 

Auch auf der Wahrnehmungsebene gilt, dass alle Elemente potenziell konstant 
und dabei bis auf weiteres auch veränderlich sind. Eine einzelne Filmsequenz führt 
dabei in die Irre, da man ihr mit den gängigen Sehgewohnheiten folgt, ›Sinn in den 
Dingen sucht‹ und folglich (erst einmal) nur dem Handlungsvordergrund Beach
tung schenkt. Durch die Wiederholung der Szene, die an immer anderen Orten dem 
immer gleichen Plot folgt, schwenkt die Aufmerksamkeit zur urbanen Umgebung, 
richtet sich auf die Geräusche und die Stimme, zum Hintergrund der Szenerie, die 
weiterhin wenig provinziell wirkt. Das Auge wandert zwischen den Monitoren hin 
und her, wird darüber hinaus abgelenkt durch ein Gewirr urbaner Geräusche und 
fast unverständlicher, französischsprachiger Zitate. Nur langsam entwirrt sich das 
Handeln des Mannes, der zunächst in diversen urbanen Zentren und Treppenhäu
sern verloren scheint. Es zeigt sich alsdann als profane Szene der Heimkehr aus den 
Theatern der Welt, zugleich als inszenierte Dramaturgie, die auf das Schließen der 
Tür des jeweiligen Theaters folgt und dadurch eine Verlängerung und Entgrenzung 
der theatralen Inszenierung ins alltägliche, immer gleiche Leben nach der Auffüh
rung vorführt. Die pathologische Sehnsucht nach der Heimkehr bekommt sowohl 
ein Abbild als auch in der Wiederholung eine vermeintliche Einsicht in ihre Thera

pie. Doch ähnlich wie in Eraritjaritjaka zerbricht auch dieser Verstehenszusammen
hang, wenn der Schauspieler eben nicht, wie im Film vorgeführt, heimgekehrt ist, 
sondern erneut auf der Bühne erscheint. Auch in Die Provinz des Menschen wird das 
Videomaterial als Illusion einer falschen Realität vorgeführt, die uns das Simulak
rum der Nostalgie zu erkennen und verstehen hilft. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Transformationsangst und Nostalgie 

Erst in der Gesamtansicht auf alle 27 Bildschirme wird erkennbar, dass es sich 
um die gleiche, wiederholende Handlung, den gleichen sich wiederholenden szeni
schen inszenierten Ablauf handelt, dass nur die Umgebung des vermeintlichen All
tags, das Theater, die Stadt, das Taxi, der Kiosk, das Treppenhaus wechselt, dass aber 
die Inszenierung der Videotakes und die Anordnung der Bildschirme als Multime
diainstallation im Ausstellungskontext natürlich durch und durch konstruiert ist. 
Auf den Bildschirmen vollziehen sich die Handlungen nicht immer deckungsgleich 
und synchronisieren sich doch häufig. Manche werden ausgeblendet, setzen wie
der ein, manchmal sind dadurch einige Bildschirme dunkel, nur um das Gesamtbild 
sich wieder neu entwickeln und aufflackern zu lassen, bis alle Bildschirme synchro
nisiert kurz die dann immer gleiche Szene zeigen. Dass es immer derselbe Mann ist, 
der aus diesen Theatern der Welt durch die urbanen Metropolen nach Hause kehrt, 
macht ihn auch zu einem Wiedergänger durch die und in der Zeit. Im Nebenein
ander der Bildschirme wird ein weiterer Zeitstempel deutlich: dass seine Erschei
nung sich leicht verändert, dass er mal einen Bart trägt, dass ältere und jüngere 
Versionen desselben Mannes in fast gleicher, aber doch unterschiedlicher Garde
robe aus grauen Anzügen, Jacketts, Mänteln, Krawatten und Hüten nebeneinander 
der immer gleichen Dramaturgie folgen. Indem also der Schein einer Gleichzeitig
keit sich wiederholender Szenen ins Werk gesetzt ist und darüber hinaus auf eine 
weitere Zeitdimension – die der Gegenwart der Betrachtung dieser Szenen –verwie
sen wird, durchdringt Goebbels mit seiner Arbeit nicht nur die Synchronität eines 
polychronen Ablaufs, sondern auch die der Hyperrealität – indem er sie ausstellt 
und vorführt. Doch die Kunst soll nicht als kontemplativer Ort der aufklärerischen 
Versöhnung mit einer allzu verwirrenden Gegenwart missverstanden werden. 

3. Nostalgie nicht-verstehen 

Wenn Baudrillard in Simulacres et Simulation die Nostalgie des Simulakrums als hy
perrealistisch wiederholten Sinn des vormals Realen beschreibt,27 ist es eben das, 
was Goebbels hier in der Kunst vorführt. Seine Installation ermöglicht einen Zeit
wahrnehmungswechsel vom Augenblick der Gegenwart auf den Rückblick aus der 
Gegenwart in die Vergangenheit und widerspricht in ihrer gleichzeitig-ungleich
zeitigen Darstellung der diversen sich strukturell wiederholenden Filmsequenzen 
der Idee einer einzigen großen Erzählung, einer in sich kohärenten und auf sich 
aufbauenden Geschichte einer sich aktualisierenden Realität. Dass 27 Monitore in 
gleichzeitiger Ungleichzeitigkeit 54 unterschiedliche Aufnahmen der Szene zeigen, 
relativiert die Erzählung einer singulären in sich kohärenten Geschichte. So wird je
de einzelne Videoprojektion als eine mögliche Narration, als nur eine mögliche Per

27 J. Baudrillard: Simulacres et simulation, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Gräfe: Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie 111 

spektive von vielen erkennbar. Es sind Narrationen, welche Gegenwart zu verorten 
und verständlich zu machen scheinen, die jedoch stets nur singuläre Versionen der 
gleichen und doch nie derselben Situation bleiben können. Dem Simulakrum, das 
die schmerzliche Sehnsucht nach der Heimkehr ausmacht, wird hier in bester post
dramatischer Manier ein Denkmal gesetzt. Im Bruch mit der Idee des Ursprungs 
wird ein »Schiffbruch des Verstehens« aufgeführt, in dem die ästhetische Erfahrung 
des Nichtverstehens eine je kontingente Erfahrung des Verstehens findet.28 Und so 
vermittelt sich nicht in der Betrachtung einer einzelnen Filmsequenz das Verste
hen, denn es geht nicht darum, einen Sinn in den Dingen zu suchen, sondern, mit 
Ricoeur, Sinnhaftigkeit durch den Prozess des Verstehens einzufordern.29 Heiner 
Goebbels beschreibt es in eigenen Worten so: 

»Viele Leute benutzen das Wort verstehen, als eine Reduktion auf das, was sie 
schon kennen. Und Kunst müsste eigentlich das Gegenteil sein, die künstlerische 
Erfahrung muss eine Erfahrung mit etwas sein, wofür wir noch keinen Begriff ha
ben, was wir so noch nicht erlebt haben, künstlerische Erfahrung ist eigentlich die 
Erfahrung des Fremden.«30 

Auch Canettis Buch Die Provinz des Menschen, auf das die Arbeit von Goebbels ver
weist, steht exemplarisch für eben dieses Vorgehen. Als Dichter übersetzte Canetti 
die beschriebenen Phänomene durch Verwendung vielfältiger Aphorismen statt 
durch konkrete Begriffsdefinitionen. 1974, 14 Jahre nach Masse und Macht erschie
nen, umfasst Die Provinz des Menschen Beobachtungen, die sich in anderer Form 
durchaus in seinem Hauptwerk finden. Sie entsprechen dem, was Canetti selbst 
als »Prinzip ›der Kunst‹« ausgemacht hat: »mehr wiederzufinden, als verloren
gegangen ist«.31 Diese Aufgabe umfasst die revolutionäre Kraft, welche über die 
ästhetische Erfahrung der künstlerischen Arbeiten von Goebbels als revolutionäres 
Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie eingebettet ist. In der ästheti
schen Reflexion der Nostalgie als ehemaliger Sinn des Realen im Simulakrum findet 
sich weit mehr als das, was als verlorengeglaubte Heimat im Wahn süchtig ersehnt 

28 Wie Lehmann, Hans-Thies: »Über die Wünschbarkeit einer Kunst des Nichtverstehens«, in: 
MERKUR 542 (1998), S. 426–431, hier S. 429 es in seiner Kolumne beschreibt. 

29 Vgl. Ricœur, Paul: »Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik«, in: Anselm Ha
verkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, 
S. 363. 

30 Zitat von Goebbels aus einem anlässlich der Ausstellung geführten (Radio-)Interview: Reber, 
Simone: »54 Mal die gleiche Szene«, in: Deutschlandfunk Kultur vom 14.1.2016, online un
ter https://www.deutschlandfunkkultur.de/multimediale-installation-von-heiner-goebbels 
-54-mal-die.1013.de.html?dram:article_id=342520. 

31 Zit. n. Hamm, Peter: »Elias Canetti. Die Provinz des Menschen«, in: DIE ZEIT 47 (1981), online 
unter https://www.zeit.de/1981/47/elias-canetti-die-provinz-des-menschen. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/multimediale-installation-von-heiner-goebbels-54-mal-die.1013.de.html?dram:article_id=342520
https://www.deutschlandfunkkultur.de/multimediale-installation-von-heiner-goebbels-54-mal-die.1013.de.html?dram:article_id=342520
https://www.zeit.de/1981/47/elias-canetti-die-provinz-des-menschen
https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/multimediale-installation-von-heiner-goebbels-54-mal-die.1013.de.html?dram:article_id=342520
https://www.deutschlandfunkkultur.de/multimediale-installation-von-heiner-goebbels-54-mal-die.1013.de.html?dram:article_id=342520
https://www.zeit.de/1981/47/elias-canetti-die-provinz-des-menschen


112 Transformationsangst und Nostalgie 

wird. In Goebbels’ Multimediaskulptur werden verschiedene Sätze Canettis zitiert, 
die den bei Hofer empfohlenen Umgang mit der Nostalgie in einen verflochteneren 
Zusammenhang bringen und die Provinz des Menschen in seiner Komplexität aus
leuchten: Etwa: »[d]as Trennende lässt sich nur überwinden, wenn man sich auf die 
Suche nach neuen Wegen macht«, oder »[m]an weiß nie was daraus wird, wenn die 
Dinge verändert werden«,32 aber auch: »[m]anches merkt man sich bloß, weil es mit 
nichts zusammenhängt«.33 Diese neuen, veränderten und unzusammenhängen
den Wege auf der Suche nach einem, so könnte man meinen, ›Nicht-Verstehen‹, 
beschreitet Goebbels mit Die Provinz des Menschen einmal mehr. Er entfaltet qua 
Wiederholung eine Irritation, die ästhetische Indifferenz als Interesselosigkeit und 
Zweckfreiheit gestaltet, und generiert in dieser ästhetischen Indifferenz mögliche, 
aber unbestimmte neue ästhetische Erfahrungsmomente. Demnach kann sich 
nur über den Umweg der ästhetischen Erfahrung ein revolutionäres Potenzial der 
Nostalgie entfalten, nämlich dann, wenn Canettis Kunstprinzip greift und im Werk 
mehr wiedergefunden wird, als verlorengegangen ist. 

Der Gedanke »[m]anches merkt man sich bloß, weil es mit nichts zusammen
hängt« bildet auch den Titel für einen Aufsatz von Goebbels,34 in dem er den Nicht- 
Zusammenhang als »Schlüsselformel für die Arbeit Eraritjaritjaka« begreift.35 Auch 
die in Die Provinz des Menschen weiterverarbeiteten Filmsequenzen aus Eraritja
ritjaka nutzen das Motiv der Störung in Form des Nicht-Zusammenhangs, des 
Nicht-Verstehens und des Nicht-Anpassens. So ist aufgrund der acht synchronen 
Audiospuren das akustische Verständnis der Zitate aus Canettis Die Provinz des 
Menschen stark erschwert, zumal diese aufgrund ihrer aphoristischen Kürze an sich 
oft schwer zu begreifen sind und darüber hinaus auf Französisch – in der Sprache 
André Wilms – eingesprochen wurden. Ebenso ist das visuelle Erfassen durch die 
gleichzeitige Fragmentierung und Erweiterung auf 27 Bildschirminhalte gestört. 
Doch nicht nur dieses vordergründig körperliche Unvermögen des Nicht-Verste
hens lässt sich in Die Provinz des Menschen erfahren. Denn erst die Wiederholung 
führt zur Wiedererkennung des immer gleichen Ablaufs und dann zur Irritation, 
weil es nicht die Wiederholung desselben Ablaufs ist, sondern nur des gleichen – 

32 E. Canetti: Die Provinz des Menschen, S. 278ff. 
33 A.a.O., S. 178. 
34 Siehe dazu die Beschreibung der Arbeit weiter oben. Der Aufsatz von Heiner Goebbels, »Man

ches merkt man sich bloß, weil es mit nichts zusammenhängt«. Fragen beim Bau von Eraritjaritjaka, 
findet sich in: Christina Lechtermann/Kirsten Wagner/Horst Wenzel (Hg.), Möglichkeitsräu

me. Zur Performativität von sensorischer Wahrnehmung, Berlin: Erich Schmidt Verlag 2007, 
S. 141–152. Zur Arbeit Eraritjaritjaka vgl. Goebbels’ Internetseite https://www.heinergoebbels 
.com/en/archive/works/complete/view/11. Dort wird deutlich, dass Eraritjaritjaka in 44 Städ
ten aufgeführt wurde, in Die Provinz des Menschen aber 54 Aufzeichnungen der Theaterheim

kehr-Szene zu sehen sind. Es existieren somit mehr Aufzeichnungen als Aufführungsorte. 
35 H. Goebbels: »Manches merkt man sich bloß, weil es mit nichts zusammenhängt, S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.heinergoebbels.com/en/archive/works/complete/view/11
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/works/complete/view/11
https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/works/complete/view/11
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/works/complete/view/11


Anne Gräfe: Das revolutionäre Potenzial im Wiederholungszwang der Nostalgie 113 

sich also unterschiedliche, in sich differenzierte und voneinander abweichende, 
dabei aber weiterhin ähnliche Abläufe auf eine bestimmte Weise gleichen. Die 
darauffolgende Sinnsuche für diese Wiederholung verläuft im Verstehen des Nicht- 
Verstehens. Die Besucher:innen bleiben im Unbestimmten eines in sich eigentlich 
überschaubaren, ›provinziellen‹ Settings – die immer gleiche Szenerie der kurzen 
Sequenzen, die vertraute und doch unheimliche Stimmung der abendlichen Städ
te, die kurzen Aphorismen, welche die Gesellschaft in ihrer Unbegreiflichkeit zu 
greifen versuchen. Aber gerade diese Unbestimmtheit im Unbegreiflichen zusam
men mit der körperlichen Erfahrung des Unvermögens ist es, was die ästhetische 
Erfahrung als Provinz des Menschen ausmacht, als Gegenentwurf eines totalitär 
abgesteckten Gebiets, als Hinterland eines sich allzu sehr aufdrängenden, oftmals 
populistischen, dabei vermeintlich allgemeinen Vordergrunds. Die so gemachte 
ästhetische Erfahrung zeigt auf, dass es weniger die Qualität des harmonisch 
Schönen ist als das Nicht-Berechenbare, das das Ästhetische in dieser Provinz 
des Menschen ausmacht. Indem das Subjekt reflektierend durch die Erfahrung 
der hier aufscheinenden Problemkonstellation in der Kunst hindurchgeht, erhält 
die eigentlich problematische Sucht der Nostalgie ein Kontingenz- und Sensibi
lisierungspotenzial. Durch die Wiederholungen erfährt das Subjekt sowohl eine 
Sensibilisierung als auch eine De-Sensibilisierung, sie ermöglichen eine Erfahrung 
von Kontingenz, die die künstlerischen Weltzusammenhänge übertrifft. Hierin 
liegt, was Heiner Müller mit Genet für die Kunst deklariert: eine revolutionäre 
Sehnsucht nach Veränderung. Dies ist das revolutionäre Potenzial der Nostalgie. 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471937-007 - am 12.02.2026, 20:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471937-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

