
95

Franziska Martinsen

Arendts Anti-Black Racism? 
Zwischen Verdikt und Verteidigung

1. Einleitung

In der deutschsprachigen außerakademischen Öffentlichkeit erhielt das 
Werk Hannah Arendts im Sommer 2020 besondere Aufmerksamkeit. Im 
Rahmen einer durchaus ernst gemeinten Satire der Fernsehsendung ›Die 
Anstalt‹1 wurde die Frage verhandelt, wie einige Textstellen in Arendts 
Schriften zu beurteilen sind, deren Formulierungen rassistische Stereo-
type beinhalten.2 Im akademischen Umfeld hingegen wird bereits seit 
längerem in der englischsprachigen und, mit einiger Verzögerung, auch 
in der deutschsprachigen Arendt-Forschung über den Umgang mit pro-
blematischen Aspekten im Werk einer so populären Autorin, die zeit ih-
res Lebens über Antisemitismus und Rassismus nachdachte, diskutiert. 
Das Brisante dabei ist, dass sich Arendt in vielen dieser Passagen inhalt-
lich dezidiert kritisch zu Phänomenen von Rassismus äußert, dass die-
se Stellen jedoch zugleich als Ausdruck von white ignorance bzw. white 

1	  		 Die Folge vom 14. Juli 2020 behandelte u.a. das koloniale und rassisti-
sche Erbe der im deutschsprachigen bildungsbürgerlichen Selbstverständ-
nis kanonischen Denker:innen Immanuel Kant, Karl Marx und Hannah 
Arendt, vgl. Die Anstalt, ZDF, »Kant, Marx oder Arendt« (Folge 53), zdf.de 
14.07.2020, https://youtu.be/tw0fEzhqRoc?si=0R8u9idMsKGxMMsK (Zu-
griff: 17.02.2025). Zur Sendung gibt es einen Faktencheck unter https://www.
zdf.de/assets/faktencheck-14-juli-2020-100~original?cb=1625815353365 
(Zugriff: 17.02.2025). Vgl. auch Robin Droemer/Gesa Ufer, »›Die Anstalt‹ 
zu Critical Whiteness. Dschungelcamp für Rassismusleugner«, deutsch-
landfunkkultur.de 15.07.2020, https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-
anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_
id=480581 (Zugriff: 17.02.2025).

2	  		 So gab es in den Sozialen Medien – sehr vereinzelt – Forderungen nach 
der Umbenennung von nach Arendt benannten Straßen z.B. in Leipzig, vgl. 
Tobias Prüwer, »Benennt die Hannah-Arendt-Straße um!«, kreuzer-leipzig.
de 02.03.2020, https://kreuzer-leipzig.de/2020/03/02/benennt-die-hannah-
arendt-strasse-um (Zugriff: 17.02.2025). Vgl. auch Maria Robaszkiewicz/
Michael Weinman, »Thinking With and Against Arendt about Race, Rac-
ism, and Anti-racism«, in: dies/ders., Hannah Arendt and Politics, Edin-
burgh: Edinburgh University Press 2023, S. 175–195, hier S. 175. Mein 
Dank gilt an dieser Stelle Rabia Akin für die Social Media-Recherche. 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://youtu.be/tw0fEzhqRoc?si=0R8u9idMsKGxMMsK
https://www.zdf.de/assets/faktencheck-14-juli-2020-100~original?cb=1625815353365
https://www.zdf.de/assets/faktencheck-14-juli-2020-100~original?cb=1625815353365
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_id=480581
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_id=480581
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_id=480581
https://kreuzer-leipzig.de/2020/03/02/benennt-die-hannah-arendt-strasse-um
https://kreuzer-leipzig.de/2020/03/02/benennt-die-hannah-arendt-strasse-um
https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://youtu.be/tw0fEzhqRoc?si=0R8u9idMsKGxMMsK
https://www.zdf.de/assets/faktencheck-14-juli-2020-100~original?cb=1625815353365
https://www.zdf.de/assets/faktencheck-14-juli-2020-100~original?cb=1625815353365
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_id=480581
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_id=480581
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-anstalt-zu-critical-whiteness-dschungelcamp-fuer.2156.de.html?dram:article_id=480581
https://kreuzer-leipzig.de/2020/03/02/benennt-die-hannah-arendt-strasse-um
https://kreuzer-leipzig.de/2020/03/02/benennt-die-hannah-arendt-strasse-um


96

supremacy verstanden werden können. Inwiefern Arendts Schriften oder 
gar ihrer Person anti-Schwarzer Rassismus zu attestieren ist, wird da-
her kontrovers diskutiert.3 Obgleich innerhalb der Fachwelt mittlerweile 
kein Zweifel mehr gehegt wird, dass die entsprechenden Passagen rassis-
tische Klischees bedienen, ziehen Forscher:innen unterschiedliche Schlüs-
se daraus, wie dieser Umstand im Gesamtkontext des Arendt’schen Den-
kens zu beurteilen sei. Und auch wenn im zeitgenössischen Diskurs kaum 
eine Stimme mehr Arendts ›troubling arguments‹4 relativiert oder ver-
harmlost,5 sind die meisten Rezipient:innen bestrebt, die irritierenden 
Textstellen zumindest gegen Vorwürfe eines racial prejudice bei Arendt 
zu verteidigen, indem auf die – auch quantitativ weitaus überwiegende 
– kritische Ausrichtung ihrer Schriften verwiesen wird.6 Problematisch 
bleibt jedoch, dass Arendts rassistisch markierte Aussagen offenbar auf 
systematischen theoretischen Positionen zum Verhältnis von Politischem 
und Sozialem beruhen, so dass sie Anlass zu einer Re-Evaluierung ent-
scheidender Aspekte ihrer politischen Theorie geben.7 

In meinem Beitrag rekonstruiere ich wesentliche Züge der gegenwärti-
gen Debatten innerhalb der kritischen Arendt-Rezeption (2.).8 Dabei zei-
ge ich, dass es sich bei den Textstellen nicht um zufällige Entgleisungen 
ohne Bezug zu ihrem Gesamtwerk handelt, sondern dass sie im Zusam-
menhang mit systematischen Aspekten Arendts politischen Denkens ste-
hen, das sie in Werken wie Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 

3	  		 Für einen Überblick vgl. u.a. Michael D. Burroughs, »Hannah Arendt, ›Re-
flections on Little Rock‹, and White Ignorance«, Critical Philosophy of Race 
(2015/1), S. 52–78; Franco Palazzi, »›Reflections on Little Rock‹ and Re-
flective Judgment«, Philosophical Papers (2017/3), S. 389–441; Marie Luise 
Knott, 370 Riverside Drive – 730 Riverside Drive, Berlin: Matthes & Seitz 
2022.

4	  		 Vgl. Brian Smith, »Hannah Arendt on Anti-Black Racism, the Public Realm, 
and Higher Education«, Educational Philosophy and Theory (2022/12), S. 
2054–2071, hier S. 2054.

5	  		 Vgl. Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Mo-
derne, Hamburg: Rotbuch 1998, S. 237 ff.

6	  		 Vgl. u.a. Maike Weißpflug, »Zwischen allen Stühlen«, in: dies., Hannah 
Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, Berlin: Matthes & Seitz 2019, S. 
62–89; Richard Bernstein, »Rassismus und rassistische Segregation«, in: 
ders., Denkerin der Stunde. Über Hannah Arendt, Berlin: Suhrkamp 2020, 
S. 56–66; Robaszkiewicz/Weinman, »Thinking With and Against«.

7	  		 Vgl. exemplarisch Daniel Dole, »A Defense of Hannah Arendt’s ›Reflections 
on Little Rock‹«, Philosophical Topics (2011/2), S. 21–40.

8	  		 Teile meiner Ausführungen habe ich bereits an anderer Stelle dargelegt, vgl. 
Franziska Martinsen, »Ambivalenzen der Arendt-Rezeption. Eine Einord-
nung«, in: dies. (Hg.), Fragil – Stabil? Dynamiken der Demokratie. Die 23. 
HANNAH ARENDT TAGE 2020. Mit Beiträgen zur aktuellen Rassismus-
Debatte bei Arendt, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2021, S. 109–123.

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

Über die Revolution sowie Macht und Gewalt darlegt (3.).9 Hier argu-
mentiert und urteilt sie aus einer weißen Perspektive, ohne deren Po-
sitionierung in einer strukturell von rassifizierender Diskriminierung 
geprägten Gesellschaft (USA) zu reflektieren, womit sie sich den be-
rechtigten Vorwurf einhandelt, dass ihre Ausführungen teils von »kras-
ser Ignoranz« bzw., gelinde gesagt, von »Uninformiertheit«10 geprägt 
sind (4.). Gleichwohl wird mit diesen Befunden Arendts Schaffen insge-
samt nicht vollkommen obsolet. Vielmehr, und dies ist meine Empfeh-
lung im Fazit (5.), lassen sich die irritierenden Widersprüche innerhalb 
Arendts Werk zum Ausgangspunkt einer Reflexion darüber nehmen, 
dass theoretische Urteile zu politischen Fragen immer auch prekär und 
revisionsbedürftig sein können – und zwar sogar dann, wenn ihnen 
eine aufklärerische Absicht zugrunde liegt. Die empörte Enttäuschung 
angesichts von Arendts Missdeutungen und Denkfehlern verrät mög-
licherweise mehr über die allzu große Erwartung an eine ›Meisterden-
kerin‹ als über die Verfehlungen der Autorin selbst, auch wenn einige 
ihrer Urteile, um die es im Folgenden gehen wird, unmissverständlich 
für falsch gehalten werden müssen. Wenn stattdessen die Vielfältigkeit 
und Fruchtbarkeit Arendts Denkens, von der die anhaltende intensi-
ve Beschäftigung mit ihren Schriften zeugt, kritisch gewürdigt und für 
eigene Forschungen anschlussfähig gemacht werden soll, müssen mei-
nes Erachtens dessen Widersprüchlichkeiten und Defizite stärker auf-
gearbeitet werden. 

2. Politische Gleichheit versus  
gesellschaftliche Diskriminierung

Die Diskussion um Rassismus in Arendts Schriften rekurriert zum einen 
auf ihre in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft explizierten Erläu-
terungen zu Afrika als vermeintlich geschichtslosem Kontinent, die im Zu-
sammenhang mit Arendts Ansatz stehen, den europäischen Rassismus im 
ausgehenden 19. und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts aus Kolo-
nisierung und Imperialismus herzuleiten. Zum anderen, und hierauf fo-
kussiere ich im Folgenden, richtet sich die Kritik auf ihre kontroverse Hal-
tung zur Koedukation von Schwarzen und weißen Kindern im Rahmen 
der Desegregation in den USA der 1950er Jahre, die sie in ihrem Artikel 

9	  		 Hannah Arendt, Über die Revolution, München: Piper 1965; Hannah 
Arendt, Macht und Gewalt, München: Piper 1970; Hannah Arendt, Ele-
mente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, 
totale Herrschaft [1951], München: Piper 1986.

10	 		 Robaszkiewicz/Weinman, »Thinking With and Against«, S. 180 (Übers. 
F.M.).

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98

»Reflections on Little Rock« darlegt.11 In diesem Aufsatz bezieht Arendt 
Stellung zum Urteil des Obersten Gerichtshofs in den USA vom 17. Mai 
1954 über die verfassungswidrige Rassentrennung in den Südstaaten12 so-
wie zu den darauffolgenden politischen und gesellschaftlichen Vorgängen 
im Zuge der Integrationsprozesse an einer öffentlichen High School in 
Little Rock, Arkansas, im Jahr 1957. Auf Seiten der weißen Bevölkerung 
gab es dort massive Proteste gegen die Aufnahme von neun Schwarzen 
Schüler:innen13 an der vormals ausschließlich von weißen Kindern besuch-
ten Schule, die der Gouverneur nicht nur gewähren, sondern sogar mithilfe 
der National Guard flankieren ließ, so dass den Jugendlichen der Zutritt 
zur Schule gewaltsam verwehrt wurde. Daraufhin entsandte der damalige 
US-Präsident Dwight E. Eisenhower eine Luftlanddivision der US-Army.14 

Arendt lehnt in ihrem Aufsatz zwar die gesetzliche Segregation in den 
Südstaaten mit dem Argument ab, gesellschaftliche Diskriminierung 
werde »in dem Augenblick, da sie per Gesetz erzwungen wird, zur Ver-
folgung«,15 doch äußert sie darüber hinaus einigermaßen verstörende 
Dinge. So heißt es: »daß die per Gesetz erzwungene Integration um kei-
nen Deut besser sei als die gesetzlich erzwungene Rassentrennung«.16 

11	 		 Vgl. Hannah Arendt, »Reflections on Little Rock«, Dissent (1959/1), S. 
45–56, dt.: Hannah Arendt, »Little Rock. ›Ketzerische Ansichten über die 
N[…]frage‹«, in: dies., In der Gegenwart. Übungen im politischen Denken 
II, München: Piper 2000, S. 258–279.

12	 		 Vgl. Brown vs. Board of Education of Topeka, 347 U.S. 483. 
13	 		 Um den Betroffenen einen Namen innerhalb der Geschichtsschreibung zu 

geben, benennt Liliane Weissberg alle neun Schüler:innen: Thelma Mo-
thershed, Melba Pattilo, Jefferson Thomas, Ernest Green, Minniejean 
Brown, Carlotta Walls, Terence Roberts, Gloria Ray und Elizabeth Eck-
ford, die zur überregionalen Bekanntheit gelangte, weil in der Pressebe-
richterstattung ihr Foto erschien, vgl. Liliane Weissberg, »Die verlorene Un-
schuld. Hannah Arendt als Politologin«, in: Ulla Kriebernegg et al. (Hg.), 
›Nach Amerika nämlich!‹ Jüdische Migrationen in die Amerikas im 19. und 
20. Jahrhundert, Göttingen: Wallstein Verlag 2012, S. 69–89, hier S. 74. Of-
fenbar verwechselte Arendt (Arendt, »Little Rock‹«, S. 275) allerdings das 
Bild Elizabeth Eckfords mit einem, das Dorothy Counts auf dem Weg zur 
Harding High School in Charlotte, North Carolina, zeigt, vgl. Danielle Al-
len, Talking to Strangers: Anxieties of Citizenshjp since Brown v. Board of 
Education, Chicago: University of Chicago Press 2004; Kathryn T. Gines, 
Hannah Arendt and the Negro Question, Bloomington: Indiana University 
Press 2014; Roger Berkowitz, »Zur Kritik an Hannah Arendts ›Reflections 
on Little Rock‹«, in: Dorlis Blume/Monika Boll/Raphael Gross (Hg.), Han-
nah Arendt und das 20. Jahrhundert, München: Piper 2020, S. 137–146, 
hier S. 137.

14	 		 Weissberg, »Die verlorene Unschuld«, S. 75–76.
15	 		 Arendt, »Little Rock‹«, S. 270.
16	 		 Ebd., S. 264.

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

Und weiter: »[…] Gleichheit entsteht nicht nur im politischen Gemein-
wesen, ihre Gültigkeit ist auch auf den politischen Bereich beschränkt. 
Nur dort sind wir alle Gleiche.«17 Denn Diskriminierung sei »ein eben-
so unabdingbares gesellschaftliches Recht, wie Gleichheit ein politisches 
Recht ist.«18 Es gehe also darum, wie man Diskriminierung auf den Be-
reich der Gesellschaft, wo sie legitim sei, beschränken könne. Darüber 
hinaus verurteilt sie dann auch die Schwarzen Eltern, die ihre Kinder 
auf eine weiße Schule schicken, harsch, indem sie ihnen soziales Auf-
stiegsstreben auf Kosten ihrer Kinder vorwirft. Dies irritiert besonders 
vor dem Hintergrund, dass eine politische Theoretikerin sich gegen die 
staatliche Durchsetzung schulischer Koedukation wendet, die in ihrem 
zeitgleich erscheinenden Werk Vita activa19 das gemeinsame Handeln in 
Freiheit emphatisch als den Sinn von Politik hervorhebt und die Gleich-
heit als Dreh- und Angelpunkt für dieses gemeinsame Handeln ansieht. 

Arendt unterläuft hier keine irrlichternde Einzelmeinung, die sie even-
tuell nicht so gemeint haben könnte. Gegen eine solche Lesart spricht, 
dass sie sich aufgrund des Widerstands seitens der Redaktion der vom 
Jewish Comitee herausgegebenen Zeitschrift Commentary (die den Auf-
satz bei ihr in Auftrag gegeben hatte) für eine Veröffentlichung in der 
Zeitschrift Dissent entschied und in Kauf nahm, dass ihm eine klarstel-
lende Erklärung der Herausgeber:innen vorangestellt wurde: Der Bei-
trag werde nicht veröffentlicht, weil er Zustimmung finde, sondern weil 
man an die Freiheit der Rede auch in Bezug auf Ansichten glaube, die 
man für »entirely mistaken«20 halte. Tatsächlich versteht Arendt ihren 
Beitrag explizit als Versuch, »die gefährlichen Denkschablonen zu durch-
brechen, in denen beide Seiten befangen sind«.21 Angesichts dieses sich 
aufklärerisch gerierenden Duktus erscheint eine zweite Lesart plausibler 
und lässt sich mit Teilen ihres übrigen Werks stützen: Arendt argumen-
tiert nämlich im Einklang mit ihrer Auffassung von der Unterscheidung 
zwischen Politischem und Sozialem, die für ihr politisches Denken eine 
eminente Bedeutung hat und die sie der griechischen Antike entlehnt. In 
Bezug auf ihre normative Beurteilung der US-amerikanischen Verhält-
nisse in den 1950er Jahren erweist sich das antike Ideal jedoch als zy-
nisch und realitätsfern. Mit der Übernahme der bereits in der Antike 
problematischen Trennung zwischen polis und oikos, also zwischen der 
Agora als öffentlichem Handlungsraum politisch Gleicher (= freier, be-
sitzender Männer) und dem Haushalt mit den unter der Herrschaft des 

17	 		 Ebd., S. 265–266. 
18	 		 Ebd., S. 267.
19	 		 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben [1960], München: Pi-

per 1997. 
20	 		 Arendt, »Reflections on Little Rock«, S. 45.
21	 		 Arendt, »Little Rock«, S. 258.

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

Familienoberhaupts stehenden und in die Tätigkeiten der (Re-)Produk-
tion verbannten Ungleichen (= Frauen, Kindern, Versklavten) zeigt sie 
sich vollkommen desinteressiert an den strukturellen Bedingungen der 
gegenwärtigen Gesellschaft, die Folge der jahrhundertelangen Aufrecht-
erhaltung eines Versklavungssystems sind. Aufgrund ihres Versäumnis-
ses, die Komplexität der rassistischen Strukturen in den Südstaaten zu 
erfassen, ist Arendts Insistieren auf einem Recht zur gesellschaftlichen 
Diskriminierung als »politisch verfehlt«22 einzuschätzen. Ihre Sichtweise, 
dass die Zusammensetzung von Schulklassen wie ein privater Club funk-
tioniere, bei dem Eltern entscheiden, mit wem ihre Kinder lernen, ver-
harmlost eine gesellschaftliche Praxis wie die rassistische Ausgrenzung 
in Bildungseinrichtungen auf höchst bedenkliche Weise. 

Auch der Schwarze Schriftsteller Ralph Ellison kritisierte Arendt 1964 
dafür, dass sie mit geradezu »olympischer Autorität«23 über gesellschaft-
liche Verhältnisse urteilte, die tiefer zu verstehen sie sich nicht einmal 
die Mühe gemacht habe. Immerhin zeigte sich Arendt in einem privaten 
Brief an Ellison fähig, die eigene Unkenntnis der spezifischen Verhältnis-
se in den Südstaaten einzuräumen und zuzugeben, dass sie »die Kom-
plexität der Situation einfach nicht verstanden«24 habe. Jedoch hat sie 
diese Erkenntnis nie öffentlich gemacht. Stattdessen beharrte sie auf ih-
rer eigenen politiktheoretischen Sichtweise einer dichotomen Differenz 
zwischen Politik und Gesellschaft. Die in Vita activa konzipierte Diffe-
renz zwischen Politischem und Sozialen findet sich in ihrem Buch Über 
die Revolution wieder. Sie unterscheidet darin zwischen genuin politi-
schen Zielen einer emanzipativen Umwälzung, auf die dann die originäre 
Gründung einer freiheitlichen politischen Ordnung folge, und nurmehr 
sozialen Zielen. Den Prozess einer politischen Instituierung sieht Arendt 
im Gesellschaftsvertragsgedanken der sogenannten Gründungsväter der 
USA im ausgehenden 18. Jahrhundert verwirklicht. Von der Amerikani-
schen Revolution grenzt sie die Französische Revolution dezidiert ab, da 
hier die soziale Frage und damit eine Zielsetzung aus dem Bereich der 
Notwendigkeit im Vordergrund stehe.25

22	 		 Will Kujala, »Hannah Arendt, Antiracist Rebellion, and the Counterinsur-
gent Logic of the Social«, European Journal of Political Theory (2021/0), S. 
1–24, hier S. 2. 

23	 		 Ralph Ellison, »The World and the Jug« [1964], in: Johan Callahan (Hg.), 
Ellison, Collected Essays, New York: Modern Library 1995, S. 155–188, 
hier S. 156 (Übersetzung F.M.). 

24	 		 Hannah Arendt in einem Brief an Ralph Ellison vom 29. Juli 1965, Library 
of Congress, zit. n. Marie Luise Knott, »Eine Ethik des Opfers«, Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung, 10.10.2020; vgl. auch Weißpflug, »Zwischen allen 
Stühlen«, S. 78.

25	 		 Vgl. Arendt, Über die Revolution, Kap. 1 u. 2.

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

3. Arendts Schriften – rassistische Werke?

Arendts idiosynkratische Haltung zur Koedukation erklärt ihre Biogra-
phin Elisabeth Young-Bruehl mit Empathie für die betroffenen Schul-
kinder, auf deren Rücken aus Sicht Arendts die Aufhebung der jahrhun-
dertwährenden Rassentrennung im Schulwesen im Eiltempo ausgetragen 
werden sollte.26 Laut Young-Bruehl meine Arendt, für die betroffenen 
Kinder bedeute »erzwungene Integration […] einen sehr ernsten Kon-
flikt zwischen Zuhause und Schule, zwischen ihrem privaten und ih-
rem sozialen Leben, doch während solche Konflikte im Erwachsenen-
leben gang und gäbe sind, kann man von Kindern nicht erwarten, daß 
sie damit fertig werden, und sollte sie ihnen deshalb nicht aussetzen.«27 
Young-Bruehls Interpretation mag vor dem Hintergrund von Arendts 
biographischer Erfahrung mit Antisemitismus in der Kindheit stimmig 
erscheinen – in dem berühmten Fernsehinterview mit Günter Gaus aus 
dem Jahr 1964 liefert Arendt selbst entsprechende Hinweise: Ihre Mutter 
habe sie bei antisemitischen Äußerungen seitens der Lehrer stets vertei-
digt und sich bei der Schulleitung beschwert. Durch diesen Rückhalt des 
Elternhauses scheint sich Arendt als jüdisches Kind in der christlichen 
Mehrheitsgesellschaft offenbar besonders sicher und beschützt gefühlt 
zu haben.28 Doch es mutet merkwürdig an, dass eine politische Theore-
tikerin, als die sich Arendt ausdrücklich begreift – besteht sie doch auf 
dieser (Selbst-)Bezeichnung im Interview29 – den durchaus politischen 
Charakter von Schulbildung verkennt. Hätte sie nicht sehen müssen, 
dass in demokratischen Gesellschaften öffentliche Schulen einen Raum 
darstellen können, in dem Kinder und Jugendliche nicht lediglich auf ein 
zukünftiges öffentliches Leben in einer pluralen Gesellschaft vorberei-
tet werden, sondern dass sich hier bereits eine politische Praxis gelebter 

26	 		 Vgl. Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, erw. 
Ausgabe, Frankfurt am Main: Fischer 2016, S. 551.

27	 		 Arendt, »Little Rock«, S. 274.
28	 		 Arendt sagt in dem Interview: »Und wenn ich noch einmal auf das Beson-

dere meines Elternhauses zurückkommen darf. […] Der Unterschied bei uns 
war, daß meine Mutter auf dem Standpunkt stand: […] Wenn etwa von mei-
nen Lehrern antisemitische Bemerkungen gemacht wurden, […] dann war 
ich angewiesen, sofort aufzustehen, die Klasse zu verlassen, nach Hause zu 
kommen, alles genau zu Protokoll zu geben. Dann schrieb meine Mutter ei-
nen ihrer vielen eingeschriebenen Briefe; und die Sache war für mich natür-
lich völlig erledigt. […]. Es gab Verhaltensmaßregeln, in denen ich sozusa-
gen meine Würde behielt und geschützt war, absolut geschützt zu Hause«, 
Hannah Arendt, »Fernsehgespräch mit Günter Gaus (Oktober 1964)«, in: 
dies., Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, München: Pi-
per 1996, S. 44–70, hier S. 52. 

29	 		 Vgl. ebd., S. 44.

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

Pluralität vollzieht? Wo, wenn nicht im von Diversität geprägten Erfah-
rungsraum öffentlicher Schulen sollten die Rollen und Handlungswei-
sen zukünftiger Bürger:innen eingeübt werden? 

Vielmehr wird deutlich, dass sie die rassifizierenden Unterdrückungs-
mechanismen in der US-Gesellschaft nicht richtig einzuschätzen in der 
Lage ist, was auch ihrer Position als »weiße, ursprünglich europäische 
Person«, geschuldet sein mag, »die sowohl der US-Regierung erklärt, 
wie die Aufhebung der Rassentrennung angesichts (legalisierter) diskri-
minierender Praktiken, denen sie selbst nicht ausgesetzt war, zu orga-
nisieren ist, als auch den Schwarzen Aktivist:innen, wie sie ihre Unter-
drücker bekämpfen sollten«.30 Der Verweis auf ihre Solidarität als Jüdin 
mit der »Sache der N[…] wie aller unterdrückten und unterprivilegier-
ten Völker«31, den sie ihrer Argumentation voranschickt, ist allenfalls als 
paternalistisch zu werten. 

Arendts Unfähigkeit, die spezifischen Diskriminierungserfahrungen, 
mit denen Schwarze Kinder und Jugendliche in einer weißen Mehr-
heitsgesellschaft in struktureller und institutioneller Hinsicht tagtäg-
lich konfrontiert sind, wahrzunehmen, offenbart sich darin, dass sie 
den politischen Charakter der Entscheidung der Jugendlichen, auf eine 
weiße Schule zu gehen, übersieht. Indem sie den Schüler:innen unter-
stellt, von ihren Eltern instrumentalisiert zu werden, infantilisiert sie 
die Heranwachsenden, die sich wochenlang proaktiv auf den Schul-
wechsel und die erwartbaren rassistischen Angriffe vorbereitet hatten. 
Tatsächlich war die Entscheidung für den Besuch einer ehemals wei-
ßen Schule von den Jugendlichen eigenständig und selbstbewusst ge-
troffen worden. Dabei waren sie teilweise vom National Association 
for the Advancement of Colored People (NAACP) unterstützt worden, 
den Arendt mit ihrer Ignoranz seiner politischen Arbeit gleichfalls dis-
kreditiert.32 

Diese Verkennung der politischen Dimension Schwarzer Emanzipati-
onskämpfe zeigt sich an weiteren Stellen in ihrem Werk. Zum einen of-
fenbart sie sich durch eine beredte Aussparung in ihrer Schrift Über die 
Revolution, in der sie nur die US-Amerikanische (1776) und die Franzö-
sische Revolution (1789) thematisiert, aber kein Wort über die Haitia-
nische Revolution (1791) verliert. Die von Schwarzen geführten Kämp-
fe gegen die kolonialistische Unterdrückung ist ihr offensichtlich keine 

30	 		 Robaszkiewicz/Weinman, »Thinking With and Against«, S. 192 (Übers. 
F. M.).

31	 		 Arendt, »Little Rock«, S. 259.
32	 		 Vgl. Allen, Talking to Strangers, S. 31; Steven Douglas Maloney, »Han-

nah Arendt and the Old ›New Science‹«, in: Richard H. King/Dan Stone 
(Hg.), Hannah Arendt and the Uses of History. Imperialism, Nation, Race 
and Genocide, New York/Oxford: Berghahn 2007, S. 217–230, hier S. 225; 
Gines, Hannah Arendt and the Negro Question, S. 16–18.

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

Erwähnung wert.33 Zum anderen – und analog zum USA-Frankreich-
Vergleich – misst Arendt in ihrer Studie Macht und Gewalt dem Pro-
test der (mehrheitlich) weißen Studierenden in Europa und in den USA 
im Jahr 1968 und den Kämpfen der Schwarzen Bürgerrechtsbewegung 
verschiedenerlei Relevanz bei. Dabei wertet sie den Protest weißer Stu-
dierender als eindeutig politisches Anliegen auf – im Vergleich zur Black 
Power Bewegung, die sie als gewalttätig einstuft. Sie äußert sich außer-
dem skeptisch über deren Beweggründe und Ziele bzw. bezweifelt, ob 
die Aktivist:innen tatsächlich die Interessen der Schwarzen Bevölkerung 
verträten, während sie die Legitimationsfrage gegenüber den weißen Stu-
dierenden nicht stellt.34 So legt sie also augenscheinlich unterschiedliche 
Maßstäbe an, wenn sie nur den weißen Studierendenprotesten politische 
Wirksamkeit zuspricht. Auf der einen Seite urteilt sie: »[o]hne Studenten-
krawalle an der Sorbonne hätte Frankreich sich schwerlich zu radikalen 
Reformmaßnahmen seines veralteten Universitätssystems entschlossen«. 
Auf der anderen Seite hat sie für die Belange der Schwarzen Studierenden 
lediglich eine abschätzige Bemerkung übrig, wenn sie über die prakti-
schen Konsequenzen der Unruhen schreibt: »Kein Zweifel, Gewalt ›zahlt 
sich aus‹, aber das Unglück ist, daß sie sich unterschiedslos auszahlt, für 
›soul‹- und Swahili-Kurse für N[…]studenten ebenso wie für wirkliche 
Reformen.«35 Arendt maßt sich an, über die Aktivitäten Schwarzer Stu-
dierender zu befinden, ohne sich die Mühe zu machen, das spezifische 
Anliegen ihrer Subjektivierung zu verstehen. Indem sie deren (Selbst-)
Verständigungsprozesse in Form von Suaheli-Sprachkursen lächerlich 
macht und das Begehren nach Wissen über die eigene – nicht zuletzt von 
den weißen Sklavenhalter:innen geraubte – Geschichte für politisch irre-
levant erklärt, bestätigt sie die bestehenden rassifizierenden gesellschaft-
lichen Machtasymmetrien und entsprechenden Marginalisierungsmus-
ter, durch die die Belange einer Minderheit als weniger bedeutsam als die 
der Mehrheit angesehen werden. 

Aufgrund dieser Befunde ist die kritische Arendtrezeption mit der 
Frage konfrontiert, ob die besagten Textstellen Hannah Arendt zu ei-
ner Autorin rassistischer Texte, gar zu einer Rassistin machen. Sofern 
als Maßstab persönliche Bestrebungen zur Herabsetzung von als infe-
rior angesehenen Personen angelegt werden, ist die Frage nach derzeiti-
gem Kenntnisstand zu verneinen, weil sich weder in Arendts Werk noch 
in ihren Briefen Aussagen nachweisen lassen, die im psychologischen 

33	 		 Vgl. Juliane Rebentisch, Der Streit um Pluralität. Auseinandersetzungen mit 
Hannah Arendt, Berlin: Suhrkamp 2022, S. 138. Ausführlicher dazu vgl. 
Sibylle Fischer, »Introduction: Truncations of Modernity«, in: dies., Moder-
nity Disavowed. Haiti and the Cultures of Slavery in the Age of Revolution, 
Durham: Duke University Press 2004, S. 1–38.

34	 		 Arendt, Macht und Gewalt, S. 21–22.
35	 		 Arendt, Macht und Gewalt, S. 79.

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104

Sinne intentionale diskriminierende Haltungen gegenüber Schwarzen 
Menschen beinhalten. Hinsichtlich Arendts Absichten scheint sogar das 
Gegenteil der Fall zu sein, denn sie setzt sich vor allem in Elemente 
und Ursprünge totaler Herrschaft dezidiert kritisch mit Antisemitismus, 
Rassismus und Imperialismus auseinander. Dass sie dennoch rassisti-
sche Vorurteile bedient und unreflektiert rassistische Markierungen und 
Fremdzuschreibungen verwendet, ist nicht nur im englischsprachigen, 
sondern mittlerweile auch im deutschsprachigen Diskurs klar heraus-
gearbeitet worden.36 

An diesem Punkt stellt sich daher die Frage, warum sich Arendt 
z.B. nicht um tiefergehende Kenntnisse über die Lebensumstände der 
Schwarzen Bevölkerung in den USA bemüht, um ein differenzierteres 
Bild von den strukturellen Ungleichheitsverhältnissen und Machtasym-
metrien zu gewinnen. Stattdessen verlässt sie sich auf ihre eigene Erfah-
rung (wie ihre persönlichen Erlebnisse mit Antisemitismus in der Schul-
zeit) oder auf die Darstellung anderer weißer Autoren, wie beispielsweise 
in ihrer Beschreibung der Lebensweisen von Indigenen in den USA und 
Australien sowie von Afrikaner:innen in Elemente und Ursprünge to-
taler Herrschaft. Und sie folgt dabei durchgehend und ausschließlich 
der Sichtweise weißer Kolonist:innen.37 Entsprechend offenbart ihre Kri-
tik der kolonialen Praktiken nicht nur eine eurozentrisch verzerrte Per
spektive, sondern enthält mitunter auch eine »selbst deutlich rassistische 
These«.38 In der – kritisch intendierten – Darstellung des Kolonialismus 
vermischt sich ihre Analyse mit rassistischen und imperialistischen Posi-
tionen,39 – etwa wenn Arendt schreibt: »Import europäischer Menschen, 

36	 		 Vgl. Julia Schulze Wessel, »Der Hannah-Arendt-Weg«, freiburg-postkolonial.
de 03.02.2007, https://www.freiburg-postkolonial.de/Seiten/Arendt-Hannah.
htm (Zugriff: 17.02.2025); Julia Schulze Wessel, »Zur Analyse des Imperialis-
mus bei Hannah Arendt«, in: Martinsen (Hg.), Fragil – Stabil?, S. 149–160; 
Felix Axster, »Inspiration und Irritation. Hannah Arendts Analyse des Im-
perialismus«, in: Dorlis Blume/Monika Boll/Raphael Gross (Hg.), Hannah 
Arendt und das 20. Jahrhundert, München: Piper 2020, S. 73–82. Vgl. außer-
dem María do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan, »Human Rights and its 
Discontents. Postkoloniale Interventionen in die Menschenrechtspolitik«, in: 
Julia König/Sabine Seichter (Hg.), Menschenrechte. Demokratie. Geschichte. 
Transdisziplinäre Herausforderungen an die Pädagogik, Weinheim: Beltz Ju-
venta 2013, S. 144–161. 

37	 		 So zieht Arendt beispielsweise unkommentiert Joseph Conrads Roman Das 
Herz der Finsternis zur Erläuterung von Rassismus heran, vgl. Arendt, Ele-
mente und Ursprünge, Kap. 7. Zur kritischen Einordnung vgl. Schulze Wes-
sel, »Zur Analyse des Imperialismus«, S. 154f.

38	 		 Rebentisch, Der Streit um Pluralität, S. 127.
39	 		 Vgl. Simon Swift, Hannah Arendt, London/New York: Routledge 2009, S. 

77.

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freiburg-postkolonial.de/Seiten/Arendt-Hannah.htm
https://www.freiburg-postkolonial.de/Seiten/Arendt-Hannah.htm
https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.freiburg-postkolonial.de/Seiten/Arendt-Hannah.htm
https://www.freiburg-postkolonial.de/Seiten/Arendt-Hannah.htm


105

Besitzergreifung außereuropäischen Bodens und Ausrottung eingebore-
ner Bevölkerungen fanden auf den beiden Kontinenten statt, die spär-
lich besiedelt und ohne eigenständige Kultur und Geschichte in die Hand 
Europas fielen – in Amerika und Australien, den zu Beginn der Neuzeit 
entdeckten Kontinenten.«40 Ihre »hemmungslos rassistischen Vermutun-
gen über Afrika, über seine Weltlosigkeit und Grausamkeit«,41 die ide-
engeschichtlich u.a. bis auf Hegel zurückgehen,42 interpretiert Juliane 
Rebentisch als »geradezu gewaltsame Abwehr der Einsicht in die Bedeu-
tung der europäisch-amerikanischen Sklaverei«.43 So spart Arendt, wenn 
sie in den Elementen und Ursprüngen totaler Herrschaft den modernen 
Rassismus und Antisemitismus als Vorbedingungen der nationalsozia-
listischen Massenvernichtung europäischer Juden und Jüdinnen unter-
sucht, die Geschichte der Sklaverei vollkommen aus.44 

4. Disqualifikation versus Rechtfertigung

Die wiederkehrende Bezugnahme auf rassistische Stereotype in Arendts 
Gesamtwerk, die ich anhand ausgewählter Textpassagen exempla-
risch nachvollziehe, wird in der Arendtforschung mittlerweile ausführ-
lich untersucht.45 Es ist wichtig zu betonen, dass deren unreflektierte 

40	 		 Arendt, Elemente und Ursprünge, S. 409 (Herv. F.M.).
41	 		 Vgl. Rebentisch, Der Streit um Pluralität, S. 130.
42	 		 Wie Kritiker:innen Arendts herausarbeiten, bezieht sich Arendt in Elemen-

te und Ursprünge auf die in Hegels Philosophie der Geschichte vermittelte 
Auffassung, dass (Subsahara-)Afrika ein geschichts- und zweckloser Konti-
nent sei, vgl. exemplarisch Robert Bernasconi, »When the Real Crime Be-
gan. Hannah Arendt’s The Origins of Totalitarianism and the Dignity of 
Western Philosophical Tradition«, in: Richard King/Dan Stone (Hg.), Han-
nah Arendt and the Uses of History: Imperialism, Nation, Race, and Geno-
cide, New York: Berghahn 2007, S. 54–67; Jimmy Casas Klausen, »Hannah 
Arendt’s Antiprimitivism«, Political Theory (2010/3), S. 394–423; Reben-
tisch, Der Streit um Pluralität, S. 136. 

43	 		 Vgl. Rebentisch, Der Streit um Pluralität, S. 131.
44	 		 Vgl. ebd. sowie Micha Brumlik, »Der transatlantische Sklavenhandel, das 

Entstehen des modernen Rassismus und der Antisemitismus«, in: Fritz Bauer 
Institut (Hg.), Grenzenlose Vorurteile. Antisemitismus, Nationalismus und 
ethnische Konflikte in verschiedenen Kulturen, Frankfurt am Main/New 
York: Campus 2002, S. 69–86, hier S. 84.

45	 		 Vgl. u.a. Anne Norton, »Heart of Darkness: Africa and African Americans 
in the Writings of Hannah Arendt«, in: Bonnie Honig (Hg.), Feminist In-
terpretations of Hannah Arendt, The Pennsylvania State University Press 
1995, S. 247–261; Patricia Owens, »Racism in the Theory Canon. Hannah 
Arendt and ›The One Great Crime in Which America Was Never Involved‹«, 

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106

Verwendung im Kontext der systematischen Unterscheidung zwischen 
Politischem und Sozialen geschieht und nicht, wie zuweilen in Bezug auf 
ihre Verwendung des N-Worts auch über die Zeit der Bürgerrechtsbewe-
gung hinaus behauptet,46 als eine zeittypische Erscheinung abzutun ist. 
Insbesondere in Bezug auf den Aufsatz »Reflections on Little Rock« las-
sen sich, grob gesagt, drei Erklärungsansätze für die rassistischen Text-
stellen in der Sekundärliteratur finden. Der erste versteht diese Passagen 
als Folge einer zu starren Anwendung der Kategorien Politisch/Sozial. 
Der zweite erklärt insbesondere Arendts negative Darstellung Schwar-
zer Emanzipationskämpfe als Ausdruck eines racial prejudice, während 
der dritte darauf fokussiert, dass Arendt die soziopolitische Bedeutung 
von race sowie von strukturellem und institutionellem Rassismus in den 
USA nicht richtig deutete.47 Meines Erachtens erhellen alle drei Ansät-
ze die Problematik, die vor allem darin zu sehen ist, dass Arendts Argu-
mentation ihren eigenen theoretischen Ansprüchen nicht gerecht wird. 
Arendt hätte erkennen müssen, dass die sogenannte »color question«48 
kein Problem der Schwarzen Bevölkerung, sondern ein Problem der 
weißen Mehrheitsgesellschaft ist.49 Die Mechanismen gesellschaftlicher 
Marginalisierung von bestimmten Bevölkerungsgruppen vermag ihr nor-
mativer Ansatz nicht in den Blick zu bekommen. Indem sie am struktur-
vergessenen Ideal einer ›reinen‹ politischen Sphäre festhält, macht sich 
Arendt genau dessen schuldig, was sie selbst laut Richard Bernstein als 
die »schlimmste Sünde von Intellektuellen« ansah, »nämlich der Welt 
die eigenen Kategorien aufzuzwingen statt den Komplexitäten der Wirk-
lichkeit gegenüber offen zu sein.«50 Im Beharren darauf, die komplexen 
gesellschaftlichen Machtverhältnisse nicht berücksichtigen zu müssen, 
sondern auf einer rein normativen Ebene argumentieren zu können, ver-
liert ihr politisches Denken den Bezug zur Realität. Und dies, obwohl 
Elisabeth Young-Bruehl genau darin das Charakteristische an Arendts 

Millennium: Journal of International Studies (2017/3), S. 304–424; Richard 
Bernstein, »Rethinking the Social and the Political«, in: ders., Philosophical 
Profiles. Essays in Pragmatic Mode, Philadelphia: University of Pennsylva-
nia Press 1986, S. 238–259.

46	 		 Vgl. Marie Luise Knott, »Anmerkungen«, in: Hannah Arendt, Zur Zeit. 
Politische Essays, München: dtv 1989, S. 191–194, hier S. 192–193.

47	 		 Vgl. Burroughs, »›Reflections on Little Rock‹, and White Ignorance«, S. 52.
48	 		 Die deutsche Version übersetzt dies mit »Rassenfrage«, Arendt, »Little 

Rock«, S. 260.
49	 		 Vgl. Kathryn T. Gines, »Race Thinking and Racism in Hannah Arendt’s The 

Origins of Totalitarianism«, in: Richard H. King/Dan Stone (Hg.), Hannah 
Arendt and the Uses of History. Imperialism, Nation, Race and Genocide, 
New York/Oxford: Berghahn 2007, S. 38–54; Bernstein, »Rassismus und 
rassistische Segregation«, S. 64.

50	 		 Bernstein, »Rassismus und rassistische Segregation«, S. 56.

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107

Denken sah, dass dieses sich aus den »Versuchen, Erfahrungen einzufan-
gen und die Erfahrungsgrundlage von Positionen, Entscheidungen und 
politischen Maßnahmen zu finden«,51 entwickele. In der Replik auf ihre 
Kritiker:innen liefert Arendt zwar nachträglich die persönlichen Beweg-
gründe für ihre Argumentation,52 doch zeigt sich, dass ihre Selbstbefra-
gung in Form einer Spekulation, wie sie selbst als Mutter eines Schwar-
zen oder als Mutter eines weißen Kindes gehandelt hätte, nicht ausreicht, 
um die Komplexität der gesellschaftlichen und politischen Zusammen-
hänge zu durchdringen. 

Auch unterlässt es Arendt, ihre Kritik am destruktiven Charakter der 
Proteste von Schwarzen Studierenden zu differenzieren bzw. in den brei-
teren Kontext ihrer eigenen Kritik an der Ökonomisierung und der ver-
einseitigenden, auf die außerakademische Berufswelt fokussierenden 
Professionalisierung der Universitäten in den USA zu verorten, wie Bri-
an Smith moniert. Er findet es verblüffend, dass sie nirgends thematisiert, 
wie die innerhalb der akademischen Bildung aufrechterhaltene Ungleich-
heit und Gewaltförmigkeit aufgehoben werden könnte, d. h. wie mit der 
Tatsache umzugehen sei, dass weiße Eliten über mehrere Generationen 
hinweg durch die Ausbildung an diesen Bildungsinstitutionen Reichtum, 
Ansehen und politischen Einfluss erwerben konnten. Statt deren inhären-
te Formen der Benachteiligung und Ausgrenzung kritisch in den Blick zu 
nehmen, habe sie die Universität als einen Ort des Rückzugs aus Politik 
und Identitätskämpfen idealisiert.53 Wie bereits am Beispiel der Schulbil-
dung erläutert, vermag ebenfalls nicht zu überzeugen, warum ausgerech-
net Schulen und Universitäten nicht auch zumindest teilweise als Räume 
für die Einübung des öffentlichen Austauschs von Meinungen und Posi-
tionen begriffen werden sollen. Die Verortung der Bildung ausschließlich 
im Bereich des Sozialen statt im Politischen erfolgt bei Arendt offensicht-
lich vor dem Hintergrund, dass sie diese vor allem als Teil von Erziehung 
versteht, von der sie offenbar ein autoritäreres Verständnis als vom poli-
tischen Handeln hatte.54 Im Unterschied zur Politik, die sie als Streit plu-
raler Perspektiven konzipiert, plädiere sie bei der Erziehung für die »Be-
hauptung fraglos gültiger Autoritäten und Traditionen«.55

Die Unfähigkeit, von ihrer ›olympischen Höhe‹ aus gesellschaftliche 
Machtasymmetrien in die Betrachtung des Politischen einzubeziehen, 
wenn sie die Wut der Black Power Bewegung als »irrational«56 verurteilt, 

51	 		 Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, erw. Aus-
gabe, Frankfurt am Main: Fischer 2016, S. 552.

52	 		  Arendt, »Little Rock«, S. 274–279.
53	 		 Vgl. Smith, »Hannah Arendt on Anti-Black Racism«, S. 2067.
54	 		 Hannah Arendt »Die Krise der Erziehung«, in: dies., Zwischen Vergangen-

heit und Zukunft, München: Piper 1994, S. 255–276. 
55	 		 Rebentisch, Der Streit um Pluralität, S. 182.
56	 		 Arendt, Macht und Gewalt, S. 65–66.

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108

ohne die weitreichenden Dimensionen der Verletzung durch strukturelle 
und institutionelle Gewalt gegen die Schwarze Bevölkerung anzuerken-
nen, zeigt sich auch in einem anderen brieflichen Austausch. In einem 
Schreiben an den Schwarzen Schriftsteller James Baldwin vom 21. No-
vember 1962 kritisiert sie seinen Ansatz zur Überwindung der Rassen-
trennung, dass Schwarze und weiße US-Amerikaner:innen einander lie-
ben lernen sollten:57

»Was mir in Ihrem Artikel Angst gemacht hat, ist das Evangelium der 
Liebe, das Sie da zum Schluss verkünden. Der Politik ist die Liebe fremd 
und wenn sie sich darin einmischt, wird nichts erreicht als Heuchelei. All 
die Eigenschaften, die Sie an der schwarzen Bevölkerung hervorheben: 
ihre Schönheit, ihre Fähigkeit zur Freude, ihre Wärme und ihre Mensch-
lichkeit sind altbekannte Eigenschaften aller unterdrückten Menschen. 
Sie entstammen dem Leid und sind der stolze Besitz aller Parias. Lei-
der überdauern sie die Stunde der Befreiung um keine fünf Minuten.«58

Im Rahmen ihres eigenen Denkens über das Politische ist Arendts Ar-
gument insofern konsequent, als hier Politik und Liebe unvereinbare 
Gegensätze bilden. Politik ist für Arendt der Modus öffentlichen ge-
meinsamen Handelns, des Widerstreits und des Austragens von Mei-
nungsunterschieden, die aus der Pluralität der Bürger:innen hervorgehen. 
Politik ist regelrecht synonym mit Welthaftigkeit, während Liebe hinge-
gen etwas ist, das im Bereich des Privaten und Intimen eine gewisse Welt-
losigkeit aufweist. Arendt belehrt nun Baldwin darüber, dass er falsche 
Kategorien anwendet, ohne in Betracht zu ziehen, dass der Liebesdiskurs 
in der christlichen Tradition präsent ist, die für viele Afro-Amerikaner:in-
nen eine hervorgehobene ebenso theoretische wie politische Relevanz 
hat. Im gegenwärtigen politiktheoretischen Diskurs macht etwa Cornel 
West diese Ethik der Liebe demokratietheoretisch fruchtbar. Wenn er von 
einer »politics of conversion« spricht, ist damit sowohl eine »Politik der 
Bekehrung« als auch eine »Politik der Neugestaltung« gemeint, die sich 
mit der Hoffnung auf Überwindung oder zumindest Abmilderung der 
Auswirkungen struktureller Gewalt auf die interpersonellen Beziehun-
gen verbindet.59 Und so ist es beinahe ironisch, dass Arendt ausgerechnet 
den Aspekt des Neuanfangs, der aus eben dieser Liebe entstehen kann, in 

57	 		 James Baldwin, »Letter from a Region in My Mind«, New Yorker, 
17.11.1962, S. 59–144.

58	 		 Dt. zit. nach Jana V. Schmidt, Arendt und die Folgen, Stuttgart: Metzler 
2018, S. 3 (Herv. F.M.). 

59	 		 Cornel West, »Nihilism in Black America«, in: ders., Race Matters, New 
York: Vintage 2001, S. 17–31, hier S. 29–30 (Übers. F.M.); vgl. auch Yoko 
Arisaka/Franziska Martinsen, »Cornel West«, in: Dagmar Comtesse et al. 
(Hg.), Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin: Suhrkamp 2019, 
S. 418–526, hier S. 425. 

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109

der Schwarzen Theorietradition übersieht, obwohl er das zentrale Motiv 
ihrer eigenen politischen Theorie darstellt. 

5. ›Thinking with and against‹ –  
Arendt gegen sich selbst verteidigen? Ein Fazit

Die ausführlichere Auseinandersetzung mit den problematischen Ver-
wendungen rassistischer Zuschreibungen in Arendts Werk, die im Zu-
sammenhang mit systematischen Kategorien ihres Denkens zu sehen 
sind, könnte den Eindruck erwecken, diese nähmen auch quantitativ viel 
Raum ein, was nicht der Fall ist. In Abwägung der – gemessen an Arendts 
Gesamtwerk – eher marginalen Textstellen mit rassistischen Implikatio-
nen auf der einen Seite und der in systematischer Hinsicht durchaus nicht 
unproblematischen politiktheoretischen Fehleinschätzungen der Autorin 
auf der anderen ergibt sich daher ein ambivalentes Bild. Problematisch 
bleibt die unreflektierte konzeptuelle Selbstbezüglichkeit ihres Denkens 
und Urteilens. Ihre normative Unterscheidung zwischen dem Politischen 
und dem Sozialen stellt sie nicht auf den Prüfstand, wenn es um das Zu-
sammenleben in pluralen modernen Gesellschaften wie den USA geht, in 
denen rassistische Strukturen nachhaltig in sozialen und kulturellen Be-
reichen fortwirken und von dort wiederum Effekte auf politische Insti-
tutionen haben, z.B. in Bezug auf die Repräsentanz von Schwarzen oder 
anderen marginalisierten Gruppierungen in Parlamenten, höheren Posi-
tionen etc. Diese Selbstbezogenheit auf das eigene Ideal kann nicht an-
ders gelesen werden denn als Ignoranz gegenüber einem möglichen al-
ternativen Verständnis von Politik, das die gesellschaftlichen Verhältnisse 
stärker in den Blick zu nehmen bereit wäre.60 Daher ist den Einschät-
zungen in der Arendtforschung zuzustimmen, dass Arendts Verwendung 
rassistischer Stereotype im Zusammenhang mit Teilaspekten ihres Ge-
samtwerks zu sehen ist.61 Dies muss jedoch nicht bedeuten, dass damit 
die Integrität Arendts Gesamtwerks infrage steht.62 Was eine zukünftige 
Fortbeschäftigung mit ihrem Werk anbelangt, ist meines Erachtens der 
Vorschlag von Vilde Lid Aavitsland bedenkenswert, Arendts problema-
tische Textstellen nicht so sehr in einer Erwartungshaltung zu lesen, dass 
sie als normative politische Theoretikerin ausschließlich unparteiische, 

60	 		 Vgl. Priya Basil, »Hannah Arendt: Unsere blinden Flecken«, zeit.de 6.10.2020, 
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/hannah-arendt-kolonialismus-blind-
spots-rassismus-n-wort-10vor8 (Zugriff: 17.02.2025); Priya Basil, »Gegen 
mich andenken«, in: Martinsen (Hg.), Fragil – Stabil?, S. 139–148.

61	 		 Vgl. Rebentisch, Der Streit um Pluralität, Kap. 6, Kap. 8.
62	 		 Zur grundsätzlichen Kritik an Arendts Werk aufgrund ihres Rassismus vgl. 

Owens, »Racism in the Theory Canon«, S. 405.

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/kultur/2020-09/hannah-arendt-kolonialismus-blind-spots-rassismus-n-wort-10vor8
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/hannah-arendt-kolonialismus-blind-spots-rassismus-n-wort-10vor8
https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/hannah-arendt-kolonialismus-blind-spots-rassismus-n-wort-10vor8
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/hannah-arendt-kolonialismus-blind-spots-rassismus-n-wort-10vor8


110

objektive Urteile fällen sollte. Produktiver sei es, von der Wahrscheinlich-
keit des Versagens von Urteilen auszugehen, auch wenn es, wie bereits 
thematisiert, umso mehr erstaunt, wenn eine politische Theoretikerin 
ausgerechnet die politische Dimension eines Bereichs der Wirklichkeit 
verkennt. Damit wird Arendt keinesfalls aus der Verantwortung für ihre 
unreflektierte Anrufung rassistischer Stereotype entlassen. Vielmehr be-
deutet dies, das Scheitern von Urteilen als »immanente Möglichkeit der 
eigenen Operation«63 des Denkens anzusehen. Aavitsland interpretiert 
entsprechend Arendts problematische Textaussagen als bewusstes, aber 
verfehltes Engagement für die Gleichheit aller Menschen. Diese Sicht-
weise teilt Héla Hecker, indem sie herausarbeitet, dass Arendts Versuch, 
sich in die Lage der weißen und der Schwarzen Mütter hineinzuverset-
zen, genau daran scheitert, dass sie letztlich in einem monologischen Pro-
zess gefangen bleibt, statt die Komplexität der Situation angemessen in 
den Blick zu nehmen. Sie befrage zwar ihre eigenen Gefühle, doch we-
der frage sie, wie sich diese Mütter in den Südstaaten tatsächlich fühlen, 
noch scheint sie zu interessieren, wie sie ihre eigene Situation beschreiben 
würden. Hecker hält Arendts Argumentation deshalb für problematisch, 
weil sie im vermeintlichen Einbezug der Gefühle der anderen lediglich 
behauptet, pluralisierend vorzugehen, anstatt tatsächlich zu einer Multi-
perspektivität zu gelangen, die ihr eventuell Einsichten über die tatsäch-
lichen Diskriminierungsstrukturen ermöglicht hätte. Die vorgestellten 
Gefühle der anderen scheinen »nur soweit andere zu sein, dass sie nicht 
identisch sind mit der emotionalen Lage der Autorin, die im Augenblick 
am Schreibtisch sitzt und einen Text verfasst. Diese Gefühle sind nicht 
die tatsächlichen Gefühle der anderen. […] Behauptet man trotzdem, zu 
wissen, was andere empfinden (müssten), führt das unweigerlich zu ih-
rer Bevormundung.«64

In der Forschungsdebatte um die rassistischen Inhalte in Arendts Werk 
wird sicherlich auch weiterhin um die Möglichkeiten einer Einordnung 
gerungen. Im Unterschied zu früheren Diskussionen, in denen eher zur 
Relativierung und Abwiegelung geneigt wurde, zeichnet sich zumindest 
in den letzten Jahren die Tendenz ab, die Ambivalenz zu thematisieren, 
die sich zwischen der Entrüstung angesichts der rassistischen Textstel-
len und der Faszination für Arendts Denken ergibt. Diese Ambivalenz 
könnte, wie sich durchaus an jüngeren Ansätzen ablesen lässt,65 für Ma-

63	 		 Vilde Lid Aavitsland, »The Failure of Judgment. Disgust in Arendt’s The-
ory of Political Judgment«, Journal of Speculative Philosophy (2019/3), S. 
537–550, hier S. 544 (Übers. F.M.).

64	 		 Héla Hecker, Berührbarkeit als conditio humana. Emotionale Phänomene 
in Hannah Arendts politischem Denken, Bielefeld: transcript 2021, S. 158.

65	 		 Vgl. Will Kujala, »Hannah Arendt, Antiracist Rebellion, and the Counterin-
surgent Logic of the Social«, European Journal of Political Theory (2023/2), 
S. 302–323. Er sieht das Potential gerade in einer Erweiterung der starren 

FRANZISKA MARTINSEN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111

ria Robaszkiewicz und Michael Weinman eine Ressource für zeitgenös-
sisches antirassistisches Denken bieten:66

»In ihrer Behandlung der (Schwarzen) Sklaverei, ihrer Beschreibung 
Afrikas […] und in ihrer Fehleinschätzung der Motivation des Schwar-
zen Aktivismus erwies [Arendt] sich sicherlich als unsensibel gegenüber 
den Problemen der Unterdrückung der Schwarzen und verschob sie, wie 
sie es mit der ›Frauenfrage‹ tat, in den Bereich des Sozialen, der nicht 
zu ihrem Anliegen gehörte.« Es obliege jeder Theoretiker:in und jeder 
Leser:in selbst, über Arendts Urteile in Bezug auf Rasse und Rassismus 
zu urteilen. »Wenn wir dies tun, müssen wir uns entscheiden, ob wir 
ihre Schriften gänzlich disqualifizieren oder, wie es bei der feministischen 
Theorie geschehen ist, mit Arendt gegen Arendt denken und uns vom 
Reichtum ihres Denkens inspirieren lassen«.67

Die Frage nach Rassismus bei Arendt muss somit nicht als Entscheidung 
zwischen Verdammung oder Verteidigung disponiert werden, wie die bei-
den nahelegen, sondern sie bietet Anlass dafür, die Widersprüchlichkeit 
ihres Denkens auszuhalten und sich immer wieder aufs Neue in die Aus-
einandersetzung mit Arendts Werk und Person zu begeben. Gleichzeitig 
kann diese Diskussion einen Anstoß dafür bieten, über die Wirkungswei-
sen struktureller und institutioneller Rassismen sowie über die eigene Ver-
antwortung im Umgang mit einer unkritischen whiteness nachzudenken 
– und zwar ebenso fachakademisch wie außeruniversitär.68

Dichotomie von Sozialem und Politischem über Arendt hinaus, die Arbei-
ten der Subalternenforschung und Ansätze von Arendts radikalen Schwar-
zen Zeitgenoss:innen wie James Boggs und Grace Lee Boggs einschließe. 
Arendts Werk könne für eine Perspektivverschiebung von der Frage, was 
Rebellionen sind, hin zu der Frage, was aus ihnen gemacht werden könne, 
eine wichtige Ressource sein.

66	 		 Vgl. Robaszkiewicz/Weinman, »Thinking With and Against«, S. 176.
67	 		 Ebd., S. 195 (Übers. F.M.).
68	 		 Vgl. Roger Berkowitz/Samantha Rose Hill (Hg.), The Journal of the Han-

nah Arendt Center for Politics and Humanities at Bard College 8, Annan-
dale-on-Hudson: Bard College 2020. An öffentlichen Veranstaltungen, die 
sich in jüngster Zeit mit dem Thema Arendt und Rassismus beschäftigten, 
sind u.a. eine von René Aguigah moderierte digitale Diskussion mit Pri-
ya Basil und Felix Axster im Rahmen der 20. HANNAH ARENDT TAGE 
HANNOVER zu nennen (vgl. Priya Basil/Felix Axster, »Rassismus bei 
Arendt? Ein aktueller Blick auf Widersprüche im Urteilen«, in: Martinsen 
[Hg.], Fragil – Stabil, S. 124–138) sowie die Geisteswissenschaft im Dialog-
Interview-Reihe »Hannah Arendt heute«, die als Begleitprogramm zur Aus-
stellung »Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert« in der Bundeskunsthalle 
Bonn veranstaltet wurde, vgl. Geisteswissenschaft im Dialog, »GiD-Inter-
view-Reihe ›Hannah Arendt heute‹ – Nachbericht«, gid.hypothese.org 02.
07.2021, https://gid.hypotheses.org/2963 (Zugriff: 17.02.2025).

ARENDTS ANTI-BLACK RACISM?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gid.hypotheses.org/2963
https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://gid.hypotheses.org/2963


https://doi.org/10.5771/9783748962816-95 - am 16.01.2026, 00:03:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

