
 

 

Verfallener Stern –  
Dichterheroisierung und Intertextualität  
in Georg Trakls An den Knaben Elis 

Mario Zanucchi 

 An den Knaben Elis 

 Elis, wenn die Amsel im schwarzen Wald ruft, 
 Dieses ist dein Untergang. 
 Deine Lippen trinken die Kühle des blauen Felsenquells. 

 Laß, wenn deine Stirne leise blutet 
  5 Uralte Legenden 
 Und dunkle Deutung des Vogelflugs. 

 Du aber gehst mit weichen Schritten in die Nacht, 
 Die voll purpurner Trauben hängt 
 Und du regst die Arme schöner im Blau. 

10 Ein Dornenbusch tönt, 
 Wo deine mondenen Augen sind. 
 O, wie lange bist, Elis, du verstorben. 

 Dein Leib ist eine Hyazinthe, 
 In die ein Mönch die wächsernen Finger taucht. 
15 Eine schwarze Höhle ist unser Schweigen, 

 Daraus bisweilen ein sanftes Tier tritt 
 Und langsam die schweren Lider senkt. 
 Auf deine Schläfen tropft schwarzer Tau, 

 Das letzte Gold verfallener Sterne.1 

Das im April 1913 auf der Hohenburg entstandene Gedicht An den Knaben Elis 
wurde im Mai desselben Jahres in der Zeitschrift Der Brenner veröffentlicht und 
dann in die Sammlung Gedichte aufgenommen. Erneut publiziert wurde es 1915 
in Sebastian im Traum, wo es dem zweiteiligen Gedicht Elis, das im Mai 1913 ent-
stand, vorausgeht und mit diesem einen Binnenzyklus bildet. Der Text gehört zu 
den meist interpretieren Gedichten Trakls.2 Wiewohl auch in intertextueller Hin-

                                                            
1  Georg Trakl: Dichtungen und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe in zwei Bänden, hg. von 

Walther Killy und Hans Szklenar, Salzburg 19872 [im Folgenden: DuB], Bd. 1, S. 26.  
2  Aus der umfangreichen Forschungsliteratur seien vor allem folgende Beiträge erwähnt: 

Clemens Heselhaus. Die Elis-Gedichte von Georg-Trakl, in: DVjs 28, 1954, S. 384–413. J. 
Stinchcombe: Trakl’s Elis Poems and E. T. A. Hoffmann’s Die Bergwerke zu Falun, in: MLR 
59, 1964, S. 609–615. Regine Blass: Die Dichtung Georg Trakls: von der Trivialsprache 
zum Kunstwerk, Berlin 1968, S. 206–223. Jost Hermand: Der Knabe Elis. Zum Problem 
der Existenzstufen bei Georg Trakl, in: Ders.: Der Schein des schönen Lebens. Studien zur 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

264 

sicht intensiv erforscht, blieb Trakls Dialog mit Rimbaud und mit Hofmannsthal 
bisher konturlos.3 Im Folgenden soll daher die intertextuelle Erforschung des 
Gedichts vertieft werden, um aufzuzeigen, dass Trakls Dichterheroisierung in An 
den Knaben Elis auch von Trakls Rimbaud- und Hofmannsthal-Lektüre profitiert.  

Die Stilisierung des Dichters zu einer heroisch überhöhten Märtyrerfigur ist für 
Trakls Dichtungen charakteristisch – man denke nur an seine Evokation des Hl. 
Sebastian in der Gedichtsammlung Sebastian im Traum – und entspringt der expres-
sionistischen Kulturkritik, die den Dichter zu einem aus der bürgerlichen Gesell-
schaft Ausgestoßenen stilisiert.4 Literarhistorisch lässt sich der expressionistische 
Dichter-Märtyrer, wie er bei Trakl kodifiziert wird, als ein Bruder des symbolisti-
schen Dichterhelden auffassen. Bereits die Symbolisten hatten den Dichter zum 

                                                                                                                                                
Jahrhundertwende, Frankfurt a. M. 1972, S. 266–278. E. L. Marson: Whom the Gods Love. 
A new Look at Trakl’s Elis, in: GLL 29, 1975/76, S. 369–381. Erich Bolli: Georg Trakls 
„dunkler Wohllaut“. Ein Beitrag zum Verständnis seines dichterischen Sprechens, Zürich/ 
München 1978, S. 113–122. Ulrike Rainer: Georg Trakls Elis-Gedichte: Das Problem der 
dichterischen Existenz, in: Monatshefte 72.4, 1980, S. 401–415. Gudrun Grapow: Die Elis-
Gedichte Georg-Trakls, Bern u. a. 1982. Hans Esselborn: Trakls Knabenmythos, in: Harald 
Hartung (Hg.): Gedichte und Interpretationen. 7 Bde. 1982–1997, Bd. 5: Vom Naturalis-
mus bis zur Jahrhundertwende, Stuttgart 1983, S. 175–184. Kathrin Pfisterer-Burger: Zei-
chen und Sterne. Georg Trakls Evokationen lyrischen Daseins, Salzburg 1983, S. 85–115. 
Jaak De Vos: Verklärte Nacht. Eine Lektüre von Trakls Elis-Gedichten, in: Studia Germani-
ca Gandensia 4, 1985, S. 53–77. Károly Csúri: Zur poetischen Religiosität in Trakls Dich-
tung, in: Karlheinz F. Auckenthaler: Numinoses und Heiliges in der österreichischen Lite-
ratur, Bern u. a. 1995, S. 111–139 sowie: Ders.: Existenzsphären des Ich. Ein Beitrag zum 
Aufbau der Gedichtwelten bei Georg Trakl, in: Hans Weichselbaum/Walter Methlagl (Hg.): 
Deutungsmuster. Salzburger Treffen der Trakl-Forscher 1995, Salzburg 1996, S. 69–102 (zu 
An den Knaben Elis: S. 82–86). Laura Gerber-Wieland: Textur in Wort und Klang. Die Lyrik 
Georg Trakls und die Trakl-Lieder Anton Weberns im Spannungsfeld von Sprache und 
Musik, Freiburg i. Br. 2002, S. 63–76. Ariane Wild: Poetologie und Décadence in der Lyrik 
Baudelaires, Verlaines, Trakls und Rilkes, Würzburg 2002, S. 201–202. Yasuko Nakamura: 
Der Körper im sprachlich evozierten Zeitraum: Überlegungen zur Metamorphose in Trakls 
An den Knaben Elis, in: JSL 3, 2007, S. 49–68. Eva Thauerer: Ästhetik des Verlustes. Erinne-
rung und Gegenwart in Georg Trakls Lyrik, Berlin 2007, S. 144–162. Gabriela Wacker:  
Poetik des Prophetischen. Zum visionären Kunstverständnis in der Klassischen Moderne, 
Berlin/Boston 2013, S. 314–333.    

3  Dazu vgl. nur: Rémy Colombat: Rimbaud – Heym – Trakl: essais de description com-
parée, Bd. 1, Bern 21987, S. 605–614, der allerdings keinen präzisen Vergleich zwischen An 
den Knaben Elis und Antique vornimmt. Zuerst hatte Reinhold Grimm auf die Rimbaud-
Präsenz in An den Knaben Elis aufmerksam gemacht (vgl.: Reinhold Grimm: Georg Trakls 
Verhältnis zu Rimbaud, in: GRM N. F. 9, 1959, S. 288–315, wiederabgedruckt in: Ders. 
(Hg.): Zur Lyrik-Diskussion, Darmstadt 1974, S. 271–313, hier S. 284). Eva Thauerer kriti-
siert die „methodische Unzulänglichkeit“ einer solchen intertextuellen Deutung im Falle 
vom Trakls „neuartiger metaphorischen Ausdrucksweise“ (Ästhetik des Verlustes [Anm. 2], 
S. 147). Die Fragwürdigkeit ihrer methodologischen Prämisse belegt auf beeindruckende 
Weise der minutiöse intertextuelle Kommentar der Innsbrucker Trakl-Ausgabe. 

4  Zum Topos des poeta dolorosus im Expressionismus vgl. Walter H. Sokel: Der literarische 
Expressionismus, München/Wien 1970, S. 73–106 („poeta dolorosus“). Sokel verweist auf 
den Spott, den Trakl für seine Dichtungen im Kreis seiner Familie erntete (Georg Trakl: 
Gesammelte Werke, hg. von Wolfgang Schneditz, Bd. 3: Nachlaß und Bibliographie, Salz-
burg 1949, S. 69). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

265 

Dissidenten erklärt und ihm die verklärten Züge des Helden verliehen. In der 
Nachfolge von Thomas Carlyles On heroes, hero-worship, & the heroic in history5 ent-
warf der Ahnherr der symbolistischen Bewegung, Charles Baudelaire, im achtzehn-
ten Kapitel des Salon de 1846 unter dem Titel De l’Héroïsme de la Vie Moderne ein 
Konzept des künstlerischen Heroismus unter den Bedingungen der Moderne. Spä-
ter ‒ vor allem bei Stéphane Mallarmé ‒ entwickelte sich die Analogie zwischen 
Dichter und Held zum festen Topos. So repräsentierte Auguste de Villiers de l’Isle-
Adam für Mallarmé „un pur héros des lettres“,6 Paul Verlaine erschien ihm als ein 
„héros“,7 während E. A. Poe „un des plus grands héros littéraires“8 verkörperte – 
eine Charakterisierung, die Baudelaire nachempfunden ist.9 Seinerseits entwickelte 
sich auch um Mallarmé ein Heroenkult. So widmete der Kritiker Albert Mockel 
ihm 1899 die Monographie Stéphane Mallarmé, un héros.10 Den Heroismus von 
Mallarmés Haltung erblickte Mockel in dessen Weigerung, sich den Bedingungen 
des literarischen Marktes zu unterwerfen. Die Treue zum eigenen dichterischen 
Ideal stifte seine Affinität zu Helden wie Parsifal und Lohengrin:  

C’est surtout dans la vie de Mallarmé qu’il faut admirer de l’héroïsme et dans le fait 
d’avoir réalisé un art tel que le sien: il y en a pourtant et beaucoup dans la plupart de ses 
poèmes. Contenu il est vrai et comme dissimulé; et ce qu’on y peut lire, c’est plus en-
core cette IDÉALITÉ HÉROÏQUE qui scintille dans la vierge indignation du Cygne. Il y a 
dans Stéphane Mallarmé une sorte d’éblouissante pureté, des blancs splendides qui évo-
quent naturellement Parsifal et Lohengrin, héros de l’idéal.11 

Der Übergang vom Helden zum Märtyrer ist fließend. Insofern dem heroisierten 
Dichter als verkanntem poète maudit die gesellschaftliche Anerkennung versagt 
bleibt, entwickelt er zugleich Märytrerzüge. Als Martyrium fasst Stefan George 
Mallarmés Dichten in Franken auf: „Und für sein denkbild blutend: MAL- 
LARMÉ“,12 und auch Paul Valéry setzt in Existence du Symbolisme (1938) die Auto-
ritäten der symbolistischen Schule Märtyrern gleich, die ihre Verachtung der Pub-
likumsgunst mit Leiden und Emargination zahlten: 

                                                            
5  Thomas Carlyle: On Heroes, Hero-worship & the Heroic in history, London 1841, S. 126–

185 (The Hero as Poet). 
6  Stéphane Mallarmé: Œuvres complètes, hg. von di Bertrand Marchal, Paris 1998–2003, 

Bd. 2, S. 49 (Villiers de l’Isle-Adam). 
7  Ebd., Bd. 2, S. 120 (Verlaine). 
8  Ebd., Bd. 2, S. 767 (Les Poèmes d’Edgar Poe. Scolies). 
9  Charles Baudelaire: Œuvres complètes, hg. von Claude Pichois, Paris 1975–1976, Bd. 2, 

S. 305 (Edgar Poe, sa vie et ses œuvres). 
10  Albert Mockel: Propos de littérature (1894) suivis de: Stéphane Mallarmé, un héros (1899) 

et autres textes. Précédés d’une étude par Paul Gorceix, Paris 2009, S. 211–244. 
11  Ebd., S. 226. 
12  Stefan George: Der siebente Ring. Gesamt-Ausgabe der Werke, Band 6/7, Berlin 1931, 

S. 17–19. George betonte auch im Gespräch die ethische Komponente von Mallarmés 
Poetik. Edith Landmann notiert 1918: „Er [George] gab ein Bild von Mallarmé, wie er im 
vierten Stock der Rue de Rome wohnte. Er hätte alle Zeitungen haben, hätte reich sein 
können, aber er schrieb nichts, als was er für gut hielt.“ (Edith Landmann: Gespräche mit 
Stefan George, Düsseldorf 1963, S. 76).  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

266 

ils [les symbolistes] repoussent les avantages de la faveur publique, ils déprécient les 
honneurs, mais, au contraire, ils exaltent leurs saints et leurs héros, qui sont aussi leurs 
martyrs et les modèles de leurs vertus. Tous ceux qu’ils admirent ont souffert: Edgar Poe, 
mort dans l’extrême dénuement; Baudelaire, poursuivi; Wagner, sifflé à l’Opéra; Verlaine 
et Rimbaud, vagabonds et suspects; Mallarmé, ridiculisé par le moindre chroniqueur; 
Villiers, qui couche par terre dans un galetas, auprès de la petite valise qui contient ses 
manuscrits et ses titres au Royaume de Chypre et de Jérusalem.13 

In dieser Tradition steht auch Trakls Gestalt des „Knaben Elis“. Sie knüpft an die 
symbolistische Dichterheroisierung an und scheint auch auf Stefan Georges Verklä-
rung des Dichter-Knaben zu einer heroischen Erlöserfigur intertextuell zu verwei-
sen. Die Maximin-Gedichte aus dem Siebenten Ring (1907) waren Trakl vermutlich 
bekannt. Wie immer man den kryptischen und assoziationsreichen Namen ‚Elis‘ 
entziffern mag14 – es dürfte feststehen, dass der verstorbene und elegisch beschwo-
rene Knabe bei Trakl zu einer heroisierten, heilsgeschichtlich und poetologisch 
aufgeladenen Erlöserfigur avanciert. Im Unterschied zu Georges Maximin aller-
dings symbolisiert der „Knabe Elis“ nicht nur den sakralen Anspruch, sondern 
auch den ruinösen Gültigkeitsverlust der Poesie in der Moderne. Anders als bei 
Maximin verbindet sich mit Elis’ Tod eine poetologische und kulturgeschichtliche 
Untergangsvision, die nicht weiter poetisch verklärt werden kann und im Gedicht 
durch Schwärze (V. 1, 15 und 18) und Verfall (V. 19) unmissverständlich markiert 
wird. 

Sequenzieren lässt sich der kurze Text in sechs Abschnitte, die mit den sechs 
Terzinen zusammenfallen.15 Das kohärenzstiftende Gliederungsprinzip scheint 

                                                            
13  Paul Valéry: Œuvres, hg. von Jean Hytier, Paris 1957–1960, Bd. 1, S. 690–691 (Existence du 

Symbolisme).   
14  Eine Übersicht zu den verschiedenen Erklärungsversuchen des Namens ‚Elis‘ bei Gabriela 

Wacker: Poetik des Prophetischen (Anm. 2), S. 314–315, Anm. 346. Zurückgeführt wurde er 
etwa auf die hebräische Wortzusammensetzung ‚El-isch’, mit der Bedeutung ‚Gott-Mensch’ 
bzw. ‚Gotteskind’, oder auf die biblischen Propheten Elija und Elisa sowie auf das ‚Elysi-
um’, das Gefilde der Seligen in der antiken Unterwelt. Hans Georg Kemper (Georg Trakls 
Entwürfe: Aspekte zu ihrem Verständnis, Tübingen 1970, S. 192) fasst den Namen als Um-
kehrung des lateinischen Imperativs sile. In Verbindung gebracht wurde Elis auch mit der 
literarischen Figur des schwedischen Bergmanns Elis Fröbom, der im Mittelpunkt von E. T. 
A. Hoffmanns Erzählung Die Bergwerke zu Falun aus dem Zyklus Die Serapionsbrüder (1819) 
und Hugo von Hofmannsthals lyrischem Drama Das Bergwerk zu Falun (erschienen zwi-
schen 1900 und 1932) steht. Der erste Akt von Hofmannsthals Drama erschien bereits 
1900 in der Zeitschrift Die Insel und wurde 1911 in den Band Gedichte und Kleine Dramen 
aufgenommen. Die weiteren Akte erschienen zwischen 1902 und 1911, waren Trakl zur 
Zeit der Gedichtentstehung im April 1913 somit prinzipiell zugänglich. Einzig der dritte 
Akt erschien posthum 1932 (vgl. Mathias Mayer: Das Bergwerk zu Falun, in: Kindlers Neues 
Literaturlexikon, Bd. 7, München 1990, S. 578–579). 

15  Nur die letzte Sequenz ist um das abschließende Monostichon erweitert und umfasst also 
insgesamt vier Verse. Bolli: Georg Trakls „dunkler Wohllaut“ (Anm. 2), S. 113–114, schlägt 
hingegen eine etwas grobe Dreiergliederung vor. Auch versteht man nicht, worin sich die 
ersten beiden Sequenzen (V. 1–9 und V. 10–14) ihm zufolge unterscheiden würden, da sie 
respektive das „Abscheiden des Elis aus Tag und Leben“ und das „Verstorbensein des Elis“ 
zum Thema machen. Die letzte Partie umfasst laut Bolli die restlichen 5 Verse und spricht 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

267 

im odischen Anruf zu liegen, der den Einfluss Hölderlins verrät:16 In jeder Terzi-
ne wird Elis direkt und jeweils anders apostrophiert, so dass er sich als eine mul-
tiple Gestalt erweist.17 Das freirhythmische Gedicht mit schwankender Silben-
zahl18 besitzt trotz der Reimlosigkeit eine intensive klangliche Textur, die sich vor 
allem in der musikalischen Vergegenwärtigung des Namens ‚Elis‘ zeigt,19 beson-
ders in den beiden ersten Terzinen20 sowie in der vierten21 und in der letzten Ter-
zine.22 Auch metrisch ist ‚Elis‘ präsent. Das aus zwei Trochäen und einem Dakty-
lus bestehende Modul, das zu Versbeginn in der ersten Terzine wiederkehrt, 
ergibt sich offenbar aus der Diffusion und Variation des mit seinem Namen ver-
bundenen Anfangstrochäus:     

                                                                                                                                                
„von ‚unserer‘ jetzigen Befindlichkeit und einem sich gelegentlich noch einstellenden Be-
zug zu Elis“ (ebd.). 

16  Zahlreiche Oden Hölderlins weisen diese Anredeform auf (An den Äther, An den Frühling, 
An die Deutschen, An die Ehre, An die Hoffnung, An die jungen Dichter, An die Parzen u. s. w.). 

17  Die erste Terzine evoziert Elis als den Todgeweihten, die zweite stellt den Leidenden dar. 
Die dritte Terzine schildert ihn als den Verklärten, die vierte apostrophiert ihn als den lan-
ge Verstorbenen, die fünfte charakterisiert ihn durch die Blumenmetapher als den ‚Hyazin-
thenen‘, bevor die letzte Terzine Elis als den Schlafenden und zugleich den zum Dichter 
Gekrönten erscheinen lässt. 

18  Die Silbenzahl schwankt zwischen 5 in V. 10 und 15 Silben in V. 3. In den ersten drei Ter-
zinen wird jeweils eine kürzere Zeile von zwei längeren Versen umschlossen (die ersten drei 
Verse weisen jeweils 11, 7 und 15 Silben auf, die nächsten drei 10, 6 und 9 Silben, die 
nächsten drei 12, 8 und 10 Silben auf), bereits ab der vierten Terzine wird aber dieses Prin-
zip aufgegeben, denn dort wird der kürzere Vers an den Anfang gerückt (die vierte Terzine 
weist 5, 9 und 11 Silben auf). Die Silbenzahl der letzten beiden Terzinen und des ab-
schließenden Monostichons bleibt nahezu konstant (die fünfte Terzine besitzt 9, 11 und 
11 Silben, die sechste 10, 9 und 9 Silben, die Länge des letzten Verses beträgt 10 Silben). 
Die von Trakl verwendete Terzinenform könnte das Vorbild von Maeterlincks Quinze 
Chansons und von Hofmannsthal verraten: Clemens Heselhaus: Die Elis-Gedichte von 
Georg-Trakl (Anm. 2), S. 393–394. 

19  Thauerer fühlt sich an die „Rhetorik überlieferter Prophezeiungen, zum Beispiel an dieje-
nige vom Untergang des Hauses Eli im ersten Buch Samuel“ (Ästhetik des Verlustes 
[Anm. 2], S. 147) erinnert. 

20  „Elis […] Amsel […] Wald […] / Dieses ist […]/[…] Lippen […] Kühle […] blauen Fel-
senquells / Laß […] leise blutet / Uralte Legenden / […] dunkle […] Vogelflugs“. Auch die 
Vokale ‚e‘ und ‚i‘ sind präsent: „wenn […] im […] Dieses ist […] Lippen trinken […] Fel-
senquells“. 

21  „sind […] lange bist Elis […]“. 
22  „Höhle […] sanftes […] langsam […] schweren Lider senkt […] Schläfen […] letzte Gold 

verfallener Sterne“. Ebenfalls auffallend sind die ‚sch‘-Alliterationen, die den gesamten Text 
durchziehen. Zu Beginn malt der Frikativ Elis’ Untergang aus („Elis, wenn die Amsel im 
schwarzen Wald ruft“). Auch in der zweiten Terzine behält das ‚sch‘ dieselbe Semantik, 
durch das Bild der blutenden „Stirne“. Eine Wandlung lässt sich hingegen in der dritten 
Terzine beobachten, wo derselbe Klang Elis’ schönes Dasein vergegenwärtigt („Schritten“, 
„schöner“). Nach diesem kurzen Intermezzo erhält der Frikativ in der vierten Terzine aller-
dings seine frühere unheilvolle Konnotation wieder („verstorben“), die auch in der letzten 
Gedichtpartie dominiert, in den Bildungen „schwarze“, „Schweigen“, „schweren“, „Schläfen“ 
und erneut „schwarzer“. Nur das letzte Wort des Gedichtes, „Sterne“, knüpft an die Schön-
heits- und Idealitätssemantik der dritten Terzine an, die aber das Attribut „verfallen“ so-
gleich revoziert.    

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

268 

_ V _ V _ V V _ V _ _ 
_ V _ V _ V V 
_ V _ V _ V V _ V V _ V _ V _ 

Strukturell betrachtet entbehrt der Text einer narrativen Dimension: Erzählt wird 
keine ‚Geschichte‘. Untereinander verbunden sind die sechs Sequenzen vielmehr 
auf musikalische Weise, nach dem Gesetz von Reprise und Variation. Trotzdem 
lässt sich eine Antiklimax erkennen, die von Elis’ individuellem Untergang zu 
einer universellen Dekadenzerfahrung führt, die den fundamentalen Sinnverlust 
der Moderne widerspiegeln soll.   

Bereits die erste Terzine präsentiert Elis als eine vom Leiden überschattete Ge-
stalt. So deutet der konditionale und temporale Wenn-Satz den Ruf der Amsel 
im Wald als „Untergang“ des Elis. Als Vogel mit schwarzem Gefieder ist die Am-
sel bei Trakl oft ein symbolischer Todesbote.23 Dass ihr Ruf in einem „schwarzen 
Wald“ ertönt, intensiviert die Todesmetaphorik, und auch die „Kühle“ des ge-
trunkenen Wassers scheint die Kälte des Todes anzudeuten.24 Zugleich betont das 

                                                            
23  „Am Friedhof scherzt die Amsel mit dem toten Vetter“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 38, V. 3, 

Winkel am Wald), „Die Amsel klagt in den entlaubten Zweigen“ (ebd., S. 59, V. 10, Verfall). 
Der „Ruf“ der „Amsel“ besitzt bei Trakl eine sinistre Färbung: „die dunklen Rufe der Am-
sel / In kindlichen Gärten“ (ebd., S. 141, V. 6–7, Frühling der Seele), „ein erschrockener Am-
selruf“ (ebd., S. 137, V. 4, Sommersneige). Das Motiv des Vogelrufs im schwarzen Wald be-
gegnet auch im zweiten Akt von Hofmannsthals Drama Das Bergwerk von Falun. Dies sei 
explizit gegen J. Stinchcombe betont, der in seinem Aufsatz anmerkt: „Moreover, there is 
nothing in Hofmannsthal’s play to account for the wood in which the blackbird calls Elis 
to his Untergang […]“ (Ders.: Trakl’s Elis Poems and E. T. A. Hoffmann’s Die Bergwerke zu 
Falun [Anm. 2], S. 612). Erstmals veröffentlicht wurde der zweite Akt von Hofmannsthals 
Drama in leicht gekürzter Fassung und mit dem Titel: Die Ankunft des Fremden. Fragment 
aus einem Märchendrama. Das Bergwerk von Falun in der Wiener Zeitung Die Zeit vom 25. 
Dezember 1902 (Beilage zu Nr. 446: Die Weihnachts-Zeit, S. 3–5). Der Vogelruf im 
schwarzen Walde ist ein zentraler Bestandteil der Erzählung von Elis’ Verlobter Anna: 
„ANNA […] Sie lehnt sich an den Tisch, zutraulich plaudernd / Mit vierzehn, fünfzehn, 
da lief ich herum, / Bis dunkel war, und tief hinein in Wald. / Manchmal schlug’s mir den 
Atem ein, mir war, / Es käm des Nöcken Singen durch die Luft, / Den ich erlösen müßte, 
ich allein. / Dann wieder trieb’s mich in den Büschen fort, / Und wie der Kuckuck rief und 
rief, so rief[’s / In mir, es war kein Wünschen, süßer war’s / Als Sehnsucht, so beklommne 
Fülle war’s / Und süße Leere, und er rief und floh] / Und rief – bis alles um mich dunkelte 
/ Und durch das Laub die feuchten Sterne drangen.“ (Hugo von Hofmannsthal: Sämtliche 
Werke [im Folgenden: SW], Bd. 6: Dramen 4, hg. von Hans-Georg Dewitz, Frankfurt a. 
M. 1995, S. 55–56 [in Klammern steht eine nachträglich ergänzte Passage]). Der Vogelruf 
im schwarzen Wald besitzt in Annas Erzählung eine zentrale Bedeutung. Er repräsentiert 
einen Lockruf der Natur, welche das kleine Mädchen zur Einsamkeit und Intimität mit 
den Naturkräften verführt: Der Kuckuck ruft so lange, bis der Wald sich völlig verdunkelt 
hat und Anna mit den durch das Laub durchscheinenden Sternen allein ist.  

24  Vgl. „traurige Kindheit, / Da der Knabe leise zu kühlen Wassern, silbernen Fischen hinab-
stieg“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 88, V. 9–10, Sebastian im Traum). Auch die Diffusion des 
Plosiven ‚k‘ („trinken“, „Kühle“, „Felsenquells“) vermittelt einen Eindruck von Härte. Bolli: 
Georg Trakls „dunkler Wohllaut“ [Anm. 2], S. 115, interpretiert auch den „Felsen“ als Si- 
gnal für Erstarrung. Allerdings ist das Entsprießen des „blauen Wassers“ aus dem „Felsen“ 
in Trakls Œuvre nicht negativ besetzt: „O, die Geburt des Menschen. Nächtlich rauscht / 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

269 

Trinken des Felsenquells auch die Sakralität der Elis-Figur.25 In einer Szene aus 
Hugo von Hofmannsthals lyrischem Drama Das Bergwerk zu Falun, das damals 
schon publiziert worden war, wird übrigens nicht nur der ‚Untergang‘, die Kata-
basis des Bergmanns Elis Fröbom in das unterirdische Reich der Bergkönigin 
dargestellt. Auch das Trinken wird als Passagenritus evoziert, der die Bindung an 
die Bergkönigin symbolisiert. Nach ihrer Aufforderung trinkt Elis nämlich aus 
dem Becher, den ihm der „Knabe“ Agmahd überreicht, und besiegelt somit seine 
Zugehörigkeit zur unterirdischen Natursphäre:  

KÖNIGIN ohne sich zu regen. 
Er meint, 
Er liegt im Traum. Bring ihm zu trinken, Agmahd. 

Der Knabe Agmahd kommt lautlos die Stufen herab. Er ist völlig schwarz gekleidet. Sein Kopf ist 
hell, mit weichem blondem Haar. Er hat meergrüne Augen, die seltsam ins Leere zu starren scheinen. 
Er trägt auf silberner Schüssel einen silbernen Becher, aus dem schwaches Leuchten steigt. Lautlos glei-
tet er auf Elis zu und bleibt vor ihm stehen, den Becher aufwartend. 

ELIS. 
[…] Wie? Trinken soll ich, weil die dort es will. 
Er nimmt den Becher und trinkt.26  

Ungewiss ist, ob Trakl die damals bereits publizierte Szene aus Hofmannsthals 
Drama gekannt haben mag.27 Auch bei ihm jedenfalls scheint das Trinken eine 
Verbindung mit dem Naturganzen anzudeuten, die auch sonst im Gedicht zen- 
tral ist. In jeder Strophe nämlich verschmilzt ein Glied von Elis’ Körper mit der 
Natur. Zu Beginn trinken seine Lippen das Wasser des Felsenquells. Dann blutet 
seine Stirn Deutung des Vogelflugs. In der dritten Strophe geht Elis in die Nacht, 
die mit den Weintrauben in Beziehung gebracht wird. Ein Dornbusch tönt, „wo“ 
seine Augen sind, während sein Leib mit einer Hyazinthe metaphorisch gleichge-
setzt wird. In der letzten Strophe sind Elis’ Schläfen mit Tau benetzt. Der „Unter-
gang“ von V. 1 und auch das in V. 12 konstatierte Verstorbensein des Elis bezie-

                                                                                                                                                
Blaues Wasser im Felsengrund“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 115, V. 7–8, Geburt), „wenn das 
blaue Wasser im Felsen tönt“ (ebd., S. 79, V. 5, Kindheit).  

25  Das Farbadjektiv „blau“ unterstreicht den numinosen Charakter von Elis’ Trinkgeste. Dazu 
auch Eckhard Philipp: Die Funktion des Wortes in den Gedichten Georg Trakls, Tübingen 
1971, S. 48 („Gold und Blau stehen in Zusammenhang mit Kontextbereichen, die etwas 
Religiöses andeuten.“). Zum semantischen Radius der Farbe Blau bei Trakl vgl. Evemarie 
Brecht: Die Farbe Blau in den dichterischen Texten Georg Trakls. Feldanalytische Untersu-
chung und exemplarische Anwendung der Ergebnisse auf die Interpretation des Gedichtes 
Geburt, in: Adam J. Bisanz/Raymond Trousson (Hg.): Elemente der Literatur. Beiträge zur 
Stoff-, Motiv- und Themenforschung. Elisabeth Frenzel zum 65. Geburtstag, Bd. 2, Stutt-
gart 1980, S. 108–131 sowie Ernst Leonardy: „Farbe des Introvertierten“: Die Farbe Blau in 
der deutschen Lyrik zwischen Symbolismus und Expressionismus, in: Irene Heidelberger-
Leonard und Mireille Tabah (Hg.): Wahlverwandtschaften in Sprache, Malerei, Literatur, 
Geschichte. Festschrift für Monique Boussart, Stuttgart 2000, S. 129–145. 

26  Hugo von Hofmannsthal: SW (Anm. 23), Bd. 6: Dramen 4, S. 29. 
27  Der erste Akt von Hofmannsthals Drama erschien 1900 in der Zeitschrift Die Insel und 

wurde 1911 in den Band Gedichte und Kleine Dramen aufgenommen. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

270 

hen sich daher nur auf seine menschliche Existenz. Als Ideal scheint Elis im 
Makrokosmos der Natur weiterzuleben – wie der mythische, an der Stirn tödlich 
getroffene Knabe Hyakinthos aus Ovids Metamorphosen,28 der auf Geheiß des 
Gottes der Dichtung Apollon als Blume fortlebte.29  

Die ähnlich gebaute, ebenfalls einen ‚Wenn‘-Satz enthaltende zweite Terzine 
vertieft die poetologische Charakterisierung der Elis-Gestalt:30 

Laß, wenn deine Stirne leise blutet 
Uralte Legenden 
Und dunkle Deutung des Vogelflugs. 

In seinem metonymisch durch die Stirne evozierten Dichten überblickt Elis das 
Vergangene wie das Künftige. Gleich der Bergkönigin in Hofmannsthals Bergwerk 
zu Falun31 erscheint er als der Bewahrer des „Uralten“, dessen sakrale Verbindlich-
keit Trakl durch das Wort „Legenden“ (vom lateinischen Gerundivum „legendum“ 
– „das zu Lesende“ abgeleitet) betont, und gleichzeitig auch als ein poeta vates,32 
der wie die antiken Auguren durch die Deutung des „dunklen“, für gewöhnliche 
Menschen unverständlichen „Vogelflugs“ die Zukunft verkündigt. Gerade durch 
die doppelte zeitliche Perspektivierung erfüllt sein Dichten den Anspruch einer 
absoluten Sinnstiftung, die allerdings vom Dichter als ein qualvolles Martyrium 
erlebt wird. Teilt Elis mit dem von einem Diskus des Apollon getroffenen Hya-
kinthos das Attribut des Blutens,33 so charakterisiert die blutende Stirne ihn auch 

                                                            
28  „Qua licet, aeternus tamen es, quotiensque repellit / ver hiemem Piscique Aries succedit 

aquoso, / tu totiens oreris viridique in caespite flores“ („Soweit es möglich ist, bist du den-
noch ewig; und sooft das Frühjahr den Winter vertreibt und auf die wasserliebenden Fi-
sche der Widder folgt, so oft erstehst du neu und blühst auf der grünen Wiese“, Met. X 
164–166) (Üb. Michael von Albrecht, Stuttgart 1994). 

29  Esselborn: Trakls Knabenmythos (Anm. 2), S. 178. 
30  Das Doppelenjambement von V. 4/5 und 5/6 zeugt von der semantischen Geschlossenheit 

der Terzine, die aus einem einzigen Satz besteht. Hinzu kommt die Diffusion des Plosiven 
‚g‘ („Legenden“, „Deutung“, „Vogelflug“), das für klangliche Kohärenz sorgt. 

31  In der Trinkszene betont die Königin, dass sie das Gedächtnis des „Uralten“ bewahrt: 
„KÖNIGIN. / […] Graut dir, daß ich schon war, bevor du warst? / Macht dich das zornig, 
daß ich schlafen kann, / So lang und rein und tief? Daß ich allein bin, / Nur spielend mit 
Geschöpfen, die mir dienen? / Gib mir doch Antwort, steh nicht stumm und hart! / Sieh: 
euch da droben flutet ohne Halt / Die Zeit vorüber, doch mir ists gegeben, / In ihren laut-
losen kristallnen Strom / Hinabzutauchen, ihrem Lauf entgegen / Und ihren heiligen 
Quellen zuzugleiten! / Heft nicht so dumpf den starren Blick auf mich! / Begreifst du 
nicht: das uralt heilige Gestern, / Ruf ich es auf, umgibts mich und wird Heut: / Und Dunkelndes 
und Funkelndes vergeht, / Und Längstversunknes blüht und glüht herein.“ (SW 
[Anm. 23], Bd. 6: Dramen 4, S. 31–32, meine Hervorhebung).  

32  Dazu Gabriela Wacker: Poetik des Prophetischen (Anm. 2), S. 314–333.    
33  Bei Ovid verletzt sich Hyacinthus selbst mit dem Diskus des Apollon: „Protinus impru-

dens? actusque cupidine lusus / tollere Taenarides orbem properabat, at illum / dura re-
percusso subiecit pondere tellus / in vultus, Hyacinthe, tuos. expalluit aeque / quam puer 
ipse deus conlapsosque excipit artus“ („Unbedacht und begierig mitzuspielen, eilt sofort 
der Spartaner [Hyacinthus] hinzu, um die Scheibe aufzuheben; die aber ließ der harte Bo-
den zurückprallen und schleuderte sie dir, Hyacinthus, ins Gesicht. Da erblaßte der Gott 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

271 

als Christus patiens.34 Die Aufforderung schließlich, das eigene Bluten zu dulden,35 
verleiht Elis erst recht Märtyrerzüge. Zentral ist die Transitivierung des intransiti-
ven Verbs „Bluten“, welche das Bluten und das Dichten metaphorisch verschmel-
zen lässt – in Entsprechung zur martyrologischen Poetologie der Symbolisten und 
auch zu Zarathustras Diktum „Schreibe mit Blut“.36 Nietzsches Ausspruch pflegte 
Trakl zu zitieren, um sich von Goethe abzugrenzen und sich in eine dichterische 
Martyrologie einzureihen, zu der er vorzugsweise die mit den existentiellen Sor-
gen des unbürgerlichen Schriftstellerberufs konfrontierten Dichter Eduard Mörike 
und Detlev von Liliencron zählte.37 Gerade durch ein solches ‚blutendes Schrei-
ben‘ setzt er sich implizit auch von George ab.38  

Die dritte Terzine, von einem adversativen „aber“ eröffnet, führt plötzlich ei-
nen ‚anderen‘ Elis als vitalen Doppelgänger des leidenden Dichters ein. Er ist 
nicht mehr über seinen Intellekt, seine marternde „Stirn“, sondern seine dionysi-
sche Körperlichkeit definiert: 

Du aber gehst mit weichen Schritten in die Nacht, 
Die voll purpurner Trauben hängt 
Und du regst die Arme schöner im Blau. 

 

                                                                                                                                                
ebenso wie der Knabe. Den Leib des Zusammengesunkenen fängt er auf“, Met. X 182–
186) (Üb. Michael von Albrecht).  

34  Zu Elis als Märtyrer vgl. Laura Gerber-Wieland: Textur in Wort und Klang (Anm. 2), S. 66. 
35 Auf eine Anfrage des Kurt Wolff-Verlags hin hatte Trakl in seinem Antwortbrief von Ende 

Mai/Juni 1913 erklärt: „Das ‚Laß‘ hat hier die Bedeutung von ‚dulden‘; deshalb ja auch 
kein Beistrich nach ‚blutet‘“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 518). Belegt ist diese Geste bei Trakl 
nur noch ein weiteres Mal in Unterwegs: „Laß, wenn trunken von Wein das Haupt in die 
Gosse sinkt“ (ebd., S. 82, V. 25). 

36  „Von allem Geschriebenen liebe ich nur Das, was Einer mit seinem Blute schreibt. Schreibe 
mit Blut: und du wirst erfahren, dass Blut Geist ist“ (Friedrich Nietzsche: Also sprach Za-
rathustra, in: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden [im Folgenden: 
KSA], hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München 1980, Bd. 4, S. 48). 

37  In einem Brief vom 27.06.1912 setzt Trakl Mörike und vor allem Liliencron Goethe entge-
gen: „[Goethe] sei kein echter Dichter, habe sich nicht daran gegeben wie Mörike. Wie Li-
liencron, der sich verblutet habe an seinen Stoffen. Goethe habe niemals, auch nicht als 
junger Mensch neurasthenisch gedichtet, Liliencron schon“ (Hans Szklenar: Beiträge zur 
Chronologie und Anordnung von Georg Trakls Gedichten auf Grund des Nachlasses von 
Karl Röck, in: Euphorion 60 [1966], S. 222–262, hier S. 227). Anführen lässt sich auch fol-
gendes Distichon aus Nachtlied: „Sing’ ich meine traurigen Lieder, / Lieder, die wie Wun-
den bluten“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 235, V. 2–3). 

38  So hatte sich Stefan George in den Blättern für die Kunst gegen Nietzsches Diktum „Schrei-
be mit Blut!“ verwahrt und in dem Triumph der Poesie über den Schmerz die eigentliche 
Aufgabe der Dichtung festgehalten: „So wird Nietzsches ‚schreibe mit blut‘ von vielen 
missverstanden: ‚zeige damit man dich für echt hält ohne scheu die flecke deiner wunden 
und die zuckungen deiner wollust‘. Diese mögen wir aber gar nicht sehen, denn kunst ist 
nicht schmerz und nicht wollust sondern der triumph über das eine und die verklärung des 
andern. […] aus der grösse des sieges und der verklärung fühle man grösse und echtheit 
der erregung.“ (Blätter für die Kunst. Dritte Folge, Bd. 1, Januar 1896, S. 31, Über Kraft).  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

272 

Dieser ‚andere‘, dionysische Elis ist offenbar nach einem Prosagedicht Rimbauds – 
Antique – intertextuell modelliert: 

Antique  

Gracieux fils de Pan! Autour de ton front couronné de fleurettes et de baies tes yeux, des 
boules précieuses, remuent. Tachées de lies brunes, tes joues se creusent. Tes crocs lui-
sent. Ta poitrine ressemble à une cithare, des tintements circulent dans tes bras blonds. 
Ton cœur bat dans ce ventre où dort le double sexe. Promène-toi, la nuit, en mouvant 
doucement cette cuisse, cette seconde cuisse et cette jambe de gauche.39 

Rimbauds Vorlage war Trakl durch die Übersetzung von Karl Klammer bekannt: 

Antike 

Reizender Sohn des Pan! In deinem Antlitz, das Blüten und Beeren krönen, bewegen 
sich zwei kostbare Kugeln, deine Augen. Deine runden Wangen sind gebräunt und dun-
kelrot; deine Zähne blitzen; deine Brust gleicht einer Kithara; durch deine blonden Ar-
me zittern Glockenklänge; dein Herz schlägt in deiner Brust; dein Leib ist schön wie der 
des Weibes und stark wie der des Mannes. Geh hin in der Nacht und bewege deine herr-
lichen Beine, das eine und das andere, ganz langsam, Schritt um Schritt.40 

Wie Hyakinthos erscheint auch der „Sohn des Pan“ – eine antike Silenskulptur41 – 
als ein Schönheitswesen („dein Leib ist schön“). Sein Hermaphroditismus, der sei-
ne ästhetische Vollkommenheit ausmacht,42 besitzt indes auch eine starke vitalisti-
sche, ja animalische Komponente. Markiert wird sie nicht nur durch die allmähli-
che pygmalionhafte Belebung der Statue, sondern auch durch die überraschende – 
und von Klammer nicht übersetzte – abschließende Nennung der drei Beine der 
Statue, welche den prüden Klassizismus durch eine kaum verhüllte Anspielung auf 
die sexuelle Potenz des Satyrn auf burleske Weise verletzt.43 So chiffriert der ‚drei-
beinige‘, priapische Silen auf kongeniale Weise Rimbauds vitalistisches und anti-
klassizistisches Ästhetik-Ideal.  

                                                            
39  Arthur Rimbaud: Œuvres complètes, hg. von Antoine Adam, Paris 1972, S. 127. 
40  Arthur Rimbaud: Leben und Dichtung, übertragen von K. L. Ammer, eingeleitet von Ste-

fan Zweig, Leipzig 21921, S. 228 (Antike).  
41  Im Unterschied zum heutigen Sprachgebrauch bedeutet Antike bei Klammer nicht die ‚An-

tike‘ als kulturgeschichtliche Epoche, sondern ist – wie das französische Wort Antique – ei-
ne Abkürzung für opus antiquum (Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 1, Sp. 500).   

42  Achim Aurnhammer: Androgynie. Studien zu einem Motiv in der europäischen Literatur, 
Köln u. a. 1986. 

43  Rémy Colombat (Rimbaud – Heym – Trakl, Anm. 3, Bd. 1, S. 609) bezeichnet Klammers 
Übersetzung als „satisfaisante“. Sie dämpft allerdings Rimbauds befremdliches Lob des 
Animalischen, indem sie die tierhafte Gestalt in einen schönen Mann rückverwandelt und 
somit normalisiert. Dies betrifft nicht nur die prüde Unterdrückung der phallischen Pointe.  
Die theriomorphen Eckzähne („crocs“) werden bei Klammer zu menschlichen „Zähnen“. 
Auch die Androgynie soll Klammer als zu anstößig für sein bürgerliches Zielpublikum 
empfunden haben. Da, wo Rimbaud von einem „double sexe“ spricht, wehrt Klammer 
den Hermaphroditismus durch saubere Geschlechtertrennung ab: „Dein Leib ist schön wie 
der des Weibes und stark wie der des Mannes“. Es gibt auch weitere kleinere Abweichun-
gen. So übersetzt Klammer Rimbauds „front“, „Stirn“, mit „Antlitz“. Der Modaladverb 
„doucement“ spart Klammer aus und ergänzt das Attribut „herrlich“. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

273 

Trakl adaptiert einzelne Züge von Rimbauds Prätext, der im Expressionismus 
recht beliebt zu sein schien.44 Wie der „Sohn des Pan“ erscheint auch Elis als ein 
Schönheitswesen, was der absolute Komparativ von V. 9 („schöner“) unter-
streicht. Auch der syntaktische Parallelismus – „Du aber gehst […] / Und du 
regst“ – betont durch Symmetrie die Anmut der Elis-Gestalt.45 Trotzdem dämpft 
Trakl Rimbauds Ästhetisierung46 und überformt seine skulpturale Vorlage ins 
Abstrakte und Amimetische.47 Die Dynamik von Rimbauds Silen spiegelt sich in 
Elis’ Gang („Du aber gehst mit weichen Schritten in die Nacht“, V. 7) wider, der 
sich offenbar aus der Transformation des Imperativs: „Geh hin in der Nacht und 
bewege deine herrlichen Beine“ ergibt. Die nächtliche Atmosphäre, die bereits 
topologisch mit dem Dionysischen verbunden ist,48 charakterisiert Trakl durch 
das von Hölderlin übernommene Traubensymbol49 noch expliziter im dionysi-
schen Sinne.50 Dynamisch wirkt auch Elis’ Armbewegung, die Rimbauds Impera-
tiv „Bewege deine herrlichen Beine“ transformiert. Schließlich adaptiert Trakl 
auch noch Rimbauds additive Schilderung, die Elis’ Körper sukzessive erscheinen 
lässt – zunächst die „Lippen“ (V. 3), die „Stirne“ (V. 4), indirekt die Füße (V. 7), 

                                                            
44  So verwandelt Ludwig Rubiner Rimbauds Silen in seinem Prosagedicht Der Mensch in den 

Prototyp des ‚Neuen Menschen‘: „Im heißen Rotsommer, über dem staubschäumenden 
Drehen der rollenden Erde, unter hockenden Bauern, stumpfen Soldaten, beim rasselnden 
Drängen der runden Städte / Sprang der Mensch in die Höh. / O schwebende Säule, helle 
Säulen der Beine und Arme, feste strahlende Säule des Leibs, leuchtende Kugel des Kopf-
es!“ (Der Dichter greift in die Politik: ausgewählte Werke 1908–1919, hg. und mit einem 
Nachwort von Klaus Schuhmann, Leipzig 1976, S. 25). 

45  Für klangliche Kohärenz sorgt der Vibrante ‚r‘ („Schritten“, „purpurner“, „Trauben“, „regst“, 
„Arme“), der Elis’ Schreiten ausmalt. 

46  Außer der Blumenmetapher von V. 13 ist der absolute Komparativ „schöner“ all das, was 
von Rimbauds preziöser Ekphrasis übrigbleibt. Er mutet wie eine kraftlose Beschwörung 
an, welche von der Unmöglichkeit ästhetischer Stilisierung zeugt.  

47  Pointiert realistisch sind bei Rimbaud etwa die von braunen Weintropfen bespritzten, aus-
gehöhlten Wangen. Trakls Metaphorik ist dagegen abstrakt und irreal. Bereits die Vorstel-
lung der Legenden „blutenden“ Stirne entzieht sich der Mimesis ebenso wie die verbale 
Enallage von der „hängenden“ Nacht, die das konkrete Bild der hängenden Trauben ent-
wirklicht. Nicht dort, wohin Elis’ Augen schauen, sondern wo sie sind, tönt ein Dornbusch. 
Ebenfalls unwirklich sind der Mönch, der die Finger in eine Hyazinthe „eintaucht“, der 
„schwarze Tau“ und die „verfallenen Sterne“. Die Irrealität von Trakls Schönheitswesen be-
zeugt auch seine Affinität zur Musik. Wiewohl auch Rimbauds Gestalt mit der Musik ver-
bunden ist, ist diese im Instrument der Kithara noch konkret fassbar. Für Trakls Gedicht 
hingegen ist die musikalische Evokationskraft, die Elis’ Name entfaltet, zentral. Auch das 
spätere „Tönen“ des Dornbusches unterstreicht den ästhetischen Paradigmenwechsel, die 
Ablösung der Skulptur durch die Musik. 

48  Vgl. Eur. Bakch. V. 485–486, Plut. Quest. Conv. IV 6. 10 („Διόνυσος νυκτερινός“), Serv. 
Aen. IV 303 („nocturnus Bacchus“), Verg. Georg. IV 521. 

49  „Und am Hügel hinab, wo du den sonnigen / Boden ihnen gebaut, neigen und schwingen 
sich / Deine freudigen Reben, / Trunken, purpurner Trauben voll.“ (Friedrich Hölderlin: 
Sämtliche Werke und Briefe, hg. von Jochen Schmidt, 3 Bde, 1992–1994, Bd. 1: Gedichte, 
Frankfurt a. M. 1992, S. 277–279, hier S. 278, V. 33–36, Das Ahnenbild, meine Hervorhe-
bung). 

50  Wie in der Geburt der Tragödie erscheint auch bei Trakl das Dionysische als ein „Versöh-
nungsfest“ des Menschen mit der Natur (KSA, Anm. 36, Bd. 1, S. 29). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

274 

die „Arme“ (V. 9), die „Augen“ (V. 11), der „Leib“ (V. 13) als Synekdoche für die 
Brust, in die der Mönch die Finger taucht, schließlich die „Schläfen“ (V. 18).  

Rimbauds heidnisch-phallische Ästhetik erfährt allerdings bei Trakl eine tiefgrei-
fende Transformation. Nicht nur scheinen Elis’ „Arme“, die sich im „Blau“ regen, 
jetzt einen Kontakt mit der christlichen Transzendenz zu etablieren.51 Vielmehr 
kehrt Trakl die Struktur von Antique geradezu um. Geht es Rimbaud um eine 
pygmalionhafte Verlebendigung des Unbelebten, so entpuppt sich bei Trakl der 
scheinbar noch Lebendige als bereits tot. Auf die dionysische Szene der dritten 
Terzine folgt in der vierten nämlich die lapidare Feststellung: „O, wie lange bist, 
Elis, du verstorben“ (V. 12). Elis’ Körperglieder erscheinen jetzt als die membra disje-
cta eines Toten, der seine körperliche Integrität verloren hat. Der Satyr wird zum 
Märtyrer.  

Ein Dornenbusch tönt, 
Wo deine mondenen Augen sind. 
O, wie lange bist, Elis, du verstorben. 

Der tönende Dornbusch bekräftigt erneut den sakralen Anspruch der Dichtung 
und die biblisch-antike Doppelkodierung der Elis-Gestalt. Es kombiniert die Of-
fenbarung des Engels im brennenden Dornbusch (2 Mo. 3, 2–4)52 mit den Tö-
nen, die von Rimbauds Satyr ausgehen.53 Dass Elis die Natur zum Tönen er-
weckt, erhebt ihn in den Rang eines ‚zweiten Orpheus‘. Allerdings steht auch 
dieses orphische Wesen des Elis im Zeichen des Martyriums. Schon die „monde-
nen Augen“ präfigurieren seinen Tod,54 der in V. 12 explizit konstatiert wird.55 
                                                            
51  Eckhard Philipp: Die Funktion des Wortes (Anm. 25), S. 18. 
52  Im ersten Akt von Hofmannsthals Drama übrigens spricht Elis einen Busch an, um Zutritt 

zur Unterwelt zu bekommen und seine verstorbenen Eltern zu erreichen: „ELIS an dem 
Busch, der vorne steht; immer gegen den Erdboden sprechend. Haus, tu dich auf! gib deine 
Schwelle her: / Ein Sohn pocht an! auf tu dich, tiefe Kammer, / Wo Hand in Hand und 
Haar versträhnt in Haar / Der Vater mit der Mutter schläft, ich komme! / Entblößt euch, 
ihr geheimnisvollen Adern, / Ausbluten lautlos sich die meinen schon! / Mein Haar 
sträubt sich vor Lust, bei euch zu sein, / Ihr Wurzeln, die ihr an dem Finstern saugt, / 
Euch funkelnd nährt aus jungfräulicher Erde!“ (Hugo von Hofmannsthal: SW [Anm. 23], 
Bd. 6: Dramen 4, S. 24). 

53  Auch Antique betont die musikalische Komponente des Schönheitswesens („deine Brust 
gleicht einer Kithara; durch deine blonden Arme zittern Glockenklänge“). Im späteren Ge-
dicht Elis gestaltet Trakl diese Musikalität noch enger an Rimbauds Vorlage: So ist V. 19: 
„Ein sanftes Glockenspiel tönt in Elis’ Brust“ unmittelbar an Rimbauds Wendung: „Deine 
Brust gleicht einer Kithara“ angelehnt (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 85, V. 2, Elis 2). Ihrerseits 
verweisen Elis’ „runde Augen“ (V. 3) auf die „kostbaren Kugeln“ von Rimbauds Satyrn. 

54  Thauerer: Ästhetik des Verlusts (Anm. 2), S. 154, bringt Belegstellen für die Valenz des 
Mondes als Todessymbol – etwa: „Wenn verfallen der kalte Mond erscheint“ (DuB 
[Anm. 1], Bd. 1, S. 115, V. 6, Geburt) – vergisst aber, Formulierungen zu erwähnen, in de-
nen der Mond wie in An den Knaben Elis in Adjektivstellung erscheint: „die mondenen 
Pfade der Abgeschiedenen“ (ebd., S. 144, V. 19, Gesang des Abgeschiedenen), „und es warf die 
Erde einen kindlichen Leichnam aus, ein mondenes Gebilde“ (ebd., S. 170, Offenbarung 
und Untergang). 

55  Die Evokation eines verstorbenen Knaben begegnet übrigens auch in Hofmannsthals 
Drama: „Nicht wahr, wir waren Freunde! Daß du starbest!“ (SW [Anm. 23], Bd. 6: Dra-

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

275 

Zugleich evoziert das Bild vom Dornenbusch zumindest indirekt den dornge-
krönten Christus.56 

Die fünfte Strophe leitet zusammen mit der sechsten Strophe zu einer allge-
meineren kulturpessimistischen Perspektivierung über, indem sie die Kluft zwi-
schen der von Elis’ verkörperten Sinnfülle und der Sinnleere der Gegenwart ins 
Zentrum rückt: 

Dein Leib ist eine Hyazinthe, 
In die ein Mönch die wächsernen Finger taucht. 
Eine schwarze Höhle ist unser Schweigen, 

Verrät die Evokation des „Leibs“ erneut die Rimbaud-Vorlage,57 so lässt seine 
Gleichsetzung mit der Hyazinthe den Hyakinthos-Mythos58 sowie Novalis’ Zen- 
tralsymbol der „blauen Blume“ aus dem Heinrich von Ofterdingen anklingen.59 Die 
kulturpessimistische Dimension erwächst dem Bild dagegen aus der heranzitierten 
Episode des ungläubigen Hl. Thomas (Joh. 20, 24–28).60 Symbolisiert Elis das sa- 
kral überhöhte Ideal des Dichters, so verkörpert der „Mönch“ seinen modernen 
depravierten Doppelgänger, der den Bezug zu Elis, zur Sphäre der Idealität, verlo-
ren hat. Seine Finger sind „wächsern“, leblos.61 Der Zweifler, der die Auferstehung 
auf physisch erfahrbare Weise verifizieren will, symbolisiert in seinem skeptischen 
Materialismus den Verfall des Glaubens und der Dichtung und ist selbst innerlich 
bereits tot. Als Metonymie charakterisieren die „wächsernen Finger“ ein Schreiben, 
das dem „Schweigen“ des nächsten Verses präludiert. Rhythmisch stellt V. 15 die 
exakte Reprise des Anfangs dar: 

Elis, wenn die Amsel im schwarzen Wald ruft 
Eine schwarze Höhle ist unser Schweigen 

_ V _ V _ V V _ V _ V 

                                                                                                                                                
men 4, S. 30). Der Innsbrucker Ausgabe zufolge könnte der Ausruf „O, wie lange“ erneut 
von Trakls Hölderlin-Lektüre zeugen: „Wie lang ist’s! o wie lange! Der Jüngling ist / Geal-
tert“ (Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 1: Gedichte, S. 234, V. 13, 
„Wohl geh’ ich täglich …“). 

56  Vgl. Laura Gerber-Wieland: Textur in Wort und Klang (Anm. 2), S. 66. 
57  Wieder scheint eine Parallele zu Rimbaud vorzuliegen („Dein Leib ist schön“, Arthur 

Rimbaud: Leben und Dichtung [Anm. 40], S. 228, Antike).  
58  Mit dem Liebling des Apollon teilt Elis die Anmut, die Wunde an der Stirn, die durch den 

Diskuswurf des Gottes entstand, sowie den frühen Tod (Vgl. Apollod. III 116, Hyg. fab. 
271, Ov. met. X 162–219). 

59  Eine Parallelstelle aus den Varianten zu Ruh und Schweigen wahrscheinlich aus dem Herbst 
1913 bestätigt den Novalis-Bezug: „Und wächsern tauchen die Finger ins Heilige blauer 
Blumen“ (DuB [Anm. 1], Bd. 2, S. 186, A V. 10). Der Protagonist des Märchens aus den 
Lehrlingen zu Saïs heißt „Hyacinth“.  

60  Auf die biblische Szene hatte Trakl bereits in Menschheit (1912) zurückgegriffen: „Sankt 
Thomas taucht die Hand ins Wundenmal“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, 43, V. 10). 

61  Gezielt wählt Trakl das Verb „tauchen“ offenbar aus klanglichen Gründen, weil „taucht“ 
am Ende von V. 14 den Versschluss „Blau“ von V. 9 wieder evoziert und auf den „Tau“ von 
V. 18 vorausweist. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

276 

Durch die metrische Responsion nimmt V. 15 den Eröffnungsvers wieder auf und 
vertieft dessen Untergangsvision: Aus dem schwarzen Wald wird eine schwarze 
Höhle, während das Rufen der Amsel jetzt dem Schweigen weicht, das auch die Al-
literation („schwarze“, „Schweigen“) unterstreicht. Der chiastische Versbau markiert 
die kulturpessimistische Grundantithese zwischen dem unerreichbaren ‚Du‘ des 
Elis-Mythos und dem unerlösten ‚Wir‘ der expressionistischen ‚Menschheit‘ („Dein 
Leib […] eine Hyazinthe“, „eine schwarze Höhle […] unser Schweigen“). Reprä-
sentierte Elis die durch die Poesie ermöglichte Sinnstiftung, so chiffriert jetzt das 
Schweigen die Erfahrung eines ins Grundsätzliche reichenden Sinnverlustes.62 

Die Untergangsvision in der vorletzten und letzten Terzine bekräftigen auch die 
Enjambements von V. 15/16 und 18/19, welche die Abgeschlossenheit der Ein-
zelstrophen aufheben und eine fortschreitende Auflösung der Form signalisieren: 

Eine schwarze Höhle ist unser Schweigen, 

Daraus bisweilen ein sanftes Tier tritt 
Und langsam die schweren Lider senkt. 
Auf deine Schläfen tropft schwarzer Tau, 

Das letzte Gold verfallener Sterne. 

Das „sanfte Tier“,63 das aus der Höhle tritt64 und langsam die schweren Li(e)der 
senkt, lässt das Dichten als eine letzte Regung am Rande des Schweigens erschei-
nen.65 Seinerseits stellt das Tropfen des Taus auf die Schläfen möglicherweise ei-
ne weitere Rimbaud-Kontrafaktur dar: Der Tau, der in Ma Bohème „gleich einem 
Weine der Kraft“ dem Bohemien die Stirne netzt,66 wird von Regenerationssym-
bol zum „schwarzen“ Todeszeichen,67 wie auch die „Schläfen“ Elis’ ewigen Schlaf 
assoziieren.68 Zugleich erinnert das Bild ferne an eine Dichterkrönung. Auffal-
lend ist die Analogie etwa zum Schluss von Menschliches Elend: 
                                                            
62  Für die Verbindung von Höhle und Schweigen vgl.: „Aber stille blutet in dunkler Höhle 

stummere Menschheit“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 124, V. 10, An die Verstummten). 
63  Das bei Trakl besonders beliebte Bild des Tieres verbindet ihn mit der expressionistischen 

Dichtung – entdecken doch gerade die Expressionisten das Tier als Sinnbild eines unent-
fremdeten Daseins. Theodor Däubler charakterisiert die ‚Rückkehr zum Tier‘ gar als das 
zentrale Paradigma der expressionistischen Generation: „Die Rückkehr zum Tier durch die 
Kunst ist unsere Entscheidung zum Expressionismus.“ (Ders.: Der neue Standpunkt, 
Leipzig 1919, S. 100). Zur Topik des Animalischen im Expressionismus vgl. Thomas Anz: 
Literatur des Expressionismus, Stuttgart/Weimar 2002, S. 93–96. 

64  Für die Geste des Heraustretens aus einer Höhle vgl.: „Mond, als träte ein Totes / Aus blas-
ser Höhle“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 139, V. 1–2, Abendland). 

65  Während Rimbauds Satyr die Augen aufschlägt, senkt bei Trakl das Tier seine Lider.  
66  Vgl.: „wo der Tau mir kühl / gleich einem Weine der Kraft die Stirne genetzt“ (Arthur 

Rimbaud: Leben und Dichtung [Anm. 40], S. 157, V. 10–11, Meine Bohème).   
67  Für das Bild des tropfenden schwarzen Taus vgl. auch: „anfällt ein knöchern Grauen, / 

Wenn schwarz der Tau tropft von den kahlen Weiden“ (DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 109, 
V. 17–18, Der Herbst des Einsamen) 

68  Auch klanglich ist die letzte Sequenz von dem Plosiven ‚t‘ dominiert, das den ‚Tod‘ bzw. 
das „verstorben“ von V. 12 klanglich wieder präsent macht („Tier“, „tritt“, „senkt“, „tropft“, 
„Tau“, „letzte“, „Sterne“). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

277 

Des Edlen weiße Schläfe Lorbeer ziert.69 

Auch der Epilog von Nachtlied70 schildert eine ähnliche Dichterkrönung, die üb-
rigens dem Epilog von An den Knaben Elis auch rhythmisch recht nahekommt: 

An des Einsamen elfenbeinerner Schläfe 
Erscheint der Abglanz gefallener Engel.71 

V. 18 birgt den einzigen – und von der Forschung bislang übersehenen – Reim 
des Gedichts: den Reim zwischen „Tau“ (V. 18) und „Blau“ (V. 9).72 Wie der „Tau“ 
an das „Blau“, die Erfahrung der Transzendenz, zurückverweist, so scheint auch 
das Ende von Trakls Gedicht inmitten des Untergangs das Ideal des poeta laurea-
tus zu beschwören – im Bewusstsein, dass es seine Gültigkeit inzwischen einge-
büßt hat. 

Die abschließende Appositionsmetapher von V. 19 bezeichnet den Tau als 
„Das letzte Gold verfallener Sterne.“ Wie die sporadische Erscheinung des sanf-
ten Tiers charakterisiert auch diese Metapher das Gedicht als ein Residuum.73 
Rhythmisch unterstützt die Verlangsamung, die sich aus der Prädikatlosigkeit des 
letzten Verses ergibt, den Eindruck des Endes. Am Schluss weist das Mono-
stichon einen Adoneus auf: 

V _ V _ V _ V V _ V 

Die rhythmische Schlussklausel, die sich auch im Epilog von Nachtlied findet,74 
betont erneut den elegischen Duktus des Gedichts, bildet doch der Adoneus das 
kanonische Versmaß der Wehklage. Das „Gold“, die Farbe des Sakralen,75 er-
scheint durch das einschränkende Adjektiv („das letzte“) als Relikt einer vergan-
genen Sinnfülle.  

Seinerseits betont der Schlussvers erneut den Abstand von Trakls Elis zu 
Georges Maximin. Auf die Verstirnung des Maximin als eine seit dem Hellenis-
mus übliche Form heroisierender Verewigung hatte George besonderen Wert ge-
legt. „Maximin hat nur kurz unter uns gelebt. Gemäss einem frühen vertrag den 
er geschlossen wurde er auf einen andern stern gehoben ehe seine göttlichkeit 
unsresgleichen geworden war“, heißt es in der Vorrede zum Gedenkbuch Maxi-

                                                            
69  DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 62, V. 24 (Menschliches Elend). 
70  Nachtlied, auf den April 1913 datiert, entstand zeitgleich mit An den Knaben Elis und ist 

ebenfalls in reimlosen Terzinen verfasst. 
71  DuB [Anm. 1], Bd. 1, S. 68, V. 8–9 (Nachtlied).  
72  Unterstützt wird diese Responsion durch das Nachklingen des Diphthongs ‚au‘ von ‚Blau‘ 

in „Daraus“ (V. 16) und „Auf“ (V. 18). 
73  Die Verstirnung des Hyakinthos bleibt bei Ovid aus: „Te quoque, Amyclide, posuisset in 

aethere Phoebus, / tristia si spatium ponendi fata dedissent.“ („Auch doch, Sohn des 
Amyclas, hätte Phoebus in den Himmel versetzt, wenn dein trauriges Schicksal ihm dazu 
Zeit gelassen hätte“, Met. X 162–163) (Üb. Michael von Albrecht). 

74  Auch in diesem Fall ist die metrische Abschlussklausel ein Adoneus („gefállener Éngel“). 
75  Claus Ludwig Laue: Das Symbolische und die Farbensymbolik bei Georg Trakl, Diss. Frei-

burg i. Br. 1949, S. 143–148. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MARIO ZANUCCHI 

 

278 

min (1906).76 Den Band ziert übrigens ein Bild Melchior Lechters, welches Ma-
ximins Stern darstellt, der die Erde erhellt (Abb.), und auch im Stern des Bundes 
(1914) wird das Sternenwesen Maximins betont: „Du stets noch anfang uns und 
end und mitte / Auf deine bahn hienieden · Herr der Wende / Dringt unser preis 
hinan zu deinem sterne“.77 Bei Trakl gestaltet sich der heroisierende Kata- 
sterismos des Elis nur noch in verzerrter, gebrochener Form. Denn die Sterne 
und die durch sie veranschaulichte Idealsphäre haben sich inzwischen überlebt 
und – wie Elis’ Mythos selbst – ihre sinnstiftende Funktion eingebüßt. Sie sind 
nicht nur „gefallen“, sondern „verfallen“, wie Elis selbst ein verfallener, erlosche-
ner Mythos ist. 

Trakls Dichterheroisierung steht in der Tradition der symbolistischen Dich-
terglorifizierung, verbindet diese aber mit einer kulturpessimistischen Diagnose 
über den Autoritätsverlust und die gesellschaftliche Unzeitgemäßheit der Poesie 
in der Moderne. Sie gestaltet sich als eine antikisierende Erhöhung und zugleich 
christologische Verklärung der Dichterrolle. Intertextuell läuft sie auf eine synkre-
tistische Mythopoiese hinaus, welche disparate Prätexte mobilisiert, um eine mo-
derne heroische ‚Dichter-Legende‘ zu konstituieren, die allerdings eine inaktuelle 
Signatur besitzt und sich nur noch im Modus elegischer Klage artikuliert. Ihre  
eklektizistische Heterogenität, die sich aus der Synthese einander ausschließender 
Sinnstiftungstraditionen wie Christentum und Antike ergibt, ist nicht nur eine 
Antwort auf die ‚metaphysische Obdachlosigkeit‘ des modernen Bewusstseins, 
sondern zugleich auch deren Verkörperung. 
 
 

                                                            
76  Stefan George: Vorrede zu Maximin, in: Tage und Taten. Gesamt-Ausgabe der Werke, 

Bd. 17, Berlin 1933, S. 73-83.  
77  Stefan George: Der Stern des Bundes. Gesamt-Ausgabe der Werke, Band 8, Berlin 1928, 

S. 8. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VERFALLENER STERN 

 

279 

 
 

 

Maximin. Ein Gedenkbuch. Hg. von Stefan George [Ausschmückung von Melchior Lechter]. 
Berlin: Blätter für die Kunst 1907 (Universitätsbibliothek Heidelberg / G 6883-22 Folio RES / 
S. 10). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956507120-263 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

