
https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Ehlen

Russische Religionsphilosophie im 20. Jahrhundert:
Simon L. Frank

VERLAG KARL ALBER A

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simon L. Frank (1877–1950) ist nach dem Urteil des Philosophie-
historikers und Theologen W. W. Senkowski »der größte russische
Philosoph überhaupt«. Frank hatte um die Jahrhundertwende Vor-
lesungen Georg Simmels in Berlin gehört und sich mit der Philo-
sophie des Neukantianismus, mit Fichtes Idealismus, mit Schleier-
macher, Spinoza und dem Pragmatismus auseinandergesetzt. Er
rezipierte die Phänomenologie Husserls und den Personalismus. Als
seinen »in gewissem Sinne einzigen Lehrer der Philosophie« aber
bezeichnete er Nikolaus von Kues. Peter Ehlen geht den Einflüssen
nach, die Frank verarbeitet hat. Er zeigt, wie Frank ausgehend von der
personalistischen Phänomenologie eine Seinslehre begründet, in der
die Problematik von Transzendenz und Immanenz im Sinne der sub-
tilen Cusanischen Lehre der coincidentia oppositorum gelöst wird.
Die Welt wird als Symbol der unergründlichen göttlichen Realität,
der Mensch wird als »Gottmensch« begriffen. Der Begriff der »reli-
giösen Erfahrung« findet durch Frank eine tragfähige Begründung.
Ehlen zeigt, daß Franks Gedanken der gegenwärtigen Religionsphi-
losophie fruchtbare Impulse geben können.

Der Autor:
Peter Ehlen SJ ist Professor em. der Hochschule für Philosophie,
München. Jüngste Veröffentlichungen insbes. zu russischen Philoso-
phen. Mitherausgeber der Werke S. L. Franks in deutscher Sprache.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Ehlen

Russische Religions-
philosophie im
20. Jahrhundert:
Simon L. Frank
Das Gottmenschliche des Menschen

Verlag Karl Alber Freiburg/München

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / München 2009
www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: Kasimir Malewitsch, Rotes Haus
© The Bridgeman Art Library

Satz: SatzWeise, Föhren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48336-7 (Print)

ISBN 978-3-495-86031-1 (E-Book)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

I. Lebensetappen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

II. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg . . . . 21
1. Humanistischer Individualismus . . . . . . . . . . 22
2. Philosophie ist Lebensverstehen . . . . . . . . . . 24
3. Zeitgenössische Einflüsse . . . . . . . . . . . . . . 34
4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit . . . . 38
5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns . . 41
6. Das Programm des »religiösen Humanismus« . . . 43
7. Religiosität und »pantheistische Liebe« . . . . . . 46
8. Der Optimismus der Vernunft . . . . . . . . . . . 48
9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und

F. Schleiermacher . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen . . . . 54
11. Spinoza und die Zurückweisung des Monismus und

Pantheismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und

Bedingten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

III. Die ontologische Grundlegung . . . . . . . . . . . . . 63
1. Die »Anwesenheit« des Seins . . . . . . . . . . . . 66
2. Das Sein ist metalogische Fülle. Die Unangemessen-

heit begrifflicher Sprache . . . . . . . . . . . . . . 71
3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und

undenkbar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
4. Das Sein ist schöpferisches Können . . . . . . . . . 77
5. Das Sein ist Leben und Geist . . . . . . . . . . . . 81

IV. Das Sein im Selbstsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
1. Die All-Einheit der menschlichen Seele . . . . . . 84
2. Die sich durch sich selbst erschließende Realität . . 90

5

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes
geistiges Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten . . . 96
5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem

anderen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
6. Die Realität – ein »offenbar Geheimnis« . . . . . . 101
7. Die Aktualisierung des Selbstseins . . . . . . . . . 103

V. Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein.
Die Grundform der Offenbarung . . . . . . . . . . . . 105
1. Die Evidenz der Du-Realität . . . . . . . . . . . . 108
2. Offenbarung als Mitteilung der Realität des

Offenbarenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
3. Das Wort – das Medium der Offenbarung . . . . . 113
4. Die überzeitliche Gemeinschaftlichkeit –

Grund jeder Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . 115
5. Das Wir-sein ist grenzenlos, überzeitlich,

überindividuell . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt 119

VI. Anschluß an Transzendentalphilosophuie und
Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
1. Kritischer Anschluß an Kant . . . . . . . . . . . . 124
2. Fichtes »intellektuelle Anschauung« . . . . . . . . 128
3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler –

Martin Heidegger . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

VII. Zur Methode des Frankschen Denkens:
»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen« . . . . 139
1. Lebendiges Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen« 146

VIII. Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und
zum Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
1. Das erkennende und wollende Transzendieren

zur Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und

Objektive in der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . 154
3. Der Geist ist Grund . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist . 158

6

Inhaltsverzeichnis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Erfahrung der geistigen Realität als Zuruf und
Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

6. Das geistige Sein – das Fundament der Personalität . 160

IX. Das Sollen gründet im Sein . . . . . . . . . . . . . . . 162
1. Das Sein ist Wille und Wert . . . . . . . . . . . . 162
2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam . . 165
3. Sittliche und rechtliche Normen . . . . . . . . . . 167
4. Vernunft und sittlicher Takt . . . . . . . . . . . . 168
5. Die Unvermeidbarkeit der Sünde

Die Eindämmung des Bösen . . . . . . . . . . . . 170
6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller

Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in

der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
8. Die Utopie der Selbsterlösung . . . . . . . . . . . 178
9. Christlicher Optimismus . . . . . . . . . . . . . . 183

X. Das transzendentale Wissen von Gott . . . . . . . . . . 184
1. Der Gott der Philosophen und der Gott des

lebendigen Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . 184
2. Der Gottesbeweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
3. Das ontologische Argument . . . . . . . . . . . . 190
4. Der religiöse Charakter des Arguments . . . . . . 193
5. Ablehnung des »kosmologischen Gottesbeweises« . 195
6. Analoges und transzendentalphilosophisches

Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
7. Der Trost der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . 198

XI. Das verstehende Erleben des Göttlichen und Heiligen . . 201
1. Bedingungen für die Erfahrung des Göttlichen . . . 202
2. Andersheit und Ähnlichkeit . . . . . . . . . . . . 204
3. Die transzendentale Erfahrung der Realität im

Schönen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
4. Religiöse Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott . 212
6. Die Gewißheit des Glaubens . . . . . . . . . . . . 215
7. Gegenständliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston

und J. Hick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217

7

Inhaltsverzeichnis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XII. Der Mensch und das Sein: Geschöpf und Schöpfer . . . . 220
1. Das Ungeschaffene im Menschen . . . . . . . . . . 220
2. Der Mensch: Mitschöpfer mit Gott . . . . . . . . . 225
3. Die Erschaffung des Seins durch Gott.

Die »Andersheit« der Schöpfung . . . . . . . . . . 228
4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende . . . 234

XIII. Gottmenschentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239
1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und

Transzendenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240
2. Gott und Mensch – ineinander verschränkte Begriffe 242
3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit« . . . . . . . . . 244
4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische

Dogma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246
5. Das Heil für alle Menschen . . . . . . . . . . . . . 253
6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive«

Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255
7. Parallelen zur gegenwärtigen Theologie . . . . . . 260

XIV. Die Kirche – die göttliche All-Einheit in der Welt . . . . 265
1. Die »Wahrheit« des Wir als das »Heilige« . . . . . 265
2. Die Kirche – soziologisch, ontologisch, theologisch . 267
3. Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale«

Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
4. Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche . . . . 273

XV. mysterium iniquitatis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
1. Der Widersinn des Bösen . . . . . . . . . . . . . . 278
2. Das konstruktive und das zerstörerische Moment

der Negation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280
3. Das Böse – eine Folge der Freiheit? . . . . . . . . . 282
4. Verführung durch das Böse? . . . . . . . . . . . . 285
5. Mein Sündenfall – der Sündenfall der Welt . . . . 286

XVI. Das Leid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
1. Das Leid – das Signum des Weltseins . . . . . . . . 289
2. Der Sinn im Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
3. Der leidende Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294
4. Sühneopfer und stellvertretendes Opfer . . . . . . 296

8

Inhaltsverzeichnis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XVII. Nikolaus von Kues – der Lehrer . . . . . . . . . . . . . 301
1. Die Gewißheit des Absoluten . . . . . . . . . . . . 303
2. Wissen als ungegenständliche Erfahrung . . . . . . 305
3. Der menschliche Geist – das Bild des göttlichen

Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307
4. »transcensus« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310
5. Die Gottmenschlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . 311
6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualität und

Potentialität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte

Menschheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

XVIII. Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen . . . 321
1. Kritische Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . 321
2. Religionsphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . 334
3. Russische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . 334
4. Desiderate der Forschung . . . . . . . . . . . . . . 337
5. S. L. Frank – der Philosoph des christlichen

Humanismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341

Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

9

Inhaltsverzeichnis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simon L. Franks Philosophie will in den Umbrüchen des 20. Jahrhun-
derts Orientierung bieten. Dazu fragt sie in sokratisch-platonischer
Manier nach dem, was »wahrhaft« ist. Im menschlichen Selbstsein
will sie den Grund des Seins aufdecken und so einen Humanismus
begründen, der den Herausforderungen der Gegenwart standhält.
Frank sieht diesen Grund im Sein des Menschen als Gottmenschen.
Seine Philosophie ist darum philosophische Anthropologie. Sofern
sie das Wesen und die Würde des Menschen in seiner Gottmensch-
lichkeit begründet sieht, nimmt sie auch zu den zentralen Problemen
der philosophischen Gotteslehre Stellung. Franks Ausführungen zur
politischen Philosophie, seine zeitgeschichtlichen Analysen sowie
seine Aufsätze zur Literatur werden in der vorliegenden Unter-
suchung nur am Rande berührt; in erster Linie will sie seine ontolo-
gische Begründung des Humanismus aufschließen. Es wird sich dabei
zeigen, daß Frank bereits in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu
den bis heute kontrovers diskutierten Fragen der Religionsphiloso-
phie Beiträge geleistet hat, die geeignet sind, auch die gegenwärtige
Diskussion zu befruchten. Zu Recht wurde Frank von dem Philoso-
phiehistoriker W. Senkowski »als der größte russische Philosoph
überhaupt« bezeichnet, dessen System »die größte Errungenschaft,
den Höhepunkt in der Entwicklung der russischen Philosophie« bil-
de.1

Freilich, einen großen Teil seiner Werke hat Frank nicht in Ruß-
land geschrieben. Die Umstände, unter denen sie verfaßt wurden,
sind wenigstens zu skizzieren. Wichtiger noch sind die geistigen Ein-
flüsse, die den Werdegang des Philosophen mitbestimmt haben. Auf
sie ist ausführlicher einzugehen.

Die außerhalb Rußlands vorherrschende Vorstellung vom phi-
losophischen Denken in Rußland ist nach wie vor bestimmt durch die
großen Schriftsteller-Philosophen des 19. Jahrhunderts (F. Dosto-
jewski, L. Tolstoi, N. Gogol, I. Turgenew u.a.) und durch die eher
nichtsystematischen Werke von Philosophen wie N. Berdjaew,
L. Schestow oder in neuerer Zeit von M. Bachtin. Wladimir Solo-
wjow, der große Denker des 19. Jahrhunderts, wird von philosophisch
Interessierten zwar stets mit Hochachtung genannt, doch die Wahr-
nehmung seiner Philosophie beschränkt sich (außerhalb des kleinen
Kreises von Solowjow-Spezialisten) weitgehend auf die eindrucks-
volle »Kurze Erzählung vom Antichrist«; von seinen umfangreichen

11

1 V. V. Zen’kovskij: Istorija russkoj filosofii, Paris 1950, II, 2, S. 158, 178.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werken sind allenfalls Schlagworte bekannt wie »Sophia« und
»Gottmenschentum«. Die Abhandlungen seiner späten Jahre zur Er-
kenntnismetaphysik und Ontologie sind in Deutschland de facto un-
bekannt. P. Florenski hat aufmerksame Leser zumal in Deutschland
gefunden. Neben dem bewegenden Lebensschicksal ist es aber auch
bei ihm die eigenartige Mischung von Theologie mit brillanter es-
sayistischer Literatur, die ihm die Aufmerksamkeit sichert, und we-
niger die systematisch argumentierenden Passagen. Die Arbeiten
von G. Schpet, der wie Florenski 1937 erschossen wurde, sowie
A. Losew, der in die innere Emigration gezwungen wurde, sind in
Deutschland weitgehend unbekannt. Der vorherrschende Eindruck
vom philosophischen Denken der großen Russen, der sich in West-
europa durchgesetzt hat, lautet in formaler Hinsicht zusammenge-
faßt etwa: Ein Philosophieren in literarischer Gestalt.

Ein weiterer Grund dafür, daß die russischen Denker mit ihrem
im engeren Sinn philosophischen Werk in Westeuropa nur wenig
bekannt sind, liegt in ihrem Interesse an dem »Unsagbaren«. Denker,
welche die immer neu aufbrechende Frage des Menschen nach Gott
und die verführerische Macht des Bösen zum Thema wählen, sie aber
nicht auf die Kategorien »nützlich« und »schädlich« reduzieren, son-
dern an ihrer Unergründlichkeit festhalten (erwähnt seien hier nur
W. Solowjow, W. Iwanow und N. Berdjaew), werden schnell nicht
mehr als stringente Denker ernst genommen und bleiben vom phi-
losophischen Diskurs ausgeschlossen. Was (nach Wittgenstein) nicht
»klar gesagt« werden kann, so das verbreitete Urteil, sei nicht Sache
der Philosophie, sondern der Poesie und Kunst.

Wo der philosophische Denker berührt, was den Menschen »un-
bedingt angeht« (P. Tillich) und damit über das hinausgeht, was be-
grifflich eindeutig sagbar ist, begibt er sich in die Nähe der Theologie.
Er ist dann der Frage ausgesetzt, ob sein Wissen noch philosophi-
schen Ursprungs ist oder bereits einen nur theologisch zu rechtferti-
genden Begriff der Offenbarung voraussetzt. Er steht vor der Auf-
gabe, sein Wissen als philosophisch begründet aufzuweisen, obwohl
es nicht mehr das Ergebnis einer formallogisch zwingenden Schluß-
folgerung ist.

Es wird sich zeigen, daß es S. L. Frank gelingt, methodisch strin-
gent die Notwendigkeit, über die Beschränktheit des Verstandes hin-
auszugehen, mit den Mitteln eben des Verstandes aufzuweisen und
so eine Weise des Wissens zu rechtfertigen, die nicht auf das begriff-

12

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich Sagbare beschränkt ist. Daß dies auf der Grundlage der philoso-
phischen Tradition geschieht, ist selbstverständlich.

Die Hauptwerke Franks, die im vorliegenden Buch herangezo-
gen werden, sind in deutscher Übersetzung im Verlag Karl Alber,
Freiburg, erschienen. Bei den bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt noch
nicht auf deutsch veröffentlichten Schriften greife ich auf die russi-
schen Ausgaben zurück. Bis 1920 konnte Frank seine Arbeiten in
Rußland veröffentlichen; die meisten seiner in der Emigration ver-
faßten Werke erschienen in Paris in russischer Sprache. Seit 1990
sind Franks Werke in Rußland wieder frei zugänglich. Übersetzun-
gen einzelner Werke liegen außerdem englisch, italienisch, franzö-
sisch, ungarisch und demnächst auch spanisch vor. Bei der Übertra-
gung russischer Eigennamen in das lateinische Alphabet übernehme
ich im Haupttext die Transkription des Duden; bei den bibliographi-
schen Angaben in den Fußnoten folge ich der in den Bibliotheken
und bei den Slawisten im deutschen Sprachraum üblichen Translite-
ration.

13

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Lebensetappen

Simon L. (Semjon Ljudwigowitsch) Frank wurde am 16. Januar 1877
in Moskau in der Familie des jüdischen Arztes Ludwig Frank gebo-
ren1; der Vater starb, als Simon fünf Jahre alt war. Der Großvater
mütterlicherseits, Mitbegründer der Moskauer jüdischen Gemeinde,
vermittelte dem Jungen die ersten religiösen Eindrücke; doch dann
führte ihn sein Stiefvater in die Gedankenwelt der radikalen »Volks-
freunde« ein. Als Gymnasiast und dann als Student an der Moskauer
juristischen Fakultät teilte Frank das für viele junge russische Intel-
lektuelle gegen Ende des Jahrhunderts typische Interesse am Marxis-
mus. Er selbst sprach von seinem »sozialistischen Glauben an die
Erlösung der Menschheit durch eine radikale gesellschaftliche Um-
wälzung«.2 Als 1899 Studentenunruhen ausbrachen, wurde er wegen
Abfassung einer Proklamation für zwei Jahre von allen russischen
Universitäten ausgeschlossen. Die hervorragende Beherrschung der
deutschen Sprache veranlaßte den jungen Frank, nach Deutschland
zu gehen (das Deutsche nannte er scherzhaft seine »Großmutterspra-
che«, weil er mit ihm durch seine aus Deutschland stammende Groß-
mutter mütterlicherseits seit seiner Kindheit vertraut war).

In Berlin besuchte er ab Herbst 1899 die Universität und hörte
dort u. a. Vorlesungen zur Politischen Ökonomie und Philosophie
beim Privatdozenten Georg Simmel, der zu dieser Zeit sein Werk
»Philosophie des Geldes« abschloß und mit der formalen Soziologie
eine neue Betrachtungsweise der Kultur begründete. Noch in Berlin
verfaßte Frank seine erste wissenschaftliche Arbeit: eine kritische
Stellungnahme zu Marx’ Werttheorie. Sie erschien 1900 in St. Pe-

15

1 Vgl. die ausführliche Biographie von Philip Boobbyer: S. L. Frank (1877–1950), Rus-
sian Philosopher. London 1993.
2 S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphi-
losophie. Freiburg (Alber) 2008. S. 42.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tersburg.3 Anfang 1901 kehrte Frank nach Rußland zurück, wo er in
Kasan sein juristisches Staatsexamen ablegen konnte.

Das Tagebuch, das er im Winter 1901/1902 in Jalta begonnen
hatte, ist ein beredtes Zeugnis seiner Suche nach geistiger Orientie-
rung.4 Es enthält zahlreiche längere Zitate in deutscher Sprache aus
der Lyrik H. Heines, aber auch anderer deutscher Schriftsteller. Die
mehrmalige anerkennende Erwähnung G. Simmels mit Zitaten aus
dessen Einleitung in die Moralwissenschaft läßt den Einfluß erken-
nen, den dieser Denker für das Problembewußtsein des jungen Frank
hatte. Das Frühjahr 1902 war für ihn eine Zeit, in der sich ihm, wie er
später selbst bekannte, die »Wirklichkeit des Geistes« öffnete. In be-
sonderer Weise hat hierzu auch die Lektüre der Schriften Nietzsches
beigetragen.

Von Bedeutung für Franks politisches und sozialphilosophisches
Denken wurde im Herbst 1902 in Stuttgart die Begegnung mit Petr B.
Struwe, einem der führenden liberal-konservativen politischen Pu-
blizisten in Rußland vor der Revolution.5 Dieser war zuvor auf Franks
Marxbuch aufmerksam geworden und hatte eine anerkennende Re-
zension darüber geschrieben. Mit dem sieben Jahre älteren Struwe
sollte Frank eine lebenslange freundschaftliche Beziehung verbinden.
Im Herbst 1903 hielt Frank sich in München auf und arbeitete in den
folgenden eineinhalb Jahren an der von P. B. Struwe gegründeten und
in Stuttgart erscheinenden oppositionellen Zeitschrift Befreiung (Os-
voboždenie) mit. Ihr Ziel war, durch Unterstützung der Partei der
»Konstitutionellen Demokraten« in Rußland eine konstitutionell ver-
faßte rechtsstaatliche Gesellschaftsordnung durchzusetzen. Nach der
Rückkehr nach Rußland redigierte Frank gemeinsam mit Struwe die
Wochenzeitung Polarstern (Poljarnaja zvezda) und, nachdem diese

16

Lebensetappen

3 S. L. Frank: Teorija cennosti Marksa i ee značenie. Kritičeskij etjud, St. Petersburg
1900. Vgl. S. L. Frank: Vospominanija o P. B. Struve. In: Nepročitannoe, Moskau 2001,
S. 402. Ferner: Predsmertnoe. Vospominanija i mysli. In: Russkoe mirovozzrenie. St.
Petersburg 1996, S. 661. – Diese Jugendschrift Franks war mir nicht zugänglich. Es wäre
zu prüfen, wie weit sie unter dem Einfluß Simmels steht, der sich gleichfalls mit Marx’
Werttheorie auseinandergesetzt hatte. Simmels »Philosophie des Geldes« erschien 1900
bei Duncker und Humblot in Leipzig. Sie war vorbereitet durch mehrere Veröffent-
lichung u.a. zur »Psychologie des Geldes« (1889), zur »Sozialen Differenzierung«
(1890).
4 S. L. Frank: Saratovskij tekst. Sostav. A. Gaponenkov, E. Nikitin. Saratov (Izd. Sarat.
un-ta) 2006.
5 Vgl. A. A. Ermičev: S. L. Frank – filosof russkogo mirovozzrenija. In: Russkoe miro-
vozzrenie. St. Petersburg 1996. S. 8.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eingestellt werden mußte, ab Ende 1906 mehr als zehn Jahre die Zeit-
schrift Russisches Denken (Russkaja Mysl’).

Seine Sprachkenntnisse erlaubten es Frank, sich als Übersetzer zu
betätigen: Er übersetzte W. Windelbands Präludien (2. Auflage,
1903), K. Fischers Geschichte der neuen Philosophie, F. Schleierma-
chers Reden über die Religion und E. Zellers Grundriß der Geschichte
der griechischen Philosophie. 1909 gab er die Logischen Untersuchun-
gen I von Edmund Husserl in russischer Sprache heraus, die erste
fremdsprachige Ausgabe dieses Werkes überhaupt. An einem Mäd-
chengymnasium und an einer Abendschule fand er seine erste Anstel-
lung als Dozent für Philosophie. 1912 wurde er orthodoxer Christ. Im
selben Jahr begann er als Privatdozent in St. Petersburg zu lehren. Von
1913 bis zum Beginn des Krieges im August 1914 hielt Frank sich zu
weiteren Studien in Marburg und in München auf. Als deren Frucht
legte er in Petrograd (St. Petersburg) 1915 seine Erkenntnislehre vor
und verteidigte sie im Mai 1916 als »Magisterdissertation«. Er gab ihr
den Titel Der Gegenstand des Wissens – Grundlagen und Grenzen der
begrifflichen Erkenntnis.6 Es ist die erkenntnistheoretische Grund-
legung seiner Ontologie der All-Einheit. Dmitri Tschižewskij hat es
als das »wohl bedeutendste Buch der russischen philosophischen Lite-
ratur im 20. Jahrhundert« bezeichnet.7

Ein ruhiges akademisches Leben war in Rußland zu dieser Zeit
schon nicht mehr möglich. Im Februar 1917 wurde der Zar gestürzt.
Im Juli 1917 hatte Frank mit dem Titel Die Seele des Menschen seine
im Jahr zuvor abgeschlossene philosophische Psychologie veröffent-
lichen können.8 Sie war seine »Doktordissertation«; nach deutschem

17

Lebensetappen

6 S. L. Frank: Der Gegenstand des Wissens – Grundlagen und Grenzen der begrifflichen
Erkenntnis. Freiburg/München 2000. 526 S. – Der russische Titel Predmet znanija kann
sowohl als Gegenstand des Wissens als auch als Gegenstand der Erkenntnis wiederge-
geben werden. Frank selber hat ihn in seinem Aufsatz Erkenntnis und Sein auf deutsch
wiedergegeben: Der Gegenstand der Erkenntnis. Über die Grundlagen und Grenzen der
begrifflichen Erkenntnis (in: Logos, Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kul-
tur, 1928, Bd. 17). Das Wort otvlečennoe im Untertitel Ob osnovach i predelach otvle-
čennogo znanija wird gewöhnlich als abstrakt übersetzt. Frank selber begründete die
Verwendung als begrifflich in Der Gegenstand des Wissens, S. 294 (Predmet znanija.
St. Peterburg 1995, Kapitel VI, S. 220, Fußnote) damit, daß es im Russischen keine ad-
jektivische Ableitung von ponjatiå (= Begriff) gibt. Außerdem rechtfertigt Frank diesen
Wortgebrauch (otvlečennoe = begrifflich) im »Vorwort«. – Die Schrift W. Solowjows
Kritika otvlečennych načal wird gewöhnlich übersetzt Kritik der abstrakten Prinzipien.
7 D. Tschižewskij: Hegel bei den Slaven, Darmstadt 21961, S. 358.
8 S. L. Frank: Duša čeloveka. Opyt vvedenija v filosofskuju psichologiju. Petrograd

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Standard handelte es um eine Habilitationsschrift, die dem Verfasser
die akademische Laufbahn an der Universität eröffnen sollte. Doch
ihre Verteidigung konnte nicht mehr stattfinden. Soziale Unruhen
erschütterten das Land. Im Oktober ergriffen die Bolschewisten die
Macht. Wenige Wochen vor der bolschewistischen Revolution wurde
Frank zum Lehrstuhlinhaber und Dekan der neu eröffneten histo-
risch-philologischen Fakultät der Universität Saratow, der Heimat-
stadt seiner Ehefrau, berufen. Dann endete der Weltkrieg; es begann
der verheerende Bürgerkrieg mit einer viele Menschen dahinraffen-
den Hungersnot. Frank suchte Zuflucht in den deutschen Siedlungs-
gebieten an der Wolga. 1921 arbeitete er in Moskau (zusammen mit
N. A. Berdjaew) an der »Akademie für geistige Kultur«. Doch schon
im Herbst des folgenden Jahres wurde er, wie zahlreiche andere den
neuen Machthabern nicht genehme Wissenschaftler und Gelehrte
aus der Russischen Sowjetrepublik ausgewiesen. Zuvor hatte er noch
seine in Saratow gehaltenen Vorlesungen unter dem Titel Grundriß
der Methodologie der Gesellschaftswissenschaften herausbringen
können.9 Mit seiner Ehefrau Tatjana und seinen vier Kindern zog er
nach Berlin.

Es begann die Zeit der Not als heimatvertriebener Emigrant. Mit
anderen ausgewiesenen russischen Intellektuellen wie N. Berdjaew
und F. Stepun gründete Frank in Berlin eine »Religionsphilosophische
Akademie« und ein »Russisches wissenschaftliches Institut« zur Wei-
terbildung russischer Emigranten. Es entstanden mehrere größere
Aufsätze: Götzendämmerung (1924), Die religiösen Grundlagen der
Gesellschaftlichkeit (1925), Der Sinn des Lebens (1926). Auch in deut-
schen Zeitschriften publizierte er, so in den »Kant-Studien«, im »Ar-
chiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik«, im »Logos«, im
»Hochland« und im »Gral«. Zu den damals entstandenen Schriften
zählt auch der heute in Rußland mit der Person Franks besonders ver-
bundene Aufsatz Die russische Weltanschauung; seine erste Fassung
hatte Frank 1925 in Berlin vor der Kant-Gesellschaft vorgetragen.10

Aufmerksam beobachtete Frank die Vorgänge in der Sowjetuni-
on.11 Seine Deutung der Geschehnisse übertraf durch ihre Klarheit

18

Lebensetappen

1917. Dieses Werk erscheint 2009 als 2. Band der deutschen Werkausgabe im Verlag
Alber, Freiburg.
9 S. L. Frank: Očerk metodologii obščestvennych nauk. Moskau 1922. 124 S.
10 S. L. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926. 41 S.
11 P. Ehlen: Semen Frank kak političeskij myslitel’ (P. Ehlen: Simon Frank als politischer
Denker). In: Voprosy filosofii (Fragen der Philosophie) Nr. 11, 2003, S. 135–150.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Nüchternheit die Stellungnahmen von Berdjaew und Karsawin.
Frank deckte bereits in den frühen zwanziger Jahren den Zusammen-
hang der Marxschen Erlösungsutopie mit dem Terror des bolschewi-
stischen Sozialismus auf, den in Westeuropa selbst nach dem Zweiten
Weltkrieg nur wenige Analytiker erkannten. Seine Analyse hat er
vor allem in zwei einander ergänzenden Aufsätzen vorgelegt: 1924
in russischer Sprache mit dem Titel Die religiös-historische Bedeu-
tung der russischen Revolution12, dann 1925 in deutscher Sprache
unter dem Titel Kommunismus und Bolschewismus als geistige Er-
scheinungen im »Archiv für Rechts- und Wirtschaftsphilosophie«.13

Religionsphilosophisch bedeutsam ist sein Beitrag für das »Rus-
sische wissenschaftliche Institut« in Belgrad 1930 Der ontologische
Beweis für das Sein Gottes.14 Im politisch aufgewühlten Berlin jener
Jahre schrieb Frank seine Sozialphilosophie Die geistigen Grund-
lagen der Gesellschaft, die er 1930 in Paris veröffentlichte.15 Für we-
nige Jahre, 1931 bis April 1933, konnte er am Slawischen Institut der
Berliner Friedrich-Wilhelms-Universität als Lektor arbeiten (Max
Vasmer, den Lehrstuhlinhaber, kannte Frank aus Saratow). Aber
dann war, infolge der Herrschaft der Nationalsozialisten, die Mög-
lichkeiten, durch wissenschaftliche Vorträge und Publikationen den
Lebensunterhalt zu verdienen, nur noch sehr eingeschränkt gegeben.
In Berlin arbeitete Frank weiter an seiner Religionsphilosophie Das
Unergründliche16; er schrieb sie auf deutsch, um sie in Deutschland
publizieren zu können. Im Dezember 1935 war die Arbeit abge-
schlossen, doch die nationalsozialistischen Machthaber ließen eine
Veröffentlichung nicht zu. Ende 1937 floh Frank mit seiner Familie
nach Paris. Seine Religionsphilosophie erschien dann leicht umge-
arbeitet in russischer Sprache 1939 in einem kleinen Pariser Emi-
grantenverlag.

19

Lebensetappen

12 S. L. Frank: Religiozno-istoričeskij smysl ruskoj revoljucii, Berlin 1924. In: S. L.
Frank: Russkoe mirovozzrenie, St. Petersburg 1996, S. 119–137.
13 S. Frank: Bolschewismus und Kommunismus als geistige Erscheinungen. In: Archiv
für Rechts- und Wirtschaftsphilosophie, Bd. 18, 1925, S. 529–544.
14 S. L. Frank: Ontologičeskoe dokazatel’stvo bytija Boga. In: Po tu storonu pravogo i
levogo, Paris 1970.
15 S. L. Frank: Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft. Einführung in die Sozialphi-
losophie. Freiburg 2002 [S. L. Frank: Duchovnye osnovy obščestva, Vvedenie v soci-
al’nuju filosofiju. Paris 1930].
16 S. L. Frank: Das Unergründliche. Ontologische Einführung in die Philosophie der
Religion. Freiburg/München 1995 [S. L. Frank: Nepostižimoe. Ontologičeskoe vvedenie
v filosofiju religio. Paris 1939].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Krieg überlebte Frank in großer materieller Bedrängnis; oft
schwebte er in Lebensgefahr. Ein kontinuierliches Forschen und so
auch die Auseinandersetzung mit anderen philosophischen Auffas-
sungen war stark behindert. Die letzten Schriften erscheinen seiner
Schaffenskraft geradezu abgerungen. Unmittelbar nach dem Zweiten
Weltkrieg veröffentlichte er eine Überlegung zur Ursache dieser Ka-
tastrophe: Die Häresie des Utopismus. Er sah sie im angemaßten Wil-
len zur Selbsterlösung, der in einem irrigen Menschenbild gründet.17

1945 war Frank mit seiner Frau nach London zur dort lebenden
Tochter übergesiedelt. 1946 veröffentlichte er in englischer Sprache
eine Abhandlung Mit uns ist Gott zum Begriff des Glaubens und der
religiösen Erfahrung (u. a. eine Auseinandersetzung mit John Henry
Newmans Essay in Aid of a Grammar of Assent); es folgte 1949 in
russischer Sprache Das Licht in der Finsternis. Versuch einer christ-
lichen Ethik und Sozialphilosophie (begonnen in Berlin 1934; abge-
schlossen in London im November 1945). Im September 1949 konnte
Frank seine philosophische Anthropologie zu Ende bringen: Die Rea-
lität und der Mensch. Eine Metaphysik des menschlichen Seins;
posthum erschien sie 1956 in Paris in russischer Sprache.18 Zusam-
men mit seiner Erkenntnislehre und Das Unergründliche enthält sie
die Summe seines Denkens und damit seinen eigenen wesentlichen
Beitrag zur Philosophie des 20. Jahrhunderts. Am 10. Dezember 1950
starb Frank in London an den Folgen einer Lungenerkrankung.

Der Erste Weltkrieg, die Revolutionen 1917, die durch den fol-
genden Bürgerkrieg noch verschärfte Hungersnot, die Vertreibung
mit der Familie aus der Heimat und die für einen jüdischen Emigran-
ten äußerst schwierige Existenzsicherung in Deutschland, schließlich
die Flucht vor den Nationalsozialisten nach Frankreich und die Le-
bensgefahr während der deutschen Besatzung, die bedrückende Not
im London der Nachkriegszeit – das waren keine günstigen Voraus-
setzungen für ein philosophisches Forschungsprogramm. Eine mit
diszipliniertem Fleiß gepaarte außerordentliche Begabung erlaubte
es Frank dennoch ein eindrucksvolles Werk zu schaffen, das von je-
dem Ressentiment frei ist und Einsichten enthält, die über die Bedin-
gungen ihrer Entstehung hinaus Interesse verdienen.

20

Lebensetappen

17 S. L. Frank: Eres’ utopisma. In: Novij žurnal, 1946, Nr. 14, S. 137–153. In: Po tu
storonu pravogo i levogo. Paris 1970.
18 S. L. Frank: Die Realität und der Mensch. Eine Metaphysik des menschlichen Seins.
Freiburg (Alber) 2004 [Real’nost’ i čelovek. Metafizika čelovečeskogo bytija. Paris
(YMCA) 1956].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten
Weltkrieg

Simon Franks Sohn Viktor schrieb in seinem Nachruf: Der Vater
»war in der russischen geistigen Tradition fest verwurzelt, zugleich
aber war er ein überzeugter Westler, in vielem der europäischen und
insbesondere der deutschen Kultur verbunden. Marx hatte seinen
Intellekt geweckt, Nietzsche sein geistiges Leben; Goethe aber hatte
ihm geholfen, sich seiner philosophischen Grundintuition bewußt zu
werden. Und nicht zufällig hat er einen deutschen Denker als seinen
einzigen Lehrer in der Philosophie bezeichnet – den Philosophen und
Theologen Nikolaus von Kues«.1 Marxist oder Nietzscheaner ist
Frank freilich nie in dem Sinne gewesen, daß er die Weltanschauung
dieser Denker sich zu eigen gemacht hätte; sie haben lediglich den
ersten Fragehorizont des jungen Mannes mitgestaltet. Ungleich prä-
gender wurde der Einfluß jener Philosophen, die Frank in dem darauf
folgenden Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg kennenlernte.

Die Fragen »Was ist der Mensch? Welchen Sinn hat sein Le-
ben?«, die Frank als typisch für das Philosophieren in Rußland nann-
te2, sind auch die Fragen, die von Anfang an sein eigenes Denken
leiteten; auch für Frank schlossen sie die Frage nach dem Sinn des
gesellschaftlichen Lebens ein. Es lag nahe, daß er zuerst bei der in
jenen Jahren in Deutschland vorherrschenden Philosophie eine Ant-
wort suchte: bei der Philosophie Kants und Fichtes in ihrer neukan-
tianischen Fassung. Sie lehrte ihn, daß die Wirklichkeit ein Ganzes
ist, dessen Mitte das menschliche Bewußtsein bildet.

In diesem Abschnitt sollen die Aufsätze herangezogen werden,
die Frank bis 1913 verfaßt hat und die über seine tastenden Versuche

21

1 V. S. Frank: Semen Ljudvigovič Frank, 1877–1950. In: Sbornik Pamjati Semena Ljud-
vigoviča Franka. Pod.red. V. Zen’kovskogo. München 1954, S. 3. Ich verdanke die Mit-
teilung, daß der Verfasser dieses Beitrags der Sohn Viktor ist, Peter Scorer, London.
2 Vgl. S. L. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926. S. 31 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auskunft geben, dieses Ganze zu begreifen. Der Begriff »Kultur«
kennzeichnet eine wichtige Etappe auf diesem Weg.

1. Humanistischer Individualismus

1905 hatte Frank einen Aufsatz Grundrisse einer Kulturphilosophie
mit den Zwischentiteln Was ist Kultur? und Kultur und Person in der
Zeitschrift »Polarstern« gemeinsam mit P. B. Struwe veröffentlicht.3

Im nächsten Jahr folgte ein Aufsatz Religion und Kultur anläßlich
eines Buches von D. S. Mereshkowski gleichfalls im »Polarstern«.4

1909 ein Aufsatz Kultur und Religion in »Russisches Denken«.5 Wei-
ter erschien 1910 die Abhandlung Natur und Kultur in »Logos«6 und
schließlich im selben Jahr der Band Philosophie und Leben mit 18
(teilweise schon früher verfaßten) Aufsätzen und dem erklärenden
Untertitel Studien und Skizzen zur Kulturphilosophie.7

Wichtige Begriffe und Themen, die Franks Denken insgesamt
kennzeichnen werden, begegnen bereits im Aufsatz Grundrisse einer
Kulturphilosphie aus dem Jahr 1905. Es soll genügen, diese hier her-
auszustellen. Franks Interesse am kulturellen Zusammenhang, in
den jedes Individuum gestellt ist, ist phänomenologisch, nicht sozio-
logisch orientiert. Die Kultur ist als ein das menschliche Leben um-
fassendes Ganzes erkannt, aus dem auch, wer einzelne ihrer Erschei-
nungen bekämpft, nicht ausscheiden kann. Zum kulturellen Schaffen
angeregt wird der Mensch durch Ideale und Werte – an erster Stelle
durch die Werte des Wahren, des Guten, des Schönen, des Heiligen.
Im geistigen Leben, das die Kultur ausmacht, wächst das »göttliche
Wesen« des Menschen mit seinen irdischen Werten zu einer Einheit
zusammen. Schrittweise wird so das absolute Ideal in die Kultur »in-
karniert«. Denn im menschlichen Bewußtsein »kreuzt« sich die

22

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

3 S. L. Frank: Očerki filosofii kul’tury. Čto takoe kul’tura? Kul’tura i ličnost’. Poljarnaja
zvezda, Dezember 1905, Nr. 2 und Nr. 3 (gemeinsam mit P. B. Struwe). In: Nepročitan-
noe … Stat’i, pis’ma, vospominanija. Moskau 2001, S. 37–62.
4 S. L. Frank: Religija i kul’tura, in »Poljarnaja zvezda«, 1906, Nr. 12. In: Russkoje mi-
rovozzrenie, St. Petersburg 1996, S. 529–535.
5 Kul’tura i religija, in »Russkaja Mysl’«, 1909, VII. In: Russkoje mirovozzrenie, St.Pe-
tersburg 1996, S. 554–569.
6 S. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos, 1910, S. 50–89.
7 S. L. Frank: Filosofija i žizn’. Etjudy i nabroski po filosofii kul’tury. St. Petersburg
1910.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Welt des Ideals« mit der »Welt des Wirklichen«. Das kulturelle Le-
ben ist von den dinglichen zivilisatorischen Errungenschaften zu
unterscheiden, wenngleich es von ihnen auch nicht getrennt ist.
Jedenfalls bedarf es keiner Rechtfertigung durch irgendwelche Nütz-
lichkeit.

Bereits in diesem frühen Aufsatz kennzeichnet Frank die Rolle
des Menschen als des Schöpfers und Vermittlers aller Kulturerschei-
nungen – auch der Religion – mit dem Begriff »Gottmenschentum«.
Dem Kulturbegriff liegt darum das »Gottmenschentum« zugrunde.
Vergäße der Mensch, daß er selber das »höchste Prinzip« schafft, und
würde er es daraufhin (wie es im religiösen Leben »häufig« geschehe)
als etwas objektiv Gegebenes verehren, würde er sich selbst ver-
leugnen.

Die Idee des »Gottmenschentums« ist in dieser Schrift eng mit
der des »Humanismus« verbunden; dessen Kern besteht im »Glau-
ben an absolute Werte vereint mit dem Glauben an die Menschheit
und ihre schöpferische Aufgabe auf Erden«. Um diese Aufgabe erfül-
len zu können, ist Freiheit die unabdingbare Voraussetzung. Die
Aussagen über das Gottmenschentum und den Humanismus sind
für Frank Wesensaussagen, die für jeden Menschen gelten und des-
halb weitreichende Konsequenzen für das gesellschaftliche Leben ha-
ben: Jeder Mensch ist eine »physisch-psychische Erscheinung des
höchsten transzendenten Prinzips – jenes Geistes, der für uns das
Heilige ist«; er ist damit von unendlichem und deshalb gleichem
Wert und hat das Recht auf unbedingte Achtung. Er kann darum
niemals Mittel für andere sein oder für irgendwelche außerhalb sei-
ner liegende Ziele.

Gewalt gegen andere Menschen anzuwenden, heißt es bereits
1905, kann unter bestimmten Bedingungen geboten sein (etwa zur
Verteidigung); doch auch dann bleibt sie sittlich verwerflich. Mit dem
Problem, daß sittliche Forderungen in einer komplexen Situation
einander widersprechen können, wird Frank bis in die Zeit des Zwei-
ten Weltkriegs ringen. Der Mensch ist einer »ewigen Tragöde« aus-
gesetzt und kann nur versuchen, einen »ethisch vertretbaren Kom-
promiß zwischen einander widersprechenden Pflichten« zu finden.
Eine »prinzipielle Lösung des Dilemmas« ist unter den Existenz-
bedingungen der faktisch gegebenen Welt nicht möglich.

Frank faßt seine Auffassung mit dem Begriff »humanistischer
Individualismus« zusammen und bezeichnet sie als »ganzheitliche
und innerlich stimmige kultur-philosophische Weltanschauung«.

23

Humanistischer Individualismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Am Auffälligsten ist in diesem Zusammenhang die Verwendung des
Begriffs »Gottmenschentum«, der an W. Solowjows »Vorlesungen«
erinnert, aber noch keineswegs die volle Bedeutung hat, die ihm bei
Solowjow und in Franks eigenen späteren Werken zukommt. Frank
gebraucht ihn als Chiffre für den Kreuzungspunkt des Absoluten und
des Konkret-Beschränkten im Menschen. Wie die Einheit des Gött-
lichen und des Menschlichen und innerhalb dieser Einheit das Gött-
liche zu verstehen ist, in welchem Sinne also der Mensch eine »Er-
scheinung« des »Heiligen« ist, andererseits aber doch diese Idee,
einschließlich der Idee Gottes, »zu schaffen« imstande ist, bleibt,
ebenso wie der Begriff »Transzendenz«, noch ungeklärt. Offensicht-
lich ist jedoch, daß für Frank das Göttliche oder Heilige dem Men-
schen nicht als etwas objektiv Eigenes gegenübersteht. Es ist in die
»Kultur«, die als Lebensganzes eine dynamische geistige Einheit ist,
eingeschlossen.

Franks Interesse an der Kulturphilosophie erscheint von seinem
Berliner Lehrer G. Simmel inspiriert. Mit ihm stimmt er in der Wer-
tung der Kultur als überindividuelles Gebilde, dessen Erscheinungen
unabhängig vom Dafürhalten der Individuen Geltung besitzen, über-
ein. Eine evolutionistische Deutung der Kultur, wie sie bei Simmel
anzutreffen war, findet sich jedoch bei Frank nicht. Mit dem Begriff
des »Gottmenschentums« geht er über die neukantianische Kultur-
philosophie zumindest insofern hinaus als mit ihm die Frage nach
einem idealen Seinsgrund der Kulturerscheinungen angedeutet ist.
Zu berücksichtigen ist, daß der hier zusammengefaßte Aufsatz nicht
als philosophischer Essay, sondern als Programmschrift für eine po-
litische Zeitschrift verfaßt wurde.

2. Philosophie ist Lebensverstehen

Von welchem philosophischen Hintergrund ausgehend Frank seine
Skizze des »humanistischen Individualismus« entworfen hat, zeigt
der umfangreiche Aufsatz »Kritischer Idealismus«, den er kurz zu-
vor, im Dezember 1904, veröffentlicht hatte.8 Die bekenntnishafte
Anerkennung, die der 27jährige Verfasser der Philosophie Kants
und Fichtes entgegenbringt, entspricht dem Charakter einer Jugend-
schrift; dennoch ist der Aufsatz durchaus kein schülerhafter Abriß

24

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

8 S. L. Frank: O kritičeskom idealizme, in: Mir Božij, Nr. 12, 1904, S. 224–264.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Kant-Fichteschen Idealismus. Auch wenn Frank nicht alle in ihm
vertretenen Thesen beibehalten wird, werden doch in ihm bereits
Gedanken thematisiert, die das Profil des reifen Werkes ausmachen.
Weil dieser Aufsatz den Quellort von Franks Philosophieren erken-
nen läßt, wird die Analyse ausführlicher sein müssen als bei den üb-
rigen.

Wie können wir unser Wissen als wahres Wissen ausweisen?
Frank beginnt mit der erkenntnistheoretischen Frage nach dem Kri-
terium der Wahrheit. Die naiv-realistische Antwort: Wahr ist, was
mit der Wirklichkeit übereinstimmt, genügt nicht. Sie provoziert die
weitere Frage, wie wir denn wissen können, was wirklich ist, da doch,
was wir als wirklich ausgeben, immer die von uns schon erkannte
Wirklichkeit, also immer Inhalt unseres Bewußtseins ist. Der Ab-
grund zwischen dem Bewußtseinsinhalt und dem Wirklichen ist un-
überbrückbar. Die Wahrheit kann deshalb nicht mit Berufung auf
eine »absolut« verstandene Wirklichkeit bewiesen werden; ihr Krite-
rium kann nur »innerhalb der Grenzen des Bewußtseins« liegen.

Frank beruft sich auf die Einsicht Kants, die er für unabweisbar
hält: Was uns als wirklich erscheint, ist Werk des menschlichen Be-
wußtseins. Unser Bewußtsein gliedert die chaotischen Sinnesein-
drücke mit den logischen Kategorien der Substantialität und Ursäch-
lichkeit und macht sie zu einem Komplex, der sich durch strenge
Gesetzmäßigkeit auszeichnet und sich dadurch von willkürlich er-
zeugten oder »bloß subjektiven« Vorstellungen unterscheidet. Aber
auch der Unterschied des Wirklichen vom nur »Subjektiven« ver-
bleibt innerhalb des Bewußtseins. Da auch die »Gegenständlichkeit«
(Substantialität), wie Kant zeigte, eine Kategorie des Bewußtseins ist,
ist das, was uns als »Welt« erscheint, ungeachtet seiner harten Wirk-
lichkeit, »ein geronnener, kristallisierter Teil unseres Bewußtseins«
(S. 233). Aber auch was die Metaphysiker sich als »transzendente
Wirklichkeit« denken, ist, sobald sie es denken, nur eine Gegebenheit
ihres Bewußtseins. Frank verweist hier auf die Immanenzphiloso-
phie, die in jenen Jahren von W. Schuppe, R. Schubert-Soldern und
verwandten Denkern auf der Basis der Kant-Fichteschen Erkenntnis-
lehre entwickelt worden war. In deren Sinn schreibt er: »Wir können
die immanenten Grenzen des Bewußtseins weder praktisch […] noch
theoretisch […] überschreiten« (S. 235). Sowohl Metaphysiker wie
Positivisten sind, je auf ihre Weise, in einer »Seinshypnose« befan-
gen, in der sie meinen, sie könnten die Wirklichkeit als solche errei-
chen. Die »absolute Wirklichkeit«, vor welcher das naive vorkritische

25

Philosophie ist Lebensverstehen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken sich »wie vor einer allmächtigen und all-einen Gottheit ehr-
fürchtig verneigte«, ist dagegen, wie die »kritische« Philosophie
zeigt, »Teil eines noch größeren und wirklich allumfassenden Gan-
zen – des Bewußtseins« (S. 237).

Für Frank ergibt sich daraus eine höchst folgenreiche Einsicht:
Unsere Vernunft ist nicht darauf beschränkt, die »substantielle Wirk-
lichkeit« zu denken; dieser »prinzipiell gleichberechtigt« ist der
»weite und fruchtbare Bereich der Selbsttätigkeit der Vernunft«.
Schon die Erkenntnis selber kann nicht zur »Wirklichkeit« gezählt
werden, weil sie es ja ist, welche die Wirklichkeit aufbaut. Ebensowe-
nig ist die »Wahrheit« als Korrelat der Erkenntnis etwas substantiell
(gegenständlich) Wirkliches. »Sobald wir bei der Erforschung der
Wirklichkeit das erste Urteil fällen, werden wir schon vom fertigen
Begriff der Wahrheit geführt und erkennen seine ganze unbedingte
Bedeutung«. Die Inhalte unseres geistigen Lebens – dazu gehören die
sittlichen, ästhetischen und religiösen Erfahrungen – sind nur zu
einem Teil »objektive« Wirklichkeit. »Das Übrige, wie die Gesetze
und Formen, unter denen das Bewußtsein funktioniert, bleibt bei
uns in seiner ganzen Unversehrtheit und Unabdingbarkeit, ohne in
die objektive Welt einzugehen« (S. 239). Wollte man diese Inhalte
und mit ihnen die Funktionen des Bewußtseins und den Wahrheits-
begriff als »Sein« bezeichnen, müßte sicher gestellt sein, daß dieses
»Sein« nicht nur wesentlich, sondern auch in der unmittelbaren
Form seiner Wahrnehmung, nicht vom Subjekt getrennt ist, sondern
»von uns gewußt wird wie unser eigenes inneres Erleben«. Das Sein
wäre darum völlig falsch verstanden, würde man es für eine gegen-
über dem Subjekt verselbständigte jenseitige »metaphysische Wirk-
lichkeit« halten.

Den Grundfehler der Metaphysik sieht der »kritische« Philo-
soph »im Versuch, Objekt und Subjekt im Begriff einer allumfassen-
den Realität zu synthetisieren«. Eine derartige Synthese muß wider-
sprüchlich und bloß scheinbar bleiben – widersprüchlich, weil es,
ohne in logische Widersprüche zu fallen, unmöglich ist, die Formen
und Produkte der Selbsttätigkeit des Bewußtseins zu hypostasieren
und sich als absolute Wirklichkeit vorzustellen – bloß scheinbar, weil
jenseits eines derartigen imposanten Systems der metaphysischen
Realität immer noch unschwer das Erkenntnissubjekt, die Vernunft,
die dieses System errichtet hat und über ihm frei schwebt, auszuma-
chen ist (S. 243 f.).

Während die Metaphysik wie auch der Positivismus »onto-

26

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morph« ein (je verschieden verstandenes) objektiv gegebenes Sein
zum Gegenstand ihrer Philosophie machen, strebt der »kritische
Idealismus« nach einem »ganzheitlichen Wissen« verstanden als
»System des Bewußtseins« oder der Vernunft [razum], in welches
auch das erkennende Subjekt einbezogen ist. Gegenstand der kriti-
schen Philosophie ist somit das »geistige Leben«. Dieses ist das »Gan-
ze«, nicht aber eine objektivierbare Quantität, die zu untersuchen
Aufgabe der Einzelwissenschaften ist (vgl. S. 264).9

Gerade das erkennende Subjekt bzw. sein Ich ist nicht als Objekt
zu erkennen. Aufgabe der kritischen Philosophie ist es im Sinne
Kants die falsche Alternative zu überwinden, in der alles entweder
als objektive Realität oder Substanz gilt oder als bloßes Hirngespinst
angesehen wird, und das Bewußtsein zu befähigen, alles Gegebene
gemäß dem ihm eigenen Sein zu verstehen.

Fundamentalbegriff der kritischen Philosophie ist also das Be-
wußtsein, nicht das Sein, das in Franks Sicht unweigerlich etwas Ob-
jektivierbares bezeichnet. Das Bewußtsein steht außerhalb der Frage,
ob es ist oder nicht ist, ob es wirklich oder nur gedacht ist – denn
schon diese Fragen setzen es voraus. »Nicht die Kategorie des Seins,
sondern nur die Idee der absoluten Undenkbarkeit des Entgegen-
gesetzten gibt uns einen Hinweis auf den Charakter jener Unabweis-
barkeit und Gegebenheit, die dem Bewußtsein eignet«. Freilich, auch
die Kategorie der Undenkbarkeit setzt das Bewußtsein voraus und
zeigt so nochmals dessen absolute Prioriät, wie Frank sofort anmerkt.
Daraus ergibt sich die gewichtige Konsequenz: Das Bewußtsein, »das
nicht wie ein Objekt erkannt werden kann, kann nur erlebt werden«
(S. 241). Das umfassende Ganze, nach dem Frank als »kritischer Idea-
list« gesucht hatte, ist nicht gegenständlich als »Welt«, sondern als
»ganzheitliches geistiges Leben« oder »Leben des Bewußtseins« zu
charakterisieren.

Wie die »Kategorie der Wirklichkeit« sind auch die sittlichen,
ästhetischen und religiösen Ideen und die ihnen entsprechenden
»Geistesverfassungen und Erfahrungen« unabweisbare »Momente
des geistigen Lebens«, d. h. mit dem, was »absolut ursprünglich«

27

Philosophie ist Lebensverstehen

9 Es ist bemerkenswert, daß Frank, wenn er von seiner Absicht spricht, ein »ganzheit-
liches Wissen« des Wirklichen zu gewinnen, W. Solowjow nicht erwähnt, der schon mit
seiner Arbeit »Die philosophischen Prinzipien des ganzheitlichen Wissens« (1877) und
dann in »Kritik der abstrakten Prinzipien« (1877–1880) die Einheit von Vernunft und
Glauben aufdecken wollte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und »gewiß« ist – dem »Leben des Bewußtseins« – selber unmittel-
bar verbunden (S. 242 f.). Wir haben sie »nicht als reale Objekte«, die
wir uns durch Fragen nach ihrer Ursache, ihrer Herkunft und ihrer
Stelle in der Welt »urteilend aneignen« können. Würden wir es ver-
suchen, würden wir sie unausweichlich »verfälschen und vernichten«
(S. 246). »Sie wurzeln ewig in den unerforschlichen Tiefen des Le-
bens« und sind dem rationalen Erkennen unzugänglich. Allein die
»ganzheitliche Erfahrung des Geistes« kann sie erreichen. Für ihre
Inhalte fordert Frank gleichwohl ein »realistisches Verstehen«, denn
sie sind ja keine willkürlichen Hervorbringungen, sondern mit dem
»Leben des Bewußtseins« selber unmittelbar gegeben. Realismus
kann hier deshalb nicht heißen, die Werte des Guten, Schönen und
Heiligen »als Kräfte oder Substanzen« eines objektivierbaren »Welt-
gebäudes« anzusehen. Sie sind, wie gesagt, »Lebensmomente«.
Daraus folgt Franks Bestimmung der wahrhaft »universalen Philoso-
phie«: »Sie darf nicht Weltbetrachtung sein, sondern muß Lebens-
verstehen [žizneponimanie] sein« (S. 246).

Der »kritische Idealismus«, zu dem Frank sich bekennt, hat
Konsequenzen für die Auffassung von der menschlichen Person.
Der Leser kann den Eindruck gewinnen, daß der anthropologische
Aspekt des Idealismus für Frank sogar im Vordergrund steht. Als
»empirische Person« ist der Mensch nur ein winziges unscheinbares
Element des grenzenlosen Weltalls. Obwohl der empirische Mensch
sich in der ungeheuerlichen Weite des Weltalls als bedeutungsloses
Staubkorn erfährt, ist die Welt dennoch »nur ein Teil des sie umfas-
senden universalen Bewußtseins«. Deshalb ist die Person, kraft ihrer
Befähigung zur schöpferischen Tätigkeit kein nichtiger Teil des Sei-
enden, vielmehr dessen höchster Gipfel und letzter Grund. Sie »um-
faßt als Träger des allgemeinen Bewußtseins in sich das Leben in
totaler Ganzheit« (S. 260). Denn ohne die Befähigung der Vernunft
zu dem, was Kant die »transzendentale Apperzeption« genannt hatte,
ist die Welt nicht denkbar.

Mit der Anerkennung der Zweiheit von empirischer und tran-
szendentaler Natur ist zugleich die Frage nach ihrer Einheit im kon-
kreten Menschen gestellt. Es sei eine der schwierigsten Aufgaben der
Erkenntnistheorie, meint Frank, die Einzigkeit des transzendentalen
Subjekts mit der Vielheit der empirischen Subjekte zu versöhnen.
Klar ist, daß es sich nicht um eine Addition zweier wesentlich gleich-
artiger Wirklichkeiten oder »Substanzen« handelt, wie auch, daß das
»logisch transzendentale Ich« nicht mit den psychischen Erscheinun-

28

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen der empirischen Person verwechselt werden darf. Denn das tran-
szendentale Ich, das »die Gesamtheit des dem Bewußtsein Zugäng-
lichen« umfaßt, ist »dem Du und Er genau so nahe wie meinem em-
pirischen Ich«. Der Begriff der »Teilhabe« kann, so meint Frank, das
Eine und das Viele vermitteln: »Jede Person muß als Teil oder Teil-
haber des transzendentalen Ich, als dessen reale, empirische Erschei-
nung angesehen werden« (S. 262).

Der Mensch zeichnet sich also durch eine »Doppelnatur« aus: Er
ist empirische Person mit einem Ich und entsprechendem »seelischen
Leben, welches das Korrelat der äußeren Natur bildet«, und er ist
zugleich transzendentale Person. Letztere ist nicht als Substanz oder
als realer Grund des Bewußtseins anzusehen, sondern als »gnoseo-
logischer Grenzbegriff«. Sie enthüllt sich uns als »lebendige Verbin-
dung und als Knotenpunkt des Bewußtseins«, als »unerklärbarer,
aber allen einsichtiger Mittelpunkt, der die chaotische Vielheit des
Bewußtseinsinhalts zur Einheit des vernünftigen geistigen Lebens
zusammenfügt« (S. 259).

Die Einheit des Empirischen mit dem Transzendentalen begrün-
det die »Heiligkeit des Personprinzips«. Programmatisch formuliert
Frank: Für den kritischen Idealismus »wird das Personprinzip zum
zentralen philosophischen Begriff und zur letzten Seinsverbindung.
Deshalb tritt er für einen ethischen Individualismus ein«. Kollekti-
vismus und Solipsismus sind diesem Prinzip gleicherweise fern. Viel-
mehr gehört »die Anerkennung der Gleichwertigkeit von Ich und Du
als gleichberechtigte Erscheinungen des transzendentalen Bewußt-
seins« zu den Grundsätzen des ethischen Individualismus (S. 262 f.).
Zu Franks ethischem Individualismus gehört von vornherein der so-
ziale Aspekt: »Die Gesellschaft ist nichts Fremdes für uns, denn sie ist
nicht außerhalb und unabhängig von uns« (S. 264). Hier wird noch-
mals deutlich, wie sehr es Frank in der Einheit der Vielen auf die
Wahrung der Besonderheit eines jeden ankommt. »Allgemeines Ide-
al ist nicht die spurlose Auflösung alles Individuellen in ein einiges
und einförmiges absolutes Ganzes, sondern die fruchtbare Zusam-
menarbeit und lebendige Verbindung von Personen, die mit reichem
und vielgestaltigem Inhalt erfüllt sind«. Das transzendentale Ich ist
etwas Lebendiges und als solches »Subjekt«; es ist in jedem Men-
schen und befähigt ihn zu schöpferischem »geistigen Leben«.

Diesem Menschenbild des »kritischen Idealismus«, so betont
Frank, kommt eine enorme »sittlich-erzieherische Bedeutung« zu.
Die dem Menschen eigene »Doppelnatur« verlangt, immer erneut

29

Philosophie ist Lebensverstehen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über sich selbst hinauszustreben. Mit Franks Worten: »Wenn das
Ganze nicht als Substanz, sondern als Subjekt verstanden wird, nicht
als Weltall, sondern als das geistiges Leben der Person, dann muß die
moralische Vervollkommnung und Veredelung dieses Lebens als
höchste und all-umfassende Verpflichtung gelten« (S. 263; Hervorh.
v. P. E.).

Das sittliche Tun hat »die Gewährleistung und Achtung allseiti-
ger Freiheit der empirischen Person« zur Bedingung. Frank nennt es
das »sittliche Grundgesetz«. Die geistige Atmosphäre, die von die-
sem »Gesetz« bestimmt ist, muß durch das persönliche sittliche Tun,
aber auch »durch die Mitwirkung an der freien Entwicklung der an-
deren Personen und in der Herstellung der dafür erforderlichen Be-
dingungen« geschaffen werden (S. 262).

Von nachhaltiger Bedeutung für Franks eigenes Leben sollte die
Einsicht werden, daß die im transzendentalen Bewußtsein gründende
Idee des Guten und mit ihr die Forderung, sittlich zu handeln, dem
Menschen eine Überlegenheit über alle erfahrbaren Nöte des Lebens
verleiht. Die äußere Welt, »die als solche ohne inneren Sinn und in
Beziehung auf unsere Ideale indifferent ist, kann uns niemals in völ-
lige Verzweiflung stürzen. Denn wir wissen, daß mit dieser sinnlosen
und gleichgültigen Welt unser Leben noch nicht erschöpft ist und daß
zum Vernunftsystem noch eine andere, uns zugänglichere, enger mit
unserer Person verbundene Welt gehört – die Welt der Werte. Die
unaufgebbare Zugehörigkeit zu ihr ist für uns eine unerschöpfliche
Quelle sittlicher Energie« (S. 256). Das Wissen, daß das sittlich Gute
absolut gilt, rechtfertigt, »hoffend auf den Erfolg bis zum Ende zu
kämpfen, – uns aber auch in der Niederlage daran zu erinnern, daß
Ruhm und Ehre auf Seiten dessen sind, der nach dem Guten strebt«
(S. 258). Die »Geltung« des Guten kann durch kein »Sein« zerstört
werden (S. 255).

Gleichwohl ist schon der junge Frank nicht blind gegenüber den
»Widersprüchen« in der Welt. Sie philosophisch »versöhnen« zu
wollen, auch Hegels Versuch einer dialektischen Aufhebung, hält er
für aussichtslos. Wir müssen uns mit der Einsicht begnügen, daß die
Erfahrungen der Unversöhnlichkeit »Momente des allgemeinen Le-
bens des Bewußtseins« sind und wir nicht in der Lage sind, sie inhalt-
lich zum Ausgleich zu bringen (S. 257).

Am Ende der Abhandlung kommt das Pathos, mit dem Frank
seine Ausführungen vorträgt, nochmals eindrucksvoll zum Aus-
druck. Er greift, ohne seine Quelle namentlich zu nennen, Fichtes

30

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berühmte Gegenüberstellung des philosophischen »Dogmatikers«
und »Idealisten« auf10: Was für Fichte der »Dogmatiker« ist, ist für
Frank der »vom realistischen Instinkt« durchdrungene Mensch, »der
gewohnt ist, auf sein Leben als auf etwas nur empirisch Gegebenes zu
blicken«. Für diesen ist das Äußere die Grundrealität, deren nichtiger
Bestandteil er selber ist. Ganz anders derjenige, der eine »ideali-
stisch-individualistische Haltung« einnimmt: Er neigt zur Selbst-
beobachtung und ganzheitlichen Auswertung der lebendigen Ein-
drücke; er blickt auf alles Umgebende wie auf den inneren Besitz
seines persönlichen Lebens. Erkenntnis und praktische Einwirkung
auf die Welt, die reflektierende und die tätige Beziehung zu ihr, sind
für ihn Bereicherungen des geistigen Inhalts seiner Person. Das ent-
spricht der »sittlichen Losung« der idealistischen Philosophie, die
lautet: »Vervollkommnung der Person«, – jedoch nicht so, daß die
Sorge für die eigene Person den Einsatz für die Welt und die Gesell-
schaft ersticken dürfte.

Die Anspielung auf Fichtes Urteil über den philosophischen
»Dogmatiker« am Ende des Aufsatzes ruft die Zitate in Erinnerung,
die Frank seinem Beitrag als Motto vorangestellt hatte: je ein Zitat
von Nietzsche und von Fichte (in deutscher Sprache, ohne Quellen-
angabe). Der Satz Nietzsches – er stammt aus der »Vorrede« zu »Jen-
seits von Gut und Böse« – spricht die Erwartung aus, daß »alles Dog-
matisieren in der Philosophie« bestenfalls »edle Kinderei und
Anfängerei« gewesen und endlich überwunden sei. Er leitet zum
Fichtezitat über, das die »dogmatische« Vergegenständlichung des
Absoluten zurückweist und das »Absolute« im menschlichen Lebens-
vollzug findet: »Man kann das Absolute nicht außer sich anschauen,
welches ein reines Hirngespinst gibt, sondern man muß in eigener
Person das Absolute sein und leben«. Das von Frank postulierte »Per-
sonprinzip« hat in diesem an Fichtes Schrift »Die Bestimmung des
Menschen« erinnernden Satz seine klassische Formulierung gefun-
den.

Das 1904 verfaßte Frühwerk zum »kritischen Idealismus« läßt deut-
lich die Impulse erkennen, die Frank zu Beginn seines Philosophie-
rens durch Kant und Fichte empfangen hat, auch vermittelt durch die
zeitgenössischen Neukantianer. Ihr Einfluß ist erkennbar, wenn

31

Philosophie ist Lebensverstehen

10 Vgl. J. G. Fichte: Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1797/98).
Einleitung, Abschnitt 4. Bd. 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank nicht das Sein, sondern das Bewußtsein zur »letzten, unbe-
dingt höchsten, alles umfassenden Kategorie« erklärte (S. 242). Die
von Frank geteilte Zurückweisung des Seinsbegriffs hat seine Wurzel
in Fichtes These, daß die »Intelligenz« oder das Selbstbewußtsein
selber reines »Tun« ist, das nicht mittels einer »Wechselwirkung«
von etwas anderem bestimmt ist. Der Ausdruck »Sein« aber würde
das Selbstbewußtsein als »Resultat« einer solchen »Wechselwir-
kung« begreifen. Sein ist für den frühen Fichte beharrend und des-
halb beschränkend, »bloße Negation« der Freiheit.11 Seine Philoso-
phie nannte Fichte »kritischen« oder »transzendentalen Idealismus«,
weil sie von den »Gesetzen« ausgeht, die im Wesen der »Intelligenz«
selber liegen, d. h. ihr nicht von den Erkenntnisobjekten auferlegt
sind, und daher zur Geltung kommen, wo immer etwas gedacht
wird.12

Die einzige Möglichkeit, das »Ganze« oder »All-Eine« (wie
Frank bereits in diesem Aufsatz sagt) wahrhaft zu verstehen, kann
nur das »Verstehen des Lebens« oder das »Erleben« sein. Fichte zu-
folge war die Position des Dogmatikers durch den verfehlten Versuch
gekennzeichnet, das Objekt der Philosophie »lediglich durch freies
Denken« hervorzubringen, wobei die »Realität« dieses Objekts un-
klar bleiben mußte. Dagegen ist für den Idealisten das Objekt der
Philosophie niemals ein gedachtes »Ding«, sondern der jeder be-
stimmten Erfahrung vorausliegende »Erklärungsgrund«: das »Ich
an sich«. Das »Ich an sich« wird von Fichte auch als »unmittelbares
Selbstbewußtsein« bezeichnet, das nur »in einer freien Handlung des
Geistes« sich seiner Wirklichkeit bewußt werden kann. Zwar hat
Frank die Besonderheit des Erlebens in seinem Aufsatz nicht weiter
untersucht, doch ist klar, daß damit kein gegenständliches Fühlen von
etwas objektiv Gegebenem gemeint ist, wie es die Sinne ermöglichen.
Man kann annehmen, daß Frank es ähnlich der intellektuellen »An-
schauung« Fichtes verstand. Diese ist, wie Fichte in der Zweiten Ein-
leitung in die Wissenschaftslehre erklärte, kein Betrachten von au-
ßen, vielmehr »ist es ein besonderes, und zwar ein unmittelbares
Bewußtsein, also Anschauung, und zwar nicht sinnliche Anschau-
ung, die auf ein materielles Bestehen ginge, sondern Anschauung
der bloßen Tätigkeit, die nichts stehendes ist, sondern ein fortgehen-
des, kein Seyn, sondern ein Leben«. Es ist »unmittelbares Bewußt-

32

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

11 Ebd., S. 499.
12 Ebd., Abschnitt 7.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein, daß ich handle und was ich handle: sie ist das, wodurch ich etwas
weiß, weil ich es tue«.13 Die hier von Fichte beschriebene Einheit von
Tun und Wissen als Leben ist die sich ihrer selbst bewußte Tathand-
lung des Ich. Diese »Anschauung« ist stets in einen konkreten Zu-
sammenhang eingebettet und mit einer sinnlichen Anschauung ver-
knüpft: »Ich kann mich nicht handelnd finden, ohne ein Objekt zu
finden, auf welches ich handle«, betont Fichte14. Das Ich wird »ange-
schaut«, indem es mit einem Objekt handelt; dabei werde ich mich
meines Unterschieds zum Objekt unmittelbar bewußt und weiß un-
mittelbar, daß ich es bin, der handelt. Diese »intellektuelle Anschau-
ung« ist nicht von außen aufweisbar, sondern nur in sich selbst er-
fahrbar. Sobald das Angeschaute begrifflich bestimmt wird, wird es
objektiviert und zum Gegenstand des Denkens.15 –

Das Wissen durch das Tun oder das Erkennen im »Erleben« wird
in Franks Philosophie größte Bedeutung gewinnen. Es weist voraus
auf das »lebendige Wissen«, wie Frank bald das eigentümliche Wis-
sen des Seins nennen wird.

Das »Gottmenschentum«, das Frank in seinem Aufsatz zur Kul-
turphilosophie erstmals erwähnt hatte, verweist zwar auf Solowjow,
doch eine Bemerkung im Aufsatz über den »Kritischen Idealismus«,
in der er gerade Solowjow eine Metaphysik vorwirft, in der das Ab-
solute verdinglicht werde (S. 245), zeigt, wie kritisch er Solowjow zu
dieser Zeit als Denker gegenüberstand. Es scheint, daß er seinen rus-
sischen Lesern mit einem ihnen geläufigen Begriff den gedanklichen
Gehalt dessen vermitteln wollte, was Fichte den »Vereinigungs-
punkt« oder »Einheitspunkt« nannte, »der die höchsten und absolu-
ten Gegensätze vereint«.16 Fichte hatte das Einheitsprinzip mit dem
sich selbst setzenden transzendentalen Ich gleichgesetzt, in dem und
aus dem, weil es nicht überstiegen werden kann, alles begriffen wer-
den muß.

Ein grundlegender Gedanke des Fichtischen Idealismus wird
Frank, ganz wie es Fichtes Intention entsprach, Mut im Lebenskampf
verleihen: die Überzeugung von der absoluten Überlegenheit des Gu-

33

Philosophie ist Lebensverstehen

13 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), Sämtl. Werke, hg.
von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig o. J., S. 463ff.
14 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 5.
15 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 7, S. 472f.
16 J. G. Fichte: Sämtl. Werke, Bd. X, S. 488. (= Gesamtausgabe Werke, II,13, S. 176).
Vergleichbare Äußerungen macht Fiche auch in der Wissenschaftslehre von 1804, in-
dem er vom »Einheitspunkt von absoluter Einheit und Mannigfaltigkeit« spricht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten über alle Mächte des Bösen. Als Frank 1904 seinen Aufsatz nie-
derschrieb, konnte er noch nicht ahnen, wie hart sie auf die Probe
gestellt werden würde. Später hat Frank sie ausdrücklich auf ihren
biblisch-christlichen Ursprung zurückgeführt. Daß er sie im Kriegs-
jahr 1941 mit Versen aus Solowjows Gedicht »Emmanuel« (Gott ist
mit uns) ausspricht, zeigt, wie stark die Form seines Denken sich
gewandelt hat:

»Inmitten zufälliger Hast
Im Strom trüber Sorgen des Lebens
Besitzest Du ein freudiges Geheimnis:
Das Böse ist machtlos. Wir sind ewig. Mit uns ist Gott«.17

Zu den Themen, die 1904 erstmal anklingen und Frank bis ans Le-
bensende beschäftigen werden, gehört die mit der Unüberwindbar-
keit des Guten verknüpfte Frage, ob das Böse endgültig besiegt und
so der »Riß« im all-einen guten Sein geheilt werden könne oder ob
der Zweikampf zwischen Gut und Böse ewig andauern werde. Unter
den gegenwärtigen Weltbedingungen ist der Widerspruch unauflös-
bar; darum ist die befriedete Einheit des Seins nur ein »Postulat«,
kein »apodiktisches Axiom«, heißt es 1904 (S. 254; 256).

Schließlich ist es Fichtes Einfluß zuzuschreiben, daß Franks Be-
griff des »Lebens« frei von dunkler Irrationalität ist, vielmehr dem
Begriff des »Geistes« entspricht, und sich so deutlich von der Fun-
damentalkategorie der Lebensphilosophien Bergsons und Nietzsches
unterscheidet. In der Bedeutung, die Frank dem Element des Schöp-
ferischen, das mit »Bewußtsein« und »Leben« verbunden ist, zu-
schreibt (vgl. S. 231), kann gleichfalls die »kopernikanische« Wende
zum Subjekt erkannt werden, die Kant und ihm folgend Fichte voll-
zogen haben.

3. Zeitgen�ssische Einfl�sse

Unübersehbar ist der Einfluß der Philosophie Kants und insbesonde-
re Fichtes auf den jungen Frank. In seiner Abhandlung nennt Frank

34

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

17 Frank hat diese Verse Solowjows zusammen mit zwei biblischen Zitaten seinem Buch
Mit uns ist Gott vorangestellt. Seine philosophische Auffassung von der Überlegenheit
des Guten ist in seiner Anthropologie Die Realität und der Mensch abschließend be-
gründet.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einige zeitgenössische Neukantianer, die er als Mittler Kantischen
und Fichteschen Gedankenguts schätzte. Freilich, aus der Nennung
eines Philosophen folgt noch nicht, Frank habe von ihm Gedanken
übernommen. Andererseits trifft man aber auch auf Thesen und
Themen, die vermuten lassen, daß Frank Anregungen aufgenommen
hat, obwohl er keine Quelle angibt. So wird man annehmen können,
daß sein Interesse am philosophischen Kulturbegriff, das in seinen
frühen Aufsätzen zum Ausdruck kommt, auch durch die kulturphi-
losophischen Schriften G. Simmels, W. Windelbands, H. Rickerts,
W. Diltheys geweckt war.

Ausdrücklich bezieht Frank sich in seiner Abhandlung über den
kritischen Idealismus auf Windelbands Aufsatz »Vom System der
Kategorien«18, in dem es darum geht, das Wesen der Philosophie zu
bestimmen (S. 240). Frank zieht darin Windelbands Begriff des »Nor-
malbewußtseins« heran, um den Vorrang des »Personprinzips« ge-
genüber den sachlich gegenständlichen Werten zu unterstreichen.
Windelband hatte diesen Begriff in der Aufsatzsammlung »Prälu-
dien« in den Beiträgen »Das Heilige« und »Was ist Philosophie« im
Sinne eines idealen oder normativen Bewußtseins verwendet. Es
drückt die Überzeugung aus, daß das von ihm Gebotene verwirklicht
sein soll, »ohne jede Rücksicht darauf, ob es in der naturnotwendigen
Entfaltung des empirischen Bewußtseins wirklich ist«. Die ihm eige-
ne Notwendigkeit, so betont Windelband, »ist in keinem Falle irgend-
woher abzuleiten, sie kann nur aufgewiesen werden«.19 Im Normal-
bewußtsein (oder Normbewußtsein) enthüllt sich »ein geistiger
Lebensgrund, ein übererfahrungsmäßiger Zusammenhang der Per-
sönlichkeiten«. Im Wert des »Heiligen« findet »das Normalbewußt-
sein des Wahren, Guten und Schönen, erlebt als transzendente Wirk-
lichkeit«, seine Zusammenfassung; denn dieser Wert ist der
»Inbegriff der Normen, die das logische, ethische und ästhetische Le-
ben beherrschen«. Zur Begründung dieser Annahme beruft Windel-
band sich auf den »Glauben« Platons »an das �ntw@ �n, an die über-
menschliche und überempirische Wirklichkeit der Norm und des
Ideals – die Überzeugung, daß die Norm der Vernunft nicht unsere

35

Zeitgen�ssische Einfl�sse

18 Vgl. W. Windelband: Vom System der Kategorien. In: Philosophische Abhandlungen
für Christoph Sigwart, 1900. – Frank hat diesen Aufsatz der russischen Ausgabe von
Windelbands »Präludien« als Anhang angefügt.
19 W. Windelband: Was ist Philosophie? In: Präludien. Aufsätze und Reden zur Einlei-
tung in die Philosophie. Tübingen und Leipzig 21903, S. 46–49. Zitat S. 44–45.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfindung oder unsere Illusion ist, sondern ein Wert, der in den letz-
ten Tiefen der Weltwirklichkeit selbst begründet ist«.20

Die Gedanken Windelbands aufnehmend schreibt Frank: »Ver-
steht man unter dem Heiligen die Verkörperung der Gesamtheit der
Ideale, ›das Normalbewußtsein des Wahren, des Guten und des Schö-
nen, erlebt als transzendente Realität‹, so muß die Person als das
einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige Prinzip aner-
kannt werden«. Das »personale Bewußtsein«, so Frank, ist gewisser-
maßen der »einzige Punkt«, an dem sich »die empirische Wirklich-
keit mit den anderen Lebensmomenten, die es in geistig-sittlicher
Hinsicht übersteigen, kreuzt«. So ist die Person »die einzige uns zu-
gängliche Konkretisierung des Absoluten«. Man darf sie folglich
nicht »zum Knecht irgendwelcher es scheinbar übersteigender tran-
szendenter Prinzipien oder Kräfte« machen, man muß sie vielmehr
»als das einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige
Prinzip anerkennen«. Denn »alle Ideale, was immer ihr Inhalt ist«,
sind als »freie Schöpfungen« der »transzendentalen Person« anzuse-
hen, die sie »ganz in sich vereint« (S. 261). Der Sinngehalt dessen,
was Frank in seiner Frühschrift das »Gottmenschentum« nannte, ist
mit diesen Worten zum Ausdruck gebracht.

Windelband hat den Begriff des »Normalbewußtseins« später
damit gerechtfertigt, daß er einen sonst hoffnungslosen ethischen
und ästhetischen Relativismus vermeiden hilft.21 Schon die Berech-
tigung, dem Wissen Wahrheitswert zuzuschreiben, setzt eine in
ihrer Geltung über die spezifische menschliche Vorstellungsweise
hinausreichende »Ordnung« voraus. Ähnlich beruht auch die Über-
zeugung, daß es »absolute, über die empirischen Anlässe seiner Be-
tätigung erhabene Normen gibt, auf der Voraussetzung, daß auch
darin eine übergreifende Vernunftordnung zu Herrschaft gelangt«.
Wir müssen diese Ordnung »als Inhaltbestimmungen einer absolu-
ten Vernunft, d. h. Gottes« vorstellen«.22 Windelband will diesen Er-
weis freilich nur als »Hindeutung« oder »Postulat« verstanden wis-
sen, nicht als »metaphysische Erkenntnis«.

Frank hat den zwielichtigen Begriff des »Normalbewußtseins«
nach 1904 nicht mehr verwendet. Das Verhältnis des »Normalbe-

36

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

20 W. Windelband: Das Heilige (Skizze zur Religionsphilosophie). In: Präludien. Auf-
sätze und Reden zur Einleitung in die Philosophie. Tübingen und Leipzig 21903, S. 365–
367.
21 W. Windelband: Einleitung in die Philosophie. Tübingen 1914, S. 254.
22 Ebd., S. 254f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtseins« als eines »Werts-an-sich« zum »sozialen Gesamtbewußt-
sein« war bei Windelband doch zu unklar geblieben. Einerseits sollte
das Norm(al)bewußtsein auf die tatsächlich in einer Gesellschaft
vollzogenen Wertungen irreduzibel sein, doch wurde andererseits
seine geschichtliche Vermittlung von Windelband anerkannt. Kants
These, daß vom »Ding-an-sich« kein Sein ausgesagt werden könne,
führte in der neukantianischen Wertlehre dazu, von den Werten an-
zunehmen, daß ihnen kein Sein zukomme, sondern nur eine Gel-
tung. Wie Frank bald darauf in seiner Sozialphilosophie feststellte,
konnte sie die Frage, worin die verpflichtende Idealität der Norm,
d. h. ihre Geltung gründet, nicht zufriedenstellend beantworten. Es
war nur zu naheliegend, daß das »Erleben«, auf das Windelband re-
kurrierte, um zu erklären, wie die Normen erkannt würden, auf
einen psychischen Vorgang zurückfiel.

Der Einfluß Kants und Fichtes auf die ersten Formen von Franks
Philosophieren liegt auf der Hand. Doch erstaunt es, daß Frank bei
der strikten Gegenüberstellung von Sein und Leben sich an den frü-
hen Fassungen von Fichtes »Wissenschaftslehre« orientiert; daß
Fichte nach 1801 einen Wandel vollzogen und das Sein als Leben
begriffen hat, hat im Aufsatz »Kritischer Idealismus« kaum Spuren
hinterlassen. Erst in »Der Gegenstand des Wissens« und in Franks
Schriften zur Religionsphilosophie begegnen wir der zentralen Ein-
sicht des späten Fichte, daß Sein und Leben eins sind.

Zu den Gedanken aus Franks frühem Aufsatz, die in das Profil
seines späteren Werkes eingegangen sind, gehört die unvergleichli-
che Bedeutung der individuellen menschlichen Person und, mit ihr
verbunden, das »ganzheitliche Wissen« des Wirklichen, das im »Er-
leben« gewonnen wird. Dabei nimmt der Begriff der Ganzheitlich-
keit eine für das Denken in Rußland charakteristische Forderung auf.
Wo das Ganze als »geistiges Leben« verstanden wird, ist Einförmig-
keit ausgeschlossen. Die Universalienproblematik wird bereits hier
im Sinne der realistischen Lösung des universale in re entschieden.
Frank wird sein Denken später nicht mehr als »kritischen Idealis-
mus« bezeichnen, sondern als »Ideal-Realismus«; aber auch damit
folgt er einem von Fichte verwendeten Terminus.23

37

Zeitgen�ssische Einfl�sse

23 Fichte kennzeichnet seine Philosophie als »kritischen Idealismus, den man auch einen
Real-Idealismus oder einen Ideal-Realismus nennen könnte«. J. G. Fichte: »Grundlage
der gesamten Wissenschaftslehre« [1794], in: Gesamtausgabe Werke Bd. 2, Stuttgart
1965, S. 412 (Sämtl. Werke, hg. von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig, S. 281).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit Franks Aufsatz von 1904 war bereits die Frage des Gesamt-
werks gestellt: Wie ist die wechselseitige Beziehung zwischen dem
Individuum und dem »Ganzen« beschaffen? Das »Ganze« kann das
Individuelle überwältigen, wie Frank bei Spinoza, Hegel und Scho-
penhauer beobachtete. Bei ihnen ist das »Ganze« ein »Universum
oder System der Wirklichkeit, welches an Umfang und Bedeutung
die zu ihr gehörenden individuellen Teile unendlich übersteigt«
(S. 262). Wie mit dem »Ganzen« das »Personprinzip«, ohne aufgelöst
zu werden, vereint sein kann, war für Frank zu Beginn seines Denk-
weges noch offen. Mit dem Begriff »Gottmenschentum« war zu-
nächst eine Arbeitshypothese aufgestellt, die dazu aufforderte, diese
Einheit immer besser zu verstehen. Daß dem Menschen kraft seines
Wesens der Auftrag gestellt ist, sie auch in seinem persönlichen Le-
bensbereich zu realisieren, erkannte Frank an Goethe.

4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

Bis zum Ende seines Schaffens hat Frank Goethes Weltauffassung
und Lebensgestaltung als Quelle der Inspiration und als Vorbild ge-
schätzt. Das Ideal des »kritischen Idealismus«, »das Ganze als System
des Bewußtseins oder ganzheitliches geistiges Leben zu verstehen«,
sah er durch Goethes nicht nachlassendes Streben nach »Bereiche-
rung, Erweiterung und Veredelung der Person« verwirklicht. Goe-
thes Bemühen, aus seinem Leben ein »harmonisches, künstlerisch-
gelungenes und vollendetes Ganzes« zu machen, schloß die Tätigkeit
für Staat und Gesellschaft ein (Frank zitiert Goethes Ausspruch
deutsch: »das Leben – ein Kunstwerk«). Die ganzheitliche Sicht des
Lebens, betonte Frank, umfaßt das eigene innere ebenso wie das ge-
sellschaftliche Leben.

In seinem Aufsatz über W. Sterns Werk »Person und Sache« aus
dem Jahre 1908 (s. u.) formulierte Frank die Aufgabe, »eine ganzheit-
liche philosophische Synthese zu schaffen, in der Sein und Wert,
Natur und Kultur, Kosmisches und Menschliches wieder versöhnt
sind«. Goethe nannte er dabei als den, der diese Synthese mit er-
staunlicher Geistestiefe und freier Geistesweite vorbildlich in Angriff
genommen habe.

Frank wird in jener Zeit Goethes dichterisches Werk gekannt ha-
ben. 1908 lernte er Goethes wissenschaftliches und religionsphiloso-
phisches Schrifttum kennen. In seiner Biographie Struwes bezeichne-

38

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te er diese Begegnung als »wichtigstes Ereignis« seines geistigen Le-
bens der Folgezeit. Sie hat, schrieb Frank »auf meine philosophische
und geistige Entwicklung einen bestimmenden Einfluß ausgeübt«. In
seiner »positiven Bewertung« von Goethes Gedanken und in der
»Achtung vor den Grundmotiven seiner Lebensauffassung« wußte
er sich mit Struwe geistig verbunden. Struwe war es auch, der Frank
veranlaßte, ein eigenes Werk über Goethes Weltanschauung zu ver-
fassen.24 Es erschien 1910 in Russkaja mysl’ unter dem Titel Goethes
Erkenntnislehre und befaßte sich mit Goethes Einstellung zur Natur.
In ihm sind wesentliche Elemente von Franks eigener philosophi-
schen Methode zu erkennen. Einen Anstoß, sich eingehender mit
Goethe als Denker zu beschäftigen wird auch W. Windelbands Auf-
satz »Aus Goethes Philosophie« gegeben haben, den Frank in der
2. Auflage der »Präludien« von 1903 gelesen hatte.

Frank hebt bei Goethe das »stille, bessere Wissen« hervor, in dem
die Wahrheit »lebendig, konkret« gegeben ist und das sich vom be-
grifflichen Wissen wesentlich unterscheidet. Für Goethe ist, schreibt
Frank, »das unvermittelte Bewußtsein der Realität das ursprüngliche
erkenntnistheoretische Faktum, dem jede Theorie sich beugen muß«.
»Die wahre Erkenntnis ist immer eine Offenbarung, welche freilich
niemandem zwingend auferlegt ist, sondern zugleich mit ihrem höch-
sten Licht notwendig die Seele erhellt und wesentlich sich vom aus-
druckslosen, blinkenden Licht solcher Gedanken unterscheidet, die
von der menschlichen Willkür geschaffen sind«. Die mit dieser Offen-
barung verbundene Evidenz fordert »logisch keinerlei Beweis im
strengen Sinn des Wortes, d. h. sie bedarf keiner Ableitung aus irgend-
einem höheren oder einsichtigeren Urteil«. »Begründung« kann hier
nur darin bestehen, die gegebene Tatsache zur Selbstevidenz zu füh-
ren, die Bezüglichkeit von innerem und äußerem Sein, von Bewußt-
sein und äußerer Realität zu erhellen. »Alles weitere Bemühen, zu
›begründen‹ – in didaktischer Hinsicht gewiß sehr wichtig –, reduziert
sich auf kritische Erläuterung und Widerlegung sich einstellender
Mißverstände und Zweideutigkeiten der Schulterminologie, welche
die genannte Selbstevidenz der Realität nur verdunkeln«.25

Frank war von Goethes ganzheitlichem Denken beeindruckt. In
seiner Abhandlung Natur und Kultur zitiert er russisch aus Goethes
Erläuterungen zu dem aphoristischen Aufsatz ›Die Natur‹ : »Auch

39

J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

24 S. L. Frank: Biografija P. B. Struve, New York 1956, S. 93 f.
25 S. L. Frank: Gnoseologija Gëte, in: Živoe znanie, Berlin 1923, S. 25–70, hier S. 36 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Unnatürlichste ist Natur. Wer sie nicht allenthalben sieht, sieht
sie nirgendwo recht. […] Man gehorcht ihren Gesetzen, auch wenn
man ihnen widerstrebt, man wirkt mit ihr, auch wenn man gegen sie
wirken will«.26 Was Goethe von der Natur sagte, fand, wie Frank an
mehreren anderen Stellen ausgeführt hat, auch in Hinblick auf die
Kultur seine Bestätigung.

Die Wahl des Wortes »Nepostižimoe« (»Das Unergründliche«)
als Titelwort seiner Religionsphilosophie legt die Vermutung nahe,
daß auch zu ihm Goethe angeregt hat (ungeachtet der Übereinstim-
mung mit dem Begriff inattingibile aus der Philosophie des Nikolaus
von Kues). Goethe hatte in seinen »Maximen und Reflexionen« ge-
schrieben, die »wahre Symbolik« sei es, »wo das Besondere das All-
gemeinere repräsentiert, nicht als Traum oder Schatten, sondern als
lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen« (Goe-
the: »Maximen und Reflexionen« 314). Frank übersetzte Goethes
Wort Das Unerforschliche mit Nepostižimoe. Zu Eckermann be-
merkte Goethe über die Natur (15. Juli 1831): »Ihre Geheimnisse
sind von einer unergründlichen Tiefe; aber es ist uns Menschen er-
laubt und gegeben, immer weitere Blicke hineinzutun. Und gerade
daß sie am Ende doch unergründlich bleibt, hat für uns einen ewigen
Reiz, immer wieder zu ihr heranzugehen und immer wieder neue
Einblicke und neue Entdeckungen zu versuchen«. Schon die deutsche
Erstfassung der Religionsphilosophie Franks trug das Wort »Das Un-
ergründliche« als Titel.

Die Anerkennung, die Frank Goethes Welt- und Naturerfah-
rung entgegenbrachte, war nicht auf eine vorübergehende Phase be-
schränkt (vgl. die Namensregister in der Werkausgabe). In seiner
Anthropologie stellte Frank der Verengung des Erfahrungsbegriffs
durch den Englischen Empirismus die Erkenntnis Goethes gegen-
über, daß es »in den tiefsten Tiefen des Seins« Beziehungen gebe,
die »man als ›ewige Tatsachen des Seins‹ bezeichnen könnte«. In sei-
ner »völlig eigenständigen Theorie des Wissens« sei Goethe zu der
Einsicht gelangt, daß die Erkenntnis ihr letztes Ziel erst erreicht habe,
»wenn sie zur Feststellung gewisser ›Urphänomene‹ gelangt und de-
mütig bekennen muß, daß sie nicht über diese Feststellung hinaus-
gehen kann; alle Versuche einer weiteren ›Erklärung‹, d. h. rationalen
Erfassung bleiben vergeblich und gegenstandslos«.27

40

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

26 S. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos. Moskau 1910, S. 74.
27 S. L. Frank: Die Realität und der Mensch, Freiburg 2004. S. 230, Fußnote.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Goethe war für Frank nicht nur anregend durch seine philoso-
phisch-methodischen Einsichten. Auch noch in seiner geistlichen
Schrift Mit uns ist Gott, geschrieben in den Schreckensjahren des
Zweiten Weltkriegs, in der Frank dem Leser »die Erfahrung der Im-
manenz Gottes in der menschlichen Seele« vermitteln will, nimmt er
mehrmals auf Goethe Bezug (so aus »Tasso«: »Und wenn der Mensch
in seiner Qual verstummt, / Gab mir ein Gott zu sagen, wie ich lei-
de«). Wie hoch Frank den Denker Goethe schätzte, wird schließlich
daran erkennbar, daß er seine Anthropologie und damit sein philo-
sophisches Lebenswerk mit Versen aus den Zahmen Xenien ab-
schloß: »Und alles Drängen, alles Ringen / Ist ewige Ruh’ in Gott
dem Herrn«.28

Es wird Frank nicht verborgen geblieben sein, daß Goethe kaum
als christlicher Dichter im engeren Sinn gelten kann. Dessen unge-
achtet bezeugte »der große Heide« (H. Heine) in Franks Augen in
eindrucksvoller Weise Elemente eines religiösen Humanismus, die
auch für die christliche Existenz unverzichtbar sind.

5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

Nachhaltigen Einfluß auf Frank übte das dreibändige Werk »Person
und Sache« des Breslauer Psychologen und Philosophen Wilhelm
(William) Stern aus, das dieser 1906 veröffentlicht hatte. Frank
schrieb über dieses Buch in Russkaja mysl’ einen umfangreichen
und zustimmenden Bericht.29 Er hatte Sterns Titel übernommen
und als Untertitel hinzugefügt: »Philosophische Begründung des Vi-
talismus«. Das Interesse, das Frank dem »kritischen Personalismus«
Sterns entgegenbrachte, war durch die Ich-Philosophie Fichtes vor-
bereitet. Doch ist mit Stern über die Bewußtseinsphilosophie hinaus
ein Schritt auf eine personalistische Ontologie hin getan.

Sterns Personalismus bestätigte eine Einsicht, die Frank schon
im »Kritischen Idealismus« ausgesprochen hatte. Die Person ist das
Muster eines »einigen Ganzen« [edinoe celoe]. In der Person tritt uns

41

Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

28 Ebd., S. 395. Johann Wolfgang von Goethe: Zahme Xenien, VI. Von Frank in deut-
scher Sprache zitiert.
29 S. L. Frank: Ličnost’ i vešč (filosofskoe obosnovanie vitaliszma). In: Russkaja mysl’
1908, No. 11, S. 50–81; dann in: Frank, S. L.: Filosofija i žizn’. Etjudy i nabroski po
filosofii kul’tury. St.Petersburg 1910, S. 164–217 (Zitate S. 174; 186; 200; 201 vgl. 194f.;
179f.; 185; 215; 217).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das »Rätsel der Einheit des Vielgestaltigen« gegenüber; es ist ein
Rätsel, weil diese Einheit oder Synthesis mehr ist als die Summe der
sie bildenden Teile und sich so der Forderung des analytischen Ver-
standes widersetzt, sie restlos in ihre Bestandteile auseinanderzuneh-
men.

Zu verstehen, wie eine Synthesis des Mannigfaltigen möglich
ist, ist solange unmöglich, als die synthetisierende Kraft – sei sie
Lebenskraft, Seele oder Gott genannt – wie ein Ingenieur gedacht
wird, der dem Vielen gegenübersteht und es von außen her ordnet.
Stern hatte die verblüffende Folgerung gezogen, daß dort, wo in
einem Komplex eine reale, wirkende Einheit anzutreffen ist, das Per-
sonprinzip wirksam sei. Dieses besagt nach Stern im wesentlichen
nur schöpferische Selbsterhaltung. »Alles, was wirksam existiert«,
so referiert Frank, »ist Person, denn nur im sich selbst erhaltenden
komplizierten Ganzen kann man echte Einheit finden, welche das
notwendige Merkmal substantiellen Seins ist«. Die Selbsterhaltung,
die wir überall in der Natur finden, kann ohne das Moment des
Schöpferischen und der Spontaneität nicht gedacht werden. Es wäre
deshalb willkürlich, das Schöpferische auf einen Punkt einzuschrän-
ken: sei es auf den Weltanfang oder auf Gott. Der Glaube an einen
von außen auf sein Geschöpf wirkenden Schöpfer, wäre ein »naiver
Personalismus«. Wir müssen vielmehr jedes Wirken in der Welt als
eine zielgerichtete d. h. personale »Selbsttätigkeit« betrachten. »Wir
müssen das Schöpferische als immanente Eigenschaft der Natur an-
nehmen«.

Frank ist durch Stern ein neuer Aspekt des Erkenntnisproblems
bewußt geworden, der ihn einen wichtigen Schritt auf den gesuchten
Einheitspunkt hin gehen läßt. Auch das erkennende Bewußtsein ist
ein Seiendes; es gehört in diesem Sinne zur »Welt«. Die »Einheit«
darf nicht als »transzendentales Bewußtsein« hypostasiert werden.
Die »Beziehungen« und »Gesetze« sind vielmehr in den Realitäten.
Das bedeutet: »In jedem Seienden ist die synthetische Einheit des
Vielen zu sehen«.

Frank hat Sterns Werk ganz außerordentlich gelobt: Es vermit-
telt die Einsicht, daß das Leben »für das abstrakte Denken prinzipiell
unergründlich ist [principial’no nepostižimym]«. Diese Einsicht ist
für Frank »von gewaltigem philosophischem Wert«. Stern gelang es,
den »Zwiespalt zwischen der Naturwelt und der Kulturwelt, zwi-
schen der Sphäre blinder, lebens- und seelenloser Naturgesetzlich-
keit, die den Makrokosmos umfaßt, und der Sphäre der Vernunft,

42

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zwecke und Werte, die den menschlichen Mikrokosmos bildet«, –
von Außen- und Innenperspektive – zu überbrücken. Frank selber
entnimmt der Lektüre Sterns die Aufgabe, den Personalismus »lo-
gisch und erkenntnistheoretisch« zu begründen. Verbunden ist damit
die Aufgabe, in einer ganzheitlichen Synthese »Sein und Wert, Na-
tur und Kultur, Kosmisches und Menschliches« zu versöhnen. Frank
hat die Arbeiten Sterns auch weiter verfolgt; in seinem Buch über
Die Seele des Menschen (1917) nimmt er anerkennend auf diesen
»scharfsinnigen Psychologen« Bezug.

6. Das Programm des »religi�sen Humanismus«

1909 veröffentlichte eine Gruppe russischer Intellektueller unter
dem Titel Wegzeichen (russisch Vechi) eine schonungslose Kritik
der geistigen Haltlosigkeit der führenden russischen Kulturträger.
Diese Kulturanalyse gehört zu den bedeutendsten Publikationen aus
jener scheinbar friedlichen Zeit vor dem großen Zivilisationsbruch,
der mit dem Ersten Weltkrieg und den darauf folgenden Revolutio-
nen offenbar wurde. Die meisten Charakterisierungen, die in diesem
Sammelband vorgenommen wurden, konnten mit nur wenigen Än-
derungen für die gesamte sich fortschrittlich dünkende kulturelle
Elite in Europa zu Beginn des 20. Jahrhunderts Geltung beanspru-
chen. Vorausgreifend wurden in ihnen mit geradezu frappierender
Hellsichtigkeit die geistigen Entwicklungen der folgenden Jahrzehn-
te skizziert. Frank war der jüngste unter den sieben Verfassern, die
den Zeitgenossen warnend den Spiegel vorhielten. Er nannte seinen
Beitrag »Die Ethik des Nihilismus – Zur Charakterisierung der mo-
ralischen Weltanschauung der russischen Intelligenzia«. Diese Intel-
ligenzia gefiel sich in Bekenntnissen zu Gerechtigkeit und Fort-
schritt, zu Harmonie und Emanzipation. Aber diese Bekenntnisse
waren, wie Frank anmerkte, grundlos und beliebig. »Weshalb soll
das ›Ich‹ sich dem ›Du‹ opfern?« – die Intelligenzia vermochte diese
bohrende Frage Max Stirners nicht zu beantworten, ja sie ließ sie gar
nicht erst an sich heran, weil sie einer prinzipiellen Auseinanderset-
zung darüber, wie die hehren Forderungen nach Gerechtigkeit und
Altruismus philosophisch zu begründen seien, aus dem Wege ging.30

43

Das Programm des »religi�sen Humanismus«

30 Max Stirners Werk Der Einzige und sein Eigentum, war im Oktober 1844 erschienen
und 1893 bei Reclam in Leipzig erneut veröffentlicht. Frank, der Stirner dreimal na-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank schloß seinen Beitrag: »Wenn wir in einem Aphorismus ange-
ben dürfen, worin die Wende bestehen muß, dann schließen wir un-
sere kritischen Überlegungen mit einem positiven Vorschlag. Wir
müssen vom unproduktiven, kulturfeindlichen nihilistischen Mora-
lismus zu einem schöpferischen, die Kultur aufbauenden religiösen
Humanismus gelangen«.31

Franks These, daß nur ein begründeter religiöser Humanismus
den weiteren Zerfall der russische Gesellschaft aufhalten könne, war
nicht unwidersprochen geblieben. Frank verteidigte seine Auffassung
in einem Beitrag in Russkaja mysl’ unter dem Titel »Kultur und
Religion« gegen die Kritik des Publizisten S. V. Lurje.32 Religiöser
Humanismus, schrieb Frank, bedeutet »die Verbindung von Religio-
sität mit geistiger Weite und Freiheit«. Wieder war es Goethe, der für
Frank in dieser Frage vorbildlich wurde. Mit seinem unvollendeten
(360 Zeilen umfassenden) Gedicht »Die Geheimnisse« aus dem Jahre
1784 habe er dem religiösen Humanismus das poetische Symbol ge-
geben, mit dem er zeigte, »daß alle verschiedenen Religionen ihre
höchste Blüte insofern erreichen als sie sich der Heiligkeit der
›Menschlichkeit‹ […] annähern und sogar mit ihr verschmelzen, und,
sobald sie von diesem Geist durchdrungen sind, keiner weiteren äu-
ßeren Führung […] bedürfen«.

Goethe ist für Frank gleichsam der Gewährsmann dafür, daß die
Verbindung von »Religiosität mit geistiger Weite und Freiheit« tat-
sächlich als Inbegriff der Humanität anzusehen ist. Frank erwähnt
noch ein weiteres Kennzeichen des religiösen Humanismus, das, wie
er sagt, gleichfalls Goethe nahekommt: Es ist »die Verbindung des
religiösen Gefühls mit dem kulturellen Schaffen der Menschheit,

44

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

mentlich erwähnt, hat dessen Werk aufmerksam gelesen. In die Charakterisierung des
»Nihilismus« und der Prinzipienlosigkeit der russischen Intelligenzija fließen Merkma-
le ein, mit denen Stirner den Nihilismus des »Einzigen« beschreibt, der die entfremden-
de Abhängigkeit von allen Idealen und Geboten überwunden hat. Die Frage, die Frank
als Frage Stirners formuliert, findet sich in dieser Fassung nicht bei Stirner. Stirner sucht
nicht nach einer sittlichen Begründung des Altruismus; denn jedes sittliche Gebot wür-
de die Freiheit des Menschen einschränken und ihn zum unfreien »Diener« machen.
Daß Stirner in Rußland Aufmerksamkeit gefunden hat, beweist auch die Bemerkung
Kistjakowskis in den »Vechi« zum »Stirnertum«.
31 S. L. Frank: Etika nigilizma. In: S. L. Frank: Sočinenija. Moskau 1990. S. 77–110. Vgl.
Wegzeichen. Zur Krise der russischen Intelligenz. Eingeleitet und aus dem Russischen
übersetzt von Karl Schlögel. Frankfurt am Main 1990.
32 S. L. Frank: Kul’tura i religija (Po povodu stat’i o »Vechach« S. V. Lur’e), in: Russkaja
mysl’ VII, 1909. In: Russkoe mirovoszzrenie, Sankt Petersburg 1996. (Zitate: S. 568 und
564).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anders gesagt, die unauflösbare Verbindung des Glaubens an die
Gottheit mit dem Glauben an die Menschheit«.

Frank will mit dem »religiösen Humanismus« den »Zwiespalt
zwischen ›Weltlichem‹ und ›Göttlichem‹« überwinden; er sieht die-
sen Humanismus zusammengefaßt in der »Idee des Gottmenschen-
tums, befreit lediglich vom dogmatischen Rahmen und von groben
eschatologischen Erwartungen«. In dieser Idee kommt der »Glaube«
zum Ausdruck, »daß der historische kulturschöpferische Prozeß eine
Verwirklichung objektiver Werte ist – die Verkörperung des gött-
lichen Prinzips im menschlichen Leben, die Enthüllung der höchsten
absoluten Potenzen des empirischen irdischen Seins«. Ohne Aner-
kennung des Absoluten ist Humanismus nicht denkbar. »Alles Rela-
tive ist uns nur auf der Basis oder dem Hintergrund des Absoluten als
dessen Teil und konkrete Verkörperung gegeben; alles Begrenzte und
Endliche besteht nur, indem es in das Unbegrenzte und Unendliche
eingeht«. Das gilt zumal für die Schaffung von Kulturgütern, denn
sie »ist ohne eine vereinigende Idee, ohne den Glauben an absolute
Werte, welche dieses Tun rechtfertigen und begründen, unmöglich«.
Freilich muß niemand an absolute Werte glauben. Wer jedoch Ziele
verwirklichen will, die über den gegenwärtigen Tag hinausreichen,
der kann nicht umhin, »theoretisch und praktisch eine überindividu-
elle Motivation anzuerkennen und, folglich, die sie begründenden
absoluten Werte«. Diese Werte sind eine Instanz, die der selbstherr-
lichen Willkür Schranken setzt. Die Anerkennung des Absoluten
schließt die »Bereitschaft zum Selbstopfer« ein, – die aber hier gerade
höchster Ausdruck personaler Autonomie ist, wie Frank, auf Kant
verweisend, sagt. Sie ist »ein Akt freier Liebe und Glaubens, der freie
Anschluß der Person an die Hierarchie des universalen Geistes, jene
›selige Lust‹, von der Goethe spricht, als der Durst alles Lebendigen
durch ›Flammentod‹ wiedergeboren zu werden, ohne die der Mensch
›nur ein trüber Gast / Auf der dunklen Erde‹ ist«.33 Frank schrieb
diese in die Zukunft weisenden Sätze drei Jahre bevor er orthodoxer
Christ wurde.

45

Das Programm des »religi�sen Humanismus«

33 Frank zitiert (S. 565) Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht«. Dieses Gedicht trug in der
ersten Fassung die Überschrift »Selbstopfer und Vollendung«. In »Das Unergründliche«
zitiert Frank nochmals aus diesem Gedicht. Aus dem Gedicht »Die Geheimnisse« zitiert
er die Verse »Von der Gewalt, die alle Wesen bindet, befreit der Mensch sich, der sich
überwindet«. W. Windelband hatte in seinem Aufsatz »Aus Goethes Philosophie« die
Bedeutung unterstrichen, welche die Selbstüberwindung bis hin zur Selbstentsagung
für Goethe hatte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiosit�t und »pantheistische Liebe«

In seinem Essay über Goethes Erkenntnislehre hatte Frank anerken-
nend angemerkt, daß Goethe eine »pantheistische Geistesrichtung
[auszeichne], in der sich das stolze, kühne Bewußtsein der Teilhabe
des individuellen menschlichen Geistes an der Gottheit mit der wahr-
haft religiösen Demut gegenüber der höchsten, unverletzlichen
Wahrheit der göttlichen All-Einheit verbindet«.34

Dem philosophischen Werk Franks ist von Kritikern vorgewor-
fen worden, es »neige« zum Pantheismus. Die Frage, ob dieser Vor-
wurf gerechtfertigt ist, soll später erörtert werden. Was der junge
Frank unter »pantheistischer« Geisteshaltung versteht, geht sehr an-
schaulich aus einem kleinen Aufsatz jener Jahre hervor.

Die 22jährige Natalja Sergejewna Klimowa, Mitglied der Partei
der Sozialrevolutionäre, hatte 1906 an einem Attentat auf den Mini-
sterpräsidenten Stolypin teilgenommen und war daraufhin zum To-
de verurteilt worden. In der Erwartung der Hinrichtung verfaßte sie
einen Brief, der zwei Jahre später veröffentlicht wurde. Frank schrieb
zu ihm im selben Jahr einen Artikel mit der Überschrift »Die Bewäl-
tigung einer Tragödie«.35 Klimowa war wie fast alle ihre Freunde
überzeugte Materialistin. Sie schrieb: »Sobald ich aus Mangel an
Sauerstoff ersticke und das Herz aufhört zu funktionieren, wird mein
Ich als bestimmte Individualität mit seiner Vergangenheit und Ge-
genwart für immer verschwinden«. »Ich denke oft darüber nach, war-
um ich mich so ruhig gegenüber dem Tod verhalte, so daß ich ihn
überhaupt nicht als Problem empfinde … Meine Gedanken über den
Tod reichen nicht über das Gefühl hinaus, daß ich den Strick an mei-
nem Halse spüren werde, daß die Kehle zusammengeschnürt, daß ich
rote und schwarze Kreise vor den Augen sehe. Das ist gewiß unange-
nehm. Aber etwas Schreckliches ist es nicht«.

Ein anderes Gefühl erfüllte sie und überwand die Angst: »das
Gefühl einer alles absorbierenden besonderen inneren Freiheit«. Die-
ses Gefühl, schrieb sie, ist mit noch einem intensiveren Gefühl ver-
bunden. Es ist ein Gefühl, »das den Verstand veranlaßte, mit frohem
Interesse und Liebe mit allem umzugehen, was da war: dem weißen
Schnee zuzulächeln, dem Frühling und den Schneeglöckchen, dem

46

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

34 S. L. Frank: Gnoseologija Gëte, in: Russkaja mysl’ 1910. Wiederveröffentlicht in: Ž
ivoe znanie, Berlin 1923, S. 70.
35 S. L. Frank: Preodolenie tragedii, in: Slovo 1908, Nr. 750. In: Russkoe mirovozzrenie,
S. 569–574 (Zitat S. 573).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Garten, der brennenden Sonne, dem Hochwasser am Fluß, dem Knir-
schen der Skier in der mondhellen Nacht … Dieses Gefühl ist es, das
jeder Bewegung, auch der einfachsten, einen besonderen Reiz, einen
besonderen Sinn verleiht. Das ist – Lebensfreude!« »Diese Lebens-
freude«, heißt es weiter, ist »auch das Gefühl voller Harmonie zwi-
schen den äußeren Lebensbedingungen und meiner inneren kleinen
Welt mit meinem Ich, mit seinem Streben und Wollen, mit seinem
Begriff von Wahrheit, Recht und Gerechtigkeit«.

Sie beschrieb noch ein weiteres jetzt angesichts der bevorstehen-
den Hinrichtung in ihr aufsteigendes Empfinden: »Das ist eine gren-
zenlose, alles durchdringende Liebe (genauer vielleicht eine für alles
aufmerksame Zärtlichkeit). […] Was auch immer ich denke, was
auch immer ich betrachte, alles sehe ich durch ihr Prisma«. »Wißt
ihr, was es heißt, in einem solchen Augenblick die große Einheit der
ganzen Welt zu fühlen? Die ganz feine und schöne Verbindung zwi-
schen […] dem weit entfernten Gestirn und hier diesem mikroskopi-
schen Staubkörnchen auf der Tischplatte, zwischen den größten Ge-
nies der Menschheit und dem ersten Keim im System irgendeines
Wurms, zwischen mir und der kleinen weißen, feinen Struktur und
Schönheit einer Schneeflocke, dem Strahl der Frühlingssonne, dem
Wachsen des Grases, […] oder der Psyche irgendeines Pjotr oder
Iwan, der am anderen Ende der Welt lebt?«

Frank deutete in seinem Kommentar das Selbstgefühl der jun-
gen Frau, das in ihr den inneren Sinn und die Harmonie des Welt-
Seins aufleuchten ließ, als »religiöses Bewußtsein« und nannte es
»Weltliebe« und »pantheistische Liebe«. Hier steht ein Mensch vor
uns, schrieb Frank, der, wie Schleiermacher es von Spinoza gesagt
hatte, wahrhaft »von Gott erfüllt ist«. »Er erfährt Gott, ohne ihn
beim Namen zu nennen. Und mit dieser Kraft verjagt und vernichtet
er ruhig und unaufgeregt jede Tragik«.36

Was Frank hier bewundernd »pantheistisches« Gefühl nannte,
hatte er selber in seiner Jugend intensiv erlebt.37 Unter dem Eindruck
existentieller Bedrohung durch die nationalsozialistischen Macht-
haber in Deutschland hatte er rückblickend auf seine eigene geistige

47

Religiosit�t und »pantheistische Liebe«

36 Das Todesurteil an der jungen Frau wurde nicht vollstreckt; sie wurde zu Zwangs-
arbeit begnadigt, konnte fliehen und sich ins Ausland absetzen. Alexander Solschenizyn
schildert ihr Schicksal in seinem Buch Das Kalb und die Eiche im Kapitel Die Unsicht-
baren.
37 S. L. Frank: Predsmertnoe, in: S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie, St. Petersburg
1996, S. 53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entwicklung seine Erinnerungen festgehalten. Bereits im Gymna-
sium, schrieb er, habe er durch Kuno Fischer Spinoza kennengelernt
und dessen »Ethik« auch selbst gelesen. Lange Zeit sei es Spinoza
gewesen, der sein philosophisches Denken bestimmte. Was ihn be-
eindruckte, war der auf Gott gerichtete »amor intellectualis«, der
»kontemplative Pantheismus« und das »mystische Gefühl göttlicher
All-Einheit«. »Ich habe darin schon früh etwas gefühlt, das dem tief-
sten Wesen meiner Persönlichkeit entsprach«, berichtet Frank, und er
erwähnt, daß er schon als Kind beim Blick in den Himmel »dieses
pantheistische Gefühl« erlebte. Es fügte sich »zwanglos in das nor-
male religiöse Bewußtsein ein, indem es sich mit dem Gebet zum
persönlichen Gott verband«. »Diese Synthese gewann damals ohne
Nachdenken in mir Gestalt; sehr viel später wurde sie zur Grundlage
meines Lebensdaseins«.

Diese jugendliche »Synthese«, in der die Erfahrung »des gesam-
ten Seins als Einheit« mit dem Gebet zum »persönlichen Gott« ver-
eint ist, hat mit einem Pantheismus im philosophischen Sinn nichts
zu tun. Ebensowenig enthält Franks Stellungnahme zum Brief aus
dem Gefängnis eine Bejahung des Pantheismus. Daß Frank sich der
Problematik des philosophischen Pantheismus früh bewußt war,
zeigt sein Aufsatz zu Spinoza von 1912; auf ihn ist noch einzugehen.

8. Der Optimismus der Vernunft

Löst sich die Spannung von Vernunft und Glauben im »ganzheitli-
chen Wissen« auf? In einem Artikel mit dem Titel »Wissen und
Glaube« (1908) hatte Frank zu Berdjaews Unterscheidung von »gro-
ßer« und »kleiner« Vernunft Stellung genommen.38 Die »große«
Vernunft sei der christliche Glaube, hatte Berdjaew behauptet, ihm
gegenüber könne die Ratio nur als »kleine« Vernunft gelten. Frank
wies diese Abwertung der Ratio und die Möglichkeit einer »doppel-
ten Wahrheit« oder »zweifachen Vernunft« scharf zurück. Falls die
Ratio bzw. die Wissenschaft tatsächlich zum Unglauben führen soll-
te, müßten wir das anerkennen, entgegnete er. Aber die Lage sei so

48

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

38 S. L. Frank: Znanie i vera. In: Slovo, 1908, Nr. 579. Jetzt: Russkoje mirovozzrenie,
St. Petersburg 1996, S. 580f. – Auch später noch hat Berdjaew Franks Zorn provoziert,
weil er die wahre Philosophie nur als Kunst verstanden wissen wollte und sie der Ra-
tionalität entgegenstellte: S. L. Frank: Duša čeloveka. In: Real’nost i čelovek. Moskau
1997, S. 12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tragisch ja gar nicht! Man könne sehr wohl »ein Wissen finden, das
den Glauben nicht vernichtet, und einen Glauben, der dem Wissen
nicht widerspricht«! Die Versöhnung des Wissens mit dem Glauben
wäre erreicht, wenn das Wissen »Horizonte für neue Hoffnungen
eröffnet« und der Glaube »durch das Wissen bestärkt und bestätigt
wird«. Frank ist zuversichtlich, daß die geistige Entwicklung hierzu
gelangen wird. Berdjaews Auffassung sei dagegen noch eine der Ver-
nunft feindlich gesonnene »Romantik«. Diese Romantik aber ist
krank, »gesund ist das Klassische«, sagt Frank mit Goethe. Beispiel-
haft ist für Frank die »antike Harmonie des Geistes«, in welcher der
Kosmos nicht als ein sinnleeres physikalisches System aufgefaßt
wurde. Weder »die Lebensfremdheit des Positivismus« noch »die ner-
vöse Ekstatik der Romantik« ist das, was Frank befriedigt. Er sucht
die »gesunde Lebendigkeit [zdorovaja žiznedejatel’nost’], die auf
einem ruhig durchdachten, hellen Glauben beruht«. Dieser »Glaube«
ist freilich kein explizit religiöser, geschweige denn christlich-ortho-
doxer Offenbarungsglaube. Die von Frank hier anvisierte ratio fide
illustrata ist die Vernunft, die sich selbst auf das Absolute verwiesen
sieht und in ihm das Licht erkennt, das sie zur Wahrheitserkenntnis
befähigt. Ihre »gesunde Lebendigkeit« gründet in der Überzeugung,
daß sie, wo sie sich sittlich gefordert erfährt, in sich das Absolute zu
berühren und so praktisch zu wissen vermag.

9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F.
Schleiermacher

Bei Fichte hatte Frank lernen können, daß das nicht objektivierbare
Absolute doch »erlebt« werden kann, weil es selber »Leben« ist, an
dem der Mensch als Person schon immer wesentlich teilhat. Fichte
hatte das »Erleben« des Absoluten ein »Sehen« oder »Anschauen«
genannt. Das war eine Weise der Erfahrung, die sich radikal von
sinnlicher Erfahrung unterschied. Frank wußte aber auch, wie viel-
deutig der Lebensbegriff ist. Die zeitgenössischen Philosophen Dil-
they, Nietzsche, Bergson sprachen in einer Weise vom »Leben«, in
der dieser Begriff nicht mehr geeignet war, Synonym des göttlich
Absoluten zu sein. Frank sah es als seine Aufgabe an, die Begriffe
»erleben« und »erfahren« weiter zu klären. Dazu bot sich die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Religionsphilosophie von William
James und mit der Erkenntnistheorie des Pragmatismus an. Die An-

49

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regung dafür, sich mit James und dem Pragmatismus auseinander-
zusetzen, wird von Simmel stammen. Dieser hatte schon 1895 »das
Verhältnis von Wahrheit und Nützlichkeit in grundsätzlich dersel-
ben Weise« beschrieben, »wie der Pragmatismus«.39 1908 war James’
Pragmatism auf deutsch erschienen; auch auf dem III. Internationa-
len Kongreß für Philosophie in Heidelberg im September 1908 stand
der Pragmatismus auf der Tagesordnung. Frank veröffentlichte 1910
zwei Abhandlungen zu diesen Themen, die bereits die Grundlage
seiner eigenen Religionsphilosophie erkennen lassen.40

James hatte mit seinem Buch The Varieties of Religious Experi-
ence (1902) den Erfahrungsbegriff ins Zentrum der religionsphiloso-
phischen Diskussion gestellt. Frank begrüßte James’ Werk, das gera-
de ins Russische übersetzt war, als »epochemachend« und verglich es
in dieser Hinsicht mit Ch. Darwins Entstehung der Arten. James ha-
be auf ein Bedürfnis der Zeit reagiert; sein Werk sei ein befreiendes
Werk, unabhängig davon, welche wissenschaftliche Bedeutung man
ihm im einzelnen zuerkenne.

Der »radikale Empirismus«, den James in diesem Zusammen-
hang entwickelt hatte, fand Franks besonderes Interesse. Die Gewiß-
heit, daß das unmittelbar Erfahrene auch real sei, werde nicht erst
durch einen besonderen Urteilsakt gewonnen, der zum Phänomen
hinzutrete. Vielmehr, so zeige James, sei die Realität des Erfahrenen
durch die Erfahrung selbst bezeugt. Der »radikale Empirismus« ver-
zichte deshalb zu Recht darauf, das in der religiösen Erfahrung Ge-
gebene, theoretisch begründen zu wollen, weil er erkenne, daß die
Erfahrung eine eigene Evidenz besitzt und als solche keines Beweises
von etwas anderem her bedarf.41

Die Anerkennung, die Frank dem James’schen Werk zollte,
schloß kritische Vorbehalte gegenüber der Erklärung des religiösen

50

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

39 Willfried Geßner: Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philosophie der Kultur. Wei-
lerswist (Velbrück) 2003, S. 61.
40 S. L. Frank: Filosofija religii V. Džemsa. In: Russkaja Mysl’, 1910, Nr. 2, 155–164.
S. L. Frank: Pragmatizm kak filosofskoe učenie. Ebd., 1910, Nr. 5, 90–120.
41 James schreibt: »Es ist, als gäbe es im menschlichen Bewußtsein ein Empfinden von
Realität, ein Gefühl von objektiver Gegenwart, von ›da ist etwas‹ – eine Wahrnehmung,
die tiefer und allgemeiner reicht als irgendeiner der besonderen ›Sinne‹, deren die gän-
gige Psychologie das ursprüngliche Entdecken realer Existenz zuspricht«. Dieses »Rea-
litätsgefühl« ähnelt »mehr einer Sinneswahrnehmung als einer Verstandesleistung im
eigentlichen Sinne«. W. James: Die Vielfalt religiöser Erfahrung, Frankfurt 1997, S. 89
und 96.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomens durch James nicht aus. Es waren vor allem drei Einwän-
de, die Frank geltend machte:

1. Sofern James den Wert des religiösen Glaubens davon be-
stimmt sein lasse, welchen Beitrag er zur »Befriedigung der mensch-
lichen Bedürfnisse« leiste, verkenne er die Eigenart des Glaubens. Die
Religion mit ihrem Nutzen für das Leben rechtfertigen wollen, »hie-
ße die Religion negieren und sie aus einem hohen befriedigenden
Besitz zu einem Dienstinstrument zu machen«. Für den religiösen
Menschen bestimmt die Religion den Rang der Lebensbedürfnisse,
nicht aber hängt der Wert der Religion von ihrer praktischen Lebens-
dienlichkeit ab.

2. Wenn James meine, in der religiösen Erfahrung gelange, was
zuvor im Unterbewußten gegeben sei, in das helle Bewußtsein, so
könne das eine gerechtfertigte Vermutung über den Ursprung der
Erfahrung sein, sage aber nichts über ihren Wahrheitsgehalt aus.

3. James sehe im Begriff der »objektiven und allgemein-ver-
bindlichen Wirklichkeit« nur eine »wissenschaftliche Abstraktion«
von instrumenteller Bedeutung. Kritisch fragt Frank daraufhin nach
dem Kriterium für die von James propagierte »allgemeingültige Be-
arbeitung der Vielfalt der religiösen Intuitionen«.

Anerkennend stellt Frank fest, daß James mit dem Begriff des
»radikalen Empirismus« dem philosophischen Denken eine frucht-
bare Aufgabe gestellt habe. Es bleibe aber noch die Frage zu beant-
worten, wie die erfahrene Wirklichkeit zur gewußten Wirklichkeit
wird und welcher Art dieses Wissen ist. Ist in ihm die Wirklichkeit
unmittelbar gegeben oder handelt es sich bei ihm um eine »Abstrak-
tion«? Die Antwort, die Frank hier gab, lautete: In der religiösen
Erfahrung zeigt sich die Realität des religiösen »Gegenstandes« in
ihrem Gegebensein. Diese Selbstevidenz des Gegebenen fordert die
»Anerkennung der Intuition als Basis des Erfahrungswissens«.

Franks ergänzender Aufsatz zur »Erkenntnislehre des Pragma-
tismus« ist eine kenntnisreiche und stringente Kritik an dessen
Wahrheits- und Wirklichkeitsauffassung (W. James, Ch. Dewey, Ch.
Peirce, F. C. S. Schiller).42 Mit der Auffassung, »daß der Gegenstand
der Erkenntnis außerhalb der Erkenntnis nicht existiert, daß er dem
menschlichen Denken nicht ›gegeben‹, sondern ›aufgegeben‹ und daß
die Erkenntnis keine Erklärung, sondern ein kreatives Schaffen der

51

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

42 Vgl. S. L. Frank: Pragmatizm kak gnoseologičeskoe učenie, 1910. In: Živoe znanie,
Berlin 1923. S. 119–166.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Realität sei«, vollende der Pragmatismus den von Kant ausgehenden
Subjektivismus »in streng psychologischem und naturalistischem
Sinn«, schreibt Frank.43

Zustimmung verdiene freilich die Absicht, »das abstrakte Wis-
sen und den Begriff der theoretischen Wahrheit auf etwas Tieferes
und Ursprünglicheres zurückzuführen, das man […] als Wissen-Le-
ben im Gegensatz zu Wissen-Theorie bezeichnen könnte«. Doch die
Weise, in der diese Intention durchgeführt wird, ist logisch inkon-
sistent. Indem sie, »den Sinn des Wissens« theoretisch zu erklären
beansprucht und damit »einigen Begriffen eine sich selbst genügende
innere Bedeutung und den aus ihnen gebildeten Urteilen selbstevi-
dente Wahrheiten zuschreibt«, widerspricht sie ihren eigenen extrem
nominalistischen Prämissen. Ebenso ist der psychologistische Natu-
ralismus, auf den der Pragmatismus notwendig hinausläuft, innerlich
widersprüchlich, weil er, wie jeder Naturalismus, den Fehler begeht,
»das Ursprüngliche aus dem Abgeleiteten zu erschließen«. Denn er
setzt die selbstevidente Wahrheit jener realen Bedingungen voraus,
von denen seiner Theorie zufolge, der Sinn und die Wahrheitskrite-
rien der Urteile, zumal jener über die psychologische Natur des Men-
schen und seiner Beziehungen zur Außenwelt, abhängen.44

Franks Kritik impliziert bereits das spätere Seinsverständnis, das
den Subjektivismus grundsätzlich hinter sich läßt und doch fern von
einer Vergegenständlichung des Seins ist. Seine eigene Lehre vom
»Gegenstand des Wissens«, an der er zu dieser Zeit zu arbeiten be-
gann, ist auch eine Stellungnahme zum Erkenntnis- und Wissens-
ideal des Pragmatismus.

Wichtiger noch als die Auseinandersetzung mit dem Pragmatis-
mus wurde für Franks eigene Religionsphilosophie das Werk Fried-
rich Daniel Schleiermachers. Das Ergebnis seiner Beschäftigung mit
ihm hat Frank in einer ausführlichen Abhandlung 1911 zusammen-
gefaßt. Schleiermachers »Reden über die Religion« hat er außerdem
ins Russische übersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben. Ich
referiere hier nur die Rezeption von Schleiermachs Begriff des »Ge-
fühls«, da er für das religionsphilosophische Werk Franks von beson-
derer Bedeutung sein wird.45

»In genialer Intuition« habe Schleiermacher mit diesem Begriff

52

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

43 Ebd., S. 150; S. 159f.
44 Ebd., S. 165.
45 S. L. Frank: Ličnost’ i mirovozzrenie Fr.Šlejermachera. In: Živoe znanie, Berlin 1923,
S. 99 und 97.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Weg gebahnt, das »emotionale Wissen« ernst zu nehmen, oder,
wie Franz Brentano es ausdrückte, die »emotionale Evidenz«. Freilich
könne dieser Begriff, der bei Schleiermacher das Medium des religiö-
sen Lebens bezeichnet, Mißverständnisse nahelegen; besonders gelte
das für das »Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit« (eine For-
mulierung, die Frank als »unglücklich« bezeichnet, die übrigens in
den Reden, wie er feststellt, nicht erwähnt wird). Schleiermachers
Schwanken zwischen dem Einfluß Kants und des frühen Fichte einer-
seits und dem Denken in den Kategorien des Objektiven bei Spinoza,
Schelling und Hegel andererseits spiegele sich gerade bei der Ver-
wendung des Gefühlsbegriffs.

Doch Schleiermacher wolle mit dem Begriff des »Gefühls«, so
interpretierte ihn Frank, die Religion nicht einer subjektiven Sphäre
zuordnen. Was er mit »Gefühl« bezeichnet, reiche vielmehr über den
Gegensatz des Subjektiven und Objektiven hinaus. Richtig verstan-
den meine »Gefühl« bei Schleiermacher keinen besonderen Bereich
des Psychischen, sondern »die tiefste Wurzel des ganzen Bewußt-
seins überhaupt«. Schleiermacher wolle mit dem »Gefühl« die »Wur-
zel« des Wissens, die der Unterscheidung des theoretischen Erken-
nens und des praktischen Tuns noch vorausliegt, anzeigen. Der Sinn
dieses Begriffs liege darin, diese Sphäre als Leben zu bestimmen, als
Bewußtsein, das nicht von der Fülle des Erlebens zu trennen ist und
das als solches über die auf sich beschränkten Bereiche von Theorie
und Praxis sich erhebt und ihre Einheit bildet. »Weder das Wissen
noch das Handeln können an sich das Ganze des Lebens ausmachen;
sie setzen einander und folglich auch ihre ursprüngliche Einheit vor-
aus, d. h. ihre Verbindung mit dem inneren Leben, die im Gefühl
gegeben ist«. »In diesem Prinzip ist das äußere Bild des Gegenstandes
noch mit dem inneren Leben des Subjekts zusammengeschlossen.
Hier ist jeder Akt des Lebens in seiner allgemeinsten und ursprüng-
lichsten Form eine Einheit des ›Seins für sich‹ und des ›Seins im gan-
zen‹, von Selbstbewußtsein und Wahrnehmung«. Erst in der Refle-
xion wird »die äußere Vorstellung vom inneren Leben des Gefühls«
unterschieden.

Eine interessante Parallele zu dieser Schlußfolgerung Franks
finden wir bei Wilhelm Dilthey, der in seiner Breslauer Ausarbei-
tung, von Schleiermacher angeregt, die Einheit, von der Frank
spricht, mit dem »Satz der Phänomenalität« ausgesagt hatte: Was
als »Tatsache des Bewußtseins« gegeben ist, kann nicht weiter auf-
gelöst, sondern nur als »letzter Befund« aufgezeigt werden. Es ist nur

53

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem »Innewerden« zugänglich, das im Erleben geschieht und je-
dem »Vorstellen« vorausliegt, schreibt Dilthey.46

Frank brachte diese vor der Unterscheidung von Denken und
Gegenstand liegende Einheit, Schleiermacher interpretierend, so
zum Ausdruck: »In der Religion interessiert nicht das vom erkennen-
den und fühlenden Subjekt abstrahierte Objekt, sondern die unauf-
lösliche Verbindung des einen und anderen im Erleben«. Folglich ist
die religiöse Wahrheit »nicht so sehr ein Wissen vom Objekt, als
vielmehr eine Identität mit ihm, das Erleben einer ganzheitlich sub-
jektiv-objektiven Wahrheit«. Anders als die wissenschaftliche Wahr-
heit, die eine intellektuelle Reproduktion des Objekts ist, ist die reli-
giöse Wahrheit »Leben im Objekt, lebendiges Zusammenfließen mit
ihm«.47

Nicht nur Schleiermachers Einsicht, daß es eine vom Denken
allein nicht zu erreichende Wahrheit gebe, sollte Frank zu weiteren
erkenntnistheoretischen Überlegungen anregen, auch Begriffe wie
»Universum« und »Unendliches«, die in Schleiermachers Phänome-
nologie der religiösen Erfahrung eine Rolle spielen, werden in Franks
entfalteter Ontologie der All-Einheit ihre volle Bedeutung gewin-
nen.48 Zweifellos hat die Beschäftigung mit dem Pragmatismus und
mit Schleiermacher Frank veranlaßt, dem Begriff der Erfahrung be-
sondere Aufmerksamkeit zu schenken.

10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

Im selben Jahr, in dem Frank seinen Essay über Goethes Erkenntnis-
lehre veröffentlichte (1910), erschien in der Zeitschrift »Logos« auch
sein Aufsatz »Natur und Kultur«.49 Er war im wesentlichen eine
Stellungnahme zur Diskussion, die im Anschluß an Heinrich Rik-
kerts Buch »Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft« (1. Auflage
1899) geführt wurde. Franks Überlegungen bringen eindrucksvoll
seinen »Ideal-Realismus« zum Ausdruck, in dem »Geist« und
»Welt« unvermischt eine Einheit bilden. Wie sehr Goethe hierzu bei-

54

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

46 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922ff., Bd. XIX, S. 66.
47 S. L. Frank: Ličnost’ i mirovozzrenie Fr.Šlejermachera. In: Živoe znanie, S. 104.
48 Vgl. Friedrich Daniel Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten
unter ihren Verächtern. Berlin 1799, S. 56, vgl. auch 128f. »Religion ist Sinn und Ge-
schmack fürs Unendliche« S. 53.
49 S. L. Frank: Priroda i kul’tura, In: Logos, 1910, S. 50–89.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


getragen hatte, macht er mit einem Zitat in deutscher Sprache aus
einem Brief Goethes sichtbar, in dem dieser sich kritisch über Jacobi
geäußert hatte: »Wem es nicht zu Kopfe will, daß Geist und Materie,
Seele und Körper, Gedanken und Ausdehnung […] die notwendigen
Doppelingredienzen des Universums waren, sind und sein werden,
die beide gleiche Rechte für sich fordern und deswegen beide zusam-
men wohl als Stellvertreter Gottes angesehen werden können; wer
zu dieser Vorstellung sich nicht erheben kann, der hätte das Denken
längst aufgeben … sollen«.50 »Die Tiefe und der Reichtum von Goe-
thes Weltanschauung ist bisher noch nicht ausgeschöpft«, bemerkt
Frank dazu.

Bemerkenswert ist aber auch, daß Frank bereits zu diesem frü-
hen Zeitpunkt die Ich-Du-Beziehung (wenngleich noch nicht in der
klaren Form wie in Das Unergründliche) als den Schlüssel zur Seins-
erkenntnis begreift. Hier wird der fortwirkende Einfluß des Persona-
lismus von Wilhelm Stern erkennbar. Ein Denken, das nicht zur
Kenntnis nimmt, daß die personalen Kategorien der Kultur – Geist,
Freiheit und Zielstrebigkeit – in der objektiven Welt selber enthalten
sind, führt in letzter Konsequenz zum Naturalismus. Aber auch der
erkenntnistheoretische Idealismus, stellte Frank kritisch fest, ist au-
ßerstande, außerhalb des erkennenden Ich »wahre Geistigkeit« zuzu-
lassen, wie sie uns doch im anderen Menschen zweifellos begegnet.
Er ist genötigt, den anderen als bloßes Nicht-Ich und somit inadäquat
zu begreifen.51 Der Neukantianismus ist nicht in der Lage, die schrof-
fe Gegenüberstellung von Geist und Natur zu überwinden, in der die
Realität kulturlos und die Kultur ohne Realität ist.52 Die kritische
Distanz, die Frank zum Neukantianismus gewonnen hat, läßt ihn
jedoch nicht übersehen, daß schon im Schelling-Hegelschen und im
Kant-Fichteschen Idealismus Anregungen enthalten sind, »die Dua-
lität von Natur und Kultur zu überwinden«. In diesem frühen Auf-
satz wird wieder das zugleich intellektuelle und moralische Anliegen
deutlich, das Franks gesamtes Arbeiten begleitete: den wahren Kern,
der selbst in extremen Positionen enthalten ist, aufdecken und be-
wahren und so durch Versöhnen der Gegensätze zum Fortschritt der
Erkenntnis beitragen.

55

Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

50 Ebd., S. 88. Aus dem Brief Goethes an Karl Ludwig von Knebel, 8. April 1812.
51 Ebd., S. 79.
52 Ebd., S. 81: »die Kulturlosigkeit aller Realität und die Nicht-Realität aller Kultur«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Spinoza und die Zur�ckweisung des Monismus und
Pantheismus

Noch deutlicher als im Aufsatz »Natur und Kultur« wird Franks in-
zwischen erreichte eigene philosophische Position in seiner Abhand-
lung Spinozas Lehre über die Attribute, die 1912 in der Zeitschrift
Voprosy filosofii erschien. Franks Interesse richtet sich auf die Frage,
wie Spinoza das Eine versteht. Wieder ist es die erkenntnismetaphy-
sische Frage nach den Bedingungen der Erkenntnis, von der Frank
ausgeht. Offensichtlich, so meint er, sucht Spinoza nach einem Wis-
sen, das nicht von seinen Objekten getrennt ist, sondern sie gleich-
sam umgreift und das Subjekt in das Sein selbst eintauchen läßt. Ver-
glichen mit einer so gewonnenen vollen Erkenntnis wäre ein Wissen,
das sich allein auf Urteile und abstrakte Begriffe stützt, ein bloßer
Glaube, weil es nur von außen auf die Dinge hinweist, sie aber nicht
selber enthält. »Das Ideal des Erkennens besteht im Erleben der kon-
kreten Fülle der Realität und nicht im Fixieren ihrer abstrakten Ein-
zelzüge«, forderte Frank im Sinne des Prinzips des »lebendigen Wis-
sens«. Daß auch Spinoza dieses Ideal anerkannte und verfolgte, gehe
eindeutig aus seinem Kurzen Traktat (»Kurzer Traktat von Gott, dem
Menschen und seinem Glück«) hervor. Doch habe er hier nur ein
Programm vorgelegt, ohne es auszuführen. Das geschehe erst in sei-
ner Ethik, – wenngleich in einer dem eigenen Anliegen inadäquaten
Form.53 Spinozas Intention sei zwar darauf gerichtet, stellt Frank mit
Verweis auf Trendelenburg fest, die Einseitigkeit sowohl des Natura-
lismus als auch des Idealismus zu überwinden und das »ursprüng-
liche mystische Empfinden für ›die Einheit des Geistes mit der ge-
samten Natur‹« zum Ausdruck zu bringen, doch die Verwirklichung
dieses Projekts scheiterte, weil Spinoza unter dem Einfluß des carte-
sischen Rationalismus und des naturalistischen Pantheismus Giorda-
no Brunos eine Terminologie und eine Systemstruktur zur Darstel-
lung seiner Gedanken wählte, die ihnen nicht angemessen waren.54

Die Formel Deus sive natura gibt nur sehr unvollkommen die Phi-
losophie des reifen Spinoza wieder, hält Frank als Ergebnis seines
Spinozastudiums fest. Spinozas Monismus wolle »die Einheit des
Realen mit dem Idealen« in erkenntnistheoretischer Hinsicht lehren

56

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

53 S. L. Frank: Učenie Spinozy ob atributach. In: Voprosy filisofii i psichologii, 1912,
Nr. 114, S. 551.
54 Ebd., S. 555.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dürfe deshalb nicht mit einem »psychophysischen« Monismus
verwechselt werden.

Besonders zu beachten sind hier Franks Bemerkungen zu Spino-
zas Verständnis Gottes als der »unendlichen Einheit des Idealen und
Realen«. Dieses Verständnis laufe auf eine »Überwindung der logi-
schen Abgrenzung von ›Bewußtsein‹ und ›Sein‹ und ihre unmittel-
bare Schau als identischen Urgrund« hinaus und nähere sich einem
mystischen Gottesverständnis. Spinoza denkt seinen erkenntnistheo-
retischen Monismus mit dem Begriff »Substanz« als erweitertem
Seinsbegriff. Er hat damit gezeigt, daß ein erkenntnistheoretischer
Monismus nicht nur als Idealismus denkbar ist, wie im Gefolge Kants
angenommen wird, sondern auch als Realismus, der keineswegs na-
turalistisch konzipiert sein müsse.55

Hatte Frank bereits in diesem Aufsatz die Schwachstellen von
Spinozas Monismus argumentativ aufgedeckt, so war die Stellung-
nahme zum Pantheismus Spinozas anläßlich des 300jährigen Ge-
burtstags des Philosophen 1933 noch entschiedener. Nur darauf soll
hier hingewiesen werden. Spinozas Philosophie könne man, erklärte
Frank, »methodisch und inhaltlich als Mystik anschauender Erkennt-
nis« charakterisieren. Doch die Ausführung dieses Entwurfs durch
Spinoza sei von »grandioser Einseitigkeit«: Was gut und böse bedeu-
tet, wird nicht erkannt; geleugnet wird jegliche »Ursprünglichkeit«;
ebensowenig wird die Freiheit des Willens und die individuelle Un-
sterblichkeit anerkannt. Geleugnet wird auch die Personalität Gottes,
die man freilich nicht grob naturalistisch verstehen dürfe, wie Frank
anmerkt.56 Wieder nennt Frank den rationalistischen Ansatz als
Grund dafür, daß es Spinoza nicht gelinge, das Relative und Partiku-
läre mit dem Absoluten in Einklang zu bringen. Spinozas Gott »ver-
schlingt erbarmungslos alles Übrige«. Dagegen betont Frank: »Das
Absolute wird wahrhaft Absolutes nur als Einheit des Absoluten
und des Relativen. Bei Spinoza ist alles in Gott; Gott aber ist nicht
in diesem«. Wo die Göttlichkeit der Welt behauptet wird, führt das
paradoxerweise zur Leugnung ihrer eigenen Realität. Das bestimme
auch Spinozas Ethik: Wert hat nur die reine Anschauung des Abso-
luten, die von aller lebendigen Vielfalt und schöpferischen Weltent-
wicklung losgelöst ist. »Gerade der Pantheismus Spinozas kann die

57

Spinoza und die Zur�ckweisung des Monismus und Pantheismus

55 Ebd., S. 559–560.
56 S. L. Frank: Osnovaja ideja filosofii Spinozy (Die Grundidee der Philosophie Spino-
zas). In: Put’, Febr. 1933, Nr. 37, S. 64–65. Hervorh. von mir, P. E.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahre All-Einheit nicht erreichen«. Infolge seines Rationalismus
mußte Spinoza auch die »wahre Inkarnation« und der »gottmensch-
liche Gott« fremd bleiben.57 Spinoza, so lautete Franks abschließen-
des Urteil, blieb dem »naturalistischen Pantheismus« eines Giordano
Bruno verhaftet, obwohl seine Lehre von der einen Substanz eine
Einsicht offenbart, die über diesen Naturalismus hinausreicht.

Frank hatte erkannt, daß eine rationalistische Erkenntnisauffas-
sung eine letztlich dualistische oder, wie bei Spinoza, eine moni-
stisch-pantheistische Deutung der Beziehung Gottes zur Welt zur
Folge hat und den Begriff des Gottmenschentums zerstört. Im An-
schluß an seine Auseinandersetzung mit Spinoza lernte er das Werk
des Nikolaus von Kues kennen. Seine Arbeit über den Gegenstand
des Wissens, die er 1915 veröffentlichte, beweist bereits den nach-
haltigen Einfluß dieses Theologen und Philosophen. Bei ihm wird
Frank den tragfähigen Grund finden, auf dem er sein eigenes philoso-
phisches System errichten konnte: Die Idee der Koinzidenz, welche
den Gegensatz des Unendlichen zum Endlichen in metalogischem
»belehrtem Nichtwissen« zu übersteigen erlaubt. Auf diesem Grund
konnte Frank das »Ganze« als alles umfassende und durchdringende
unvermischte lebendige Einheit des Idealen und Realen verstehen.
Damit fand auch der »religiöse Humanismus« die gesuchte philoso-
phische Begründung.

12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

Nach der Auseinandersetzung mit dem Naturalismus im spinozisti-
schen Monismus und mit der naturalistischen Erkenntnislehre des
Pragmatismus wandte Frank sich in der für ihn überaus fruchtbaren
Zeit vor dem Ersten Weltkrieg auch der naturalistischen Ethik zu.
Der Aufsatz Das sittliche Ideal und die Wirklichkeit (1913) ist von
herausragender Bedeutung, weil in ihm durch die Begründung des
Seinsbegriffs der wesentliche Schritt über Kant und den Subjektivis-
mus hinaus vollzogen wird. Er war seine Antrittsvorlesung, die er im
Jahr zuvor als »Privatdozent« an der Petersburger Universität gehal-
ten hatte.58

58

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

57 Ebd., S. 66.
58 S. L. Frank: Nepročitannoe … Stat’i, pis’ma, vospominananija. Moskau 2001. Predis-
lovie, S. 6.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das sittliche Ideal (Sittengesetz) kann empirisch weder bewiesen
noch widerlegt werden, erklärt Frank anknüpfend an Kant. Es grün-
det in einer »ursprünglichen Evidenz, die man nur haben oder nicht
haben, deren Überzeugungskraft aber weder positiv noch negativ von
irgendwelchen Überlegungen abhängen kann«. Folgt daraus, daß
Sollen und Sein einander absolut entgegengesetzt sind? Windelband
und Rickert, aber auch Lotze, waren dieser Auffassung. Dagegen hat-
te Kant »in der Anerkennung des Dualismus von Sein und Sollen
nicht das Ende, sondern erst den Anfang des ethischen Wissens [ge-
sehen]; er suchte mit seiner Lehre vom ›intelligiblen Charakter‹ und
den ›Postulaten der praktischen Vernunft‹ bestimmte positive Lösun-
gen hinsichtlich des Verhältnisses von Wirklichkeit und Ideal«. Die
Lösung aber, die er mit seiner praktischen Philosophie gab, ist, wie
Frank mit Verweis auf Windelband und Solowjow einwandte, nicht
ohne Widersprüche. Frank will deshalb, ohne sich an der direkten
Auseinandersetzung mit Kant zu beteiligen, »versuchen, diese Frage
selbständig zu entwickeln«.59

Mit Kant ist zu sagen: Wo der menschliche Wille sich des Sit-
tengesetzes bewußt wird und das Gesollte sich zu eigen macht, ge-
winnt er eine neue Qualität: Er wird zum sittlichen Willen. In einem
unteilbaren Akt ist er dann sowohl Untertan des sittlichen Ideals als
auch zugleich sein Gesetzgeber. Hier gibt es also, folgert Frank, »kei-
ne äußere Wechselbeziehung zwischen zwei selbständigen Momen-
ten, […] sondern die einzige, einheitliche Realität des idealen oder
sittlichen Willens«.60 Anders als der von einem Ideal bestimmte em-
pirische Wille ist der sittliche Wille »die Realität des Ideals selbst, der
Punkt in dem Sollen und Sein in eins verschmolzen sind«. Dieser
ideal bestimmte Wille kann nur »als überempirischer und unbedingt
allgemeiner Wille« gedacht werden, »obwohl er konkret in der em-
pirischen Welt nur in Verbindung mit dem individuellen Willen
eines einzelnen Menschen auftritt«. Die realistische Auffassung,
daß das Universale immer im Einzelnen zu finden ist, sieht Frank
auch hier bestätigt. Hegels Wort, daß im sittlichen Willen »das Sol-
len ebensosehr Sein« ist, wird von Frank übernommen, aber in dem
Sinn verstanden, daß das sittliche Ideal, das »mit der idealen Realität

59

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

59 S. L. Frank: Nravstvennyj ideal i dejstvitel’nost’ in: Russkaja mysl’ 1913. Živoe zna-
nie, Berlin 1923. S. 169–197. S. 176 und 179.
60 Ebd., S. 182.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines universalen Willens gleichgesetzt« ist, nicht zum »Volksgeist«
oder »objektiven Geist« wird, wie Hegel meinte.

Frank geht es um die »Autonomie« des sittlichen Bewußtseins
(in der Kant den »Grund der Würde der menschlichen und jeder ver-
nünftigen Natur« gesehen hatte). Um von Autonomie reden zu kön-
nen, muß die empirische Person den unbedingten Willen, dem sie
sich unterordnet, »in sich selbst vorfinden«. Dieser Wille aber ist
nicht mit ihr identisch; er ist universal, »umfaßt sie und geht unend-
lich über sie hinaus«; er läßt damit jede Unterscheidung zwischen
den Individuen hinter sich. Frank hat hier einen äußerst wichtigen
Schritt zur Erkenntnis des übersinnlichen Seins vollzogen. Im sittlich
bestimmten Willen erkennt er eine Realität, die »überempirischen
Charakter besitzt, eine reine Idee ist«.61 Der sittlich bestimmte Wille
»steht an der Schwelle zweier Welten, der idealen und der empirisch-
realen, und verbindet beide miteinander«. Der sittliche Wille, der
darauf gerichtet ist, das Ideale im Empirischen zu verwirklichen, ist
selber »etwas ganz Reales«, freilich völlig anders als die empirische
Realität.

Ist hier tatsächlich das Ideale mit dem Empirisch-Realen eins
geworden, dann folgt unabweisbar, daß die geschlossene Naturkausa-
lität »ganz real durch das Eindringen eines nicht empirischen, idealen
Faktors verletzt wird. Das sittliche Ideal ist in all seiner Idealität eine
ganz reale Kraft im irdischen, empirischen Leben«.62 Die Befürch-
tung, mit der Annahme eines in die Determinationskette der Natur
einwirkenden Ideals würde das Prinzip der Willkür eingeführt, ist
grundlos. Denn die natürliche Gesetzmäßigkeit wird nicht durch eine
andere empirischen Erscheinung durchbrochen, sondern durch die
»Realität des sittlichen Willens«.

Seit Kant gilt es als unumstößliche Wahrheit, daß der »Sternen-
himmel über mir« und damit alles, was zur körperlichen Welt gehört,
»in keiner Weise durch das ihm entgegengesetzte ›moralische Gesetz
in mir‹ bestimmt ist«. Frank vertritt dagegen einen »realen Zusam-
menhang« zwischen beiden Bereichen und findet ihn im »unmittel-
baren Bewußtsein unserer Motivation durch den sittlichen Willen«.
Da der überempirische sittliche Wille seiner Natur nach universal ist,

60

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

61 Ebd., S. 185.
62 Ebd., S. 188. – Kant nennt die »Achtung fürs Gesetz« und dieses selbst eine »Triebfe-
der« zum sittlichen Handeln. Insofern schreibt auch Kant dem apriorischen sittlichen
Ideal eine reale Kraft zu.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muß sein Vorhandensein prinzipiell bei allen Menschen anerkannt
werden, ja, darüber hinaus, da der Mensch Teil der Natur ist, auch
im ganzen organischen und sogar im kosmischen Leben, d. h. in allem
Sein. Selbstverständlich ist diese Anwesenheit des Idealen in der ge-
genständlichen Natur immer beschränkt, verglichen mit der Fülle,
mit der es als solches im Menschen bewußt wird.63

Das Ethos der Weltgestaltung hat damit eine neue Grundlage
gewonnen. Die Forderung, die irdischen Verhältnisse, die gegen-
ständlichen Beziehungen eingeschlossen, im Namen der Gerechtig-
keit zu verändern, richtet sich nicht an eine der Sittlichkeit »fremde
Seinssphäre, sondern [verlangt] nur eine Vertiefung und Bereiche-
rung jener idealen Kräfte, die auch schon vor dieser Forderung in
der Wirklichkeit enthalten sind«. Sittlich motivierte Weltgestaltung
ist darum in ihrem Wesen ein Erwecken der idealen Kräfte in der
Welt selber. Wer so dem Sittengesetz gemäß handelt, bringt »das
lebendige Wirken des Seins selbst, gleichsam eine geistige Entele-
chie«, zum Ausdruck, welche die Gestalten des Lebens »von innen
formt und sich unterordnet«.64 Für den sittlichen Menschen ist die
Wirklichkeit deshalb »nicht nur Objekt trockener Kalkulation«; ihn
muß ein Gefühl beseelen, »welches das Ideal nicht nur als abstrakte
Forderung empfindet, sondern auch als mächtige reale Kraft des per-
sonalen und des kollektiven Seins«.65

Frank leitet aus diesem Befund schließlich noch eine bemerkens-
werte Einschätzung des Gewissensurteils ab. Weil jede sittliche Über-
zeugung immer mit bedingten Elementen durchsetzt ist und nicht
absolut sein kann, ist jeder Mensch gerade kraft seines Gewissens
verpflichtet, sein sittliches Urteil, so sehr er auch von dessen Recht-
mäßigkeit überzeugt sein mag, »mit dem ganzen System des sitt-
lichen Seins in Einklang zu bringen und in der eigenen sittlichen
Person nur eine der Erscheinungsformen des allgemeinen sittlichen
Geistes zu sehen«.66

Der philosophisch bedeutsame Schritt ist getan: Im Sein selbst
liegt der Ursprung »lebendiger sittlicher Macht«, aus der auch das je
eigene sittliche Streben sich speist. Die Einsicht, daß der ideale Wert
des Guten eine reale Kraft ist, bestimmt Franks Denken bis an das
Lebensende.

61

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

63 Vgl. ebd., S. 191.
64 Ebd., S. 192.
65 Ebd., S. 196.
66 Ebd., S. 194–195.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die philosophischen Fragen der vorangehenden Jahre haben
eine gewisse Antwort erhalten. Was Frank bei früherer Gelegenheit
»Weltliebe« oder sogar »pantheistische Liebe« genannt hatte, ist
durch die Immanenz – nicht die Auflösung – des Unbedingten im
Bedingten philosophisch gerechtfertigt. Zugleich ist der Heiligkeit
des Personprinzips, um deren Begründung sein Denken seit Anfang
kreiste, mit dem Aufweis der sittlichen Autonomie ein festes Fun-
dament gegeben. Kants Ausgang vom Subjekt ist beibehalten, den-
noch ist der Subjektivismus durch den Schritt auf die Ontologie der
All-Einheit hin überwunden. Der platonische Gedanke der »Teilha-
be«, aber auch Motive der Moralauffassung Hegels und der Natur-
rechtslehre sind fruchtbar gemacht.

62

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die ontologische Grundlegung

Die Zeit vom Frühjahr 1913 bis zum Kriegsbeginn 1914 verbrachte
Frank in Deutschland (Marburg, München, Herrsching am Ammer-
see); hier arbeitete er an seinem Buch Der Gegenstand des Wissens,
das im Frühjahr 1915 in St. Petersburg erscheinen konnte. Es war die
Zeit, in der er mit der Ontologie der All-Einheit das Fundament für
sein eigenes philosophisches System legte. Daß in dieses System in
veränderter Form die Einsichten und Fragen eingegangen sind, die
ihm in der Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Philoso-
phie, insbesondere mit Kant, bewußt geworden waren, ist selbstver-
ständlich. Doch zum Fundament, auf dem er seine eigene Philosophie
errichtete, wurde das von Platon angestoßene Denken, zumal in der
Gestalt des christlichen Neuplatonismus. Im platonischen Denken
erkannte er den Grundstrom der philosophia perennis, so daß er jetzt
die »ganze Transzendentalphilosophie nur als Etappe in der Ge-
schichte des Platonismus« verstehen konnte (GdW 85). Die Bedeu-
tung, die er dem Neuplatonismus für seine Auseinandersetzung mit
der Gegenwartsphilosophie zuerkannte, beweisen die programmati-
schen Zitate, die er den Kapiteln seiner Erkenntnislehre als Motti
voranstellte. Vorbehaltlos hat Frank in Das Unergründliche die Be-
deutung des Nikolaus von Kues für sein Denken anerkannt, indem er
ihn hier als seinen »in gewissem Sinne einzigen Lehrer der Philoso-
phie« bezeichnete (zum Einfluß des Cusanischen Denkens auf Frank
s. u.).1 In methodischer Hinsicht nicht zu unterschätzen, zumal in
Hinblick auf die innere Wahrnehmung und Erfahrung, ist die von
E. Husserl in seinem gerade erschienenen Buch »Ideen zu einer rei-
nen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie« (1913)
ausgearbeitete Wesensschau. Frank errichtete unter Verwertung die-

63

1 S. L. Frank: Das Unergründliche. Ontologische Einführung in die Philosophie der Re-
ligion. (DU). In der deutschen Ausgabe, S. 24, fehlt der Satz »In gewissem Sinne ist er
für mich der einzige Lehrer der Philosophie«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Einflüsse sein philosophisches Gedankengebäude. Er hat es in den
folgenden Jahrzehnten ausgebaut, auch indem er neue Aspekte er-
schloß, doch wesentlich verändert hat er es nicht mehr. Die hier vor-
gelegte Rekonstruktion geht davon aus, daß seit der Stellungnahme
1909 zum Nihilismus der russischen Intelligenzia Franks philosophi-
sches Interesse auf die Begründung und Rechtfertigung eines religiö-
sen Humanismus gerichtet ist, der im Begriff des Gottmenschen-
tums programmatisch zusammengefaßt ist. Die verschienenen Teile
seines Gesamtwerkes sind durch die religionsphilosophische Kardi-
nalfrage nach der Immanenz des Göttlichen im Menschlichen zur
Einheit verbunden.

Franks Schriften werden im Folgenden nicht mehr in der Rei-
henfolge ihres Entstehens vorgestellt, vielmehr sollen seine wichtig-
sten Gedanken zur Metaphysik des menschlichen Seins thematisch
behandelt werden. Heranzuziehen sind in erster Linie Der Gegen-
stand des Wissens – Grundlagen und Grenzen der begrifflichen Er-
kenntnis (1915), mit dem er seiner Philosophie das epistemologische
und ontologische Fundament gegeben hat; weiter Das Unergründli-
che (1939), das den Untertitel Ontologische Einführung in die Phi-
losophie der Religion trägt, und Die Realität und der Mensch (1949/
1956) mit dem Untertitel Eine Metaphysik des menschlichen Seins.
Für die All-Einheit des Seins ist zusätzlich die Einführung in die phi-
losophische Psychologie mit dem Titel Die Seele des Menschen
(1917) heranzuziehen, für die sittliche Erfahrung und für den Begriff
der Kirche Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft (1929), für die
christliche Spiritualität und das Verständnis des Glaubens Mit uns ist
Gott (1941/1946), gleichfalls für die christliche Spiritualität, für die
Christologie, die Eschatologie und Ethik Das Licht in der Finsternis
(1949)2. Aufschlußreich für Franks philosophisch-theologisches
Denken insgesamt ist der Aufsatz Der ontologische Beweis für das
Sein Gottes (1930).3 Der Schwerpunkt meiner Untersuchung liegt
auf dem epistemologischen und ontologischen Aspekt der Frank-

64

Die ontologische Grundlegung

2 Der Titel der deutschen Veröffentlichung, in dem der bestimmte Artikel weggelassen
wurde, ist nicht adäquat: S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Freiburg (Alber) 2008.
Frank hat zum Titel und Thema seines Buches den Satz aus dem Prolog des Johannes-
evangeliums gemacht: »Das Licht [leuchtet] in der Finsternis …«; er hat ihm sogar den
griechischen Wortlaut [to fw@ ffn th skotffla …] als Motto vorangestellt.
3 Die Fundstellen der Zitate aus Franks Werken werden im Haupttext angegeben.
GdW = Der Gegenstand des Wissens. DU = Das Unergründliche. RM = Die Realität
und der Mensch. GGdG = Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft, LidF = Licht in

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Religionsphilosophie. Die Ausführungen zur Gesellschaftsleh-
re werden nur berührt; sie verdienen ebenso wie die subtilen psycho-
logischen Untersuchungen zur »Seele« eine eigene Monographie.

Die philosophische Begründung des Humanismus mußte, um
von den Zeitgenossen ernst genommen zu werden, sowohl gegen-
über einer verfehlten Metaphysik, die das Absolute objektiviert dem
Menschen gegenüberstellt, als auch gegenüber allen Spielarten des
Materialismus und Positivismus bestehen können. Wohlgemeinte
Postulate genügten hierzu ebensowenig wie die bloße Behauptung,
daß es eine Erfahrung des Absoluten gebe. Frank war bewußt, daß
zur Bewältigung der gestellten Aufgabe die Auseinandersetzung mit
Kants Erkenntniskritik unumgänglich war. Wenn, wie Kant gemeint
hatte, unserer Erkenntnis das Sein grundsätzlich verschlossen ist,
wäre der Skeptizismus in der Tat nur folgerichtig. Ohne im Sein zu
gründen, können Werte keine letztgültige Verbindlichkeit beanspru-
chen. Gegen die kritizistische Bestreitung war darum die Realgeltung
des Seinsbegriffs zu erweisen, zugleich aber war eine naiv realistische
Objektivierung des Seins zu vermeiden. Frank hat diesen Erweis in
Der Gegenstand des Wissens und, auf Einwände eingehend, im er-
sten Teil von Das Unergründliche durchgeführt. In nochmals anderer
Form ist das Wissen des Seins in Die Realität und der Mensch ent-
wickelt. In der für ihn grundlegenden Einsicht, daß das Sein – und
letztlich Gott – nur über das Selbstsein des Subjekts zu finden sind,
folgt Frank der kopernikanischen Wende Kants. In immer neuen An-
sätzen versucht er zu zeigen, daß der Mensch, indem er sich auf seine
eigene unergründliche Seinstiefe hin transzendiert, das absolute Sein
»berühren« kann. Mit Kant weiß Frank sich jedoch darin einig, daß
jeder Versuch, das absolute Sein aus der Vielheit des Weltseins
schlußfolgernd abzuleiten (selbst wenn diese das Übersinnliche und
Ideale einschlösse), der logischen Struktur dieser Vielheit verhaftet
bliebe. Als Ergebnis eines derartigen Versuchs würde Gott als jemand
gedacht, der den obersten Platz innerhalb des Alls einnimmt, das
einer Pyramide von Gegenständen und Wesen mit ihren Eigenschaf-
ten und Beziehungen gliche (vgl. RM 134).

65

Die ontologische Grundlegung

der Finsternis. – Nicht immer übernehme ich exakt die genaue Wortfolge der deutschen
Übersetzung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die »Anwesenheit« des Seins

Frank nimmt in seiner Erkenntnislehre die transzendentale Frage
nach der Bedingung der Möglichkeit unserer begrifflichen Erkennt-
nis auf. Aber anders als Kant zeigt er, daß die Möglichkeitsbedingung
jeder bestimmten Erkenntnis in der unbestimmten Anwesenheit des
Seins besteht. Der Aufweis dieser Anwesenheit hat den Charakter
einer »ersten Philosophie«, in der Erkenntnistheorie und Seinstheo-
rie nicht geschieden sind, sondern das Sein als Ermöglichungsgrund
der Erkenntnis und des Wissens gedacht wird. Die hierzu durch-
geführte logische Analyse der Kopula »ist« des Erkenntnisurteils
scheint auf den ersten Blick mit Religionsphilosophie nichts zu tun
zu haben; dennoch ist mit der Begründung des Seinsbegriffs auch der
Grund für das richtige Verständnis des Gottesbegriffs gelegt. Denn
würde das Sein als objektivierbarer Inhalt mißverstanden, ginge auch
das philosophische Begreifen Gottes in die Irre.

Erkennen heißt – so nimmt Frank gegen den (neu-)kantia-
nischen Idealismus realistisch an – zu entdecken, wodurch ein Objekt
inhaltlich bestimmt ist; dabei wird angenommen, daß diese Inhalte
unabhängig davon sind, ob sie erkannt werden oder nicht. Wie kann
dieses Wissen möglich sein? Denn es würde bedeuten, dass das er-
kennende Subjekt bereits vorgängig zu seiner aktuellen begrifflichen
Erkenntnis ein ursprüngliches Wissen des Gegenstandes besitzt. Wie
ist dieses Wissen zu denken? Selbstverständlich kann es kein aus-
drückliches Wissen des Gegenstandes als solchen sein, denn dieser
ist, wie vorausgesetzt, unbekannt und soll erst erkannt werden.

Damit ist die Aufgabe gestellt, die unbestimmte »Anwesenheit«
des Seins als die transzendentale Bedingung für die Möglichkeit jeg-
licher bestimmten Erkenntnis zu erweisen. Frank löst sie durch die
logische Analyse des begrifflichen Erkennens. Jedes Urteil beantwor-
tet eine ihm logisch vorausgehende Frage. Dem Urteil A ist B (Die
Rose ist rot) geht die Frage voraus: Was ist A? Welche Eigenschaft
hat A? Die Frage richtet sich auf einen unbekannten Inhalt, den A
hat. Diese Blickrichtung auf das Unbekannte ist die Möglichkeits-
bedingung jeder Erkenntnis. »Erkenntnis ist immer Bewegung des
Erkennens, ist die Anstrengung, die uns umgebende ›Dunkelheit‹ zu
erhellen«. Erkennen als Erhellen des unbekannten Dunkels hat dieses
zur Voraussetzung. Das Unbekannte ist als das »den Sinn des Fra-
gens bestimmende Prinzip« selbst absolut unbezweifelbar, fraglos
(DU 46f.).

66

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um zu verstehen, was mit dem in der Erkenntnis zu erhellenden
Unbekannten gemeint ist, ist der Gegenstand des Urteils genauer zu
untersuchen. Frank wendet sich hierfür der Kopula »ist« zu. Wird im
Urteil A ist B mit dem »ist« die Identität von A (die Rose) und B (rot)
behauptet? Das ist nicht möglich, sagt Frank, denn A ist logisch nur A
und keineswegs B. Das Urteil verbindet verschiedene Begriffe (wären
A und B identisch, gäbe es keine Erkenntnis). Wie aber ist es möglich,
dass der Gegenstand A dann B ist? Widersprüchlich und falsch wäre
es, würde man die gewonnene Erkenntnis in den Gegenstand vorver-
legen, also behaupten, daß B bereits in A enthalten war. Denn auch
hier gilt: A ist A und nur A; B ist nicht in A enthalten. Wäre der
Inhalt der Erkenntnis (der im Urteil A ist B ausgesagt wird) als sol-
cher bereits im Gegenstand A enthalten, könnte von einer Erkenntnis
im eigentlichen Sinne ebenfalls keine Rede sein. A, von dem gesagt
wird, daß es B »ist«, kann also weder das isolierte A sein, noch ein A,
das bereits mit B verbunden ist. Wie also ist das »ist« im Urteil A ist
B zu verstehen?

Dieses für die Logik der Erkenntnis zentrale Problem kann nur
befriedigend gelöst werden, wenn angenommen wird, daß der Ge-
genstand des Urteils, nämlich A, auf unbestimmte Weise mehr ist
als nur A. Dieser unbekannte »Überschuß« wird von Frank x ge-
nannt. Der Gegenstand A kann darum als Ax bezeichnet werden.
Dieses unbekannte x wird im erkennenden Urteil inhaltlich be-
stimmt, und zwar als B: Aus Ax wird A ist B. Das heißt: Damit er-
kannt werden kann, daß A den Inhalt B hat, muß der Gegenstand des
Urteils umfassender sein als sein begrifflicher Inhalt: Er muß Ax
sein, d. h. er muß mit etwas überhaupt verbunden sein. Im Urteil
wird dieses Etwas als B erkannt und bestimmt. Das Urteil lautet: A
ist mit B verbunden.

Es wäre also ganz verfehlt, das mit A verbundene unbekannte x
als einen Inhalt zu denken, vergleichbar B. Bei Ax handelt es sich
nicht um die Einheit zweier gesonderter inhaltlicher Elemente. Viel-
mehr besteht die Bedingung, welche die Erkenntnis ermöglicht, in
der Einheit des Bestimmten mit etwas Unbestimmtem und Unbe-
kanntem. Weil x kein bestimmter Inhalt oder Begriff ist, aus dem
der Inhalt A folgen könnte, hat es selbstverständlich auch nicht die
Funktion des logischen Subjekts im Urteil. Das Unbestimmte, das x,
könnte als transzendentales Subjekt bezeichnet werden. Es steht für
das Unbekannte überhaupt, das im Urteil in einem Ausschnitt als

67

Die »Anwesenheit« des Seins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inhaltlich bestimmt, als B, erkannt wird. Es richtig zu verstehen, ist
von größter Wichtigkeit (vgl. GdW 98–102).

Erkennen besteht also im Bestimmen und Ausgrenzen eines In-
halts aus einem unbestimmten unbekannten Etwas. Dieses Etwas
muß in jedem Urteil vorausgesetzt werden. Bei Frank heißt es: »Jeg-
liches Wissen ist auf das Unbekannte gerichtet, und dieses Unbe-
kannte oder Unbestimmte ist gerade das, ›wovon es spricht‹ im lo-
gisch exakten Sinn dieses Ausdrucks. Jedes Wissen bestimmt dieses
Unbestimmte, sagt darüber ›etwas‹, und in dieser aufgedeckten Be-
stimmtheit des Unbekannten besteht der Inhalt des Urteils – gleich-
gültig, ob diese Bestimmtheit einfach oder komplex ist, ob sie unmit-
telbar erkannt wird (wie in thetischen Urteilen) oder durch
Zwischenschritte (wie in synthetischen Urteilen)« (GdW 105).

Die Urform des Urteils lautet x ist A (oder B, C …), d. h.: im
Unbekannten wird ein Inhalt erkannt: A (oder B oder C …). Das
heißt aber weiter: Der erkannte Inhalt, der sich von dem Hintergrund
des Unerkannten abhebt, ist nicht von ihm abgetrennt. Das Unbe-
kannte ist nur zu einem Teil bestimmt worden, nämlich als A; das
ausgesonderte A grenzt damit an den ganzen logischen Rest von x
an – und bleibt so mit ihm verbunden. A ist immer Ax! Durch das x
gehört es zu einem umfassenderen Ganzen und kann deshalb fort-
gesetzt bestimmt werden. Das Erkannte bleibt behaftet mit dem Un-
bekannten. Es wird als etwas erkannt, das mit dem Hintergrund des
Unbekannten unlösbar verbunden ist.

Die Anwesenheit oder das Vorhandensein des nicht-erhellten
Unbestimmten ist absolut notwendig, um das Bestimmte denken zu
können. Frank hat den Nachweis, daß jenes x in jeder Erkenntnis
ungegenständlich miterkannt und mitgewußt ist, in mehrfacher Hin-
sicht durchgeführt. Weil dieses x selbst kein Inhalt ist, der von einem
anderen Denkinhalt klar abgegrenzt wäre, ist der Übergang des Be-
stimmten zum Unbestimmten notwendig fließend.

Frank verdeutlicht diesen Zusammenhang mit dem Hinweis auf
unser räumliches Gesichtsfeld. An seinem Rand bemerken wir einen
nicht präzise bestimmbaren Übergang des deutlich Erkannten in den
unbekannten, dunklen Hintergrund. Unmerklich verliert das Er-
kannte dort an Prägnanz und verschwimmt mit dem, was außerhalb
seiner liegt. Obgleich das, was jenseits des deutlich Erkannten liegt,
sich unserem Zugriff entzieht, zweifeln wir nicht im geringsten an
seiner Anwesenheit. Ebenso sind wir unbedingt gewiß, daß es hinter

68

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Gegenständen, die uns den Blick in die Ferne verstellen, doch
etwas gibt, obwohl wir seinen Inhalt nicht kennen.

Dieselbe Einsicht – daß etwas vorhanden ist, ohne daß es uns als
solches inhaltlich bestimmt gegeben wäre – gewinnen wir, wenn wir
die zeitliche Dauer bedenken. Wirklich gegeben ist uns nur der win-
zige Augenblick der unmittelbaren Gegenwart, und doch zweifeln
wir nicht im geringsten, daß diesem Augenblick etwas voranging
und etwas folgen wird, auch wenn wir es inhaltlich nicht kennen.
Nicht einmal den jetzigen Augenblick könnten wir als gegenwärtigen
verstehen, wenn wir nicht unbedingt gewiß wären, daß er von Ver-
gangenem und Künftigem umgeben ist. Das Vergangene haben wir
nur teilweise in der Erinnerung; das Künftige können wir bestenfalls
irgendwie voraussehen. Beides ist uns weitestgehend inhaltlich un-
bekannt – und doch in der ihm zukommenden Seinsweise ist es ver-
borgen vorhanden oder anwesend: als es war und es wird sein. Auch
in diesem Beispiel geht das Gegenwärtige, das inhaltlich deutlich ge-
geben ist, unmerklich in das Künftige über und wird zum Vergange-
nen. Auch hier gibt es keine präzise Grenze, die das inhaltlich Gege-
bene von dem, was verborgen anwesend ist, trennt.

Weil diese Überlegungen fundamental sind, um zu verstehen,
was Sein ist, soll auch auf den prinzipiell gleichen Sachverhalt hinge-
wiesen werden, der sich ganz allgemein aus der Logik ergibt. Jede
begriffliche Aussage begreift ihren Inhalt als diesen im Unterschied
zu etwas anderem. Indem wir etwas begrifflich fassen, d. h. unter-
scheiden, setzen wir als völlig evident voraus, daß dieses neben sich
etwas anderes hat: alles andere überhaupt. Dieses ist geradezu durch
die Beziehung des Unterschieds, durch den negativen Zusammen-
hang mit anderem konstituiert. Weil alles begrifflich Gegebene durch
Unterscheidung bestimmt ist, gehört auch das andere, letztlich alles
andere, als Bedingung der Unterscheidung, obwohl inhaltlich nicht
erkannt, zu dem, was evident gegeben ist.

Wenn man schließlich versucht, sich die »Gesamtheit« alles in-
haltlich Erkannten zu vergegenwärtigen, zeigt sich, daß dieses Ganze
selber nicht mehr wie ein Inhalt mit klar umrissener Grenze gedacht
werden kann; seine Abgrenzung vom Unbekannten verschwimmt
gleichsam im Nebel und geht unmerklich ins Unbekannte über. Das
Ganze ist niemals gegenständlich gegeben, und doch ist es bei der
Erkenntnis des jeweils unmittelbar Gegebenen immer mitgedacht –
und zwar als Unbestimmtes.

Es zeigt sich, daß unser Wissen von einem Gegenstand sich nicht

69

Die »Anwesenheit« des Seins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dem erschöpft, was im »immanenten Material« der Wahrneh-
mung (z. B. im Hier und im Jetzt) gegeben ist. Kein konkretes Ding
(z. B. eine rote Rose) ist als das, was wir mit seinem Begriff denken,
unmittelbar gegeben. Unmittelbar erkannt sind immer nur Aus-
schnitte, etwa die Vorderseite oder die Außenansicht des Dinges.
Auch die Kombination der nacheinander wahrgenommenen Teil-
ansichten ist nicht mit der Einheit des gedachten Dinges (etwa der
Rose) identisch. Um aus den Einzelwahrnehmungen diese Einheit
(rote Rose) zu bilden, ist das Eindringen in »Nichtgegebenes« uner-
läßlich (GdW 115). Selbst in den einfachsten Urteilen geht das Be-
hauptete über das »hier« und »jetzt« tatsächlich immanent Gegebene
hinaus. So schließt auch das Urteil »ich sehe etwas Rotes« etwas
Wahrnehmungstranszendentes ein. Denn die Behauptung der Röte
besagt ihrem Sinn nach, daß das Rote schon vor dem unmittelbar
gegebenen Augenblick rot war und im nächsten sein wird, und daß
es als Farbe mit allem anderen Roten identisch ist. Wenngleich im
genannten Urteil kein nichtgegebenes Material hinzugezogen wird,
enthält die Form des Wissens im Vergleich zum immanenten Mate-
rial doch etwas Neues (GdW 116).

Frank zieht aus diesen Überlegungen die keineswegs »mysti-
sche«, sondern die durchaus nüchterne Folgerung, daß in allem Ge-
gebenen etwas unbestimmt und deshalb unbekannt Grenzenloses
anwesend ist, denn als Gegebenes ist es durch Abgrenzung konstitu-
iert. Es ist immer Teil von etwas anderem, und dieses Andere – sei es
auch nur dunkel und undeutlich oder gar nicht »gegeben« – ist un-
endlich (DU 52–55).

Dieser Überlegung könnte entgegengehalten werden, daß das,
was hier unendlich genannt wird, doch aus Inhalten besteht, die uns
zwar aktuell nicht bekannt sind, grundsätzlich aber erkennbar sind.
Und als solche sind sie, weil bestimmbar, endlich. Frank macht gel-
tend, daß immer nur die Inhalte, auch die uns bisher unzugänglichen,
als endlich anzusehen sind. Das Unbekannte x dagegen ist als Unbe-
stimmtes unendlich; genauer, es fällt mit dem Unendlichen zusam-
men. Das bedeutet: Unentfaltet ist das Unendliche in unserem Be-
wußtsein anwesend (DU 56).

Damit ist die Frage nach der Einheit des Subjekts mit dem Ob-
jekt beantwortet, die jeder Erkenntnisbeziehung als Bedingung vor-
ausgeht. Es ist die Einheit des Erkennenden und seines Gegenstandes
im absoluten Sein, das alles Bestimmte und Einzelne durchdringt
und umgibt. Nur auf Grund dieser Ur-Einheit, die unvermittelt und

70

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unabdingbar bei uns und in uns ist, ist im Erkenntnisakt die Diffe-
renzierung von Bewußtsein und Gegenstand möglich. Wir haben
und wissen das Sein auf ungegenständliche Weise. Dieses Wissen ist
scharf von dem Wissen eines gegenständlichen Inhalts zu unterschei-
den. Es ist kein Wissen für sich, kein Wissen von etwas im Unter-
schied zu etwas anderem. Aber in unserem Bewußtsein ist es präsent,
wenn auch nicht begrifflich aussagbar (GdW 107).

2. Das Sein ist metalogische F�lle. Die Unangemessenheit
begrifflicher Sprache

Der Begriff des Seins ist weiter verständlich zu machen. Es wäre, wie
schon angedeutet, falsch, das Sein mit dem, was jenseits des (räum-
lich, zeitlich und logisch) Bestimmten anwesend ist, schlechthin
gleichzusetzen, sofern das die Annahme einschlösse, daß dieses un-
bestimmt Anwesende doch auch aus Inhalten besteht, die prinzipiell
erkennbar sind, selbst wenn sie aktuell noch nicht bekannt sind. Die-
se Inhalte sind zwar potentiell unerschöpflich und deshalb von
menschlicher Erkenntnis nicht einzuholen, aber sie sind nicht das
Sein. Das Sein ist mehr als der Inbegriff einer, wenngleich für uns
unerschöpflichen, aber doch prinzipiell clare et distincte bestimm-
baren Mannigfaltigkeit von Inhalten, die als Weltwirklichkeit ge-
dacht werden kann. Es geht um das Sein, das – weil eben nicht aus
Inhalten zusammengesetzt – dem rationalen Zugriff grundsätzlich
entzogen, d. h. wesentlich unbestimmbar und unergründlich ist (DU
70–72). Frank nennt es den wesensmäßig über die Inhalte hinausrei-
chenden »Überschuß«. Er ist das, »was Inhalte ›enthält‹ oder ›hat‹,
was ihr ›Träger‹ ist« (DU 72). Er hat, weil er selbst kein Inhalt ist,
keine bestimmbaren Eigenschaften. Jeder Versuch, ihn mit einem
Begriff zu denken und sich so zum Gegenstand zu machen, müßte
ihn verfehlen. Dieser »Überschuß« gehört zum Wesen des gegen-
ständlichen Seins. Frank hat diese Einsicht in der »allgemeinen The-
se« formuliert: »Jedes Ding und jedes Wesen in der Welt ist mehr
und anderes als alles, was wir von ihm wissen und wofür wir es
halten – und mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles, was wir
jemals von ihm erfahren können. Und was es eigentlich in all seiner
Fülle und Tiefe ist, das bleibt für uns unergründlich« (DU 68).

Wir können jenen »Überschuß« erleben, wenn wir intuitiv einen
Wesensverhalt erfassen, aber spüren, daß unsere abstrakten, begriff-

71

Das Sein ist metalogische F�lle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Aussagen nicht an das heranreichen, »was wir meinen und
worauf sich das Ausgesagte bezieht« (DU 81). Die Erfahrung kann
zeigen, daß zu dem, was wir von einem Ding begrifflich wissen, noch
etwas hinzukommt: Das eigentliche »Was« dieses Gegenstandes (die
Scholastiker und Nikolaus von Kues nannten es die »Washeit«,
»quidditas«). Frank versucht, es mit Worten wie »ursprüngliche in-
nere Einheit«, »Konkretheit«, »Dichte«, »Fülle«, »Lebendigkeit« ver-
ständlich zu machen. Die Fülle und Konkretheit eines intuitiv erfaß-
ten Wesensverhalts auszudrücken und so einen adäquaten Zugang
zur Wahrheit des Gegenstandes zu erschließen, kommt in besonderer
Weise der künstlerischen Darstellung zu. Zumal dem lyrischen Dich-
ter kann es gelingen, nicht nur von der Realität zu reden, »sondern sie
uns selber, in größerem oder geringerem Maße, erblicken zu lassen«
(GdW 360; DU 81)4.

Es zeigt sich also, daß wir zweierlei »Wissen« haben: Ein ab-
straktes Wissen, das in Urteilen und Begriffen ausgedrückt werden
kann, und ein »Wissen«, das durch eine »unmittelbare Intuition des
Gegenstandes in seiner metalogischen Ganzheit und Dichte« gewon-
nen wird. Dieses »Wissen«, das Frank als »ursprünglich« bezeichnet,
ist kein Wissen im üblichen Sinne des Wortes, weil es keinen be-
stimmten Inhalt hat. Zwischen beiden Weisen des Wissens besteht
deshalb auch keine logische Identität, sondern nur eine »metalogi-
sche Entsprechung« oder »Ähnlichkeit«. Das ursprüngliche Wissen
wird im sekundären, abstrakten Wissen »abgebildet« oder »aus-
gedrückt«. Was in unserer begrifflichen Sprache vom Gehalt der
gegenständlichen Wirklichkeit zum »Ausdruck« kommt, gleicht frei-
lich damit nur dem, was eine Landkarte von einer konkreten Land-
schaft vermittelt5: Es sind »nur einige erkaltete, partielle, nicht voll-
kommen miteinander verbundene Reste dieser lebendigen Realität«6

(GdW 360; DU 80). Anstelle des Begriffs »Sein« verwendet Frank
häufig den Begriff »Realität«, um mit ihm die Konkretheit und le-
bendige Fülle des Seins zu betonen.

Hier ist noch eine mögliche Fehldeutung des als »Überschuß«

72

Die ontologische Grundlegung

4 In M. Heideggers Schrift »Der Ursprung des Kunstwerks« macht das philosophische
Wort das Wesen des in einem Gemälde van Goghs dargestellten Paar Schuhe sichtbar.
5 In GdW (S. 360, Fußnote) merkt Frank an, daß er diesen Vergleich Dewey entlehnt
habe, und er verweist auf seinen Aufsatz Pragmatizm kak gnoseologičeskoe učenie, In:
Novye idei v filosofii, No. 7, 1913.
6 Vgl. E. Cassirer: Es gibt keine Abbildung, sondern symbolische Vermittlung des Ge-
genstandes in der Erkenntnis, vgl. Ph.d.s.Formen III, S. 3 ff. (Einleitung).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und »Träger« charakterisierten Seins auszuschließen. Der Gebrauch
dieser Wörter könnte dazu verleiten, das Sein aus einem »Träger«
und von diesem getragenen »Inhalten« zusammengesetzt zu denken.
Tatsächlich aber ist »das Ursprüngliche hier gerade die metalogische
Einheit als konkrete, schlechthin unzertrennliche Einheit des Ratio-
nalen und Irrationalen«, bzw. der rational bestimmbaren Inhalte als
des »Getragenen« und seines »Trägers« (DU 86). Für Frank ist es von
ursprünglicher intuitiver Evidenz, daß die rational bestimmbare
Vielheit des Einzelnen nicht das Letzte sein kann, daß die Realität
vielmehr eine kompakte Einheit bildet. Um diese gleichsam »ur-
wüchsige« Einheit der Realität geht es Frank. Zu klären ist, wodurch
das viele Einzelne zu dieser Einheit verbunden ist. Das verbindende
transrationale Substrat darf gegenüber seinen rationalen qualitativen
Komponenten keinesfalls verselbständigt werden; es ist in den Inhal-
ten anwesend und zugleich jenseits von ihnen. Das schließt selbst-
verständlich nicht aus, daß die Reflexion sozusagen im nachhinein
Träger und Inhalt begrifflich unterscheidet.

Um diesen »Nicht-Inhalt«, der kein qualitativ bestimmbares Et-
was ist, zu charakterisieren, verwendet Frank auch den aus der Phi-
losophiegeschichte geläufigen Terminus materia prima (DU 84). Mit
ihm werden alle irgendwie denkbaren aktuellen inhaltlichen Bestim-
mungen zurückgewiesen und die Formbarkeit bzw. Potentialität des
Seins unterstrichen. Franks Verständnis der Potentialität aber unter-
scheidet sich von dem des Aristoteles, der jenen Terminus eingeführt
hatte. Frank besteht darauf, wie noch auszuführen ist, daß dem Sein
zuinnerst gleichsam Leben und Kraft innewohnen, mit denen die
logisch fixierbaren Inhalte »durchtränkt« werden, so daß sie »jene
Dichte, Fülle und Tiefe, jene innere Einheit [gewinnen], durch die
sie in der Realität selbst den Charakter metalogischer Einheit besit-
zen«. Damit ist klar, daß der »Träger« des gegenständlichen Seins
nicht als Substanz im Sinne Spinozas oder Descartes’ zu verstehen
ist. Denn Substanz ist in deren Verständnis etwas, »das in sich ist und
als in sich seiend gedacht wird, ohne zu seinem Sein und seinem
Gedachtsein irgendeines anderen zu bedürfen«. Dagegen wendet
Frank ein: »In der Welt gibt es nichts und kann auch nichts gedacht
werden, das an sich selber und ohne jeden Zusammenhang mit etwas
anderem wäre. Das Sein ist eine All-Einheit, in der alles Besondere
eben nur durch seinen Zusammenhang mit etwas anderem – letzten
Endes mit allem anderen – besteht und gedacht werden kann« (DU
85).

73

Das Sein ist metalogische F�lle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank ist mit seinem Versuch, das nicht Aussagbare doch aus-
zudrücken an die Grenze der Sprache gestoßen. Er verweist zur
Rechtfertigung dieses Versuchs auf Platons logism�@ n�qo@ aus
dem Dialog Timaios (52b): Das heißt, die verwendeten sprachlich-be-
grifflichen Aussagen sind »illegitime« Formulierungen oder »Bastar-
de«, die das logisch nicht Aussagbare dennoch zu sagen versuchen.
Anschaulich drückt Frank dieses notwendig unbefriedigend bleiben-
de Bemühen mit einem Vergleich aus: So wie wir die Peripherie
unseres Blickfeldes nur durch ein gleichsam »schielendes Sehen« er-
reichen, so ähnlich begegnen wir dem Irrationalen am Rande des
Rationalen.

Diese Beschränkung des Erkenntnisvermögens könnte Grund
zur Klage sein; doch Frank sieht zuerst das positive Moment: Gerade
»das Bewußtsein der Inadäquatheit seines rationalen Wesens« kann
den menschlichen Geist bewegen, die »Einseitigkeit alles Rationalen
doch immer wieder zu überwinden«. Den eigentlichen Zugang zum
Transrationalen eröffnet »die noch nicht rationalisierte Erfahrung« –
nicht allein die Begegnung mit dem Kunstwerk, mehr noch die Er-
fahrung der Gemeinschaft, insbesondere der Liebe.

3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

Unter den transzendentalen Eigenschaften des Seins wird in der ari-
stotelischen und thomistischen Philosophie an erster Stelle seine in-
nere Einheit genannt. Auch Frank geht es um die »unzerlegbar ganz-
heitliche Einheit« des Seins, die zu unterscheiden ist von der
logischen Einheit des Allgemeinbegriffs und der summarischen oder
quantitativen Einheit einer Menge. Noch weniger hat sie mit gestalt-
loser Einerleiheit zu tun. Unser abstraktes Denken, welches das Ein-
zelne unter der Form des Allgemeinbegriffs faßt und damit die Rea-
lität als komplexes System von Arten und Gattungen begreift, erfaßt
zwar durchaus etwas objektiv Gültiges; in gewisser Hinsicht hat auch
der »logische Realismus« Recht, wenn er behauptet, daß die Logik es
mit einer eigenen Kategorie objektiver Gegenstände zu tun hat. Doch
die Einheit des Seins selber ist etwas ganz anderes als das »Netz«
unserer abstrakten Begriffe, mit dem wir uns ihrer zu bemächtigen
versuchen. Die Beziehungen partieller Identität und Differenz sind
auf den »eminenten Gehalt« der Realität nicht anwendbar.

In ihrer »unzerlegbaren Ganzheitlichkeit« ist die Realität »im-

74

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mer etwas Einzigartiges«. Die hier sich ergebende Folgerung ist für
Frank besonders bedeutsam: Denn diese Einzigartigkeit gilt ebenso
von jedem besonderen Ausschnitt der Realität, der immer zugleich
rational und transrational ist (DU 88 f.). In der konkreten Realität
»gibt es schlechthin keinen Plural«; einen solchen gibt es nur in der
»abgeleiteten äußeren Schicht oder Gestalt der Realität, die dem
Prinzip der Bestimmtheit in ihr entspricht, d. h. dem, was in einem
Begriffssystem abstrakt gewußt werden kann. Jenseits dieser Gren-
zen, d. h. auf die Realität in ihrer konkreten Fülle ist der Plural
schlechthin unanwendbar« (DU 90; Übersetzung geändert).

Diese Feststellung bestätigt nochmals, daß es keine objektive
Erkenntnis des Seins gibt. Denn, wo es keine Mehrzahl von Inhalten
gibt, ist kein Seiendes als solches nur der besondere »Fall« eines Ge-
setzes oder eines es umfassenden Ganzen. Vielmehr existiert jedes
»in der Einzahl, als etwas einziges« und bleibt, weil es als einzelnes
in Allgemeinbegriffen nicht adäquat zu fassen ist, unbegreiflich, –
denn begreifbar ist, was sich wiederholt. Bei der Unterordnung unter
Allgemeinbegriffe wird gerade die einmalige Fülle des Gegebenen in
ihrer Konkretheit ignoriert. Frank gelingt es zu zeigen, daß die Zu-
wendung, welche die Einzigartigkeit eines Geschehens erfaßt, keine
nur die Oberfläche berührende emotionale subjektive Reaktion ist,
sondern gerade erfahren läßt, was das Gegebene ist: Wenn ein gelieb-
ter Mensch stirbt, so wird dieser Todesfall nicht als Fall eines All-
gemeinen adäquat verstanden; allein die »liebende« individuelle Be-
trachtung kann das Sein dieses Geschehens in seiner konkreten
Ganzheit erfassen (DU 91).

Die immer neu wirksame Neigung, das Sein für etwas Gegen-
ständliches, Meß- und Wägbares zu halten, steht dem philosophi-
schen Verstehen – und das heißt für Frank: dem ganzheitlichen Ver-
stehen – im Wege. Um dieses Verstehen zu erreichen, das
Einzigartige wahrzunehmen und nicht nur den Fall zu sehen, – im
aufmerksamen Leben nicht weniger als in der Philosophie – bedarf es
einer besonderen Einstellung: der Einstellung der Liebe, die auf die
»konkrete Totalität der Realität gerichtet« ist.

Das ganzheitliche Sein ist zwar, wie gezeigt, keine Systemein-
heit. Aber, so könnte gefragt werden, ist es nicht doch »Etwas« und
insofern mit sich identisch? Ist es denn ausgeschlossen, das Sein,
einem Gemälde vergleichbar, als ganzheitliche Einheit zu denken,
die mehr ist als die bloße Gesamtheit aller Teilinhalte? Frank ver-
neint diese Fragen: Das all-eine Sein kann nicht als mit sich identisch

75

Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und insofern als »bestimmt« aufgefaßt werden. Denn alles Identische
ist eine abgeschlossene Einheit, die eo ipso von etwas anderem unter-
schieden gedacht wird. Frank zieht daraus die naheliegende Folge-
rung: Weil denken bedeutet, »etwas als überzeitlich-identische Ein-
heit, als Bestimmtes, als unveränderliches ›So etwas‹ zu haben«, kann
die metalogische Einheit des Seins nicht gedanklich erfaßt oder um-
faßt werden. Sie ist größer als jede bestimmte Größe, wie groß diese
auch gedacht würde (schon hier sei gesagt, daß Franks Überlegungen
auf das »Maximum« des Nikolaus von Kues verweisen, das, weil es
das Größtmögliche ist, auch das »Minimum« einschließt und so jede
»Bestimmung« sprengt) (DU 95). Das Sein schließt alles Bestimmte
und alle Bestimmungen in sich ein – eben damit aber auch das Prin-
zip des Bestimmens selber. Weil jeder Unterschied in ihm inbegriffen
ist, ist auch der Unterschied zwischen Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit inbegriffen. Dadurch erweist sich das Sein als »wahrhaft
konkret«; denn »konkret ist die Realität, sofern sie lebendig und ein
Ganzes ist, das nicht vollendet ist, das nicht umgriffen werden kann,
das die Grenzen alles Bestimmten und insofern Erstarrten und Ver-
knöcherten ständig überschreitet« (DU 95f., Übersetzung geändert).
Sie ist lebendig, weil sie von innen her jede Begrenztheit sprengt.

Als jede Begrenzung überschreitend und als allumfassendes
Ganzes ist das Sein folglich »immer mehr und anderes als alles, was
gedacht werden kann. Ja mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles,
was es gleichsam in fertiger und vollendeter Gestalt schon ist. Es ist
die Realität als seiende Möglichkeit auch dessen, was sie nicht ist«. In
dieser Eigenschaft ist die Realität nicht nur in Begriffen nicht zu fas-
sen, sondern auch der gegenständlichen Anschauung unzugänglich.
»Sie kann nicht erschaut, sondern nur erlebt werden« (DU 96; Frank
nimmt die Einsicht seiner frühen Auseinandersetzung mit Fichte
wieder auf; zugleich wird der Einfluß der Cusanischen Ontologie
des Seins als des posse ipsum sichtbar).

Damit ist die unerschöpfliche und unüberblickbare dem Sein
wesensmäßig eigene Dynamik, die auch das Noch-Nicht umfaßt, als
der eigentliche Grund genannt, der es »unergründlich« sein läßt.
Dieses Sein durchdringt jeden, auch den winzigsten Ausschnitt und
erfüllt ihn mit unbegreiflichen »Seinsmöglichkeiten«. In jedem
Seinspunkt fließt die »Überfülle« des Seins über »die Grenzen alles
Vollendeten und Bestimmten« hinaus.

76

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Das Sein ist sch�pferisches K�nnen

Das Sein ist von überbordender Fülle; in ihm sind auf transrationale
Weise Werden und ewige Vollkommenheit vereint. Das lebendige
Können als Einheit von passiver und aktiver Potentialität bildet den
Kern der Frankschen Ontologie und ist grundlegend für das Ver-
ständnis des religionsphilosophisch höchst wichtigen und zugleich
problembefrachteten Begriffs der Schöpfung. In diesen Überlegun-
gen, die in Der Gegenstand des Wissens, in Das Unergründliche
und in Die Realität und der Mensch einen Angelpunkt bilden, zeigt
sich besonders der Einfluß des Nikolaus von Kues. Frank nimmt da-
mit auch eine von russischen Philosophen wie N. Berdjaew und
L. Schestow eindringlich (freilich ohne Verständnis für die ontologi-
sche Systematik) vertretene Intention auf.

Es empfiehlt sich, an dieser Stelle kurz auf die Zeitanalyse ein-
zugehen, in der Frank sich mit Paul Natorps Auffassung auseinander-
setzt, die Zeit entspreche dem Nacheinander der Ordnungszahlen.
Frank kann zeigen, daß diese am mathematischen Zeitbegriff orien-
tierte Lösung ungenügend ist. Das Werden als Wechsel der Momente
in der Zeit, entgegnet Frank, ist von der Einheit des überzeitlich Gan-
zen durchdrungen und kann deshalb ohne sie nicht verstanden wer-
den. Deshalb sind »Zahl und Zeit nicht voneinander abzuleiten, son-
dern beide sind von etwas noch Ursprünglicherem abgeleitet«.

Seine eigene Auffassung findet Frank bei Henri Bergson bei-
spielhaft durchgeführt: Die Zeit ist »nicht die Ablösung des einen
durch ein anderes, keine Reihe einzelner, in sich geschlossener Mo-
mente, sondern reine Dauer, die ein Element des Schaffens, des Neu-
en, der Entwicklung enthält (und sich damit von der Unbeweglichkeit
des Zeitlosen unterscheidet) und zugleich die unmittelbare Einheit,
wechselseitige Durchdringung und Kompaktheit ihres Flusses ist«
(GdW 391).7

Frank erkennt an, daß Bergsons Theorie gegenüber Natorps
Auffassung einen Fortschritt darstellt, dennoch bleibt auch sie ein-
seitig, weil sie den metaphysischen Aspekt der Zeit verkennt. Berg-
son kann deshalb die widersprüchlichen Aussagen nicht auf ihren
Grund zurückführen: Einerseits erkennt er, daß die Zeit ein »leben-

77

Das Sein ist sch�pferisches K�nnen

7 Frank bestätigt, daß diese Zeitauffassung im wesentlichen schon bei Plotin (Ennead.,
IV, 4, 6–8) und in der Neuzeit bei Jacobi und »teilweise auch Goethe« anzutreffen ist
(ebd.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diger Strom des Werdens, des Schaffens, des Entstehens von Neuem«
ist. Zugleich aber sagt er von der Zeit, daß sie »ein unteilbares oder
kontinuierliches Ganzes« sei. Diese Aussagen, so richtig sie je für
sich sind, setzen aber, wendet Frank ein, eine Einheit voraus. Erst sie
macht es denkbar, daß der Dauer »nicht nur das Moment des Wer-
dens, der Entwicklung, des Schaffens zukommt, sondern gleicherma-
ßen das Moment der Konstanz, also der Überzeitlichkeit«. Die beiden
von Bergson erkannten Momente der Zeit – das des schöpferischen
Werdens und das der Kontinuität – können ihr gemeinsam nur zu-
kommen, weil die Zeit in der Ewigkeit gründet (GdW 393).

Gerade die Nähe, in der Bergsons Denken zu seinem eigenen
steht, veranlaßt Frank, scharf zu widersprechen, wo er einen Fehler
in dessen Auffassung erkennt. Die Vernachlässigung des ontologi-
schen Aspekts, bemerkt Frank, ist mit Bergsons »größtem und ge-
fährlichstem Irrtum« verbunden, der methodischer Art ist und darin
besteht, Erlebnis und Intuition zu verwechseln. Bergson habe des-
halb, was er mit seiner philosophischen Zeitanalyse eigentlich inten-
dierte, nicht angemessen zum Ausdruck bringen können. Denn das
sei »nicht die ›erlebte Zeit‹, nicht die Zeit als Prozeß, nicht einmal die
Zeit als reine Dauer gewesen, sondern die Zeit, wie sie in der Intuiti-
on gegeben ist – die Zeit, die unmittelbar in der Überzeitlichkeit zu
sehen ist, das Werden und die Dauer in unlösbarer Einheit mit der
überzeitlichen Einheit selbst, gleichsam in ihrem Schoße«. Die über-
zeitliche Einheit ist eben die Einheit von Werden oder Dauer und von
ruhiger Unbeweglichkeit; sie ist nicht in höherem Maße das eine oder
das andere. »Die Wahrheit von Bergsons Lehre liegt nicht darin, daß
die ›reine Dauer‹ das Absolute ist, sondern nur darin, daß das Abso-
lute keine reine Unbeweglichkeit ist, daß ihm das ureigene Moment
der Dynamik oder des Schaffens zukommt. Das Absolute ist lebendi-
ge Einheit oder einheitliches Leben« (GdW 394).

Ob Bergson seine ursprüngliche Einsicht in das Wesen der Zeit
tatsächlich verfehlt hat, soll hier nicht diskutiert werden. Wichtiger
ist die Feststellung, daß in den (nur kurz zusammengefaßten) Ein-
wänden, die Frank gegen ihn erhebt, seine eigene Auffassung von der
Einheit des Endlichen mit dem Unendlichen zum Ausdruck kommt.
Sie geht auf Plotin zurück und folgt in ihrer Durchführung der Cusa-
nischen Methode der coincidentia oppositorum. Frank zeigt, daß be-
griffliches Denken die coincidentia auflöst und das Geeinte, aber
nicht Vermischte, in seiner Widersprüchlichkeit nebeneinander
stellt. Dagegen ist »die All-Einheit als solche die Einheit von Ruhe

78

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bewegung oder von Ewigkeit (Einheit) und Leben (Schaffen) –
eine solche Einheit, in der diese beiden Momente einander vollstän-
dig durchdringen und nicht als zwei einzelne Momente existieren.
Sofern jedoch die All-Einheit unter der Form der Bestimmtheit be-
trachtet wird – oder sofern sie als abgeleiteter Ausdruck, dem Prinzip
der reinen (abstrakten) Einheit unterworfen erscheint –, wird sie not-
wendig in eine Reihe von Einzelgliedern aufgesplittert, in eine Reihe,
die zugleich das Moment der Fortsetzung oder Bewegung voraus-
setzt. Ebenso wird dieses Moment der Bewegung oder des Werdens,
das isoliert betrachtet (das heißt gedacht) ist, zur Zeit, das heißt zum
Übergang von einem zum anderen oder zum Prozeß des Wechsels.
Deshalb hat die Seinssphäre, die dem begrifflichen Wissen entspricht
und dem Gesetz der Bestimmtheit unterliegt, notwendig zwei korre-
lative Formen – die zeitlose Vielheit und die zeitliche Abfolge« (GdW
396–398).

Daß es wirkliches Werden von Neuem gibt, daß also das Sein
kein »konservatives System« ist, in dem immer nur das Bisherige
sich fortsetzt, ist unleugbar. Das bereits erwähnte »Über-den-Rand-
Fließen« ist dem Sein wesentlich und hat zur Voraussetzung, daß es
auch Unfertiges enthält, das dazu tendiert, sich zu vollenden (DU
101 f.). Das heißt, »daß alles Seiende immer mehr und anderes ist,
als alles, was es in fertiger und abgeschlossener Gestalt ist« (DU
104). Echtes Werden setzt Potentialität, Können voraus. Möglichkeit
ist für Frank deshalb keine bloße Reflexionskategorie. Wenn das
Neue nicht die bloße Fortsetzung des Alten ist, kann es nur aus dem
transfiniten Wesen der Realität selber hervorgehen: Diese ist auch
Seinkönnen. Das Neue entsteht also weder »aus sich selbst« noch ist
es grundlos. Es entsteht aus der »unbestimmten und unbestimm-
baren Potentialität« (ebd.). Diese kommt freilich nur dem Sein als
All-Einheit zu. Zwar geht das Neue nicht unmittelbar aus der univer-
salen Potentialität hervor, sondern aus der spezifizierten Potentialität
eines bestimmten Seienden. Dieses aber kann als Ursache wirken,
weil es nicht restlos bestimmt, sondern »in der universalen Potentia-
lität als solcher wurzelt«. Die im konkreten Seienden liegende Wirk-
kraft ist damit zu einem gewissen – im voraus nicht bekannten –
Grade eingeschränkt, so daß nicht alles aus allem werden kann.

Es ist darum unmöglich, alle Gründe zu kennen. die zur rest-
losen Erklärung eines neu entstandenen Phänomens erforderlich
sind – und zwar nicht nur, weil wir die zu berücksichtigenden Bedin-
gungen nicht alle kennen können, sondern »weil alles konkret Seien-

79

Das Sein ist sch�pferisches K�nnen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de aus dem Schoß der an sich unbestimmten und gerade deshalb
rational unbestimmbaren Potentialität des Seins entsteht« (DU 106).

Das Nicht-Wirkliche, aber Mögliche, ist noch ganz unbestimmt.
Ihm steht es noch bevor, sich zu verwirklichen und so zu bestimmen.
In der Möglichkeit zu werden oder sich zu verändern, die allem kon-
kret Realen zukommt, sieht Frank das Element der Freiheit »im all-
gemeinsten Sinn«. Damit das Neue aus an sich seiender Unbe-
stimmtheit hervorgehen kann, ist »eine dynamische Kraft«
erforderlich, die dem Formlosen selbst eignet. Das noch Unbestimm-
te ist also nicht nur passiv. Es ähnelt vielmehr einem »chaotischen
Wogen« und entspricht dem, was Jakob Böhme den »Ungrund« oder
die »Begierde« genannt hatte. Ihr steht die potentia activa als Gestal-
tungskraft oder Arbeit des Bestimmens gegenüber, die aus dem un-
bestimmten Stoff selbst hervorgeht. Es gibt also die »Dynamik der
Ungeordnetheit« und die »Dynamik des Bestimmens«. In dieser
»untrennbaren Zwei-Einheit« sieht Frank das »Wesen der Potentia-
lität als ursprünglicher Freiheit« (DU 109).

Notwendigkeit kommt nur dem zu, was bestimmt und »ein sol-
ches« ist. »Notwendigkeit läuft letztlich auf das einfache ›so ist es‹
hinaus«. »Sofern aber das Sein Potentialität d. h. schöpferisches Kön-
nen eines sich in den Tiefen der Unbestimmtheit vollziehenden Be-
stimmens ist, ist es eben ursprüngliche Freiheit«. Sofern das Sein mit
der Potenz zum Werden auch den Drang zur Gestaltung, Vollendung
und Verwirklichung besitzt, kann es »als Ganzes nur als transratio-
nale Einheit von Rationalität und Irrationalität, d. h. von Notwendig-
keit und Freiheit verstanden werden« (DU 109)8.

Die fundamentale Erfahrung des unaufhörlichen Werdens und
sich Veränderns kann uns schaudern lassen, weil wir uns nicht ver-
bergen können, daß alles um uns »nur wird und vergeht, aber nie-
mals wahrhaft ist«. Mehrmals hat Frank dieses Wort Platons aus dem
Timaios9 zitiert. Diese Erfahrung kann aber auch zu Staunen und

80

Die ontologische Grundlegung

8 Auch Béla Weissmahr vertritt das Einssein von potentia passiva und activa: »Weil das
endliche Seiende das, was es werden kann, aufgrund seines Seins antizipiert, ist es als
Seiendes dem Vermögen nach niemals bloß passive, sondern immer auch aktive Poten-
tialität. Rein passives Vermögen ist ein Abstraktum, das es in der Wirklichkeit nicht
geben kann. […] Der letzte Grund dafür, daß jedes Seiende immer mehr ist als es sta-
tisch gesehen ist, liegt in der grundsätzlichen Bezogenheit jedes Seienden zu jedem
anderen, derzufolge nichts in der Wirklichkeit isoliert besteht«. In: Ontologie. Stuttgart
21991, Nr. 292.
9 Platon: gign�menon kaì apollÐmenon, �ntw@ de oudffpote �n (Timaios, 28a).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewunderung Anlaß geben. Die lebendige Dynamik des Seins, die
wir überall als »über den Rand Fließen« wahrnehmen, kann uns auch
die Ewigkeit in der Zeit nahebringen. Franks Bemerkung hierzu er-
innert an Jakob Böhme: »Die ›Welterschaffung‹, die ein schlechthin
unergründliches Geheimnis ist«, findet in der »ewig schöpferischen
Unruhe des Werdens ihr, wenngleich kümmerliches, Abbild« (DU
100; vgl. GdW 396).

5. Das Sein ist Leben und Geist

Zu Franks Verständnis des Seins als dynamische Kraft und schöpfe-
risches Wirken hat Fichtes Philosophie der Tathandlung zweifellos
maßgebliche Anstöße gegeben. Die Denker, mit denen Frank sich in
der Folge auseinandersetzte, haben dieses Seinsverständnis vertieft:
Hervorzuheben sind Plotin mit seinen Reflexionen über zeitliches
Werden und Ewigkeit, Bergson mit der Philosophie des schöpferi-
schen élan vital (ungeachtet der Kritik, mit der Frank Bergsons Be-
gründung beurteilt) und in besonderer Weise Nikolaus von Kues mit
seiner Lehre von Gott als schöpferisches »Können-Selbst« – »posse
ipsum«.

Franks Auffassung von der metalogischen Einheit von Werden
und Sein unterscheidet sich von zwei in der Geschichte der Philoso-
phie anzutreffenden Positionen: In der ersten (aristotelischen) wird
das Sein als actus purus im Sinne vollendeter Aktualität verstanden,
in der alle Möglichkeiten restlos realisiert sind und die deshalb die
Bedingung jeglichen Werdens zum Vollkommeneren ist. Für die
zweite Richtung (in der Neuzeit vertreten von M. Scheler, in gewis-
ser Hinsicht von H. Bergson, in neuester Zeit von E. Bloch) ist die
Realität selber im Werden begriffen und zwar in der Weise einer
»Evolution«, in der sie aus einem keimhaften Ursprung sich immer
weiter vervollständigt.

Frank versucht die Einseitigkeiten beider Positionen zu über-
winden. Gegen die erste Position wendet er ein (übereinstimmend
mit N. Berdjaew), daß das Sein, in dem alle Möglichkeiten erschöpft
sind, tot und starr wäre. Es bliebe unverständlich, wie »das Moment
des Schöpferischen, des Lebens, der Aktivität […] eine nur abgeleite-
te Äußerung eines anderen, fertigen, vollendeten, unbeweglich-ewi-
gen Seins« sein kann. Es muß im Gegenteil als »ebenso primär-ur-
sprünglich wie das Moment der vollendeten Aktualität« gedacht

81

Das Sein ist Leben und Geist

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden (RM 220). Die Vollendung muß mit dem Werden und Wir-
ken metalogisch eins sein. Dasselbe gilt auch für die zweite Position.
Es wäre verfehlt anzunehmen, die Realität befände sich in einem
»stufenförmigen« Wachsen, in dem nacheinander verschiedene Sta-
dien durchlaufen würden bis hin zur Vollendung. Das Noch-Nicht,
verstanden als permanenter, unaufhörlich zu überwindender Man-
gel, wäre in dieser Auffassung ein Merkmal der Realität als solcher
und nicht nur unserer beschränkten Welterfahrung. Dagegen erklärt
Frank: Die Kreativität des Seins »setzt kein endliches Ziel außerhalb
ihrer selbst voraus, das durch sie verwirklicht würde und das vor
seiner Verwirklichung nicht existierte. Im Gegenteil, das Ziel ist mit
seinem Schöpfer identisch, das Ende mit dem Anfang«. Darum ist die
Unterscheidung eines Schöpfersubjekts und einer von ihm ausgehen-
den schöpferischen Aktivität, deren Ergebnis die Welt ist, auf das
metalogische Wesen der Realität nicht anwendbar. Die Realität ist
nicht nur in dem Sinne kreativ, daß sie von ihr Unterschiedenes her-
vorbringt; »ihre primäre Kreativität besteht darin, daß sie sich selbst
schafft, daß sie nichts anderes ist als Kreativität«10 (RM 221; zu
Franks Verständnis der Schöpfung vgl. Kapitel XIV, 3).

Übereinstimmend mit Nikolaus von Kues versteht Frank die
Realität weder als reine Aktualität im Unterschied zur Potentialität
noch als reine Potentialität: »Sie ist das eine und das andere in ihrer
unzertrennlichen Einheit«. In diesem Sinne ist die Realität »ewiges
Leben«, das »von Anfang und sogleich die ganze Fülle dessen in sich
hat, was es aktiv in sich verwirklicht«. Von nichts anderem bestimmt
ist sie selber absolute Spontaneität, die mit der Notwendigkeit eins
ist. Leben ist der von Frank bevorzugte Begriff für die Realität in
ihrer Fülle; der emphatische Klang, der diesem Begriff eigen ist, weist
darauf hin, daß es nicht abgeleitet, sondern selber tiefster Ursprung
ist. Gerade der Begriff Leben läßt verstehen, daß die Realität als All-
Einheit konkret ist und doch nicht faktisch fertig vor uns liegt, son-
dern sich selbst setzt und begründet. Das mit ihm Gemeinte auszusa-
gen, ist auch der Begriff Geist geeignet. Das schöpferische Wirken ist
nicht als eine seiner Eigenschaften anzusehen, so daß es irgendwie
real von ihm unterscheiden wäre, sondern ist es selbst. Die Begriffe

82

Die ontologische Grundlegung

10 Frank findet diese These auch durch Hegel bestätigt (RM 221). Im russischen Text
heißt es irrig »theologisch« statt »teleologisch«. G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik,
2. Teil, 2. Abschnitt, 3. Kapitel, C: »Die Teleologie« (Werke Bd. 6, Frankfurt 1969,
S. 454).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben und Geist sind auch geeignet, auf das »objektiv« Gültige und
Wertvolle aufmerksam zu machen, durch das die Realität der letzte
tragende Grund alles Begrenzten ist, sei es unseres Selbsteins, sei es
einer partikulären Erkenntnis, einer inneren Erfahrung oder eines
Dinghaften (vgl. RM 221–225; DU 332, 335).

Die auf das Sein angewendeten Begriffe – in Das Unergründli-
che tritt noch der (platonische) Begriff Licht hinzu – entstammen
(wie alle unsere Begriffe) der veränderlichen und beschränkten inne-
ren Erfahrung. Sie sind an diese Erfahrung rückgebunden und kön-
nen deshalb nicht univok auf die Realität in ihrer Ganzheit und Fülle
übertragen werden. Gefordert ist hier ein analoges Denken, das ne-
ben der Angemessenheit auch die Unangemessenheit der Begriffe
beachtet (vgl. RM 218; DU 334)11.

83

Das Sein ist Leben und Geist

11 Zum Begriff der Analogie s. Kapitel XI, 2.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Sein im Selbstsein

Die bisherige Darstellung hat gezeigt, wie Frank die ungegenständli-
che Anwesenheit des absoluten Seins als die Möglichkeitsbedingung
jeder begrifflich bestimmten Erkenntnis aufweist und welche tran-
szendentalen Eigenschaften das Sein bzw. die Realität auszeichnen.
Dabei erwies sich, daß das ungegenständliche »Wissen« des Absolu-
ten mit dem Selbstvollzug des Subjekts eins ist. Im »unmittelbaren
Selbstsein« finden wir das »einzige Tor« zur Ontologie (DU 334). Im
Selbstsein erleben wir die Realität als über sich hinausgehendes, ex-
pressives, sich selbst offenbarendes Geschehen, nicht als etwas Sach-
haftes, das uns passiv gegenübertritt. In den folgenden Abschnitten
geht es weiter um die Anwesenheit des absoluten Seins im Selbstsein
des Menschen.

1. Die All-Einheit der menschlichen Seele

Die ungegenständliche Anwesenheit des absoluten Seins hat ihren
»Ort« in der »Seele« des Menschen. Sie galt es, phänomenologisch
zu untersuchen. Frank hat sein Buch Die Seele des Menschen als
»Fortsetzung und Ergänzung« seiner Lehre vom Wissen bezeichnet.
Es ist seine Habilitationsschrift, an der er im Kriegsjahr 1916 gear-
beitet hat; später hat er es als den zweiten Teil einer »Trilogie« be-
zeichnet, zu der neben dem Gegenstand des Wissens noch die Sozial-
philosophie gehört (GGdG 81). In Die Realität und der Mensch
(1949) nannte er es deren »Erstentwurf« (RM 125). Er unterstrich
damit die Kontinuität seines Denkens, machte aber auch deutlich,
daß mit ihm noch nicht die ausgereifte Fassung seiner philosophi-
schen Anthropologie erreicht ist. In systematischer Hinsicht ist es
ein erster Versuch, die ontologischen Bedingungen des »Gottmen-
schentums« aufzudecken. Seine Zielsetzung kommt in dem Augusti-
nuszitat zum Ausdruck, das ihm als Motto vorangestellt ist: »Zuerst

84

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muß der Mensch sich selbst finden, damit er, nachdem dieser Schritt
getan ist, von hier aus aufsteige und zu Gott empor genommen wer-
de«.1 Es wird im Folgenden selbstverständlich nicht darum gehen, die
den Hauptteil des Werkes ausmachende phänomenologische Be-
schreibung der »Schichten« des seelischen Lebens zusammenzufas-
sen; nur im Blick auf die Religionsphilosophie sollen einige wesent-
liche Punkte wiedergegeben werden.

Franks Frage nach der Seele als dem Inbegriff des menschlichen
Seins ist von vornherein eine phänomenologisch-philosophische Fra-
ge. Allein die »Selbstbeobachtung«, die darauf zielt, das »gattungs-
gemäße ›eidetische‹ Wesen« in dem »sich seiner selbst bewußt wer-
denden inneren Leben« aufzudecken, kann, wie Frank in Anspielung
auf E. Husserl bemerkt, der zum Ziel führende Weg sein – nicht aber
die Untersuchung der vom inneren Wesen des Menschen als Subjekt
losgelösten gegenständlichen Prozesse des psychischen Lebens in
ihrer kausalen oder sonstigen Gesetzmäßigkeit. Für die Methode des
»radikalen«, nach Wesenszusammenhängen fragenden Denkens (das
somit die Empirie im gewöhnlichen Sinne übersteigt) ist auch der
mehrmals erwähnte W. James fruchtbar geworden. Auch M. Scheler
(obwohl nicht erwähnt) scheint mit seiner materialen Wertethik An-
regungen zur phänomenologischen Betrachtung der inneren Erfah-
rung gegeben zu haben (auführlicher zu Husserl und Scheler siehe
Kapitel VI, 3).

Franks philosophische Psychologie geht von der Erfahrung (im
Husserlschen Sinn) aus und versucht, indem sie nach der Bedingung
ihrer Möglichkeit fragt, zu ontologischen Aussagen zu gelangen (vgl.
SdM 612). Dabei ist das Interesse darauf gerichtet, die Beziehungen
des »seelischen Lebens« zu anderen Seinsbereichen zu berücksichti-
gen, um seine »Stellung im allgemeinen System des Seienden« zu
bestimmen.

Die Frage, was die menschliche Seele und damit das menschliche
Ich ist, ist nicht zu beantworten, ohne zu klären, was das menschliche
Bewußtsein ist. Verfehlt wäre es, im Bewußtsein eine Art Projek-
tionsleinwand zu sehen, auf der sich die idealen Inhalte, die uns in

85

Die All-Einheit der menschlichen Seele

1 Augustinus: Retractationes: Prius sibi ipse homo reddendus est, ut illic quasi gradu
facto inde surgat atque attollatur ad Deum. I. 8,3. Diesen Satz, der als Motto den Sinn
des auf ihn folgenden Werks anzeigt, hat der Autor auch dem zweiten Teil von Das
Unergründliche vorangestellt.
2 Die Seitenangaben beziehen sich auf: S. L. Frank: Die Seele des Menschen. Versuch
einer Einführung in die philosophische Psychologie. Freiburg (Alber) 2008 = SdM.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Logik, Mathematik, Ästhetik, Ethik und Religion begegnen, ab-
bilden. Die Frage »Wer bin ich eigentlich?« ist weder mit dem Hin-
weis auf die wechselnden Bewußtseinsinhalte noch auf das Bewußt-
sein als solches beantwortet. Was mich ausmacht im Unterschied zu
meinen Gefühlen, Wünschen und Vorstellungen ist »das Sein eben
dieses unwiederholbaren Trägers des Bewußtseins«. Dieser Träger ist
das, »was wir das ›Ich‹ nennen und was seinem eigenen Wesen nach
für jeden von uns im Singular existiert als unwiederholbares und mit
nichts vergleichbares Zentrum alles übrigen«. Dieser »Träger« ist
»formlos und inhaltsleer«; er ist »nur ein lebendiger, realer Seins-
punkt, der sich von allem auf der Welt dadurch unterscheidet, daß
es der Punkt ist, in dem das Sein unmittelbar für sich und gerade
dadurch wirklich bedingungslos ist. Alles übrige ist entweder Inhalt
des Bewußtseins oder seine Form. Im einen wie im anderen Fall ist es
bloß relativ, für anderes oder bei anderem. Das, was wir unser ›Ich‹
selbst nennen, ist hingegen lebendiges, inneres Sein als letzter Stütz-
punkt für alles in ihm oder für es Seiende« (SdM 116). Erst der Trä-
ger macht »das ideale Licht des Bewußtseins zu einer lebendigen,
konkreten Realität«. Frank bestimmt diese Realität »als inneres ›Sein
für sich‹, unabhängig davon, ob es selbst jeweils bewußt ist oder
nicht«, denn zu ihm gehört auch das Un- oder Unterbewußte. Dieses
innere Sein macht die »Seele« aus; es ist zwar »mit dem spezifischen
Prinzip des idealen Lichtes, das wir unser Bewußtsein nennen«, »un-
zertrennlich verschmolzen«, aber doch nicht identisch. Mit anderen
Worten: »Das Wesen des seelischen Lebens liegt im Erleben als sol-
chem, im unmittelbaren inneren Sein, nicht aber im begleitenden
Bewußtsein«, denn es ist eben mehr als Bewußtsein (SdM 117).

Was Frank »Seele« nennt, ist darum sowohl vom »gegenständ-
lichen Bewußtsein« als Bewußtsein von etwas (das sich im Wissen
von etwas vollendet) als auch vom Selbstbewußtsein unterschieden
(denn sie umfaßt, wie erwähnt, auch das Unbewußte). Zum »see-
lischen Leben« gehört auch das Gefühlsleben. Weil in ihm das emo-
tionale und das intellektuelle Moment vereint sind, ist sein Sein »lo-
gisch zu bestimmen unmöglich«. Auf dieses Sein ist Franks Interesse
gerichtet. »Wenn Bewußtsein ›Sein für sich‹ ist, dann gibt es außer
dem Moment dieses ›für sich‹, dieser Selbstevidenz, auch das Mo-
ment des Seins selbst als seiner offensichtlichen Bedingung. Wir be-
haupten also, daß dieses Moment des unmittelbaren Seins ein we-
sentlicheres und ursprünglicheres Merkmal des seelischen Lebens
ist als das Moment des Bewußtseins. In dem Maße, in dem Leben

86

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wichtiger und primärer ist als Erkennen, in dem das Tun der An-
schauung vorausgeht, ist das seelische Leben primär eine reale Kraft
und erst sekundär der ideale Träger des Bewußtseins« (SdM 101).

Frank hat in Die Seele des Menschen eingelöst, was W. Dilthey
mit seiner Einleitung in die Geisteswissenschaft gefordert hatte.
Dieser hatte sein epochemachendes Werk mit der kritischen Beob-
achtung eröffnet, daß »in den Adern des erkennenden Subjekts, das
Locke, Hume und Kant konstruieren, nicht wirkliches Blut [rinnt],
sondern der verdünnte Saft von Vernunft als bloßer Denktätig-
keit«3. Für Dilthey war die »Totalität unseres Wesens«, von welcher
der Erkenntnistheoretiker ausgehen sollte, im »Leben« enthalten.
Auch Frank legt, um die »Totalität« des menschlichen Wesens zu
erreichen, das »Leben« seiner Philosophie zugrunde, aber nicht das
Bewußtseinsphänomen, sondern das innere Erleben als Seinsvoll-
zug.

Das seelische Leben, das für sich genommen ungeformt und
ohne Inhalt ist, hat seine Wesensaufgabe darin, das auf die gegen-
ständliche Wirklichkeit gerichtete Erkennen zu ermöglichen. Frank
sagt sogar: Es »ist selber nichts anderes als der Ausgangs- oder Stütz-
punkt für die Verwirklichung dieser Beziehung« (SdM 191). Als le-
bendiger Ausgangspunkt der Intentionalität ist es selber »untrennbar
mit den sich ihm in dieser Ausrichtung enthüllenden gegenständli-
chen Inhalten verschmolzen«. Es ist keineswegs ein »sich selbst ge-
nügendes, von allem anderen abgesondertes inneres Grundelement«,
sondern gleicht einem »Strahlenbündel, dessen Wesen gerade in der
Überwindung der Grenze« zu der ihm transzendenten Welt besteht
(SdM 192). Der dem Sein als solchen eigene transzendierende dyna-
mische Charakter zeigt sich auch im seelischen Sein; er ist bedingt
durch das absolute Sein, das in der Seele anwesend ist. Worauf es
Frank in seinem frühen philosophisch-psychologischen Werk an-
kommt, ist der Aufweis dieser Immanenz.

Im Bewußtsein von etwas, das auf das gegenständliche Erken-
nen ausgerichtet ist, besitzt das seelische Leben bereits eine »beson-
dere, formende oder aktualisierende Instanz«. Denn diese Ausrich-
tung hat zur Bedingung, daß in ihm bereits »das reine Licht des
Wissens, die ideale Helligkeit [ozarennost’] oder Durchsichtigkeit
des Seins, seine absolute Selbstdurchdrungenheit und Selbstoffen-
heit – das spezifische ursprüngliche ideale Prinzip des Wissens oder

87

Die All-Einheit der menschlichen Seele

3 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig und Berlin 1922ff., Bd. I, S. XVIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vernunft –« anwesend ist (561). Befähigung zur Erkenntnis be-
sagt nichts anderes als vom Licht erleuchtet zu sein, das vom absolu-
ten Sein ausgeht, das als solches »die Einheit von Wissen und Sein«
ist. Aber auch die Objektwelt ihrerseits ist nur erkennbar, weil sie
durch das vom absoluten Sein ausgehende Licht »ideal erhellt« ist.
Die gegenständliche Wirklichkeit und das sie erhellende Wissenslicht
sind in erkenntnismetaphysischer Hinsicht »lediglich abstrakte
Aspekte« eben jenes »absoluten Lebens«.

So zeichnet sich die Seele durch eine einigartige Zweiheit aus, in
der beide Elemente nicht einfach zusammengesetzt sind, sondern
eine Einheit bilden: Die Seele »ist gleichermaßen die individuelle
Brechung oder begrenzte Äußerung des Strahls oder Lichts des rei-
nen Wissens [znanie], wie auch eine subjektiv begrenzte Form der
gegenständlichen Wirklichkeit« (SdM 213).

Frank ist damit zum wichtigsten Ergebnis seiner Untersuchung
gelangt. »Also ist die Seele nicht nur ›Bild‹ [obraz] der Welt, sondern
auch Bild [obraz] des Geistes oder Gottes, reines Licht der Vernunft,
wenngleich gebrochen im Elementarelement [stichija] des seelischen
Lebens und subjektiv umgebildet durch die individuellen zielstrebi-
gen Kräfte der seelischen Entelechie. Von außen und von innen – in
seinem gegenständlichen Inhalt, der erhellt und angeeignet wird,
und in der erhellenden Kraft des Wissens selbst – ist die Seele mit
der Unendlichkeit verschmolzen und ist eine Realität, die potentiell
ins Unendliche fortschreitet, sich gleichsam unbegrenzt erweitert
oder vertieft. Nur gleichsam in der Mitte, in dem Punkt, wo Subjekt
und Objekt sich begegnen, eben dort, wo die Seele in die Außenwelt
eintritt, ist sie ein geringes, bescheidenes Teilchen des Seins […].
Zwei Unendlichkeiten, die gleichsam aus den unergründlichen Tiefen
des Seins stammen – die Unendlichkeit des reinen, allumfassenden
Lichtes des Wissens und die Unendlichkeit des von ihm erleuchteten
Universums – begegnen sich, indem sie in einer undeutlichen und
begrenzten Mitte zusammenschrumpfen und sich brechen, in einem
kleinen Punkt – und dieser Punkt ist das individuelle Bewußtsein«
(SdM 214).

Das seelische Leben, das wir in seiner Ungeformtheit und In-
haltsleere phänomenologisch als reines Erleben fassen können, ist
ein Seinsvollzug. Als solcher aber reicht er über jede Begrenzung
unendlich hinaus: »Auch wenn der ganze Inhalt unseres seelischen
Lebens durch und durch subjektiv und individuell wäre, ist doch sein
Sein selbst etwas Überindividuell-Objektives, bedeutet es dessen Ver-

88

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurzelung in der allumfassenden Einheit des absoluten Seins« (SdM
229). Das Absolute im seelischen Leben ist kein gelegentlich auftre-
tender Bewußtseinsinhalt; es zeichnet das Sein der Seele aus, so daß
sie trotz ihrer individuellen Beschränktheit ins Unendliche reicht.4

Für Frank ist es wichtig, daß die »Verwurzelung« der Seele im
absoluten Sein auch erlebt werden kann, etwa wenn wir in einer see-
lischen Erschütterung vor die Frage nach dem »Wesen unseres Le-
bens« gestellt sind. Wir werden uns dann bewußt, »daß die Substanz,
die Wurzel selbst unseres ›Ich‹ – was wir im höchsten und strengsten
Sinn des Wortes unsere ›Seele‹ nennen dürfen –, eben nichts anderes
ist als die sich selbst-verwirklichende, schöpferisch-formende Kraft
der absoluten Idee«. Im Augenblick tiefster existentieller Verunsi-
cherung wird der Mensch sich bewußt, wie sehr er auf »ihre Kraft«
angewiesen ist und zugleich doch die Differenz zu ihr schmerzlich
erfährt. Die Bedeutsamkeit jener »Substanz« des Ich – seine Wurzel
im Sein – besteht darin, daß sie »ein Strahl des lebendigen absoluten
Lichts« ist. Dessen »unmittelbare Anwesenheit« ist, wie Frank be-
merkt, »die Grundlage aller menschlichen Religiosität«, in der
»Selbstbewußtsein und Gottesbewußtsein [Bogosoznanie] ein und
dasselbe« sind. »Der Weg zum Gottesbewußtsein verläuft eben gera-
de über die Versenkung in sich selbst, über das Wahrnehmen der dem
subjektiven ›Ich‹ transzendenten absoluten Wurzel unseres ›Ich‹«.
Hierin sieht Frank die Aufforderung erfüllt, die mit dem Motto ge-
stellt war: transcende teipsum (SdM 222).

Um das Wirken des »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« in
der eigenen Seele erfahren zu können, ist ein waches Unterschei-
dungsvermögen vonnöten. Es darf nicht mit der Präsenz eines be-
stimmten Bewußtseinsinhalts verwechselt werden. Nur, wo diese
Unterscheidung getroffen wird, ist die rational-begrifflich nicht ab-
grenzbare Erfahrung seiner Anwesenheit in der eigenen Seele zu
gewinnen. Die eigentlich religiöse Erfahrung, daß der Mensch sich
in seiner Begrenztheit dem Wirken des »Lichts« widersetzen kann,
wird gerade durch die ontologische Differenz ermöglicht. Die »Bre-
chung« des Absoluten im Individuellen ist keine bloß numerische
Verkleinerung, sondern ein mitunter dramatisches geistig-lebendi-
ges Geschehen.

89

Die All-Einheit der menschlichen Seele

4 Zwar erwähnt Frank in Die Seele des Menschen Nikolaus von Kues nicht ausdrück-
lich, doch lassen seine Aussagen über die Seele als »Bild« doch an die Cusanische Bild-
lehre denken.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das seelische Leben ist keine abgeschlossene Sphäre bestimm-
ter Inhalte, die anderen Bereichen der Welt entgegengesetzt wäre: in
sich selbst betrachtet ist es überhaupt kein Teil der Welt. Es ist alles
oder nichts: alles, weil es Potenz zu allem ist, nichts, weil es nur Po-
tenz ist. Deshalb ist es einerseits bloß Enthüllung der unendlichen
Fülle und All-Einheit des reinen Geistes5 und allumfassenden Ur-
sprungs des Seins und andererseits, indem es nur Potenz ist, kann es
in einen begrenzten Teil des körperlich-gegenständlichen Seins ein-
gehen [vmeščat’sja] und uns als ein kleines Teilchen der Außenwelt
selbst erscheinen«. Es macht das Wesen der menschlichen Seele aus,
daß in ihr »die unfaßbare Unendlichkeit, Fülle, aktuale Durchsichtig-
keit und Einheit des absoluten Seins mit der Beschränkung, dem
Dunkel, der Desintegration und Veränderlichkeit des empirischen
Seins« zur Einheit geworden ist (SdM 272 f.).

Das menschliche Sein ist wesentlich durch diese Zweiheit cha-
rakterisiert. Diese Einsicht, die Frank in Die Seele des Menschen be-
gründet, gilt für sein gesamtes Werk. Daß in manchen Formulierun-
gen in diesem frühen Werk die Balance zwischen der Einheit mit dem
Ganzen und der Eigenständigkeit des Einzelnen gefährdet erscheinen
kann, geht auf den Einfluß des Neuplatonismus zurück, der unver-
kennbar ist. Doch gelingt es Frank auch hier, die Differenz zu wahren
ohne die Einheit zu gefährden (und umgekehrt). Die folgenden Ab-
schnitte werden die Ergebnisse der ontophänomenologischen Analy-
se des Seins im Selbstsein, die Frank in den Schriften der Emigrati-
onszeit durchgeführt hat, vorstellen. Zur Reifung hat der Einfluß des
Personalismus, der erst nach der Abfassung der Seele des Menschen
wirksam wurde, maßgeblich beigetragen.

2. Die sich durch sich selbst erschließende Realit�t

Die Begründung des Humanismus – das ist Franks Einsicht seit Be-
ginn seines Denkweges – kann nur auf der Basis einer argumentativ
gesicherten Ontologie erfolgen. Um den verschütteten Zugang zum
Sein freizulegen hat Frank auch Erkenntnisse der Philosophie der
Neuzeit fruchtbar gemacht. Eine besondere Rolle spielte hier die Ent-
deckung der unbezweifelbaren Realität des denkenden Subjekts
durch Descartes. Das eigene Sein oder Bin-Sein als solches steht,

90

Das Sein im Selbstsein

5 Das russische Wort Duch ist mit großem Anfangsbuchstaben geschrieben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie Descartes gezeigt hatte, dem Subjekt nicht gegenüber als etwas,
auf das sein Denken urteilend gerichtet wäre. Es ist ihm unvermittelt
gegeben und deshalb jedem Zweifel entzogen. Nicht schlußfolgernd
erkennt das Subjekt sein Sein, vielmehr ist das Denken selber die
Selbstenthüllung des Seins des Ich (selbstverständlich kann das eige-
ne Sein, wie alles andere, auch zum Gegenstand des Nachdenkens
gemacht werden). Die unleugbare Realität des denkenden Ich hatte
zuvor schon Augustinus erkannt. Beide hatten eine Realität entdeckt,
die sich prinzipiell von der Objektwirklichkeit unterscheidet: Wir
»haben« diese Realität in der ganz besonderen Weise, »daß wir selbst
sind, was wir haben. Es ist dies eine Realität, die sich durch sich selbst
erschließt, die sich nicht dadurch erschließt, daß ein anderer auf sie
blickt, sondern kraft dessen, daß ihr Sein selbst ein unmittelbares
Sein-für-sich, Selbstdurchsichtigkeit ist« (RM 142).

Descartes hatte freilich die Tragweite seiner Einsicht verkannt,
indem er das Sein des denkenden Ich (die res cogitans) als Substanz
mißverstand, die mit anderen Substanzen die objektive Struktur der
Weltwirklichkeit bildet. Seine Einsicht konnte für Frank nur be-
schränkt wegweisend sein. Das überräumliche unendliche, inhaltlich
nicht bestimmte Sein schrumpfte bei Descartes auf einen »inhalts-
losen Seinspunkt zusammen, dessen Wesen sich darin erschöpft,
Ausgangspunkt des Erkennens zu sein«. Diese Reduktion auf das
»reine«, inhaltslose Erkenntnissubjekt hat, wie Frank bemerkt, viel
Schaden in der neuzeitlichen Philosophie angerichtet, weil sie einen
entpersonalisierten Intellektualismus zur Folge hatte (DU 190–192).
Augustinus aber hatte sich mit der Erfahrung des Selbstseins eine
ganz neue Tiefendimension des Seins eröffnet: das Sein »als unmit-
telbares, für sich selbst seiendes, sich selbst sich erschließendes Le-
ben«. Er hatte in diesem Sein »das ursprüngliche Wesen unseres ei-
genen Seins« erkannt, eine »Realität, welche die Grenzen des ganzen,
vermeintlich alles umfassenden Systems der objektiven Wirklichkeit
überschreitet und letzterer zugrunde liegt«. Diese Realität – das war
die fundamentale Einsicht des Augustinus – ist uns »von innen her
gegeben als der Bodengrund, in dem wir verwurzelt sind und aus
dem wir hervorwachsen« (RM 143).

Immer wieder geht es Frank darum, das naheliegende und des-
halb häufige Mißverständnis zurückzuweisen, das Sein sei irgendwie
doch objektiv gegeben oder könne objektiviert werden. Er verweist
dazu auch auf die Einsicht Kants, daß wir nicht in der gegenständli-
chen Erfahrung der Weltwirklichkeit, sondern erst im sittlichen Le-

91

Die sich durch sich selbst erschließende Realit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, in dem die Vernunft über die Grenzen der theoretischen Welt-
erkenntnis hinausgeht, zur Realität an sich gelangen. Auch Kants
idealistischen Nachfolgern erschloß sich, indem sie »die Augen der
Seele« (wie Platon gesagt hatte) von außen nach innen wandten, eine
Realität, die »in den lebendigen Tiefen des Selbstbewußtseins ist und
sich äußert« (RM 144).

Es geht also darum, mit der Einsicht, daß das Sein nur in der
»lebendigen Tiefe des Selbstbewußtseins« zu finden ist, den Einwand
zurückzuweisen, das Haben dieser Realität sei doch das Haben von
etwas, das Wissen des Seins sei also nicht unmittelbar, vielmehr ge-
schehe in diesem Wissen doch eine Vergegenständlichung. Was hier
Gegenstand heißen könnte, entgegnet Frank, »befindet sich im Inne-
ren unseres Seelenlebens« und steht uns nicht erkenntnistheoretisch
gegenüber. So sind auch die idealen Formen des Denkens und die
Elemente der Logik, die im Vollzug des Denkens gewußt werden,
eine Realität, die zur Elementarsphäre unseres Denkens selber ge-
hört. Ein anderes Beispiel ist das Wissen, das der Liebende gewinnt,
wenn er sich seiner Liebe bewußt wird, ihre Freuden und Leiden von
innen her erlebt und ihren Sinn zu verstehen sucht; dieses Wissen ist
ein völlig anderes als das Wissen, das jemand gewinnt, der das see-
lische Phänomen seiner Verliebtheit wie einen Gegenstand analy-
siert. Gerade das von Kierkegaard ausgehende Denken habe gezeigt,
daß die Existenz – »das unmittelbare, konkrete Für-sich-Sein des
Menschen – etwas ganz anderes, tieferes und ursprünglicheres ist
als das Seelenleben, das zum Gegenstand objektiver psychologischer
Erkenntnis gemacht wird«. Subjekt und Objekt gehören im Wissen
der eigenen Existenz derselben Seinssphäre an; ihre Unterscheidung
ist hier lediglich »abstrakt« (RM 147). Schließlich ergibt sich die Ein-
sicht, daß nicht alles, was ist, zur gegenständlichen Wirklichkeit ge-
hören kann, auch daraus, daß die Realität des Erkenntnisblicks, der
sich auf diese Wirklichkeit richtet, immer außerhalb ihrer bleibt.

Das Selbstsein des Subjekts, das kein Teil der objektivierbaren
Wirklichkeit ist, darf aber auch nicht, wie Frank gegen Descartes gel-
tend macht, als bloßes Erkenntnissubjekt verstanden werden. Zwar
geht das Erkenntnisstreben aus ihm hervor, doch ist das Selbstsein
mehr als nur dessen punktförmiger Ausgang; es ist etwas »höchst
Komplexes und Inhaltsreiches«. Frank meint sogar, daß das Erkennen
für den ontologischen Charakter des Selbstseins durchaus nicht das
bestimmende Merkmal sei; das Sein des Selbstseins reicht darüber
unendlich hinaus.

92

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Erkenntnisakt selbst zeigt diese Unendlichkeit des unmittel-
baren Selbstseins des Subjekts. Nur das Erkenntnisstreben mit der
entsprechenden Anstrengung kann beim Erkennen dem Subjekt zu-
geschrieben werden. Zweifellos ist es mehr oder weniger anstren-
gend, räumt Frank ein, eine Einsicht zu gewinnen. Doch wo sie ge-
lingt, wird die Evidenz – das Aufleuchten des gesuchten Grundes
oder Zusammenhanges – ungeachtet der vorausgegangenen Mühe
doch als »reine Gabe« erfahren, die dem Ich gleichsam von außen
zuteil wird. Der grammatisch angemessene Ausdruck für die Er-
kenntnis heißt darum »mir leuchtet etwas ein«, »mir ist ein Licht
aufgegangen«, nicht aber »ich erkenne etwas« (DU 192–193). Frank
hat diese Erfahrung mit einem Wort Goethes illustriert, der zu Ecker-
mann bemerkte, »daß alles Denken zum Denken nichts hilft; so daß
die guten Einfälle immer wie freie Kinder Gottes vor uns dastehen
und uns zurufen: da sind wir!«6 Noch nachdrücklicher unterstreicht
die religiöse Erfahrung den Charakter der Erleuchtung, die sich nach
quälenden Zweifeln oder Ungewißheit einstellt: Sie wird »Gnade«
genannt (vgl. RM 210). Aus dieser Eigenart des Erkenntnisvorganges
erklärt sich Franks Charakterisierung des Selbstseins als Dunkel und
als Licht: Es ist sowohl helles Bei-sich-sein, als auch zu erhellendes
Dunkel. Der Wortgebrauch ergibt sich aus Franks Verständnis des
Erkennens als Erleuchtung. Das Ich, das die Einsicht (Evidenz) nicht
als das Resultat der eigenen Anstrengung, sondern als Gabe erfährt,
ist in dieser Hinsicht ein zu erleuchtendes Dunkel. Sofern es aber der
Erleuchtung und damit der Einsicht fähig ist, muß es das Erkennt-
nislicht potentiell in sich haben. Die erkenntnismetaphysische Über-
legung bestätigt die Doppelnatur oder Zweiheit des Menschen: Er ist
mit seinem Leib und seiner Psyche Teil der Weltwirklichkeit, in sei-
nem Selbstsein aber von der Realität als solcher durchdrungen. Die
Erkenntnis ist eine »Gabe«, die das Subjekt von der es durchdringen-
den Realität empfängt (vgl. DU 195).

93

Die sich durch sich selbst erschließende Realit�t

6 Frank hat diesen Satz aus den Gesprächen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Übersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespräche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges
Leben

Das Sein des Subjekts ist also mehr als nur der Punkt, von dem die
Erkenntnisintentionalität ausgeht. Aber wie kann dieses Mehr cha-
rakterisiert werden? Nicht durch irgendwelche zusätzlichen Inhalte.
Denn es ist ja selber das Enthaltende, das mit dem Enthaltenen zu-
sammenfällt. In ihm ist, wie Descartes exemplarisch aufgewiesen
hatte, der Habende auch das, was er hat. Gerade um dieses »Zusam-
menfallen« zu charakterisieren, spricht Frank vom »unmittelbaren«
Selbstsein.7 Denn im Selbstsein begegnen wir unvermittelt durch das
Denken der »Realität als solcher«. Den Begriff »Selbstbewußtsein«
hält Frank zur Charakterisierung des Selbstseins für wenig geeignet,
weil im Gebrauch dieses Wortes doch die Selbsterkenntnis im Vor-
dergrund steht und so das Selbstsein auf sie beschränkt würde (DU
193–194).

Die geeignetste Kennzeichnung für das Selbstsein als »sich
selbst offenbares Sein« ist Frank zufolge »›Leben‹ in dem ganz ur-
sprünglichen Sinn eines Seins als unmittelbarer Selbsterfahrung, als
Einheit von ›Erleben‹ und ›Erlebtem‹« (DU 195). Man kann dieses
»Leben« nicht von außen beobachten; man hat es als das eigene Bin-
Sein unmittelbar in sich. Es unterscheidet sich deutlich von den Vor-
stellungen und Gefühlen, von der Summe des individuellen Erlebens,
die unsere eher periphere, relativ leicht objektivierbare psychische
»Wirklichkeit« ausmachen. Allerdings: Was wir als »geistiges Le-
ben« erfahren, kann sich vom psychischen nicht so unterscheiden
wie ein »Objekt« vom anderen. Ihr Unterschied ist »nur von innen
her faßbar« wie der zwischen der »Existenz«, die der objektiven Be-
trachtung unzugänglich ist, und der Oberflächenschicht der Eindrük-
ke und Erfahrungen, mit welcher jener »intime Kern des Ich« gleich-
sam von außen umgeben ist. Das geistige Leben ist eine »sich selbst
erschließende, sich selbst gegebene Realität« jenseits der objektiven
Wirklichkeit (DU 197; RM 150). Dem Verdacht, es handle sich bei
diesem »Leben« nur um eine »subjektive« Konstruktion hält Frank
entschieden entgegen, daß es die eigentliche, in gewissem Sinne »pri-
märe Realität« des Subjekts ist (RM 153).

Ganz abwegig wäre es, das lebendige nicht-objektivierbare

94

Das Sein im Selbstsein

7 Der Begriff »Selbstsein« [samobytie] findet sich erst in Das Unergründliche (1939)
und scheint durch Heideggers Wortgebrauch (»Dasein«) inspiriert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsein oder Bin-Sein – oft auch »Seele« genannt – als eine ir-
gendwie abgeriegelte Sphäre, die im Körper gleichsam eingeschlos-
sen ist, zu denken. Frank kann auch hier an dem Wahrheitsgehalt der
cartesischen Einsicht anknüpfen, daß auf die »Seele« unmittelbar
keine räumliche Bestimmung anwendbar ist (non est extensa); nur
durch die Vermittlung des Leibes, den sie beseelt, ist sie lokalisiert.
Ihr ist eine eigentümliche Unendlichkeit eigen, wie etwas, »das sich
in unermeßliche, bodenlose Tiefen verliert«. Dem Blick des Phäno-
menologen bietet sie sich dar als etwas, das »nach innen hin, in die
Tiefe, […] nirgendwo auf ihr ›Ende‹ [trifft …], im Gegenteil, sie wei-
tet sich aus, indem sie unmerklich in das übergeht und mit dem ver-
schmilzt, was schon nicht mehr ›sie selber‹ ist. Auch wenn sie dabei
das Bewußtsein bewahrt, unterschieden zu sein von dem, was schon
etwas anderes als sie ist und außerhalb ihrer Grenzen liegt, wird doch
gerade in ihrem tiefen Grenzbereich diese Unterscheidung nicht
deutlicher und schärfer, sondern immer undeutlicher und unbe-
stimmter« (RM 155; 159). Die Erfahrung der Grenzenlosigkeit des
eigenen Seins findet Frank bereits bei Heraklit und Aristoteles; in
der Neuzeit begegnet sie in besonderer Weise in der lyrischen Dich-
tung, so bei F. Tjutschew.

Frank wendet sich hiermit ausdrücklich gegen Heidegger, der
zwar anerkennt, daß die innere menschliche Realität (Existenz) von
unüberschaubarer Fülle ist und einem unermeßlichen Universum
gleicht, sie aber doch für in sich verschlossen und endlich hält. In
der Tat geht es hier um die zentrale und alles Übrige beeinflussende
These der Frankschen Metaphysik: Im Selbstsein, dem »sich mir von
innen her offenbarenden Leben«, durchschreiten wir das »Tor«, das
zur Realität als solcher führt. Im Selbstsein begegnen wir nur der
gleichsam nächsten »Schicht« dieser Realität, der »von ihrem eige-
nen Wesen her das Moment des Transzendierens eigen ist«. Ich kann,
so führt Frank diesen Gedanken weiter, »mein eigenes Sein nicht
anders denn als Teil oder Glied des Seins überhaupt, das über dessen
Grenzen hinausgeht, haben« (RM 157).

Derselbe Gedanke, der schon in Der Gegenstand des Wissens die
Grenzenlosigkeit des Seins kenntlich machte, gilt auch für das Selbst-
sein. Auch hier kommt der Negation oder Abgrenzung eine konsti-
tutive Funktion zu. »Jede Grenze setzt jenseits ihrer etwas Begren-
zendes voraus. Grenze ist ein relativer Begriff; sie ist die Scheide
zwischen einem Inhalt und einem anderen, die Linie, die nicht nur
trennt, sondern auch verbindet. […] Ein Übergang und ein Übergang

95

Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu etwas (das heißt zu einem positiven Inhalt) sind äquivalente Be-
griffe« (GdW 196).

Das Selbstsein ist individuell bestimmt – aber gerade indem es
bestimmt ist, ist es von anderem, letztlich von allem anderen, abge-
grenzt. Das bedeutet jedoch, daß dieses Andere zur Konstitution des
Bestimmten gehört. Das Andere ist als inhaltlich Unbestimmtes in
ihm anwesend. Es zeigt sich, daß das Sein des Subjekts, das »von
innen her sich offenbarende eigene Leben«, nur »als verbunden mit
etwas Anderem, ihm Transzendenten denkbar ist« (RM 156 f.; vgl.
DU 55). Ich habe mein Sein als meines, meine personale Identität,
weil ich auch das Sein habe, von dem ich mich abgrenze – ich habe
es freilich auf andere Weise als mein eigenes, – aber genauso ur-
sprünglich. Durch dieses andere – die nächsten Mitmenschen, die
Geschichte meiner Familie, die Kultur meines Volkes u. s. w. – bin ich,
der ich bin.

Auch hieraus ergibt sich: Was »außerhalb« meiner sich befindet,
begründet und ermöglicht mich in meinem Selbstsein in nicht gerin-
gerem Maße, als das, was zu mir selbst gehört. Ich bin als abgegrenz-
tes Seiendes nur unter Voraussetzung einer übergeordneten inhalt-
lich unbestimmten und deshalb auch unbegrenzten Einheit möglich.
»Indem ich hier mich ›selbst‹ von dem, was ich ›habe‹ (oder was mich
hat) unterscheide, besitze ich doch zugleich alles, was über mich hin-
ausreicht, in der Weise, daß es in mir ist oder daß ich in ihm bin. Und
das bedeutet: Der grundlegende Wesenszug ›meines inneren Seins‹
ist das ihm immanent zugehörige Moment des Transzendierens – die
Teilhabe am Sein jenseits der Grenzen meiner selbst« (RM 159; 161).

Mit der Einsicht, daß im Selbstsein das grenzenlose oder abso-
lute Sein anwesend ist – nicht getrennt, aber auch nicht mit ihm
vermischt –, hat Frank das Fundament für das Verständnis der All-
Einheit ebenso wie der Einheit des Gott-Menschentums erreicht.

4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

Der Satz des Aristoteles »Die Seele ist auf gewisse Weise alles«8 bie-
tet Anlaß, die Beziehung des unmittelbaren Selbstseins zum Sein als
ganzem weiter zu präzisieren und gegen Mißverständnisse abzu-
sichern. In seinem Transzendieren kann das Selbstsein sich auf alles

96

Das Sein im Selbstsein

8 Aristoteles: Über die Seele, III. 8, 431. b. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstrecken, was möglich ist. Es ist so für sich der Mittelpunkt von
allem. Alles erhält durch die Beziehung auf das Selbst seinen Sinn.
Das Selbst ist »ein unermeßlich-allumfassendes Reich, ein Kosmos
für sich, der seinem Wesen nach grenzenlos ist und alles umfaßt«
(DU 204). Das unmittelbare Selbstsein, das sich als Sein nicht nicht-
seiend denken kann, »hat sich selbst als Absolutes« – aber eben nur,
wie Aristoteles sagt, »auf gewisse Weise«. Denn es unterscheidet sich
von allem anderen, setzt sich diesem entgegen »und hat sich selbst
erst in dieser seiner Absonderung«; es ist dadurch, daß es sich in
seiner Andersheit behauptet. In dieser Selbstbehauptung erfährt es
sich als etwas, das »nur für sich selbst und für niemand anderen ist«.
Zugleich bedarf es aber des anderen, ist auf es angewiesen. Würde es
sein Angewiesensein nicht wahrhaben und sich für das einzige Ab-
solute halten, würde es seinem eigenen Wesen widersprechen. Frank
sieht hierin das Wesen des Bösen (s. u.).

Das Selbstsein ist also eine All-Einheit – aber auf beschränkte
Weise, »nicht die All-Einheit überhaupt, die All-Einheit als solche«;
es besitzt sich als All-Einheit »gerade außerhalb dieser letzten«. Mit
anderen Worten: Das menschliche Selbstsein, das unendlich vieles
umfaßt, ist »das Grenzenlose in der konkreten Form des Begrenzten«
oder »die All-Einheit des Seins als einzelnes« (DU 204).

Indem die All-Einheit das Andere in sich hat, ist sie eine »Ein-
heit von Einheit und Vielheit« und kein nur »kompakter, einheit-
licher Hintergrund« (in dem nach Hegels Wort »alle Katzen grau«
wären). Daraus ergibt sich eine höchst wichtige Folgerung:

Die Einheit durchdringt alle ihre Elemente innerlich so, daß sie
als Ganzes, d. h. in ihrem wahren Wesen, in jedem – im Menschen in
größerem, in einem Ding in geringerem Ausmaß – anwesend ist. So
»hat jeder Punkt des Seins alles übrige außer sich und ist zugleich an
seiner Stelle und auf seine Art das Ganze selbst«. »Es ist von allem
durchdrungen und durchdringt alles« (DU 206; vgl. RM 186). Das
Sein oder die Realität ist darum nicht anders zu denken denn als
antinomische Einheit der Gegensätze. Indem die Einheit in jedem
Punkt anwesend ist, ihn teilhaben läßt an ihrer primären Natur, in
ihrer Eigenschaft des sich selbst genügenden, selbständigen Seins,
wird jeder Punkt des Seins zu einem abgeleiteten Ganzen oder zur
abgeleiteten Einheit. »Die Einheit der Realität bringt in sich selbst die
Vielheit der substanziell seienden partikularen Elemente hervor,
ohne dabei aufzuhören, einfache, ursprüngliche, absolut primäre Ein-
heit zu sein, die über die Grenzen alles Vielen und Partikularen hin-

97

Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgeht« (RM 189). Die Einheit oder das Eine ist immer lebendige
Einheit, die in ihrer Potenz alles mögliche Viele in sich trägt. Gerade
das geistige Leben zeigt sich als lebendige Einheit von Vielem, in der
die Unterschiede und Spannungen zwischen den partikularen Reali-
täten nicht eingeebnet, sondern ermöglicht werden.

5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

Wie sehr für Frank, nach seinem eigenen Bekenntnis, Nikolaus von
Kues zum »Lehrer« geworden ist, zeigt sich in der Ontologie der All-
Einheit. Schon an dieser Stelle der Analyse kann ein Blick auf die
Cusanische Seinslehre zum Verständnis von Franks Begriff der All-
Einheit beitragen.

Das All, so hatte Nikolaus im 2. Buch von De docta ignorantia
ausgeführt, ist eine unendliche Einheit und als solche das Maximum
– aber es ist diese Einheit in der Weise der Kontraktion (Zusammen-
ziehung) zur Bestimmtheit von vielen Einzelnen. Es ist, weil Gott als
die aktual unendliche Einheit von allem Möglichen die in ihm einge-
faltete Seinseinheit ausfaltet. Das All besitzt dadurch unerschöpf-
liche Potentialität (oder potentielle Unendlichkeit). In jedem Einzel-
nen ist es anwesend, aber in kontrahierter Weise als dieses Einzelne:
Nach dem anschaulichen Beispiel des Nikolaus ist das Universum in
der Sonne die Sonne, aber nur die Sonne, im Mond nur der Mond,
also in jedem das jeweilige Bestimmte. In keinem Einzelnen (auch
nicht in deren Summe) ist das Universum voll aktualisiert.9 Das

98

Das Sein im Selbstsein

9 Nikolaus von Kues unterscheidet in De docta ignorantia II, cap. 4, n. 115 die absolute
Washeit [quidditas] eines Dinges von seiner kontrahierten Washeit. Die absolute Was-
heit der Sonne ist dieselbe wie die irgendeines anderen Dinges, denn sie ist das Sein
Gottes, der die absolute Washeit von allem ist. Die kontrahierte Washeit ist dagegen
nichts anderes als die jeweilige Sache selbst. So ist das Universum weder die Sonne oder
der Mond, wohl aber je anders kontrahiert in der Sonne und anders im Mond. Gott aber,
der die vielheitslose Einheit des Seins alles Seienden ist, »ist nicht in der Sonne Sonne
oder im Mond Mond, sondern das, was die Sonne und der Mond ist, ohne Vielheit und
Verschiedenheit«. M. Enders erläutert diesen Cusanischen Gedanken: »Alles endlich
Seiende hat zwei Seinsweisen: Es ist in seiner ewigen innergöttlichen Seinsweise ein
Moment seiner göttlichen Seinsweise und damit wesensidentisch mit dieser; es ist also
in Gott nichts anderes als Gott selbst […], als Verursachtes ist es von seiner göttlichen
Seinsursache verschieden, während es in seiner sachlich ersten, innergöttlichen Seins-
weise gerade nicht von seiner göttlichen Seinsursache verschieden, sondern mit dieser
identisch ist«. M. Enders: Unendlichkeit und All-Einheit. In: M. Thurner: Nicolaus Cu-
sanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 426.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißt: Sofern es im Einzelnen zu dessen Sachgehalt zusammengezo-
gen ist, ist dieses Einzelne, und so jedes Seiende auf seine Weise,
bestimmt durch die Gesamtheit alles übrigen; jede Einzelverwirk-
lichung schließt das Ganze aller Verwirklichungen ein.10 Nikolaus
hat die wechselseitige Durchdringung eines jeden mit jedem auf der
Basis der Einheit des Universums mit der Formel quodlibet in quoli-
bet zusammengefaßt.11 Die absolute Washeit (quidditas) jedes Ein-
zelnen aber ist unmittelbar in Gott; zugleich ist die das Sein verlei-
hende aktuale forma essendi – die göttliche Seinsmacht – auf
beschränkte Weise in jedem.

Das gilt der Sache nach auch für Franks Ontologie: In jedem
Einzelnen ist alles übrige mitenthalten, denn jedes kontrahiert [sži-
maetsja] auf seine Weise die »All-Einheit überhaupt« und ist so mit
allen anderen Kontraktionen innerlich verbunden. Frank hat diese
lebendige Einheit mit einem Wort bezeichnet, das bei Philosophen
des Idealismus geläufig war: »Die konkrete All-Einheit ist ein Gei-
sterreich« [carstvo duchov] (DU 207). Eine Konsequenz daraus, daß
das Einzelne als beschränkte Manifestation des Ganzen mit jedem
anderen Einzelnen »auf gewisse Weise« eins ist, ist die Solidarität
eines jeden mit jedem – auch in der Schuld. Auf dieses Moment ist
noch einzugehen.

Von Gott, dem Urheber und Urgrund der All-Einheit, ist der
Mensch nicht nur unterschieden; er ist ihm auch in einer besonderen
Weise ähnlich. Nach Nikolaus von Kues ist er nicht nur eine Ausfal-
tung der lebendigen aktualen Einheit des Seins, sondern mit seiner
Seele (der mens) auch deren »lebendiges Bild« (viva imago; imago
unitatis). Frank sieht im Moment des Bin – im Sich-selbst-gegen-
über-offenbar-sein – das Moment in der Doppelnatur des Menschen,
das, wie er sagt, die »Verwandtschaft« mit Gott begründet. Zugleich
ist aber jedes Selbstsein durch sein Selbst einzig und sogar in gewis-
sem Sinne »absolut einsam«. Weil es in keiner Beziehung sich restlos
mitzuteilen vermag, bleibt es in seiner Tiefe »unsagbar-stumm in
sich und bei sich selbst« – und muß es bleiben, wie man Franks
Selbsterfahrung wohl aussprechen darf. Auch in dieser Einzigkeit
bis hin zur Einsamkeit ist es dem »schlechthin Einzigen ähnlich und
innerlich verwandt«.

99

Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

10 Vgl. K. H. Volkmann-Schluck: Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Übergang vom
Mittelalter zur Neuzeit. Frankfurt a.M. (Klostermann) 1957, S. 54.
11 Nikolaus von Kues: De docta ignorantia II, cap. 5, n. 118. Vgl. dazu K. H. Volkmann-
Schluck, a. a.O. S. 53–57.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese in der Gottähnlichkeit gründende letzte Unveräußerlich-
keit bewahrt das unmittelbare Selbstsein vor der Auflösung ins All-
gemeine, wie auch immer dieses beschaffen sein mag. Frank erkennt
diese Gefahr in der Mystik der Upanischaden, sofern in ihr »das
Selbst sich verflüchtigt und nur die Unmittelbarkeit des Seins zu-
rückläßt, die dann gewissermaßen mit der verschmolzenen, grenzen-
losen Einheit des unbedingten Seins überhaupt zusammenfällt« (DU
202). Frank denkt dagegen das Zusammenfallen der Teile mit dem
Ganzen und untereinander im Sinne der Cusanischen coincidentia,
die nicht zu einem Verschmelzen ins konturlose Eine führt, denn die
opposita als solche bleiben in ihr erhalten. Die Idee der Koinzidenz
kann darum in keiner Weise zur ontologischen Rechtfertigung eines
sozialistischen Kollektivismus dienen (vgl. DU 200).

Die All-Einheit des Seins ist, wie ausgeführt, eine lebendige Ein-
heit; kraft ihrer Potentialität drängt sie über sich hinaus. In besonde-
rer Weise gilt das für das unmittelbare Selbstsein. Sein Transzendie-
ren kann in der Hinwendung zur Weltwirklichkeit geschehen; doch
selbst wenn das Transzendieren als erkennende und handelnde An-
eignung der objektiven Wirklichkeit geschieht und von einem Wert-
erfassen begleitet wird, bleibt hier das Subjekt für sich, und sein Stre-
ben nach der »Fülle« bleibt unbefriedigt. Nur die Zuwendung zu
einem Sein, das ihm gleich ist, kann es erfüllen und Befriedigung
gewähren. Frank nennt zwei Weisen, in denen diese Zuwendung ge-
schehen kann: das Transzendieren in ein anderes Bin in der Liebe und
das Transzendieren in die nicht mehr potentielle, sondern aktuale
transsubjektive Tiefe der Realität. In diesem Sich-selbst-Transzen-
dieren, zumal in der Liebe, kann auch das göttliche Du in der Tiefe
der Realität begegnen.

Frank hat auch zum »Existenzialismus« seiner Zeit Stellung ge-
nommen; dieser erkenne von den »zwei Naturen«, die den Menschen
auszeichnen, nur die eine, durch die er Teil der Weltwirklichkeit ist,
und leugne, daß er in der Tiefe seines Wesens auch zur überzeitlichen
alles umfassenden Realität gehört. Frank erwähnt für diese Auffas-
sung namentlich M. Heidegger, man wird aber auch an J.-P. Sartre
denken können. Heidegger hatte in »Sein und Zeit« geschrieben
»Sein ist das transcendens schlechthin«12, doch sein Begriff des Tran-
szendierens unterscheidet sich fundamental von dem Franks, denn es
erreicht nicht das wahrhaft überzeitliche Sein. Frank wirft Heidegger

100

Das Sein im Selbstsein

12 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 11 und 38.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn auch vor, daß er zwar die Fülle der inneren Realität des Men-
schen erkannt habe, aber dieses »Universum« doch »innerhalb der
Grenzen seiner selbst« verbleibe. Zwar existiere für Heidegger die
»Seele« in der Welt gemeinsam mit anderen, doch »von innen her,
für sich selbst, existiert sie nur in sich und befindet sich quasi in
lebenslänglicher Einzelhaft« (RM 156, vgl. 186).

6. Die Realit�t – ein »offenbar Geheimnis«

Die Ontologie der All-Einheit bringt durch die Einsicht in die uner-
schöpfliche Potentialität des Seins und das Durchdrungensein eines
jeden von jedem eine Erfahrung ins helle Bewußtsein, die unaus-
gesprochen schon das alltägliche Leben begleitet.

Auch wenn das Sein inhaltlich nicht bestimmbar ist, so haben
wir doch, obwohl es »stumm, schweigend und unaussprechbar«
bleibt, eine »Anschauung« von ihm, die ein »ursprüngliches Wissen«
ist. Wir erfassen es als »in sich unergründlich« – als ein deutliches,
hell erleuchtetes sichtbares Geheimnis, das nicht dadurch aufhört
Geheimnis zu sein, daß es als solches offen vor uns liegt und von
uns angeschaut wird (DU 82). Im Anschluß an Goethe nennt Frank
das Sein ein »offenes Geheimnis«13 (RM 171).

Weil alles Begreifbare nur durch das unergründliche Sein ist,
hat es auch an dessen Geheimnis Anteil. Mehrfach betont Frank –
gleichsam als Quintessenz seiner Ontologie –, daß kein Wissen defi-
nitiv ist, weil die Realität »immer ›dieses und das andere‹«, d. h. »die
Einheit ihrer selbst mit dem, was ihr gegenübersteht« ist (RM 255).
Die »Allgegenwart des Unergründlichen« hat die Folge, daß »jedes
Ding und jedes Wesen in der Welt mehr und anderes ist als alles,
was wir von ihm wissen und wofür wir es halten – und mehr noch:
Es ist mehr und anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren
können. Und was es eigentlich in all seiner Fülle und Tiefe ist, das
bleibt für uns unfaßbar« (DU 68). Das gilt selbstverständlich auch für

101

Die Realit�t – ein »offenbar Geheimnis«

13 Frank fügt an den russischen Ausdruck javstvennaja tajna in Klammern die deut-
schen Worte »offenes Geheimnis« an. Er bezieht sich dabei wahrscheinlich auf das Ge-
dicht Goethes aus dem »Buch Hafis« im »West-östlichen Divan«, das die Überschrift
»Offenbar Geheimnis« trägt. Möglich ist auch der Bezug auf das Gedicht »Epirrhema«,
aus dem Frank gelegentlich die Verse zitiert: »Nichts ist drinnen, nichts ist draußen: /
Denn was innen, das ist außen«. Die folgenden Verse lauten: »So ergreifet ohne Säum-
nis / Heilig öffentlich Geheimnis«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Menschen: Auch er »ist seinem Wesen nach stets mehr und an-
deres als alles, was wir in ihm als abgeschlossene, sein Wesen kon-
stituierende Bestimmtheit wahrnehmen« (DU 295).

Die Hermeneutik des Wissens hat ihren ontologischen Grund in
dieser Verflochtenheit eines jeden mit jedem, die auf die Einheit im
Sein zurückgeht. »Anfang und Ende jedes einzelnen Phänomens oder
Inhaltes gehören nicht ihm selber, sondern liegen in einem anderen –
letzten Endes im Ganzen als solchen. Gerade deshalb ist jedes beson-
dere Wissen […] ein partielles Wissen des Ganzen« (DU 78).

Frank macht noch auf einen interessanten Aspekt dieser über-
zeitlichen Einheit der Realität aufmerksam. Sie ist die transzenden-
tale Bedingung der Möglichkeit, wissenschaftliche Forschung zu be-
treiben. Deren Gegenstand, die Objektwelt, ist der Erfahrung immer
nur in wechselnden, zeitlich begrenzten Ausschnitten, niemals als
ganze gegeben. Doch als Bedingung jeglichen Forschens setzt der
Wissenschaftler die Wirklichkeit als beständiges zusammenhängen-
des, gesetzmäßiges Ganzes voraus. Dieser Weltzusammenhang ist
jedoch nur unter Voraussetzung der allumfassenden Einheit der Rea-
lität denkbar. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Forscher mit
unbedingter Gewißheit annehmen, daß auch jenseits der räumlichen
und zeitlichen Grenzen des von ihm Wahrgenommenen etwas ist,
obgleich er dessen Inhalt nicht kennt. Das bedeutet, daß kraft der
selbstevidenten Gegenwart der überzeitlichen Einheit des Seins »der
Begriff der ›Leere‹, des ›Nichtseins‹ im absoluten Sinn unmöglich ist.
[…] Wenn daher irgendein partikulärer Inhalt in der Zeit verschwin-
det, ist dies nur dadurch möglich, daß er durch irgendeinen anderen
positiven Inhalt ersetzt wird« (RM 166).

Daß jedes Seiende, weil es vom »Transzendenten« durchdrun-
gen ist (DU 324), ein »Geheimnis« birgt, hat die Mehrzahl der zeit-
genössischen Philosophen vergessen. Die Dichter, deren Beruf es ist,
»das Unergründliche und Unsagbare in Worte zu fassen« wissen es.
Frank zitiert aus Rilkes Sonette an Orpheus:

Aber noch ist unser Dasein verzaubert;
an hundert Stellen ist es noch Ursprung.
Ein Spielen von reinen Kräften, die keiner berührt,
der nicht kniet und bewundert.
Worte gehen noch zart am Unsäglichen aus (DU 69).14

102

Das Sein im Selbstsein

14 R. M. Rilke: Die Sonette an Orpheus X.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Die Aktualisierung des Selbstseins

Das menschliche Sein, das als Abgeleitetes-Ursprüngliches auf seine
konkrete Weise am all-einen Sein teilhat, nimmt auch, indem es
über sich hinausstrebt, an dessen Kreativität teil: Es schafft kraft
seines Selbstseins aus sich selbst »den Inhalt seines Seins«. Der
Mensch kann in seiner Aktualität wachsen und so gleichsam realer
werden, weil er immer schon mehr als nur Potentialität ist. Sofern
er sein Strebeziel als »gesollt« erfährt und verwirklicht, tut er, was
die »höchste, transsubjektive Realität« will. Das, »was von uns als
Pflicht gefordert wird«, kann in jedem Lebensbereich erkannt und
realisiert werden. Wir ordnen uns dann dem Willen der Realität
selbst unter, die durch uns »nach Selbstverwirklichung strebt« (s. u.
Kapitel IX). Frank unterstreicht, daß das Gesollte als Verwirklichung
des Selbstseins, nicht nur im eigentlichen sittlichen, sondern auch
im künstlerischen und wissenschaftlichen Tun gefunden werden
kann.

Doch kann es auch ein Streben geben, das ganz in den Grenzen
des eigenen potentiellen und an sich grundlosen Wesens verbleibt
und sich darin erschöpft, Güter zu erwerben und Ziele zu verfolgen,
die durch die eigene Subjektivität charakterisiert sind. Dieses Stre-
ben, so rastlos es auch sein mag, würde die eigene unbestimmte leere
Möglichkeit nie restlos erfüllen können: Wie zahlreich auch die Gü-
ter wären, die jemand in Besitz nehmen könnte, »die Besessenheit
durch das ewig lockende und uns immer entgleitende ›noch und
noch‹« würde den Menschen zu einem sinnlosen Leerlauf verur-
teilen.

Die Teilhabe an der schöpferischen Realität selber realisiert sich
im Rahmen der »objektiven Wirklichkeit«, die uns sowohl in unse-
rem körperlichen als auch psychischen Dasein begrenzt. Doch gibt es
in uns eine Instanz (dem intelligiblen Ich vergleichbar), die den em-
pirischen Existenzbedingungen transzendent ist und als deren »Rich-
ter und Lenker« wirken kann – eben weil in ihr die Realität selber
wirkt (RM 222 ff.). Frank sieht die Daseinsaufgabe des Menschen
letztendlich im freien Mitvollzug des allseitigen Wirkens Gottes (So-
lowjow hatte ihn mit dem Begriff »Theurgie« bezeichnet).

Frank will aus der philosophischen Erkenntnis, wo immer es
möglich ist, auch eine moralische Nutzanwendung ziehen. Hier ist
es ein biblisch-christlicher Gedanke, dessen ontologischen Grund er
sichtbar macht: Der Mensch, der nach der Aktualisierung seiner

103

Die Aktualisierung des Selbstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeiten strebt, kann sich selbst dabei aus dem Auge verlieren.
Es nützt ihm nichts, wenn er »die ganze Welt gewinnt, aber an seiner
Seele Schaden leidet«.

104

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist
Wir-Sein. Die Grundform der Offenbarung

Einen wesentlich neuen Impuls für das Begreifen des Seins und somit
für die systematische Begründung des Humanismus brachte der nach
dem Ersten Weltkrieg entstandene Personalismus. Er lenkte Franks
Aufmerksamkeit auf das Sein als Ich-Du- und als Wir-Sein. Nicht
zuletzt wird man Franks Beitrag zur Philosophie des 20. Jahrhun-
derts in der Integration des phänomenologischen Personalismus in
die Ontologie der All-Einheit sehen dürfen. Für Frank wurde immer
deutlicher, daß eine philosophische Seinslehre nur sinnvoll möglich
ist, wenn sie das Sein als Wir-Sein begreift. Daß diese Einsicht auch
auf die Gotteslehre Auswirkungen hat, ist nur konsequent (vgl. DU
258). Die Bedeutung, die Augustinus für das personalistische Denken
des Seins zukommt, fand durch Frank eine neue Würdigung.

Eine gewisse Sensibilität für die ontologische Bedeutung der Ka-
tegorien »Ich« und »Wir« war bei Frank bereits durch die Denker des
Deutschen Idealismus geweckt worden. An erster Stelle ist hier Fich-
te zu nennen, in dessen Spätphilosophie Sein und Leben »eins« sind,
»aktuelles Leben« aber ein »reines in sich selber lebendes Wir in
sich« ist.1 Auch Hegel hatte in seiner »Phänomenologie« auf die
»Wir«-Struktur des Geistes aufmerksam gemacht: »Ich, das Wir,
und Wir, das Ich ist«.2 Doch das eigentliche personalistische Denken,
in dem die Beziehung des Ich zum Du im Mittelpunkt steht, ist nach-
idealistisch. Anstöße sind von Kierkegaard ausgegangen. Frank war
bekannt, welche Bedeutung dieser christliche Existenzphilosoph dem
zur Entscheidung aufgerufenen Ich beimaß, das sich dem unbegreif-
lichen Gott gegenübergestellt erfährt.

105

1 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seeligen Leben, 1806. (GA I,9,S. 57). J. G. Fichte: II,8,
XV. Vortrag, S. 228f. = X,206f.
2 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Gesammelte Werke Bd. 9, Hamburg
1980, S. 127 (»Die Wahrheit der Gewißheit seiner selbst«); vgl. auch S. 246 (»Die sitt-
liche Welt, das menschliche und göttliche Gesetz, der Mann und das Weib«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das personalistische Denken war auch eine Reaktion auf die
Vermassung und Selbstentfremdung der Menschen infolge der Auf-
lösung der bisher den Einzelnen tragenden sozialen Beziehungen im
Zuge der Industrialisierung. Mit den Versuchen der sozialistischen
Bewegungen, das gesellschaftliche Wesen des Menschen erneut be-
wußt zu machen und die zunehmende Vereinzelung zu überwinden,
war der junge Frank schon durch seinen Stiefvater bekannt gewor-
den. Es konnte ihm nicht verborgen bleiben, daß diese Bewegungen,
nicht zuletzt infolge ihrer dürftigen philosophischen Begründung,
weit davon entfernt waren, die Ansprüche des Individuums mit den
Ansprüchen der Gesellschaft überzeugend vermitteln zu können.
J. Samjatin hatte in seinem utopischen Roman »Wir« (1920), mit
dem Schreckbild einer Gesellschaft, in der die Menschen ihrer Indivi-
dualität beraubt zu bloßen Nummern degradiert sind und mit ihrer
Freiheit sogar die Möglichkeit des Verbrechens verloren haben, die
Konsequenz einer verfehlten Wir-Philosophie radikal sichtbar ge-
macht.3 Auch wenn nicht ausdrücklich beabsichtigt, ist Franks »Wir-
Philosophie« hierzu ein Gegenentwurf. In seinem Beitrag zur Fest-
schrift für P. Struwe, 1925, und dann in seinem Aufsatz »›Ich‹ und
›Wir‹« hatte er sich die Aufgabe gestellt, gegenüber der seit Descartes
vorherrschenden »Ich-Philosophie« »entschieden und radikal eine
›Wir-Philosophie‹« zu begründen, »die auf dem Bewußtsein des pri-
mär-ursprünglichen Charakters der Gemeinschaft und ihrer unmit-
telbaren ontologischen Evidenz aufbaut«.4 Daß die ontologische
Priorität der Wir-Einheit keinesfalls die Unterwerfung des Individu-
ums unter ein gesellschaftliches Kollektiv zur Folge hat, betonten
bereits seine ersten Arbeiten zur Sozialphilosophie.5

Frank konnte nur auf wenige zeitgenössische Autoren zurück-
greifen, die vor ihm der Metaphysik der Ich-Du-Beziehung Auf-
merksamkeit entgegengebracht hatten. Von nachhaltiger Bedeutung

106

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

3 Samjatin schrieb den Roman 1920; er wurde 1924 ins Englische, Französische und
Tschechische übersetzt; 1927 erschien in der Tschechoslowakei eine russische Kurzfas-
sung. Samjatin beeinflußte Huxleys »Brave New World«.
4 S. Frank: »Ja« i »My«. In: Festschrift für P. B. Struve, Prag 1925. S. Frank: »Ich« und
»Wir«. Zur Analyse der Gemeinschaft. In: Der russische Gedanke. Internationale Zeit-
schrift für russische Philosophie, Literaturwissenschaft und Kultur, 1(1929–30) Bonn,
S. 57.
5 S. Frank: Zur Metaphysik der Seele. Das Problem der philosophischen Anthropologie.
In: Kantstudien 34 Jg., 1929, Nr-3–4, S. 351–373. Vgl. ferner Franks »Die geistigen
Grundlagen der Gesellschaft« (russ. Paris 1930), Freiburg 2002.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Frank sind in dieser Hinsicht M. Scheler, M. Buber6 und F. Eb-
ner7, mit Einschränkung G. Simmel. Scheler hatte die »›Du-heit‹«
als »die fundamentalste Existenzkategorie des menschlichen Den-
kens« bezeichnet. »Das Wissen jedes Menschen, er sei ›Glied‹ einer
Gesellschaft überhaupt, ist«, so Scheler, »kein empirisches Wissen,
sondern ›a priori‹. […] Kein ›Ich‹ ohne ein ›Wir‹, und das ›Wir‹ ist
genetisch stets früher inhaltlich erfüllt als das ›Ich‹«.8 In der Zurück-
weisung der sog. Einfühlungstheorie, mit der Th. Lipps die Gewiß-
heit von der Existenz des fremden Subjekts hatte erklären wollen,
stimmt Frank mit der Argumentation Schelers überein.

Im Januar 1926 hatte Frank eine Rezension zu F. Rosenzweigs
Buch »Stern der Erlösung« (1921) veröffentlicht. Seine Stellungnah-
me ist nicht unkritisch; das schließt jedoch nicht aus, daß auch Rosen-
zweigs hymnischer Vorgriff auf das »Wir« aller erlösten Menschen
Frank zur Neubewertung der Wir-Beziehung inspiriert hat.

107

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

6 Hier ist an Martin Bubers Schrift »Ich und Du« (1923) zu denken, deren erste Nieder-
schrift 1919 erfolgt war. Buber verweist seinerseits auf den Anstoß durch die Leibphi-
losophie Ludwig Feuerbachs. Feuerbach habe »jene Du-Entdeckung eingeleitet, die man
die ›kopernikanische Tat‹ des modernen Denkens genannt hat [die …] ›genauso folgen-
schwer ist, wie die Ich-Entdeckung des Idealismus‹« (M. Buber: Das Problem des Men-
schen, Heidelberg 1954, S. 62).
7 Ferdinand Ebner: Das Wort und die geistigen Realitäten (1921). Ebner schreibt hier:
»Das Ich und das Du, das sind die geistigen Realitäten des Lebens. Die Konsequenzen
hieraus und aus der Erkenntnis, daß das Ich nur in seiner Relation zum Du und nicht
außerhalb ihrer existiere …«. »Die Existenz des Ich kann niemals widerspruchslos in der
dritten, sondern immer nur in der ersten Person ausgesagt und behauptet werden, da-
durch, daß sich das Ich selbst ausspricht«. In: Schriften 1. Band, München 1963, S. 85,
S. 188, vgl. S. 258ff.
8 Max Scheler: Probleme einer Soziologie des Wissens (1924). In: Gesammelte Werke.
Die Wissensformen und die Gesellschaft. Bern und München 1960, Bd. 8, S. 57 und
S. 52. – In seiner Arbeit über die »Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle
und von Liebe und Haß« mit dem Anhang »Über den Grund zur Annahme der Existenz
des fremden Ich« (Halle 1913) hatte Scheler festgestellt: »›Zunächst‹ lebt der Mensch
mehr in den Anderen als in sich selbst; mehr in der Gemeinschaft als in seinem Indivi-
duum« (S. 127). In der ergänzten 2. Auflage 1923 heißt es, »daß der Mensch nicht nur
Teil der Gesellschaft ist, sondern auch die Gesellschaft als Beziehungsglied ein wesent-
licher Teil von ihm; daß das Ich nicht nur ein ›Glied‹ des Wir ist, sondern auch das Wir
ein notwendiges Glied des Ich« (M. Scheler, Gesammelte Werke, Bd. 7, Vom fremden
Ich, S. 225).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Evidenz der Du-Realit�t

Zu den unbestreitbaren menschlichen Erfahrungen gehört, daß wir
dem anderen Menschen als Du begegnen können – auf völlig andere
Weise als einem unpersönlichen Gegenstand oder einem Tier. Was ist
die Bedingung dafür, daß diese Beziehung zustande kommen kann?
Sie bliebe unerklärt, wenn das eigene Selbstsein nur Träger der Er-
kenntnisbefähigung wäre, dem alles andere, worauf sich seine Er-
kenntnisintention richten kann, als gegenständliche Wirklichkeit ge-
genübersteht. Auch der andere Mensch könnte dann nur als Objekt
erreicht werden. Schon das erkennende Subjekt selbst wäre kein Ich
im vollen Sinne. Denn die Ichwerdung geschieht, indem ein anderer
Mensch sich »mir« zuwendet und den Blick auf »mich« richtet (in der
Regel wird es zuerst der Augenkontakt zwischen Mutter und Kind
sein). Wo diese Zuwendung geschieht, gewinnen die Momente des
»mein« und »mir« eine völlig neue Bedeutung; sie stehen nicht mehr
für die Beziehung zu einem Gegenstand. Dieser Vorgang ist einzig-
artig; sein spezifischer Gehalt ist nicht aus der bloßen Erkenntnis-
beziehung verständlich zu machen. Frank betont, daß hier eine reale
geistige Wechselwirkung stattfindet. Indem das nur potentielle Ich
dem anderen Menschen als Du begegnet, gelangt es selbst zur vollen
Aktualität (DU 221; 227). Anders als ein Gegenstand, der sich mei-
nem Erkenntnisblick passiv darbietet und gleichsam darauf wartet,
von mir erkannt zu werden, kann ich das Du nicht anders haben als
dadurch, daß es sich selbst auf mich richtet und sich mir aktiv eröff-
net. Die freie Selbsterschließung des anderen ist die Bedingung dafür,
ihn als Du wahrnehmen zu können. Durch sie kommt die kommuni-
kative Begegnung allererst zustande.

Es lohnt sich, an dieser Stelle einen Seitenblick auf Jean-Paul
Sartre zu werfen, der in seiner »phänomenologischen Ontologie«
auch das Wissen vom anderen Subjekt begründen und den Solipsis-
mus überwinden will. Mit Frank kommt er darin überein, daß die
Frage der Existenz des Fremd-Ich nicht als Erkenntnisproblem, son-
dern nur durch Analyse eines Erlebens gelöst werden kann. Dennoch
klafft zwischen den Ontologien Sartres und Franks ein Abgrund. Sar-
tre spricht davon, daß »in Bezug auf jeden lebenden Menschen jede
menschliche Realität auf dem Untergrund ursprünglicher Gegenwart
anwesend oder abwesend ist. Und diese ursprüngliche Gegenwart
kann nur als Erblickt-Sein oder Erblickend-Sein Sinn haben, je nach-
dem, ob der andere für mich Objekt ist oder ich selbst Objekt für den

108

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderen bin. Das Für-Andere-Sein ist ein ständiges Faktum meiner
menschlichen Realität, und ich erfasse es mit seiner faktischen Not-
wendigkeit beim kleinsten Gedanken, den ich mir über mich mache«.
»Der Andere ist mir überall als das gegenwärtig, durch das ich Objekt
werde«.9 Sartres Phänomenanalyse gelangt nicht zu einer Begeg-
nung, in der die aufeinandertreffenden Subjekte zu Ich und Du wer-
den und eine Gemeinschaft zwischen ihnen entsteht. Das »Für-ande-
re-Sein« bedeutet bei Sartre für den Anderen Objekt sein. Sartre
zufolge wird die Existenz des Anderen mir dadurch gewiß, daß ich
mich als von ihm beobachtetes Objekt erlebe. Das Bewußtsein, stets
erblickt werden zu können, ist konstitutiv für die Beziehung auf mich
selbst und auf den Anderen.

Auch Frank fragt nach der Möglichkeitsbedingung für die Er-
kenntnis des Fremd-Ich, aber er geht, anders als Sartre, nicht von
einem fertigen, für sich seienden Ich aus, um die Erkenntnis eines
»anderen« Ich zu erklären. Dieser Versuch würde, wie Frank in seiner
Analyse bemerkt, unweigerlich zu Ungereimtheiten führen. Denn
das Ich habe und kenne ich nur als meines, mein Ich gibt es nur im
Singular, als mein konkretes »Ich«. Von ihm ausgehend gelange ich
immer nur zum Nicht-Ich, d. h. zu Objekten, nie aber zu einem an-
deren Ich, das ein Du wäre. Von einem zweiten Ich zu sprechen ist,
streng genommen, logisch widersinnig. Seine Annahme wäre eine
bloße petitio principii. Um zu verstehen, daß ich außer der Objektbe-
ziehung tatsächlich auch die ganz andere Beziehung zum Du haben
kann, ist die Annahme unumgänglich, daß mein Bin-Sein selbst mit
der Bist-Form des Seins unvermischt vereint ist, mit anderen Wor-
ten, daß mein Sein schon immer auf das Du bezogen ist, bzw. es in
potentia in sich hat. Durch die Du-Begegnung wird diese Potenz ak-
tualisiert und mein Bin-Sein zum »Ich bin« im vollen Sinn. Für
Frank ist das Sein, ganz anders als für Sartre, lebendiges Sein oder
ein »Geisterreich« (DU 221–224).

Franks Analyse der Begegnung zeigt weiter: Das Du des Ande-
ren, das in der Begegnung erlebt wird und in mich eingeht, ist nicht
das Ergebnis der Addition vieler einzelner inhaltlicher Eindrücke –
des Aussehens, der Stimme, der Gestik, Mimik u. s. w.; es ist die in-
tuitiv wahrgenommene Realität des Anderen als konkrete »ganz-
heitliche Einheit«. Das Wissen um die Realität des Du ist ursprüng-

109

Die Evidenz der Du-Realit�t

9 J.-P. Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie.
Hamburg (Rowohlt) 1962, S. 370 und 371.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher und unmittelbarer als das Wissen darum, was dieses Du inhalt-
lich ausmacht. Daß das Selbstsein des Anderen für mich die Gestalt
des Du annimmt, bedeutet deshalb noch nicht, daß ich es auch be-
greifen könnte. Seine Inhalte sind mir immer nur ganz umrißhaft
zugänglich; selbst was einen Freund, der eng mit mir verbunden ist,
hier und jetzt bewegt, bleibt für mich in ein letztlich unergründliches
Dunkel gehüllt. Obwohl ich seine Inhalte nicht klar erfassen kann, ist
mir doch seine Realität in unbezweifelbarer Evidenz gegeben. Das zu
erklären, überfordert, wie Frank bemerkt, alle rationalistischen Er-
kenntnistheorien. Selbstverständlich kann der Eindruck, den ein an-
derer auf mich ausübt, analysiert und in einzelne Inhalte zerlegt wer-
den; das aber geschieht in einer von der unmittelbaren Begegnung
unterschiedenen Reflexion. Dieses Ergebnis ist, wie sich zeigen wird,
auch für die philosophische Gotteslehre von Bedeutung.

Die Begegnung mit dem anderen als Du ist durch äußere Aus-
drucksformen vermittelt – durch Mimik, Gebärden, durch den Blick
der Augen, nicht zuletzt durch das gesprochene Wort – doch was sich
in ihnen »ausdrückt«, sind nicht Nervenreize, Muskelspannungen
u. s. w., sondern ist primär die Realität des Anderen, sein Selbstsein.
»Diese eigentlich allbekannte Erscheinung des ›Selbstausdrucks‹, in
dem ein ›Inneres‹, ein gewisses Selbstsein, durchschimmert und nach
außen dringt und sich so in einem ›Äußeren‹ kundtut, ist ein Prozeß
sui generis, der mit Kategorien des gegenständlichen Seins schlecht-
hin nicht zu fassen ist« (DU 227).10

Die Möglichkeit, die gegenständliche Erkenntnisbeziehung zu
übersteigen und dem anderen Menschen als Du zu begegnen, – so
Franks religionsphilosophisch folgenreiche Annahme – ist allein un-
ter der Bedingung zu verstehen, daß das Du meinem Sein immer
schon innewohnt. Die dem Ich wesentliche Beziehung zum Du stellt
sich also nicht erst her, wenn der andere gleichsam von außen wie ein
Gegenstand zufällig in meinen Erlebenshorizont eintritt; es muß
vielmehr die gesonderte Einheit von Du und Ich als Grundgestalt
des Seins vorausgesetzt werden. Nur so ist es möglich, daß mein
Selbstsein im anderen seinem eigenen Wesen begegnen und sich im
anderen wiedererkennen kann. Frank kann deshalb sagen: »Die Ich-
Du-Beziehung als Ich-Du-Sein manifestiert sich somit als die Urge-
stalt des Seins; sie erscheint uns so als Offenbarung der inneren
Struktur der Realität als solcher – und zwar in ihrer Unergründlich-

110

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

10 Hier sei auf E. Cassirer hingewiesen, der eine sehr ähnliche Beobachtung macht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit, jenseits jedes begrifflichen Erfassens« (DU 249). Sie ist »uner-
gründlich«, weil sie als Einheit des Unterschiedenen sich der ratio-
nalen, auf distinkte Inhalte gerichteten Erfassung widersetzt; sie ist
allein dem »belehrten Nichtwissen« zugänglich. Frank nennt das
»Zusammenfallen von ›Innen‹ und ›Außen‹, von Ich und Nicht-Ich«
im Erleben der Ich-Du-Beziehung – ohne daß die Andersheit besei-
tigt würde – »die ausdrucksvollste Manifestation« der coincidentia
oppositorum (DU 249; 255).

2. Offenbarung als Mitteilung der Realit�t des Offenbarenden

Die phänomenologische Analyse der Ich-Du-Beziehung und des Wir-
Seins spielt in Franks Ontologie und in seiner Gotteslehre eine zen-
trale Rolle (über die Begrenztheit dieser Analogie in Hinblick auf die
Begegnung mit Gott wird noch zu sprechen sein). Die unergründli-
che und unbegrenzte Realität des Du, die sich in der Begegnung of-
fenbart, ist nicht dem objektivierenden, sondern nur dem »lebendi-
gen Wissen« oder »verstehenden Erleben« zugänglich, in dem der
Erkennende mit dem Erkannten eins ist.

Um das Sein des anderen erfahren und in mich aufnehmen zu
können, muß es sich selber kund tun. Ich kann es nicht von mir aus
ergreifen und mir aneignen. Das Wissen, das ich von der Du-Realität
habe, unterscheidet sich deshalb von dem Wissen, das ich durch den
gewöhnlichen Erkenntnisvorgang erwerbe, in dem das Objekt sein
Erkanntwerden passiv hinnehmen muß (vgl. DU 226). Frank schreibt
von dieser eigentümlichen Beziehung, in der das Selbstsein des an-
deren begegnet: »Nicht ich enthülle das Du, es enthüllt sich mir
selbst. Es schickt selbst ein unsichtbares Fluidum von sich aus, das in
mich eindringt; ich habe das Du erkannt, wenn ich dieses Fluidum
empfangen habe. Eine solche Erkenntnis kann man im Unterschied
zur gegenständlichen Erkenntnis nicht anders bezeichnen als mit
dem Wort ›Offenbarung‹« (RM 208; DU 227).

Frank hat mit dieser »selbstevidenten, aber trotz aller Evidenz
doch rätselhaften und wunderbaren Erscheinung« den epistemologi-
schen Gehalt des Begriffs der Offenbarung aufgedeckt. »Offenbaren«
bedeutet nicht, einen logisch bestimmten Inhalt präsentieren, der
dann vom Adressaten zur Kenntnis genommen würde. »Offenba-
rung ist die reale Anwesenheit der sich offenbarenden Realität sel-
ber« (DU 349), nicht das Herzeigen von Sachinhalten. Wenn ein an-

111

Offenbarung als Mitteilung der Realit�t des Offenbarenden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derer Mensch, der zuvor nur ein gegenständlich gegebenes Gegen-
über war, zum Du wird und sein Selbstsein sich für mich öffnet, er-
fahre ich von ihm nicht zuerst inhaltlich bestimmte Charaktereigen-
schaften, sondern ich erlebe sein Du, das mit seiner Zuwendung
einen lebendigen Widerhall in mir weckt. Was in der Du-Begegnung
offenbar wird, ist das ins Unendliche transzendierende und deshalb
unergründliche Personsein des anderen. Mit Franks Worten: Was in
der Du-Begegnung in mich eingeht, »ist die unsagbare, gegenüber
sich selbst offenbare, ihrer selbst bewußte Realität in einem begrenz-
ten, partikularen Seinsausschnitt«, nämlich in der Erfahrung einer
bestimmten anderen Person (vgl. DU 150). Indem ich des unergründ-
lichen Selbstseins der anderen Person in lebendiger Wahrnehmung
inne werde, trete ich »in Verbindung mit den geheimnisvollen Tiefen
der lebendigen Realität« selber (RM 201). Das offenbarte Sein ist
kein farbloses Abstraktum, sondern konkret und »gehaltvoll« – eben
das Selbstsein der anderen Person – dessen konkreter Gehalt aber
auch in der offenbarenden Begegnung ein unergründliches Geheim-
nis bleibt, das immer von neuem zu vertiefter Deutung auffordert.
Das gilt erst recht, wenn die Fülle der Realität, Gott, sich offenbart
(vgl. DU 340; 374).

Die bereits vom all-einen Sein ausgesagte »Selbst-Durchsichtig-
keit«, das Offenbarsein sich selbst gegenüber, ist Voraussetzung für
die Offenbarung, die in der Zuwendung zu einem Anderen und im
Sicherschließen ihm gegenüber besteht. Die Realität selber ist »Für-
sich-sein« oder lebendiges »Sich-selbst-immanent-sein« oder, kurz
gesagt, sie ist sich selber gegenüber offenbar oder »licht«. Auch das
unmittelbare Selbstsein ist eine »innerlich gegliederte Allgemein-
heit«. Was Frank mit Fichte »Geisterreich« nennt, durchdringt auch
das Selbstsein. Das Transzendieren zum Du als einer mir gleichen
Realität setzt das ursprüngliche Sein meiner selbst in der Sphäre des
»Ich-Du-Seins«, der Sphäre der lebendigen, für-sich-seienden All-
Einheit voraus (vgl. DU 254). Ihr inneres Gelichtetsein drängt von
sich dazu, »sich einem anderen zu offenbaren, sich zu eröffnen, sich
einem anderen zu zeigen« und, wo sie nicht selber die Fülle ist, sich
dadurch selbst zu vollenden (DU 226).

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt dieses Gelichtet-
seins aufmerksam: Das Sein des anderen, das mir durch Offenbarung
zuteil wird, ist mir nicht fremd. Zwar hat jede Person ihre eigene, nur
ihr allein gehörige Wurzel im Sein, die von der dem fremden Blick
unzugänglichen Tiefe des Ich ausgeht. Weil aber das Ich ebenso

112

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesentlich »Glied einer gemeinschaftlichen Vieleinheit, Teilhaber
eines Wir« ist, spricht die eine überindividuelle Realität, die »in der
Gestalt des Du« zu mir spricht, eben darin auch »von mir selbst«.
Jede Begegnung sagt mir von neuem, daß ich selbst nur in der Einheit
mit der Tiefe der lebendigen personalen Realität wahrhaft ich selbst
bin (RM 204; 207; vgl. 201).

3. Das Wort – das Medium der Offenbarung

Weil das Wort das herausragende Mittel ist, durch welches das
Selbstsein zum Ausdruck gelangt und seine »geistigen Energien«
mitteilt, hat Frank in Das Unergründliche eine knappe, aber inhalts-
reiche Skizze zum »Geheimnis des Wortes« eingefügt. Er geht von
der sprachwissenschaftlichen Streitfrage aus, worin das originäre
Wesen des Wortes besteht: einen Gegenstand zu bezeichnen oder als
Interjektion ein subjektives Befinden auszudrücken. Auch hier ist er
der Auffassung, daß die alternative Entgegensetzung falsch ist. »Das
Wort drückt ursprünglich weder das gegenständliche Sein als solches
in seinem stummen und kalten objektiven Inhalt aus noch ›meinen
subjektiven Eindruck‹ von ihm, meinen emotionalen Zustand in der
Begegnung mit diesem Gegenstand. Es drückt die unergründliche
Realität selber in ihrer Absolutheit – in einer ihrer Einzelerscheinun-
gen – aus, die tiefer liegt als die Teilung in Subjekt und Objekt oder in
Subjektivität und Objektivität«. Weder spricht das Wort »im ur-
sprünglichen Sinn« über etwas, noch manifestiert sich in ihm »das
›subjektive‹ Wesen des Menschen«, – sondern das Sein selber (DU
376).

Davon zeugt eindrucksvoll die Poesie, in der das menschliche
Wort »in seiner vollwertigen Bedeutung erscheint«. Hohe Lyrik ist
keineswegs nur eine »›Konfession‹ des Dichters« über sein subjekti-
ves Befinden. Noch weniger dient das dichterische Wort in erster
Linie der »begrifflich abstrakten Bestimmung oder ›objektiven Be-
schreibung‹ gegenständlicher Realität«. Wer das Wort des Dichters
in sein Inneres einläßt, erfährt etwas von dem, was »wahrhaft ist«.
Wie sich dem Betrachter des nächtlichen Sternenhimmels die uner-
gründliche konkrete Realität – jenseits der objektiven astronomi-
schen Wirklichkeit – in Einheit von Erleben und Erlebnisinhalt of-
fenbart, so kann auch die Poesie für die im Dinglichen anwesende
»wahrhafte« Realität das Auge öffnen. Frank vergleicht darum die

113

Das Wort – das Medium der Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poesie mit dem »cherubinischen Gesang« der ostkirchlichen Liturgie,
in dem die unsichtbar anwesenden Engelsmächte durch den Mund
des menschlichen Chores ihr »dreimal heiliges Lied« singen. Die Poe-
sie ist »die Stimme der Realität selbst, vom Dichter abgelauscht und
überbracht« (ebd., Übersetzung geändert).

Reichhaltiger und intensiver als in der gegenständlichen Natur
spricht in der Begegnung mit dem Du die Realität selber – das, was
»wahrhaft ist« – von sich. »Sprechen« bedeutet hier, gewisse vom Du
»ausgehende Strahlen, gewisse geistige Energien, die seinem Wesen
gemäß sind«, dem anderen »in der Tiefe einzuflößen«. Was hier mit-
geteilt wird, sind darum nicht einzelne Wörter mit ihrem lexika-
lischen Bedeutungsgehalt, keine Sachinhalte, vielmehr teilt der an-
dere durch das sprachliche Ausdrucksmittel etwas von sich selbst mit.
Kein Ausdrucksmittel vermag freilich das »Wesen des Du« dem an-
deren mitzuteilen; denn auch in der intimsten Verbindung kann es
sich selbst nicht preisgeben; es bleibt ein unergründliches Geheimnis
(RM 208 f.).11

Kein Ausdrucksmittel – das wird besonders am alltäglichen und
auch am wissenschaftlichen Wortgebrauch deutlich – entkommt frei-
lich dem Widerstreit von Subjektivität und Objektivität. Es tendiert
dazu, seinen Gehalt zu verengen und »zur bloßen Bezeichnung ab-
strakter Begriffe zu kristallisieren«. Für die Wissenschaft ist das

114

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

11 Franks Begriffe der »Energien« oder des vom Du ausgehenden »Fluidum« oder (des
die Erkenntnis ermöglichenden) »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« haben eine
Entsprechung in der Lehre des byzantinischen Theologen Gregor Palamas (gest. 1359)
von den göttlichen Wirkungen (»Energien«) in der Welt. Der orthodoxe Metropolit
Seraphim (Albert Lade) schreibt, daß Gott, auf den der Begriff des »Seins« nicht ange-
wendet werden kann, weil er der Schöpfer des Seins ist, doch »der Welt immanent ist,
nämlich in Seinen Energien; in diesen offenbart Er sich der Welt und wirkt in der Welt.
Jedes geschaffene Sein existiert überhaupt nur, weil es an den göttlichen Energien teil
hat. Gott ist in Seinen Energien das Sein aller Wesen. Durch Teilnahme an den Energien
kann sich das Geschöpf Gott nahen und mit ihm in Gemeinschaft treten. Die Energien
sind von der Wesenheit nicht zu trennen. Sie sind deshalb ebenso wie das Wesen Gottes,
dessen Erscheinung sie sind, ungeschaffen und ewig. In den Akten der Synode von Kon-
stantinopel vom Jahre 1351 ist gesagt: ›Wir denken sie (die Energie) nicht als außerhalb
der göttlichen Wesenheit befindlich, sondern … sagen, daß sie aus der göttlichen We-
senheit wie einem ewigen Quell entfließt und entspringt und ohne diesen nie wahr-
genommen wird. Sie bleibt mit der göttlichen Wesenheit untrennbar verbunden, koexi-
stiert von Ewigkeit mit ihr und ist untrennbar mit ihr vereint‹. Deshalb wird die Energie
auch mit dem Terminus ›Gottheit‹ bezeichnet«. Die Ostkirche, hg. v. A. Lade, Stuttgart
(Verlag Spemann) 1950, S. 37–38.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweifellos von Vorteil, räumt Frank ein. Doch zeigt dieser »Wider-
streit«, der im Menschen selbst seinen Grund hat, die nur beschränk-
te Eignung seiner Sprache, die Offenbarung der Realität adäquat aus-
zudrücken. Deshalb »äußert sich die konkrete Offenbarung Gottes,
sein Wort – vom Menschen her gesehen – in ›unaussprechlichen
Worten, die kein Mensch sagen kann‹«, schreibt Frank mit dem Apo-
stel Paulus (2. Korintherbrief 12:4).

Frank faßt seine philosophische Skizze des Wortes zusammen:
»Im Wort gewinnt die Realität selber, das Unergründliche, eine Stim-
me. In ihm spricht die Realität von sich selbst, ›macht eine Aussage‹,
›drückt sich aus‹«. Das menschliche Wort ist auf seine beschränkte
Weise Ausdruck der absoluten Realität; es erweist sich als unvoll-
kommenes »Abbild« des ewigen Logos, der, wie Frank den Prolog
des Johannesevangeliums aufnehmend sagt, »›am Anfang bei Gott
war‹ und ›Gott selber war‹«. Jene »Worte Gottes, die in der Heiligen
Schrift überliefert sind, die aber auch jeder Mensch zu vernehmen
gewürdigt sein kann, sind einzelne Manifestationen des Wortes,
des Logos«. Sie sind eine Äußerung von Gottes Wesen, in der es »für
uns ein lebendiges Antlitz und eine Gestalt annimmt (ohne dadurch
aufzuhören unergründlich zu sein). Eine solche Äußerung Gottes als
Wort in lebendiger Gestalt ist auch jene höchste und angemessenste
konkret-positive Offenbarung, in welcher ›das Wort‹ in der mensch-
lichen Gestalt Jesu Christi ›Fleisch wurde‹« (DU 377; vgl. Johannes-
evangelium 1:14). Das »eitel gebrauchte Wort« und »jedes bloße Ge-
rede« kommen deshalb einer »Blasphemie« gleich (DU 376).

4. Die �berzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder
Gesellschaft

Die Begegnung ist, wie erläutert, ein lebendiger Vorgang wechselsei-
tiger Aktivität. Ich entstehe als Realitätspunkt zugleich mit dem Du –
als ein Glied »der sich zugleich damit konstituierenden Einheit des
Wir« (DU 230). Dieses »wunderbare, von tiefster Bedeutung erfüllte
Wort ›Wir‹« ist mehr als nur ein anderes Wort für die Ich-Du-Ein-
heit; schon die Sprache hat mit ihm, indem sie es schuf, ein ganz
eigenes Realitätsmoment zum Ausdruck gebracht (DU 256).

In seiner Sozialphilosophie hat Frank für die Wir-Einheit das
Wort sobornost’ eingeführt. Er erwähnt in diesem Zusammenhang
die einflußreiche Schrift A. S. Chomjakows über »Die eine Kirche«;

115

Die �berzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder Gesellschaft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie hat ihn zur Verwendung dieses Begriffs offensichtlich angeregt.12

In ihm klingen die Bedeutungen der Gemeinsamkeit, der Verbun-
denheit, der Konziliarität, der Katholizität, der inneren Sammlung
an. Seine Übersetzung in eine andere Sprache ist schwierig. Frank
selbst hält ihn für »unübersetzbar« und beläßt es in seinem deutsch
verfaßten Vortrag »Die russische Weltanschauung« (1926) bei Um-
schreibungen u. a. durch die Wörter »Konziliarismus« und »Gemein-
schaftsprinzip«.13 L. P. Karsawin hatte als deutsche Übersetzung
»Symphonie«, »Symphonismus« vorgeschlagen.14 R. v. Walter, der
Übersetzer von N. Berdjaews »Die Philosophie des freien Geistes«,
meint, daß das deutsche Wort »Gesammeltheit« dem russischen
Wort am nächsten komme.15 Für die Bedeutung, die Frank dem Wort
sobornost’ gegeben hat, sind diese Übersetzungen nicht geeignet. Das
treffendste (wenngleich nicht voll befriedigende) deutsche Äquiva-
lent für den Gebrauch, den Frank von ihm macht, ist »Gemeinschaft-
lichkeit«. Irreführend wäre die Übersetzung »Gemeinschaft«, das
eine konkrete, auf besondere Weise verbundene Gruppe von Men-
schen charakterisiert.16 In seinem russischen Aufsatz über die Reli-
giösen Grundlagen der Gesellschaftlichkeit aus dem Jahr 1925 hat
Frank den Begriff noch nicht verwendet; er spricht hier von »Solida-
rität« als einer »Elementartatsache«, die jeder »Gesellschaftlichkeit«

116

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

12 Der slawophile Schriftsteller und Theologe A. S. Chomjakow (1804–1860) verwen-
det in seiner Arbeit Cerkov’ odna (1867 gedruckt; deutsch Die eine Kirche), soweit ich
sehe, nur das Adjektiv sobornyj. Auch in der Auseinandersetzung mit P. Iwan S. Gaga-
rin SJ über die russische Übersetzung des nicäo-konstantinopolitanischen Glaubens-
bekenntnisses verwendet Chomjakow nur das Adjektiv. Für Chomjakow ist der griechi-
sche Begriff kajolikffi des Glaubensbekenntnisses allein durch sobornyj korrekt
wiedergegeben – als Ausdruck für »die Einheit in der Vielfalt« (vgl. A. S. Chomjakov:
Sočinenija bogoslovskie, St. Petersburg 1995, S273ff.). In seiner während des Zweiten
Weltkriegs verfaßten Schrift Mit uns ist Gott verwendet Frank, um den umfassenden
Charakter der Kirche, ihre »Katholizität«, zu kennzeichnen, das Wort kafolična, das
bereits I. S. Gagarin für die Übersetzung des Wortes kajolikffi vorgeschlagen hatte. –
Es ist eine offene Frage, ob Chomjakow sich auf die Schrift J. A. Möhlers Die Einheit der
Kirche oder das Princip des Katholizismus (1825) gestützt hat.
13 S. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926, S. 22 f. –
B. Jakim, der amerikanische Übersetzer von Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft
ließ das Wort sobornost’ unübersetzt.
14 L. P. Karsawin: Die Russische Idee, in: Der Gral, Nr. 8, Mai 1925, S. 356.
15 N. Berdiajew: Die Philosophie des freien Geistes. Problematik und Apologie des Chri-
stentums. Tübingen 1930, S. 11 (Fußnote).
16 F. Tönnies hatte den Begriff in diesem Sinne verstanden; Frank grenzt sich ausdrück-
lich von ihm ab (GGdG 144).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und jeder »Kommunikation« zugrunde liegt.17 In seinen späteren
Schriften spielt der Begriff sobornost’ keine signifikante Rolle mehr.

Die »Gemeinschaftlichkeit« ist keine Gegebenheit der objekti-
vierbaren Wirklichkeit, keine besondere Stimmung oder äußerlich
erkennbare Weise des mitmenschlichen Umgangs. Sie ist kein Ideal-
zustand, der durch sittliche oder ähnliche Anstrengungen erst ver-
wirklicht werden müßte. Sie ist die Einheit des Wir – und als solche
eine geistige Realität. Sie ist nicht die Summe oder Anhäufung vieler
Ich; sie befindet sich nicht neben oder über den Vielen. Sie steht aber
auch »nicht als äußeres, transzendentes Prinzip der Vielheit gegen-
über, sondern ist ihr immanent und vereinigt sie von innen her«. Sie
ist der ontologische Begriff für »das innere Wesen« und »die innere
Schicht oder Wurzel« jeder Gesellschaft: »In jedem ihrer zeitlichen
Abschnitte, in jedem Moment ihrer Existenz lebt die sichtbare Ge-
sellschaft von ihrer unsichtbaren überzeitlichen Gemeinschaftlich-
keit« (GGdG 150; 154).

In ihr ist die All-Einheit des Seins konkret. Das bedeutet, daß
jedes Individuum, wo immer (und solange) es mit einem anderen
zum Wir vereint ist, es auch mit dem Ganzen, dem »Geisterreich«,
auf besondere Weise eins ist. Aber auch umgekehrt gilt: »Die Einheit
des Wir ist innerlich in jedem Ich anwesend, ist die innere Grundlage
des Lebens eines jeden Ich«. In der geistigen Seinseinheit konkurrie-
ren nicht die Einheit des Ganzen und die Selbständigkeit jedes seiner
Teile mit einander, sie ist »freies Leben« (GGdG 150–151). Es wäre
ein gefährlicher Irrtum, die freie Gemeinschaftlichkeit mit einer ob-
jektiv existenten Gesellschaft zu identifizieren. Frank weiß, daß die
Gemeinschaftlichkeit nur in einer strukturierten Gesellschaftlichkeit
zum Ausdruck kommen kann, welche die Freiheit der einzelnen Glie-
der unweigerlich normiert und sogar dazu tendieren kann, sie zu
beseitigen. In welchem Sinne nach Frank die Gemeinschaftlichkeit
der »Kern« jeder Vergesellschaftung ist, muß noch gezeigt werden.

5. Das Wir-Sein ist grenzenlos, �berzeitlich, �berindividuell

Als Seinseinheit ist die Wir-Einheit potentiell grenzenlos – sie kann
letztlich alle Seienden umfassen. Dem hl. Franz von Assisi war »auf

117

Das Wir-Sein ist grenzenlos, �berzeitlich, �berindividuell

17 S. L. Frank: Religioznyja osvnovy obščestvennosti, in: Put’, September 1925, Nr. 1,
S. 12 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der höchsten Stufe der geistigen Entwicklung« diese Wir-Einheit alles
Seienden bewußt geworden: Nicht nur mit den Menschen, auch mit
den Tieren und mit den Dingen, selbst mit dem Tod wußte er sich
brüderlich verbunden (GGdG 136; DU 235). Die Wir-Einheit als
Seinseinheit ist auch überzeitlich und überindividuell. Diese Eigen-
schaften verweisen nochmals auf ihre geistige Seinsweise, die nicht
mit ihrem psychischen Erleben (und, selbstverständlich, nicht mit
ihrer gesellschaftlichen Verkörperung in einer Freundschaft, Ehe oder
in einer konkreten Gesellschaft) verwechselt werden darf. Äußere Er-
eignisse, etwa ein Eheversprechen, eine Vereins- oder Staatsgrün-
dung können den Anstoß zur Bildung einer Wir-Einheit geben und
ihren Beginn markieren. Diese Ereignisse sind bald vergangen; das
Wir-Sein, die Seinseinheit, aber bleibt Gegenwart. Die Realität einer
Ehe, einer Freundschaft, einer Familie, des Staates usw. ist unabhän-
gig davon, ob ihre Glieder aktuell sich ihrer bewußt sind. Das Zusam-
mentreffen mit den anderen Gliedern kann die Einheit bewußt erle-
ben lassen; dieses aktuelle Erleben oder Bewußtsein ist aber nicht die
Einheit selbst. Was im Denken sich abspielt oder psychisch erlebt
wird, ist ein zeitlich beschränktes Geschehen und gehört nur dem
einzelnen Menschen an. Sozialpsychologische Vorgänge sind, so
Frank, nur eine besondere Weise der individualpsychologischen.
Überzeitlichkeit bedeutet andererseits nicht, daß das Wir-Sein vom
Willen seiner Glieder unabhängig wäre. Wie im Menschen das see-
lische Sein mit seinem Leib eins ist, bis diese Einheit durch den Tod
getrennt wird, so können auch gesellschaftliche Einheiten zu beste-
hen aufhören. Selbst der Staat ist davon nicht ausgenommen, wie
Frank mit einem Blick auf den Untergang des Zarenreiches in den
Revolutionen von 1917 bemerkt. Das oft verzweifelte Bemühen, den
Bestand einer Freundschaft oder Ehe zu erhalten, wenn ihre äußere
gesellschaftliche Einheit im Zerfall begriffen ist, zeigt, daß ihre gei-
stige Realität nicht identisch ist mit ihrer äußeren physischen Exi-
stenz, daß sie diese vielmehr noch eine gewisse Zeit überdauern kann.

Auch in der kulturellen Tradition eines Volkes, zumal in seiner
Sprache, lebt eine überindividuelle, die Zeit übergreifende reale gei-
stige Einheit. So wenig das geistige Wir-Sein mit den hirnorgani-
schen Vorgängen verwechselt werden darf, so wenig auch mit den
stofflichen Elementen, die für die Kultur eines Volks und einer Ge-
sellschaft unentbehrlich sind. Die geistige Realität ist keine objekti-
vierbare Wirklichkeit für sich; sie ist in den äußeren kulturellen Ge-
gebenheiten. Ganz verfehlt wäre es deshalb, das geistige Sein als eine

118

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art grenzenlosen Äther zu verstehen, der über der gegenständlichen
Wirklichkeit schwebt.

6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

Das individuelle, unmittelbare Selbstsein hat seine »Wurzel« in der
geistigen Einheit des Wir; diese ist ontologisch früher als jenes. Auch
die sichtbare Gesellschaft ist nur kraft dieser vorgängigen Wir-Ein-
heit: »Das ›Wir‹ als äußerlich sichtbare Gemeinschaft oder Gesell-
schaft, als Zusammengehörigkeit von zwei oder mehreren Menschen
– die Gesellschaft, die mich ›umgibt‹ und zu der ich gleichsam nur
äußerlich ›gehöre‹, – ist nur die äußere Manifestation und Abbildung
des ›Wir‹, in dem ich auf die Weise existiere, daß es in mir ist, oder
vielmehr, daß es die ursprüngliche innere Grundlage des ›Ich bin‹
selber ist« (DU 258).

Frank ist sich bewußt, daß die Wir-Philosophie, sobald die strikt
geistige (oder ontologische) Seinsweise des Wir verkannt wird, zur
Rechtfertigung eines kollektivistischen Gesellschaftsideals miß-
braucht werden kann. Er sieht diese Gefahr in der »utopisch-roman-
tischen« Weltanschauung der Slawophilen durchaus gegeben.18 Der
Vorwurf ist denn nicht ausgeblieben, in seiner Philosophie der All-
Einheit verliere das Individuum das Recht auf Selbstbestimmung.
Die All-Einheit des Seins, die der Angelpunkt von Franks Philosophie
ist, kann in der Tat, sobald sie mißverstanden wird, zum wunden
Punkt werden. Deshalb ist es angebracht, auf diesen Vorwurf ein-
zugehen

In seinen Ausführungen zur Funktion der Grenze hatte Frank
festgestellt, daß der Begriff des »meinigen« nur gebildet werden
kann, weil ich auch, was jenseits des »meinen« liegt, »habe«; ich
»habe« dieses Jenseitige genauso ursprünglich wie das unmittelbar
meinige, wenngleich auf andere Weise. Obwohl es außerhalb meiner
bleibt, gehört es doch konstitutiv zu meinem Selbstsein. Im persona-
len Wir, zu dem ich selber gehöre, erfahre ich das Transzendieren
meiner Begrenzung und die Einheit mit dem Du-sein unmittelbar
als lebendige wechselseitige Beziehung. Ich erlebe, »daß ich auch da
bin, wo ich nicht selber bin, – daß mein eigenes Sein auf meiner

119

Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

18 S. Frank: Die russische Weltanschauung. A.a. O. S. 22.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teilhabe am Sein, das nicht meines ist, beruht, – daß ich selbst bin im
›du bist‹« (DU 258).

Das für das Selbstsein konstitutive Ausgreifen auf das jenseits
des Eigenen liegende Andere bedeutet, daß »das ›Ich-bin‹ entgegen
der gewöhnlichen Anschauung keineswegs die ursprüngliche, ad-
äquate und allumfassende Form des ›inneren Seins‹, des unmittel-
baren Selbstseins, ist, sondern nur als abgeleitetes Teilmoment der
tieferen und ursprünglicheren Offenbarung der Realität als eines
Wir-Seins anzusehen ist« (DU 257). Frank behauptet also, daß Ich
als unterschiedenes Einzelnes nur sein kann, weil ich an einem un-
endlichen Sein teilhabe, an dem auch das Du teilhat: Ich und Du
können nur sein, weil ihnen eine »höhere, sie umgreifende Einheit«
– das Wir-Sein – vorausgeht (vgl. GGdG 137).

Frank bezeichnet die Einheit im Wir mit dem Cusanischen Be-
griff als coincidentia oppositorum (z. B. DU 257; RM 181, 201). Ob
der Vorwurf, in der All-Einheit werde das Einzelne vom Ganzen
»verschlungen«, gerechtfertigt ist, hängt davon ab, wie die »Koinzi-
denz« verstanden wird. Frank besteht darauf, daß die Einheit des Wir
eine originäre Seinsinstanz ist. Darum ist sie nicht von unten, von
den Einzelnen her gedacht; die Wir-Einheit ist nicht die Summe von
Ich und Du. Wäre sie nur das Ergebnis einer Addition, so bliebe sie
den Gliedern äußerlich. Die Einheit ist mehr als nur eine Klammer,
welche das Viele zusammenhält. Bedeutet sie also eine Vermischung,
in der die Glieder ihres Selbststandes beraubt und zu bloßem Schein
herabgesetzt sind?

Was mit dem »Zusammenfall« von Ich und Du im Wir gemeint
ist, zeigt die phänomenologische Analyse. In der Du-Begegnung
dringt die Realität des anderen als anderen in mich ein und wird
von mir auf Grund dieses Eindringens erlebt. Ich erlebe das Du als
eine andere Realität, und indem ich sie erlebe, wird sie ein Teil mei-
nes Selbstseins. Das Wir steht dem Ich nicht gegenüber; es ist die
»Einheit des Seins ›in mir‹ und ›außer mir‹« und als solche der »in-
nere Grund meiner eigenen Existenz – meines Ich«. Nur so ist das
Wir die »Wurzel« von Ich und Du, in welcher die Gegensätzlichkeit
zwischen diesen beiden »überwunden ist – und doch gewahrt bleibt«,
wie Frank sofort hinzufügt (DU 257). Mit anderen Worten: In der
»coincidentia« werden die »opposita« nicht aufgelöst oder vermischt,
sondern bleiben als solche erhalten. Der Vollzug dieses Widerspruchs
ist nur möglich, weil es der Vollzug einer geistigen Einheit und nicht
der von gegenständlichen Größen ist. Denn das Wir-Sein ebenso wie

120

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Selbstsein, ist gegenständlicher Erkenntnis unzugänglich. Es ist
nur als erlebte, sich selber offenbarende Realität gegeben. Franks
Ausführungen zur Gemeinschaftlichkeit sind nicht Ergebnis empi-
risch-sozialer oder sozial-psychologischer Untersuchungen.

Als »konkrete All-Einheit« durchdringt das Sein als Ganzes
jedes seiner Teile; es ist als solches ein »lebendiges Sein« oder, wie
Frank wiederholt gegen den zeitgenössischen Existentialismus sagt,
ein »Geisterreich«. Dieses Ganze ist kein gegenständliches Seiendes –
als solches würde es das Einzelne tatsächlich »verschlingen«. Kein Ich
ist ein »in sich geschlossenes isoliertes Sein« (und in diesem Sinne
»Substanz«), es ist »ein als Ich-Du-Sein sich vollziehendes Sein«. Es
wird überhaupt erst zum Ich, »verwirklicht sich selber erst im Hin-
ausgehen über sich selbst, im Transzendieren zum Du«. »Das Gei-
sterreich besteht eben darin, daß das Eine immer für das Andere, im
Anderen – über sich hinaustretend – existiert, sich nur behauptet,
indem es sich selbst um eines anderen willen verläßt« (DU 250, vgl.
RM 186, 205). Franks »Wir-Einheit« ist darum etwas völlig anderes
als das »ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse« im Marxschen
Verständnis.19

Hier wird das spirituelle Motiv sichtbar, das Frank bewegt. Es
geht darum, den Individualismus durch einen Humanismus zu über-
winden, der sich bewußt ist, daß die Liebe zum Nächsten kein letzt-
lich beliebiges Sentiment ist, sondern von der Realität selber gefor-
dert ist. Denn das »Grundprinzip« des Seins – das Zusammenfallen
der Gegensätze –, vollendet sich »konkret-lebendig« als Liebe, in
welcher der reale Unterschied (nicht der logische) zwischen dem
einen und dem anderen überwunden ist und doch »die Gliederung
und wechselseitig verbundene Vielgestalt des Seins in sich und für
sich nicht beseitigt wird: sie bleibt erhalten, ja vollendet sich allererst
in ihrer ganzen Fülle und Tiefe« (DU 255–256; Übers. geändert).20

Das philosophische Denken ist ständig in Versuchung – bemerkt
Frank in Die Realität und der Mensch –, die Realität monistisch oder

121

Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

19 K. Marx: 6. These über Feuerbach. In: Marx-Engels-Werke Bd. 3, Berlin 1962, S. 6. –
Marx war unter dem Einfluß von Feuerbachs Sensualismus außerstande, ein geistiges
Sein zu denken.
20 In seiner späteren Schrift Mit uns ist Gott unterstreicht Frank nochmals, daß von
»Liebe« nur gesprochen werden kann, wo dem Ich ein Du begegnet, nicht aber wenn
im anderen dem Ich wieder das Ich entgegentritt (Frank sieht die Auflösung des Unter-
schieds von Ich und Du im buddhistischen tat twam asi). S. L. Frank: Mit uns ist Gott,
Teil 2, Kapitel 5 »Die Religion der Liebe«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pluralistisch zu deuten, obwohl beide Auffassungen in ihrer Ab-
straktheit inkonsistent sind und Kompromisse erzwingen. So mußte
Spinoza im Widerspruch zu seinem System doch die Vielfalt der Sei-
enden anerkennen, die er dann »Attribute« der einen Substanz nann-
te. Und Leibniz konnte nicht umhin, seine pluralistische Seinslehre
durch eine »Harmonie« zu ergänzen, weil ohne eine Beziehung zwi-
schen den Monaden nicht einmal von Vielheit gesprochen werden
konnte (RM 188).

Das Wir enthüllt die Wesenseigenschaft des geistigen Seins: Es
»hat zwei korrelierende Aspekte: Es ist die differenzierte Vielheit
vieler individueller Bewußtseine und zugleich ihre unteilbare Ur-
Einheit« (GGdG 137 f.). Diese Ur-Einheit – in Franks Ontologie die
Bedingung für die Unterscheidung des Vielen – entspricht dem
»transzendentalen Bewußtsein« in Kants Erkenntnistheorie, welches
als einheitsstiftendes Prinzip die Bedingung jeglicher Wirklichkeits-
erfahrung ist. (Zu Franks »antinomischem Monodualismus« und der
ihm entsprechenden docta ignorantia als dem Wissen des Seins s. u.).

122

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Anschluß an Transzendentalphilosophie und
Ph�nomenologie

Die »dogmatische« Metaphysik« (Frank folgt hier dem Urteil Kants)
hatte naiv das Sein als möglichen Gegenstand des begreifenden Er-
kennens angenommen. Durch Kants Skeptizismus war die Aufgabe
gestellt, sollte Philosophie das Sein überhaupt erreichen können, eine
andere Weise zu suchen, ein Wissen vom Sein zu gewinnen. Frank
hatte sich vor dem Ersten Weltkrieg intensiv mit den Versuchen aus-
einandergesetzt, den Subjektivismus in der Erkenntnislehre zu über-
winden. Die Erkenntnistheorie war, wie er feststellt, in eine Krise
geraten. In ihren Stellungnahmen zu der von Kant aufgeworfenen
Problematik haben Denker wie »Schuppe, Cohen, Rehmke und Hus-
serl in verschiedenen Formen die allgemeine Überzeugung zum Aus-
druck gebracht, daß es keine Erkenntnistheorie als Erforschung der
›Erkenntnis‹ außerhalb einer Untersuchung ihres Gegenstandes
gibt« (GdW 83 f.). »Cohen erklärt, daß ›Erkenntnistheorie eine un-
klare Bezeichnung‹ sei und ersetzt sie durch eine ›Logik der reinen
Erkenntnis‹ ; einige seiner Schüler sprechen sogar von einer ›Logik
des Seins‹. Schuppe vermischt die Gnoseologie mit der Logik und
die Logik mit der Ontologie, Husserl ersetzt sie von Anfang an durch
die ›Phänomenologie‹ und in seinen jüngsten Arbeiten – durch eine
offene Ontologie«.1 Die Versuche, die Erkenntnistheorie vom »Psy-
chologismus« zu befreien, haben in der Vergangenheit dazu geführt,
faßt Frank zusammen, sie als Wissenschaft, die sich von einer »Theo-
rie des Seins« unterscheidet und ihr vorausgeht, zum Verschwinden
zu bringen. Gegenwärtig sei das Bemühen darauf gerichtet, eine Phi-
losophie zu schaffen, welche die Einheit von Wissen und Gegenstand
umfaßt, »einerlei, ob wir sie nun als ›Phänomenologie‹, ›reine Logik‹,
›Grundlage der Wissenschaft‹ oder ›Ontologie‹ bezeichnen« (GdW

123

1 S. Frank: Krizis sovremennoj filosofii. Antrittsvorlesung 1916. In: Živoe znanie, Ber-
lin 1923, S. 256.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebd.). Frank selber hält den aristotelischen Begriff »Erste Philo-
sophie« für den geeignetsten, um die Frage nach dem Grund zu stel-
len, auf dem »die Unterscheidung zwischen Wissen und Gegenstand
des Wissens überhaupt erst möglich wird«. Ausdrücklich bestätigt er
bei der Entwicklung seiner eigenen Auffassung »Berührungspunkte«
mit der zeitgenössischen deutschen Philosophie und durch sie ver-
mittelt mit dem »klassischen deutschen Idealismus«. Die von Frank
hervorgehobene Nähe zu Bergson und »einigen Strömungen der rus-
sischen Philosophie« weist auf das Motiv hin, das W. James mit dem
methodischen Prinzip des »radikalen Empirismus« verfolgt hatte.
Denn von Anfang an ist Franks Interesse an der Erkenntnistheorie
auf die Begründung einer Anthropologie gerichtet, die keine bloße
Naturwissenschaft ist, sondern den Menschen als besondere Realisie-
rung des Seins versteht.

1. Kritischer Anschluß an Kant

Obwohl ausdrückliche Kommentare Franks zu Kant selten sind, läßt
sich doch zeigen, wie Kants Denken für ihn zur fruchtbaren Heraus-
forderung wurde. Der Realität »an sich« können wir uns, wie Kant
gemeint hatte, weder theoretisch noch mittels intellektueller An-
schauung vergewissern, aber es sei doch möglich, sie in unserem sitt-
lichen Bewußtsein zu erreichen. Das Bewußtsein, vom Sittengesetz
unbedingt gefordert zu sein und ihm frei folgen zu können, hatte
Kant ein »Faktum« genannt, das »sich für sich selbst uns aufdringt«,
sobald wir unserer Vernunft inne werden. Kant rekurrierte damit auf
eine Erfahrung, die weder sinnlich noch psychisch genannt werden
kann.2 Diese Erfahrung bedurfte, wie Frank sah, unbedingt der wei-
teren Klärung. Auch in seiner »Kritik der Urteilskraft« hatte Kant die
Möglichkeit eingeräumt, im künstlerischen Schaffen mit dem »Ge-
fühl« etwas zu erfassen und in der künstlerischen »Vorstellung« zum
Ausdruck zu bringen, was für die begriffliche Sprache der Philoso-
phie »unnennbar« bleibt. Die schöpferische künstlerische Gestal-
tungskraft (Kant nannte sie »produktives Erkenntnisvermögen« oder
»Einbildungskraft«) vermag eine »Vorstellung« zu schaffen, »die viel
zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch irgendein bestimmter Ge-

124

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

2 I. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, S. 55 (Originalausgabe).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


danke, d. i. Begriff, adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völ-
lig erreicht und verständlich machen kann«.3 Die Formkraft des
Künstlers versetzt die Vernunft »in Bewegung«, über das hinaus-
zugehen, was begrifflich »in ihr aufgefaßt und deutlich gemacht wer-
den kann«. Der »Begriff« wird so »auf unbegrenzte Art ästhetisch
erweitert«. Die bildlichen Symbole, durch die der Künstler etwa
einen religiösen Gegenstand sinnbildlich darstellt, geben »der Einbil-
dungskraft einen Schwung« und können dazu anregen, »mehr dabei,
obzwar auf unentwickelte Art, zu denken, als sich in einem Begriffe,
mithin in einem bestimmten Sprachausdrucke, zusammenfassen
läßt«.4 Die künstlerische Einbildungskraft trägt »indirekt also doch
auch zu Erkenntnissen« bei.5 Sie »belebt« das Erkenntnisvermögen,
ja noch mehr, sie verbindet »mit der Sprache als totem Buchstaben
Geist«.6 Auch hier hatte Kant eine Realitätserfahrung angenommen,
sie ontologisch aber gleichsam in der Luft hängen lassen. Über Kant
hinausgehend sah Frank die Möglichkeit, gerade in der Erfahrung des
sittlichen Sollens und in der Erfahrung des Schönen das Sein geistig
zu »berühren«, weil der menschliche Geist selber zur Sphäre des
Seins gehört.

Die eigentliche Auseinandersetzung mit Kant spielt sich aber
auf dem Feld der Epistemologie und Ontologie ab. Franks »Gegen-
stand des Wissens« will den primären oder eigentlichen Gegenstand
unserer Erkenntnis – das Sein – und die Weise, ihn zu erkennen,
untersuchen. Es ist in seiner Intention und Anlage eine Auseinander-
setzung mit Kants erkenntnistheoretischer Metaphysikkritik. Der
Begriff »transzendental«, mit dem Frank sein eigenes Vorgehen cha-
rakterisiert (vor allem in seinen späteren Schriften, z. B. DU 168 f.,
vgl. GdW 489), zeigt an, daß er sich bewußt der Fragestellung Kants
anschließt. Wie dieser fragt er nach den Bedingungen, welche im
Subjekt vorgängig zu jedem Empfangen von Eindrücken liegen und
die Gegenstandserkenntnis ermöglichen.

Wie Kant verneint Frank die Möglichkeit, eine Metaphysik auf
gegenständlich erkennbare materielle oder seelische Phänomene
(und sei es ihre Summe als »Welt«) zu gründen: Er nimmt so mit

125

Kritischer Anschluß an Kant

3 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 192f.
4 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 195–196 (Hervorh.von mir, P. E.).
5 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 198.
6 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 197 (Hervorh. von mir, P. E.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem transzendentalen Denken das Anliegen des Kantischen Skepti-
zismus auf. Kants »kopernikanischer Wende« – nach der die Gegen-
stände »sich nach unserer Erkenntnis richten« müssen, so daß wir
von ihnen »nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen«7 –
folgt Frank freilich nicht, ohne deshalb auf die vorkantische rationa-
listische Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt zurückzugehen.
Franks epistemologische Position ist ideal-realistisch. In realistischer
Hinsicht besagt sie, daß das gegenständlich Gegebene durch sich
selbst bestimmt ist und im Erkennen »für uns« faßbar wird. Unsere
Erkenntnis ist »wahr«, sofern unsere Begriffe mit der »an sich seien-
den Bestimmtheit« der gegenständlichen Wirklichkeit zusammenfal-
len (DU 71). Das ideale Moment in Franks Erkenntnislehre besteht in
der Annahme eines »Überschusses«, der in jedem Objekt über das
jeweils logisch-begrifflich Erkannte hinaus vorhanden ist. Würde
unser Denken von restlos bestimmten Wissensinhalten ausgehen,
könnte es überhaupt keinen Zusammenhang zu anderen Inhalten
als begründet erkennen. Tatsächlich geht unser Erkennen aber nicht
von einzelnen bestimmten Inhalten aus, an die sich Zusammenhänge
erst anschließen. Es geht von »ganzheitlichen Komplexen oder Ein-
heiten« aus, welche im Erkennen »in Inhalte, die untereinander zu-
sammenhängen, zerlegt werden«. Als Bedingung dafür, daß das Sub-
jekt Begriffsinhalte und Zusammenhänge zwischen ihnen erkennen
kann, muß ihm deshalb ein »ganzheitliches Bild des Seins« vorlie-
gen, in dem es noch keine fixierten Inhalte und Zusammenhänge
gibt, »sondern nur eine gewisse ganzheitliche kompakte Einheit«
(DU 76). Jede Gliederung und das Begreifen ihrer Zusammenhänge
stützt sich auf die »Anschauung« dieses »Bildes«, die einem »ur-
sprünglichen Wissen« gleicht. Die transzendental gewußte Anwe-
senheit des Seins im gegenständlich Erkannten ermöglicht erst, wie
Frank gegen Kant einwendet, immer tiefer in den Erkenntnisgegen-
stand einzudringen, ohne ihn wissensmäßig je erschöpfen zu können.

Wir besitzen also zwei Weisen des Wissens: das transzendentale
Wissen des Seins und das begriffliche Wissen des Gegenstandes.
Letzteres beruht auf dem ersten und bringt es abstrakt zum »Aus-
druck«. Es ist ein Wissen sekundärer Art, das zum ursprünglichen
Wissen des Seins nicht in der Beziehung logischer Identität, sondern
in »metalogischer Entsprechung« steht, eben weil das Sein nicht lo-
gisch bestimmt werden kann (DU 82; 78 f.; 151 f.).

126

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

7 I. Kant: KdrV. B XVI; B XVIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Subjekt selber gehört beiden Seinsebenen an, die sein Wis-
sen erreicht: jener der objektiven »Wirklichkeit« und zugleich dem
Sein mit seiner unerschöpflichen Fülle. Indem das unbedingte Sein
sich im Subjekt mit den zu ihm gehörenden Momenten des »Ha-
bens« und »Besitzens« enthüllt, ist überhaupt die Bedingung erfüllt,
bestimmte Wissensinhalte »haben« zu können. Das eigene »Bin-
Sein« ist keine abgeschlossene und sich genügende Seinssphäre, viel-
mehr ist »in jedem ›ich bin‹ eo ipso unmittelbar auch das ›es ist‹
(nämlich das Sein des Objekts) als zweites korrelatives Moment des
Seins gegeben – nicht meines Seins, sondern des allumfassenden
Seins überhaupt«. Dieses Sein ist immer in uns, unabhängig davon,
auf welchen abgegrenzten Gegenstand unser aktuelles Erkennen ge-
richtet ist, weil »wir selbst in ihm sind […] und uns unserer selbst
nur durch seine eigene Selbstenthüllung in uns bewußt werden« (DU
146). Keineswegs wird in Franks »lebendigem Wissen« die »An-
schauung des Subjekts als Objekt« versucht, die Kant als Trugschluß
zurückgewiesen hatte.8 Die Erkenntnisstruktur des Subjekts ist für
Frank nicht vom Sein geschieden, das er vielmehr als lebendiges
»Licht« versteht, welches die »Urbegründung« jeder Evidenz ist und
Erkennen überhaupt erst ermöglicht (vgl. DU 332).

Damit ist der grundlegende Mangel genannt, den Frank in Kants
Erkenntnislehre sieht. Er hat die »unklare Vermengung des ›Sub-
jekts‹ als konkretes erkennendes Wesen, als Mensch, mit der Potenz
des Erkennens« zur Folge. Für Frank aber ist das Erkennen eine der
Realität im menschlichen Verstand »zugehörige Potenz«. Denken be-
deutet darum, entgegen Kants Auffassung, »ein Sich-in-der-Reali-
tät-selber-Orientieren«. Daraus ergibt sich daß »die ›transzendentale
Logik‹ eine Logik des Seins selber« ist und sich nicht darauf be-
schränken darf, die subjektiven (genauer: subjekthaften) Bedingun-
gen des Denkens zu analysieren.

Kant berücksichtigt auch nicht den Zusammenhang, in dem die
formale Logik zur transzendentalen Logik steht. Nachdrücklich be-
tont Frank, daß die formalen logischen Prinzipien für die Konstituie-
rung der Gegenständlichkeit »von grundlegender Bedeutung« sind.
Die transzendentale Frage, die sich auf die Bedingungen der Gegen-
ständlichkeit richtet, muß deshalb »die Besinnung auf die Prinzipien

127

Kritischer Anschluß an Kant

8 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 399ff. über die »Paralogismen« der Ver-
nunft.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Rationalität« einschließen. Daraus ergibt sich die für Frank zen-
trale Feststellung: Transzendentale Besinnung bedeutet eben, »die
Grenzen dessen zu transzendieren, worauf man sich besinnt« – die
»Grenzen der Rationalität« selber (DU 169–172).9

2. Fichtes »intellektuelle Anschauung«

J. G. Fichtes Philosophie hat Franks Denkweg von seinem Beginn an
begleitet und befruchtet. Sie hat offensichtlich auch dazu beigetra-
gen, daß Frank das transzendentale Denken als »verstehendes Er-
leben« oder »lebendiges Wissen«, d. h. im Sinne einer transzenden-
talen Erfahrung verstand.

In seinem »Anhang zur Geschichte des ontologischen Beweises«
hat Frank die Wissenschaftslehre von 1804 und Die Anweisung zum
seligen Leben von 1806, in denen Fichte nach langem Ringen seiner
Philosophie die vollendete Gestalt gegeben hatte, anerkennend ge-
würdigt. Fichte sei hier die Entdeckung »des profunden Gedankens«
gelungen, welcher schon der Einsicht Descartes’ zugrunde lag, den
dieser aber »nicht nur nicht klar ausgedrückt, sondern auch nicht zu
Ende gedacht« hatte, nämlich die Einsicht, daß das absolute Sein
»nicht Subjekt und nicht Objekt, nicht Denken und nicht gedachtes
Sein ist, sondern reines sich selbst durchsichtiges und für sich seien-
des Licht (= Vernunft), lebendiges Denken als Einheit des Seins von
Denkendem und Gedachtem«. Fichte hat die »innere Einheit« der
Selbstevidenz des Denkens, die im cartesischen cogito ergo sum aus-
gesagt ist, mit der Selbstevidenz des allumfassenden Seins verstan-
den.

Die vom späten Fichte immer wieder betonte Unmittelbarkeit,
mit der das absolute Sein in uns erfahren wird, war für Franks »ver-
stehendes Erleben« und »lebendiges Wissen« eine wichtige Anre-
gung. Wie Frank wußte, hatte Fichte in seiner Anweisung zum seli-
gen Leben geschrieben, daß »auf dem Standpunkte der Religion« die
Erkenntnis gewonnen wird, daß »die Erscheinung des inneren We-
sens Gottes, in uns, als dem Lichte, unmittelbar […], – sein Aus-
druck, und sein Bild, durchaus und schlechthin, und ohne allen Ab-

128

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

9 Daß Kant den ontologischen Gehalt seiner eigenen Einsichten nicht ausgeschöpft hat,
zeigt auch J. B. Lotz: Transzendentale Erfahrung. Freiburg 1978, S. 23 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zug, also wie sein inneres Wesen herauszutreten vermag wie in
einem Bilde«.10 Gott tritt »in seinem wirklichen, wahren und unmit-
telbaren Leben in uns ein; oder strenger ausgedrückt, wir selbst sind
dieses sein unmittelbares Leben« (vgl. GdW 511). Und weiter heißt
es in Fichtes Anweisung: Im wahren religiösen Lebensvollzug
schwinden die Verhüllungen, »die Gottheit selbst tritt wieder in dich
ein, in ihrer ersten und ursprünglichen Form als Leben, als dein eig-
nes Leben, das du leben sollst und leben wirst«. Religiöses Leben wird
von Fichte nicht als ein »das rationale Wissen begleitendes Gefühl«
verstanden, sondern als eine »Reflexion«, die mit dem göttlichen Le-
ben im Menschen selbst gegeben ist: Gott ist das, »was der ihm Er-
gebene und von ihm Begeisterte tut«.11

Zugleich konnte Frank erkennen, wie Fichte die pantheistische
Vermischung (die in den Schriften vor 1800 durchaus anzutreffen ist)
überwand. »Jenes unser Sein in Gott, ohnerachtet es in der Wurzel
immer das unsrige sein mag, [bleibt] uns dennoch ewig – fremd, und
so, in der Tat und Wahrheit, für uns selbst nicht unser Sein«. Wich-
tiger noch ist die Begründung dafür in der »Wissenschaftslehre« von
1812: »Gott macht sich nicht unmittelbar zum Erscheinenden, son-
dern nur mittelbar in und vermöge der Freiheit der Erscheinung […].
Er kann erscheinen nur in einem Freien«.12 Fichte hat die Bahn für
Franks eigenen Denkweg geebnet. Nicht ohne Sympathie nimmt
Frank die »lange geistige Entwicklung« und »das tiefe Nachdenken«
zur Kenntnis, mit dem Fichte seine Einsichten gewonnen hat, aber
auch »die außergewöhnliche Kompliziertheit« seines Denkens (GdW
514). Beide Philosophen wissen, daß nicht die »wissenschaftliche Phi-
losophie« es ist, die Gott allererst erkennen läßt; sie reflektiert nur
den Weg, den der »natürliche Wahrheitssinn« den Gottsucher bereits
geführt hat. Auch Frank weiß wie Fichte, daß der Philosoph Gott
nicht rational »beweisen«, daß er aber zum »Verstehen« dieser Wahr-
heit führen kann.13

129

Fichtes »intellektuelle Anschauung«

10 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre. Ham-
burg 2001, S. 81.
11 Ebd., S. 82. Vgl. S. 155.
12 J. G. Fichte: Wissenschaftslehre vorgetragen 1812. In: Nachgelassene Werke, her-
ausgg. v. J. H. Fichte, Leipzig (ohne Jahr), Bd. 2. S. 382.
13 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, S. 32. Vgl. DU 338.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin
Heidegger

Zur Kenntnis genommen hat Frank auch die im 19. Jahrhundert ent-
wickelten philosophischen Lebensbegriffe. Daß ihm der irrationali-
stische Zug in Bergsons, erst recht in Nietzsches Verständnis des Le-
bens fremd war, wurde bereits erwähnt. In epistemologischer
Hinsicht steht ihm Wilhelm Diltheys Lebensbegriff näher.

Dilthey fragt, wie die Realgeltung einer Erfahrung, in der uns
der Sinngehalt eines literarischen Werkes aufgeht, begründet sei.
Wir werden ihrer in einem ursprünglichen selbstevidenten Erleben
inne, meint Dilthey, in dem die Selbstunterscheidung des Subjekts
von den äußeren Ereignissen noch nicht vollzogen ist. Hier ist die
Realität noch unmittelbar »für mich da«. Erst in der nachträglichen
Reflexion, in der ich mir etwas als etwas vorstelle, setze ich es von
mir ab. Dilthey schreibt über dieses Haben der Realität im Erleben:
»Das Erlebnis tritt mir nämlich nicht gegenüber als ein Wahrgenom-
menes oder Vorgestelltes; es ist uns nicht gegeben, sondern die Rea-
lität Erlebnis ist für uns dadurch da, daß wir ihrer innewerden, daß
ich sie als zu mir in irgendeinem Sinne zugehörig unmittelbar habe.
Erst im Denken wird es gegenständlich«.14 Schon in seiner »Breslau-
er Ausarbeitung« (1880–1890) hatte Dilthey (von Schleiermacher
angeregt) über die »Tatsache des Bewußtseins« geschrieben: »Es gibt
ein Bewußtsein, welches nicht dem Subjekt des Bewußtseins einen
Inhalt gegenüberstellt (vor-stellt), sondern in welchem ein Inhalt
ohne jede Unterscheidung steht. In ihm sind dasjenige, welches sei-
nen Inhalt bildet, und der Akt, in welchem das geschieht, gar nicht
zweierlei. Das, was inne wird, ist nicht gesondert von dem, welches
den Inhalt dieses Innewerdens ausmacht. Das, was den Inhalt des
Bewußtseins bildet, ist von dem Bewußtsein selber nicht unterschie-
den«.15

Was Dilthey unter der »Realität« versteht, die im Erleben »für
mich da« ist, ist allerdings nicht die Realität, von der Frank spricht.
Für Dilthey ist sie eine »Bewußtseinstatsache«, die ihren »Ausdruck«
in einer Gestalt des objektiven Geistes findet. Zwar betont er, das
Leben sei das Letztgegebene und »von innen Bekannte« und deshalb

130

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

14 W. Dilthey: Fragmente zur Poetik (1907/1908). Gesammelte Schriften, Leipzig u.
Berlin 1922ff., Bd. VI (1924), S. 313. Hervorhebungen von mir, P. E.
15 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. XIX (1982), S. 66.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die »Grundtatsache« schlechthin, die »den Ausgangspunkt der Phi-
losophie bilden« müsse. Zugleich aber heißt es, das Leben könne von
der Vernunft nicht beurteilt werden, weil »die Wirklichkeit selbst in
letzter Instanz nicht logisch aufgeklärt, sondern nur verstanden wer-
den« könne.16 Dilthey hatte hier zwischen Leben und Vernunft eine
Kluft aufgerissen, die Frank nicht anerkennen konnte. Das vor-
begriffliche Erleben, wie Dilthey es verstand, ist deshalb nicht das
lebendige Wissen im Sinne Franks. Ihm ging es um das im »Innewer-
den« enthaltene ontologische Moment, das Dilthey nicht sah. Für
diesen war das »Erleben« ein psychischer Vorgang, der, wie sein
durch begriffliche Artikulation gewonnener Ausdruck, ganz dem im-
manenten Weltzusammenhang in der Zeit angehört. Der ältere Dil-
they konzentrierte sich folgerichtig auf diesen Ausdruck und unter-
suchte, wie er innerhalb des Geisteslebens hermeneutisch zu
verstehen ist.

Für Frank, wie er in einem deutsch geschriebenen Aufsatz 1929
offensichtlich auch im kritischen Blick auf Dilthey (und Bergson)
betont, geschieht im »Erleben« ein »ständiges Transzendieren über
das Einzelleben, oder – was dasselbe ist – ein Hineinwachsen« auch in
das, »was außerhalb der Grenzen eines Einzelwesens als solchen
liegt«. Das wissende Erleben ist »Erfahrung im tiefsten Sinn des
Wortes, nicht als sinnlich-äußere Berührung des Seins, sondern als
ein In-sich-haben und In-sich-erfassen seiner. Es ist deshalb möglich,
weil wir vom Sein selber in seiner allumfassenden Einheit nicht ge-
schieden sind«. »Erleben« heißt »das konkrete Leben, als Geschehen
und Wirken […] in sich dadurch zu besitzen, daß man an ihm selber
realiter teilnimmt. Zugleich aber ist Erleben als wissendes Erleben
das Haben des Zeitlichen samt seinem zeitlosen Aspekt, im Lichte
seiner zeitlosen Idee – mithin also das Haben der konkreten Inhalts-
fülle des überzeitlichen Seins, als einer organischen Einheit von Zeit-
losigkeit und Zeit, von Idee und Leben.17

Von größter Bedeutung wurde für Frank das phänomenologi-
sche Denken. Schon in seiner Erkenntnislehre macht er auf die in
dieser Denkrichtung enthaltene Intention aufmerksam, die Einheit
von Denken und Sein neu zu begründen und so die Kantische Tren-
nung zu überwinden. In der Abhandlung über Die Natur des see-

131

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

16 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. VII, 359 + VIII, 174.
17 S. Frank: Erkenntnis und Sein, in: Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie
der Kultur. Bd. 18 (1929) S. 258f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Lebens, die Frank 1927 in Berlin verfaßt hatte,18 wird sowohl
der kritische Ausgang von Kant als auch das Interesse an einer »radi-
kal empirischen« Anthropologie und Gotteslehre sichtbar. Wichtige
Anstöße, um die Einheit von Person und Sache neu zu denken, gin-
gen, so Frank, von F. v. Brentano aus, der schon 1874 in seinem Buch
Psychologie vom empirischen Standpunkte auf die Bedeutung des
Aktes aufmerksam gemacht hatte, mit dem das Bewußtsein sich ak-
tiv, billigend oder zurückweisend, auf die Gegenstände richtet. Ed-
mund Husserl hatte Brentanos Gedanken aufgenommen und zur
»Phänomenologie« weiterentwickelt. In seinem Aufsatz Philosophie
als strenge Wissenschaft (1910/11) hatte Husserl den Erfahrungs-
begriff auch auf die phänomenologische Wesensanalyse angewendet
und diese eine »empirische Analyse« genannt. Frank unterstreicht,
daß in diesem Denken die Trennung des Erlebens von den »Sachen«
grundsätzlich überwunden ist, sofern das Subjekt durch die intentio-
nalen Akte sich sinnhaft auf die Welt bezieht. »Im Erkennen, in Wil-
lensregungen, in Wertungen haben wir es nicht einfach mit einem
Erleben zu tun, nicht mit irgendwelchem Material oder Inhalt des
seelischen Lebens, sondern mit Akten, durch die gleichsam Verbin-
dungen zwischen der Person und der Gegenstandswelt hergestellt
werden«, die man »Sinnbeziehungen« nennen kann.

Als Herausgeber der Logischen Untersuchungen in russischer
Sprache war Frank mit Husserls Anliegen vertraut. In Der Gegen-
stand des Wissens (1915) hat er sich mit dem bis dahin erschienenen
Werk auseinandergesetzt; noch in seiner Religionsphilosophie hat er
es anerkennend erwähnt. Zweifellos hat ihn Husserls »phänomeno-
logische Einstellung« beeinflußt. Ihr geht es darum, den Blick weg
vom Wahrgenommenen »auf das Wahrnehmen zu richten, bzw. auf
die Eigenheiten der Gegebenheitsweise des Wahrgenommenen«.19

Diese »Einstellung« sucht die »immanente Wahrnehmung«, die in
scharfer Unterscheidung zur »Dingwahrnehmung« eine »Erlebnis-
wahrnehmung« ist, als »schlichtes Erschauen von etwas …«, und
zwar in seiner phänomenalen Ganzheit, zu verstehen. Mit ihm habe
ich »ein Absolutes, es hat keine Seiten, die sich bald so, bald so dar-

132

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

18 S. L. Frank: O prirode duševnoj žizni [Die Natur des seelischen Lebens], 1927 in
Berlin verfaßt, veröffentlicht vom Sohn Vassili S. Frank in: Po tu storonu pravogo i
levogo, Paris (YMCA) 1972, S. 155–239. Zitate S. 224–226 und 228.
19 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie (1913). I. Halbbd. (Husserliana III/1). Den Haag 1976, S. 201.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellen« oder »abschatten« könnten.20 Husserl nennt das Erschaute
»intentionales Objekt«, das sich durch »Sinn« auszeichnet. »Sinn zu
haben, bzw. etwas ›im Sinne zu haben‹ ist der Grundcharakter alles
Bewußtseins, das darum nicht nur überhaupt Erlebnis, sondern sinn-
habendes, ›noetisches‹ ist«.21 Indem ich auf den unmittelbar gegebe-
nen Bewußtseinsstrom »hinblicke und mich selbst dabei als das reine
Subjekt dieses Lebens fasse […], sage ich schlechthin und notwendig:
Ich bin, dieses Leben ist, Ich lebe: cogito«.22

Das heißt, die »phänomenologische Einstellung«, in der von der
»Dingwahrnehmung« ganz abgesehen wird, führt zur »immanenten
Wahrnehmung« des Seins des Subjekts. Dieses erfaßt sich als »reines
Subjekt« und erlebt sich selbst als einfach seiend. Das »absolute Sein
des Immanenten« ist in seiner Gewißheit schlechterdings unbestreit-
bar.23

Trotz der Nähe zu Husserls phänomenologischer Einstellung ist
die Differenz nicht zu übersehen. Husserls »transzendentalen Idea-
lismus«, in dem die Welt zum »Bewußtseinskorrelat« des Ich
schrumpft, teilt Frank nicht. In seinem Aufsatz Zur Phänomenologie
der sozialen Erscheinung, den er 1928 in dem angesehenen »Archiv
für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik« veröffentlichte, stellt er
fest, daß Husserls »Wesenswissenschaft«, die von jeder Realität und
Tatsächlichkeit absieht, nicht fähig ist, das Wesen der sozialen Bezie-
hung zu erfassen. Frank zufolge ist die Gemeinschaftlichkeit des Wir
die Explikation des all-einen absoluten Seins; dabei bestreitet er (was
Husserl postuliert), daß das Ich dem »Anderen« und der »Welt« we-
senhaft vorangeht. Er betont die Gleichursprünglichkeit und Nicht-
zurückführbarkeit von Ich und Du zugleich mit der Notwendigkeit,
sie als transrationale Einheit zu denken, um ihre unauflösliche Be-
ziehung (die als Ich-Du-Begegnung eben nicht nur die Beziehung zu
einem jeweils Anderen ist) und ihre unaufhebbare Differenz verste-
hen zu können. Frank vertritt entschieden eine ideal-realistische Po-
sition, weil er weiß, daß dort, wo die »Welt« idealistisch als durch das
Ich konstituiert gedacht wird, der »Andere« nicht als Du, sondern
nur als Fremd-Ich erreicht wird.24

133

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

20 Ebd., S. 92.
21 Ebd., S. 201.
22 Ebd., S. 97.
23 Ebd., S. 91; 96 f.
24 S. Frank: Zur Phänomenologie der sozialen Erscheinung. In: Archiv für Sozialwissen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von nicht geringer Bedeutung für Frank ist auch Max Schelers
methodisches Vorgehen. »Wenigstens prinzipiell« sei durch Scheler
»der Weg eröffnet, um das menschliche Leben in seiner konkreten
Fülle und Lebendigkeit zu erforschen und zu begreifen«, bemerkt
Frank in seinem Aufsatz über Die Natur des seelischen Lebens.25

Schon in seiner Erkenntnislehre hatte er Scheler mit Bezug auf des-
sen grundlegendes Werk Der Formalismus in der Ethik und die ma-
teriale Wertethik (1913) als »sehr talentierten zeitgenössischen deut-
schen Autor« bezeichnet (GdW 305). Wie Frank hält auch Scheler es
für ausgeschlossen, das Sein der Person vergegenständlichend be-
greifen zu können. In seinem frühen Hauptwerk schreibt er: »Ist aber
schon ein Akt niemals Gegenstand, so ist erst recht niemals Gegen-
stand die in ihrem Aktvollzug lebende Person. Die einzige und aus-
schließliche Art ihrer Gegebenheit ist vielmehr allein ihr Aktvollzug
selbst […] – ihr Aktvollzug, in dem lebend sie gleichzeitig sich er-
lebt«. Eine »psychologische Objektivierung« der Person wäre, so
Scheler, gleichbedeutend mit ihrer »Entpersonalisierung«.26 »Das
Sein des echten Aktes besteht in seinem Vollzug, und er ist eben
darin absolut – nicht relativ – vom Begriff des Gegenstandes ver-
schieden«. Was hier »Reflexion« heißt, »ist allein ein Mitschweben
des völlig unqualifizierten ›Bewußtseins von‹ mit dem sich vollzie-
henden Akt«.27 Der phänomenologische Akt ist keine Wahrnehmung
eines Geschehens als eines »dinglich gegebenen Etwas«; vielmehr ist
die Aufmerksamkeit vom sinnlich vermittelten Gegenstand abzu-
wenden und auf das Vollzogenwerden des Aktes selbst zu richten.
Schelers phänomenologische »Einstellung« ist dem »lebendigen
Wissen« Franks sehr ähnlich. Scheler verwendet den Begriff »Mit-
schweben«, mit dem Frank das Wissen der Koinzidenz des Wider-
sprüchlichen beschreibt.

Doch darf nicht übersehen werden, daß Scheler in seiner Auf-
fassung vom Sein sich von Frank erheblich unterscheidet. Schelers
Interesse ist auf den Aktvollzug und dessen Zentrum, die Person,

134

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

schaft und Sozialpolitik (Mohr, Tübingen 1928), Bd. 59, S.75–95. Zur Beziehung von Ich
und Du bei Husserl und Buber vgl. M. Theunissen, Der Andere. Berlin 1981.
25 S. L. Frank, a. a. O.
26 M. Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Gesammelte
Werke, Band II, S. 397, S. 484, vgl. auch S. 50 f.
27 M. Scheler: Idole der Selbsterkenntnis. II. Täuschung und innere Wahrnehmung«.
In: Vom Umsturz der Werte. 1. Aufl. 1915, 3. Aufl. 1923. Gesammelte Werke, Band 3,
S. 230 und 234.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtet. Das transzendierende absolute Sein, das die Person und
jedes Phänomen, weil und sofern sie an ihm teil haben, erst sein läßt,
bleibt ihm fern; den ontologischen Status des Personseins hat Scheler
nicht geklärt.

Die Beziehung Franks zu Martin Heidegger verdient besondere
Aufmerksamkeit. Die Auseinandersetzung mit Heideggers Sein und
Zeit, das 1927 erschienen war, bezeugen die Notizen, die Frank zur
Vorbereitung eines Vortrags am »Russischen Wissenschaftlichen In-
stitut« in Berlin niedergeschrieben hat; sie stammen etwa aus den
Jahren 1931 bis 1933.28 In Das Unergründliche (1939) wird der Be-
griff »Fundamentalontologie« mit Bezug auf die neuere philosophi-
sche Diskussion zustimmend erwähnt, nicht aber Heideggers Name.

Von den wenigen ausdrücklichen Stellungnahmen, die Frank zu
Heideggers frühem großen Werk abgegeben hat, sind die Bemerkun-
gen in einem Brief vom 24. Juli 1942 an den Schweizer Psychiater
und persönlichen Freund Ludwig Binswanger am ergiebigsten. In
ihm hatte Frank auf Binswangers Buch Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins reagiert, das in jenem Jahr in Zürich erschie-
nen war. Da Binswanger sich nach Franks Erachten zu sehr von Hei-
degger beeinflußt zeigte, begründete Frank seine Ablehnung von Ge-
danken Heideggers und betonte im Sinne seiner eigenen Philosophie,
»daß das menschliche Dasein ein zweifaches Antlitz trägt – zugleich
Tragik des In-der-Welt-Seins und Ruhe des Über-die-Welt-hinaus-
Seins«. Heidegger aber verkenne das zweite Moment. Seine »Be-
schreibung des Wesens der Tragik ist ganz einseitig und willkürlich
– ein krampfhaftes Erstarren in Verzweiflung«. Seine Philosophie sei
deshalb »reiner Nihilismus«. Heideggers »Grund« sei kein wahrer
Grund, auf dem man stehen könne: »Er ist so etwas wie ein Felsen,
an dem man sich anklammert am Rande und angesichts des Abgrun-
des. Ich frage mich immer: wieso Angst – und nicht Vertrauen? Wie-
so soll Angst ein ›ontologisch‹ fundierter Zustand sein, und Vertrau-
en – schon eine vermaledeite ›Theologie‹ ? […] Wahrer Grund ist nur
das, was weiter ist als meine eigene Existenz; wahrer Grund ist nur
›Heimat‹, Boden, ›Wir-Sein‹ und dgl.; alle Isolierung und Tragik fin-
det statt schon im Rahmen dieses primären Grundes und hat deshalb

135

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

28 Vgl. N. Plotnikow: »Heidegger–Rezeption in Rußland: Semen L. Frank und Ludwig
Binswanger. In: Daseinsanalyse. Zeitschrift f. phänomenologische Anthropologie und
Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 119. Hier sind auch die Briefe Franks an Binswanger,
24.07.1942 und 30.08.1950, veröffentlicht, in denen Frank auf Heidegger zu sprechen
kommt (s. u.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Ausweg. Schon ›Sorge‹ ist so etwas, wie ein Ausweg; Sorge
selbst um mich selber ist schon vernünftige Überwindung der Not,
um so mehr Sorge um Andere, die Ausdruck der Liebe ist. Auch ist
›Sein zum Grunde‹ nicht ein krampfhaft-heroisches Sich-zurückzie-
hen auf sich selber, sondern im Gegenteil Selbstüberwindung, das
Augustinische transcende te ipsum«. Heidegger verkenne auch »die
wahre Quelle aller Tragik« des Seins, nämlich »das Dämonische, Bö-
se, das Chaotische, Zerstörende«, das, was die Bibel »Sünde« nennt;
»denn es ist Folge der Vereinzelung«. Dieses »Dämonische« ist »kei-
ne ›theologische‹, auch keine rein ›ethische‹ Idee, sondern der grund-
legende ontologische Zug des menschlichen Daseins«.29

Wie sehr Frank, ungeachtet seiner scharfen Kritik, den deut-
schen Philosophen schätzte, zeigt sein letzter Brief an Binswanger.
Frank schrieb ihn am 30. August 1950, knapp vier Monate vor sei-
nem Tode. Er hatte auf dem Krankenlager die Abhandlungen in Hei-
deggers Holzwege gelesen und äußerte sich erfreut, »daß der größte
deutsche Denker auf seinem eigenen Weg zum Ergebnis kommt, das
als Grundintuition, gleichsam als Offenbarung mein ganzes Schaffen
seit 40 Jahren leitet«. Frank beschloß seinen Abschiedsbrief an den
Freund: »Sollte die europäische Kultur ihrer Vernichtung entgegen-
gehen, so ist Heideggers letztes Buch ihr bestes Abschiedswort – frei-
lich für diejenigen, die Ohren haben zu hören«.30 Heideggers Huma-
nismusbrief (1946) kannte Frank offensichtlich nicht.

Mehr als die wenigen ausdrücklichen Bemerkungen Franks zu
Heidegger verdient die ontologische Fragerichtung, die beide Denker
verbindet, Aufmerksamkeit. Ob Frank einige seiner Überlegungen in
seiner Religionsphilosophie und Anthropologie in direkter Ausein-
andersetzung mit Heidegger entwickelt hat, läßt sich nicht mit Si-
cherheit feststellen. Sowenig auszuschließen ist, daß Frank sich von
Heideggers Daseinsanalyse hat anregen lassen, so ist doch unbe-
streitbar, daß Frank auch dort, wo eine Nähe zu Heideggers Denken
erkennbar wird, aus eigenem Ursprung denkt.

Der Satz, mit dem Heidegger sein Seinsverständnis charakteri-
siert, könnte auch aus Franks Feder stammen: »Sein ist das transcen-
dens schlechthin«. Das gilt auch für die Erläuterung zu diesem Satz:
»Sein und Seinsstruktur liegen über jedes Seiende und jede mögliche

136

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

29 Zitiert nach Plotnikow, a. a.O., S. 123.
30 Zitiert nach Plotnikow, a. a.O., S. 126.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiende Bestimmtheit eines Seienden hinaus«.31 Sowohl für Frank als
auch für Heidegger ist Erschlossenheit von Sein »veritas transcen-
dentalis«.32 »Der Überstieg geschieht in Ganzheit und nie nur zuwei-
len und zuweilen nicht, etwa gar lediglich und zuerst als theoreti-
sches Erfassen von Objekten. Mit dem Faktum des Da-seins ist
vielmehr der Überstieg da«, heißt es ergänzend in Heideggers Schrift
Vom Wesen des Grundes (1929).33

Heidegger betont: »Wir nennen das, woraufhin das Dasein als
solches transzendiert, die Welt und bestimmen jetzt die Transzen-
denz als In-der-Welt-sein. Welt macht die einheitliche Struktur der
Transzendenz mit aus; als ihr zugehörig heißt der Weltbegriff ein
transzendentaler. Mit diesem Terminus wird alles benannt, was we-
senhaft zur Transzendenz gehört und seine innere Möglichkeit von
ihr zu Lehen trägt«. »Zur Transzendenz gehört Welt als das, worauf-
hin der Überstieg geschieht«.34 »Nur solange Dasein ist …, ›gibt es‹
Sein«35, hieß es schon in »Sein und Zeit«, und: »Sein ist jeweils das
Sein eines Seienden«.36

Heideggers nachdrückliche Mahnung, das Sein nicht doch als
Seiendes zu verstehen und so wieder aus dem Blick zu verlieren, ist
der Leitgedanke, unter dem auch Franks gesamte Philosophie steht.
Beide begreifen die Seinsfrage als transzendentale Frage. Sie zielt auf
die »apriorische Bedingung der Möglichkeit« dafür, daß überhaupt
Seiendes sein kann: »Jede Erschließung von Sein als des transcendens
ist transzendentale Erkenntnis«37, – diese Einsicht Heideggers ist
auch die Franks seit seiner Erkenntnislehre. Darum gilt auch für ihn,
was Heidegger in seiner Vorlesung »Grundprobleme der Phänome-
nologie« (1927) schreibt: Die »transzendentale Wissenschaft vom
Sein […] übersteigt das Seiende, um zum Sein zu gelangen«. Dabei
»versteigt« sie sich aber »nicht wiederum zu einem Seienden, das
etwa hinter dem bekannten Seienden läge als eine Hinterwelt«38.

137

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

31 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 38. Hervorheb. von Heidegger.
32 Ebd., S. 38. Hervorheb. von Heidegger.
33 M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, 1929. In: Wegmarken. Frankfurt 21978,
S. 139.
34 Ebd., S. 139.
35 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 212.
36 Ebd, S. 9.
37 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 11 und 38.
38 M. Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie. Marburger Vorlesung
Sommersemester 1927, GA (Frankfurt 1975), Bd. 24, S. 23.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der A-Theismus, der in Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit
unübersehbar ist, ist in der Aversion gegen ein Verständnis Gottes als
»idealisiertes absolutes Subjekt« begründet.39 Daß Frank nicht min-
der entschieden einen Gottesbegriff zurückweist, der Gott in der Art
eines jenseitigen Subjekts denkt, das als causa prima oder als sum-
mum ens gleichsam an der Spitze einer Seins-Pyramide steht, kann
durchaus auch durch Heideggers Kritik veranlaßt sein.

Der tiefreichende Unterschied in der Seinsauffassung zwischen
Frank und Heidegger ist, ungeachtet der Ähnlichkeit ihrer Formulie-
rungen, nicht zu übersehen. Frank geht in Das Unergründliche von
der Analyse des Selbstseins aus. Dieser Begriff scheint nicht ohne den
Blick auf Heideggers »Dasein« gewählt; doch im »Selbstsein« ist mit
dem Sein in der Zeit – anders als im »Dasein« – zugleich die zeitent-
hobene Ewigkeit des Absoluten gegenwärtig.

138

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

39 Zum Beispiel: »Die Behauptung ›ewiger Wahrheiten‹ ebenso wie die Vermengung
der phänomenal gegründeten ›Idealität‹ des Daseins mit einem idealisierten absoluten
Subjekt gehören zu den noch längst nicht ausgetriebenen Resten von christlicher Theo-
logie innerhalb der philosophischen Problematik«. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 229.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Zur Methode des Frankschen Denkens:
»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nicht-
wissen«

Jeder Versuch, das Sein rational-begrifflich zu denken, scheitert.
»Was das rationale Denken zu fassen und zu ›verstehen‹ vermag, ist
etwas Statisches und Unbewegliches. Denn für das Denken in Begrif-
fen erscheint alles als außerzeitlicher ›Inhalt‹, als etwas Identisches,
das, auf die Zeitebene projiziert, als unveränderlich und ruhend vor-
gestellt wird«, bemerkt Frank in Das Unergründliche (DU 99). Das
Sein in seiner transzendierenden Dynamik kann nur verstehend er-
lebt werden. Aber auch im Transzendieren auf die unbegrenzte Rea-
lität bleibt das »lebendige Wissen« des Seins von seiner Herkunft
geprägt: Es ist immer das Wissen eines konkreten Subjekts. Das Sein,
das der Mensch im »lebendigen Wissen« haben kann, ist das unend-
liche Sein, das sich in seiner Fülle selbst offenbar ist – aber er hat es
doch auf seine endliche Weise. Das Endliche ist vom Unendlichen
weder geschieden, noch mit ihm vermischt. Wir finden das Absolute
im Relativen. »Das Unergründliche scheint durch das Ergründliche
hindurch, ist in ihm und mit ihm immanent gegeben und uns nur in
dieser Form zugänglich, ja mehr noch: Nur in dieser Form ist es über-
haupt sinnvoll zu denken« (DU 173).

In diesem Kapitel sollen die methodischen Prinzipien der Seins-
erkenntnis, die für den religionsphilosophischen Aspekt von Franks
Werk von fundamentaler Bedeutung sind, eigens zur Sprache kom-
men.

1. Lebendiges Wissen

Das »lebendige Wissen« [živoe znanie], das Frank auch als »verste-
hendes Erleben« [mysljaščee pereživanie] oder »Wissen-Erleben«
[znanie-pereživanie] bezeichnet, ist die einzig mögliche Weise, das
Sein nicht als zeitlosen Denkinhalt, sondern in seiner lebendigen
Überzeitlichkeit zu »haben« und so zu »wissen«. Das Motto, das er

139

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem letzten Kapitel seines Werks Der Gegenstand des Wissens vor-
angestellt hat, verweist auf Plotin als Quelle dieses Begriffs: »Das
Leben dort ist Weisheit – � zw¼ sofffla – und eine Weisheit, die nicht
durch Schlüsse beschafft wird, denn sie war immer als ganze da und
in keinem Stücke unvollständig, daß sie erst eines Suchens bedürfte.
Nein, diese Weisheit ist die Erste und stammt nicht von einer ande-
ren her. Ihr Sein selber ist Weisheit«.1 Außer Plotin nennt Frank
noch mehrere andere Philosophen, die eine »Metaphysik des Lebens«
vertreten, als Gewährsleute: Nikolaus von Kues, Leibniz, den späten
Fichte und Schelling, ferner Jacobi und Goethe (GdW 426; 456).

Der Nachweis des Seins als Bedingung der Möglichkeit jeg-
lichen gegenständlichen Wissens macht den Inhalt des Werks von
1915 aus (vgl Kap. III, 1); wo immer das »ontologische Argument«
zur Sprache kommt, wird unter spezifischer Rücksicht auch dieser
Nachweis aufgenommen.

Das »lebendige Wissen« des Seins ist nicht das Wissen von
einem Gegenstand – vielmehr ist es ein überzeitliches Wissen im
Sein. Frank hat dieses Moment, das für das Wissen Gottes von großer
Bedeutung ist, ausgehend von einer wissenschaftstheoretischen Fra-
ge, die schon Leibniz aufgeworfen hatte, deutlich gemacht. Wie ist
der Zusammenhang zu verstehen, der zwischen allgemeinen, zeitlo-
sen logischen Notwendigkeitsurteilen (vérités éternelles) und den
Einzeltatsachen (vérités de fait) besteht, in denen sich die Notwen-
digkeit realisiert? Zu den ersten gehören z. B. Naturgesetze, die in
dem Urteil ausgesagt sind: Wenn die Bedingung A erfüllt ist, dann
folgt notwendig das Ereignis B. Frank betont, daß zwischen den bei-
den »Wahrheiten« ein realer Zusammenhang besteht, kein logischer.
Diesen realen Zusammenhang begrifflich widerspruchslos zu den-
ken, ist jedoch nicht möglich. Denn sobald wir das reale zeitliche
Faktum denken, haben wir statt seiner nur noch einen zeitlosen Be-
griff und damit eine »ewige Wahrheit« – genauso wie bei anderen
Denkinhalten. Auf der Ebene des Denkens bleibt es unerklärlich,
wie eine reale zeitliche Einzeltatsache mit allgemeinen zeitlosen Na-
turgesetzen notwendig verbunden sein kann, denn auf dieser Ebene
schließen sie einander logisch aus (GdW 446). So ist es nicht verwun-
derlich, daß Hume und andere Empiristen, die das zeitlich Einzelne
als die alleinige wahre Realität ansahen, den Kausalzusammenhang

140

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

1 Plotin: Enneaden V, 8, 4. Siehe Plotins Schriften, Bd. IIIa, Hamburg 1964. (Überset-
zung R. Harder). Frank zitiert griechisch.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für nicht rational begründbar hielten. In der Tat, so schreibt Frank, ist
der Begriff des Kausalzusammenhangs für ein Denken, »das auf zeit-
loses und zeitliches Sein wie auf zwei einander entgegengesetzte
Denkinhalte je für sich gerichtet ist, unbegreiflich«. Humes Behaup-
tung, es sei nicht möglich, in der Selbstbeobachtung einen Kausal-
zusammenhang wahrzunehmen, hat eben zur Voraussetzung, daß er
darunter die Wahrnehmung verschiedener abstrakter Inhalte ver-
steht. Erfahrungswissen haben bedeutet bei ihm, »eine individuelle
Tatsache in einem Urteil, in Form einer zeitlosen Verbindung von
Begriffen auszudrücken, d. h. sie als besonderen Inhalt zu denken«
(GdW 448).

Tatsächlich aber handelt es sich um einen Zusammenhang im
Sein, das als solches kein zeitloser Inhalt, sondern lebendig überzeit-
lich ist. Es kann als solches »niemals vollständig dem Denken allein
gegeben sein, d. h. der Anschauung unter der Form der Zeitlosigkeit.
Es ist nur einer solchen Anschauung zugänglich, die ihrem Gegen-
stand adäquat ist, die […] ein wirkliches Haben des Seins selbst in
seiner Überzeitlichkeit ist« (GdW 447). Deshalb ist auch der Zusam-
menhang des Allgemeinen und Notwendigen mit dem Einzelnen nur
einem Wissen faßbar, »das sich auf die Einheit beider bezieht, oder
genauer, das diese Einheit hat und von ihr ausgeht« (ebd. 448), nicht
aber dem reproduzierenden Wissen-Denken, das alles in einen zeit-
losen Denkinhalt verwandelt.

Das rationale begriffliche Wissen kann nicht die einzige Wis-
sensform sein. Frank macht dazu auch auf die Erfahrung des eigenen
Seins als Person aufmerksam: Ich erlebe hier eine »unmittelbare Ein-
heit von Unveränderlichkeit und Veränderung«. Wenn ich mir der
Einzeltatsachen meines Lebens bewußt werde, habe ich sie nicht als
bloß zeitliche Denkinhalte in der Weise isolierter Ereignisse, sondern
als »Inhalte, die unmittelbar aus der Realität meines Ich als Ganzen
hervorgehen und seine Notwendigkeit teilen«. Ich kann die Notwen-
digkeit erkennen, mit der ein Ereignis auf das andere folgt: Jeder
einzelne Zustand wird mir als notwendig bewußt; ich begreife ihn
»als unmittelbaren Ausdruck der Einheit des lebendigen Wesens
meiner Person«. Hier gibt es keine Aufeinanderfolge in sich abge-
schlossener Einzelheiten, sondern deren einheitliche Verbindung,
»die als solche, und folglich auch in jedem ihrer einzelnen Momente,
nichts anderes ist als die im Zeitstrom entfaltete einheitliche Mani-
festation unseres Wesens als solchen. […] Sofern ich diese Einheit
unmittelbar habe, habe ich zugleich auch ihren Ausdruck in der zeit-

141

Lebendiges Wissen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Kette meiner besonderen Erlebnisse, und jedes von ihnen ist
für mich ebenso notwendig wie auch mein Sein als ganze Realität«
(GdW 450). Der reale Zusammenhang des Allgemeinen und Not-
wendigen mit den einzelnen zeitlichen Gegebenheiten ist in meinem
Personsein nicht wie ein Denkinhalt vom erkennenden Subjekt un-
terschieden, sondern »ist in mir als sich selbst erkennendes Sein«.
Deshalb können die einzelne Tatsachen meines Lebens von mir als
abgeleiteter Ausdruck dieser Einheit, die mir selber »im denkenden
Erleben unmittelbar gegeben ist«, verstanden werden. Mit anderen
Worten: Die zeitumfassende Einheit des Personseins, die ihren Aus-
druck in den individuellen Ereignissen und in der allgemeinen kon-
stanten Gesetzmäßigkeit meines Lebens findet, ist nur meinem le-
bendigen Wissen zugänglich.

Einen wichtigen Impuls für die Konzeption des »lebendigen Wis-
sens« empfing Frank durch die vom philosophischen Personalismus
neu bewußt gemachte Ich-Du-Beziehung. Das Sein der anderen Per-
son wissen wir nicht als eine uns »gegenüberstehende transzendente
Realität«, sondern so, daß es »in uns selbst gegenwärtig, von innen
mit uns verwachsen ist und sich uns von innen eröffnet« (GGdG 167).
Die geistige Einheit mit einem anderen Menschen ist nicht gegen-
ständlich wahrnehmbar; wohl aber ist sie der eigenen »inneren geisti-
gen Teilnahme und dem Miterleben« zugänglich. Besonders ein-
dringlich erfahren wir diese Einheit in einer Liebesbeziehung. Das
Wissen, das wir durch das Nachdenken über die konkrete Liebesbezie-
hung oder Freundschaft gewinnen, ist selbstverständlich ein gegen-
ständliches Wissen, weil in ihm Sein und Wissen geschieden sind. In
der aktuellen Liebes- oder Freundschaftsbeziehung aber ist das Sein
dieser Beziehung vom Selbstbewußtsein des Liebenden nicht unter-
schieden; es ist ihm immanent. Das Glück, das Liebe oder Freund-
schaft schenken, geht in das Selbstsein ein und gehört zu ihm, auch
dann, wenn es nicht gesonderter Gegenstand der Aufmerksamkeit ist.

Ähnlich wird beim Hören eines musikalischen Kunstwerks die
in einer Reihe von Einzeltakten enthaltene allgemeine Form »leben-
dig gewußt«, ohne daß diese Form auf abstrakte Weise als Denkinhalt
gegenwärtig sein müßte. Wir kennen hier, bemerkt Frank, »unmit-
telbar nicht den abstrakten zeitlosen und daher passiven Inhalt, son-
dern die lebendige Realität und Wirksamkeit des Allgemeinen«
(GdW 452).2 Ein anderes Beispiel ist die verstehend erlebte Einheit

142

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

2 Dieser Hinweis auf das Allgemeine im Einzelnen erinnert an Dilthey: Dilthey schreibt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Natur, die ihrem begreifenden Erkennen als Objektzusam-
menhang vorausgeht. Frank nennt hierfür Künstler wie Leonardo da
Vinci und Goethe (GdW 452). »Die spezifische Eigenart dieses leben-
digen Wissens besteht gerade darin, daß in ihm der Gegensatz zwi-
schen dem Gegenstand und dem Wissen über ihn verschwindet.
Etwas zu wissen bedeutet in diesem Sinne nichts anderes als das zu
sein, was man weiß, oder dessen eigenes Leben zu leben« (GdW 458).
In einem Vortrag aus dem Jahr 1916, den Frank im Anschluß an seine
Habilitation hielt, formuliert er es so: Durch das »lebendige Wissen
wissen wir das Sein nicht als etwas uns Jenseitiges, vielmehr so, wie
wir unsere eigene Existenz wissen, die wir haben. Wir wissen das
Sein, weil wir selbst existieren, weil wir leben und dieser von selbst
evidente Urgrund des Seins, den wir Leben nennen, in uns unmittel-
bar hervortritt«3.

Gelegentlich hat Frank das lebendige Wissen auch als »mysti-
sches Bewußtsein« bezeichnet. In formaler Hinsicht unterscheidet
sich das »verstehende Erleben« der Verbundenheit in ehelicher Liebe
nicht von der Erfahrung des Mystikers, mit Gott vereint zu sein. Wie
in einer unio mystica sind Erkennender und Erkanntes eins – ohne
ineinander zu verschwimmen. »Die Realität, die uns in dieser inne-
ren mystischen Erfahrung gegeben ist«, schreibt Frank, »geht immer
über die Entgegensetzung von ›subjektivem Leben‹ und der ihm äu-
ßeren ›Gegenstände‹ hinaus; sie ist nicht der äußeren Betrachtung
zugänglich, sondern nur dem inneren lebendigen Wissen, in dem
die Realität selbst sich in uns öffnet« (GGdG 168). Die Unterschei-
dung des Wissenden vom Gewußten bleibt auch in der unio mystica
erhalten, denn selbst in der höchsten Erhebung seiner Seele, weiß der

143

Lebendiges Wissen

in seiner Abhandlung Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften
(1910): »Dieser Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufein-
anderfolgender Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden,
konstituierte Einheit. Von dem Gegenwärtigen aus durchlaufen wir rückwärts eine Rei-
he von Erinnerungen bis dahin, wo unser kleines ungefestigtes, ungestaltetes Selbst sich
in der Dämmerung verliert, und wir dringen vorwärts von dieser Gegenwart zu Mög-
lichkeiten, die in ihr angelegt sind und vage, weitere Dimensionen annehmen. So ent-
steht ein wichtiges Resultat für den Zusammenhang der Geisteswissenschaften. Die
Bestandteile, Regelmäßigkeiten, Beziehungen, welche die Anschauung des Lebensver-
laufs konstituieren, sind allesamt im Leben selber enthalten; dem Wissen vom Lebens-
verlauf kommt derselbe Realitätscharakter zu wie dem vom Erlebnis«. Wilhelm Dilt-
hey: Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922ff., Band VII, S. 140.
3 S. L. Frank: Krizis sovremennoj filosofii, in: Russkaja Mysl’, Nr. 9 (1916), S. 33–40,
abgedruckt in: Živoe znanie, Berlin 1923, hier S. 262f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mystiker, daß er nicht Gott ist. Doch ist das Gewußte hier in einem
ganz anderen Sinne Objekt als der Gegenstand eines distanziert for-
schenden Interesses.

In seiner Anthropologie hat Frank Pascals Begriff des esprit de
finesse aufgenommen. Dieser esprit vermag zu erfassen, was das
»Herz« verstehend erlebt und so weiß. In Franks Deutung ist er auf
die Erfahrung gerichtet, »in der sich uns die Realität von innen her
durch unsere eigene Zugehörigkeit zu ihr offenbart«, also auf das,
was er das »lebendige Wissen« nennt. In ihm kommt jene Seite der
Vernunft zur Geltung, »kraft welcher sie Geschmeidigkeit, Formbar-
keit, ›Feinheit‹ besitzt, d. h. die Fähigkeit, die Begriffe dem logisch
undurchsichtigen, komplizierten, nur durch Erfahrung feststellbaren
Seinsgehalt anzupassen«. Pascal hatte diese Weise des Verstehens
dem Vernunftwissen des esprit géométrique gegenübergestellt, der,
wie er in seinen Pensées ausführt, nur den idealen zeitlosen Gehalt
des Seins begrifflich erfaßt und deshalb ungeeignet für die Gottes-
erkenntnis ist (vgl. RM 230 f.).

Beim »lebendigen Wissen« geht es nicht um das Wissen solcher
innerer seelischer Zustände oder Regungen, die wir objektivieren
können und die auf diese Weise zum gegenständlichen Wissensmate-
rial werden wie andere Gegenstände wissenschaftlicher Erkenntnis
auch (vgl. GdW 452). Es geht um die Einheit des begrenzten Subjekts
mit dem Sein, das ihm in einem bestimmten Seinsbereich in seiner
Unbegrenztheit aufleuchtet. Das hier gewonnene Wissen ist, weil es
nicht logisch bestimmt ist, nur in sehr eingeschränktem Sinne eine
»Erkenntnis«.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein Aufsatz von
Franks Berliner Lehrer Georg Simmel aus dem Jahr 1914 über Henri
Bergsons Verständnis der Intuition als eines »nicht begrifflich ver-
mittelten Wissens«. »Es gehört zu Bergons originellsten Gedanken«,
bemerkt Simmel, »daß der Instinkt nicht eine Vorstufe ist, aus der
sich der Intellekt entwickelt, ebensowenig auch eine Nachfrucht des
Intellekts, eine unbewußt gewordene Aufhäufung einzelner Erfah-
rungen der Gattung. […] Während der Verstand uns die Dinge
dadurch erkennen läßt, daß er sie in Formen faßt und sie für sich
sozusagen erst zurechtmacht, würde hier ein mit der Sache selbst
zusammenfallendes Erschauen ihrer stattfinden – ein metaphysi-
sches Ergreifen, kein wissenschaftliches, das von Bedingungen ab-
hängt. Es ist das Wissen, das im Miterleben besteht, darin, daß wir
uns aus der gewohnten Schematik des Denkens in die Strömung des

144

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens selbst hineinversetzen, die das reale Werden der Dinge
ist […]. Jene Mitwissenschaft, die eigentlich eine metaphysische
Mitseinsschaft ist, nennt er die Intuition, die also nur die subjektive
Seite der Strömungseinheit des Daseins ist«.4 Ob Frank, als er 1914
in München und in Herrsching an seiner Wissenstheorie arbeitete,
Simmels Aufsatz zur Kenntnis nahm, muß dahingestellt bleiben.

Interessant ist, daß Simmel auf eine von Bergson nicht gelöste
Problematik aufmerksam macht, die mit anderer Begründung auch
Frank kritisieren wird. Der Instinkt ist Bergson zufolge, so bemerkt
Simmel, »etwas Dunkles und Dumpfes«; er »kann nicht zum Be-
wußtsein heben, was er als Realität besitzt«. Das intuitive Wissen
kann deshalb die »Distanz«, die das begriffliche Erkennen »zwischen
Erkennendem und Erkanntem« setzt, nicht überwinden. Die »Identi-
tät des Seins« wird im intuitiven Wissen »wohl erstrebt, aber nicht
erreicht«. Doch sei es das Verdienst der Lebensphilosophie, bemerkt
Simmel zustimmend, den »tiefen Gedanken« geäußert zu haben,
»daß das Leben nur vom Leben begriffen werden kann […]. Wir ver-
stehen wirklich und von innen her nur das Lebendige, weil wir selbst
lebendig sind«.5

Auch Frank sieht – vom Standpunkt seiner Ontologie – den
Mangel an Bergsons Lebensbegriff darin, daß er die »Distanz« nicht
wahrhaft überbrücken kann, weil er die überzeitliche Einheit des
Konstanten und des schöpferischen Werdens in der Ewigkeit nicht
kennt. Diese Einheit bliebe freilich ein bloßer Begriff, würde man
sie nur denken; wie sie »lebendig gewußt« werden kann, ohne zu
einem zeitlosen Denkinhalt zu werden, zeigt Frank mit dem Cusa-
nischen Belehrten Nichtwissen (GdW 393; 276 f. Fußnote).6

145

Lebendiges Wissen

4 G. Simmel: Henri Bergson. In: Aufsätze und Abhandlungen 1909–1918, Band II,
hg. v. K. Latzel. Gesamtausgabe Band 13, Frankfurt (Suhrkamp), S. 67. Hervorheb. v.
mir, P. E.
5 Ebd., S. 68.
6 Es ist bemerkenswert, daß auch der junge Heidegger das lebendige Vollzugswissen
kennt. Unter dem Titel »Einleitung in die Phänomenologie der Religion« zeigt er, daß
das Leben im Geist, von dem der Apostel Paulus in seinen Briefen spricht, als Vollzugs-
oder Lebenswissen zu verstehen ist: »Paulus weist die Thessalonicher auf sich selbst
zurück und auf das Wissen, das sie als Gewordene haben«. Heidegger kritisiert den
Wissensbegriff, den die »heutige Psychologie und Erkenntnistheorie« entwickelt hat,
welche die »Bewußtseinsphänomene sich vorgeben läßt«. Dagegen schreibt Heidegger:
»Das Wissen ist immer dabei. Die Vollzugszusammenhänge selbst ihrem eigenen Sinn
nach sind ein ›Wissen‹«. Und weiter: Der »Geist« (pneuma) »ist die Vollzugsgrundlage,
aus der das Wissen selbst entspringt«. Die Befähigung, »alles zu beurteilen«, die Paulus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

Das »lebendige« Seinsverstehen als solches kann, wie gezeigt wurde,
in einem Urteil nicht adäquat ausgesagt werden. Ist jede Art von
Mitteilung damit ausgeschlossen? Frank nennt zwei Weisen, sich
dem Absoluten zu nähern und es auch sprachlich zum Ausdruck zu
bringen, ohne den zum Scheitern verurteilten Versuch einer rationa-
len Bestimmung und Aneignung zu unternehmen. Beide Weisen
machen das Sein als unbegreifbar gerade in dieser seiner Eigenschaft
dem geistigen Blick zugänglich: Die auratische »Beschreibung« und
das »Belehrte Nichtwissen«, in dem das »transzendentale Denken«
sich vollendet.

Die Beschäftigung mit der Poesie hatte Frank gezeigt, daß die
Dichter auf ganz eigene Weise den Gehalt von etwas, das »unsagbar«
ist, doch über das Medium des Wortes zu vermitteln vermögen.
Ihnen – in erster Linie sind hier Puschkin, Goethe, Rilke, Tjutschew
zu erwähnen – gelingt diese Vermittlung über die »Atmosphäre«, die
sie mittels bestimmter Wortverbindungen schaffen können. Frank
spricht von der »Aura«, die einem poetischen Wort eigen ist und über
die mehr mitgeteilt werden kann als das mittels eines Begriffs inner-
halb einer logischen Analyse möglich ist. Deshalb wäre es widersin-
nig, den Gehalt großer Lyrik in sachlicher Rede wiedergeben zu wol-
len, denn das lyrische Werk vermittelt vermöge des auratischen
Gehalts seiner Worte und ihrer Verbindung wesentlich mehr als nur
Sachwahrheiten. Das gilt, wie Frank feststellt, auch noch für die
künstlerische Prosa; auch sie kann sich das »poetische Element« der
Sprache, d. h. ihre überbegriffliche Ausdruckskraft, zunutze machen,
indem sie die Wörter so miteinander verbindet, daß »ihre bloß ratio-
nale, abstrakte Bedeutung überwunden und die konkrete Realität ge-
rade in dem Aspekt zum Ausdruck gelangt, in dem sie über den Be-
griff hinausgeht und sich prinzipiell von ihm unterscheidet« (RM
178). Wortkünstler wie L. Tolstoi und F. Dostojewski haben beispiel-
haft gezeigt, wie eine durch die Wortsetzung erzeugte Atmosphäre
die Stimmung eines Romanhelden dem Leser lebendig vermitteln

146

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

den Christen zubilligt, gründet im Besitz dieses »Geistes«. Es wäre deshalb falsch, den
»Geist« (pneuma) »als einen Teil des Menschen anzusehen«; er bedeutet vielmehr eine
wissende Lebenshaltung »in scharfem Gegensatz« zum »theoretischen Erkennen«.
M. Heidegger: Vorlesung »Einleitung in die Phänomenologie der Religion« (Winterse-
mester 1920/21). Gesamtausgabe, II, Band 60, Frankfurt 1995. S. 103, 123f. Ferner
S. 83. Vgl. 1. Kor. 2:15; 1. Thess. 5:21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann.7 Die dem Wort vom Künstler verliehene Aura kann den Be-
griff »auf unbegrenzte Art« atmosphärisch erweitern (so hatte Kant
es in seiner »Kritik der Urteilskraft« formuliert8) und mit dem sonst
»toten Buchstaben Geist verbinden«; sie kann so bewußt machen,
daß die eigentliche oder wahrhafte Realität (Platons �ntw@ �n) das
Gegebene transzendiert. Was dem Schriftsteller möglich ist, kann
grundsätzlich auch der Philosoph: die Bedeutungs- und damit die
Seinsfülle eines Realitätsbereichs durch spezifische »Beschreibun-
gen« seinen Lesern nahebringen. Man wird bei dieser Bemerkung
Franks an manche Abschnitte aus Platons Dialogen denken dürfen,
die in ihrer mythologischen Bildsprache den philosophischen Gehalt
treffender zum Ausdruck bringen als das eine rational-begriffliche
Analyse vermöchte.

Doch besitzt der Philosoph mit der auf Nikolaus von Kues zu-
rückgehenden Denkweise des »Belehrten Nichtwissens« noch eine
eigene Methode, die Beschränktheit des begrifflichen Urteils zu über-
winden. Ausführlich hat Frank mit dieser Denkweise sich bereits in
seiner »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises«, die er seiner
Wissenslehre als Anhang angefügt hatte, und dann nochmals im er-
kenntnistheoretischen Teil seiner Religionsphilosophie befaßt (GdW
487–491; DU 154–184).

Das bestimmte Seiende hat, wie ausgeführt wurde, das unbe-
grenzte Sein nicht neben sich, sondern ist von ihm durchdrungen,
ohne mit ihm unterschiedslos zusammenzufallen. Das Konkrete ist
endlich und – kraft des Seins, von dem es erfüllt ist – zugleich unend-
lich über sich hinausreichend. Die fundamentalen Beispiele für die
rational unsagbare, aber lebendig wißbare »Einheit von Sonderung
und Verschmelzung« sind die Einheit und Unterschiedenheit von

147

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

7 Frank konnte bei dieser Einsicht auch an Ernst Cassirer anknüpfen. Dieser hatte in
seiner »Philosophie der symbolischen Formen« (1923) und ähnlich in seinem Aufsatz
»Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften« (1921–
1922) ausgeführt: »Das Zeichen ist keine bloß zufällige Hülle des Gedankens, sondern
sein notwendiges und wesentliches Organ. Es dient nicht nur dem Zweck der Mitteilung
eines fertiggegebenen Gedankeninhalts, sondern ist ein Instrument, kraft dessen dieser
Inhalt selbst sich herausbildet und kraft dessen er erst seine volle Bestimmtheit ge-
winnt« (Philosophie der symbolischen Formen, I. Teil, S. 18). Für Cassirer ist die sprach-
liche Artikulation mehr als nur eine Geburtshelferin, die das »lebendig Erfahrene« ans
Licht bringt. Mit der Formung gewinnt der Gedanke auch seine Existenz. Cassirers
Symboltheorie unterscheidet sich jedoch durch die Ablehnung der Ontologie fun-
damental von Franks Theorie der Repräsentanz.
8 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 197.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch und Gott und, analog hierzu, die Einheit des personalen Bin-
Sein mit dem Du-Sein und Wir-Sein und ihre Unterschiedenheit.
Um die intendierte Wahrheit annähernd ausdrücken zu können,
müssen die logisch unvereinbaren Urteile (»Mensch und Gott sind
eins« – »Mensch und Gott sind verschieden«) sich gegenseitig durch-
dringen und so metalogisch vereint werden. Frank nennt das Ergeb-
nis »antinomischen Monodualismus«, präziser, eine »antinomische
Zweieinheit« (DU 182). Sie besagt, daß wir uns der Wahrheit, die
im Ineinsfallen zweier einander logisch sich ausschließender Urteile
liegt und nicht mehr in einem begrifflichen Urteil ausgedrückt wer-
den kann, nähern können, indem wir die Einheit im Widerspruch
»mit einem einzigen geistigen Blick« in »beiden, einander entgegen-
gesetzten Aspekten« erfassen (RM 181 f.). Diese Wahrheit, heißt es
in Das Unergründliche, »drückt sich in einem unüberwindbaren,
durch nichts mehr überbietbaren Schweben zwischen und über die-
sen beiden logisch unverbundenen und nicht verbindbaren Urteilen
aus. Die transrationale Wahrheit liegt eben in der unausdrückbaren
Mitte zwischen diesen beiden Urteilen, in ihrer unsagbaren Einheit,
nicht aber in irgendeinem logisch fixierbaren Zusammenhang zwi-
schen ihnen« (DU 1799). Sie ist nur in einem »stummen Erleben« zu
haben, in dem die Realität »sich selbst schweigend ausspricht« (DU
148). Das Wissen, das im »Schweben über« dem begrifflich bestimm-
ten Denken gewonnen wird, ist darum von völlig anderer Art als die
Erkenntnis durch die konjunktive Verknüpfung einander widerspre-
chender logischer Urteile – etwa in der Form »Gott und Mensch sind
sowohl eins als auch nicht eins«. Die einfache Feststellung, es handle
sich um eine »antinomische Aussage« ist deshalb mißverständlich
(vgl. DU 179, 182; ferner 373, 388/389, 392, 394, 397).

Das Wissen im lebendigen Vollzug der Einheit, in dem das Sub-
jekt mit dem Sein »zusammenfällt«, ohne sich mit ihm zu vermi-
schen, ist, weil seines logisch gegenständlichen Nichtwissens bewußt,
ein belehrtes Nichtwissen. Die Sprache kann den »Zusammenfall der
Gegensätze«, auf den unser Geist trifft, wenn er sich dem Uner-
gründlichen nähert, lediglich »abbilden«. Auf diese Weise kommt
der unendliche Abstand des endlichen Subjekts, in dessen Selbstsein
die Wahrheit des Seins aufscheint, gegenüber der unendlichen Fülle

148

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

9 In der deutschen Übersetzung von Das Unergründliche heißt es unsinnig:
»… Schweben zwischen und über diesen beiden logisch verbundenen und nicht verbind-
baren Urteilen …« (DU 179). Vgl. S. L. Frank: Sočinenija. Moskau 1990, S. 312.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Wahrheit zum Ausdruck. Sie kann nur in der demütig-be-
scheidenen Aussageweise des belehrten Nichtwissens verbalisiert
werden. Das im »Schweben über« Erlebte und Verstandene ist mit
dem logischen Wissen nicht vergleichbar und deshalb ihm gegenüber
nicht mangelhaft oder minderwertig, wie Frank mit Nikolaus unter-
streicht. Denn was in ihm »gewußt« wird, ist keine Teilwahrheit, die
sich durch logische Abgrenzung und Bestimmung weiter präzisieren
ließe. Die Wahrheit des Seins besitzt nicht die an der mathemati-
schen Wahrheit orientierte Begrenztheit und cartesische Eindeutig-
keit, die clare et distincte gefaßt werden kann. Möglich ist die Wahr-
heitserkenntnis im verstehenden Erleben, weil der Mensch vermöge
seiner Vernunft, wie Nikolaus von Kues sagt, »auf erhabene Weise
Gottes Abbild« ist – alta dei similitudo. Die neuplatonische Urbild–
Abbild–Relation zeigt sich hier in ihrer Fruchtbarkeit.

Frank geht es um die Wahrheit selber, die mit dem Sein in seiner
Fülle identisch ist. Im Anschluß an Platon kann sie als »sich selbst
erleuchtendes Licht« bezeichnet werden, d. h. als Bedingung, über-
haupt Einzelwahrheiten begreifen zu können. Sie ist »nur über eine
stumme Berührung, über ein unsagbares inneres Ergriffensein zu-
gänglich« (DU 181). Frank nimmt mit diesem Satz das Cusanische
Motto auf, das er seiner Religionsphilosophie vorangestellt hat: At-
tingitur inattingibile inattingibiliter – nur in der Weise des Nicht-
berührens wird berührbar, was sich dem besitzen wollenden Zugriff
entzieht.10

Der emphatische Klang, der dem Wort »Wahrheit« als dem, was
eigentlich recht ist, eignet – Frank verwendet hier das russische Wort
pravda –, hat seinen Grund in dieser Gleichsetzung mit dem Sein
selbst. Das »lebendige Wissen« dieser Wahrheit ist für Frank die pri-
märe Weise von Erkenntnis überhaupt. Schon in seiner Erkenntnis-
lehre schreibt Frank, daß Erkennen überhaupt nur möglich ist, weil
es sich auf die »unmittelbar in uns und mit uns seiende Einheit des
absoluten Seins stützt« (GdW 459). Jedes begriffliche Wissen ist, wie
Frank mit Fichte sagt, »Nachkonstruktion« des Verstandes; es bietet
bestenfalls ein dem Irrtum ausgesetztes flaches »Spiegelbild« der »le-
bendigen Konkretheit« der Realität

Die Cusanisch-Franksche Zurückweisung der Möglichkeit, das
Unergründliche objektivierend erkennen zu können, darf nicht dem
Mißverständnis Vorschub leisten, das Göttliche und Ewige verflüch-

149

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

10 Nikolaus von Kues: Idiota de sapientia I, n. 7.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tige sich im Belehrten Nichtwissen zu einem nebligen Phantom. Der
»Ort« des lebendigen Wissens ist das menschliche Subjekt. Seine
transzendierende Teilhabe am unendlichen Sein – sein Hineinreichen
in die unendliche Tiefe – ist die Bedingung dafür, das Unendliche
(auch in den Naturgeheimnissen oder in der Schönheit von Natur
und Kunst) verstehend erleben zu können.

Das »belehrte Nichtwissen«, in dem das »lebendige Wissen« auf
der Ebene des antinomischen Urteils ausgesagt wird, ist das metho-
dische Prinzip von Franks Philosophie. Seine Ausführungen zum
»Urgrund des Seins«, in denen Ontologie, Epistemologie und exi-
stentielle Anthropologie konvergieren, machen das nochmals deut-
lich. Das Licht des Urgrundes, schreibt Frank in Das Unergründliche,
»ist von dem ganzen uns anschaulich und rational vorliegenden Sein
verdeckt und verstellt und scheint durch letzteres nur hindurch. Es
gehört zu seinem Wesen, verborgen zu sein, und seine Offenbarung
ist eine Offenbarung des Verborgenen als solchen. Es handelt sich
hier nicht um ein offenes Vorliegen, um irgendeine anschauliche Evi-
denz, die sich auch dem kühlen Blick eines Beobachters gleichsam
unabweisbar und gewaltsam aufdrängte. Was sich hier durch leben-
dige Konzentration und Selbstvertiefung vollzieht, ist ein Aufleuch-
ten des Lichtes aus der Tiefe und Ferne, welche die Mühe des Su-
chens, der lebendigen Hinwendung zu ihm voraussetzt. Unerachtet
dessen, daß dieses Licht in dem Augenblick, wo es für uns aufleuch-
tet, das Allergewisseste von allem ist, was uns überhaupt zugänglich
ist, kann man es jedoch jederzeit wieder von neuem aus den Augen
verlieren. Der Urgrund ist daher vor allem in gewissem Sinne das für
uns Unergründliche, und zwar – als Endpunkt eines unendlichen
Weges in die Tiefe – das schlechthin und absolut für uns Unergründ-
liche. Andererseits ist der Urgrund überhaupt kein ›Etwas‹, sondern
eben nichts anderes als der Urgrund und die Urquelle von allem, die
schöpferische und sinngebende Potenz von allem. Daher liegt die
einzig mögliche Antwort auf die Frage nach seinem ›Wesen‹ oder
seiner ›Wesenheit‹ darin (sofern hier eine solche Kategorie über-
haupt anwendbar ist), daß der Urgrund die absolute Einheit und das
Zusammenfallen aller Gegensätze ist – die coincidentia opposito-
rum« (DU 340 f.11). Mit einem Satz des Nikolaus von Kues unter-
streicht Frank, daß die verstehende Bejahung der die üblichen Denk-

150

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

11 In der deutschen Übersetzung von Das Unergründliche lautet im Zitat der letzte Satz
falsch: »auf die Frage nach ihrem ›Wesen‹ oder ihrer ›Wesenheit‹ …«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewohnheiten übersteigenden überlogischen Wahrheit angespannte
Aufmerksamkeit erfordert: »Es ist etwas Großes, an der Verbindung
der Gegensätze in Beständigkeit festhalten zu können« (DU 180)12.

Das Zusammenfallen des sich kontradiktorisch Ausschließen-
den ist kein Ergebnis intellektueller Anstrengung. Die Einheit im
Zusammenfallen der in unendlichem Abstand zu einander stehenden
Gegensätze kann nicht hergestellt, sondern muß »geschaut« werden,
wie Nikolaus von Kues sagt.13 Franks »Schweben« über dieser Ein-
heit entspricht dem Cusanischen »Schauen«. In jedem Versuch, das
Unberührbare denkend begreifen und so haben zu wollen, entgleitet
es. Das Berühren auf die Weise des Nicht-Berührens geschieht im
verstehenden Erleben der Bewegung des Transzendierens jeder mög-
lichen Bestimmung. Nicht umsonst hat Frank die Cusanische Formel
vom Unberührbaren, das (nur) auf die Weise des Nicht-Berührens
(inattingibiliter) zu berühren ist, seinem Werk gleichsam als Über-
schrift gegeben.

151

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

12 Magnum est posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Frank zitiert den
latenischen Text. Nikolaus von Kues: De beryllo, cap. 22, n. 32, 6.
13 J. Hoff bemerkt zu Nikolaus von Kues: »Die Koinzidenz ist nicht ›machbar‹«. Das gilt
auch für Frank. J. Hoff: Kontingenz, Berührung, Überschreitung. Zur philosophischen
Propädeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber) 2007, S. 166.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Das Transzendieren des Selbstseins zum
Geist und zum Leben

Der Erfahrungsgrund der Frankschen Ontologie ist das Selbstsein
oder »innere Sein« des Menschen; um seine konkrete Lebendigkeit
zu unterstreichen, nennt Frank es auch einfach »Seele«. Es ist für ihn
eine Grunderfahrung, daß die Seele sich selbst in eine unendliche,
unergründliche Tiefe transzendieren kann, – die ihre eigene ist, in
der sie doch zugleich eine andere Realitätsschicht erreicht. Die Vor-
stellung, die Seele sei in den Körper eingeschlossen und könne, was
anders ist als sie, nur durch die Sinnesorgane berühren, ist folglich
ganz irrig. Die innere Erfahrung, in der die Bewegung der Seele
wahrgenommen wird, zeigt das Selbstsein als ein dynamisches, über
sich selbst hinausgreifendes Sein. Diese Erfahrung eröffnet sich dem
Schauen nach »innen«, das nichts mit einer psychologischen Intro-
spektion zu tun hat. Die Gefahr, das seelische Leben und das geistige
Sein als etwas sachlich Gegebenes zu mißdeuten, liegt gleichwohl
nahe, weil die zur Beschreibung auch seelischer Vorgänge verwende-
ten Wörter dem Bereich des Sinnlich-Gegenständlichen entstam-
men: »Schicht«, »Tiefe«, »Wurzel«, »Boden«, »Kraft«, »Grenze«,
»erstrecken« u.a. Sie dürfen wie auch die Bestimmungen »innen«
und »außen« in der Ontologie nicht in ihrer ursprünglichen sinnlich-
anschaulichen Bedeutung verstanden werden. Von »Schichten« des
inneren Seins kann deshalb nur sehr uneigentlich gesprochen wer-
den. In der Tiefe des logisch nicht abgrenzbaren Seins sind die »Wur-
zeln« selbst schon der »Grund«, in den sie hinabreichen (vgl. DU
269 f.; 265; 271; 285). Auch den Substanzbegriff hält Frank für eine
Ontologie und eine philosophische Gotteslehre, die von den Erfah-
rungen des geistigen Lebens ausgehen, für nicht geeignet, weil das,
was in ihnen gegeben ist, nicht »unabhängig von allem anderen«
gedacht werden kann (vgl. DU 86; 413). Diese Erfahrungen über-
holen ständig die getroffenen Unterscheidungen und sind Gliederun-
gen nur beschränkt zugänglich. Gerade in der inneren Erfahrung gilt
das Prinzip des »antinomischen Monodualismus«, demzufolge Un-

152

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terscheiden und Zusammenfallen eins sind (vgl. DU 286–287). Ganz
offensichtlich ist Franks Beschreibung der dem Selbstsein wesens-
eigenen Strebedynamik von Platon inspiriert.

1. Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt

Die Seele erlebt in sich einen Widerstreit: Sie erfährt sich aktual als
begrenzt und der Ergänzung bedürftig und strebt über sich hinaus zu
dem, was außerhalb ihrer ist. Ihr Ausgriff auf alles andere aber hat
seine Bedingung darin, daß sie potentiell, »in gewisser Weise«, be-
reits »alles« ist (Aristoteles). Aus dieser Spannung von Potentialität
und Aktualität resultiert das der Seele wesenseigene Über-sich-Hin-
ausgehen, das Streben nach erfüllter Aktualität. So existiert sie, in-
folge ihrer Subjektivität und Labilität, nur »in Anlehnung« an ande-
re Seinsweisen, in denen sie für sich »Halt« und »Grund« sucht.

Das Selbstsein überwindet die eigene Begrenztheit zunächst
durch die Intentionalität des Erkennens. Doch die erkennende Aus-
richtung auf die Welt der Objekte kann keinen die eigene Labilität
stützenden »Grund« bieten. Das Selbstsein verbleibt in der Erkennt-
nisintentionalität real in sich selbst. Was im Erkenntnisakt transzen-
diert, ist nicht das Selbstsein selbst, sondern ein »reiner Lichtstrahl,
der von ihm aus und durch es hindurchgeht und das Objekt erreicht«.
Der Erkennende kann beim Erkennen innerlich völlig teilnahmslos
bleiben. Aber auch wenn das Selbstsein (wie es gewöhnlich ge-
schieht) sich als »Sein-in-der-Welt und Sein-mit-der-Welt« erfährt
und sein Erkenntnisstreben mit dem emotional-volitiven Einwirken
auf die Welt verbunden ist, gewinnt es dadurch für sich noch keinen
»Halt«, schon weil die Menge der Gegenstände, die es erkennen und
erstreben könnte, unerschöpflich ist. Ein derartiges Streben wäre mit
Hegels Wort, das Frank aufgreift, in einem »schlechten« Sinne un-
endlich. Der Mensch, der meint, erfüllte Aktualität durch das Tran-
szendieren zur Welt gewinnen zu können, müßte unaufhörlich
»noch mehr« sich aneignen und würde in permanentem Widerstreit
zwischen potentieller Fülle und unerfüllter Leere existieren. Die Gier
nach einer Fülle, die letztlich nicht erfüllen kann, würde das »wahre
innere Wesen des unmittelbaren Selbstseins« überdecken und
schließlich aushöhlen (DU 216 f.; vgl. RM 222).

153

Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und Objektive
in der Liebe

Die unermeßliche Vielheit der Weltdinge kann dem Selbstsein, das
seine Unerfülltheit zu überwinden sucht, keinen eigentlichen Halt
bieten, weil sie ihm letztlich fremd und außerhalb seiner bleibt. Der
feste Grund, auf den gestützt es wahre Aktualität gewinnen kann,
muß ihm wesensverwandt sein und sich real mit ihm verbinden
(nicht nur ideal wie in der erkennenden Aneignung). Frank zeigt die-
se Möglichkeit durch die Phänomenologie der Ich-Du-Beziehung in
der Liebe, die sich von jeder Dingbeziehung wesentlich unterschei-
det. In ihr kann das menschliche Selbstsein über sich selbst hinaus-
gehen und im Sein des Geliebten die entbehrte Aktualität und Fülle
finden.

Doch eine genauere Phänomenologie zeigt, daß selbst in der
Liebe, der das Transzendieren zum Sein des Anderen und die Vereini-
gung mit ihm wesenseigen ist, das Element der Fremdheit nicht völ-
lig ausgeschlossen ist. Neben der tröstlichen Erfahrung, sich in der
Person des Geliebten wiederfinden zu können, kann in ihr jederzeit
doch auch etwas Befremdliches oder sogar Unheimliches aufblitzen.
Auch in der intimen Liebesnähe kann noch eine letzte »unsagbare
und unausdrückbare Einsamkeit« erfahren werden, die nicht mehr
mitgeteilt und aufgelöst werden kann, »die nur für sich selber im
unmittelbaren Schweigen offenbar ist« (DU 267). Ungeachtet dieser
möglicherweise erschreckend bewußt werdenden Fremdheit – kann
in der Tiefe des Geliebten dennoch eine »vollwertige Realität« erfah-
ren werden, die nicht mehr das »wesensmäßig Unvollkommene,
Willkürliche, bloß Potentielle« ist, das in ihm auch immer da ist und
weiterer Vervollkommnung und Ergänzung bedarf. Hier begegnet
im Geliebten nicht mehr nur die labile Subjektivität, die ich auch in
mir selbst erlebe. Vielmehr erblicke ich in ihm – über seine individu-
elle Liebenswürdigkeit hinaus – etwas wesensmäßig »Objektives, an
sich Gültiges«, eine Realität, die »inneren Eigenwert und eigene Gel-
tung« besitzt. »Das Du eröffnet sich hier als etwas Transsubjektives
und wird als solches erlebt«. Vermittelt durch die Liebe und in ihr
vollzieht sich »ein Transzendieren völlig anderer Art – das Hinaus-
gehen über die Grenzen der Subjektivität überhaupt« (DU 269).1

Es scheint, als ob die Tiefe, in der das an sich Gültige und Wert-

154

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

1 Franks Analyse der Liebe steht der Onto-Phänomenologie, die W. Solowjow in seiner

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


volle aufscheint, sich außerhalb des eigenen Seins befindet, eben im
Du des anderen. Doch, wie schon bemerkt, dürfen »außen« und »in-
nen« hier nicht als Angaben räumlicher Art verstanden werden. Die
Realität, die sich dem Liebenden in der Liebe eröffnet, hat die Be-
grenzung auf ein bestimmtes Subjekt überschritten; sie befindet sich
»überörtlich« in der Tiefe des mir äußeren unmittelbaren Selbstseins
des Geliebten wie auch in mir selbst.

Im systematischen Zusammenhang des Frankschen Denkens ist
mit diesem Transzendieren, durch das die Seele der Realität des Gei-
stes begegnet, ein entscheidender Schritt getan. Die Erfahrung der
Seele, an eine Realität heranzureichen, die anders als sie und ihr doch
verwandt ist, wird sich dem weiter in die Tiefe des Selbstseins vor-
dringenden Blick als Berühren des »Urgrundes« der Realität erwei-
sen. Die Erfahrung der Liebe ist, so Frank, wohl der leichteste Weg,
auf dem wir das Transzendieren zur transsubjektiven Tiefe der Rea-
lität erfahren können. In ihr erschließt sich das an sich Bedeutsame
und Gültige ungeachtet der zugleich bewußten Möglichkeit von
Fremdheit und Wankelmut. Nachdrücklicher noch bezeugt das reli-
giöse Leben, daß mit der Erfahrung der eigenen Grundlosigkeit und
Sündigkeit die unverbrüchliche Überzeugung vereint sein kann,
nicht verloren gehen zu können.

3. Der Geist ist Grund

Was Geist ist, kann nur annähernd beschrieben werden, indem der
Vollzug des Transzendierens in die »Tiefe« der Seele aufgewiesen
wird. Gerade hier ist gefordert, daß die Seele ihre »Augen« öffnet,
um in das eigene unmittelbare Selbstsein schauend vorzudringen
und so zur unvermittelten Einsicht in die Realität des Geistes zu ge-
langen. Die besondere Schwierigkeit liegt darin, daß die geistige Rea-
lität anders ist als die Seele und ihr doch zugleich wesensverwandt.
So wenig die Seele eine abgegrenzte Schicht bildet, so wenig auch das
geistige Sein. Das heißt aber, daß wir unser Selbstsein oder unsere
Seele nicht in cartesischer »unanfechtbarer Klarheit« besitzen, so daß
eindeutig angegeben werden könnte, wie weit in der Tiefe des geisti-
gen Seins die »Wurzel« in den »Grund« hinabreicht.

155

Der Geist ist Grund

Schrift Der Sinn der Liebe durchgeführt hat, sehr nahe. Auf deutsch erschienen: Ham-
burg (Meiner) 1985.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den »Grund«, der »Halt« gibt, das aber hat sich gezeigt, findet
die Seele in sich selber. Dabei ist die Erfahrung dieses Grundes kein
»gesonderter Prozeß, der zum seelischen Sein hinzukäme«. Viel-
mehr gehört das Berühren des geistigen Seins »zum ureigensten We-
sen des unmittelbaren Selbstseins«. Indem der Mensch sich auf seine
eigene Seele richtet und dabei der bloßen Potentialität und Uneigent-
lichkeit seines Selbstseins inne wird, erfaßt er auch schon die Wurzel,
welche den ihm sonst fehlenden Halt finden läßt. Er würde nicht
einmal seine labile Subjektivität und Uneigentlichkeit erfahren,
wenn er einfach ins Leere liefe. Die Bedingung für sein Streben nach
einem Halt ist vielmehr, daß dieser bereits in ihm verhüllt anwesend
ist. Er ist dem eigenen Selbstsein sowohl transzendent, weil es ihn
nicht besitzt, sondern seiner bedarf, – als auch so innerlich, »daß sich
das unmittelbare Selbstsein, indem es mit dem geistigen Sein in Ver-
bindung tritt, diesem sich angleicht und mit ihm verschmilzt, so daß
es sich selbst als geistiges Sein besitzt«. Die »Objektivität«, die hier
dem Sein zuerkannt wird, hat natürlich nicht die Bedeutung von
»Gegenständlichkeit«, sondern von Aktualität im Gegensatz zur Po-
tentialität. Sie bedeutet: »Sein und Geltung an sich und aus sich« und
»ein vollendetes, ruhiges, festes Sein, das eben als solches wirkt« (DU
273–275; 267 f.).

Der Geist als »Grund«, auf den hin das Selbstsein ausgerichtet
ist, darf selbstverständlich nicht als logischer Grund verstanden wer-
den, der nach dem »Prinzip des zureichenden Grundes« zur Begrün-
dung der objektiven Geltung eines Denkinhalts gefordert ist. Ein der-
artiger Grund besteht selber wieder in einem Seinsinhalt, der in
einem notwendigen Zusammenhang mit einem anderen Seinsinhalt
steht und dadurch den Platz, den das zu Begründende in der All-Ein-
heit des Seins hat, kenntlich macht. Das Selbstsein oder die Seele
aber ist kein gegenständlicher Denkinhalt, der durch die Beziehung
auf einen anderen Inhalt in seiner Gegenständlichkeit erwiesen wer-
den könnte. Das unmittelbare Selbstsein ist vielmehr eine Realität,
die sich als spezifische Seinsform – als die Bin-Form des Seins – in
unmittelbarer Selbstevidenz bezeugt. Wenn hier von ihrem »Grund«
gesprochen wird, so ist dieser im teleologischen Sinn zu verstehen.

Frank verdeutlicht, was hier mit »Grund« (und so auch mit
Geist) gemeint ist, durch ein Beispiel: Wenn angesichts des plötzli-
chen Todes eines geliebten Menschen verzweifelt gefragt wird: »Wie
konnte das geschehen?«, richtet sich die Frage nicht auf die gegen-
ständlichen Ursachen des Todesfalls. Beantwortet ist sie nur, wenn

156

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Sinn genannt wird, der sowohl über das nur Faktische als auch
über das nur subjektiv Gewünschte hinausgeht. Ähnlich fragt die
Frage »Warum ist überhaupt etwas und nicht nichts?« nicht nach
einem Erkenntnisgrund, der einen Ort im Sein angibt, auf den das
Gegebensein ursächlich zurückgeht. Gefragt ist vielmehr nach dem
Recht und Sinn dessen, was ist. Man könnte es die Frage nach dem
»idealen« Grund nennen. Das Faktische in seinem bloßen Bestand für
sich genommen hat keinen sinnhaltigen Grund. Wir können nur sei-
ne Faktizität konstatieren; seine Evidenz ist blind; es begründet sich
nicht selbst. Der Verweis auf irgendein Faktisches als Grund würde
unabschließbar die Frage nach weiteren Gründen nach sich ziehen.
Die Frage nach dem Sinn können wir nur durch Vermittlung unseres
eigenen unmittelbaren Selbstsein beantworten, das eben kein gegen-
ständliches Sein mit dem Merkmal blinder Faktizität ist. Unser eige-
nes Sein – und was mit ihm verbunden ist – erfahren wir als wahrhaft
real und eben damit als begreiflich, indem uns sein Sinn und, so ver-
standen, sein Grund bewußt wird (der Aufweis, daß das Selbstsein
einen Sinn hat, muß noch gegeben werden).

Das heißt: Sinnvoll begründet ist etwas nur dann, wenn es »als
an sich gerechtfertigt« verstanden werden kann, wenn es also aus
sich selbst letzte Geltung besitzt. Das bloß Wünschenswerte genügt
nicht. Darum – so Franks wichtige Folgerung, die auch gegen die
neukantianische Trennung von Sein und Wert (H. Rickert) gerichtet
ist, – kann sinngebender Grund nur das Sein selber sein. Nur dem
Selbstevidenten kommt die »Würde wahrer und tiefster Realität« zu,
so daß der »sinngebende Grund zugleich der tiefste Grund der Reali-
tät« ist (DU 280).

Das Geistige, läßt sich jetzt mit Frank sagen, ist der selbstwerti-
ge, sinngebende innerlich gültige Grund von innerer Durchsichtig-
keit. »Es ist die Seinsform der inneren Objektivität«. Wir finden die-
se Realität im Durchgang durch die Tiefen des unmittelbaren
Selbstseins als sinngebende, als Aktualität verleihende Instanz, die
sich dadurch von unserer »bloßen« Subjektivität unterscheidet. Die
Vorstellung, das Geistige sei ein inhaltlich oder qualitativ objektivier-
bares Seinsgebiet, ist endgültig überwunden. Gerade deshalb ist es,
wie das Sein, das wesensmäßig Unergründliche. In diesem Sinne
heißt es bei Frank: »Wer darum auch nur die geringste Erfahrung
von der Realität des geistigen Seins besitzt, macht damit die Erfah-
rung, in gewisse bodenlose, für das logische Denken undurchdring-
liche Tiefen zu schauen – obgleich sie gerade in ihrer Undurchdring-

157

Der Geist ist Grund

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit durchsichtig, klar und evident sind«. Es kann nur in seiner
Bedeutung für uns oder in seiner Wirkung auf uns erfaßt werden
(DU 283; vgl. 280).

Frank nennt das geistige Sein in der Tiefe des Selbstseins »Le-
ben« (vgl. RM 221). Er unterstreicht hiermit nochmals, »daß das Sein
sich nicht in einem begrifflich bestimmbaren, gegenständlichen In-
halt erschöpft, daß es vielmehr noch ein anderes Ausmaß, eine Tiefe,
besitzt, das die Grenzen alles logisch Ergründlichen überschreitet«
(DU 284).

4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist

Eindeutige Abgrenzungen sind in der Realität des geistigen Lebens,
wie bereits erwähnt wurde, nur beschränkt möglich. Wo dennoch
klare Unterschiede behauptet werden, tragen diese leicht den Cha-
rakter einer Konstruktion. Gerade beim Transzendieren des Selbst-
seins in den Grund des Geistes ist eine genaue Scheidung beider
Seinsbereiche nicht möglich; vielmehr gehen sie, wo sie sich berüh-
ren, ineinander über. Die Erfahrung zeigt, daß das unmittelbare
Selbstsein in seiner letzten Tiefe »schon selbst ›geistig‹« ist. Und der
Geist gewinnt an der »Grenze«, an der er dem seelischen Sein »voll-
gültige aktuale Realität« verleiht, selber den Ausdruck »subjektiven
Lebens« (DU 286).

Wie zuvor Nikolaus von Kues ist auch Frank sich, bewußt, daß
die logische Unterscheidung in der Ontologie nicht der einzige Weg
sein kann, um zum »Wissen« zu gelangen, daß sie, um eine der Er-
fahrung angemessene Deutung des Seins zu gewinen, durch das »be-
lehrte Nichtwissen« überboten werden muß. Ein Denken, das auch in
der Ontologie grundsätzlich an quantifizierenden Abgrenzungen
festhält, wird die behauptete antinomische Einheit von Seele und
Geist des Seinsmonismus verdächtigen. Für Frank bedeutet die Ein-
heit keineswegs Vermischung; er weiß mit Nikolaus, daß die »An-
dersheit« des Geistes gegenüber dem inneren Selbstsein von anderer
Art ist als irgendeine numerische Verschiedenheit. »Der Geist ist der
Seele gegenüber sowohl transzendent als auch immanent, und zwar
nicht im Sinn einer einfachen, summativen Koexistenz dieser zwei
Relationen, sondern im Sinn ihrer inneren Wesenseinheit«. Diese
Einheit besagt aber gleichfalls, »daß der Geist der Seele gegenüber

158

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weder transzendent noch immanent ist, sondern zu ihr in einer ge-
wissen dritten unsagbaren Beziehung steht« (DU 287).

Frank will mit diesen Aussagen eine subtile Erfahrung beschrei-
ben, die für ihn unleugbare Evidenz besitzt, und er will sie auch in
seinen Lesern wecken. Die ontologische Deutung setzt diese Erfah-
rung – das bewußte Eintauchen in die Tiefe der eigenen Existenz –
voraus.

5. Die Erfahrung der geistigen Realit�t als Zuruf und
Offenbarung

Frank ist sich bewußt, wie schwierig es ist, was er mit »Geist« meint,
verständlich zu machen. Darum ist die Weise, in der wir dieser Rea-
lität »inne« werden, sorgfältig freizulegen und dabei jeder Ausdruck
zu vermeiden, welcher eine verdinglichte Auffassung vom Geist be-
fördern könnte. Betont wurde, daß wir die geistige Realität im Tran-
szendieren der Seele in die eigene Tiefe erreichen (vgl. DU 288; vgl.
88). Dieses paradoxe Sicherstrecken in das »andere« im Eigenen un-
terscheidet sich von der immanenten Selbstoffenbarung, die das We-
sen des unmittelbaren Selbstseins ausmacht, und auch von der Of-
fenbarung des Du, das eine »mir« gegenüber transzendente Realität
ist.

Im Transzendieren zur Realität des Geistes dringt diese selbst
von innen her in uns ein. Sie selber enthüllt sich uns, »indem wir
ihre auf uns gerichtete reale Einwirkung, ihre eigene Anziehungs-
kraft oder ihren an uns gerichteten ›Zuruf‹ erfahren« (DU 286; 290).
Das »Transzendieren« hat hier den Charakter einer Offenbarung, in
der diese Realität in eigener Initiative sich mir öffnet. Wenn sich
auch die Offenbarung des geistigen Seins von jener des Du unter-
scheidet, so ist es doch kein unpersönliches »Es«, kein gesichtsloser
Abgrund. Der Sprache fehlt, wie Frank bemerkt, für die Offenbarung
der Realität des Geistes die passende Wortform, die zwischen »Ich«,
»Du« und »Es« zu situieren wäre. Obwohl ich das Geistige in der
innersten Tiefe meines Selbst erfahre, mit der es gleichsam ver-
schmilzt, ist es nicht einfachhin dasselbe wie »Ich«. In der »Stimme«
des Gewissens – bildlich gefaßt in der Gestalt des »Schutzengels«
oder des sokratischen »Daimon« – die über die Regungen unseres
Ich richtet, kommt das noumenale Seins am deutlichsten als Zuruf
in der Du-Form zum Ausdruck. Die Besonderheit der Offenbarung

159

Die Erfahrung der geistigen Realit�t als Zuruf und Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des geistigen Seins hat ihre Analogie, in der Wir-Erfahrung, in der,
wie oben gezeigt wurde, die Immanenz des Ich mit der Transzendenz
des Anderen vereint ist (DU 290).

6. Das geistige Sein – das Fundament der Personalit�t

Es ist naheliegend, das »Selbst« als den »Ort« im Selbstsein zu be-
zeichnen, mit dem der Geist sich verbindet; indem es durch den Geist
von dem »an sich Bedeutsamen« erfüllt ist, kann es dem seelischen
Ich, das unsere Subjektivität und Emotionalität lenkt, als beurteilen-
de Instanz gegenübertreten.2 Dadurch, daß das Selbst im Transzen-
dieren nach Innen dem geistigen Sein – dem »Prinzip der an sich
gültigen Bedeutsamkeit« – zugewandt ist und an ihm teilhat, wird
der Mensch zur Person (DU 294). Der Geist erweist seine transzen-
dente Macht gerade dadurch, daß er das höhere Selbst oder die Person
befähigt, das eigene Verhalten zu bewerten – nach Frank das »einzig
wahre Merkmal«, das den Menschen vom Tier unterscheidet (DU
292 f.). Das »Personprinzip«, das Frank in seiner ersten philosophi-
schen Reflexion bereits als »heilig« qualifiziert hatte, ist kein bloßes
Postulat mehr, sondern hat durch den phänomenologischen Aufweis
der Offenbarung des Geistes in der Tiefe des Selbst eine ontologische
Begründung erhalten. Der Geist wirkt durch das Selbst und in ihm;
dieses kann sich für das weitere Eindringen des geistigen Prinzips in
die Seele öffnen; es kann sich gegen das friedliche Einfließen dieses
Prinzips aber auch verschließen (DU 291 f.).

Obwohl die Wirksamkeit der geistigen Realität von der Emp-
fänglichkeit des Selbstseins für sie abhängt, ist sie doch jedem Men-
schen eigen. Denn jeder Mensch, selbst wenn er in sittlicher Hinsicht
leer ist, besitzt »das zumindest schlummernde Streben« zu etwas
»durch sich selbst Gültigem« und so zu dem geistigen Grund seines
Seins.

Durch die ontologische Konstitution der Person durch die Prä-
senz des unendlichen Geistes gilt für den Menschen in gesteigerter
Weise, was von der konkreten Realität insgesamt gesagt wurde: Er
»ist seinem Wesen nach stets mehr und anderes als alles, was wir an
ihm als abgeschlossene, sein Wesen konstituierende Bestimmtheit

160

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

2 Vgl. Kants Gegenüberstellung des »homo noumenon« und »homo phaenomenon«.
I. Kant: Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. S. 239.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrnehmen. Und zwar ist er in einem gewissem Sinne eine Unend-
lichkeit, weil er innerlich mit der Unendlichkeit des geistigen Reiches
verwachsen ist«. Von dieser Verwurzelung in der Unerschöpflichkeit
des geistigen Seins rührt die Unergründlichkeit jeder Person her (DU
295 f.).

161

Das geistige Sein – das Fundament der Personalit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IX. Das Sollen gr�ndet im Sein

Nicht die Intelligenzleistung ist das den Menschen als solchen aus-
zeichnende Merkmal – zur tierischen Intelligenz sieht Frank nur
quantitative Unterschiede –, sondern die im Personsein gründende
Erfahrung, vor sittlich bedeutsame Entscheidungen gestellt zu sein
(wie sehr Goethes Menschen- und Weltbild Frank in dieser Auffas-
sung bestärkt hat, zeigen die Verse aus dessen Gedicht »Das Gött-
liche« die er wie zur Bestätigung zitiert: »Nur allein der Mensch
vermag das Unmögliche: Er unterscheidet, wählet und richtet«.
GGdG 172). Die Forderung, sich selbst sittlich zu vervollkommnen,
ist uns nicht von außen auferlegt, sondern mit unserem eigenen We-
sen gesetzt. »Das sittliche Bewußtsein des Menschen ist überhaupt
nichts anderes als die praktische Seite des Bewußtseins seines gott-
menschlichen Wesens«, schreibt Frank bereits in seiner Sozialphi-
losophie (GGdG 96). Vergleicht man die frühen Schriften Die Seele
des Menschen und Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft mit
den Erörterungen zur Ethik in den Schriften aus der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg, ist (bei aller Kontinuität im Grundsätzlichen)
doch eine Veränderung festzustellen. Hatte Frank anfangs das sitt-
liche Bewußtsein unmittelbar auf das Wirken Gottes im Menschen
zurückgeführt, so gesteht er in Die Realität und der Mensch, daß
diese Erklärung nicht sofort einsichtig ist, gibt es doch Menschen,
die ein lebendiges Bewußtsein sittlicher Pflicht besitzen, aber über
keine religiöse Erfahrung verfügen, diese mitunter sogar als nicht
möglich ansehen (RM 211 f.).

1. Das Sein ist Wille und Wert

In seiner Anthropologie geht Frank von der phänomenologischen
Analyse des sittlichen Bewußtseins aus. Sie bestätigt, daß der unbe-
dingte Anspruch an den Menschen, sittlich zu leben, eine Letztgege-

162

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benheit von »völlig durchsichtiger und überzeugender« Evidenz ist.
Die unmittelbare »innere Autorität oder Überzeugungskraft« des
sittlichen Imperativs kann, wie Kant festgestellt hatte und worin
Frank uneingeschränkt zustimmt, nicht auf etwas Ursprünglicheres
(sei es eine gesellschaftliche Konvention oder sei es sublimer Ego-
ismus) zurückgeführt und aus ihm erklärt werden. Würde der sitt-
liche Imperativ auf eine äußere Instanz zurückgehen, hätte er auch
an deren Bedingtheit teil. Doch der Annahme Kants, er entspringe
dem »intelligiblen Ich«, welches das Gesollte in Beziehung zum em-
pirischen Ich des Menschen setzt, folgt Frank nicht ohne Einschrän-
kung. Richtig an dieser Deutung ist, daß das sittliche Sollen nicht an
unserem persönlichen seelischen Leben vorbei in uns eindringt. Aber
– das ist Franks gewichtiger Einwand gegen Kant –, es geht »bloß
durch es hindurch und nicht etwa aus ihm selbst in seiner Isolation
hervor«. In meiner empirischen Gegebenheit bin ich also nicht der
Ursprung des Sittengesetzes, ich »empfange« es als »Unbedingtes,
d. h. als Offenkundig-Autoritatives«. Die letztlich befehlende Instanz
ist von mir unterschieden, aber doch nicht als »etwas Äußerliches
nach Art irgendeiner mir fremden Realität«. Sie ist etwas anderes,
aber so, daß »die Tiefe meines Ich« an ihr teilhat und ihr als »Organ
und Bote« dient (RM 212). Das Ich oder unmittelbare Selbstsein ist ja
keine isolierte Instanz für sich, sondern befindet sich in differenter
Einheit mit dem Sein. Was Frank über die Einheit und Unterschie-
denheit von Seele und Geist ausgeführt hatte (siehe das vorangegan-
gene Kapitel), gelangt hier in neuer Hinsicht zur Anwendung.

In einem weiteren Schritt der Analyse zeigt sich, daß der sitt-
liche Imperativ Ausdruck eines Willens ist, der sich an meinen Wil-
len richtet und von ihm Gehorsam verlangt. Wenn jedoch weder der
individuelle menschliche Wille als solcher noch der Wille einer äu-
ßeren Instanz Ursprung des kategorischen Gebotes sein kann (und
die Deutung der Autonomie als Ausdruck der Theonomie zunächst
beiseite gelassen wird), dann muß die befehlende Instanz als »gewis-
sermaßen subjektlos« angesehen werden. »Subjektlos« bedeutet, daß
der befehlende Wille uns einfach in der Form »es ist gesollt«, »es ist
geboten« bewußt wird, ohne daß seine Herkunft genannt werden
könnte; »subjektlos« bedeutet nicht, daß er Ausdruck eines elemen-
taren »unpersönlichen« Triebs ist; es bedeutet auch nicht, daß er
überhaupt niemandes Wille ist. Franks Folgerung (als Aussage über
den Befund der phänomenologischen Analyse) lautet: »Das sittliche
Gebot ist Ausdruck des Willens der Realität selber als solcher, der

163

Das Sein ist Wille und Wert

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geistigen Sphäre, die uns in der inneren Erfahrung gegeben ist und
uns selbst übersteigt – und zwar in ihrer allumfassenden Einheit, also
in ihrer Absolutheit« (RM 213).

Dieser Befund besagt nicht, daß die Realität bzw. das Sein als
Subjekt zu denken sei, das einen Willen »hat«. »Sie ist vielmehr
Wille, sie offenbart in der sittlichen Erfahrung ihr Wesen als Willen.
Dieser subjektlose Wille ist nichts Abstraktes, sondern ist konkrete
Realität. Die Realität als sich selbst offenbares (und somit sich uns
offenbarendes) an und für sich seiendes Leben – als allumfassende
Einheit betrachtet – tritt in der sittlichen Erfahrung als Wille hervor«
(RM 214).

Um den sittlichen Imperativ unverkürzt zu verstehen, ist also
auf das Sein selbst, die Realität, zurückzugehen, die sich in der phä-
nomenologischen Analyse des Sollens von einer neuen Seite zeigt.
Die Unbedingtheit des sittlichen Sollens kann nicht anders denn als
Ausdruck der Unbedingtheit der Realität selber gedacht werden. Ihre
Absolutheit zeigt sich im Sollensgebot als »Hoheitlichkeit« (ebd.).
Die Realität ist eben nicht nur All-Einheit, welche die Vielheit durch-
dringt und dadurch begründet; sie ist Erstursprung und Urgrund
auch in dem Sinne, daß sie die alles ideal beherrschende Kraft ist;
dazu gehört, daß sie als absoluter Wert, als heiliger Wille hervortritt.
Dieser Wille wirkt nicht als unabweisbare naturhafte Notwendigkeit,
sondern durch unser Ich und unsere Freiheit hindurch, also als Auf-
forderung und besitzt, anders als eine kausale Notwendigkeit, innere
Evidenz.

Der sittliche Imperativ hat die Eigenschaft eines Wertes, dessen
eigentliches Moment darin besteht, daß er durch sich selbst »Ver-
wirklichung ›fordert‹«, so daß wir vermöge seiner Überzeugungs-
kraft zu seinem »freiwilligen ausführenden Organ in der Welt« wer-
den. Er erweist sich als eine Instanz, die, indem sie unseren Geist an
sich zieht, »sich den Weg zu ihrer Verwirklichung in der empirischen
Realität bahnt«. So kann Frank sagen: »Der unbedingte Wert und die
primäre Realität, gedacht als Wille, der sich an unseren Willen wen-
det, sind dasselbe«. Die Realität als Wert steht nicht außerhalb von
uns, sondern ist mit unserem Geist in seiner letzten Tiefe verwandt;
sie ist die »Quelle, aus der er sein eigenes Wesen schöpft und die ihm
das Element der Unbedingtheit eingießt« (RM 215). So können wir
das sittliche Gesetz als kategorisches und dennoch zugleich als eige-
nes (autonomes) erfahren, weil unser Geist teil hat an dem Geist oder
Urgrund, in dem es seinen Ursprung hat. Wo der Imperativ mit sei-

164

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner ganzen Evidenz von uns Besitz ergreift, wird er zu einer Kraft,
die mit dem tiefsten Wesen unseres Ich zusammenfällt – und so den
Charakter des Befehls ablegt. Franks Ethik und Axiologie hat das
Sein als dynamische Kraft oder Geist zur Voraussetzung. Es aktuali-
siert sich nicht allein kraft seiner eigenen Potentialität, sondern auch,
indem es an das menschliche Selbstsein Forderungen stellt.

Die von Kant der philosophischen Ethik gestellte Aufgabe –
jedes heteronome Verständnis des sittlichen Sollens auszuschließen
und die freie Selbstbestimmung als Bedingung des sittlichen Lebens
sicherzustellen – hat Frank aufgenommen.

2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

In der Sozialphilosophie war Frank unmittelbar vom »Heiligen« aus-
gegangen, das wir erfahren, wo immer wir, vermittelt durch die Du-
Begegnung, der unergründlichen Tiefe der Person-Realität gewahr
werden und diese kraft ihrer Gottebenbildlichkeit von uns Anerken-
nung fordert (vgl. auch Kap. XIII, 1). Die »absolute göttliche Reali-
tät« ist hier, indem sie in der Selbsterfahrung praktisch wird, das die
Sittlichkeit begründende Prinzip. Auch in dieser frühen Schrift will
Frank zeigen, daß das so begründete sittliche Gebot mir nicht als
»fremder Wille« gegenübertritt, sondern als »Grund und Wesen des
eigenen Lebens«, seine Befolgung also nicht eigentlich die Erfüllung
eines Gebots oder eines Gesetzes ist (vgl. GGdG 179). Auch phäno-
menologisch aufzuzeigen, daß das in der unmittelbaren Erfahrung
des Göttlichen begründete sittlich Gesollte den Charakter des Befehls
abstreift, ist Frank offensichtlich wichtig, denn später, in Das Licht in
der Finsternis nimmt er diesen Gedanken wieder auf. Er benutzt da-
für zum Begriff »Gesetz« als Antonym den theologischen Begriff
»Gnade« (aus dem die Momente der Willkür und Herablassung aus-
zuschließen sind, die in seinem Alltagsgebrauch oft mitgedacht wer-
den. Wesentlich ist die freie von Liebe erfüllte Zuwendung, die über
alles Geschuldete hinausreicht). »Gnade« charakterisiert die Erfah-
rung des Heiligen, das den Menschen nicht wie eine äußere, fremde
Macht überwältigt, sondern von innen her bereichert. Es läßt ihn
nicht nur frei sein, sondern begründet seine Freiheit, indem es – in
der Du-Begegnung – das Selbstsein weckt und bestätigt. Der Begriff
»Gnade« unterstreicht so das zutiefst personale (genauer: über-per-
sonale) Moment in der Erfahrung des Heiligen (GGdG 183 f.).

165

Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank illustriert die gnadenhafte Erfahrung des Gesollten mit
zwei Beispielen aus den Evangelien. Die Begegnung mit der Heilig-
keit der Person Christi führt bei dem mit Christus gekreuzigten Ver-
brecher und der Christus sich zuwendenden Sünderin1 zu einem sitt-
lichen Neubeginn, indem durch diese Begegnung in ihnen selbst das
Heilige geweckt wird und ihnen ihr eigenes Wesen bewußt macht.
Diese Beispiele der Bekehrung und Reue zeigen, daß die gnadenhafte
Erfahrung des Heiligen selbst schon sittliches Leben ist, ohne daß es
durch den Gehorsam gegenüber einem Gesetz vermittelt wäre. Der
Mensch reicht mit seinen »substantiellen Wurzeln« in Gott hinein
und ist »potentiell ›vergöttlicht‹«, wie Frank immer wieder betont;
er ist deshalb »Gottes Sohn, Teilnehmer am göttlichen Leben«
(GGdG 184 f.). Wahrhaft sittliches oder gottgefälliges Leben ist dar-
um mehr als nur die »Befolgung des jenseitigen Willens Gottes«, der
in der Form des Sittengesetzes bewußt wird; bei einer solchen gliche
das Verhältnis des Menschen zu Gott dem eines Knechtes zu seinem
Herren. Wahrhaft sittliches Leben dagegen ist »Gottes Anwesenheit
in uns und unser Leben in ihm« (ebd.). Ein sittliches Verhalten, das
nur aus »Achtung vor dem Gesetz« und, wie Frank meint, folglich
»ohne Liebe zu Gott und ohne das innere Leben in ihm« geschähe,
nennt er »armselig«. (Ob dieses Urteil Kants Sollens-Ethik trifft,
muß dahingestellt bleiben. Franks spätere Ausführungen lassen eine
gewisse Korrektur dieses Urteils erkennen.) Kant, der die Doppelna-
tur des Sittlichen als »Gnade« und als »Gesetz« nicht erkannt hat und
das sittlich Gesollte nur unter der Form des Gesetzes dachte, hat es
faktisch mit dem Naturrecht identifiziert. Frank betont dagegen, daß
das sittlich Gebotene, je nach dem, wie lebendig die Anwesenheit des
Heiligen von einem Menschen erfahren wird, einen je anderen Cha-
rakter annehmen kann. Besonders dort, wo das gottmenschliche We-
sen der Du-Realität dem seelischen Empfinden bewußt wird, wird
das sittlich Gesollte als intimer individueller »Wink des Gewissens«
erfahren werden, nicht aber in der »groben Allgemeinheit« einer ka-
tegorischen Pflicht.

166

Das Sollen gr�ndet im Sein

1 Vgl. Lukas 7:36 ff., 23:40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Sittliche und rechtliche Normen

Das sittliche Bewußtsein weist eine Doppelnatur auf. Einerseits lebt
das Gesollte im Menschen »in seiner ganzen Absolutheit und spricht
in ihm selbst. Andererseits erscheint es dem menschlichen Geist als
ein transzendent-objektives Prinzip, das sich von außen an ihn wen-
det und von ihm Gehorsam verlangt«. Letzteres ist dadurch begrün-
det, daß der Mensch auch vom »gegenständlich-kosmischen Sein«
allseitig durchdrungen ist, in dem Gott »nur als es von außen bestim-
mender Wille« handelt. Das Gesollte wird dem Menschen deshalb
auch als »gegenüberstehender Wille Gottes« bewußt – sei es in der
Form naturrechtlicher Normen oder des Sittengesetzes (z. B. in der
Form der Zehn Gebote) oder, vielfach vermittelt, als positive Rechts-
norm oder auch als überliefertes Brauchtum (GGdG 182; 184).

Die übliche Unterscheidung, der zufolge das Sittengesetz die
inneren menschlichen Antriebskräfte bestimmt, während das Recht
das äußere Verhalten normiert, hält Frank für inkonsistent. Sowohl
die Normen des Rechts wie auch die der Sittlichkeit umfassen prin-
zipiell alle Lebensbereiche; Überschneidungen sind deshalb nicht zu
vermeiden. Rechtliche und sittliche Gebote unterscheiden sich ledig-
lich graduell (quantitativ), nicht aber prinzipiell. Entscheidend
kommt es auf den Ursprung ihrer Verbindlichkeit, ihren »Bestim-
mungsgrund« an. Was die Befolgung eines Gebots sittlich verbind-
lich macht, ist sowohl bei den sittlichen Geboten und Normen als
auch bei den Rechtsnormen allein das in ihnen anwesende Heilige,
d. h. ihre frei erkannte »Wahrheit« (GGdG 181). Bei den positiven
Rechtsnormen und Gesetzen kann diese »Wahrheit« als die das Ge-
wissen bindende Kraft freilich sehr vermittelt sein. Ein parlamenta-
risch beschlossenes Gesetz ist nicht unmittelbarer Ausdruck gött-
licher Heiligkeit; sein Inhalt ist meist Ergebnis eines Kompromisses
egoistischer Interessen. Im Gewissen verbindlich ist es, wenn die Ge-
setzgebung als gerecht gelten kann und das Gesetz den Bürgern als
ein um des Gemeinwohls willen notwendiger Kompromiß vermittelt
wird. Diese »Wahrheit« genügt, um zur Gesetzestreue sittlich zu ver-
pflichten. Wo ein Gesetz nur als Machtdemonstration erfahren wird,
werden die Betroffenen versuchen sich ihm nach Möglichkeit zu ent-
ziehen. Der schleichende Zerfall des Gemeinwesens wäre die unaus-
bleibliche Folge.

167

Sittliche und rechtliche Normen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vernunft und sittlicher Takt

Schon in der Sozialphilosophie hat Frank die Vernunft hervorgeho-
ben, um im gesellschaftlichen Leben das im konkreten Fall sittlich
Gebotene zu bestimmen. Zum vernunftgemäßen Handeln ist es un-
erläßlich, die »idealen« Bedingungen zu berücksichtigen, die mit dem
Wesen oder Sinn des gesellschaftlichen Lebens vorgegeben sind.
Frank bezeichnet diese Bedingungen, die erfüllt sein müssen, damit
gesellschaftliches Leben überhaupt möglich ist, als »ontologische, or-
ganisch-teleologische Gesetzmäßigkeiten«. So wie mit der Konstitu-
tion des menschlichen Körpers gewisse Gesetze gesunder Ernährung
und Hygiene vorgegeben sind und beachtet werden müssen, sollen
nicht Siechtum und Tod die Folge sein, so müssen auch im mensch-
lichen Zusammenleben bestimmte Regeln beachtet werden. Ihre
Übertretung würde unweigerlich zum Zerfall des jeweiligen Ge-
meinwesens (vom Staat bis zur Familie und Ehe) führen. Das mit
den »ontologisch notwendigen« Normen gesetzte Sollen – jene Ver-
haltensweisen zu vermeiden, welche den konkreten gesellschaftli-
chen Zusammenhalt gefährden – ist kein hypothetisches, das zu be-
folgen der Neigung überlassen bliebe. Denn die sittliche Pflicht, sie
zu beachten, geht nicht aus der Erfahrung als solcher hervor, sondern
liegt in der ontologischen »Wahrheit«, eben dem »Sinn« des gott-
menschlichen gesellschaftlichen Seins. Freiheit und Verantwortung
sind seine wesentlichen Elemente. Die »ontologischen Notwendig-
keiten«, die der – häufig religiös sanktionierten – Erfahrung entnom-
men werden können, bieten aber nur eine allgemeine Orientierung.
Deshalb bleibt es der Entscheidung der verantwortlichen Individuen
überlassen, zu bestimmen, was im konkreten Fall unter Berücksich-
tigung der vorgegebenen Bedingungen sinnvoll zu tun ist. Mit einem
eindrucksvollen Text des englischen Historikers und Essayisten Th.
Carlyle über die Umschiffung von Kap Horn illustriert Frank die sitt-
liche Notwendigkeit, die durch Erfahrung bekannten »ontologi-
schen« Bedingungen (hier die nautische Erfahrung des Seefahrers
und die meteorologischen Gegebenheiten) in verantwortlicher Ent-
scheidung zu berücksichtigen. Der Kapitän, der sie ignoriert, riskiert,
mit seinem Schiff an den Felsen Patagoniens zu zerschellen (GGdG
112).

Neben den »ontologischen Notwendigkeiten« kennt Frank auch
solche, »die logisch aus dem allgemeinen Inhalt dessen folgen, was
man unter ›Gesellschaft‹ versteht« (Frank nennt den Unterschied

168

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»theoretisch sehr wesentlich«, aber »praktisch relativ«. GGdG 108,
113). So muß jede Gesellschaft zwingend eine gewisse konstante
Struktur mit einer verantwortlichen Autorität besitzen. Der Versuch,
einen radikalen Anarchismus einzuführen, hätte eo ipso die Selbst-
auflösung der Gesellschaft zur Folge. Frank, der die Gesellschafts-
experimente zu Beginn der bolschewistischen Herrschaft vor Augen
hat, fügt mit dem von R. Stammler stammenden Bonmot hinzu, daß
es den Menschen dennoch frei steht, auch Unmögliches zu wollen
und sogar eine Partei zur Herbeiführung einer Mondfinsternis zu
gründen.

In dem nach dem Zweiten Weltkrieg abgeschlossenen Werk Das
Licht in der Finsternis2, das Frank »Versuch einer christlichen Ethik
und Sozialphilosophie« nannte, ist die Frage nach den Maßstäben der
gesellschaftlichen Ordnung erneut aufgenommen. Sittliches Handeln
muß darauf gerichtet sein, unter den jeweiligen Bedingungen ein ma-
ximal vernünftiges und gerechtes Zusammenleben zu ermöglichen.
Mit anderen Worten: Das Fundament einer Gesellschaftsordnung,
das dem Wesen des Menschen als Bild Gottes und dem Grundprinzip
der Liebe entspricht, ist die Gerechtigkeit, zu der wesentlich die Frei-
heit gehört. Es gilt also, Solidarität und Freiheit in den sich ver-
ändernden Umständen immer wieder neu in möglichst weitgehende
Übereinstimmung zu bringen und so eine Ordnung zu schaffen, in
»der die individuelle Freiheit der notwendigen Solidarität […] nicht
zum Nachteil gereicht und die Solidarität oder allgemeine Ordnung
nicht durch die Unterdrückung der individuellen Freiheit verwirk-
licht wird«, daß also »das maximale Gleichgewicht und der maximale
Einklang unter den freien subjektiven Kräften aller gefestigt wer-
den«. In diesem Prinzip, in dem Frank »das Wesen oder die entschei-
dende Bedeutung des Naturrechts« sieht, wird das Vorbild der onto-
logischen All-Einheit des »Geisterreichs« sichtbar – der freien
Vereinigung freier personaler Wesen (LidF 229 f.).

Weil die in Gesetzen und Rechtsvorschriften festgelegten Re-
geln infolge ihrer Allgemeinheit sich oft als unzureichend erweisen,
um unter den sich verändernden Umständen »lebendige Gerechtig-
keit« zu gewährleisten, und weil sie infolge ihrer Abstraktheit sogar
in Konflikt zu einander geraten können, ist ein »sittlicher Takt« un-
erläßlich, um die jeweils höchstmögliche Realisierung der sittlich ge-

169

Vernunft und sittlicher Takt

2 S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphi-
losophie. Freiburg (Alber) 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


botenen Gerechtigkeit zu erreichen. Frank bezieht sich hier auf das,
was Aristoteles ¥pieikffi@ genannt hatte.3 Er selber versteht unter
»Epikie« – ein, wie er sagt unübersetzbares Wort – eine »ganzheitli-
che Entscheidung«, die in einer komplexen Situation versucht zu tun,
was konkret »paßt«, »angemessen und billig« ist (LidF 185). Er nennt
sie auch »das lebendige Empfinden dafür, welches Gesetz in welcher
Form und in welchem Maße in einem konkreten Fall angewendet
werden kann und muß, damit wirklich das allgemeine Ziel des Ge-
setzes erreicht wird – die Bekämpfung des Bösen in der Welt –, oder
genauer, welcher sittliche Akt, welche konkrete sittliche Entschei-
dung und Handlung unter den gegebenen konkreten Bedingungen
diesem allgemeinen Ziel des Gesetzes entspricht« (LidF 192). Denn
nicht die »buchstäbliche Einhaltung des Sittengesetzes«, bei der die
»konkreten Nöte des realen Lebens« übersehen werden können, ga-
rantiert »die wirklich richtige sittliche Entscheidung«, sondern »nur
die Liebe, deren Forderungen immer konkret sind«. Wenn sittliche
Forderungen zueinander in Widerspruch treten, kann das Dilemma
nicht mittels einer »rational utilitaristischen Berechnung« des Nut-
zens und Nachteils der jeweiligen Alternativen gelöst werden. »Von
der richtigen sittlichen Entscheidung kann man nur eines sagen: Sie
ist so beschaffen, daß, wenn wir die ganze Fülle der konkreten Lage,
die ganze konkrete Bedeutung und alle Folgen unseres Tuns in Be-
tracht gezogen haben, wir eben so und nicht anders handeln müssen,
damit sie – ungeachtet der Unvollkommenheit und Sündigkeit unse-
res Tuns – in höchstem Maße unserer Pflicht gegenüber uns und
unseren Nächsten – dem Gefühl der Verantwortung im Dienst an
Gott und den Menschen – genügt« (LidF 185).

5. Die Unvermeidbarkeit der S�nde. Die Eind�mmung des
B�sen

Frank hatte bei seinen Erwägungen zur Auflösung eines sittlichen
Dilemmas den radikalen Pazifismus der Tolstojaner vor Augen. An-
laß dazu hatte L. Tolstoi mit seinem Essay gegeben »Widerstehe dem
Bösen nicht mit Gewalt«, in dem er sich auf das Wort Jesu berief
»Leistet dem, der euch etwas Böses antut, keinen Widerstand, son-

170

Das Sollen gr�ndet im Sein

3 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch V, Kap. 14. 1137.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern wenn dich einer auf die rechte Wange schlägt, dann halt ihm
auch die andere hin« (Mt 5:39). Die Tolstojaner forderten daraufhin,
im gesellschaftlichen Verkehr auf alle Zwangsmaßnahmen zu ver-
zichten und sich auf Ermahnungen zu beschränken, weil sie allein
der Liebe und der Achtung vor dem freien Wesen des Menschen ent-
sprechen. Zumal den bewaffneten Militär- und Polizeieinsatz lehnten
sie mit Berufung auf die Bergpredigt strikt ab.

Frank hat sich die Auseinandersetzung mit dem Pazifismus, der
auch nach dem Zweiten Weltkrieg gerade in christlich gesinnten
Kreisen in Westeuropa verbreitet war, nicht leicht gemacht. In der
nach Kriegsende überarbeiteten Schrift Das Licht in der Finsternis
sind ihr lange Abschnitte gewidmet. Den Pazifisten gesteht er zu,
daß das Gebot des Dekalogs »Du sollst nicht töten« universal gilt.
Darum ist »jeder, der getötet hat, ein Sünder – selbst wenn diese
Tötung aus den uneigennützigsten Motiven, aus dem Gefühl der
Nächstenliebe […] begangen wird. Auch der Soldat, der den Feind
im gerechtesten Verteidigungskrieg tötet, […] muß sich als Sünder
erkennen« (LidF 182). Die Tötung eines Menschen, auch in Notwehr
oder zu Verhinderung eines Verbrechens bleibt eine »schwere Sün-
de« (LidF 181).

Das Dilemma ergibt sich daraus, daß auch das Unterlassen einer
angemessenen Verteidigung bei drohender Kriegsgefahr oder gegen-
über einem gewalttätigen Verbrecher sündhaft ist, weil es gegen das
Gebot der Nächstenliebe verstößt. In dem Dilemma, sich entweder
gegen das Gebot der Nächstenliebe zu versündigen, indem man die
Hilfe in der Gefahr unterläßt, oder zu sündigen, indem man durch
die Tötung des Angreifers oder Verbrechers das Sittengesetz verletzt,
ist der Ausweg zu wählen, »der am wenigsten von Sündigkeit be-
lastet ist oder im größtmöglichen Maße den Forderungen der mora-
lischen Pflicht genügt« (ebd. 184). Der Christ steht also vor der Auf-
gabe abzuwägen, welche Sünde größer ist: »die Sünde, die mit dem
aktiven Widerstand gegen das Böse verbunden ist«, also die Sünde
der Gewaltanwendung aus Nächstenliebe, oder »die Sünde der Un-
tätigkeit«.

Franks Formulierung läßt keinen Zweifel an seiner Überzeu-
gung, daß es Situationen geben könne, in denen die Verantwortung
für den Nächsten und der von der Liebe geleitete »sittliche Takt«
keine andere Wahl lassen, als »Zuflucht zu den weltlichen Mitteln
des Kampfes zu nehmen, die unvermeidlich mit Sünde belastet sind,
d. h. einen Weg zu betreten […], der vom Weg der inneren geistigen

171

Die Unvermeidbarkeit der S�nde. Die Eind�mmung des B�sen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vervollkommnung abweicht«. Gerade »die christliche Pflicht« nötigt
uns, sagt Frank den Pazifisten, »eher eine Sünde auf unser Gewissen
zu nehmen, anstatt mit Rücksicht auf unsere persönliche Reinheit
und Heiligkeit durch Untätigkeit schuldig am Triumph des Bösen in
der Welt zu werden« (LidF 181; Übersetzung geändert). Daß es über-
haupt zu diesem Dilemma kommen kann, hat seinen Grund darin,
daß die Welt, in der wir handeln müssen, »eine noch unerlöste und
deshalb mit Sünde belastete Welt« ist (LidF 181).

Mit den aus seiner Sicht ganz irrigen pazifistischen und anarchi-
stischen Folgerungen aus der Bergpredigt hat Frank sich wiederholt
auseinandergesetzt. Er hält ihnen entgegen, daß schon das Sittenge-
setz und nicht erst die staatliche Ordnungsgewalt die freie Selbstver-
fügung einschränkt, diese also nicht als absolut verstanden werden
kann. Er gesteht den Tolstojanern allerdings zu, daß das Gesetz, wel-
che Form es auch hat, ein Tribut an den bösen Willen des Menschen
und damit an die Sünde ist. Wer das Gesetz und seine Sanktions-
gewalt zur Bekämpfung des Bösen einsetzt, erkennt eben dadurch
dessen Macht an und unterwirft sich ihr. Zwang jeder Art ist in der
Tat, wie Frank nachdrücklich betont, völlig ungeeignet, das Böse im
Herzen eines Menschen zu tilgen. Daß die mit den Gesetzen verbun-
dene Nötigung dennoch moralisch berechtigt und unverzichtbar ist,
macht die »Antinomie« und »Tragik« der menschlichen Situation
aus. Diese Tragik macht es unvermeidlich, im Kampf gegen das Böse,
zu Maßnahmen zu greifen, die objektiv sündhaft sind, und diese
Sünde »auf seine Seele zu nehmen« (GGdG 189).

Da Frank an der uneingeschränkten Geltung des Tötungsverbots
festhält, kann er dem Vorwurf entgegentreten, der gute Zweck der
Nächstenliebe heilige bei ihm das unheilige Mittel der Gewalt-
anwendung. Davon kann, wie Frank ausführt, keine Rede sein. Das
Prinzip »Der Zweck heiligt die Mittel« ist als unsittlich zurückzu-
weisen, »weil es die Heiligkeit des Guten relativiert und den un-
bedingten Gehorsam gegenüber der moralischen Pflicht durch eine
rational-utilitaristische, gleichsam wirtschaftliche Berechnung der
moralischen Vor- und Nachteile ersetzt« – nicht aber, weil es unter
bestimmten Umständen eine Handlung zuläßt, die böse ist. Wo ein
Verbrecher einen Unschuldigen angreift und ein Helfer den Angrei-
fer in Notwehr tötet, geht es nicht um die absolute Rechtfertigung
einer sündhaften Tat (das gilt, wie Frank eigens bemerkt, selbstver-
ständlich auch für den Verteidigungskrieg). Vielmehr wird hier ein
Mensch »gegen seinen Willen vor die tragische Notwendigkeit ge-

172

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt, die moralische Reinheit einer einzelnen Handlung auf Grund
der Forderung der Nächstenliebe zu opfern«. Wer in diese tragische
Situation gestellt ist, weiß um die Sündhaftigkeit seines Tuns, weiß
aber auch, daß Untätigkeit eine noch größere Sünde wäre. Seine
Handlung drängt sich ihm »ungeachtet ihrer Sündhaftigkeit« als
»einzig moralisch verpflichtende« Lösung auf (LidF 184).

Der Maßstab, an dem die sittliche Gutheit einer Handlung zu
messen ist, ist darum »nicht ihre Reinheit oder Sündenlosigkeit, son-
dern nur ihre Notwendigkeit für die möglichst effiziente Bewahrung
der Welt vor dem Bösen [dlja naibolee effektivnogo ograždanija mi-
ra ot zla]« (LidF 183). Sittlich gerechtfertigt sind solche Handlungen,
welche die Gerechtigkeit fördern; – daß diese nicht in einem nur par-
tikulären Nutzen bestehen kann, sondern allumfassend zu verstehen
ist, geht hinreichend deutlich aus der Ontologie der All-Einheit her-
vor.

6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

Frank nennt es »ein unerschütterliches Axiom des christlichen Ge-
wissens«, daß jeder Mensch nicht nur für das von ihm selber ver-
ursachte Böse, sondern »auch für das in der Welt herrschende Böse,
dem er sich nicht widersetzt, verantwortlich ist« (LidF 176). Durch
dieses Axiom unterscheidet sich die christliche Moral von der bürger-
lichen Rechtsordnung, derzufolge allein der Täter für seine Tat ver-
antwortlich ist. Daß Verantwortung über das eigene Tun hinausrei-
chen kann, erleben wir, wo die menschliche Beziehung nicht vom
Recht, sondern von der Liebe bestimmt ist. So fragen sich Eltern,
was sie in ihrer Erziehung schuldhaft versäumt haben, wenn ihre
Kinder Böses tun. In einer Ehe »macht jeder der Partner sich selbst
für jede Ungerechtigkeit verantwortlich, die in der Beziehung unter-
läuft, sogar dort, wo die unmittelbare Schuld beim anderen liegt; er
fragt sich, welche seiner eigenen Sünden, welches Versäumnis jenes
Böse verursacht hat, das sich in die Seele des Partners eingeschlichen
hat«. Weil die Liebe zum Nächsten die oberste Pflicht des Christen
ist, »erkennt er sich als mittelbar für jedes Übel, jedes Leid und jede
Not in der Welt verantwortlich […]. Denn jedes Übel oder Unglück
versteht er als Ergebnis seines Versäumnisses in der Erfüllung der
Pflicht der Liebe«. Ebenso trägt für das Unrecht, das im öffentlichen
Leben geschieht, jeder eine gewisse Verantwortung, auch wer nicht

173

Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unmittelbar daran beteiligt ist: »Wir sagen uns: ›Ich mußte das vor-
aussehen und ihm beizeiten entgegenwirken; und wenn das nicht
geschehen ist, dann ist am Bösen, das von anderen begangen wurde,
auch meine Nachlässigkeit schuld; meine Unaufmerksamkeit gegen-
über dem, was von anderen Menschen getan wird, ist ein Mangel an
tätiger Liebe zu den Nächsten oder der Sorge um sie‹«. »Das christli-
che Bewußtsein gibt diesem Prinzip der Verantwortung jedes einzel-
nen für das weltliche Übel eine allgemeine, grundsätzliche und uni-
versale Begründung. Denn hier ist die Pflicht zur Liebe und zur
Verantwortung für andere nicht einfach eine moralische Vorschrift
oder ein moralisches Gefühl, sie gründet vielmehr in der Wahrneh-
mung der inneren ursprünglich organischen All-Einheit des all-
menschlichen Lebens« (LidF 177). Frank nennt es eine »überaus we-
sentliche Schlußfolgerung«, daß jeder Mensch, also auch jener, der
sich ernsthaft um sittliche Vollkommenheit bemüht, »den dunklen
Kräften dieser Welt unterworfen« ist, so daß auch in ihm »die uni-
versale Sündhaftigkeit der Welt« zur Wirkung gelangt (LidF 173 f.;
178). Die geistige Schicksalsgemeinschaft wirkt sich selbstverständ-
lich auch in positiver Hinsicht aus: Das stille Gebet eines Einsiedlers
hat, »all unseren naturalistischen Vorstellungen zum Trotz«, eine
heilsame Wirkung für alle anderen Menschen. Die Überzeugung,
daß alle Menschen zu einer universalen »Schicksalsgemeinschaft«
verbunden sind, so daß an der Schuld des einen auch die anderen
teilhaben, findet sich auch in zahlreichen Zeugnissen der klassischen
russischen Literatur.4

Der ontologisch begründete »Zusammenhang der ganzen Welt,
die Einheit ihres Schicksals«, hat weitreichende theologische Kon-
sequenzen, auf die noch näher einzugehen ist. Frank sieht in ihm
»letzten Endes die einzige Bedingung, unter der – entgegen der ver-
breiteten individualistischen Anschauung – die erlösende, sühnende
Kraft von Christi Offenbarung und Tat für uns überhaupt denkbar
ist«. Was für die Tat Christi gilt, gilt auf andere Weise für jeden

174

Das Sollen gr�ndet im Sein

4 F. Dostojewski läßt in seinem Roman »Die Brüder Karamasow« den todkranken Mar-
kell sprechen: »Ja, und ich sage dir, Mütterchen, ein jeder von uns ist vor allen an allem
schuldig. […] Ich weiß nicht, wie ich es dir erklären soll, aber ich fühle es bis zur Qual«.
Ähnlich erkennt sich auch der Richter, der den Mörder des alten Karamasow verurteilen
soll, am Mord, obwohl er nichts mit ihm zu tun hat, mitschuldig. In I. Turgenews Ro-
man »Das Adelsnest« ist die junge Lisa bereit, »für unsere Sünden«, an denen sie aktuell
keinen Anteil hat, Buße zu tun.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen: Jeder hat »durch seine ureigene Verbindung mit allen an-
deren Menschen, durch seine Teilhabe an der All-Einheit des Welt-
seins notwendig teil an der gemeinsamen, kosmischen Tat der Er-
lösung«. Aus der idealen Einheit aller folgt weiter, daß die endgültige
Erlösung nur einer einzelnen Seele undenkbar ist, solange eine ande-
re krank ist oder untergeht. »Denn unabhängig davon, welches Glied
von der Krankheit betroffen ist, wäre dies ein Zustand, der den Or-
ganismus als ganzen in Mitleidenschaft zöge«. Und er zitiert den
Apostel Paulus, daß »alle Glieder mitleiden, wenn ein Glied leidet,
und sich alle mit ihm freuen, wenn ein Glied geehrt wird« (1. Kor.
12:26. LidF 173–175. Zur geistigen Einheit s. auch Kap. XIII über die
Kirche).

7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der
Welt

Das sittliche Leben hat, wie gezeigt wurde, zwei Seiten: Es besteht in
der Übereinstimmung mit dem immanenten Heiligen, aber auch im
Gehorsam gegenüber der vom transzendenten Sittengesetz auferleg-
ten Pflicht. Damit das Heilige im Menschen wachsen kann, muß die-
ser sich ihm in voller Freiheit öffnen. »Denn die wahrhaft erlösenden
und gnadenreichen Kräfte wirken nur durch das Element der Frei-
heit, durch das spontane Erwachen der tiefen Kräfte des mensch-
lichen Geistes, die jenen bereitwillig entgegenkommen«. Jeder
Zwang – selbst die Nötigung durch die vom Sittengesetz auferlegte
Pflicht – schränkt die Freiheit der Zustimmung zur »Wahrheit« ein
(GGdG 188 f.).

Die Welt vom Bösen zu befreien liegt ausschließlich in der
Macht der »höchsten Gnadenkräfte«, die der Mensch nur »beglei-
ten« kann, indem er durch seine Liebe bewirkt, daß auch der andere
Mensch sich ihnen öffnet und sie in sich wirken läßt. Die Welt – zu
ihren Mitteln gehört auch das Sittengesetz – kann sich nicht selbst
vom Bösen befreien. Der christliche Realismus muß deshalb, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis mit großem Nachdruck betont,
zwischen der Ausrottung des Bösen und seiner Eindämmung unter-
scheiden. Zum letzten gehört der Einsatz für das Wohl des Näch-
sten, der auch Gewaltmittel bis hin zur Tötung eines Verbrechers
einschließen kann. Denn als empirische Kraft ist die Gnade ohn-
mächtig – so wie das Licht des Logos, das in der Finsternis leuchtet,

175

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese aber bis zum Ende der Welt nicht überwinden kann (vgl. LidF
179 f.).

Franks Annahme einer um der Liebe zum Nächsten willen ge-
rechtfertigten »Sünde« enthält zweifellos ein Problem. Frank sieht
die Lösung in der Unterscheidung der Gebote des Sittengesetzes bzw.
des Naturrechts von den Geboten Christi; er knüpft dabei an einen
Gedanken des Apostels Paulus an. Der Sinn eines Gesetzes besteht in
der »Disziplinierung, Lenkung und Zügelung des menschlichen Wil-
lens«. Es verlangt oder normiert bestimmte Handlungen, damit das
Leben nicht im Chaos versinkt. Das gilt auch für das Vierte Gebot des
Dekalogs, das dazu auffordert, seinen Vater und seine Mutter zu eh-
ren; denn auch dieses Gebot ist auf ein bestimmtes Tun gerichtet.
Anders die Gebote Christi, wie sie etwa im Gebot der Gottes- und
Nächstenliebe und in der Bergpredigt zum Ausdruck kommen. Sie
lenken das sittliche Leben »als erlösende und rettende Gnade«, die
dem Menschen »im Akt des Glaubens gegeben und deshalb frei ver-
wirklicht wird«. Wo die immanente Gnade zur Wirkung kommt, er-
hält das sittliche Leben einen neuen Charakter: Es wird nicht mehr
von der Sorge um die korrekte Erfüllung des Gesetzes beherrscht,
sondern geschieht im Vertrauen auf die befreiende Gnade und in
ihrer Kraft. Die mit Hilfe der Gnade zu erfüllenden Gebote Christi
haben einen anderen Sinn und deshalb auch ein anderes Objekt. Sie
gebieten oder verbieten keine bestimmten Handlungen und fordern
nicht die Erfüllung bestimmter Pflichten, sondern richten sich auf
»die innere geistige Ordnung des Menschen, aus der die Handlungen
hervorgehen – die ihr aber dennoch nie ganz adäquat sind«. Die Gna-
de ist darauf gerichtet, »so zu sein, wie man sein muß, um ›durch das
Tor, das zum Leben führt‹ zu gelangen« (vgl. Mt 7:14). Die Gnade
macht nicht im Sinne des »Gesetzesgehorsams« gerecht, wie Frank
mit Paulus sagt; vielmehr heilt sie das sittlich kranke Sein des Men-
schen, so daß er in das Reich Gottes eingehen kann und »vollkom-
men« wird, wie es auch sein »himmlischer Vater« ist (vgl. Mt 5:48;
LidF 188 f.)

So gelangt Frank zu der Folgerung: An sich gibt es überhaupt
keine Handlungen, die als solche im strengen Sinn des Wortes
»christlich« zu nennen wären; »sie sind dies nur in dem Maß, in
dem sie wahres christliches Sein zum Ausdruck bringen« (LidF 190).
Das christliche Lebens als solches besteht in der »nicht sichtbaren
Aktivität einer inneren Ordnung, die auf das Erreichen, das Bewah-
ren und die maximale Fülle des Seins in Gott abzielt«. Alles Tun,

176

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seien es äußere Handlungen oder eine innere Gesinnung, »sind nur
Ausdruck und Hinweis – und zwar ein inadäquater – auf das Sein als
Sein in Gott«. Zwar kann in der »Welt«, die noch nicht von der Gna-
de durchdrungen ist, unter gewissen Umständen der »sittliche Takt«
eine Handlung nahelegen, die dem Sittengesetz widerspricht; auf der
Ebene der Gnade aber, die wesentlich »die Ordnung des geistigen
Seins des Menschen« betrifft, kann es keine Situation geben, die ver-
langen könnte, dieses Sein zu verletzen. Das Gebot »Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst«, welches die Ordnung des christlichen
Seins zum Inhalt hat, gilt absolut und verbietet ohne Einschränkung,
den Mitmenschen zu hassen – gerade auch in den Situationen, die es
zur Pflicht machen, »die Normen des Naturrechts, d. h. die Hand-
lungsnormen zu übertreten« und gegebenenfalls einen Angreifer in
der Notwehr zu töten (LidF 192 f.).

Frank weiß sehr wohl, daß es letztlich nicht die der Gerechtig-
keit geschuldete äußere Gewaltanwendung ist, die das menschliche
Zusammenleben am nachhaltigsten zerstört, mag sie auch vom be-
straften Übeltäter als grausam empfunden werden; vielmehr ist es
der »Geist des Hasses«. Ein konkretes Beispiel bietet der Zusammen-
hang zwischen den beiden Weltkriegen im 20. Jahrhundert: »Die
Menschheit hätte sich längst und verhältnismäßig leicht von den Zer-
störungen des Krieges von 1914–1918 erholt, wenn der in dieser Zeit
angesammelte Geist des Hasses, der Erbitterung und des Rachedur-
stes nicht das ganze ökonomische und politische Leben der folgenden
Jahrzehnte vergiftet hätte. Die Frucht eben dieses haßerfüllten Gei-
stes war der soeben vergangene zweite, noch weitaus schrecklichere
Krieg, der die Drachensaat des Hasses und des Rachedurstes in noch
viel größerem Umfang ausgesät hat« (LidF 194).

Auch für sein Beharren auf der uneingeschränkten Geltung des
Sittengesetzes, das ihn jeden Verstoß gegen das Tötungsverbot als
»schwere Sündhaftigkeit« verurteilen läßt, sieht Frank sich durch
die Erfahrung bestätigt. Denn sie zeigt, daß die Gewalt den verrohen
läßt, der sie anwendet, und eine Atmosphäre schafft, in der die Ge-
walt zur Gewohnheit wird. Die Gewöhnung an Handlungen, die vom
Naturrecht verurteilt werden, kann »die Seele verderben«, weil sie
die Feinfühligkeit abstumpfen läßt. Das gilt selbst dann, wenn die
Gewalt von der Pflicht gefordert wird. Die umstandslose Rechtferti-
gung der Gewalt im »gerechten Krieg« verwischt die Grenze zwi-
schen Gut und Böse, so daß schließlich jedes Mittel als erlaubt gilt.
Die altkirchliche Praxis, die vom Soldaten für die von ihm – gleich

177

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter welchen Umständen – begangenen Gewalttaten Reue und Bu-
ße verlangt, hat, wie Frank bemerkt, einen tiefen Sinn (LidF 182)5.

Eine gewisse Nähe Franks zu Kant ist auch in diesem Zusam-
menhang nicht zu übersehen. Zustimmend zitiert Frank Kants be-
rühmten Satz aus der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«,
daß »überall nichts […] zu denken möglich [ist], was ohne Ein-
schränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wil-
le«6 (LidF 194). Dieser Satz, demzufolge die Gesinnung für die sitt-
liche Qualität einer Handlung ausschlaggebend ist, fällt, wie Frank
bemerkt, »mit dem Sinn der christlichen Wahrheit zusammen« (nur
Kants Begriff »Willen« hält er für erklärungsbedürftig). Doch auch
der Unterschied zu Kant ist deutlich erkennbar. Kant kennt nach
Franks Urteil mit dem Sittengesetz nur die eine Seite des sittlichen
Lebens, nicht die im Menschen immanent wirkende Gnade. Er ge-
langt zu rigoristischen Konsequenzen, weil er von der »Glückselig-
keit«, die er als Beweggrund des sittlichen Handelns unbedingt aus-
schließen will, nicht die Liebe zum Mitmenschen unterscheidet (so
verurteilt Kant, der die aristotelische Epikie nicht kennt, in geradem
Gegensatz zur Frank jeden Verstoß gegen das Sittengesetz, so auch
die Lüge, die zur Rettung eines von Mord bedrohten Mitmenschen
geschieht).

8. Die Utopie der Selbsterl�sung

Fataler als der Irrtum der »Tolstojaner«, die als ethische Puristen das
Gesetz und seine Sanktionen ablehnen und zur Passivität angesichts
der Gewalt neigen, ist die Auffassung, mittels rigider gesetzgeberi-
scher Maßnahmen eine Heilung der sittlichen Unvollkommenheit
des Menschen erreichen zu können. In den Geistigen Grundlagen
der Gesellschaft aus der Zwischenkriegszeit der zwanziger Jahre
warnt Frank im Blick auf das kommunistische Projekt des »neuen
Menschen« und auf christliche Gruppen, die sich von ihm beein-
druckt zeigten, vor dem Bestreben, durch staatliche Machtmittel die
Menschen vom Bösen zu befreien. Diese Tendenz ist als theokrati-

178

Das Sollen gr�ndet im Sein

5 Vgl. auch S. L. Frank: S nami Bog, in: Duchovnye osnovy obščestva. Moskau (Res-
publika) 1992, S. 336.
6 I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Kant’s Werke, Band IV. Berlin
und Leipzig 1911, S. 393 (Frank zitiert ungenau auf Russisch).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Versuchung auch die Versuchung der Kirche, nämlich das Heili-
ge mit weltlichen Mitteln durchzusetzen. Frank erkennt sie bereits
bei den Taboriten, den Wiedertäufern, im calvinistischen Genf und
dann bei den Jakobinern in der Französischen Revolution.

Wo ein Machthaber gewaltsam die Menschen sittlich vervoll-
kommnen und humanisieren will, rechtfertigt er sein Vorgehen mit
einer Ideologie, meist in Gestalt einer Sozialutopie; er verlangt zu
diesem Zweck bedingungslosen Gehorsam gegenüber seinen Geset-
zen und schränkt so die sittliche Selbstbestimmung seiner Bürger ein
oder hebt sie sogar auf. Dieser Versuch muß scheitern. »Die ›Welt‹
muß zwar restlos in das gottmenschliche Sein eingehen und verklärt
von ihm auf genommen werden – doch kann und soll sie, da sie Welt
bleibt, dieses nicht in die engen Grenzen und entstellten Formen, die
ihr als solcher eigen sind, aufnehmen«. Wahres sittliches Bemühen
muß versuchen, die Welt für das Heilige zu gewinnen und das Heili-
ge vor dem Eindringen der Welt zu bewahren (GGdG 203).

Nach dem Zweiten Weltkrieg hatte Frank in einer bemerkens-
werten Analyse nochmals den geistigen Zusammenhang untersucht,
der zwischen dem Bestreben, durch politisch-organisatorische Maß-
nahmen die Gesellschaft vom Bösen zu befreien, und dem Abgleiten
in den Terror besteht. Mit dem Titel Die Häresie des Utopismus bil-
dete diese Analyse ein Kapitel in Das Licht in der Finsternis, sie er-
schien dann etwas verändert als eigener Aufsatz 1946 in russischer
und 1954 in englischer Sprache.7 Unmittelbar hatte Frank in seiner
Analyse die Menschenverachtung vor Augen, die der sowjetische So-
zialismus auf dem Wege zur klassenlosen Gesellschaft praktizierte.
Mit großer Klarsicht erkannte er aber ebenso, daß auch die »Dämonie
des Nationalsozialismus und des Faschismus« die Menschen verfüh-
ren konnte, weil in diesen Bewegungen »der von Anfang an böse
Wille sich den Anschein einer messianischen Bewegung zur Rettung
der Welt gab«8.

Unter »Utopismus« versteht Frank nicht einfach den Versuch,
durch organisatorische Maßnahmen die Gesellschaft gerechter zu
machen; utopistisch ist vielmehr die Auffassung, das vollkommenere
Leben könne durch einen bestimmten organisatorischen Aufbau der
Gesellschaft und unter Verzicht auf mühsame erzieherische Appelle

179

Die Utopie der Selbsterl�sung

7 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Novyj žurnal, 1946, 137–153. Nochmals abgedruckt
in: Po tu storonu pravogo i levogo. Pod red. V. S. Franka. Paris 1972, S. 83–106.
8 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Po tu storonu pravogo i levogo. Paris 1972, S. 88, 86.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an die freie Zustimmung der Bürger gleichsam automatisch erreicht
werden. Der Utopismus ist die Ideologie von Menschen, die meinen,
ein aufgeklärtes Bewußtsein über die wahren Ursachen, welche das
vollkommene mitmenschliche Leben bisher verhindert haben, zu be-
sitzen. Sie glauben, daß diese Ursachen »nicht innerhalb, sondern
außerhalb des Menschen«, vor allem in den Mechanismen der beste-
henden gesellschaftlichen Ordnung liegen. Frank sieht in dem Glau-
ben, »die Welt durch den alles organisierenden autonomen Willen
des Menschen erlösen« zu können, »das typische Beispiel einer Hä-
resie«, nämlich die »Entstellung einer religiösen Wahrheit«.

Gerade die kommunistische Sozialutopie setzt voraus, daß die
Menschen an sich gut sind und die sozialen Beziehungen nur durch
böse Umstände verdorben sind. Sie glaubt, durch Enteignungen und
Planwirtschaft die Übel beseitigen und die Gesellschaft befrieden zu
können. Damit die Befreiung von den Übeln der Gesellschaft gelin-
gen könne, müssen alle ihre Glieder die von den Sozialingenieuren
erlassenen Gesetze konsequent befolgen. Da die mangelhaften Zu-
stände trotz der ergriffenen Maßnahmen bestehen bleiben, müssen
Schuldige gefunden werden, welche die Übelstände zu verantworten
haben und die deshalb an ihrem verderblichen Tun zu hindern bzw.
zu ihrem Heil zu zwingen sind. Die Gesetze werden noch unnach-
sichtiger durchgeführt und können die Heilung der Gesellschaft doch
nicht erreichen. Da die Prämisse der Erlösungsutopie nicht in Frage
gestellt wird, müssen die Schuldigen, um der Gesundung der Gesell-
schaft willen, ausgerottet werden. Diesem Zweck diente in der So-
wjetunion die Parole von der »Verschärfung des Klassenkampfes«
und der Vernichtung des Klassenfeindes durch die so legitimierten
»Säuberungen«. Die Anmaßung zu wissen, was wahrhaft menschlich
ist, trifft im Utopismus mit der Verachtung der Freiheit und dem
Glauben an die befreiende Rolle der Gewalt zusammen; denn an den
freien Willen zu appellieren führt nach der Meinung der Ideologen
nicht zur Besserung der menschlichen Gesellschaft.

Bereits der Apostel Paulus hat die »Häresie« der Selbsterlösung
entschieden zurückgewiesen und ihm die christliche Hoffnung auf
Erlösung durch Gnade gegenübergestellt. Wohl kann das Gesetz,
wie Paulus im Römerbrief ausführt, das Böse äußerlich zügeln und
ist deshalb unverzichtbar. Als Korrektiv der Sünde ist es aber auch
deren Korrelat. Es kann deshalb das Böse nicht prinzipiell überwin-
den und von ihm befreien. Das vermag nur die Gnade, deren Korrelat
die Freiheit ist. Das Gesetz aber ist der Widerpart von Freiheit und

180

Das Sollen gr�ndet im Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gnade. Wo aus dem Gesetz die »Wahrheit« (das seinsgemäße Heilige
im Sinne Franks) geschwunden ist, wird es zum »gnadenlosen« In-
strument des Terrors.

Der utopistische Versuch, »mit menschlichen Kräften das Reich
Gottes auf Erden zu errichten«, mißachtet die Grenze, die der welt-
lichen Ordnungsmacht durch das Wort Jesu gesetzt ist: »Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist« (Lk 20:25). So
sehr damit die weltliche Macht in ihrer Selbständigkeit anerkannt ist,
so ist diese doch durch den Herrschaftsanspruch Gottes begrenzt und
relativiert. Frank macht damit nochmals auf die Zweiheit des Lebens
aufmerksam, die zum Grundbestand des Daseins gehört: Der Mensch
ist sowohl den Kräften dieser Welt unterworfen, aber er besitzt auch
ein freies Sein in Gott. Weder kann das Reich des Kaisers das Reich
Gottes verschlingen, noch können, solange die Welt besteht, die
Kräfte der Gnade die Welt in das Gottesreich verwandeln. Der Ver-
such, die Welt insgesamt zur Kirche Christi zu machen, würde un-
ausweichlich zur Verweltlichung der Kirche führen und das »Salz der
Erde« würde seine Kraft verlieren zu salzen. Diese Grenzziehung ist
den weltlich-rational denkenden Staatslehrern, den »Griechen« und
»Römern«, unverständlich und eine »Torheit« – »für das leiden-
schaftliche und nur die eine Seinsebene kennende Denken der Juden«
aber ist sie ein »Ärgernis« (wie Frank in Anspielung auf den Ersten
Brief des Paulus an die Korinther, 1:23, sagt). Der Versuch, die Gren-
ze zwischen der Welt und dem Heiligen zu verwischen oder aufzuhe-
ben, ist im Grund »eine judaisierende Entstellung«9 der christlichen
Offenbarung, für welche das Gottesreich »nicht von dieser Welt« ist.
»Sie ist als solche die Reaktion auf das ›Ärgernis‹, welche die Offen-
barung für ›Juden‹ immer bleibt, d. h. für Menschen, für die das Maß
der Wahrheit in ihrer Nützlichkeit besteht, die den eigenen Augen
sichtbar, klar und in ihrem Leben verkörpert ist. Der Zugang zum
Reich Gottes, der den Menschen durch Christus eröffnet wurde, wird
hier, kurz gesagt, als politisches Programm verstanden, um das mes-
sianische Gottesreich auf Erden zu verwirklichen« (LidF 140; 142).

Schon in Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
in den utopistischen Bestrebungen in neuem Gewand die Wiederkehr
der pharisäischen Überzeugung erkannt, das Heil durch strikte Un-

181

Die Utopie der Selbsterl�sung

9 Die Wortform »judaisierende Entstellung« [iudaizirujuščie] hat in der russischen Kir-
chengeschichte ein gewisses Vorbild. Im 15. Jahrhundert war in Nowgorod eine ratio-
nalistisch denkende christliche Häresie entstanden, die von ihren orthodoxen Gegnern
Judaisierende [židovstvujuščie] genannt wurden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terordnung unter das Gesetz gewinnen zu können: »Jeder Glaube an
den absoluten und heiligen Charakter irgendwelcher Prinzipien und
Formen des äußeren, empirischen gesellschaftlichen Lebens, jeder
Versuch, durch äußere Maßnahmen und gesellschaftliche Reformen
das ›Reich Gottes auf Erden‹ zu errichten, enthält in sich die geistige
Krankheit des Pharisäismus und macht in dem Maß, in dem er ver-
wirklicht wird, das ihm eigene sittliche Böse offenkundig – seine Un-
menschlichkeit, seine Herzlosigkeit, seinen tödlichen Formalismus«
(GGdG 203).

Wenige Jahre bevor Frank seine Sozialphilosophie abfaßte, hatte
der marxistische Philosoph Georg Lukács, damals für kurze Zeit
Volkskommissar in der ungarischen Räterepublik, die Frage gestellt,
ob das Ziel, »die Menschheit von der Ausbeutung zu befreien«, auch
die Anwendung terroristischer Mittel und die physische Vernichtung
des Klassenfeindes rechtfertige. Lukács hatte diese Frage bejaht: Der
Revolutionär darf um des guten Zweckes willen sich subjektiv schul-
dig machen und muß akzeptieren, daß er folglich auch unter seinem
subjektiven Schuldgefühl leidet.10 Frank erwähnt diese brisante Dis-
kussion nicht; die Gedanken über »Gnade und Gesetz«, die er in den
Geistigen Grundlagen der Gesellschaft entwickelt, enthalten jedoch
eine Stellungnahme. Der Staat darf und muß, um das Böse »zu bän-
digen«, mittels seiner Gesetze in das gesellschaftliche Leben regelnd
eingreifen. Dabei kann es, wie Frank erkennt, zu »tragischen Kon-
flikten« kommen, denen das Individuum nicht ausweichen darf.
Denn das Gesetz »widerspricht an sich dem Ideal der auf Freiheit
und Liebe gegründeten wesenhaften Sittlichkeit und bezeugt die
sündhafte Schwäche des Menschen« (GGdG 187–190). Der Unter-
schied der Position Franks zu jener des Marxisten Lukács ist offen-
sichtlich. Anders als dieser wußte Frank, daß das sittliche Gute und so
auch die Gerechtigkeit allein durch freie Zustimmung verwirklicht
werden kann. Darum ist die Gewaltanwendung für ihn nicht schon
gerechtfertigt, um Gerechtigkeit durchzusetzen, sondern nur um ak-
tuelles Unrecht zu verhüten.

182

Das Sollen gr�ndet im Sein

10 Vgl. G. Lukács: Taktik und Ethik, Politische Aufsätze I, 1918–1920, hg. v. J. Kammler
und F. Benseler. Darmstadt-Neuwied 1975. Dazu Agnes Heller, in: R. Dannemann (Hg.):
Georg Lukács. Jenseits der Polemiken. Beiträge zur Rekonstruktion seiner Philosophie.
Frankfurt 1986.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Christlicher Optimismus

Sowohl die eigene Lebenserfahrung als auch das neuplatonische Den-
ken hätten Frank veranlassen können, das »Dunkel« in der Welt für so
mächtig zu halten, daß der Kampf mit dem »Licht« ewig unentschie-
den bleiben muß. Dennoch ist sein Urteil über die »Welt« von einem
mit empirischen Maßstäben nicht zu begreifenden Optimismus be-
stimmt: »An und für sich, in ihrer ursprünglichen inneren Beschaf-
fenheit, ist sie nicht Finsternis. Als Schöpfung des göttlichen Lichts,
das vom Logos herrührt und von dieser Herkunft geprägt ist, verbirgt
sie in ihren Tiefen das Prinzip des Lichts«. Die »Welt« ist zwar von der
Finsternis des Bösen durchdrungen, sie ist nach dem Johannesevan-
gelium sogar das Symbol dieser Finsternis; aus derselben Quelle aber
weiß Frank auch, daß die Welt »das Gefäß und Material ist, in dem der
Logos sich inkarnierte«. Sie ist, wenngleich auf andere Weise als die
individuelle Person, »Bild und Gleichnis Gottes«, denn sonst wäre es
nicht möglich, in ihr »Gottes unsichtbare Wirklichkeit« wahrzuneh-
men, wie es im Römerbrief heißt (vgl. Röm.1:20).

Weil trotz des Sündenfalls der »positive und heilige Urgrund«
nach wie vor in der Welt präsent ist, ist es geboten, die Autorität des
Naturrechts »als das normierende Prinzip des weltlichen und
menschlichen Lebens anzuerkennen«. Entschieden widerspricht
Frank der bei einigen protestantischen Theologen anzutreffenden
Auffassung, das naturrechtliche Denkens sei ein Relikt des Heiden-
tums und in der christlichen Religion der Gnade ein Fremdkörper. Im
Naturrecht kommen vielmehr zwei einander widerstreitende Prinzi-
pien wie in einem Kompromiß zusammen: »die Heiligkeit des Men-
schen in seinem ontologischen Urgrund wie auch seine Sündhaftig-
keit und Unvollkommenheit in seiner empirischen Beschaffenheit«
(vgl. LidF 231).

Nicht Rückzug von der Welt mit der Begründung, die eigene
Heiligkeit zu bewahren, sondern tätige Zuwendung, sogar »Liebe
zur Welt« ist gefordert: »Die Zurückweisung der Welt als Sphäre
der Finsternis muß mit der Liebe zum heiligen ersterschaffenen We-
sen der Welt einhergehen, in dem die Welt das Licht des Logos, das
sie geschaffen hat, reflektiert«. Diese theologisch-ontologisch be-
gründete Anerkennung der wesentlich unversehrten ursprünglichen
Natur der Schöpfung ist sowohl die Bedingung dafür, den Begriff der
Kirche (wie Frank ihn konzipiert) denken zu können, als auch die
Voraussetzung für das Gebot der Nächstenliebe (LidF 243–245).

183

Christlicher Optimismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


X. Das transzendentale Wissen von Gott

Die bisherigen Überlegungen haben deutlich gemacht, daß Gott in
einem »lebendigen« Vollzugswissen gewußt wird. Dieses Wissen,
das die rationale Begrifflichkeit hinter sich läßt, entspringt nicht
einem emotionalen Überschwang. Es ist das verstehend erlebte nüch-
terne, aufmerksame Streben oder Transzendieren des menschlichen
Selbstseins ins Unendliche des Urgrundes der Realität, das Gott »be-
rührt« oder »erfährt«. Die rationale Argumentation ist dabei keines-
wegs überflüssig. Sie muß sich aber bewußt machen, daß sie selbst
nur bis an die Schwelle zur Gotteserfahrung gelangen kann (bis an
die »Mauer des Paradieses«, wie Nikolaus von Kues sagt), und sie
muß das Transzendieren kritisch begleiten, damit es sich nicht mit
einem vorläufigen Wissen begnügt. Die Begriffe, mit denen der le-
bendige Vollzug der transzendentalen Erfahrung beschrieben und
verständlich gemacht wird, müssen philosophisch gerechtfertigt sein.

1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen
Glaubens

Einer der Einwände gegen die philosophische Gotteserkenntnis, den
zu entkräften Franks wiederholtes Anliegen ist, lautet, daß die »Gott-
heit«, die sich dem »natürlichen« transzendentalen Denken in der
»allgemeinen Offenbarung« des Seins zeigt, wenig oder nichts mit
dem Gott des christlichen Glaubens zu tun habe; der Gott der Phi-
losophen sei etwas völlig anderes als der Gott und Vater Jesu Christi.

Die Behauptung einer unüberbrückbaren Kluft zwischen beiden
Bereichen kann schon deshalb nicht wahr sein, entgegnet Frank, weil
wir, um überhaupt das natürliche Wissen vom Glauben unterschei-
den zu können, beides zuvor mit einem einzigen geistigen Blick um-
faßt haben müssen. Das aber hat zur Bedingung, daß das »sogenann-
te ›natürliche‹ Sein selbst in seinen letzten Tiefen – auf abgeleitete

184

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise – auch übernatürlich ist«. Die Auffassung, der Glaube als Wis-
sen des Übernatürlichen und die Vernunft als natürliche Erkenntnis-
weise stünden sich feindlich oder beziehungslos gegenüber, würde
jede anspruchsvolle Theologie ausschließen und »sowohl in der Phi-
losophie als auch in der Religion nur zu Obskurantismus« führen
(RM 229; 232 f.).

So offensichtlich der Unterschied zwischen der Erfahrung des
Herzens, in der Frank das Wesen der religiösen Erfahrung sieht,
dem esprit de finesse Pascals, und dem rationalen Wissen, dem esprit
géométrique, auch ist, so ist doch eine eindeutige scharfe Trennung
zwischen beiden Bereichen nicht möglich. Das rationale Denken, das
bis zu der Grenze vordringt, die es selbst vom Glauben trennt, erfährt
nicht nur seine Beschränkung und Ohnmacht, sondern weist eben
dadurch auch auf das »Unberührbare« hin, das jenseits ihrer liegt.
In diesen Bereich vermag nur das transzendentale Denken »berüh-
rend« einzudringen, so daß in konkreter Beschreibung zum Aus-
druck gebracht werden kann, worin der Glaube über die Vernunft
hinausgeht.

Die Erfahrung des Herzens hat ihre einzigartigen unvergleich-
baren Momente, die das ausmachen, was persönliche Religiosität ge-
nannt wird: die einmalige individuelle Geschichte der Seele mit Gott
mit ihren »lyrischen« und »dramatischen« Höhepunkten. Diese Er-
fahrung ist jedoch von Elementen durchdrungen, die der rationalen
Verallgemeinerung zugänglich sind und die ihre »metaphysische«
Komponente genannt werden können. Ein Heiliger, der auf besonde-
re Weise mit der lebendigen göttlichen Fülle verbunden ist, besitzt
zweifellos ein unvergleichlich tieferes, lebendigeres »Wissen« von
Gott als der Philosoph oder Theologe, der nur rational scharfsinnig
über Gott nachdenkt und nur die »allgemeine Natur« Gottes kennt.
Doch auch das Gottesverhältnis, das den Heiligen auszeichnet, ent-
hält die metaphysische Komponente: Auch er erfährt Gott »als ewi-
ges, allumfassendes und allgegenwärtiges Wesen«, »als den absolu-
ten Grund allen Seins«, der »in unzertrennlicher Verbindung zu
allem Seienden« steht. Unbeschadet der Verschiedenartigkeit des
philosophischen Wissens und des Glaubens »fließen sie doch in der
einen, allumfassenden Realitätserfahrung zusammen«. Die religiöse
Erfahrung hat, wie Frank sagt, »eine Seite, in der sie mit der meta-
physischen Erfahrung zusammenfällt« (RM 323). Der rational vor-
gehende Theologe muß sich bewußt sein, daß die eigentliche Quelle,

185

Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der er schöpft, das verstehende Erleben des Herzens ist, soll seine
wissenschaftliche Dogmatik nicht zur toten Konstruktion erstarren.

2. Der Gottesbeweis

Um die Begrenzung der Ratio aufzudecken, bedarf es der argu-
mentativen Stringenz; nur wenn sie gewährleistet ist, ist auch der
Überstieg (der Cusanische transcensus) zum Unfaßbaren (incompre-
hensibile) kein unverantwortlicher Sprung ins Ungewisse oder
schwärmerisches Vermuten. Frank hat deshalb nicht gezögert, vom
»Beweis« für das Sein Gottes zu sprechen, wenngleich sein Beweis
gänzlich anders vorangeht als die berühmten »fünf Wege« des Tho-
mas von Aquin. In klarem Unterschied zu den sog. klassischen Got-
tesbeweisen lehnt Frank den Ausgang von der uns gegenständlich
gegenüberstehenden Weltwirklichkeit ab. Die »einzige Primärquel-
le«, in der die Frage nach Gott entsteht und aus der sie auch beant-
wortet werden kann, ist für ihn, wie bereits deutlich wurde, die »rei-
ne ›Erfahrung des Herzens‹«. Jede religiöse Erfahrung ist aber
unvermeidlich beschränkt; so ist seine eigene Erfahrung durch die
Glaubenserfahrung der christlichen Kirche geprägt. Doch darf der
Forscher, wie Frank bemerkt, diese Beschränkung in Kauf nehmen,
sofern er sich um ein ursprüngliches »religiöses Gespür« bemüht
und, um seinen geistlichen Horizont zu erweitern, bereit ist, bei »den
Meistern auf diesem Gebiet, den Heiligen und Mystikern«, in die
Schule zu gehen. Als beispielhaft sieht Frank die Einstellung an, die
er in Bergsons Werk Les deux sources de la morale et de la religion
angetroffen hat. Den als »wissenschaftlich« und vorurteilsfrei ge-
priesenen Versuch, induktiv aus allen bezeugten religiösen Erfahrun-
gen einen ihnen gemeinsamen Gottesbegriff zu ermitteln, hält er für
völlig ungeeignet und unergiebig. Selbstverständlich scheidet auch
ein autoritativ festgelegtes Gottesverständnis für die philosophische
Frage aus.

Klar und knapp hat Frank seinen Beweis für das Sein Gottes in
Die Realität und der Mensch vorgelegt. Er schreibt hier: »Das Sein
der menschlichen Person, wenn man sie in ihrer ganzen Tiefe und
Bedeutung versteht, nämlich als Wesen, das sich selbst transzen-
diert«, ist selbst der »einzige, aber völlig adäquate ›Gottesbeweis‹«.
Alle Eigenschaften Gottes, die aus seiner Beziehung zur gegenständ-
lichen Welt erschlossen werden können – so etwa die Vorstellung von

186

Das transzendentale Wissen von Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott als des allmächtigen Schöpfers und Erhalters der Welt – sind
»von der reinen Erfahrung her betrachtet, mehr oder weniger pro-
blematisch«, denn – so Franks methodisch maßgebende Einsicht –
»Gott offenbart sich mir unmittelbar nur in der ungeteilten Einheit
›Gott und ich‹«. Die Idee »Gott«, welche die meisten Menschen ir-
gendwie haben, philosophisch rechtfertigen, kann deshalb nur hei-
ßen, »sie ›verstehen‹, d. h. im Rahmen des Möglichen ihren Inhalt
erläutern und ihn mit anderen uns bereits bekannten Gegebenheiten
der inneren Erfahrung der Realität in Beziehung bringen« – nicht
aber, sie aus irgendwelchen äußeren Gegebenheiten schlußfolgernd
abzuleiten (RM 242; 246; 250; DU 362).

Die Erfahrung, von der Frank ausgeht, ist die Entfremdungs-
erfahrung, die auch in der neuzeitlichen Philosophie thematisiert
wird. Für Frank – der hier mit Kierkegaard übereinstimmt – begleitet
das Bewußtsein, fremd und heimatlos in der Welt zu sein, die
menschliche Existenz als solche. Gerade in der unabweisbaren Frage
nach dem Sinn seines Lebens wird dem Menschen bewußt, daß das
bloße Dasein allein weder Sinn noch »Heimat« bietet. Sowohl die
objektivierte menschliche Natur im Staat und im öffentlichen Leben
als auch die kosmisch-naturhafte Wirklichkeit können jederzeit
gleich einem Fremdkörper auf den Menschen eindringen und ihm
bewußt machen, wie sehr er in seinem Dasein einem »blinden Gang
der Dinge« ausgeliefert ist. Nicht einmal Liebe und Freundschaft
schließen die Möglichkeit aus, daß der Geliebte oder Freund plötzlich
zum Fremden wird und der Mensch die Erfahrung tiefster Einsam-
keit macht. Welt und Natur sind in ihrer sich selbst genügenden Ord-
nung für seine Sinnsuche blind; sie können deshalb dem Menschen
keine letzte Geborgenheit bieten. Ebenso läßt ihn die menschliche
Gesellschaft allein. Nicht zuletzt ist es gerade ihre Geschichte, welche
die Frage nach dem Sinn des Lebens auslöst. Schließlich bietet auch
das eigene Gefühlsleben mit seinen Schwankungen und Widersprü-
chen dem Menschen keine Antwort auf seine Sinnfrage.

Wenn weder die äußere Welt noch die in uns selbst wirkenden
naturhaften Kräfte die innerste Sehnsucht nach Heimat und Sinn
befriedigen können, ist sie vielleicht – so Franks nächste Frage – im
unendlichen Sein zu finden? Seine Antwort: Nein. Die Realität, die
wir im Transzendieren über unser eigenes Selbstsein hinaus entdek-
ken, ist namenlos. Heimat oder inneren Halt und Sinn kann uns nur
eine Instanz gewähren, die »alles in sich hat, was das Wesen unseres
Ich als Person ausmacht. Denn alles Unpersönliche ist uns fremd und

187

Der Gottesbeweis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann für uns nicht Zuflucht sein« (RM 245). Zwei Attribute sind es,
die jene sinngebende Instanz, deren wir offensichtlich bedürfen, aus-
zeichnen müssen: Sie muß, um unbedingt fester Grund unseres Seins
sein zu können, das Sein aus eigener Kraft (a se) besitzen, und sie
muß »innerlich unbedingt sinnvoll« sein. Beide Attribute ergeben
sich aus ihrer Beziehung zu unserem Selbstsein. Im namenlosen
und unpersönlichen endlosen Sein, das die Ontologie bedenkt, sind
sie nicht zu finden.

Franks Argumentation gelangt hier an ihren entscheidenden
Punkt: Der Grund für die von der inneren Erfahrung bezeugte Hei-
matlosigkeit in der gegenständlichen Welt liegt darin, daß der
Mensch diese Welt an Ursprünglichkeit und Tiefe unendlich über-
trifft. Die Erfahrung selbst – in dieser Welt keine wahre Bleibe zu
besitzen – ist jedoch nur möglich, weil der Mensch »in einer anderen
Seinssphäre« bereits eine Heimat hat. Es ist also gerade die Erfah-
rung, heimatlos in der Welt zu sein, die den Menschen verstehen
läßt, daß er »in dieser Welt der Vertreter eines anderen, vollkommen
realen Seinsprinzips ist« (RM 250 f.).

In diesem Gedanken besteht das eigentliche Argument. Es
schließt nicht von irgendwelchen Folgen auf deren Ursache. Viel-
mehr wird ein Prinzip angewendet, das allgemeiner und ursprüng-
licher ist als ein Vernunftschluß: Als lebendiges Subjekt weiß ich, daß
ich der gesamten objektiven Welt-Wirklichkeit erkennend und wer-
tend gegenüberstehe. Ich weiß damit von der Weltüberlegenheit
meines Wesens als Person. Zugleich weiß ich in meiner Selbst-
erkenntnis aber auch, daß ich mit meiner Überweltlichkeit nicht mir
selbst genüge, sondern ohne Grund und Halt bin. Das besagt: Indem
ich mich in meiner Weltüberlegenheit als unvollkommen erkenne,
erkenne ich eben dadurch die Fülle und Ursprünglichkeit einer Rea-
lität über der Welt, denn der Bezug auf sie macht mich als »partiku-
läre, sekundäre, beschränkte und unvollkommene Äußerung« erst
denkbar. Mit anderen Worten: Indem ich mein »Sein und Wesen als
von aller objektiven Wirklichkeit verschieden und es zugleich als un-
genügend und in seinem rein immanenten Wesen der Fülle, Festig-
keit und inneren Begründung ermangelnd« erfahre, erfahre ich mich
als »›Bild‹, als Erscheinungsweise, als irdische Äußerung eines über-
weltlichen Prinzips – eines Prinzips, das anders ist als alles irdische
Sein« (RM 252). Das, worauf bezogen ich mich als beschränkt er-
fahre, kann nicht selber beschränkt sein.

Frank erinnert daran, daß der platonische Sokrates formal ähn-

188

Das transzendentale Wissen von Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich argumentiert hatte: Es sei widersinnig anzunehmen, daß wir
vernunftbegabten Menschen, die als leibliche Wesen nur einen ver-
schwindend geringen Teil der Welt ausmachen, durch einen glück-
lichen Zufall als einzige in den Besitz der sonst nirgendwo an-
zutreffenden Vernunft gelangt seien. Es ist also gefordert, als deren
Herkunftsort eine überweltliche Vernunft anzunehmen (RM 2511).

Franks Überlegung schließt den Gedanken ein, daß wir unseren
Mangel nicht erfahren, d. h. Gottes nicht bedürfen und ihn suchen
könnten, wenn wir selber nicht immer schon eine gewisse verkleiner-
te Spiegelung dessen wären, was wir entbehren (vgl. RM 253). Mehr-
mals beruft er sich für diesen Gedanken auf Augustinus, der ihm
vielfältigen Ausdruck gegeben hat: viderim me, viderim te – würde
ich mich erkennen, würde ich auch dich erkennen. Das hier angespro-
chene Verhältnis – die Erfahrung des Menschen, nach Gott zu fragen
und so auf ihn bezogen zu sein – entspricht der biblischen Aussage,
daß der Mensch das »Bild« Gottes ist. Doch anders als die Bibel, die
vom Schöpfer ausgeht, geht der Philosoph vom immanent erfahr-
baren Wesen des Menschen aus: Indem der Mensch sich als auf die
Wesensfülle verwiesen und damit als deren Abbild erkennt, erkennt
er eben dadurch auch das transzendente Urbild oder den absoluten
Tiefengrund des Abbildes.

Mit der Erkenntnis, daß Gott ist, ist freilich keine Aussage dar-
über gemacht, was Gott ist, d. h. über den Inhalt des Gottesbegriffs.
Verstehbar ist für uns nur das Verhältnis Gottes zu uns. Nur von ihm
ausgehend können wir von Gott sprechen. Ein isoliertes, in sich selbst
seiendes Wesen Gottes ist für uns nicht denkbar, weil es prinzipiell
überrational und undefinierbar ist. Allein im antinomischen »belehr-
ten Nichtwissen« können wir uns diesem Wesen als einer Instanz
nähern, »die, indem sie eben eine der Instanzen des Seins und dabei
grundsätzlich verschieden von allem anderen ist, zugleich ihr Wesen
in der Gesamtheit ihrer Beziehungen zu allem anderen hat, weshalb
dieses Andere irgendwie auch zu ihr gehört«. Einfacher gesagt: Gott
ist – und als solcher ist er »›er selbst und das andere‹« – er ist die
Einheit seiner selbst mit dem, was ihm gegenübersteht, und so auch
mit mir (RM 255).

189

Der Gottesbeweis

1 Frank gibt für diesen Verweis keine Quelle an. Man kann vermuten, daß er an Platons
Phaidon denkt. Im Anhang über die »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« in
Der Gegenstand des Wissens setzt er sich ausführlich mit Platons Beweisen zur Un-
sterblichkeit der Seele und zum Sein Gottes auseinander.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur die Diskursivität unseres Denkens zwingt uns, die Frage
nach »Gott« und die Frage nach »Gottes Beziehung zu allem anderen«
auseinanderzuhalten; in der überrationalen Realität ist das eine vom
anderen nicht zu trennen (vgl RM 256). Auf den Vorwurf des Pan-
theismus oder Seinsmonismus, den Franks Formulierungen bei ober-
flächlicher Kenntnisnahme auslösen können, ist noch einzugehen.

3. Das ontologische Argument

Methodisch entspricht Franks Begründung der Realität Gottes und
seiner Immanenz im Menschen in seinen wesentlichen Zügen dem
ontologischen Gottesbeweis. Bereits in seiner Erkenntnislehre 1915
hatte Frank sich in einem eigenen Kapitel und in dem umfangreichen
Anhang »Zur Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« aus-
führlich mit dessen Gehalt auseinandergesetzt. Keineswegs beginnt
seine Geschichte, wie Frank feststellt, erst mit Anselm von Canter-
bury; sein wesentlicher Gedanke ist bereits bei Parmenides anzutref-
fen. Frank verfolgt dann seine Entwicklung in der Antike insbeson-
dere bei Plotin und Augustinus, in der Neuzeit bei Nikolaus von
Kues, Descartes, Malebranche, Spinoza, Leibniz bis hin zum Deut-
schen Idealismus, hier insbesondere bei Fichte. Es handelt sich um
eine Idee, so sein Ergebnis, die nicht nur fast alle großen Denker
beschäftigt hat, sondern die »in gewissem Sinn das zentrale Problem
der Philosophie«, ja sogar deren »zentrale Wahrheit« ausmacht
(GdW 520).

Seine eigene Sicht des ontologischen Arguments hat er 1930 in
einem Beitrag für das »Russische wissenschaftliche Institut« in Bel-
grad mit dem Titel Der ontologische Beweis des Seins Gottes syste-
matisch entwickelt.2 Es geht ihm hierbei vor allem darum, die logi-
sche Struktur des Beweises gegen spätere und bis in die Gegenwart
verbreitete Fehldeutungen klarzustellen. Denn gegen die geläufige
Fassung, in welcher der Beweis meist vorgebracht wird, wäre Kants
berühmter Einwand berechtigt (100 Taler, die mir fehlen, deren Be-
griff ich aber denke, werden dadurch nie zu realen 100 Talern). Bei
endlichen Dingen gliche es in der Tat dem Bemühen eines Magiers,
die Realität des Gedachten aus dem bloßen Begriff ableiten zu wol-
len. Beim gültigen ontologischen Beweis (den, wie Frank nachweist,

190

Das transzendentale Wissen von Gott

2 Diese Abhandlung ist im Band 8 der Werkausgabe, Verlag Alber, Freiburg, enthalten.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch Anselm vertreten hatte) aber haben wir es mit einem ganz
anderen Denkinhalt zu tun. Kant hat, wie Frank mit Hegel feststellt,
unbegründet vorausgesetzt, daß sein Einwand auch für jene Begriffe
gilt, deren Inhalt über dem »Endlichen« steht. Er hätte beweisen
müssen, daß bei jedem logisch notwendigen Urteil die Denkmög-
lichkeit seines Inhalts von der realen Existenz dieses Inhalts ge-
trennt ist.

Mit dem Sein aber haben wir einen Begriff, dessen Inhalt nur als
real angenommen werden kann; er kann nicht bloß hypothetisch ge-
dacht oder als bloß gedacht »vorgestellt« werden. Gerade die offen-
sichtliche Tautologie in der Aussage »das Sein ist« zeigt den Sinn des
ontologischen Arguments. Er besagt, daß das Denken des Seins nicht
anders möglich ist, als daß das Sein (der Inhalt dieses Denkens) real
ist, »weil ich im Sein eben etwas habe, das sich über den Gegensatz
von ›Denkbarkeit‹ und ›Realität außerhalb des Denkens‹ erhebt«.
Daß das Sein ist, folgt notwendig aus seinem Begriffsinhalt. Das gilt
selbstverständlich nicht für das Denken über das Sein eines endlichen
Seienden, etwa der 100 Taler.

So zeigt die cartesische Formel cogito, ergo sum (genauer müßte
es heißen cogito, ergo est cogitatio) das denkende Bewußtsein als
einen »Inhalt«, der nur als seiend gedacht werden kann. Bei den Be-
griffen Sein und Bewußtsein ist es sinnlos zu behaupten, sie wären
»bloße Begriffe und alle sie betreffenden logisch notwendigen Urteile
wären nur hypothetisch und würden deshalb nichts über die Realität
des Subjekts des Urteils aussagen« (GdW 226 f.). »Das Denken er-
kennt sich notwendig als seiend, und ein Denken als ›bloß Gedachtes‹
ist ein innerer Widerspruch« (GdW 493). Es gibt also Denkinhalte,
die als »bloß eingebildet« nicht gedacht werden können, deren Gehalt
wesentlich über die Grenzen eines Denkinhalts hinausgeht.

Zur logischen Struktur des ontologischen Arguments gehört,
daß das Sein, das unbedingt seiend ist, kein Gegenstand ist, der dem
Erkenntnisblick im epistemischen Sinn gegenübersteht und ihm ver-
mittelt durch den Begriff zugänglich wird. Es wird vielmehr durch
seine Selbstenthüllung erkannt. Bildlich ausgedrückt: Wir haben hier
keine an sich dunkle Sache, welche erst noch von außen durch einen
Lichtstrahl beleuchtet werden müßte, sondern ein Licht, das sich
selbst erhellt. Das heißt, daß die »einfache geistige Anschauung«
des Inhalts genügt, um seine reale Existenz zu erkennen. Es handelt
sich um unmittelbare Evidenz oder Selbstevidenz, nicht um die Ab-
leitung aus irgendwelchen dieser Evidenz logisch vorangehenden

191

Das ontologische Argument

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsichten. Das ontologische Argument ist darum kein »Beweis« im
üblichen Sinne des Wortes.

Frank verweist in seiner Abhandlung auch auf Fichtes Begriff
des »Sehens«, von dem (wie bei Descartes’ »Denken«) gilt, daß wir
das Sehen niemals nur »hypothetisch« sehen. »Denn dieses Sehen
selbst sieht sich, es ist für uns, genauer, für sich selbst, nur kraft
seiner selbst anwesend«. »Nicht das ›Sehen‹ als bloßer Akt, nicht
das ›Denken‹, ist das, was uns in der Form der Selbstenthüllung ge-
geben ist und worauf deshalb der ontologischen Beweis anwendbar
ist, sondern die Einheit des ›Sehens‹ mit dem ›Gesehenen‹, das abso-
lute Leben, gleichsam der lebendige Herzschlag der tiefsten Urquelle
alles Denkbaren und Seienden, der zugleich Sehen und Gesehenes
ist«.3

Was seine »Idee« nicht außer sich haben kann, so daß sie denk-
bar wäre, auch ohne mit der Realität verbunden zu sein, ist die ab-
solute Realität. Das Absolute ist »jene Realität, die unserem Denken
nicht als ›Gegenstand‹ gegeben ist, sondern als etwas, das unserem
Denken unabtrennbar eigen ist, und zwar deshalb, weil unser Den-
ken nicht verneint werden kann, denn die Verneinung selbst ist, wie
auch alles übrige, sein Ausdruck und deshalb, bezogen auf es selbst,
sinnlos. Man kann nicht die bloße Idee, den Gedanken an das absolu-
te Sein haben und fragen: Ist dieser Gedanke wahr, entspricht ihm
etwas in der ›Realität selbst‹ ? Denn hier setzt die Frage schon voraus,
worauf sie sich bezieht, und verliert darum ihren Sinn. […] Man
kann sinnvoll fragen: Existiert dieser oder jener einzelne Inhalt?
Denn das heißt: Gehört er zum Sein? Doch man kann nicht fragen:
Existiert das Sein selbst? Denn der Gedanke, der in der Frage ›Exi-
stiert das …?‹ ausgedrückt ist, setzt eben das Sein voraus. Das carte-
sische cogito, ergo sum verwandelt sich, wenn man es genauer be-
denkt, in die Wahrheit: cogito, ergo est esse absolutum (oder ens
absolutum)«.4 Die Negation ist auf das Sein nicht anwendbar, weil
sie das Sein voraussetzt. Was Descartes mit der Formulierung des
cogito also eigentlich beweist, ist nicht das Sein des vereinzelten Ich,
sondern das absolute Sein als solches.

Klarer hat Descartes, die Einsicht, daß das Sein an sich absolut

192

Das transzendentale Wissen von Gott

3 S. Frank: Der ontologische Beweis für das Sein Gottes. Kapitel I. In: S. L. Frank: Phi-
losophische Aufsätze. Freiburg (Alber).
4 Ebd. – Descartes hat seine Einsicht in die absolute Selbstgewißheit des Geistes ver-
schiedentlich vorgetragen: In den Principia Philosophiae (Teil 1), in den Meditationes
(Teil 1) und französisch im Discours de la méthode (Teil 4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, mit dem »anthropologischen« Argument in seiner »Dritten Me-
ditation« ausgeführt. Er zeigt hier, ausgehend von der Gewißheit des
Ich, daß der Begriff des endlichen Seins erst durch Einschränkung des
unendlichen gewonnen wird. Die Wortform »unendlich« verleitet
dazu, das Unendliche als Negation des Endlichen vorzustellen (un-
endlich = nicht endlich). Tatsächlich aber ist schon das Sein als sol-
ches unendliches Sein, »alles umfassende Fülle« (ens amplissimum).
Erst durch den nachfolgenden Akt der Beschränkung dieser ur-
sprünglichen Fülle gelangen wir zum Endlichen. Darum ist das End-
liche das Abgeleitete und Sekundäre, nicht das Unendliche. Das
heißt: Descartes’ Überlegung tendiert darauf zu zeigen, daß die
Selbstevidenz des Ich in seiner Begrenztheit nicht die logisch ur-
sprüngliche Selbstevidenz ist; ursprünglich ist die Selbstevidenz der
Fülle des Seins, weil unser begrenztes Ich überhaupt nur auf dem
Boden dieses ursprünglich-unendlichen Seins, durch Begrenzung,
denkbar ist. Descartes hat, wie Frank anmerkt, diese Konsequenz al-
lerdings nicht klar gezogen – er hätte sonst den Individualismus,
durch den er zum Initiator der neueren Philosophie wurde, nicht ver-
treten können. – Ganz offensichtlich greift Frank mit dieser Überle-
gung auch auf Nikolaus von Kues zurück (s. u.).

Die erwiesene Notwendigkeit des Seins ist weder eine bloß fak-
tische noch eine nur logische Notwendigkeit. Sie ist von anderer Art,
die Frank »ursprüngliche« oder »absolute« Notwendigkeit nennt. Sie
kommt dem Sein als umfassender All-Einheit zu, in der die faktische
Gegebenheit in ihrer Unüberwindbarkeit mit der Unabweisbarkeit
des Logischen vereint ist.

4. Der religi�se Charakter des Arguments

Die Erläuterungen, die Frank zum Sinn des ontologischen Argu-
ments gibt, sind für den religiösen Gehalt seiner Philosophie auf-
schlußreich. Das Wissen von Gott, das dieses Argument offen legt,
ist nicht »die Frucht des stolz abstrahierenden Verstandes«. Es »ist
einfach die Anwesenheit Gottes selber in unserem Bewußtsein«. Es
ist darum ein lebendiges Wissen, in dem es die Trennung von Subjekt
und Objekt nicht mehr gibt. Selbstverständlich ist es immer möglich,
auch von Gott wie von einem Gegenstand zu reden und den Begriff
»Gott« wie jeden anderen Begriff gleichsam als Etikett zu gebrau-
chen. Von den Dingen können wir Begriffe bilden, die ontologisch

193

Der religi�se Charakter des Arguments

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwas anderes sind als das Gemeinte selber. Ihre Realität ist uns mit-
tels der Begriffe gegeben. Das wahrhafte Wissen von Gott aber ist
kein abstrakt vermitteltes oder begrifflich-gegenständliches Wissen.
Gott erkennen oder wissen wir, »indem er selbst sich uns in seiner
Realität offenbart«. Der ontologische Beweis ist in Franks Auffas-
sung deshalb eigentlich nur die »rationale Rechenschaft über ein un-
mittelbares mystisches Erschauen [o … uzrenii]«.

Das lebendige Wissen von Gott – wie im ontologischen Beweis
aufgedeckt – zeichnet zwei Momente aus, die auch für den religiösen
Glauben wesentlich sind: Es ist sowohl frei als auch irrtumslos. Die
Aufmerksamkeit auf die im eigenen Selbstsein sich eröffnende gei-
stige Realität auszurichten, ist nur als freier Akt möglich. In ihm löst
der Mensch sich von der gleichsam »hypnotisierenden Wirkung«,
welche die sinnlich-gegenständliche Welt auf ihn ausübt und ihn
überzeugt sein läßt, allein in ihr wahre Realität finden zu können.
Das lebendige Wissen, »in dem die Seele von Gott entflammt ist«,
ist irrtumslos, weil in ihm die Beziehung des Subjekts zum Objekt
eine ganz andere als im gegenständlichen Wissen ist. In ihm »fällt die
Idee Gottes mit seiner Realität zusammen«, und diese Koinzidenz
läßt (wie Descartes vom denkenden Bewußtsein gezeigt hat) keinen
Raum, in den Zweifel und Irrtum eindringen könnten. Wohl können
wir uns in unserem Denken über Gott »grob täuschen«; doch in der
inneren geistlichen Erfahrung gibt es dafür keinen Platz. Das Wesen
des ontologischen Beweises, resümiert Frank, besteht gerade darin,
die »spezifische Gewißheit der religiösen Erfahrung« zu erklären.5

Sich selbst als Abbild einer absoluten Seinsinstanz wahrzuneh-
men ist etwas anderes, als etwa einen komplexen mathematischen
Zusammenhang zu begreifen. Für diesen genügt geschärfte intellek-
tuelle Aufmerksamkeit. Dagegen bedarf es einer »lebendigen Intui-
tion«, um die Sehnsucht nach einem festen Grund im eigenen Selbst-
sein – und darin schon seine Anwesenheit und sein Wirken –
wahrzunehmen. Denn Gott als das unergründliche Woraufhin unse-
res Transzendierens ist kein Sachverhalt, der wie ein Objekt sich der
Erkenntnisanstrengung passiv darbietet. Schon die vorurteilsfreie
Wahrnehmung des eigenen Gefühlslebens auf dem Hintergrund des
körperlichen Befindens erfordert intensive Aufmerksamkeit; erst

194

Das transzendentale Wissen von Gott

5 Ebd., Kapitel III. Frank zieht hier einen Satz aus dem 1. Johannesbrief (4:13) heran:
»Daran erkennen wir, daß wir in ihm sind und er in uns, denn er hat uns von seinem
Geist gegeben«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht verlangt die lebendige Wahrnehmung des eigenen Selbstseins
in der unbegrenzten Bewegung seines Transzendierens eine besonde-
re Bereitschaft. Wo sie gelingt, erfahren viele Menschen sie als »Of-
fenbarung«, durch die sich ihr Selbstverständnis tiefgreifend ver-
ändert.

5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

Franks Argument appelliert an die Bereitschaft, sich auf die eigene
innere Erfahrung einzulassen. Damit unterscheidet sich sein ontolo-
gischer Aufweis nachdrücklich von dem »klassischen« Gottesbeweis,
der aus der Kontingenz der Welt auf die Notwendigkeit ihres absolu-
ten oder unbedingten Urhebers schließt. Dieser kosmologische Be-
weis, so Frank, setzt zwischen der Welt und Gott einen Zusammen-
hang voraus und versucht zu zeigen, daß das gegebene Faktum, die
Welt, nur durch diesen Zusammenhang begründet und gerechtfertigt
ist. »Begründen« heißt hier, ein bestimmtes Phänomen von einem
umfassenderen Ganzen her verständlich machen. Frank wendet ge-
gen diese Beweisführung ein: Würde man versuchen, Gott schluß-
folgernd als »Grund« der Welt zu erweisen, würde man ihn »den
Zusammenhängen des Seins unterworfen denken, ihm als Teilinhalt
des Seins einen Ort im Ganzen des Seins zuweisen, was unsinnig und
widersprüchlich wäre«. Das Sein würde zu einer Kategorie, die Gott
wie auch der Welt übergeordnet ist und sie umschließt. Gott wäre
vom Sein verschlungen. Will man diese fatale Konsequenz vermei-
den, darf Gott nicht aus einem ihm vorausliegenden allgemeinen
Grund deduziert werden. Er darf nicht als das Abgeleitete, sondern
muß von vornherein nur als das Begründende gedacht werden (DU
351 f.). Außerdem setzt jede schlußfolgernde von der Weltwirklich-
keit ausgehende Beweisführung den Begriff Gottes als bekannt vor-
aus, muß ihn also bereits anderweitig gewonnen haben.

Bei seiner Ablehnung des (auch von Thomas von Aquin favori-
sierten) kosmologischen Beweises hat Frank offensichtlich die Induk-
tion vor Augen, mit welcher der Naturwissenschaftler unter Anwen-
dung des Kausalgesetzes einem Phänomen, das er als Wirkung
ansieht, ein anderes Phänomen als Ursache zuordnet. Unter dieser
Voraussetzung hat Frank recht, wenn er die Anwendung des Kausal-
gesetzes für den Beweis des Seins Gottes zurückweist. Der kosmolo-
gische Beweis, richtig verstanden, arbeitet jedoch nicht mit diesem

195

Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz; er stellt seine Ausgangsphänomene unter die transzendenta-
le Bedingung der Möglichkeit ihrer Existenz. Er zeigt, daß das Be-
dingte nur im Horizont des Unbedingten gedacht werden kann. Für
das Verständnis dieses Prinzips ist die analogia entis unverzichtbar.6

In seiner Abhandlung über den »ontologischen Beweis für das
Sein Gottes« geht Frank auch auf das physikoteleologische Argu-
ment ein, das Gott als Grund für die Ordnung und Harmonie der
Weltwirklichkeit erkennen will. Die Tatsache, daß neben der Voll-
kommenheit und Zweckmäßigkeit auch »Zufall, Sinnlosigkeit, Dis-
harmonie und Übel« in der Welt herrschen, raubt nach Franks Auf-
fassung dieser Überlegung »jede Überzeugungskraft«. Angesichts
der Würde der menschlichen Person bedeutet »schon ein einziges
Faktum von Tragik und Unrecht eine Dissonanz, welche die gesamte
Harmonie sofort zerstört«. Frank verweist auf Dostojewski, der Iwan
Karamasow sagen läßt, daß schon das Tränchen eines einzigen
schuldlos gequälten Kindes »nicht mehr erlaubt, die Welt zu ›akzep-
tieren‹«.7

6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

Nach Franks Urteil liegt den thomanischen Gottesbeweisen eine sub-
tile Fehldeutung des Verhältnisses von Gott und Welt zugrunde. In
ihnen werde Gott »in der logischen Form objektiver Wirklichkeit«
gedacht, »als eine außerhalb von uns objektiv seiende Realität, als
ein Objekt, dessen Sein durch unser Denken zu bestätigen ist«. Von
Thomas werde Gott, so interpretiert Frank weiter, »gleichsam als
Fundament des Universums gedacht, und in diesem Sinne als etwas,
das über einen ebensolchen allgemeinen kategorialen Charakter ob-
jektiven Seins verfügt wie die Welt auch – ungefähr vergleichbar
dem, wie das Fundament und das darauf basierende Gebäude auf die-
selbe Weise den allgemeinen physikalischen Gesetzen unterworfen
sind« (RM 237). Frank konzediert zwar, daß Thomas mit dem Prinzip
der analogia entis »ein Motiv völlig anderer Ordnung« kenne, das
über die Einordnung Gottes in die »objektive Wirklichkeit« hinaus-

196

Das transzendentale Wissen von Gott

6 Zum kosmologischen Gottesbeweis vgl. J. Schmidt: Philosophische Theologie. Stutt-
gart (Kohlhammer) 2003. K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Be-
griff des Christentums. Freiburg (Herder) 1976, S. 76–79.
7 S. Frank: Der ontologische Beweis. Kapitel 3. A.a.O. Vgl. DU 351.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führe; er meint jedoch, dieses Prinzip in der Frage der Gotteserkennt-
nis bei Thomas »außer Acht« lassen zu können.

Tatsächlich stimmt Thomas mit Frank darin überein, daß wir
von Gott mit Gewißheit nur wissen, daß er ist, nicht aber, was er ist.
Daß Gott ist, wissen wir aus seinen »Wirkungen«, deren erste darin
besteht, daß er das Seiende im Sein erhält. Alles Geschaffene wird
nach logischen Kategorien, etwa nach Gattung und Art, unterschie-
den und so in seinem »Was« bestimmt. »Das göttliche Wesen aber ist
unbegrenzt, da es in sich alle Vollkommenheit des ganzen Seins um-
faßt«.8 Thomas macht sich hier die Auffassung des Dionysios Are-
opagita zu eigen: »Das Geschöpf hat etwas, was Gott gehört«; deshalb
ist es Gott ähnlich. Diese Aussage ist aber nicht umkehrbar, so daß
gesagt werden könnte, Gott habe etwas, das dem Geschöpf gehört,
und deshalb sei Gott dem Geschöpf ähnlich. »Denn was in Gott voll-
kommen ist, findet sich in den anderen Dingen in nur beschränkter
Teilhabe«.9 Thomas denkt Gott nicht »in der logischen Form« der
Weltdinge, sondern versteht sein Verhältnis zur Welt als analoges,
in dem Gott das analogatum primarium ist, in Franks Terminologie
der »Urgrund«. Der Vorwurf, den Frank gegenüber Thomas erhebt,
läuft darauf hinaus, daß dieser nicht vermochte, transzendental-
philosophisch zu denken. Für Frank selber stehen transzendental-
philosophisches und analoges Denken nicht im Widerspruch; nicht
selten gebraucht er die Analogie, um Ergebnisse des transzendental-
philosophischen Denkens zu verdeutlichen.

Die von Frank bei der Anwendung der Seinsanalogie verfolgte
Intention entspricht jener, die auch Karl Rahner in seiner Transzen-
dentaltheologie im Sinne hat. Ein Seitenblick auf die Erklärung Rah-
ners läßt auch Frank besser verstehen. Es wäre verfehlt, heißt es bei
Rahner, das analoge Erkennen als bloße Mitte oder gar Mischung von
univokem und äquivokem Begreifen zu verstehen. Nicht das univoke
Begreifen mittels klarer Einzelbegriffe ist das Ursprüngliche in unse-
rer Erkenntnis. Vielmehr ist die »transzendentale Bewegung des Gei-
stes« das »Ursprüngliche« – und eben diese Bewegung auf den unbe-
grenzten Horizont unseres Begreifens »wird mit analogia auf andere
Weise bezeichnet«. Dagegen sind die eindeutigen Begriffe unserer
wissenschaftlichen und alltäglichen Sprache »defiziente Modi jenes

197

Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

8 Thomas Aquinas: Summa contra gentiles, III, qu. 49, 3. Vgl. I, qu. 28. 43.
9 Thomas Aquinas: Summa contra gentiles. I, qu. 29: per quandam deficientem partici-
pationem. Ferner z. B.: De veritate. qu. 10, art. 11, ad 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ursprünglicheren Verhältnisses, in dem wir zu dem Woraufhin unse-
rer Transzendenz stehen«. Der analoge Sinn, wenn er sprachlich ar-
tikuliert wird, ist auf jene Begriffe angewiesen; doch er selbst liegt
über ihnen: »So ist eine Aussage über dieses Geheimnis [Gott]
immer eine ursprüngliche, nicht mehr von uns selbst verwaltbare
Schwebe zwischen der weltlichen Herkunft unserer reflektierten
Aussage und der Ankunft dort, wohin diese Aussage eigentlich zielt,
nämlich auf das Woraufhin der Transzendenz«. Rahner verwendet
hier dasselbe Wort »Schwebe«, das Frank bereits in Das Unergründ-
liche gebraucht hat, um das »belehrte Nichtwissen« zu charakterisie-
ren, das im »Schweben über« den sich ausschließenden Widersprü-
chen gewonnen wird. In Rahners Deutung geschieht im analogen
Denken ein »Schweben über« dem »kategorialen Ausgangspunkt
und der Unbegreiflichkeit des heiligen Geheimnisses«, das uns – wie
Rahner mit Frank übereinstimmend sagt – »als geistige Subjekte in
unserem Selbstvollzug« kennzeichnet.10 (Zur Seinsanalogie bei
Frank siehe auch Kapitel XI, 2.)

7. Der Trost der Philosophie

Die besondere Zuwendung, in der Gott sich als Du oder sogar als
Vater zeigt, geht über die allgemeine, transzendentale Erfahrung
Gottes hinaus. Franks Zurückhaltung, die ihn häufig apersonal von
der Gottheit statt von Gott sprechen läßt, wird man als Scheu ver-
stehen dürfen, das, was sich dem transzendentalen Denken durch die
Vertiefung in das eigene Selbstsein offenbart, umstandslos mit dem
vertrauten Wort »Gott« zu nennen. Denn was die religiöse Sprache
»Gott« nennt, ist »eine ganz bestimmte Erscheinungs- oder Offenba-
rungsweise« dieses Urgrundes, der sich uns allgemein als Gottheit
oder einfach das »Heilige« zeigt (vgl. DU 343).

Das Wissen von Gott auf Grund der »allgemeinen Offenba-
rung« wird nicht dadurch entwertet, daß es durch die »positive« ge-
schichtliche Offenbarung überboten wird. Für nicht wenige Men-
schen ist die transzendentale Erfahrung die einzige Quelle ihres
religiösen Lebens. So ist Franks philosophische Rede über die Un-
berührbarkeit des göttlichen Seins keineswegs von Resignation be-

198

Das transzendentale Wissen von Gott

10 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 80 f. Vgl. auch K. Rahner: Geist in Welt, Innsbruck 1939.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleitet. Frank kennt, ähnlich dem christlichen Philosophen der Spät-
antike, Boethius, den »tiefen Trost«, den das transzendentale Wissen
von der Gottheit schenken kann. Denn trotz der »theoretisch und
real schlechthin unüberbrückbaren Differenz«, in welcher der unsag-
bare »Urgrund« der Realität zu allem weltlichen Sein steht, gibt es
doch eine »antagonistische Verbindung innerhalb der Realität« zwi-
schen ihm und uns. Das transzendentale Wissen von dieser Verbin-
dung ist durch nichts zu widerlegen, weil jede Widerlegung oder
Leugnung sie immer schon voraussetzt und durch sie überhaupt erst
verstehbar ist. Das »Nein« zu dieser Verbindung kann das argumen-
tierende Nein des Atheisten sein, es kann aber, fundamentaler, auch
das »Nein« einer existentiell erfahrenen Grundlosigkeit oder Gottes-
ferne sein. Aber es ist gerade die Not dieser Erfahrung, die nach
Frank die verborgene Realität des Grundes bezeugt. »Alle Tragik der
Entbehrung erwächst selber letzten Endes aus der Ruhe des unsicht-
baren, unbewußten und verborgenen Besitzes«, faßt er seine Lebens-
weisheit (und zugleich den Grundgedanken des »ontologischen Ar-
guments«) zusammen (DU 338 f.).

Auch das Wissen, daß im Urgrund alles Gegensätzliche zusam-
menfällt, schenkt Trost und Ermutigung. Die »harte Schale« des
Seins, die uns in der Gestalt der Welt kalt und unbarmherzig gegen-
übertritt, ist in diesem Grund mit der »intimsten Tiefe des unmittel-
baren Selbstseins« versöhnt. Der Urgrund bietet dem Menschen, der
sich dem »unheimlich-fremden Wesen der wertindifferenten, unmit-
telbar sinnleeren Welt der kosmischen Realität« ausgeliefert erfährt,
Heimat. Frank sieht in der Versöhnung der gegenständlichen Welt
mit dem geistigen Sein sogar »für uns den fundamentalen Sinn des
Zusammenfallens der Gegensätze« (vgl. DU 341 f.).

Das belehrte Nicht-Wissen, das sich von jedem partikulären
Wissen unterscheidet, vermag Trost zu schenken, weil nicht wir es
sind, die sich in einem subjektiven Erkenntnisakt des Urgrundes der
Realität bemächtigen, sondern diese »dringt in uns ein und erschließt
sich auf diese Weise«. Selbstverständlich wird dadurch nicht das lo-
gische Erfassen des Inhaltes dessen, was sich offenbart, ermöglicht.
Es ist Offenbarung des Unergründlichen als solchen (DU 340). Frank
hat ein waches Bewußtsein dafür, daß die Realität sich unterschied-
lich tief offenbaren kann: im Du als jene intime innige Vertrautheit,
die überhaupt nur zwischen einem Ich und einem Du möglich ist,
aber auch als das Urprinzip, in dem mein unmittelbares Selbstsein,
meine Seele, mit der mir fremden gegenständlichen Welt zusam-

199

Der Trost der Philosophie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menfällt, eben als das schlechthin Unergründliche, als die nur dunkel
erahnbare Tiefe der Realität. »Das ist der konkrete Inhalt der all-
gemeinen Offenbarung. Man muß ihn nehmen, wie er ist, ohne jeg-
liche Umdeutung« (DU 388).

200

Das transzendentale Wissen von Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XI. Das verstehende Erleben des G�ttlichen
und Heiligen

In der Vorstellung, Gott sei eine nach dem Muster der Gegenstands-
erfahrung objektivierbare Wirklichkeit, sieht Frank den in das reli-
giöse Leben immer wieder neu eindringenden gefährlichen Grund-
irrtum. Durch ihn wird das Wesen Gottes zutiefst verfälscht; ihn
zurückzuweisen und zu zeigen, daß Gott nur als das dem Menschen
selbst innerliche unergründliche heilige Geheimnis erfahren werden
kann, ist das Ziel seines religiös-philosophischen Denkens.

In der Absicht, die Gefahr der vergegenständlichenden Fehldeu-
tung auch in der sublimsten Form aufzudecken, problematisiert
Frank die Urteile »Gott ist« und »es gibt Gott«. Das Urteil »Gott ist«
sagt, genau genommen, von Gott wie von einem Einzelseienden, daß
er zum Sein gehört. Von Gott aber läßt sich ebensowenig wie vom
Sein sinnvoll sagen, »es ist«. Wollte man mit einem Verb den Selbst-
vollzug des Seins ontologisch aussagen, müßte man sagen, »es ›west‹
[bytijstvuet], und alles andere ›ist‹ kraft dessen«. Ebenso könnte man
von Gott ontologisch korrekt nur sagen »Gott gottet«, nicht aber »es
gibt Gott«, denn Gott ist es, der alles gibt und damit auch das Sein;
nicht aber gibt das Sein Gott (DU 346–348).1

Gott liegt jeder Bestimmung, die ihn dem Sein ein- und unter-
ordnen würde, voraus. Er ist das unauflösbare »Urgeheimnis der
Realität als solcher«, die »Urrealität, der gegenüber alles Sein schon
etwas Abgeleitetes, zu Begründendes und zu Verwirklichendes ist«,
er ist der Grund jeder Bestimmbarkeit (DU 337; 342 f.; 354). Zu der
Einsicht, daß es unmöglich ist, Gott von einem Bezugspunkt her zu
verstehen, der außerhalb seiner sich befindet, und sei es das Sein, ist
Frank offensichtlich durch die Traktate von Nikolaus von Kues, ins-
besondere De non aliud, angeregt worden; aber auch Platons Gedan-
ken, daß das Sein dem »Guten« nicht übergeordnet werden kann,

201

1 Man wird annehmen können, daß Frank zu den im Russischen völlig ungebräuchli-
chen Verbformen »west« und »gottet« von Heidegger angeregt wurde.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern dieses noch »jenseits« des »Wesens« ist, erwähnt Frank.2

Von den Theologen, welche die Unmöglichkeit betonen, Gottes We-
sen in Allgemeinbegriffe zu fassen, werden aus der östlichen und
westlichen Christenheit Gregor von Nazianz, Gregor der Große und
Johannes vom Kreuz genannt.

Für die Möglichkeit, Aussagen über Gott zu machen, gilt, was
Frank im »Stundenbuch« R. M. Rilkes ausgedrückt fand: »Du hast so
eine leise Art zu sein. Und jene, die dir laute Namen weihn, sind
schon vergessen deiner Nachbarschaft«. Die angemessenste Rede
über das Göttliche würde in ehrfürchtigem Schweigen bestehen, weil
mit ihm am nachhaltigsten seine Nicht-Gegebenheit anerkannt wür-
de. Doch wäre es irrig, in Frank den Verfechter einer radikalen »ne-
gativen Theologie« zu sehen. Wenngleich Gott kein Gegenstand der
äußeren Erfahrung und des darauf gründenden rationalen Wissens
ist, so können wir doch seiner Realität, die sich uns in der Tiefe un-
seres Selbstseins erschließt, »begegnen«, so daß wir auch von ihm
»wissen«. Dabei ist das »Wissen« von Gott, d. h. das wissende »Be-
rühren« seiner als Realität, von ursprünglicher Evidenz, die als sol-
che völlig unabhängig davon ist, welche Kenntnisse man von der ob-
jektiven Wirklichkeit hat. Dennoch sind es in der Regel besondere
Erfahrungen des weltlichen Seins, die zur Begegnung mit dem Gött-
lichen hinführen, ja diese verhüllt schon in sich enthalten. In ihnen
leuchtet dem menschlichen Subjekt ein »sinngebender Grund« auf
oder, es wird ein in ihnen enthaltenes »objektiv Gültiges« sichtbar.
Was Frank hier »verstehendes Erleben« nennt, stimmt in vieler Hin-
sicht mit dem überein, was andere Autoren »transzendentale Erfah-
rung«3 nennen. Auch er selber spricht in diesem Zusammenhang
häufig einfach von »Erfahrung«.

1. Bedingungen f�r die Erfahrung des G�ttlichen

Das erfahrende »Wissen« des Göttlichen ist nicht das Ergebnis einer
Erkenntnisanstrengung. Doch das heißt nicht, daß es ohne jeden ei-
genen Beitrag gewonnen werden könnte. Das menschliche Subjekt
muß etwas dazu tun, damit es imstande ist, das Unergründliche zu
»berühren«. Es bedarf eines »unmerklichen inneren Umschwungs

202

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

2 Frank zitiert aus Platon: Der Staat, 6. Buch (509) und Der Siebte Brief (341 cd).
3 Vgl. zu diesem Begriff J. B. Lotz,: Transzendentale Erfahrung. Freiburg (Herder) 1978.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Seele«, sagt Frank an Platon anknüpfend. Ohne sich selbst für die
Frage nach dem Sinn des Seins zu öffnen, ist die transzendentale
Erfahrung nicht zu gewinnen. Wie in der Du-Begegnung die »leben-
dige Hinwendung« zu dem sich offenbarenden Du erforderlich ist, so
auch zu der sich offenbarenden Gottheit. Wie die Du-Begegnung
wieder zu einer sachhaften Er- oder Es-Beziehung werden kann, so
kann auch das aufleuchtende göttliche Sein jederzeit wieder aus dem
Auge verloren werden. Ohne »lebendige Konzentration und Selbst-
vertiefung« ist das gewonnene »lebendige Wissen« nicht zu be-
wahren.

Was für die allgemeine transzendentale Offenbarung gilt, trifft
a fortiori auf den eigentlichen religiösen Glauben zu. Mit der Heili-
gen Schrift nennt Frank als besondere Bedingung, um dem Gott des
Glaubens begegnen zu können, die Kindlichkeit, die noch »ungebro-
chene Ganzheitlichkeit«, für welche die russische Sprache das Wort
celomudrie mit der Bedeutung Keuschheit besitzt.4 Allein das »reine
Herz« ist befähigt, »Gott zu schauen«, sagt Frank mit einem Vers aus
den »Seligpreisungen«.5 Aber er betont sofort: Der Blick des »Her-
zens« als existentieller Blick aus der Tiefe des eigenen Seins ist dem
Erkennen der Vernunft nicht entgegengesetzt. Vielmehr ist das
»Herz« als Inbegriff »des ganzheitlichen, allumfassenden inneren
Seins« zu verstehen, von dem »auch die ›Vernunft‹ ein Strahl sein
kann«. Die Vernunft aber muß, um sich selbst transzendieren und die
Gottheit erreichen zu können, ihre Kraft aus der Ganzheitlichkeit des
»Herzens« schöpfen. Dieses ist das eigentliche Organ, aus dem sich
die Sehnsucht nach Gott speist. Die Vernunft, die sich im transzen-
dentalen Denken verwirklicht, kann und soll darum die Erfahrung
des Herzens begleiten und ihr Klarheit verleihen. Sie kann nach-
zeichnen, wie das »Herz« in der eigenen Tiefe die Ur-Einheit von
Sein und Wert findet (vgl. DU 354 f.; RM 324).

Die Bedingung zu erfüllen, um Gott schauen zu können, ist je-
doch nicht die voraussetzungslose souveräne Leistung des Menschen.
Der Befähigung, Gott schauen oder seine Offenbarung hören zu kön-
nen, liegt immer schon die Einheit mit dem sich Offenbarenden vor-

203

Bedingungen f�r die Erfahrung des G�ttlichen

4 Das Wort celomudrie (Keuschheit) ist zusammengesetzt aus celyj (ganz) und mudryj
(weise)
5 Matthäusevangelium 5:8. Vgl. auch: »Ich preise dich Vater, Herr des Himmels und der
Erde, weil du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Unmündigen aber offenbart
hast«. Mt. 11:25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus. Die Realität selbst im unmittelbaren Selbstsein ermöglicht und
weckt in ganz unterschiedlichen Formen die Frage nach dem Sinn des
Seins und führt den Fragenden in die eigene Tiefe. Der Mensch kann
sich dieser Dynamik freilich widersetzen. Die von Gott gegebene
Freiheit des Menschen und die freie Selbstoffenbarung Gottes bedin-
gen einander als konstitutive Momente der Gottesbegegnung. Frank
geht freilich davon aus, daß Gott, der bereits in jedem Menschen
gegenwärtig ist, auch erfahren wird, sobald der Mensch wahrhaft zu
sich selbst gelangt, – gemäß dem Augustinus-Wort »Würde ich mich
wahrhaft selbst erkennen, würde ich auch dich erkennen« (DU 274).6

2. Andersheit und �hnlichkeit

Die analogia entis als Einheit von wesentlicher Andersheit und in-
timer Ähnlichkeit des göttlichen und menschlichen Seins ist die Be-
dingung wahrhaft geistlicher Erfahrung, denn gerade in dieser Ein-
heit begegnet uns das unergründliche Geheimnis des göttlichen
Seins. Die Aussage, Gott sei »der ganz Andere«, hat jedoch in logi-
scher Hinsicht ihre Tücke. Frank gibt zu bedenken, daß Gottes An-
dersheit weder als bloß »konträre« verstanden werden darf, weil sie
so innerhalb einer gemeinsamen Gattung gedacht und so dieser
Gattung untergeordnet würde, noch darf sie jede Beziehung über-
haupt abweisen. Denn die Behauptung, daß die Gottheit gar nichts
mit der Welt zu tun habe, wäre nicht mit der Einsicht vereinbar, daß
sie der Urgrund und die Urquelle von allem ist. Die Andersheit des
Göttlichen zu allem übrigen muß von anderer Art sein als jene, die
als Gegensatz zur Identität verstanden wird. Sie kann nur darin lie-
gen, daß Gott »sich über den alles übrige umfassenden Gegensatz
von ›Andersheit‹ und ›Nichtandersheit‹ erhebt« (DU 357). Die Be-
ziehung des Seins zum Seienden, des Schöpfers zum Geschöpf, Got-
tes zur Welt (und umgekehrt) kann nach diesem Prinzip ohne ver-
fälschende Überbetonung der einen oder der anderen Seite nur im
»transrationalen Schweben über« dem logisch Gegensätzlichen er-
lebt werden. Weil Gottes »Andersheit« nicht logisch zu verstehen
ist, bedeutet sie nicht Distanz. Sie kann vielmehr als mit »tiefster,
innerlichster Verwandtschaft oder Ähnlichkeit« verbunden erfahren
werden.

204

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

6 viderim me, viderim te. Augustinus: Soliloquia II, 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weder die Andersheit noch die Ähnlichkeit erstrecken sich nur
auf einige Merkmale des göttlichen Seins. Das göttliche Sein ist eine
unzerlegbare Einheit. Es scheint »durch das konkrete Antlitz aller
Erscheinungen und Aspekte des Seins« hindurch. Die Analogie, de-
ren Begriff Frank hier entwickelt, besagt, daß das göttliche Sein allem
ähnlich, d. h. in allem gegenwärtig, ebenso aber auch allem gegen-
über anders und transzendent ist. Durch seine alles durchdringende
Anwesenheit wird alles, was ist, in seinem Sein begründet und so
zum Abbild und Symbol des Letztbegründenden. Transzendentale
Erfahrung der Realität ist Erfahrung ihrer Analogizität. Frank beruft
sich bei dieser Explikation der analogia entis auf Dionysios Areopa-
gita und Thomas von Aquin.

Die Nähe wie die Andersheit, d. h. die Analogie, kann jeweils
sehr unterschiedlich verwirklicht sein. Das Sein, das uns in dem ein-
fachen Urteil »das ist« begegnet, ist von »blinder, im eminenten Sin-
ne nicht selbstevidenter, wesentlich nicht einleuchtender Faktizität«;
in ihm gelangt Unbedingtheit des Absoluten nur äußerst schwach
zum Ausdruck (vgl. DU 358 f.). Weil die Ähnlichkeit der verschiede-
nen Seienden mit dem göttlichen Sein und damit ihre eigene Sein-
stiefe unterschiedlich ist, spricht Frank von einer Hierarchie der Sei-
enden, in welcher der jedem Einzelnen zukommende Rang durch den
Grad bestimmt ist, indem es das göttliche Sein anzeigt oder symboli-
siert. In dieser Rangfolge steht der Mensch als Träger des geistigen
Seins, d. h. als Person, der Gottheit näher als das kosmische Sein, das
Lebendige näher als das Tote, das gute Sein näher als das üble. Der
eigentliche Ort analoger Beziehung ist darum das personale Selbst-
sein, denn ihm kommt die Absolutheit selber in abgeleiteter Weise
zu (DU 360).

Gerade Franks Ausführungen zur analogia entis zeigen, wie un-
begründet der Vorwurf ist, er neige einem Seinsmonismus zu. Tat-
sächlich überwindet die Einsicht, daß Gott als transzendenter in
allem anwesend ist, die unlösbaren Widersprüche, zu denen die Ein-
seitigkeiten des Monismus und Dualismus führen.

3. Die transzendentale Erfahrung der Realit�t im Sch�nen

Zu den Lebensbereichen, von denen ausgehend Frank aufweist, daß
wir in unserer geistigen Tiefe an einen Realitätsbereich rühren, der
nicht von unseren subjektiven Bedürfnissen hervorgebracht wird und

205

Die transzendentale Erfahrung der Realit�t im Sch�nen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch zu uns gehört, zählt neben der Wir-Beziehung (siehe Kap. V, 2
und 5) und der Erfahrung sittlicher Pflicht (siehe Kap. IX, 1) das äs-
thetische Erleben des Schönen. Der hier sich eröffnende Zugang zur
Realität steht seiner Bedeutung nach nicht an erster Stelle, ist aber
doch, wie Frank bemerkt, der augenfälligste. An ihm wird die ontolo-
gische Struktur der religiösen Erfahrung erkennbar. Sowohl in Das
Unergründliche als auch in Die Realität und der Mensch kommt er
auf ihn ausführlich zu sprechen (DU 311–323; RM 191–197). Auf die
offensichtlichen Berührungspunkte von Franks Analyse der ästheti-
schen Erfahrung mit den Einsichten anderer Denker (Solowjow, Dil-
they, Cassirer, Scheler, Croce) werde ich nicht eingehen.

Franks Analyse zielt auf das Phänomen des »Ausdrucks«, dem
wir in einem Kunstwerk oder in einer schönen Naturerscheinung
begegnen. Was ästhetisch zum »Ausdruck« gelangt, kann logisch-
sachlich nicht angemessen wiedergegeben werden; jeder Versuch da-
zu würde hinter dem ästhetisch Erfahrenen prinzipiell zurückblei-
ben. Im Kunstwerk oder im Naturschönen, also in einem sinnlichen
Gegenstand, kommt etwas Nichtsinnliches zum Ausdruck, durch
welches die Realität selbst zu uns »spricht«. Die »rauhe Rinde« des
Faktischen, des logisch Festgelegten, wird im Ausdruck des Schönen
»durchsichtig«, so daß »die Realität selbst durch sie durchscheint«.
Dabei wird im physikalisch beschreibbaren Gegenstand etwas spür-
bar, das von ganz eigener, völlig anderer Evidenz ist als das gegen-
ständlich Faktische. Mit diesem ist es in keiner Hinsicht logisch ver-
bunden. Das Schöne selbst besitzt eine eigene innere Einheit, die sich
in dem äußert, was wir die Harmonie ihrer Teile nennen. Es ist in
seiner Erscheinung »ein allumfassendes, eigenständiges Ganzes, das
auch im Beschränkten, Partikularen, ganz anwesend ist«; als solches
hat es die Eigenschaft geistiger Realität. Frank beschreibt das Wesen
der ästhetischen Form als Verbindung eigenständiger Ganzheit und
Beschränkung. Durch sie erhält die Realität in einem beschränkten,
gegenständlichen Rahmen einen »eigentümlichen Ausdruck voll-
endeter Unendlichkeit, aktualisierter, allumfassender und daher sich
selbst genügender Fülle«.

Ein weiteres Moment, das Frank besonders unterstreicht, ist die
ontologische Verwandtschaft der Realität, die sich im Schönen zeigt,
mit dem Selbstsein des Subjekts. Wir können im Schönen »etwas
Bedeutendes, einen geistigen Sinn« erfahren, weil sein Gehalt mit
jener Realität übereinkommt, die wir in der Tiefe unserer eigenen
inneren Selbst-Erfahrung entdecken. Wir begegnen im Schönen »et-

206

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was, was der intimen Tiefe unseres Ich verwandt ist«. Das Schöne
nimmt uns, anders als das gegenständlich Faktische, das aufdringlich
und gleichsam gewaltsam Aufmerksamkeit fordert, »innerlich gefan-
gen, indem es uns eine gewisse letzte, innerlich sinnhaltige Tiefe, die
unserem eigenen Wesen nahekommt, immanent bezeugt« (RM 193).
Frank nennt das ästhetisch Gehaltvolle etwas »›Seelenähnliches‹, et-
was, das inneres Leben ist, in äußerer Gestalt verkörpert und aus-
gedrückt«. Es bewirkt, daß im Augenblick der ästhetischen Erfahrung
das Gefühl der Einsamkeit schwindet: Wir treten mit etwas in Ge-
meinschaft, das unserem Selbstein verwandt ist. Dieses Bewußtsein
ist sehr wohl mit dem klaren Wissen vereinbar, daß »Seelenähnlich-
keit« hier nicht bedeutet, daß das Schöne ein reales, für sich selbst
seiendes Subjekt wäre; noch weniger besagt sie, daß die ästhetische
Erfahrung das Resultat einer »Einfühlung« ist, in der wir unsere ei-
gene seelische Stimmung auf den Gegenstand übertragen. Entschei-
dend kommt es hier darauf an zu verstehen, daß das »Bedeutungs-
volle«, das uns durch die sinnliche Wahrnehmung des Schönen
vermittelt wird, weder ein Ausschnitt aus der gegenständlichen
Wirklichkeit noch ein Teil unseres eigenen Innenlebens oder unsere
bloße Projektion ist, sondern dem Gegenstand selbst zukommt. Es ist
der Gegenstand selber, von dem die ästhetische Wirkung ausgeht.
Dieser ist schön, in ihm gelangt die Realität – das Sein im Seienden
– zum Ausdruck.

In der Begegnung mit dem Schönen unterscheidet sich der im-
manente Inhalt der ästhetischen Erfahrung deutlich von den durch
ihn ausgelösten Gefühlen in uns. Die Realität, die im Schönen zum
Ausdruck kommt und mit jener verwandt ist, die wir in der Tiefe
unseres Selbst erfahren, ist selber unpersönlich. Sie hat kein Selbst-
bewußtsein und drückt sich nicht vorsätzlich aus. Das aber zeigt, daß
die ästhetische Realität, die mit unserem Selbstsein wesensverwandt
ist, doch weitreichender ist als dieses und mit der Realität als solcher
zusammenfällt. »In ihr dringen wir gewissermaßen nicht nur im In-
neren unser selbst, in den Tiefen unseres vereinzelten Ich, sondern
auch außerhalb von uns, in der uns umgebenden Welt durch die
Schale der objektiven Wirklichkeit hindurch und spüren den leben-
digen inneren Kern des Seins« (RM 197). Dagegen beruht die These
von der »Einfühlung« oder »Beseelung«, so Frank, auf dem (psycho-
logistischen) Vorurteil, daß das »Seelenähnliche«, welches dem
Schönen eignet, dem Gegenstand, der seiner selbst nicht bewußt ist
und selber keine Seele besitzt, vom Betrachter zugefügt sein muß.

207

Die transzendentale Erfahrung der Realit�t im Sch�nen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehr deutlich wird durch diese Bemerkung der Unterschied von
Franks »verstehendem Erleben« zum »Verstehen« des Kunstwerks
bei W. Dilthey. Für Dilthey vollendet sich das Verstehen, indem der
Betrachter den ursprünglichen künstlerischen Schaffensvorgang
nacherlebt. Sein Ich »findet« sich so im Du des Künstlers »wieder«
und erfährt dadurch eine Erweiterung seiner bisherigen »Determina-
tion«. Die Bedingung für das Nacherleben des künstlerischen Schaf-
fensakts ist für Dilthey die allen Menschen gemeinsame »allgemeine
Menschennatur«, verstanden als Psyche. In Franks Sicht versteht das
Subjekt in der Erfahrung des Schönen (nicht nur des Kunstschönen)
sich selber tiefer (erweitert sich in seiner »Determination«, wie Dil-
they schreibt), weil es von der universalen geistigen Einheit des Seins
angerührt und ihrer in »lebendigem Wissen« bewußt wird.

Frank übersieht nicht, daß dem Schönen etwas Zweideutiges,
sogar verführerisch Schillerndes anhaften kann. Die unergründliche
Fülle der Realität gelangt im Schönen nur eingeschränkt zum Aus-
druck. Es »ist in einem gewissen Sinne gleichgültig gegenüber Gut
und Böse«. Die Beobachtung, wie totalitäre politische Mächte die
Schönheit in ihren Dienst stellen, konnte das eindrucksvoll bestäti-
gen. Zur bitteren Lebenserfahrung gehört, schreibt Frank, daß die
ästhetische Harmonie mit der »wahrhaften, uns versöhnenden und
errettenden Seinsharmonie« nicht schlechthin identisch ist. Zwar er-
öffnet sich im Schönen die Realität selbst, aber gewissermaßen nur
»oberflächlich«. Es enthält nur die »tröstliche Andeutung der Mög-
lichkeit eines ganz anderen Seins«. Insofern aber ist durch die ästhe-
tische Erfahrung doch »die Gewähr für die Möglichkeit und Denk-
barkeit« der »aktuellen, voll verwirklichten Harmonie des Seins«
gegeben.

4. Religi�se Erfahrung

Im Umgang mit der Welt und in der Begegnung mit den Menschen
eröffnet sich die Möglichkeit, im Transzendieren des Selbstseins die
Realität in ihrer Unergründlichkeit »verstehend zu erleben«. Ihm ist
insofern ein religiöser Charakter eigen, weil in ihm der »Urgrund«
der Realität auf nicht-berührende Weise berührt werden kann.

In seiner Sozialphilosophie beschreibt Frank das religiöse Grund-
gefühl als lebendig erfahrene Verbundenheit »mit jenem absoluten
Prinzip, das der universalen Gemeinschaftlichkeit des Seins zugrunde

208

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt«. Er charakterisiert es auch als Erfahrung, »zu einem Ganzen zu
gehören, das uns nicht von außen umgibt, sondern von innen vereint
und erfüllt«. Die religiöse Grunderfahrung, daß wir mit unserem
Selbstsein in die »geheimnisvoll uns umgreifenden Tiefen des Seins«
hinabreichen, kann sich anläßlich ganz alltäglicher Situationen ein-
stellen. Vom oberflächlichen und bald vorübergehenden Berührtsein
durch das »absolute Prinzip« kann es sich bis zur mystischen Erfah-
rung der Anwesenheit des göttlichen Du in allen Dingen vertiefen.
Mit außergewöhnlicher Eindringlichkeit hat das religiöse Genie des
hl. Franz von Assisi diese Anwesenheit und kraft ihrer die »Gemein-
schaftlichkeit« mit allen Geschöpfen erfahren (vgl. GGdG 148).

Besondere Anlässe, um die Tiefe der Realität zu erfahren, sind
die erotische Beziehung zwischen Ehegatten, die lebendig erfahrene
Sorge der Eltern um ihre Kinder, das Erleben der heimatlichen Ge-
borgenheit am »häuslichen Herd«, das vertraute gemeinsame Mahl,
das Bewußtsein, mit den Vorfahren verbunden zu sein und, nicht
zuletzt, das Bewußtwerden eines gemeinsam erlittenen Lebens-
schicksals.

Auch eine gegenständliche Wirklichkeitswahrnehmung – etwa
einer außergewöhnlichen, erhabenen Naturerscheinung – kann das
Transzendieren des eigenen Selbstseins anstoßen, so daß das »Herz«
(im Sinne Pascals) über sich selbst hinausgeführt wird und zu einer
Begegnung mit der Tiefe der Realität gelangt. Die erlebte Einheit mit
der Natur kann das Bewußtsein vermitteln, zu einem geheimnisvol-
len überkosmischen, lebendigen Ganzen zu gehören. Das gilt auch
für die Naturfrömmigkeit eines Schamanen. Die Frage, wer in seiner
Religiosität Gott näher ist – der Schamane oder der philosophisch
und theologisch gebildete Gläubige – ist allein daher zu beantworten,
in wessen »Herzen« die »Realität« in ihrer unergründlichen gött-
lichen Fülle vollständiger und angemessener erfahren wird. Für
einen Außenstehenden bleibt es unentscheidbar. Die Realität ist nie-
mals als bestimmte oder abgegrenzte zu haben und darum nicht
meßbar. Die wahre Begegnung mit Gott – und sei sie ein undeut-
liches Berühren Gottes in seiner ganzen Unfaßbarkeit – geschieht
ausschließlich »in den letzten, dem äußeren Blick verborgenen Tie-
fen unseres Wesens«. Frank macht (mit M. Buber) darauf aufmerk-
sam, daß in der Naturfrömmigkeit eines Schamanen oder Fetischver-
ehrers die Bewegung des »Herzens« freilich »gänzlich an einen
einzelnen äußeren Eindruck gebunden ist und qualitativ durch ihn
bestimmt wird« (RM 241 f.).

209

Religi�se Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter den Anlässen, die eine religiöse Erfahrung anstoßen kön-
nen, ragt die Begegnung mit der »überweltlichen Tiefe eines anderen
personalen Geistes« hervor. Weil unser Ich mit dem Du-Sein und
dem Wir-Sein ontologisch verbunden ist, kann das für das Selbstsein
konstitutive Transzendieren in das Unendliche durch die Begegnung
mit der personalen Heiligkeit eines anderen Menschen in besonderer
Weise aktualisiert werden und »in uns bislang verborgene Tiefen
unseres eigenen Ich« wecken. Frank sieht die Bedeutung Jesu für die
religiöse Erfahrung gerade darin, daß die Begegnung mit seiner Per-
son »den Zugang zu den inneren Tiefen unseres eigenen geistigen
Seins« erschließt (RM 242).

In seiner theologisch-spirituellen Schrift Mit uns ist Gott hat
Frank sich ausdrücklich mit der religiösen Erfahrung befaßt.7 Sie ist
ein eindrucksvolles Beispiel für die Fähigkeit ihres Verfassers, seine
philosophisch-phänomenologischen Einsichten für das religiöse Le-
ben fruchtbar zu machen. Frank knüpft hier, um den »Gegenstand«
der religiösen Erfahrung sichtbar zu machen, an der Erfahrung sitt-
licher Schönheit an.

Wer von einer wahrhaft uneigennützigen Hilfeleistung oder
vom großmütigen Verzeihen einer Kränkung innerlich angerührt
wird, erlebt die Schönheit dieser Tat als etwas Reales, »das in einer
unsichtbaren Tiefe existiert und sich sogar in gewissem Sinne ab-
sichtlich in ihr verbirgt«. Sie ist kein sinnlich gegebenes Faktum,
dennoch wird ihre Realität nicht nur vermutet, sondern ist gewiß.
Wir können sie »unmittelbar mit unserer Seele« wahrnehmen, weil
die eigene Seele ihr verwandt ist. Sehr ähnlich ist die Wahrnehmung
dieser Realität, wenn wir unsere Pflicht gegen inneren und äußeren
Widerstand erfüllt haben. Frank beschreibt das Aufleuchten dieser
Realität so: »In der innersten Tiefe unseres Herzens erfahren wir
die lebendige Anwesenheit und Wirkung einer Kraft oder Instanz,
von der wir unmittelbar wissen, daß sie eine Kraft höherer Ordnung
ist, daß unsere Seele eine Kunde aus der Ferne erreicht hat, aus einem
anderen Seinsgebiet als jenes, dem die gesamte gewöhnliche, alltäg-
liche Welt angehört«. Weil wir hier einer Realität begegnen, die we-
sentlich anders ist als das Faktische und Begrenzte, ist es möglich,
immer tiefer in sie einzudringen und sie sich zu vergegenwärtigen.

210

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

7 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obščest-
va. Moskau 1992, S. 217–404. Vorgesehen ist die deutsche Veröffentlichung als 6. Band
der Werkausgabe bei Alber, Freiburg.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Realität, die hier begegnet, ist – das wird bei diesem Beispiel
besonders deutlich – absolut.

Frank ist überzeugt, daß »die Erfahrung des Guten und Schönen
zur religiösen Erfahrung gehört und gleichsam ihren Keim bildet«;
sie ist aber damit noch nicht erschöpfend beschrieben. Hinzu kommt,
daß ihr »Gegenstand«, den wir »als etwas Ursprüngliches, als letzte
Tiefe und als Absolutes erkennen«, »eine letzte, höchste Freude, voll-
kommene Befriedigung und Begeisterung« verschafft. Auf der sub-
jektiven Seite entspricht ihm »das Gefühl, das wir ›Ehrfurcht‹ nen-
nen, eine unteilbare Einheit bewegter Verehrung – der Furcht
vergleichbar, aber keineswegs mit ihr identisch, und der Seligkeit
von Liebe und Bewunderung«. Frank sieht sich durch den Religions-
phänomenologen Rudolf Otto, der die Elemente des tremendum und
des fascinans als kennzeichnend für das Mysterium des Heiligen an-
genommen hatte, bestätigt. Geht man weiter strikt von der Erfah-
rung aus, so läßt sich das Göttliche als »etwas absolut Erstes, All-
umfassendes, alles Durchdringendes, alles Bestimmendes, Ewiges«
umschreiben. Ihm gegenüber erscheint das eigene Leben als etwas
Abgeleitetes, das in essentieller Hinsicht weder seinen Grund noch
sein Endziel in sich hat, sondern beides außerhalb seiner selbst vor-
aussetzt. Was wir als Grund und Endziel begrifflich unterscheiden,
und zwar als das, »woraus wir hervorgegangen sind, worauf wir uns
stützen, worin und wodurch wir sind und wohin letzten Endes unser
Herz strebt«, das ist im Sein »ganz offenbar ein und dasselbe«: »Eben
dies unsagbar Eine, Erste und Letzte ist das, was wir mit den Worten
Heiligkeit, Gottheit, Gott bezeichnen«. Durch die phänomenologi-
sche Analyse der »Unruhe« des Herzens erkennt Frank mit Augusti-
nus den essentiellen »Hinweis auf das Letzte, Höchste, absolut Wert-
volle, Heilige, auf letzten Trost und Glückseligkeit«.

Damit ist die religiöse Erfahrung im eigentlichen Sinn um-
schrieben. Sie geschieht, wo in der Realität »jenes Unsagbare« begeg-
net, das die menschliche Sprache andeutungsweise in solchen Worten
wie »das Heilige«, »Gottheit«, »Gott« ausdrückt (S nami Bog 237).
Sie vollendet sich, wenn dem Menschen das Heilige oder die Gottheit
als Du begegnet und er darauf antwortet. Der zuvor anonyme »Ur-
grund« des Seins offenbart sich dann als ein Gesicht von unergründ-
lichem Ausdrucksreichtum. Seine Erfahrung ist durch die Weise, wie
die Realität sich erschließt, charakterisiert.

Es kommt hier sehr darauf an, mahnt Frank, den phänomenolo-
gisch erhobenen Gehalt nicht durch eine abgeleitete theologische

211

Religi�se Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie zu ersetzen. Gerade die vorgefertigten Begriffe der überkom-
menen theologischen Sprache können das Bemühen, eine ursprüng-
liche Erfahrung des Geglaubten zu gewinnen, behindern, indem sie
ein Wissen suggerieren, das mit dem lebendigen Erfahrungswissen
nur wenig gemein hat. Um dieses phänomenologisch zu klärende Er-
fahrungswissen geht es, wenn Frank von der »Gottheit« spricht.

Echte religiöse Erfahrung hat die Einheit (nicht eine Mischung)
von Immanenz und Transzendenz zum »Gegenstand«. »In der reli-
giösen Erfahrung haben wir eine eigentümliche, klare Verbindung
intimer Nähe mit der Ferne – philosophisch ausgedrückt, von äußer-
ster Immanenz (die hier der lebendige Besitz, die Verflechtung des
Erfahrungsgegenstandes mit unserem ›Ich‹ ist) mit Transzendenz.
Die Natur der religiösen Erfahrung besteht darin, daß etwas in unse-
re Seele eindringt, sie unmittelbar berührt und von ihr innerlich
empfunden wird, was zugleich als etwas erkannt wird, das von einer
unerreichbaren Tiefe oder Ferne ausgeht«. Der religiöse »Gegen-
stand« selber wird dabei »als etwas Verborgenes« erfahren. Mit an-
deren Worten: Es handelt sich um »die immanente Erfahrung einer
transzendenten Realität« (ebd. 250).

Weil diese Realität über unser Ich hinausgeht und, als Unbe-
grenzte, uns nicht in ihrer ganzen Fülle zugänglich ist, kann sie, was
für die unmittelbare sinnliche Erfahrung kaum möglich ist, über-
sehen oder bestritten werden. »Das im Grunde Gewisse erweist sich
hier als psychologisch und subjektiv ungewiß«, ja es kann sein, daß es
nicht einmal als vorhanden erkannt wird. So kann jemand vom Schö-
nen und Guten beeindruckt sein, ohne darin das absolut Transzen-
dente zu bemerken. Das Hören der »göttlichen Stimme« gleicht der
Wahrnehmung eines »›feinen Windhauchs‹«, sagt Frank mit dem
Propheten Elija. Gott »ist nur als Flüstern in der Stille zu hören oder,
genauer, tonlos in der Stille selbst. Deshalb ist es ganz unmöglich, ihn
inmitten des Lärms der weltlichen Hast und des Geschwätzes zu ver-
nehmen, und es ist sehr leicht möglich, ihn zu überhören, nicht auf
ihn zu reagieren, seine Anwesenheit zu bestreiten« (ebd. 252).

5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott

Der »Gegenstand« des christlichen Glaubens ist nicht die »Gottheit«
als absolutes apersonales »Heiligtum«, sondern Gott als »Vater« und
so auch als »Person«. Dennoch ist nicht zu übersehen, daß Frank sich

212

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehr reserviert zeigt, wenn es um die Übertragung des Personbegriffs
auf Gott geht. Die Vorstellung von Gott als einer »Person«, die »ir-
gendwo« »existiert«, so fürchtet er, verfehlt fast unvermeidlich »jene
unaussprechliche, unermeßliche Fülle, jene unendliche Tiefe und ab-
solute Ursprünglichkeit«, die Gott ist. Diese Gefahr geht bereits von
unserer Sprache aus, die von Gott als einem »jemand« spricht und ihn
so zu einer »abgegrenzten Seinsinstanz« vergegenständlicht. Immer
wieder betont Frank den für ihn zentralen Gedanken, daß die Bezie-
hung des Menschen zu Gott niemals der Beziehung zwischen zwei
Einzelinstanzen gleicht, sondern die All-Einheit des erlösten Seins
einbezieht. Frank kann sich hier auf den Satz des Apostels Paulus im
1. Korintherbrief (15:28) berufen, dem zufolge die Erschaffung des
Seins durch Gott erst dann vollendet ist, wenn »alles« Gott unterwor-
fen sein wird und er selber »alles in allem« ist. Franks Deutung ver-
sucht, die ursprüngliche Dynamik dieses Satzes zu bewahren.

Um die Gefahr der Vergegenständlichung zu vermeiden, die mit
der Vorstellung Gottes als einer Person verbunden ist, betont Frank,
daß Gott als transzendentale Bedingung dafür, daß der Mensch Per-
son sein kann, selber wesentlich mehr als eine Person ist. Damit ist
gesagt, daß Gott »dem tiefsten Innern unserer Person nahe und ver-
wandt« ist und es doch unendlich übersteigt. Gott ist »die Antwort
auf das, was in der Welt einzigartig ist: auf das Wesen unserer Per-
son«. Dem entspricht die Eigenart unserer Beziehung zu ihm. Wir
stehen ihm nicht »gegenüber«, sondern sind in eine »Gemeinschaft«
mit ihm aufgenommen, die »personal« genannt werden kann [v lič-
nom obščenii8] (S nami Bog, 257).

Daß diese Gemeinschaft niemals nur als eine Zweierbeziehung
zu verstehen ist, findet Frank durch die Predigt Jesu vom »Reich«
Gottes bestätigt. Dieses »Reich« umfaßt die Realität – eben die
Schöpfung – als umfassendes Ganzes. Denn das »Reich«, so Franks
Exegese, ist nicht eine Einrichtung neben Gott, sondern ist als die
erlöste Schöpfung eins mit Gott. Es ist darum nicht »irgendwo« au-
ßerhalb der Welt zu suchen; es »ist nichts anderes als das Sein, voll-
ständig durchdrungen und erleuchtet von göttlichen Kräften, das
Sein, in dem Gott ›alles in allem‹ ist, das Reich der Wahrheit, des
Guten, Schönen, Heiligen«. Mit dem »Reich« ist unsere Einheit mit
Gott gemeint. Von ihm heißt es deshalb, daß es »in uns« ist (Lk.

213

Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott

8 Frank spricht in Mit uns ist Gott nicht mehr von sobornost’, Gemeinschaftlichkeit,
sondern von obščenie, Gemeinschaft.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17:21), daß wir es »wie ein Kind« (Lk. 18:17), ohne es abstrakt be-
gründen zu können, »im Genuß unmittelbarer Erfahrung« anneh-
men sollen (ebd. 258).

Wie die Beziehung zu Gott als »personale Gemeinschaft« erfah-
ren werden kann, erläutert Frank an der Beziehung des Kindes zur
Mutter und zum Vater. Die Gemeinschaft mit ihnen »besteht keines-
wegs in der klaren, nüchternen, intellektuell auszudrückenden Über-
zeugung von ihrer Existenz als ›Personen‹, sondern einfach in der
nicht in Worte zu fassenden Empfindung ihrer Realität als einer
Quelle von Wärme, Zärtlichkeit, Geborgenheit, Aufgehobensein«
(ebd. 259). Das Wort »Vater«, mit dem Jesus selber Gott anredet und
mit dem auch seine Jünger Gott anreden sollen, bezeichnet, wie Frank
erklärt, »nicht nur ein liebendes, uns ernährendes und schützendes
Wesen«. Der »Vater« verkörpert in der Sprache Jesu »auch die unteil-
bare, kollektive familiäre Einheit der Gattung oder Familie, in deren
Bestand allein mein Leben möglich ist. Er ist das Symbol des Vater-
hauses, etwa in der Art des heutigen Heimatbegriffs« (ebd. 263).

Der Glaube an Gott im christlichen Sinn ist auch für Frank mehr
als die ehrfürchtige Erfahrung des unergründlichen unpersönlichen
Urgrundes des Seins. Er ist die Erfahrung eines den Menschen an-
sprechenden, anschauenden Du, das ihn in seine »persönliche Ge-
meinschaft« aufnimmt. Er ist das vertrauensvolle Verhältnis des
»Kindes« zu Gott als Vater. Der Glaube geht »über die Anerkennung
des transzendenten, abgesonderten Seins Gottes als Person« hinaus,
denn er ist auf Gott gerichtet, »nicht nur als personales Wesen, son-
dern zugleich als göttliche Heimat der Seele«. Wahrer Glaube ist dar-
um nicht schon dort gegeben, wo jemand »denkt und überzeugt ist,
daß irgendwo ›Gott existiert‹«; wahrhaft »gläubig« ist erst, »wessen
Seele vom Licht der göttlichen Wahrheit berührt wird, der die leben-
dige Empfindung des Reichs des Heiligen, der himmlischen Heimat
hat«. »Wir erfahren Gottes Realität in dem Moment, in dem er un-
sere Seele berührt und in unserer Seele – auf diese Berührung ant-
wortend – sich ein ihm zugewandtes Gefühl entzündet. In diesem
Sinne ist der Glaube an den personalen Gott das Wesen der religiösen
Erfahrung« (ebd. 262). Glaube, mit anderen Worten, ist nicht die
Anerkennung eines bestimmten Gegenüber, sondern die »lebendige
Berührung des allumfassenden und alles erfüllenden gnadenvollen
Seins« (ebd. 260). Es wird uns zugänglich, wie Franks neutestament-
lich begründete Bemerkung zeigt, »weil wir es durch dasjenige wahr-
nehmen, was göttlich ist in uns selbst« (ebd. 242). Daß die Anwesen-

214

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit Gottes im Menschen als Bedingung dafür, ihm begegnen zu kön-
nen, eine freie personale Tat Gottes und somit bereits »Gnade« ist,
steht für Frank außer Frage.

Die Gemeinschaft mit Gott erfahre ich in der »Berührung«, die
in gewisser Weise der Begegnung von Ich und Du gleicht. Der Unter-
schied zur zwischenmenschlichen Ich-Du-Begegnung darf jedoch
nicht übersehen werden. In der Begegnung ist immer auch die An-
dersheit zwischen mir und dem ewigen Du Gottes präsent, weil es
überhaupt »Grundlage, Boden und tiefste Wurzel« meines Ich, seine
»transzendentale« Bedingung, ist. Doch erfahre ich, wo das göttliche
Du sich mir zeigt, daß ich mit ihm eins bin und mit ihm zusammen-
fließe. Es ist nicht möglich, eine Trennungslinie Gott gegenüber zu
ziehen wie zwischen den welthaften Gegenständen. »So sehe ich
nicht mehr deutlich, wo die letzte Tiefe meiner selbst endet und wo
beginnt, was ich Gott nenne« (ebd. 263). So kann man verallgemei-
nern: Das Selbstsein erfährt sich ausgerichtet auf einen absoluten
Sinn und, weil an ihm teilhabend, in ihm geborgen.

6. Die Gewißheit des Glaubens

In einer Analyse der gnoseologischen Qualität des Glaubensaktes,
zeigt Frank, daß dem religiösen Glauben auch die Gewißheit zu-
kommt, die der Erfahrung als Wirklichkeitserfahrung eigen ist. Sie
gleicht dem auf unmittelbarer Erfahrung beruhenden unbezweifel-
baren Wissen, zu sein. Ähnlich ist mir die Wirklichkeit eines Schmer-
zes oder einer Freude, die ich unmittelbar erlebe, die also in meinem
Bewußtsein ist, unwiderleglich gewiß. Gewißheit – die nicht mit ana-
lytischer Einsicht in den betreffenden Sachverhalt verwechselt wer-
den darf – ist gegeben, wenn der Gegenstand des Wissens oder Den-
kens im Bewußtsein real anwesend ist. Sobald ein Gegenstand sich
außerhalb des Bewußtseins befindet und ich nur an ihn denke oder
ihn mir vorstelle, ist das Urteil über seine Realität der Täuschung
ausgesetzt, es kann wahr oder falsch sein (ebd. 233). Das gilt selbst-
verständlich auch für religiöse Denkinhalte. Doch ist der Glaube we-
sentlich mehr als das Denken an gewisse Inhalte; er ist die Erfahrung
der Anwesenheit Gottes. Der Glaube, soll er das Vertrauen rechtfer-
tigen, das ich seinem Inhalt entgegenbringe, muß, so betont Frank,
auf unmittelbarer Evidenz, d. h. auf unmittelbarer Erfahrung der
Realität Gottes und seiner Zuwendung beruhen (ebd. 224).

215

Die Gewißheit des Glaubens

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worin kann dieser Glaube begründet sein? Den Menschen des
rationalen Denkens ist, wie Paulus schreibt, der christliche Glaube
eine »Torheit« (1. Kor. 1:23). Denn sein Inhalt – daß Gott sich dem
Menschen bis zur eigenen Selbsthingabe in Liebe zuwendet – ist
schlichtweg unwahrscheinlich. Keine äußere Autoritätsinstanz reicht
aus, um ihn vertrauenswürdig zu machen – weder die der Eltern noch
die der kirchlichen Lehrer bis hin zu den Aposteln. Jede Autorität,
welche behauptet, eine Kenntnis von Gott zu besitzen, die mir fehlt,
müßte diese Behauptung begründen. Würde sie sich dafür wieder auf
eine Autorität berufen, hätten wir einen Fortgang ins Unendliche.
Selbst der Verweis auf Gott als äußerer Autoritätsinstanz liefe auf
eine petitio principii hinaus, denn man müßte der Autorität Gottes
glauben, daß Gott die den Glauben rechtfertigende Autorität sei.
Frank antwortet darauf: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letz-
ten Endes nur Gott selbst«. Das heißt aber, der Glauben, soll er gewiß
sein und so zur Lebensgrundlage werden können, muß sich auf un-
mittelbare Erfahrung stützen können und nicht auf eine vermitteln-
de Autorität. Diese für den Glauben unabdingbare Eigenschaft der
unvermittelten »Gewißheit« hat erstmals in der Geschichte des reli-
giösen Lebens der Prophet Jeremias erkannt.

Das »eigentlich Revolutionäre« der Offenbarung Christi besteht
Frank zufolge gerade darin, daß sie Gottes Verhältnis zum Menschen
als »Immanenz«, als »unmittelbare Nähe und Zugänglichkeit« ent-
hüllt (ebd. 229). Der eigentliche Gehalt des christlichen Glaubens
besteht eben im »Wissen« der erlösenden Anwesenheit Gottes in
der Seele des Menschen. Das wird durch die Lehre vom Heiligen
Geist bestätigt, denn sie »ist nichts anderes als die Enthüllung jener
Kraft oder Hypostase Gottes, durch die Gott in der menschlichen
Seele immanent anwesend ist« (ebd. 228 f.). Oder, wie es der erste
Johannesbrief sagt: »Daran erkennen wir, daß wir in ihm bleiben
und er in uns bleibt: Er hat uns von seinem Geist gegeben« (1. Joh
4:13; 3:24).

Gäbe es die auf Erfahrung gegründete Gewißheit des Geglaub-
ten nicht, dann wäre der Glaube das Ergebnis einer Willensanstren-
gung, mit der man sich zwingt, das an sich Unwahrscheinliche doch
für wahr zu halten. Ein derartiger Glaube könnte weder befreiend
sein noch könnte er das Bewußtsein begründen, in Gott unbedingt
geborgen und so unsterblich zu sein (vgl. ebd. 243). Der Wille, der für
den Glauben unerläßlich ist, ist nicht der Wille, etwas für wahr zu
halten, was eigentlich ungewiß ist. Nachdrücklich betont Frank, daß

216

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Zwang, auch der Selbstzwang, dem Glauben widerstreitet. Der
Wille, auf den der Glaube nicht verzichten kann, ist der Wille zum
»Aufmerken« [vnimanie], der Wille, auf den Zuruf eines Du zu hö-
ren und zu antworten, oder, mit Franks Worten, »den geistigen Blick
anzuspannen, um wahrhaft zu entdecken und zu sehen, was ist« (ebd.
253). Dieser »Wille zum Aufmerken« ist ein freier Akt, der seine
Entsprechung in der Zuwendung zum Du der anderen Person hat:
Gott »gibt sich nur dem, der sich ihm frei, aus eigenem inneren An-
trieb, öffnet und ihm entgegengeht« (ebd. 255). Frank beruft sich auf
das Wort Jesu: »Wer Ohren hat, der höre«. Dieses »Aufmerken« und
»Hören« ist möglich, weil das Ich als solches bereits durch die Bezie-
hung zum Du konstituiert ist.

Frank fügt noch einen weiteren Aspekt hinzu. Religiöse Erfah-
rung ist »die Erfahrung einer Gemeinschaft«. Er nennt den Glauben
deshalb »Wissen–Erleben, Wissen-Gemeinschaft [znanie-pereživa-
nie, znanie-obščenie]« (ebd. 271; 279). Mit »Gemeinschaft« ist nicht
die Vermittlung des Glaubensinhalts durch andere, auch nicht der
gemeinschaftliche Vollzug des Glaubensaktes gemeint. Die Begriffe
»Wissen-Gemeinschaft« und »Wissen-Erleben« besagen, daß im
Glauben das Gewußte als Erleben mit dem Wissenden eins ist – ver-
gleichbar der Einheit von Ich und Du in der Ich-Du-Begegnung. Es
geht Frank um die ontologische Qualität des Glaubens als lebendiger
freier Selbstmitteilung der Realität Gottes an den Glaubenden.

7. Gegenst�ndliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J.
Hick

Ein kurzer Blick auf zwei Beiträge zu dem in jüngster Zeit geführten
religionsphilosophischen Diskurs soll die Besonderheit von Franks
Position verdeutlichen. Der amerikanische Philosoph William Alston
(geb. 1921) geht von den Zeugnissen fremder religiöser Menschen
über ihre mystischen Begnadungen und Erfahrungen aus und ent-
nimmt ihnen, daß sie eine direkte und unmittelbare nichtsinnliche
Wahrnehmung Gottes haben (direct awareness of God; perceiving
God).9 In ihren Erfahrungen ist das Wahrgenommene, Gott, vom

217

Gegenst�ndliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

9 W. P. Alston: Perceiving God: The Epistemology of Religious Experience, London
1991. Vgl. dazu A. Hansberger: Gott wahrnehmen. William Alstons perzeptives Modell
religiöser Erfahrung. In: F. Ricken (Hg.): Religiöse Erfahrung. Ein interdisziplinärer
Klärungsversuch. Stuttgart 2004, S. 113–125. M. Wasmaier: Zwischen Pragmatismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmungssubjekt unterschieden und kommt so verstanden von
außen. Es handelt sich, Alston zufolge, um eine Subjekt-Objekt-Re-
lation, in der das Wahrgenommene ursächlich auf das wahrnehmen-
de Subjekt wirkt; dennoch ist das, was sich in der Wahrnehmung
»präsentiert«, unmittelbar gegeben. Das Wahrnehmungserleben
selbst ist vorbegrifflich; die begriffliche Identifizierung folgt nach-
träglich.

Anders als Frank geht Alston von gegenständlich vorliegenden
Zeugnissen aus, nicht vom eigenen Selbstsein. Einen Seins- und
Geistbegriff kennt er nicht. Er ist deshalb außerstande, plausibel zu
machen, wie die »Wahrnehmung« Gottes, die nach seinem Urteil
nicht-sinnlicher Art ist, sich von Erfahrungen gegenständlicher Art
wesentlich unterscheidet. Es ist für ihn deshalb konsequent zu be-
haupten, wie F. Ricken feststellt, Gott sei dem Mystiker »in derselben
Weise gegeben, wie die Gegenstände unserer Umgebung unserem
Bewußtsein in der Sinneswahrnehmung gegenwärtig oder gegeben
sind«.10 Die Einheit von Immanenz und Transzendenz, die Frank zu-
folge die Erfahrung Gottes kennzeichnet, vermag Alston nicht zu
denken.

Der englische Religionsphilosoph John Hick11 (geb. 1922) geht
bei der Erklärung der religiösen Erfahrung davon aus, daß jede Wahr-
nehmung der Interpretation bedarf, weil erst durch sie das Wahr-
genommene eine Bedeutung erhält. Eine Wahrnehmung, die für sich
schon eindeutig wäre, gibt es nicht (all intentional experience is ex-
periencing-as). Weil jede Wahrnehmung an sich mehrdeutig ist,
kann keine Deutung beanspruchen, die allein mögliche zu sein. Des-
halb kann eine Erfahrung, die religiös gedeutet wird, auch naturali-
stisch verstanden werden. Auch das sogenannte »Transzendente« ist,
wie Hick den verschiedenen religiösen Gottesbilder induktiv ent-
nimmt, unterschiedlichen Deutungen zugänglich. Jede Deutung er-
folgt durch die »Linse« einer bestimmten Kultur mit ihren jeweiligen
Begriffen und geschichtlich bedingten Erfahrungen. Hick folgert dar-
aus, daß wir das »ultimately Real« niemals als solches oder an sich

218

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

und Realismus. Eine Analyse der Religionsphilosophie von William P. Alston. Heusen-
stamm 2007.
10 F. Ricken: Religiöse Erfahrung und Glaubensbegründung. In: Theologie und Philoso-
phie 70 (1995), S. 400.
11 J. Hick: An Interpretation of Religion. London 1989. Vgl. hierzu: G. Gäde: Viele Re-
ligionen – ein Wort Gotten. Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religionstheo-
logie. Gütersloh 1998.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erreichen. Was wir als das »Real« ansehen, ist Ergebnis einer Deu-
tung der Wirklichkeit mittels religiöser Begriffe. »We describe as
religious experience those in the formation of which distinctively
religious concepts are employed«.12

Der folgenreiche Unterschied zu Frank liegt, wie schon bei Al-
ston, darin, daß Hick von vornherein in der Subjekt-Objekt-Relation
denkt. Er gelangt nicht zum lebendigen Wissen des Seins, sondern
bleibt bei begrenzten Bewußtseins- und Denkinhalten stehen. Es ge-
lingt ihm darum nicht, eine transzendentale Erfahrung des Gött-
lichen zu erreichen. Zur Begründung seiner These, daß in die Wahr-
nehmung (Erfahrung) eines Gegenstandes die kulturabhängigen
Strukturen unseres Denkens erkenntnisbestimmend einfließen, be-
ruft Hick sich auf Kants Kategorienlehre. Die für Kant fundamentale
transzendentale Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit der
Gegenstandserkenntnis stellt er nicht.

219

Gegenst�ndliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

12 J. Hick, a. a. O. S. 153.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XII. Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und
Sch�pfer

Franks Ausführungen zur Schöpfung gehören zum spekulativ Kühn-
sten und Schwierigsten seines Werks. Sie versuchen, einen wesent-
lich theologischen Gedanken philosophisch nachzudenken und die
Einheit und Differenz Gottes zum Sein aus dem Wesen Gottes im
Ur-Akt der Schöpfung zu verstehen. Die allgemeine ontologische
Einsicht in die Anwesenheit des Seins in allem findet ihre spekulativ-
theologische Bestätigung. Der tiefe christliche Gedanke, daß Schöp-
fung und Erlösung innerlich zusamengehören, spielt in diesem Zu-
sammenhang eine Rolle. Die von Gott ausgehende Vereinigung mit
dem »Anderen« wird als seine Befähigung zur Teilnahme am Schöp-
fungswerk erkannt.

1. Das Ungeschaffene im Menschen

Franks Gedanke, daß der Mensch nicht nur Kreatur ist, sondern in
ihm auch ein »ungeschaffenes Prinzip« anwesend ist, setzt beim tra-
ditionellen rational-religiösen Denken an und versucht, ausgehend
von der geistlichen Erfahrung, in neuer Hinsicht die Einheit und Un-
terschiedenheit von Schöpfer und Geschöpf aufzuzeigen. Es geht
auch darum, die objektivierende Vorstellung von Gott als ein jensei-
tiges Gegebenüber in gewisser Weise zu rechtfertigen und sie auf
ihren wahren Kern zurückzuführen. Frank knüpft dabei an die Lehre
zahlreicher Mystiker an, die von zwei »Schichten« oder »Seelen« im
inneren Sein des Menschen spricht: Der Mensch ist autonomes Sub-
jekt – in dessen Tiefe Gott »wohnt«, ohne daß das autonome Selbst-
sein durch die Immanenz Gottes als dessen Grund beeinträchtigt
würde. Frank findet diese Erfahrung im Christentum schon bei Pau-
lus, der davon spricht, daß Christus oder der Heilige Geist in ihm
selbst lebt und wirkt; weiter kommt sie bei altchristlichen Autoren
wie Tertullian, Augustinus, Dionysios Areopagita zum Ausdruck, im

220

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittelalter bei Hugo und Richard von St.Victor, bei Meister Eckhart,
der devotio moderna des 14. und 15. Jahrhundert und deutlich bei der
hl. Theresa von Avila (gest. 1582), die im Menschen »Geist« und
»Seele« unterscheidet, und dem hl. Franz von Sales (gest. 1622), der
in der Seele zwei Prinzipien wahrnimmt, die er hinsichtlich ihrer
Nähe zur göttlichen Gnade mit den Namen der Abrahamsfrauen
»Sarah« und »Hagar« benennt. Auch außerhalb des Christentums
ist die Erfahrung der zwei Schichten anzutreffen: im Alten Testa-
ment, in der Kabbala, und insbesondere in der von Frank geschätzten
arabisch-persischen Mystik.

Die Überlegungen, die Frank in seinem Spätwerk Die Realität
und der Mensch zu dieser Zweiheit anstellt, führen Gedanken weiter,
die bereits in dem Buch Die Seele des Menschen, das er noch in Ruß-
land vor der Revolution hatte veröffentlichen können, angedeutet
waren. Die Zweiheit im eigenen Inneren, die Frank verständlich zu
machen unternimmt, entspricht nicht der Unterscheidung des eige-
nen Selbstseins vom psychophysischen Organismus, sie entspricht
auch nicht dem Haben bestimmter einzelner Erkenntnisinhalte. Sie
liegt innerhalb des Selbstseins. Wenn Augustinus sagt: »Gott war
schon immer in mir, nur ich selbst war nicht bei mir«, so unterschei-
det er gleichsam zwei Ich, die einander gegenübertreten können.
Auch der Ausdruck vom »Gipfel« oder »Funken der Seele«, der in
der deutschen Mystik anzutreffen ist, bezeugt die Unterscheidung
gleichsam von mir selbst und meiner »Seele«. Die Erfahrung dieser
Zweiheit kann etwa nachvollzogen werden, wo der Mensch sich des
Unterschieds bewußt wird zwischen seinem Selbstbewußtsein, das
sich als Ich ausdrückt, und der Wahrnehmung der eigenen inneren
Welt als einer lebendigen Fülle oder auch vermeintlichen Leere. Für
viele Menschen ist die Entdeckung dieser seelischen Wirklichkeit
eine Art »Offenbarung«, die sie, wie Frank bemerkt, erschrecken las-
sen kann. Sie ist vom Ich unterschieden, doch nicht wie ein Objekt
der gegenständlichen Wirklichkeit, vielmehr wie etwas, das in ihm
selbst lebt. Versucht man weiter zu verstehen, was sich hier als »See-
le« zeigt, so merkt man, daß sie als Realität die Unterscheidung von
Subjekt und Objekt, Immanenz und Transzendenz übersteigt und sie
in sich vereint. Von dieser Erfahrung ausgehend läßt sich verstehen,
daß die Beziehung zu Gott, die von meinem »Ich« und die von mei-
ner »Seele« ausgeht, jeweils eine andere ist. Dem Ich als Subjekt des
Erkennens und Wollens tritt Gott wie eine transzendente Instanz von
außen gegenüber, vergleichbar den Inhalten der objektiven Wirklich-

221

Das Ungeschaffene im Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit. Meine Seele aber als in mir lebende Realität, die auf die Realität
in ihrer ganzen Fülle hin offen ist, erfährt Gott als in ihr wohnend
(RM 293 ff.).

Um diese Zweiheit innerhalb des Selbstseins und die damit ver-
bundene unterschiedliche Beziehung zu Gott weiter verständlich zu
machen, erinnert Frank an die allgemeine epistemologische Einsicht,
derzufolge es die transzendentale Bedingung jeglichen Wissens ist,
daß wir vor und unabhängig von der Ausrichtung des Erkenntnis-
blicks auf die Objekte diese doch schon irgendwie »haben«. Dieses
»Haben« und somit ihre Erkenntnis ist möglich, weil wir mit den
Erkenntnisgegenständen in der alles umgreifenden Einheit der Rea-
lität immer schon verbunden sind. Diese Bedingung gilt auch für
unsere rational-religiöse Beziehung zu Gott, in der wir Gott wie
einer gegenüberstehenden transzendenten Größe gegenübertreten.
Das mit dieser Beziehung verbundene Wissen von Gott ist kein pri-
märes Wissen. Daß wir überhaupt »die Idee Gottes als einer tran-
szendenten, uns äußeren Realität« bilden können, hat vielmehr die
Immanenz Gottes in uns oder das ungegenständliche Wissen von
Gott, das mit seiner Anwesenheit in uns identisch ist, zur Bedingung.
Franks Folgerung zur Erklärung der »rationalen« Beziehung zu Gott
lautet nun, daß die Seele jenes »primäre Wissen« von Gott, das in
seiner Immanenz gründet, dem rationalen Selbstbewußtsein d. h. ge-
wissermaßen der Oberfläche der Seele »übergibt«: »Nur dadurch
kann mein Ich (in seinem Unterschied zu Gott) Gott auf sekundäre
Weise als transzendente Instanz haben, sich auf ihn richten, die
Pflicht erkennen, ihm zu gehorchen, d. h. einen transzendenten Maß-
stab des eigenen Lebens haben« (RM 296 f.). Das rationale »Wissen«
von Gott ist deshalb, obwohl »sekundär«, keine bloße Begriffskon-
struktion, sondern gründet in der Erfahrung der realen Immanenz
Gottes als jenseitigen.

Die Immanenz Gottes im Menschen ist nicht nur die Bedingung
dafür, von Gott wissen zu können. Auch die Befähigung, mich selbst
und alles andere in der Welt zu beurteilen und zu bestimmen, so
Franks weitreichende Folgerung für die Anthropologie, gründet in
der Verwurzelung in Gott. Das heißt, daß das Wesen des Menschen
als Person – seine Freiheit und Ursprünglichkeit, sein Selbstand, und
damit auch seine Befähigung zu schöpferischem Handeln – keine
Naturgegebenheiten sind, sondern ihren Grund darin haben, daß
Gott ihm innewohnt. Frank formuliert es so: Subjekt und Person bin
ich dadurch, daß ich »eine Ausstrahlung der allumfassenden Reali-

222

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät« bin, die durch die Tiefen meines Wesens hindurchgeht. Gerade
als autonomes Subjekt und Person bin ich »wesentlich nichts anderes
als die abgeleitete Spiegelung« dieser Tiefendimension. Hier findet
Frank das Wort Meister Eckharts bestätigt: Weil vom »Erstursprung
und Zentrum der Realität, von Gott« ein »Funke« im Menschen le-
bendig ist, ist er selber »ein abgeleitet-ursprüngliches Zentrum des
Seins« (RM 298).

Weil das Wirken Gottes einem Lichtstrahl gleicht, der durch das
Zentrum der Person hindurchgeht, genauer, es als solches überhaupt
ins Sein ruft, also dem Menschen nichts fremdes ist, kann Frank in
ihm das ursprüngliche Verhältnis zwischen Gnade und Freiheit er-
kennen. Gnade und Freiheit sind »nicht zwei verschiedene und ein-
ander äußerliche Kräfte – in ihrem letzten, innersten Wesen sind sie
zwei Momente, zwei Seiten ein und derselben wirksamen Realität«.
Sie stehen einander nicht entgegen, weil die Gnade, das Wirken Got-
tes »von oben«, die Freiheit schafft. Zur Erläuterung dieses Verhält-
nisses, in dem das Verhältnis zwischen der menschlichen Personalität
und dem Innesein Gottes wiederkehrt, nimmt Frank das Begriffspaar
anima und animus auf, das »zwei Momente ein und derselben wirk-
samen Realität« bezeichnet: Die anima, das »weibliche« Prinzip des
menschlichen Geistes, dem die ontologische Priorität zukommt,
empfängt und birgt in ihrem Schoß den Samen der Gnade, der als
animus »nach außen tritt und als selbständiges aus sich heraus han-
delndes Wesen sein eigenes Leben hat« (RM 298).

Die Unterscheidung zwischen der Tiefe der Seele und dem Ich
als dem unmittelbaren Selbstbewußtsein darf die unteilbare Einheit
der Person nicht vergessen oder sogar zu ihrer Spaltung führen. Der
gottmenschliche Grund meines Seins ist selber das innerste Wesen,
die »Wurzel«, meiner selbst als Subjekt. Die Tiefenschicht der
menschlichen Seele ist mit Gott so eng »verschmolzen«, daß – diese
Folgerung sieht Frank als unabweisbar an – »die reine Geschöpflich-
keit durchbrochen und in diesem Sinn ein ungeschaffenes, überkrea-
türliches Prinzip der menschlichen Seele« anzuerkennen ist. Meister
Eckhart hatte diese Auffassung, wie Frank weiß, den Vorwurf einge-
tragen, eine häretische Lehre zu vertreten. Frank bemüht sich auch
in dieser sublimen Frage um Klärung und Akzeptanz. Selbstver-
ständlich ist das Sein des Menschen, wie er immer wieder betont,
keine »primäre, absolut-ursprüngliche Realität«; es besteht aber in
der »Verbindung mit Gott«, deren »Begründung« Gott selbst ist.
Diese intime Verbindung macht den Menschen »in abgeleiteter Wei-

223

Das Ungeschaffene im Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se der Ewigkeit Gottes selbst teilhaft« – und begründet damit den
Glauben, nicht endgültig vernichtet werden zu können, also un-
sterblich zu sein (RM 301). Zu beachten ist selbstverständlich, daß
die Über-Kreatürlichkeit nur dem personalen Geist des Menschen
zukommt, keineswegs aber den empirischen seelischen Inhalten sei-
nes Lebens.

Jede Formulierung des überrationalen Verhältnisses von Gott
und Mensch ist ein Behelf. Sie kann nur annähernd das letztlich Un-
ergründliche aussagen: Gott und Mensch haben »ein identisches We-
sen, aber in zwei verschiedenen kategorialen Formen: In Gott in der
Form des ursprünglichen, aktualen und unendlichen Seins und im
Menschen in der Form des abgeleiteten, potenziellen und begrenzt-
partiellen Seins, quasi en miniature« (RM 303).

Mit gebührender Vorsicht kann diese »Tiefenschicht« des Men-
schen, die aus Gott »geboren« ist oder aus ihm »fließt«, auch als
Emanation Gottes bezeichnet werden – wenn beachtet wird, daß sie
selbstverständlich nicht mit Gott identisch und kein Teil von ihm ist.
Nochmals in Anlehnung an Meister Eckhart: Wie ein »Funke«
leuchtet als letzter Grund meines eigenen Wesens »der Strahl, der
von der zentralen Sonne des Seins ausgeht«. Jene »Tiefenschicht«
nimmt »sozusagen eine Zwischenposition zwischen ›Geschöpf‹ und
Gott« ein. Zur Bestätigung dieser gewiß ungewöhnlichen Aussage
beruft Frank sich auf zwei auch für Theologen unverdächtige Zeu-
gen: auf Maximus den Bekenner (gest. 662) und auf Franz von Sales
(gest. 1622). Nicht zuletzt im Zeugnis des Neuen Testaments selber
sieht Frank eine Bestätigung seiner These: Heißt es in ihm nicht, daß
wir berufen sind, »Kinder« und »Söhne« Gottes zu sein (hier wäre
an den Römerbrief 8:14 ff. zu denken)? Weiter verweist Frank auf
das Gespräch Jesu mit Nikodemus, in dem Jesus von der »Geburt«
des Menschen »aus dem Geist« spricht (Johannes 3:3). Diese »Ge-
burt von oben« und Annahme des Menschen als »Kind« Gottes darf
nicht auf einen zeitlichen Moment in der Lebensgeschichte eines
Menschen, etwa eine »Bekehrung«, eingeengt (oder gar als bloße
blumige Redeweise abgetan) werden. »Der Mensch könnte nicht
›Kind Gottes‹ werden, wenn er es nicht dem Wesen nach von Anfang
an wäre, nicht von Gott schon so vorgesehen wäre. In der ontologi-
schen Ordnung gehört der Primat gerade diesem höheren Wesen des
Menschen als dem wahren Endziel, das Gott mit dem Menschen
erreichen will«. In ontologischer Hinsicht ist die »Geburt von oben«
eine überzeitliche »ewige Geburt«, die als transzendentale Bedin-

224

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung dem Geschehen in der Zeit enthoben ist (RM 304). Das End-
ziel, das, wie Frank sagt, transzendental gegenwärtig ist, besteht
nach kirchlicher Lehre in der »Vergöttlichung«, in der Teilhabe des
Menschen am Wesen Gottes.

2. Der Mensch: Mitsch�pfer mit Gott

Mit dem das Wesen des Menschen auszeichnenden »ungeschaffenen
Prinzip« ist seine Befähigung grundgelegt, in der Kraft Gottes auch
selber Schöpfer zu sein. Frank sieht sich mit dieser These im Wider-
spruch zur theologischen Tradition (er erwähnt Augustinus und Tho-
mas), die allein Gott die Befähigung zum Erschaffen des Seins zuer-
kennt. Freilich, Franks These, die auch den Menschen wahrhaft
schöpferisch sein läßt, ist eine Analogie, in der das Schöpfertum Got-
tes das analogatum primarium ist. Die Zweiheit im menschlichen
Subjekt – seine Autonomie und zugleich die Immanenz einer es über-
steigenden geistigen Realität – ist die Bedingung seines Schöpfer-
tums.

Besonders augenfällig verwirklicht sich die Fähigkeit, schöpfe-
risch tätig zu sein, im künstlerischen Schaffen. Um dieses Schöp-
fertum zu charakterisieren, greift Frank, wie schon bei der Phäno-
menologie des Schönen, den Begriff »Ausdruck« auf – »eines der
rätselhaftesten Worte der menschlichen Sprache«. »Die Kunst ist,
da sie ›Ausdruck‹ ist, Verkörperung. In ihr wird etwas Geistiges in
einen Körper gekleidet, dringt gleichsam ins Materielle ein und er-
scheint in ihm als seine ›Form‹« (RM 308).

Evident setzt dieser Akt schon Seiendes voraus. Doch gelangt
durch ihn Neues in das Sein, indem das Geistige, das der Künstler
noch unfertig in sich trägt, durch sein Tun eine gegenständliche Ge-
stalt gewinnt. Zwei Momente verschmelzen dabei zu einer unver-
mischten Einheit: das Tun und Mühen des Künstlers und die ihn
zum Schaffen drängende und begleitende Inspiration. Das vom
Künstler geschaffene Werk ist so »der individuell-menschliche Aus-
druck« des in ihm wirkenden »übermenschlichen Geistes«. In dieser
Einheit kann der Anteil des menschlichen Schöpfers von der als »Ge-
schenk von oben« erfahrenen Inspiration nur »abstrakt« unterschie-
den werden. Goethe hat das Zusammenwirken dieser Momente mit
seiner Bemerkung bezeugt, »daß alles Denken zum Denken nichts
hilft, daß die guten Einfälle immer wie freie Kinder Gottes vor uns

225

Der Mensch: Mitsch�pfer mit Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dastehen und uns zurufen: da sind wir!« (RM 210).1 Die Erfahrung,
zu schöpferischem Tun gedrängt zu sein, ist, wie Frank an mehreren
Stellen seines Werkes betont, auch dem Philosophen nicht fremd.
Auch der wahrheitsuchende Philosoph weiß, daß der Ursprung des
schöpferischen Aktes nicht allein seine individuelle Subjektivität ist.
Ebensowenig wird die Annahme eines »unpersönlich-allgemeinen
Trägers von Bewußtsein« als Quelle der Inspiration durch die Erfah-
rung gerechtfertigt.

Aus diesen Erwägungen ergibt sich als metaphysisch und theo-
logisch höchst bemerkenswerte Konsequenz: Gott ist nicht nur der
schöpferische Ursprung des Seins, sondern hat das Sein selbst mit
schöpferischer Kraft ausgestattet, d. h. er hat seiner Schöpfung die
Befähigung verliehen, an seinem eigenen Schöpfungswerk mitzuwir-
ken. »Gottes Schöpfertum trägt den Charakter einer Erschaffung von
Schöpfern«, die seinen Schöpfungsplan ausführen. Vergleichbar ist
diese Beziehung mit der eines Komponisten, der das Musikwerk ge-
schaffen hat, zu dessen schöpferischen Interpreten (RM 382). Der
von der göttlichen Schöpferkraft herkommende schöpferische Im-
puls, der sich in der weltlichen Evolution äußert, ist begrifflich-ab-
strakt vom primären schöpferischen Handeln Gottes klar zu unter-
scheiden. In der konkreten Evolution aber sind sie zu einer Einheit
zusammengewachsen. Im Unterschied zu den auch im Kosmos zu
beobachtenden unpersönlichen und artspezifischen schöpferischen
Prozessen ist sich die menschliche Kreativität ihrer selbst als aktiver
Kraft bewußt. Als ihr Ursprungsort erweist sich die vom Urgrund der
Realität »abgeleitete Ursprünglichkeit«, die den Menschen als Person
auszeichnet.

Wenngleich in besonderer Weise der Künstler, zumal der Dich-
ter, sich seiner schöpferischen Kraft bewußt ist, oft bis zur Verach-
tung des »gemeinen Volks«, besteht Frank doch darauf, daß jeder
Mensch seine Berufung zum schöpferischen Tun erfüllen kann, daß
also in allen Lebensbereichen – auch im familiären und selbst im
politischen – in gewissem Ausmaß wahrhaft Neues geschaffen wer-
den kann.

In der Erfahrung, im geistigen Schaffen von einer geschenkten
Inspiration geführt und gedrängt zu werden, wird die Unergründ-

226

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

1 Frank hat diesen Satz aus den Gesprächen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Übersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespräche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit der Realität bewußt, ohne daß diese Erfahrung einen reli-
giösen Charakter haben müßte. Wie schon die phänomenologische
Analyse der ästhetischen Erfahrung und der Erfahrung des sittlichen
Imperativs zeigte, kann das Transzendieren zum göttlichen Urgrund
der Realität je nach der konkreten Begrenztheit des Subjekts und
seines Aktes, in sehr verschiedener Gestalt, Tiefe und Intensität er-
lebt werden. Der Künstler verspürt in der schöpferischen Inspiration
»die Wirkung Gottes nur von einer ihrer Seiten, nämlich als schöp-
ferisches Prinzip und somit als Quelle seiner eigenen, menschlichen
Kreativität, während die übrigen ›Attribute‹ Gottes, die sich in der
religiösen Erfahrung offenbaren, außerhalb seines Gesichtsfelds blei-
ben«. Entscheidend ist jedoch, daß »jede geistige Kraft (sofern sie
durch das Zentrum der menschlichen Person wirkt und daher in die
schöpferische menschliche Freiheit überfließt) von jenem Mittel-
punkt und Erstursprung der Realität ausgeht, den wir Gott nennen«.
Frank meint, daß der Mensch gerade in seiner Eigenschaft als künst-
lerischer Schöpfer sich als »Bild und Gleichnis Gottes« erfährt – da-
durch allerdings auch der besonderen Versuchung ausgesetzt ist, sich
zum Titanen zu stilisieren – während im eigentlichen religiösen und
sittlichen Erleben eher die Differenz zu Gott bewußt wird (RM
310 f.).

Der Mensch, der am göttlichen Schöpfertum mitwirkt, ist da-
durch noch nicht dem Wesen Gottes ähnlich geworden. Denn Gott
ist nicht nur der schöpferische Erstursprung des Seins; er ist darüber
hinaus auch »personifizierte Heiligkeit, das ideale Prinzip der inne-
ren Vollkommenheit, gleichsam der geistigen Durchsichtigkeit und
Rechtfertigung des Seins«. Gott begnügt sich nicht damit, etwas an-
deres ins Sein zu rufen, sein Wille ist darauf gerichtet, das Geschaf-
fene auch mit dem eigenen Wesen zu durchdringen, es zu vergött-
lichen. Menschliches Schaffen ist darum erst dann im vollen Sinn
Mitschaffen mit Gott, wenn es auch »die Heiligkeit Gottes in das
eigene – individuelle und kollektive – Sein einbringt und aufnimmt«.
Freilich, in dieser Hinsicht ist der Mensch »am wenigsten ›Schöpfer‹
und im höchsten Grad bloßer Empfänger der gnadenreichen Realität
Gottes« (RM 314). Obwohl das menschliche Schaffen innerhalb sei-
ner eigenen Sphäre souverän ist (das künstlerische ist nur seiner ei-
genen Vollkommenheit verpflichtet), bleibt es als ganzes dem Prinzip
der Heiligkeit untergeordnet. Im Blick auf die Kreativität des Künst-
lers zeigt sich das darin, daß wirklich schöpferisches Tun »ohne sitt-
lichen Ernst und ohne Verantwortungsgefühl« nicht möglich ist; es

227

Der Mensch: Mitsch�pfer mit Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfordert »die sittliche Anstrengung der Wahrhaftigkeit«, es muß
»mit Demut verbunden sein und durch die Askese uneigennützigen
Dienens vollbracht werden« (RM 315). Dem schöpferischen Tun des
Menschen ist eine immanente Grenze gezogen, weil Gott ihm mit
dieser Befähigung nicht die ganze Fülle seines Wesens mitteilt.

3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der
Sch�pfung

Von Kritikern ist Frank vorgeworfen worden, daß in seiner Philoso-
phie der All-Einheit der Begriff der Schöpfung ein leeres Wort sei.
Frank hat besonders in seinem letzten Werk Die Realität und der
Mensch zu dieser Problematik Auskunft gegeben. Von dem »über-
rationalen Geheimnis« der Schöpfung können wir überhaupt nur
sprechen, weil wir selber die Erfahrung des menschlichen Schöpfer-
tums machen. So kann man, ausgehend von der Analogie des künst-
lerischen Schaffens, sagen: Die Erschaffung des Seins bedeutet, daß
Gott etwas von sich weggibt und mitteilt. Mit anderen Worten: Der
Schöpfungsakt besteht darin, daß Gott »die Realität aus sich heraus-
setzt, indem er gleichsam das ursprüngliche kategoriale Moment des
›ist‹ seines eigenen Wesens nach außen ausstrahlt«. Frank spricht
sogar von einer »Selbstaufteilung« Gottes, in der dieser »eine sich
äußere Sphäre setzt, indem er ihr in abgeleiteter Weise seine eigene
Ursprünglichkeit verleiht«. Das von Gott nach außen gesetzte »ist«
darf nicht als lebloses Substrat des Seins verstanden werden, sondern
als »ein aktives, dynamisches Prinzip«, als sich entfaltendes »Leben«.
Damit ist aber auch die Grenze der Analogie erreicht: Zur Anders-
heit, die in der Analogie zu beachten ist, gehört, daß Gottes Schöp-
fungsakt, anders als die der Zeit unterworfene kreatürliche Evoluti-
on, überzeitlich-ewig ist. Das schließt die Vorstellung aus, der
Schöpfungsvorgang gleiche einer »augenblicklichen Geburt«, nach
deren Abschluß das Sein sich selbst überlassen bliebe. In Franks Per-
spektive aber ist das Weltsein nicht so sehr das Ergebnis als vielmehr
der »immanente Ausdruck« von Gottes Schöpfertum. Schon in der
Bibel findet er die Lehre, daß Gottes Schaffen auf die gesamte Welt-
dauer ausgedehnt ist. Das Sein »ist nichts anderes als fortwährende
Erschaffung«. Das heißt aber: das Weltsein ist wesentlich kontingent.
Von der Weltseite her gesehen hat der Schöpfungsakt den Charakter
eines evolutiven Prozesses. Frank konnte sich hier Bergson anschlie-

228

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßen, der in der Zeitlichkeit des Weltseins die Äußerung des ihm zu-
grunde liegenden Moments der Schöpfung sah (RM 374; 381 f.).

In der vom biblischen Schöpfungsbericht aufgeworfenen Frage,
wie es zu verstehen sei, daß Gott »im Anfang« Himmel und Erde
erschaffen hat, schließt Frank sich der Deutung an, die W. Solowjow
dem ersten Wort des Buchs Genesis gegeben hatte. In seiner Schrift
»La Russie et l’Eglise universelle«, 1889, hatte Solowjow das hebräi-
sche Wort be-reschit nicht als Umstandswort (»anfangs«) verstan-
den, sondern als Aussage über die Erschaffung des »Anfangs«.2 Die-
ser »Anfang« selbst »ist die ursprüngliche Grundlage oder das
ursprüngliche Substrat des universalen Seins« (RM 375).

Was hiermit gemeint ist, wird verständlicher, wenn man der
Frage nachgeht, ob Gott irgendein Material benutzt, das er außer sich
vorfindet, oder ob sein Schaffen allein »durch seine eigene innere
aktive Kraft bestimmt« ist. Damit ist die Frage nach der Erschaffung
aus dem »Nichts« aufgeworfen. Schon die Analogie des göttlichen
Schöpfungsaktes mit dem Schaffen des Künstlers legt sie nahe. Die
Antwort ist nur auf die Weise des »belehrten Nichtwissens« zu ge-
ben. Dazu ist zunächst festzuhalten, daß die Kategorien »innerhalb«
und »außerhalb«, die alle partikulären Denkinhalte und alle welt-
lichen Beziehungen logisch bestimmen, auf Gott, der kein partikulä-
rer Inhalt ist, nicht angewendet werden können. Vielmehr »wird
jedes außerhalb (wie auch jedes innerhalb) durch Gott selbst gesetzt,
ist ein Moment seiner alles bestimmenden unendlichen Fülle«. Dar-
um ist »jedes ›Andere als Gott‹ ›ein Anderes in Gott selbst‹, ist ›Got-
tes Anderes‹, ist das Moment der ›Andersheit‹, das aus der Selbst-
erschließung Gottes hervorgeht«. In Das Unergründliche heißt es
ähnlich: Die Andersheit der Welt gegenüber Gott »stammt selber
aus Gott und ist in ihm begründet«, und sie »verbleibt in Gott«. Die
All-Einheit ist im »belehrten Nichtwissen« als Koinzidenz zu verste-
hen: Der transzendente Erstursprung ist zugleich der immanente
Grund der Schöpfung. Gott ist selbst »die All-Einheit, außerhalb de-
rer überhaupt nichts denkbar ist«. Gott ist »die Einheit von ›diesem
und dem anderen‹« (RM 383). All-Einheit hat in diesem Verständnis
nichts mit Vermischung zu tun, sondern besagt die übergreifende
Einheit von Andersheit und Selbigkeit. Dem transzendentalen Den-
ken zeigt sich »die ›Andersheit‹ Gottes als eine ganz andersartige,

229

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Sch�pfung

2 Vgl.: W. Solowjow: Rußland und die universale Kirche. In: Deutsche Gesamtausgabe
der Werke von W. Solowjew. Band 3. Freiburg 1954, S. 351f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungewöhnliche Andersheit«. Weil in der Schöpfung die radikale An-
dersheit Gottes mit seiner Immanenz transrational vereint ist, ist sie
nur »einer ganz anderen geistigen Einstellung als dem abstrakten
Denken« zugänglich (DU 428).

Damit ist das Entscheidende gesagt: »Gott hat es bei der Schöp-
fung nicht mit irgendeinem ihm selbst fremden und von ihm unab-
hängig existierenden Material zu tun. Aber er erschafft nicht ›aus
dem Nichts‹. Sein Schaffen ist – wie jedes Schaffen – ein Formen
von Material. Nur setzt er es selbst. Dieses Material ist ›das Andere
Gottes selbst‹ – ein Prinzip, das Gott sich selbst entgegensetzt als
›Anderes‹«. Dieses Andere ist nicht irgend etwas Bestimmtes. Es ist
ungeformte Potenz oder einfach »schlechthin elementare Dynamik«,
die, weil formlos, von der Einheit von Akt und Potenz, die das Wesen
Gottes ausmacht, unterschieden ist. Die bloße Potenz oder Formbar-
keit als das Gott gegenüberstehende Prinzip ist deshalb auch nicht die
Realität in ihrer Verbindung mit Gott, die kraft dieser Verbindung
gleichfalls eine Einheit von Akt und Potenz ist. So kann in Franks
Sicht die Erschaffung der Welt als »Formung, Gliederung und Koor-
dinierung« verstanden werden, in der Gott seine Aktualität und Voll-
kommenheit in diese formlose Potentialität einführt (RM 384; DU
428).

Gott bringt durch die begrenzte, jeweils andere Mitteilung sei-
nes eigenen Seins das von ihm verschiedene Sein der Geschöpfe her-
vor. Erschaffen bedeutet in Franks Verständnis, daß Gott seinen
»Sinngehalt« oder sein Sein der Welt verleiht und sie dadurch in
ihrem »Gehalt« oder »Wert begründet« (DU 428). Darum kann die
Schöpfung als »Gewand« Gottes und »Abglanz seiner ›Herrlichkeit‹«
erfahren werden (DU 430; 433), oder, wie Frank mit Cusanus sagt, als
Gottes Offenbarung, »explicatio Dei«. Sie ist darum in gewisser Hin-
sicht dem »Ausdruck« vergleichbar, den der menschliche Geist sei-
nem Körper gibt. Doch wenn Gott sich zum »Ausdruck« bringt,
»›schafft‹ das ›Innere‹, das sich nach außen, in der Welt ausdrückt,
selbst sein Ausdrucksmittel, die ›Umhüllung‹, in der es sich aus-
drückt« (DU 433). Weil die Differenz Gottes zur Welt in Gott ver-
bleibt, ist die Andersheit des Schöpfers gegenüber der Schöpfung
»eine positive, verbindende, ›verbrüdernde‹ Beziehung«, in der gera-
de »die höhere transrationale Einheit«, aus der sie hervorgeht, zum
Ausdruck kommt. Bei diesen Aussagen ist immer im Auge zu be-
halten, daß Gott als das non aliud (wie Nikolaus von Kues in gnoseo-
logischer Hinsicht Gott nannte) die »transzendentale Bedingung«

230

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder geschöpflichen Unterscheidung von aliud und idem ist (GdW
289)3. Ganz abwegig wäre es, Gott als »›Substanz‹ oder ›Substrat‹ der
Welt« zu denken, weil dann seine »völlige Andersheit« nicht mehr
gewahrt wäre.4

Damit ist klar geworden, welche Bedeutung die traditionelle
Formel, nach der Gott die Welt »aus dem Nichts« geschaffen hat,
für Frank hat. Sie betont die »absolute Abhängigkeit, nicht nur des
Wesens, sondern auch des Seins der Welt von ihrem einzigen Ur-
grund, von Gott«. Sie besagt: Die Welt ist nicht a se, vielmehr ist »die
letzte Begründung des universalen Seins diesem selbst transzendent«
(RM 377). Das »Nichts«, aus dem Gott, wie die traditionelle Rede-
weise sagt, schafft, kann also nicht als eine Art Stoff gedacht werden,
der dem Schaffen Gottes vorausläge: Das Nichts ist nichts. Das Wort
unterstreicht nur, daß das Geschaffene nicht war, »bevor« es geschaf-
fen wurde, daß es das ihm eigene Sein, durch das es als solches be-
stimmt ist, ganz von einem anderen, dem Schöpfer, erhält (»bevor«
ist hier ohne jede zeitliche Konnotation gebraucht). Es besagt, daß
das Sein, durch welches das Geschöpf ist, »vor« der Erschaffung als
göttliches Sein in Gott ist. Mit den Worten des Nikolaus, dem Frank
im Wesentlichen folgt: Das Sein der Geschöpfe ist in Gott das Sein
Gottes (vgl. DU 428; vgl. 357).5

231

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Sch�pfung

3 Vgl. zu diesem Cusanischen Kernbegriff wie zum Cusanischen Koinzidenzgedanken
G. Schneider: Gott – das Nichtandere. Untersuchungen zum metaphysischen Grunde
bei Nikolaus von Kues. Münster (Aschendorff) 1970. Besonders S. 65 ff.
4 Eine univoke Anwendung des Substanzbegriffs, der von den irdischen Seienden ge-
wonnen wird, auf Gott ist ausgeschlossen. Thomas von Aquin hält die Übertragung des
Substanzbegriffs auf Gott für nicht möglich, weil in Gott Sein und Wesen (esse et quid-
ditas) eins sind (unde Deus non est in genere substantiae, sed est supra omnem sub-
stantiam): Quaest. disp. de potentia 7, art. 3, ad 3 und 4. An anderen Stellen hält er eine
analoge Anwendung des Substanzbegriffs auf Gott für zulässig. – Zum Begriff der
Schöpfung vgl. auch Béla Weissmahr: Philosophische Gotteslehre, Stuttgart (Kohlham-
mer) 21994, bes. S. 124–137. Ferner Thomas von Aquin: Summa theol. I, q. 8, a. 1.
5 Schon in De docta ignorantia (II, cap. IV, 115) hat Nikolaus am Beispiel der Gestirne
dargelegt, wie die Immanenz des Alls [universum] im Einzelding sich von der Imma-
nenz Gottes im Geschöpf unterscheidet:
»Wie Gott als der Unermeßliche weder in der Sonne noch im Mond ist, obwohl er auch
auf absolute Weise in ihnen das ist, was sie sind, so ist auch das All [universum] zwar
nicht in der Sonne noch im Mond, aber es ist in ihnen das, was sie sind, in eingeschränk-
ter Weise [contracte]. Die absolute Washeit [quidditas] der Sonne ist von der absoluten
Washeit des Mondes nicht verschieden – es ist Gott, die absolute Seiendheit [entitas]
und Washeit [quidditas] von allem. Die eingeschränkte Washeit [quidditas contracta]
der Sonne dagegen ist von der eingeschränkten Washeit des Mondes verschieden; denn

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dem Gedanken, daß analog zum Künstler auch Gott aus
einem »Material« schafft, das mehr ist als bloßes Nichts, findet Frank
eine Lösung einer gerade den religiösen Menschen der Gegenwart
bedrängenden Frage: Wie ist die offensichtliche Unvollkommenheit
der Welt mit der Allmacht eines allgütigen Gottes zu vereinbaren?
Wie der schaffende Künstler dem widerständigen Material mit einer
gewissen Anstrengung seine Form aufzwingen muß, so setzt auch
das in der Schöpfung zu formende Material Gott einen Widerstand
entgegen. Dieses Material ist, d. h. es ist mehr als nichts. Es ist »le-
bendige«, noch »ungeformte Dynamik, die zu ihrer Formung einer
gewissen Zügelung, der Einfügung in einen schöpferischen Plan be-
darf«. Wie das Wirken des Künstlers durch Mühen bei der Überwin-
dung von Schwierigkeiten, durch Rückschlage und Mißlingen ge-
kennzeichnet ist und oft neu ansetzen muß, so auch Gott in seinem
Schaffen (RM 384 f.). Selbstverständlich ergibt sich dieser Eindruck,
wie Frank eigens anmerkt, nur aus der Perspektive der Schöpfung.
Aber die Allmacht des Schöpfers erscheint in dieser Sicht »vereinbar
mit dem Moment der Dramatik, der angespannten schöpferischen
Anstrengung und mit der relativen Unvollkommenheit seiner
Schöpfung«. Sowohl die natürliche Evolution als auch die Mensch-

232

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

die absolute Washeit eines Dinges ist nicht das Ding selbst, wohl aber ist die einge-
schränkte Washeit nichts anderes als das Ding selbst.
So ist klar, daß – weil das All eine eingeschränkte Washeit ist, die in anderer Weise in der
Sonne eingeschränkt ist und in anderer Weise im Mond – die Identität des Alls in Ver-
schiedenheit [in diversitate] besteht wie die Einheit in der Vielheit [sicut unitas in plu-
ralitate]. Das All ist, obwohl es weder Sonne noch Mond ist, dennoch in der Sonne
Sonne und im Mond Mond.
Gott aber ist nicht in der Sonne Sonne und im Mond Mond, sondern das, was Sonne und
Mond ohne Vielheit und Verschiedenheit ist [sine pluralitate et diversitate]. Das All
bedeutet Allheit [universalitatem], d.h. Einheit von Vielem«. –
Nikolaus sagt zwar, daß alles in allem ist. Das aber heißt nicht, daß ein Einzelding alles
ist: Das All ist vielmehr auf individuelle Weise das Einzelne – Sonne oder Mond.
M. Enders faßt den Cusanischen Gedanken so zusammen: »Die Koinzidenz Gottes mit
dem absoluten Sein und damit die Immanenz des wahren Seins der Geschöpfe in Gott
bedeutet nicht, daß dadurch die Subsistenz der geschaffenen Entitäten in ihren eigenen
geschöpflichen Seinsformen aufgehoben wäre, sondern nur, daß Gott universelle Seins-
ursache ist, daß er als die Form aller Formen diesen das Sein allererst verleiht und damit
jede Seinsform bildet und gestaltet«. »Der Seinsgrund und damit das wahre Sein […]
jeder hervorgebrachten Seinsform ist seine innergöttliche, mit Gott selbst identische
Seinsweise; insofern ist Gott das Sein selbst bzw. ist jedes Geschöpf in Gott das, was es
– in seiner exemplarursächlichen, eigentlichen Seinsform ist«. Vgl. M. Enders: Unend-
lichkeit und All-Einheit In: Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Hg.
M. Thurner. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 383–441. S. 429.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heitsgeschichte können in ihrer Unvollkommenheit verstanden wer-
den als »Ausdruck des angespannten tragischen Kampfes der schöp-
ferischen Kraft Gottes mit der chaotischen Unordnung und der Wi-
derspenstigkeit der elementaren Dynamik seines Materials – der
reinen Potentialität des Seins« (RM 385). Die Dunkelheit, die dieser
Lösung in gewisser Weise anhaftet, könnte auf Jakob Böhmes Einfluß
zurückgehen. Doch Franks Erwägungen sind keine Spekulationen
um ihrer selbst willen; sie versuchen, die augenscheinliche Schwäche
des göttlichen Willens in der Welt, die schon im Neuen Testament
ausgesagt ist, zu deuten. Die Schrift Das Licht in der Finsternis, die in
der Schreckenszeit des Zweiten Weltkriegs geschrieben wurde, hat
den Widerstand zum Thema, der (gemäß dem Johannesevangelium)
dem göttlichen Logos von der menschlich-geistigen »Welt« ent-
gegengebracht wird und den das »Licht« bis zum Jüngsten Tag nicht
überwinden kann.

Franks Ausführungen über das »Ungeschaffene« im Menschen
ließen schon erkennen, daß der Mensch in einem anderen Verhältnis
zu Gott steht als die gesamte übrige Schöpfung: Er ist Geschöpf und
zugleich »Bild und Gleichnis Gottes«; dies bedeutet, daß der Mensch
»ein Geschöpf ist, in dem Gott selbst unsichtbar potentiell anwesend
ist«. Wieder zeigt sich die Zweieinheit, die dem Menschen eigen ist:
Als Naturwesen ist er Geschöpf wie die übrige Welt. Zu dieser Na-
turseite gehört auch sein psychisches Leben mit seinen Trieben und
Begierden. Durch sein geistiges Wesen aber unterscheidet sich der
Mensch von allem anderen: Er ist »Person« – »eine Schöpfung, in
der Gott sein eigenes Wesen als Geist, Person und Heiliger ausdrük-
ken will«. Er verfügt mit dem Personprinzip über »Selbstbewußtsein,
Autonomie, die Fähigkeit, seine Handlungen zu kontrollieren und
ihnen, in Unterordnung unter das oberste Prinzip des Guten oder
der Heiligkeit, eine Richtung zu geben« (RM 387). Diese Abgren-
zung aber ist relativ. Frank gelangt hier zu einer bemerkenswerten
Folgerung (die in ähnlicher Weise auch vom Theologen K. Rahner
vertreten wurde6). Der Mensch empfindet nicht nur den tiefen Ge-

233

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Sch�pfung

6 »Wenn nämlich Werden wirklich Selbsttranszendenz ist, auch u.U. zu einem neuen
Wesen hin, wenn auch nur kraft der Dynamik absoluten Seins (welches hinwiederum
nicht aufhebt, daß es sich um eine Selbsttranszendenz handelt), wenn Materie und Geist
nicht einfach disparate Größen sind, sondern Materie gewissermaßen gefrorener Geist
ist, dessen einziger Sinn die Ermöglichung wirklichen Geistes ist, dann ist eine Entwick-
lung der Materie auf Geist hin kein unvollziehbarer Begriff. Gibt es überhaupt unter der
Bewegung durch das absolute Sein ein Werden im Materiellen; durch das dieses sich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gensatz, der ihn als Geist und Person von den anderen kreatürlichen
Seinsträgern trennt; sein religiöses und ästhetisches Empfinden läßt
ihn sogar in den unpersönlichen Schöpfungen der Natur ein »seelen-
ähnliches Prinzip« wahrnehmen, so daß diese gleichsam als Gottes
»erster Werkentwurf« erscheinen, als »Schöpfung, der es noch bevor-
steht, freier Geist zu werden und dadurch eine Verwandtschaft mit
dem Menschen zu erlangen«. Das gegenwärtige Verhältnis des Men-
schen zum Untermenschlichen läßt sich als das eines »erwachsenen
älteren Bruders« zu den noch »kindhaften Wesen« begreifen, aus
denen die natürliche Welt besteht.

4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

Die Erschaffung des Seins ist keine bloße, durch nichts begründete,
göttliche Machtdemonstration (wie die Vorstellung, Gott schaffe
»aus dem Nichts« nahelegen könnte). Wäre die Schöpfung ein bloßer
Machterweis, so wären die Menschwerdung Gottes und der Kreuzes-
tod des Gottessohnes nicht mehr sinnvoll zu verstehen. »Keine theo-
logischen Klügeleien vermögen die Idee der grenzenlosen Allmacht
Gottes mit der christlichen Idee des leidenden Gottes zu versöhnen,
eines Gottes, der aus Liebe zur Welt zum freiwilligen Teilnehmer an
der Tragödie des Weltlebens wurde« (RM 380).

Die fortdauernde Erschaffung der Welt und ihre Erlösung sind
in irdischer Vorstellungsweise zeitlich unterschieden; heilsöko-
nomisch aber sind es »zwei Seiten eines umfassenden schöpferischen
Aktes«, in dem Gott in seinem Wirken sich selbst an das Geschöpf
mitteilt. Diese Mitteilung, in der Gott die Schöpfung an seinem ei-
genen Sein teilhaben läßt, vollendet sich in ihrer »Vergöttlichung«:
In ihr wird die Schöpfung zum »Reich Gottes«. Es wäre ganz ver-
fehlt, sich dieses »Reich« als eine paradiesische Enklave in der Welt
vorzustellen; es ist die Welt selber, die dann – neu geschaffen und von
Gottes Geist durchdrungen – »nur noch die äußere, körperliche
Sphäre des göttlichen Seins selbst« ist (RM 389). Aber das Einbrin-
gen des göttlichen Geistes und Lichtes in die Schöpfung ist ein lang-

234

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

selbst überbietet, dann kann, da dieses absolute Sein Geist ist, diese Selbstüberbietung
nur in der Richtung auf den Geist hin geschehen«. Karl Rahner: Die Hominisation als
theologische Frage, in: P. Overhage, K. Rahner, Das Problem der Hominisation, Freiburg
1961, S. 78.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wieriger Prozeß, in dem es »keine Garantie für einen kontinuierli-
chen Fortschritt« gibt; in ihm sind durchaus auch »Mißlingen, Still-
stand, Katastrophen und Momente von Niedergang und Rückschritt«
zu beobachten.7 Der sündige Wille setzt der Vollendung der Schöp-
fung Widerstand entgegen. Von Gottes Allmacht kann nur in dem
Sinn gesprochen werden, daß Gott »die alles überwindende Kraft
des schöpferischen Erstursprungs allen Seins ist«, die »nur eines
fraglos garantiert: den Sieg am Ende« (ebd.). Das »Reich Gottes«,
aus dem das Böse endgültig vertrieben ist, die Erlösung, ist keine
verbesserte Verlängerung des Bisherigen, sondern gleichbedeutend
mit einer neuen Schöpfung. Erst in einer solchen ist erreicht, wie es
im 1. Korintherbrief (15:28) heißt, daß Gott »alles in allem« ist. Das
Sein ist die »Selbstoffenbarung« und »Selbstverkörperung« Gottes.

Auf den ersten Blick scheint die Schrift aus der Kriegszeit Das
Licht in der Finsternis in Widerspruch zu der Gewißheit des Sieges zu
stehen. Sie erscheint als ein Zeugnis des Pessimismus und des Ver-
zagens. Dem Glauben, daß es einen »Fortschritt« gebe, der aus dem
»Reich der Notwendigkeit« schließlich in ein irdisches »Reich der
Freiheit« führen werde, ist durch die Schreckensereignisse des
20. Jahrhundert für alle Zukunft der Boden entzogen. Es ist nicht
mehr denkbar, »daß die ›Macht der Finsternis‹ nur ein zufälliger,
zeitlich begrenzter Zustand der Welt ist, und sie unaufhaltsam von
der Macht des Lichtes verjagt und besiegt wird« (LidF 63). Vielmehr
»verharrt die Welt hartnäckig im Bösen«, wie es schon das Johannes-
evangelium sagt. Darum ist, so Franks ernüchterndes Urteil, ein
»endgültiger Sieg des Guten – innerhalb des irdischen Seins – un-
möglich«. Der Kampf gegen die Finsternis »dauert in der Welt-
geschichte ewig an« (LidF 65).

Tatsächlich besteht der Grundton auch dieser Schrift in einem
gläubigen Optimismus. Gerade in der Not des Kriegs ist es Franks
Anliegen, bewußt zu machen: Der Kampf gegen das Böse kann mit
Mut geführt werden, weil das »Licht« unbesiegbar in der Welt anwe-

235

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

7 Frank hielt selbst die Zerstörung der ganzen menschlichen Zivilisation auf unserem
Planeten nicht für ausgeschlossen. Sein Bedenken bekundet er mit einer Bemerkung
Goethes. Frank bezieht sich hier auf ein Gespräch, das der alte Goethe mit Eckermann
am 23. Oktober 1828 führte. Im Original lautet der Abschnitt: »Ich sehe die Zeit kom-
men, wo Gott keine Freude mehr an ihr [der Menschheit] hat und er abermals alles
zusammenschlagen muß zu einer verjüngten Schöpfung. Ich bin gewiß, es ist alles da-
nach angelegt, und es steht in der fernen Zukunft schon Zeit und Stunde fest, wann
diese Verjüngungsepoche eintritt.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


send ist. Denn der Sieg ist ungeachtet der ungeheuren Macht, welche
das Böse in der Welt besitzt, jenseits der Zeit bereits errungen. Für
unser gegenständliches Denken erfolgt die Vollendung am Ende der
(nach den gewöhnlichen Zeitmaßen als unendlich vorgestellten) Zeit.
In metaphysischer Hinsicht aber muß der Sieg als »überzeitlich sei-
end« gedacht werden. Das heißt, daß der Sieg kraft Gottes Allmacht
»sich in den metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat
und nur noch auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich
enthüllen muß«. Frank sieht diese Deutung durch das Johannesevan-
geliums bestätigt: »In der Welt werdet ihr in Bedrängnis sein; aber
faßt Mut: Ich habe die Welt besiegt« (Joh. 16:33).

In eschatologischer Perspektive ergibt sich angesichts der Greuel
der Weltgeschichte aus der differenten Einheit Gottes mit der Schöp-
fung eine trostvolle Konsequenz: Wenngleich Gottes endgültiger
Sieg über alle Widerstände erst »nach einem langen und schweren
Kampf voller dramatischer Wendungen eintreten« wird, so geht doch
der Schöpfergott selber diesen »schweren, leidvollen Weg« bis hin zu
seinem endgültigen Triumph. Er nimmt teil »am Gang des Weltseins
bis zur Vollendung durch tragisches Ringen. Zugleich aber ist es die-
se Anteilnahme, welche den Sieg am Ende garantiert«. Im Erschaffen
der Welt und in ihrer Erlösung entäußert sich Gott und entwickelt
sich auf geheimnisvolle Weise selbst. In welchen Schritten diese Ent-
wicklung vor sich geht, wissen wir nicht; verbürgt ist nur ihr erfolg-
reiches Ende, weil »Gott der einzige Erstursprung und der einzige
Urgrund allen Seins ist« (RM 390).

Diese Zweiheit – der »tragische schöpferische Kampf« in der
Zeit und auf der metaphysischen, überzeitlichen Ebene »die harmo-
nisch-glückselige Ruhe des bereits erzielten Sieges« – ist auch in je-
dem Menschen anwesend und kann von ihm verstehend erlebt wer-
den. Weil in Gott die Glückseligkeit auf unbegreifliche Weise eins ist
mit der intimen Anteilnahme an menschlichen Schmerzen, kann der
Mensch, ungeachtet der Schicksalsschläge doch gewiß sein, daß er in
Gott geborgen ist. Für Frank ist die Annahme der Tragik des Daseins
gerade der Weg, auf dem der Mensch zur selig-freudigen Geborgen-
heit bei Gott gelangt, weil es der Mitvollzug des Weges Gottes in der
Welt ist. »Es ist dies eine großartige und geheimnisvolle Wechselbe-
ziehung – die klarste Äußerung der transzendentalen Allmacht des
heiligen Gottes, die alle unsere gewöhnlichen Vorstellungen über-
steigt«. Die Tragik und die Zerrissenheit des menschlichen Daseins
wären als solche gar nicht erfahrbar, wenn ihnen nicht das lebendige

236

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen vorausläge, »im Schoß von Gottes Heiligkeit und Allmacht«
gesichert zu sein. Das Elend des Menschen ist, wie Frank mit Pascal
sagt, »misère d’un grand seigneur, d’un roi depossedé«, d. h. es be-
steht zusammen mit dem Bewußtsein seiner privilegierten »aristo-
kratischen« Herkunft – und erweist gerade so, daß es nicht die letzte
metaphysische Realität ist (RM 391 f.). Der Gedanke, der dem onto-
logischem Beweis zugrunde liegt, kehrt hier wieder: Gerade die Tra-
gik des Lebens deckt, indem sie als Widerspruch zum eigentlichen
Wesen des Menschen erfahren wird, den Zwiespalt zwischen den
»blinden Weltkräften« und dem geistigen Prinzip im Menschen auf.
Ihre Erfahrung kann deshalb, weil sie den Weg zur vertieften Wahr-
nehmung des Geistigen eröffnet, sogar als »Gnadengeschenk Gottes«
bezeichnet werden. Die Erfahrung des Sterbens bildet hier keine
Ausnahme. Auch der Tod hat zwei Gesichter: An ihm wird am nach-
drücklichsten die Unvollkommenheit des Seins offenbar, zugleich
aber ist er doch »das bewegende Mysterium des Übergangs«, das »ins
ewige Leben« führt (RM 393.Vgl. auch XVI.2 über den »Sinn des
Leidens«).

Der letztlich unfaßbare Gedanke der christlichen Theologie, daß
der göttliche Logos selbst den Kreuzestod Jesu mitstirbt und gerade
dadurch den Tod und das Böse besiegt, hat in Franks ontologischer
Eschatologie seinen Niederschlag gefunden. Dabei zeigt sich noch-
mals, daß die Inkarnation als die Aneignung der sterblichen mensch-
lichen Natur durch den göttlichen Logos von Frank nicht als indivi-
duell beschränktes Ereignis in der Biographie Jesu von Nazareth
verstanden wird, sondern (in der Tradition der patristischen Theo-
logie) als das alle Zeit- und Raumbestimmungen übergreifende
grundlegende ontologische Geschehen überhaupt. Dieses Verständ-
nis der Inkarnation als Vereinigung der göttlichen mit der mensch-
lichen Natur impliziert das Bekenntnis zur Dreifaltigkeit Gottes.
»Gott der Schöpfer, Gott, der in die Welt herabsteigt, um durch die
Großtat der Passion an dem tragischen Weg der Erlösung mitzuwir-
ken, Gott, der sich der Welt einprägt und sie als Heiliger Geist – als
Geist der Heiligkeit – von innen her in seinen Schoß zurücklenkt:
Diese drei Personen Gottes, die in dem Dogma der Dreifaltigkeit
zum Ausdruck kommen, sind gleichsam nur die äußeren Auswirkun-
gen oder Aspekte des unzugänglichen Wesens Gottes selbst, seiner
›Wesenheit‹. Aber diese Wesenheit ist die Ruhe und Seligkeit der
allumfassenden vollendeten Fülle, des Alpha und Omega des univer-
salen Seins« (RM 394).

237

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Modalismus, demzufolge Gott nur vom Menschen trinita-
risch wahrgenommen wird, kann der Inkarnation, die auf die Erlö-
sung der Welt ausgerichtet ist, nicht gerecht werden.8 So wie die
frühchristliche Irrlehre des Modalismus das christliche Gottesbild
zerstört hätte, so findet in Franks Sicht auch in jüngster Zeit eine
Auffassung Verbreitung, die Gott ganz den Bedingungen des welt-
lichen Seins unterwirft und die allein in docta ignorantia wißbare
Koinzidenz von dynamischem Werden und ewiger Vollendung auf-
löst und behauptet, daß »die Zeit, der zeitliche Prozeß, der adäquate
Ausdruck des absoluten Urwesens des Seins sei« und Gott »im
schmerzhaften Prozeß der Weltentwicklung geboren werde und her-
anwachse«. Frank nennt keinen Namen eines Vertreters dieses, wie
er sagt, »verheerenden Irrtums« – man könnte an den späten
M. Scheler aber auch an die Seinsauffassung M. Heideggers denken.

Die unauflösliche Zweiheit, welche die Selbsterfahrung des
Menschen kennzeichnet – einerseits ist er Teil des Weltseins und als
solcher mit »dramatischer schöpferischer Aktivität« ausgestattet und
doch immer von Neuem Mißerfolgen und Niederlagen ausgesetzt,
andererseits kann er die Erfahrung »unerschütterlicher seliger Ruhe
in den letzten Tiefen seiner Seele« machen – hat ihren Grund im
Wesen Gottes, dessen Abbild er ist. Auch Gott, der Urgrund alles
Seins, ist, wie Frank am Ende seiner »Metaphysik des menschlichen
Seins« nochmals umreißt, eine differente Einheit von Aktualität und
Potentialität. Als Schöpfer und Erlöser ist Gottes Sein selber voller
schöpferischer formender Aktivität »mit aller ihr eignenden Drama-
tik«. Zugleich ist »in ihm von Anbeginn, von Ewigkeit her, alles er-
reicht und verwirklicht, was er, in einem anderen Aspekt seines Seins,
schöpferisch anstrebt. Frank fand dieses gläubige Vertrauen in Goe-
thes Worten aus den Zahmen Xenien poetisch ausgedrückt (s. Kapitel
XVIII, 5).

238

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

8 Frank verwirft in diesem Zusammenhang den »Sabellianismus«, eine antitrinitarische
Irrlehre zu Beginn des dritten Jahrhunderts, die in Gott nicht die drei göttlichen Hypo-
stasen unterschied, sondern lehrte, daß der eine Gott – eben der »Vater« – sich dem
Menschen nur unterschiedlich zeige (modalistischer Monarchianismus), daß es folglich
der eine Vatergott sei, der Mensch wurde und am Kreuz gelitten hat (RM 394).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XIII. Gottmenschentum

Die differenzierte Einheit des menschlichen Selbstseins mit dem
göttlichen Sein, um welche die bisherigen Überlegungen konzen-
triert waren, soll mit dem Stichwort »Gottmenschlichkeit« mit der
ihr eigenen Problematik eigens zur Sprache kommen. Die bisher
erörterte Anthropologie hatte gezeigt, daß der Mensch zwei Seins-
bereichen angehört: Durch seinen Körper und sein psychisches Le-
ben, soweit dieses durch körperliche Vorgänge bestimmt wird, ist er
Teil der »objektiven« Weltwirklichkeit. Er kann sich jedoch über die
Welt erheben, indem er wertend und urteilend Stellung zu ihr
nimmt. Durch die urteilende Stellungnahme ragt er aus dem Natur-
geschehen wesentlich heraus, denn die mit ihr vollzogene Unter-
scheidung zwischen »Subjekt« und »Objekt« konstituiert überhaupt
erst den Begriff des »objektiv Wirklichen«. Im Vollzug seines Selbst-
bewußtseins distanziert er sich auch von sich selbst: Er selber ist für
sich Erkennender und Erkannter, Bewertender und Bewerteter. Diese
Befähigung, sich vom Gegebenen zu distanzieren, setzt die Befähi-
gung zum Transzendieren voraus, die ihrerseits nur zu verstehen ist
durch die Teilhabe an einer Realität, die wahrhaft vollendete Fülle ist.
Der Mensch erfährt sein alle Grenzen transzendierendes Selbstsein
jedoch zugleich als grundlos und erkennt damit die Notwendigkeit
eines ihn stützenden in sich selbst ruhenden Grundes. Die Erfahrung
des Noch-Nicht ist die Bedingung des Strebens auf die Fülle der Rea-
lität hin; zugleich ist die Überschreitung jeder Begrenzung möglich,
weil die unbegrenzte Fülle als Strebeziel in ihm bereits gegenwärtig
ist (vgl. RM 257 f.).

Der Grund oder die Wurzel des Menschen reicht in Gott hinein.
Diese Verbindung kann nicht etwas neben Gott sein, sie reicht in das
Wesen Gottes selbst. Es bedarf der Klärung, wie Gottes Wesen und
seine Beziehung zum Menschen in Gott selbst eine »unteilbare Ein-
heit« bilden können, und weiter, wie diese Einheit mit der Transzen-

239

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denz Gottes und mit seiner Personalität zusammengeht (RM 260;
vgl. 255; DU 324).

1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz

Eine Hilfe, um die Verwurzelung des menschlichen Seins in Gott zu
verstehen, bietet die Ich-Du-Beziehung. Indem das Selbstsein des Du
in mein Sein eingeht, werden wir zur Einheit des Wir, in der Ich und
Du doch eigenständige Realitäten bleiben, sich also nicht vermischen.
Die Analogie stößt hier aber schon an ihre Grenze. Denn die Begeg-
nung zwischen Menschen und ihre Wir-Einheit erfolgt von außen
her und ist faktisch zufällig; sie bleibt deshalb immer der Möglichkeit
zu scheitern ausgesetzt. Gott aber begegne ich als dem Grund meines
eigenen Seins, der in meinem Ich schon immer anwesend ist. Die
Beziehung zu ihm ist darum nicht eine unter den vielen Du-Bezie-
hungen, die ein Mensch eingehen kann, sowenig Gott ein Seiendes
unter anderen ist. Er ist vielmehr die »transzendentale Möglichkeits-
bedingung der Seinsform Du«. Indem die Fülle der Realität – Gott –
sich mir zuwendet, erweist sie sich selbst wesentlich als »Du«-Sein
und begründet so überhaupt erst die Möglichkeit, eine Beziehung als
Du-Beziehung einzugehen. Gott, der wesentlich Zuwendung, Offen-
barung ist, ist so das Urbild oder die »Idee« des Du (vgl. DU 367 f.).

Weil die Zuwendung Gottes zu mir mich erst zum vollen Ich-
sein erweckt, würde ich, sofern diese Zuwendung aufhören könnte,
auch aufhören als selbstverantwortliches Subjekt zu existieren. Gott
steht (rational gesprochen) meinem beschränkten Ich kraft seiner ab-
soluten Objektivität oder Selbstbegründung gegenüber, ist mir trans-
zendent – und lebt doch »zugleich in den Tiefen meines Ich« (RM
261). Weil die rationale Betrachtungsweise, in der Bestimmungen
wie »außerhalb« und »innerhalb« in derselben Hinsicht einander aus-
schließen, auf die Beziehung Gottes zum Menschen nicht anwendbar
ist, erscheint sie irrational. Dasselbe gilt für die Beziehung Gottes zum
Sein. Als mir transzendente Instanz ist Gott »nicht nur zugleich ›au-
ßerhalb‹ und ›innerhalb‹ von mir«; »gerade als Wesen, das anders ist
als ich selbst, erkenne ich ihn als den inneren Grund meines Seins«
(RM 262). Unter der Rücksicht, unter der ich Gott als den erfahre, der
mich vor meiner Grundlosigkeit bewahrt, ist er mir gerade nicht ähn-
lich, kein Du, sondern mir jenseitig und direkt entgegengesetzt.

Aber auch hier waltet die schon aufgewiesene Dialektik: Wahr-

240

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haft sinngebender Grund kann für mich nur sein, was mir als Person
verwandt ist. So wird Gottes Objektivität, durch die er sich von der
grundlosen Subjektivität meines Ich zutiefst unterscheidet, »in der
Erfahrung des Herzens als das mir Notwendige erkannt, gerade weil
es der letzten Tiefe meines Ich als Person entspricht«. Weil der vom
Menschen her gedachte Begriff der Person stets auch grundlose Sub-
jektivität besagt, hat es in der neueren Geschichte des Denkens so viel
Widerstand gegeben, den Personbegriff auf Gott anzuwenden. In
Franks Verständnis ist Gott das Prinzip dessen, was im personalen
Seinsprinzip positiv ist, zugleich aber ist er »allem fremd, was die
›Subjektivität‹ der Person als ein irgendwie mangelhaftes Sein aus-
macht«. Gott ist die – in der Schöpfung unvorstellbare – Einheit von
Personalität und absoluter Objektivität: »in personaler Gestalt das
Gute, die Wahrheit selbst« (RM 262). Gott ist als Person keine objek-
tivierbare Wirklichkeit für sich. Er ist als Erstursprung der Realität
der Grund, der dem chaotischen subjektiven Selbstsein des Men-
schen Halt gibt – und somit das, was der Mensch nicht selbst besitzt,
sondern wessen er bedarf. Das Personsein Gottes ist nur vom be-
grenzten menschlichen Personsein her zu verstehen.

Gott ist darum gegenüber dem Menschen bleibend ein anderer,
d. h. er ist als jenseitiger mit dem Menschen wesenseins. Die antino-
mische Beziehung zu Gott ist hiermit auf den Punkt gebracht: Gott
ist eine jenseitige Instanz, zu der wir im Verhältnis einer numerisch
und qualitativ anderen Realität stehen – doch zugleich erfahren wir
dieses Verhältnis als zum inneren Wesen unseres eigenen Seins ge-
hörig, als uns immanent. »Wenn wir also von unserem Ich in seinem
Unterschied zu Gott sprechen, dann sprechen wir von einer Realität,
die in sich selbst das Siegel dessen trägt, zu dem sie in Beziehung
steht« (vgl. RM 264).

Um die antinomische Beziehung Gottes zum Menschen zu ver-
deutlichen und vor Mißverständnissen zu bewahren, muß es genü-
gen, den geistigen Blick aus immer verschiedenen Richtungen auf sie
zu lenken und zum Nachvollzug der ihr zugrundeliegenden Erfah-
rung anzuleiten. Schon diese selbst enthält die Antinomie. – Wer
trotz dieser von Frank vorgenommenen Klarstellungen den Vorwurf
erhebt, sein Denken vermische Immanenz und Transzendenz, vertre-
te also einen Seinsmonismus, hätte in der Tat, wie Frank mit Bezug
auf einige zeitgenössische Kritiker bemerkte, nicht begriffen, wovon
die Rede ist (vgl. DU 414).

241

Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gott und Mensch – ineinander verschr�nkte Begriffe

In der Geschichte des philosophischen und des theologischen Den-
kens sieht Frank immer wieder die Tendenz wirksam, den schmalen
Mittelweg (der nichts mit einem Kompromiß zu tun hat) zwischen
dem monistischen Pantheismus und dem rationalistisch als Zweiheit
gedachten Verhältnis von Gott und Mensch zu verlassen und so auch
den auf ihm gründenden Humanismus zu gefährden.

Die Umgangssprache wie auch die gewöhnliche religiöse Spra-
che sprechen von »Gott« und vom »Menschen« wie von zwei ver-
schiedenartigen und von einander unabhängigen Seinsinstanzen.
Diese Sprechweise setzt dabei in der Regel unreflektiert voraus, daß
jede ohne Bezug auf die andere bestimmt werden kann. Als abgelei-
tete ist diese Sprechweise, wie Frank zugesteht, durchaus berechtigt.
Dem transzendentalen Denken aber zeigt sich, daß »die Zweieinheit
der Gottmenschlichkeit logisch früher ist als die Begriffe Gott und
Mensch«, Gott und Mensch also nicht außerhalb des Verhältnisses,
in dem sie zueinander stehen, gedacht werden können. Mit anderen
Worten: Es ist das transzendentale Verhältnis beider Wesenheiten,
»das diese Begriffe selbst konstituiert« (RM 283). Will das philoso-
phische Sprechen vom Menschen ebenso wie von Gott nicht in un-
entwirrbare Schwierigkeiten geraten, muß es berücksichtigen, daß
die Immanenz Gottes im Menschen es nicht erlaubt, Gott und
Mensch als Realitäten zu denken, deren Verschiedenheit logisch
ihrer wechselseitigen Beziehung vorgeordnet wäre.

Frank sieht die Neigung, Gott und Mensch als Realitäten zu
denken, die keine ursprüngliche Beziehung zueinander haben, in
zwei Auffassungen der frühchristlichen Theologiegeschichte wirk-
sam, dem Augustinismus und Pelagianismus. Es handelt sich um
Prototypen des Mißverständnisses, das in unterschiedlichem Gewand
bis in die Gegenwart zu Unheil führt (Frank will nicht die Auffassung
historischer Personen charakterisieren, sondern mit diesen Namen
verbundene geschichtlich wirksam gewordene Tendenzen). Für den
Augustinismus schließt die Sündhaftigkeit des menschlichen Willens
ein wahrhaft gutes Handeln ohne ausdrückliche göttliche Gnaden-
hilfe aus (Augustinus: non posse non peccare), während für den Pe-
lagianismus der menschliche Wille eine mit Gott gleichberechtigt
zusammenwirkende schöpferische Kraft ist, die letztlich auch ohne
Gott ihr Heil wirken kann. Frank sieht im Pelagianismus die Anlage
zu jener Selbstvergottung des Menschen, die sich im areligiösen Hu-

242

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manismus der Neuzeit vollendete. Der Augustinismus, der den frei-
en schöpferischen Willen des Menschen nicht angemessen aner-
kennt, tendiert dagegen dazu, den Wert der menschlichen Geschichte
und Kultur zu negieren. Beide Formen versuchen, das Verhältnis von
Gott und Mensch rational zu denken; sie verkennen Gottes Imma-
nenz im Menschen und neigen zum Dualismus. Frank sieht ihn in
der im Alten Testament vorherrschenden radikalen Überhöhung
Gottes als des souveränen Schöpfers über das von ihm abhängige
Geschöpf vorgebildet. In dieser Überhöhung kommt die Ähnlichkeit
mit Gott, die den Menschen als sein Abbild auszeichnet, kaum mehr
zur Geltung; dieser gleicht vielmehr einem bloßen Naturwesen, das
von Gott verschieden ist und nur ein äußeres Verhältnis zu ihm hat
(vgl. RM 284 ff.).

Beide Formen haben das Verhältnis der Freiheit und Selbstän-
digkeit des Menschen mit der totalen Abhängigkeit des geschöpf-
lichen Seins nicht als überrationale Synthese zu denken vermocht.
In einer solchen aber sind beide Momente miteinander verbunden
und bestimmen sich gegenseitig, weil sie »sich in der letzten Tiefe
auf eine gemeinsame, sie beide bestimmende Einheit stützen«. Gott
und Mensch können nach Frank in ihrer Beziehung nur dann zutref-
fend verstanden werden, »wenn sie als ungetrennt-unvermischte
Momente der Gottmenschlichkeit als des wahrhaft ursprünglichen
Prinzips gedacht werden«. Sobald sie als unbedingt verschiedenartige
Realitäten gedacht werden, erweisen sie sich als nicht realisierbare
Abstraktionen (vgl. RM 289 f.). Die »Idee der Gottmenschlichkeit«
bedeutet, daß die Beziehung zu Gott – den sich selbst behauptenden
Grund der Realität – mit dem Selbstsein des Menschen eins ist und
»das bestimmende Merkmal des Wesens des Menschen« ausmacht.
Oder schärfer: »Das, was den Menschen zum Menschen macht, das
Prinzip der Menschlichkeit im Menschen, ist seine Gott-Menschlich-
keit« (RM 260).

In Das Unergründliche schreibt Frank: »Erst in der Gottmensch-
lichkeit offenbart sich die wahre, konkrete Fülle sowohl der Mensch-
lichkeit als auch der Gottheit«. Gott ist Selbstmitteilung, »ein fort-
während über den Rand ›seiner selbst‹ sich ergießender Strom – eine
Realität, die immer schon mehr ist als nur ›sie selbst‹, die also auch
mich, den von ihr Geschaffenen, jenseits ihrer selbst umfaßt« (DU
399). Dieser ewige »Strom« der Selbsthingabe ist nicht anders denn
als »Liebe« zu verstehen. Gottes Liebe schließt den Menschen
»gleichsam von Anfang an in sich ein« und zwar in »transrationaler

243

Gott und Mensch – ineinander verschr�nkte Begriffe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit« mit seiner Göttlichkeit. So muß man sagen: Gerade in seiner
reinen Göttlichkeit enthält Gott in sich »eine Potenz von ›Mensch-
lichkeit‹«. »Gott ist eben nicht ›nur Gott und sonst nichts‹ sondern
ganz wesentlich ›Gott und ich‹«. »Er ist wahrer Gott eben als Gott-
mensch« (DU 414).

So ist auch der Mensch »überhaupt nur Mensch, menschliche
Person mit der ganzen ihr eignenden Freiheit und Eigenständigkeit,
sofern er mehr und anderes ist als nur Mensch, als ein begrenztes, in
sich verschlossenes Naturphänomen. So ist er letzten Endes ›Mensch‹
nur, sofern sich in ihm Gottmenschlichkeit und Gottmenschentum
realisiert, d. h. sofern er in Gott ist und Gott in sich hat«. Diese Aus-
sagen sind selbstverständlich nicht als logische Identifizierung zu
verstehen; als solche wären sie unerträglich. Sie sind sinnvoll, wenn
sie in ihrer antinomischen Einheit verstanden werden, also der Satz,
daß Gott in mir geboren wird, mit dem Satz, daß derselbe Gott »zu-
gleich mein ewiger Vater und Schöpfer bleibt«, eine Einheit bildet
(DU 412–414).

3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

In der Anthropologie Die Realität und der Mensch bezeichnet Frank
die »untrennbare Verbindung der Idee des Menschen und der Idee
Gottes«, die Gottmenschlichkeit (Bogočelovečnost’), als den »eigent-
lichen Sinn des christlichen Glaubens« und zugleich als das einzig
mögliche Fundament des Humanismus (RM 125). Der Begriff »Gott-
mensch« ist kein biblischer Begriff; bezogen auf Jesus Christus findet
er sich zuerst bei Origines (gest. 254)1; dann in lateinischer Form bei
Augustinus (354–430)2. In der weiteren frühchristlichen Theologie
wurde dieser Begriff nur selten verwendet. Bei Frank taucht der Be-
griff »Gottmenschentum« [bogočelovečestvo] erstmals im Aufsatz
Grundlinien einer Kulturphilosophie vom Dezember 1905 auf, hier
noch unvermittelt und eher beiläufig neben der »moralischen Bedeu-
tung« jedes Menschen, mit der Kant und Fichte die Einzigartigkeit

244

Gottmenschentum

1 »Theanthropos«. Origines: Peri archōn, De principiis II, 6,3. Migne tom. XI (hier in
der lateinischen Übersetzung des Rufinus v.Aquileia: deus homo).
2 Augustinus: De catechizandis rudibus, Cap. IV (»idem Dominus Jesus Christus, Deus
homo«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedes Menschen begründen.3 Frank hatte, als er diesen Aufsatz ab-
faßte, sehr wahrscheinlich keine nähere Affinität zur Theologie. Er
war jedoch mit der Philosophie Hegels bekannt. Dieser verwendete
den Begriff »Gottmensch« in seiner Religionsphilosophie; Feuerbach
und Stirner hatten ihn in kritischer Absicht aufgegriffen. Es ist nicht
völlig auszuschließen, daß Frank auch von diesen Autoren angeregt
worden war, in jenem frühen Aufsatz vom »Gottmenschentum« zu
sprechen; auch die Bemerkung, letztes Ziel der Geschichte sei die
Verwirklichung der Freiheit, verweist auf Hegel. Andererseits bildet
der Begriff »Gottmenschentum« den Angelpunkt von W. Solowjows
gesamtem Denken, während der Begriff »Gottmensch« bei den deut-
schen Autoren eher am Rande steht. Man kann davon ausgehen, daß
Frank bereits in jener frühen Zeit aus dem von Solowjow mitgepräg-
ten philosophischen russischen Sprachgebrauch den Begriff »Gott-
menschentum« kannte (in Der Gegenstand des Wissens, 1915, ver-
weist er in einer Fußnote auf Solowjows Vorlesungen über das
Gottmenschentum). Für die Annahme, daß Solowjow diesen Begriff
dem jungen Frank vermittelt hat, spricht auch die unpersönliche
Form »Gottmenschentum«, die bei ihm geläufig ist, bei den deut-
schen Autoren aber nicht vorkommt (sie sprechen vom »Gottmen-
schen«). Die philosophische und religiöse Tiefe, die der Begriff in
Franks späteren Werken gewinnt, ist nachhaltig auch durch Nikolaus
von Kues beeinflußt, der vom Menschen als »unvollendetem« oder
»geschaffenem Gott« spricht (deus occasionatus, deus creatus).

Frank benutzt in seinem frühen Aufsatz die Wortform ideja bo-
gočelovečestva (Idee des Gottemenschentums); in seinen Geistigen
Grundlagen der Gesellschaft verwendet er sowohl bogočelovečestvo
als auch bogočelovečnost’, ohne daß ein Unterschied in der Bedeu-
tung zu erkennen wäre. In Das Unergründliche unterscheidet er Bo-
gočelovečestvo und bogočelovečnost’: der erste Begriff (mit großem
Anfangsbuchstaben) bezieht sich auf die Gottmenschheit des bibli-
schen Gottessohnes, der zweite auf die Gottmenschlichkeit, die po-
tentiell jedem Menschen eigen ist. In der gleichen Bedeutung spricht
Frank in Die Realität und der Mensch von der Idee der Gottmensch-
lichkeit (ideja »Bogočelovečnosti«). (Solowjows Čtenija o bogočelo-
večestve sind in der Deutschen Gesamtausgabe als Vorlesungen über

245

Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

3 Vgl. P. Ehlen: Der Begriff des »Gottmenschentums« in der Philosophie V. S. Solov’evs
und S. L. Franks. In: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte. 4. Jg. 2000,
Heft 2, S. 41–74.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Gottmenschentum übersetzt; später gebraucht Solowjow auch
den Terminus bogočelovečnost’).

4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

Sichtlich ist Frank darum bemüht, zumal in seinen späten Schriften,
den Leser zu überzeugen, daß seine These von der »untrennbaren
Verbindung der Idee des Menschen und der Idee Gottes« (RM 125)
die besondere Einheit von Gott und Mensch in der Person Christi
nicht in Frage stellt. Offensichtlich hat er gerade in Hinblick auf die
Mittlerschaft Christi Einwände von theologischer Seite vorausgese-
hen. Darum sollen die Kerngedanken seiner Christologie wenigstens
knapp referiert werden; einige Wiederholungen sind dabei dennoch
nicht zu vermeiden.

Frank zeigt sich in der theologischen Literatur, die ihm unter
den beschränkten Umständen von Emigration und Krieg zugänglich
war, bewandert, doch hat er die theologischen Themen nicht als Be-
rufstheologe behandelt. Sein Interesse richtet sich nicht auf die theo-
logische Systematik als solche, sondern auf die tragfähige Begrün-
dung des Humanismus. Diese kann, wie er nach dem Zweiten
Weltkrieg in einem Brief an W. Iwanow geschrieben hatte4, allein
von der »Gottessohnschaft des Menschen« ausgehen: diese Würde
aber gründet in der von Gott seit Ewigkeit gewollten Menschwer-
dung seines Logos. Da für Frank die Anthropologie nicht ohne Onto-
logie und diese nicht ohne die Anthropologie gedacht werden kann,
verstand er die Inkarnation, durch die Gott sich mit der Schöpfung
unlösbar verbindet, ähnlich wie schon Solowjow als Ur-Ereignis, das
konstitutiv für das Sein schlechthin ist. Für das gegenständliche Ver-
stehen sind die Erschaffung der Welt mit dem Menschen und die
Inkarnation zwei unterschiedene, einander folgende Ereignisse; un-
ter heilsökonomischer und ontologischer Rücksicht sind sie überzeit-
lich eins. Die gegenständliche Betrachtungsweise ist für die didakti-
sche Vermittlung unerläßlich, doch führt sie zu Ungereimtheiten,
sobald die zeitlich-geschichtliche Dimension als die einzige mögliche
angesehen wird.

Die Berufung des Menschen, am Wesen Gottes teilzunehmen,

246

Gottmenschentum

4 Brief an Vjačeslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gottmensch« zu sein, erfüllt sich in seiner »Vergöttlichung«, der
»Theosis«. Auf diese Erhebung des Menschen ist nach der Lehre der
Kirche, zumal der griechischen Kirchenväter, die Menschwerdung
Gottes gerichtet. Um überhaupt verstehen zu können, was »Vergött-
lichung« bedeutet, muß dem Menschen ihre »Potenz von Anfang an
eigen sein«. Frank verwendet, um diese Berufung des Menschen zu
charakterisieren, auch die biblischen Begriffe »Kind« und »Sohn«,
die für ihn eine Seinsbeziehung aussagen. Begründet ist sie, wie es
unmißverständlich heißt, in der »untrennbaren« und doch »unver-
mischten« Einheit, in welche die menschliche Natur mit der gött-
lichen in der Person Christi aufgenommen ist. Der Mensch erlangt
die »Kindschaft« oder »Sohnschaft« durch einen Mittler, der im Voll-
besitz des göttlichen Wesens, also Gott selber ist. Frank schreibt:
»Wir müssen das aktuelle und absolute Gottmenschentum Christi
als Begründung unseres eigenen potentiellen Gottmenschentums er-
kennen«. »Die ganze Bedeutung von Christi Gestalt liegt darin, daß
in ihm das, was potentiell unser eigenes Wesen ausmacht, als aktuell
und absolut verwirklicht gedacht wird. Er ist der ›neue Adam‹, der
neue und vollkommene Stammvater der wahren Natur des Men-
schen« (S nami Bog 3155; vgl. Römerbrief 5:14). Darum ist jeder,
der an der menschlichen Natur teilhat, also Mensch ist, berufen, auch
an der göttlichen Natur teilzuhaben, »Kind« und »Sohn« Gottes und
in diesem Sinne Gottmensch zu sein.

Damit ist die Grundlage des christlichen Glaubens genannt, die
auch das Fundament des christlichen Humanismus bildet. In Franks
Formulierung lautet die entscheidende Frage: War Christus »nur ein
›gott-ähnliches‹ Wesen oder war in ihm wirklich das wahre Wesen
Gottes gegenwärtig«? Die Auseinandersetzung darüber auf dem
Konzil von Nizäa im Jahr 325 ging nicht, wie Frank betont, »um eine
leere Kleinigkeit, sondern um eine Frage, von deren Lösung abhing,
ob unsere Seele den Frieden des wahren Wissens finden kann oder ob
sie zur aussichtlosen Unruhe des Nichtwissens und Zweifelns ver-
urteilt ist«. Jenes erste ökumenische Konzil der Christenheit mar-
kierte diese Frage durch die beiden Begriffe homoousios (wesens-
gleich) und homoiousios (wesensähnlich), – bei denen, wie Frank
bemerkt, ein bloßer »Halbvokal«, das griechische Jota, den höchst
wichtigen Bedeutungsunterschied anzeigte (S nami Bog 276).

247

Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

5 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obščest-
va. Moskau 1992, S. 217–404.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
die Begriffe »unvermischt« und »ungetrennt« verwendet. Er nahm
damit die Begriffe auf, mit denen das Konzil von Chalzedon im Jahre
451 das christologische Dogma definiert hatte: Christus ist wahrer
Gott und zugleich wahrer Mensch – unvermischt und doch eine Ein-
heit. Diese Einheit wurde in der theologischen Fachsprache als »hy-
postatische Union« bezeichnet (das Wort hypostasis meint den gött-
lichen Logos als den Grund oder Träger, mit dem die individuelle
menschliche Natur Jesu vereint ist). Das Dogma wollte zwei irrige
Auffassungen zurückweisen: die geläufige antike Vorstellung eines
göttlich-menschlichen Mischwesens (deshalb »unvermischt«) ebenso
wie die Vorstellung, die einzig wahre Natur Christi sei die göttliche,
seine menschliche Natur sei bloßer Schein (deshalb: beide Naturen
sind »ungetrennt«). Frank hat die christologische Terminologie zu-
nächst verwendet, um das gottmenschliche Wesen jedes Menschen
auszusagen: Er ist berufen, mit dem Wesen Gottes vereint zu werden
(»ungetrennt«), zugleich aber bleibt er ein begrenztes Geschöpf
(»unvermischt«). Auf die besondere Weise, in der die menschliche
Natur Jesu Christi mit Gott eins und doch nicht mit ihm vermischt
ist, geht Frank erst in seinen späteren Schriften ein.

Als Erkenntnistheoretiker weiß Frank, daß die göttliche Natur
Jesu Christi nicht als gegenständliches Faktum bewiesen werden
kann. Kann ein phänomenaler Vergleich der Religionsstifter, die mit
dem Anspruch auftraten, die Wahrheit über Gott zu verkünden, in
gewisser Hinsicht die Besonderheit Jesu Christi erweisen? »Daß
Christi Lehre und Persönlichkeit höher, reiner, schöner und überzeu-
gender ist als die Lehre und Persönlichkeit von Moses, Mohammed
oder Buddha«, ist als Ergebnis eines derartigen Vergleichs unbe-
streitbar. Daraus können wir entnehmen, »daß die göttliche Wahr-
heit in der Lehre und Gestalt Christi vollständiger, tiefgründiger, kla-
rer, zutreffender ausgedrückt ist als irgendwo sonst«; sie wird bei ihm
»als allumfassende, selbstvergessene Liebe« sichtbar. Der Vergleich
läßt »mit voller Gewißheit« erkennen, »daß Christi Person und Leh-
re Gott zumindest unermeßlich näher steht als die Person Moham-
meds und daß im Vergleich mit der übermenschlichen Vollkommen-
heit Christi Mohammed, auch wenn man in ihm einen wirklichen
göttlichen Propheten sieht, nur ein unvollkommener, sündiger
Sterblicher bleibt. Und selbst die erhabene Predigt Buddhas, der die
Menschen lehrte, durch Verzicht auf irdische Wünsche die Seligkeit
des Nirwana zu erreichen, steht ganz offensichtlich an Wahrheitsfül-

248

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le hinter der Predigt Christi zurück, die den Weg zum ewigen Leben
und zur Seligkeit des himmlischen Reiches über Selbstentsagung und
Nächstenliebe wies. Ebenso ist Buddhas Gestalt, eines Königssohns
in der Jugend, der als alter Mann friedlich unter einem Baum ver-
schied, bei all ihrer Schönheit unvergleichbar mit Christi Gestalt,
dem obdachlosen Zimmermannssohn, dessen Herz unablässig vom
göttlichen Licht der Liebe brannte und der die tödliche Qual des
Kreuzes auf sich nahm, um die Welt von der Macht der Sünde zu
erretten« (S nami Bog 227).

Was rechtfertigt die Folgerung, daß das göttliche Licht der
Wahrheit in der Person Christi »klarer leuchtet« als in irgendeiner
anderen? Frank antwortet mit Spinozas berühmtem Wort, dem epi-
stemologischen Prinzip seiner Philosophie: »Die Wahrheit ist das
Maß ihrer selbst und des Irrtums«. Angewendet auf die gestellte Fra-
ge heißt das: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letzten Endes nur
Gott selbst«; eine äußere, gegenständliche Begründung zu suchen,
wäre der gestellten Frage völlig unangemessen. Die Gewißheit, daß
durch Jesus Gott selbst spricht, gründet in dem Licht, das bis heute
von dieser Gestalt ausgeht: »Ich glaube an das Evangelium«, sagt
Frank, »weil ich durch das darin bewahrte Bild Christi Gott selbst
sehe und Wahrheiten erfahre, die solcherart sind, daß ich sie als
Stimme Gottes wahrnehme. Ich verehre die Kirche, weil ich in den
Worten und Taten ihrer großen Lehrmeister, Bekenner, Heiligen und
Weisen mit Gewißheit die göttliche Wahrheit und Weisheit wahr-
nehme« (S nami Bog 228). (Das Argument, daß die Wahrheit in der
Seele einen Widerhall auslöst, der auch seine Herkunft erfahren läßt,
ist neuplatonisch. Frank hatte es bei Nikolaus von Kues finden kön-
nen; s. u.).

Erneut geht Frank in diesem Zusammenhang auf die Frage ein,
welche die Mitte seiner eigenen Anthropologie ausmacht und die
dann in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts zunehmend
den theologischen Diskurs beherrscht. Die Menschwerdung Gottes
und damit auch »der Begriff des vollkommenen Gottmenschen«
blieben unverständlich, »wenn das ursprüngliche Wesen [per-
vozdannoe suščestvo] des Menschen als solchen nicht von Ewigkeit
her darauf angelegt und dazu prädestiniert wäre, dieses vollkom-
mene gottmenschliche Wesen in sich zu verkörpern, wenn also nicht
eine ewige, uranfängliche [iskonnogo] Verwandtschaft und Einheit
von Mensch und Gott existierte. In diesem Sinne ist das Gottmen-
schentum eine allgemeine Idee, die sich auf den Menschen schlecht-

249

Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin, auf die gesamte Menschheit erstreckt. Das Gottmenschentum
Christi ist die Verwirklichung der Möglichkeit, die im Wesen des
Menschen angelegt ist«. Das heißt, diese Möglichkeit ist der
menschlichen Natur kraft des seit Ewigkeit bestehenden göttlichen
Willens zur Inkarnation verliehen, anders gesagt, die menschliche
Natur ist von Ewigkeit her dazu bestimmt und ermächtigt, in die
Einheit mit Gott aufgenommen zu werden, weil die Gestalt Christi,
des vollendeten Gottmenschen, von Ewigkeit her gewollt ist (S nami
Bog 315).

Ebenso betont Frank in Die Realität und der Mensch, daß die
»allgemeine ›Gottmenschlichkeit‹« als »Konstitutionsprinzip« des
menschlichen Wesens »notwendig« anzunehmen ist, will man die
Inkarnation verstehen. »Die Erkenntnis der potentiellen Gott-
menschlichkeit des Menschen als solchen eröffnet eine allgemeine
metaphysische Perspektive, in der die vollkommene göttliche Inkar-
nation – ohne aufzuhören, ein Wunder zu sein – ihren willkürlichen
Charakter verliert und mit dem allgemeinen Verständnis des Lebens
und Wesens des Menschen übereinstimmt«. Unter dieser Vorausset-
zung wird die Inkarnation nicht mehr als ein Ereignis verstanden, das
»von außen in die allgemeine Ordnung des Weltseins eindrang«,
sondern, so kann ergänzt werden, als das höchste Moment eines im
Wesen Gottes gründenden Heilsplans. Zu Recht bemerkt Frank, daß
er in dieser Auffassung mit W. Solowjow übereinstimmt (RM 290–
291).

Daß die unvermischte Einheit von Gott und Mensch in der »hy-
postatischen Union« anders verwirklicht ist als im Gottmenschentum
irgendeines »Durchschnittsmenschen«, ist der unübersehbare Eck-
punkt in Franks Lehre vom Gottmenschentum. Die »gesamte reli-
gionsgeschichtliche Erfahrung, zumal die Erfahrung mit allen my-
stischen Erhebungen«, weist es als »unsinnige und verderbliche
Verirrung« aus, wenn ein Mensch sich mit Christus gleichsetzen
und den »unermeßlichen Unterschied« ihm gegenüber verwischen
würde. Daraus folgt aber nicht, »daß eine andere Form der Verbin-
dung dieser beiden Prinzipien in der menschlichen Person unmög-
lich« wäre (RM 290). Die Göttlichkeit, die in Christus in ihrer ganzen
Fülle aktualisiert ist (vgl. Kolosserbrief 1:19), bleibe in den anderen
Menschen potentiell und beschränkt. Frank führt als theologischen
Beweis für diese Möglichkeit die Lehre vom Heiligen Geist und von
der Kirche als Leib Christi an, welche die Anwesenheit Gottes »we-
nigstens in der kollektiven Einheit der gläubigen Menschheit« vor-

250

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aussetzen. Das Bekenntnis des Paulus »Christus lebt in mir« (Gala-
terbrief 2:20) bringt die mystische Erfahrung zum Ausdruck, daß er
»die reale Anwesenheit Gottes in der Tiefe seiner Seele« verspürte.
Auch in der Aufforderung des Evangeliums, Christus nachzufolgen,
sieht Frank die Möglichkeit vorausgesetzt, »sich ihm anzugleichen«,
und dadurch »gewissermaßen die wahre Menschennatur zu verwirk-
lichen« (RM 291). Auch die Verheißung Christi im Johannesevan-
gelium zieht er zur Begründung heran, daß der Mensch berufen ist,
»Gottmensch« zu werden: »Wer an mich glaubt, wird die Werke, die
ich vollbringe, auch vollbringen, und er wird noch größere vollbrin-
gen« (Joh. 14:12)« (S nami Bog 315).

Frank geht es, wie er immer von neuem hervorhebt, um die
Würde des Menschen. Im Christentum sieht er sie auf das einzig
wirklich tragfähige Fundament gestellt: daß Gott selbst Mensch ge-
worden ist. Das Christentum ist für ihn deshalb »die Religion der
Menschlichkeit« oder »die Religion der menschlichen Person«, denn
»es offenbart die Heiligkeit, den absoluten Wert der menschlichen
Person«. »Heiligkeit oder absoluter Wert« aber sind nichts anderes
als »das Attribut der Gottheit«. Weder der antike Grieche noch der
alttestamentliche Jude kannte die göttliche Würde des Menschen; »er
hatte nicht das Gefühl der Ehrfurcht vor dem absoluten Wert der
Realität, der sich in jedem menschlichen Wesen offenbart – und zwar
so, daß er unter keinen Umständen verloren gehen kann und deshalb
auch im lasterhaftesten, niedrigstehenden und nichtswürdigsten
Menschen präsent ist. Ungeachtet ihres Humanismus konnte die
antike Welt glauben, daß ein Sklave und Barbar ein Wesen von
grundsätzlich anderer Natur sei als ein Freier und Hellene. Der alt-
testamentliche Mensch konnte – wenigstens bis zu den religiösen
Errungenschaften der großen Propheten – Fremde und Heiden als
Wesen von anderem Rang auffassen als das auserwählte Volk Israel.
Er konnte denken, daß die Seele des Sünders und Ruchlosen vernich-
tet wird«. Frank erkennt in den neuzeitlichen Greuel der Revolutio-
nen, der Kriege und des Völkermords das »Wiederaufleben dieser
primitiven Vorstellungen«. Aber, so fügt er hinzu, »all dies wider-
spricht dem christlichen Bewußtsein, welches die Heiligkeit der
menschlichen Person, des menschlichen Wesens als solchen behaup-
tet«. Wenn die christliche Predigt dem Menschen zugleich seine
Sündhaftigkeit vor Augen hält, dann deshalb, um ihm den »widerna-
türlichen ›Fall‹ aus der Höhe, auf der zu stehen er berufen ist«, be-
wußt zu machen (ebd. 316).

251

Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank ist überzeugt, daß seine Lehre von der Gottmenschlich-
keit des Menschen die allgemein-menschliche Bedeutung des chri-
stologischen Dogmas erschließt. Deshalb ist es für ihn bemerkens-
wert, daß bereits die frühchristliche Kirche die menschliche Natur
Christi, des »neuen Adam«, gegen Irrlehren wie den Doketismus
und Monophysitismus, welche die irdische Leiblichkeit Christi als
bloßen Schein erklärten und nur seine Gottheit als seine eigentliche
Natur gelten ließen, entschieden verteidigt hat (RM 292). Schon die
Tatsache, daß Gott die menschliche Natur als geeignet ansieht, in die
Einheit mit ihm aufgenommen zu werden, bezeugt eine gewisse Ver-
wandtschaft des Menschen mit Gott und ist ein Beweis seiner über-
natürlichen Würde.

Beim Vergleich der Religionen macht Frank auf ein sonst kaum
beachtetes Moment aufmerksam, das nochmals die Gottmenschlich-
keit des Menschen zum Inhalt hat. Er erkennt zwischen der Wahrheit
der christlichen Verkündigung und der Wahrheit, wie sie andere Re-
ligionen predigen, einen »prinzipiellen Unterschied«: Den nicht-
christlichen Religionen geht es um die sittliche Vervollkommnung
der Menschen. Sie sind darum »Gesetzesreligionen«, »deren mora-
lischer Gehalt sich in bestimmten sittlichen Regeln und Lebensord-
nungen erschöpft.« Sieht man von der menschlichen Sündhaftigkeit
ab, können die Gebote, »welche die alttestamentliche, mohammeda-
nische, konfuzianische, zum Teil auch die buddhistische Religion vor-
schreiben, konsequent und vollständig verwirklicht werden«. Ihre
Wahrheit ist darum eine »moralische«. Anders das Grundgebot der
christlichen Botschaft, nämlich »vollkommen zu sein, ›gleichwie euer
Vater im Himmel vollkommen ist‹, mit anderen Worten, Gott voll-
ständig gleich zu werden«. Dieses Ziel ist »mit menschlichen An-
strengungen durch eine bestimmte Verhaltens- und Lebensordnung
allein nicht zu verwirklichen«. Darum ist die christliche Religion
»keine Religion des ›Gesetzes‹, sondern der Gnade«, die dem Men-
schen seine Berufung zur Vergöttlichung bewußt macht. Ihre Wahr-
heit ist darum eine »absolute, göttliche Wahrheit« (S nami Bog
352 f.).

252

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Heil f�r alle Menschen

Schon der Vergleich der verschiedenen Religionen hatte die Frage
aufgeworfen, wie der Bekenner einer nicht-christlichen Religion das
Heil gewinnen könne. Der ewige Heilswille Gottes hat in der Inkar-
nation seinen unüberbietbaren Ausdruck gefunden. Weil es der jede
Grenze übersteigende Gott ist, der sich in der Menschwerdung offen-
bart, hat sie universale Bedeutung. Wer in der Person Christi »den
absoluten Ausdruck Gottes und seiner Wahrheit« erkannt hat, so
beantwortet Frank diese heiß diskutierte Frage, weiß darum auch,
»daß diese Wahrheit universal ist und daß ihr Widerhall für die
menschliche Seele immer und überall zu hören war und ihren par-
tiellen Ausdruck fand«. Die christliche Religion als die wahre anzuer-
kennen, heißt deshalb nicht »alle anderen als falsch zu verwerfen«,
wohl aber, im Christentum »die Fülle der Wahrheit und deshalb das
Maß für die relative Wahrheit der anderen Religionen zu sehen«. Die
sinn- und lebengebende Erfahrung der Wahrheit Christi ist folglich
auch dem möglich, der Christus nicht kennt, – nicht weil er aus sei-
ner eigenen Kraft diese Wahrheit finden könnte, sondern weil »der
Logos – das Wort oder die Vernunft Gottes [Slovo ili Razum Božij] –
auch außerhalb seiner Inkarnation in der Person Jesu Christi [i vne
svoego voploščenija v ličnosti Iisusa Christa] ewig lebt und wirkt«. Es
macht Gottes Wesen aus, so die Grundeinsicht Franks, sich zu offen-
baren; er ist wesentlich ein »Strom der Liebe«, der das Heil auch dort
wirkt, wo seine geschichtliche Menschwerdung nicht erkannt wird.
Frank fährt fort: »Das eigentlich Wesentliche ist, daß die Fülle der
göttlichen Wahrheit, die sich in Christus und seiner Offenbarung
manifestiert hat, in den Seelen der Menschen faktisch leben und wir-
ken kann ganz unabhängig davon, ob sie sich der Quelle der von
ihnen bezeugten Wahrheit bewußt sind oder nicht« (ebd. 289).6 Wo

253

Das Heil f�r alle Menschen

6 Barbara Hallensleben gibt in ihrem Aufsatz Franks Worte i vne svoego voploščenija
wieder: »… weil der Logos […] auch ohne seine Verkörperung in der Person Jesu Christi
ewig lebt und wirkt« [kursiv von mir, P. E.] und bemerkt unmittelbar anschließend:
»Darin steht Frank den Überlegungen Karl Rahners zum ›anonymen Christentum‹ in-
haltlich und methodisch sehr nahe«. – Die korrekte Übersetzung des Zitats ist für das
richtige Verständnis sehr folgenreich. Frank behauptet keineswegs, daß Gott »ohne« die
Inkarnation das Heil der Menschen wirkt. Ebensowenig lehrt Rahner, daß ein Nicht-
Christ das Heil »ohne« die Inkarnation gewinnen könne. Beide Autoren behaupten nur,
daß eine gegenständliche Kenntnis der Inkarnation für das Heil nicht notwendig erfor-
derlich ist. B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877–1950). Sein religiös-philosophisches

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die von Christus vermittelte Wahrheit faktisch bezeugt – und leben-
dig gewußt – wird, ist sie erlösend, auch wenn ihre Herkunft nicht
explizit erkannt ist. So wichtig das adäquate Wissen ist, daß Gott in
Christus auf unvergleichliche Weise anwesend ist, so ist es doch
wichtiger, »daß wir die Fülle und Adäquatheit dieser Wahrheit de
facto in unserer Seele leben, gleichviel, ob wir ihre Identität mit der
Person Christi erkennen oder nicht«. Frank beruft sich auf das Wort
der Schrift, daß »nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, in das Him-
melreich kommen wird« (Matthäusevangelium 7:21), und auf das
Beispiel des barmherzigen Samariters, der nicht dem orthodoxen Ju-
dentum angehörte und doch von Jesus als gerechtfertigt angesehen
wird (ebd. 288).

Für das christliche Selbstverständnis wird der Glaube an Gottes
erlösende Zuwendung dem Einzelnen durch die Kirche vermittelt.
Welche Rolle spielt diese Vermittlung unter Franks Voraussetzung?
Die Bestätigung der Wahrheit, daß Gott sich dem Menschen zuwen-
det, finden wir nach Frank in der lebendigen Erfahrung seiner Anwe-
senheit im eigenen Selbstsein. Diese Erfahrung begründet die Gewiß-
heit, daß Gott nicht etwas, sondern sich selbst gibt. Daraus ergibt sich,
daß der letzte Grund, weshalb wir an Christus glauben, nicht die äu-
ßere Kenntnisnahme der Überlieferung und Lehre der Kirche sein
kann. »Worauf könnte denn unser Vertrauen in diese Lehre beru-
hen?«, fragt Frank. Die Überzeugung, daß die Tradition und Lehre
der Kirche (vermittelt durch Eltern, Lehrer, kirchliche Autoritäten)
heilsbedeutsam ist, beruht darauf, daß Christus selber in ihr gehört
wird. Wir machen uns die kirchliche Glaubenslehre zu eigen, sagt
Frank, weil sie »die Wahrheit erklärt, die wir empirisch [opytno] in
der Gestalt Christi erfahren haben; und diese Glaubenslehre ist eben
insofern wahr, als sie dieser lebendigen empirischen [opytnoj] Wahr-
heit entspricht« (ebd. 288). Die Vermittlung durch die Kirche ist da-
mit nicht überflüssig geworden, denn ihre Autorität ist »ein notwen-
diger Bestandteil der religiösen Erfahrung, ein Moment, durch das
wir uns die fremde Erfahrung innerlich aneignen, durch das sie sozu-
sagen eine unzerlegbare chemische Verbindung mit unserer eigenen
Erfahrung eingeht und letzten Endes zu unserer persönlichen Erfah-
rung wird«. Der Glaube ist notwendig durch eine äußere Instanz ver-
mittelt; sein Ursprung aber ist nicht der jeweilige Verkündiger, son-

254

Gottmenschentum

Denken anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Überlegungen«, in: Freiburger
Zeitschr. für Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 560.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern die eigene lebendige Erfahrung des Inhalts der verkündeten Bot-
schaft. Ermöglicht ist diese Erfahrung – das Hören und Vernehmen
der Wahrheit – durch die ursprüngliche Gottmenschlichkeit des
Menschen. Nur in psychologischer und pädagogischer Hinsicht un-
terscheidet sich die vermittelnde Autorität von der Erfahrung; »in der
Wesensordnung ist sie nur ein indirekter Umweg, um unsere eigene
religiöse Erfahrung zu erweitern, zu bereichern, zu vertiefen und zu
verfeinern« (ebd. 284). Die eigene Erfahrung bedarf dieser »Erweite-
rung« und ist für sie offen. (Zum »Glauben als Erfahrung« siehe
Kap. XI, 6. Zur »Kirche« siehe Kap. XIII).

6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive«
Offenbarung

Nachdrücklich hebt Frank die geschichtliche »konkret-positive« Of-
fenbarung, in der »das göttliche Du selber in das irdisch-zeitliche
Sein eintritt«, von der »allgemeinen und ewigen Offenbarung« ab.
Die Interpretation der ersten will Frank den Theologen vorbehalten,
dagegen bedeutet Philosophieren in seinem Verständnis im wesent-
lichen nichts anderes als in der allgemeinen Offenbarung »sich ori-
entieren durch geistiges Sichöffnen und Vertiefen in sich selbst durch
potenziertes, transzendentales Denken«.

Was Frank unter »allgemeiner« Offenbarung versteht, ist das
grundsätzlich jedem Menschen zu jeder Zeit mögliche »lebendige
Wissen«, daß Gott ist, sich ihm zuwendet und sein Heil will. Sie ist
die Selbstmitteilung Gottes, die mit seinem ewigen Wesen identisch
ist. Die Möglichkeit, sie zu vernehmen, ist dem Menschen mit sei-
nem Selbstsein verliehen und gründet im universalen Heilswillen
Gottes, der in der Schöpfung und in der Inkarnation seinen fun-
damentalen Ausdruck gefunden hat. Auch in der Schöpfung teilt
Gott sich selbst mit. Frank insistiert darauf, daß auch in der allgemei-
nen Offenbarung »die unergründliche Gottheit sich deutlich offen-
bart, und zwar als ›Gott-mit-mir‹ (oder ›Gott-mit-uns‹), d. h. als
›Gott-mit-der-Welt‹. Sie nimmt auf gewisse Weise bereits konkrete
Gestalt [oblik] an. In welchem Grad dieses ›Gestaltannehmen‹ [obli-
čenie], diese Konkretisierung sich der konkreten Offenbarung annä-
hert (wenngleich sie diese nie erreichen und mit ihr zusammenfallen
kann), vermag keineswegs von vornherein genau und eindeutig be-
stimmt zu werden« (DU 379).

255

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Unterschied dieser ewigen und allgemeinen Offenbarung
zur geschichtlichen Menschwerdung Gottes darf nicht als »absolut
trennender logischer Unterschied« verstanden werden. Es handelt
sich vielmehr um einen »transrationalen Unterschied, in dem Tren-
nung zugleich Verbindung und somit antinomische Einheit« be-
deutet. Diese antinomische Einheit umfaßt selbstverständlich beide
Seiten: »Wenn die allgemeine und ewige Offenbarung – die Offen-
barung des Urgrundes der Realität als solcher – von der positiv-kon-
kreten Offenbarung nicht getrennt werden kann, so ist letzte auch
untrennbar von der ersten«. Das bedeutet, daß auch die Theologie –
nicht anders als die Transzendentalphilosophie – die allgemeine ewi-
ge Offenbarung voraussetzen muß. »Denn jede konkrete Offenba-
rung setzt – um die Stimme und Erscheinung Gottes vernehmen zu
können – unsere Empfänglichkeit für sie voraus, unser Vermögen,
eine konkrete Einzeloffenbarung gerade als Offenbarung Gottes zu
erkennen. Dies aber bedeutet nichts anderes, als daß die allgemeine
Natur der Offenbarung – die Realität Gottes als Du in ihrem all-
gemeinen ewigen Wesen, worin ja die allgemeine ewige Offenbarung
besteht – jeder besonderen konkreten Offenbarung logisch voraus-
geht« (DU 378). Wer die positiv christliche Offenbarung »objektiv«,
d. h. logisch spezifizieren wollte, müßte vorgängig dazu bereits wis-
sen, was Offenbarung Gottes bedeutet. Gerade die Spekulationen, die
wir bei den Kirchenvätern und Kirchenlehrern, aber auch bei späte-
ren Meistern des geistlichen Lebens antreffen, so meint Frank, be-
zeugen die antinomische Einheit beider Offenbarungsweisen, denn
auch in der Gottesbegegnung des christlichen Heiligen sind Elemente
der allgemeinen Offenbarung der Realität enthalten. Es ist deshalb
nicht möglich, die allgemeine oder philosophische Gotteserfahrung,
die auf »die Realität in ihrem Urgrund« gerichtet ist, von der des
Mystikers, der vom Heiligen Geist geleitet wird, »eindeutig« und
»scharf« abzugrenzen. Denn mittels eines äußeren oder objektiven
Kriteriums kann nicht gemessen werden, wie weit jeweils die Gestalt,
in der Gott sich in der allgemeinen Offenbarung einem Individuum
zu erkennen gibt, von der christlichen Offenbarung noch entfernt ist.

Entschieden weist Frank die, wie er sagt, »weitverbreitete« An-
nahme zurück, daß »in einer bestimmten, in der Zeit sich ereignen-
den konkreten Einzeloffenbarung die Offenbarung als solche sich
restlos erschöpfe«. Reicht doch – so wird man Frank verstehen müs-
sen – der Gehalt der Offenbarung über die zeitliche Begrenzung des
geschichtlichen Ereignisses hinaus. So kann und muß, was in den

256

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sätzen der Hl. Schrift festgehalten ist, immer wieder lebendig wer-
den, denn das begrentzte menschliche Leben reicht nicht aus, um die
unendliche Bedeutung der geschichtlichen Menschwerdung Gottes
in Christus einholen zu können. Frank nennt auch diesen Erkennt-
nisprozeß Offenbarung. Es sei darum geradezu »blasphemisch« an-
zunehmen, »daß die Offenbarung restlos in der mit Buchstaben nie-
dergeschriebenen Offenbarung aufgehe und neue Offenbarungen
überhaupt unmöglich seien« (vgl. auch Kap. V,3: Das Wort – das Me-
dium der Offenbarung). Wie sehr es Frank darauf ankommt, auch
seine christlichen Leser von dieser Möglichkeit zu überzeugen, zeigt
seine theologische Begründung: Der von Christus verheißene Heili-
ge Geist, »der weht, wo er will«, der »in die ganze Wahrheit ein-
führt«, »der Gott ist als Gott mit mir und Gott in mir, ist gerade die
ewig-untrennbare Verbindung der konkreten und allgemeinen Of-
fenbarung« (DU 378 f., Übersetzung geändert; vgl. Joh. 3:8; 16:13).
Die in der Geschichte anzutreffende Spannung zwischen Philoso-
phen und Theologen führt Frank sowohl auf die Neigung der Phi-
losophen zurück, die Bedeutung der allgemeinen Offenbarung auf
Kosten der geschichtlichen hervorzuheben und diese, »wenn nicht
sogar gänzlich zu beseitigen, so doch zu ›reinigen‹« und aufklärerisch
auf einen allgemeinen Sinn zu reduzieren – als auch auf die umge-
kehrte Neigung der Theologen, die Bedeutung der positiven konkre-
ten Offenbarung auf Kosten der allgemeinen und ewigen hervor-
zuheben, um sie nicht in der letzten aufzulösen und dem geistigen
Blick entgleiten zu lassen. Franks Intention ist offensichtlich darauf
gerichtet, vor dem christlich-gläubigen Menschen (als den er sich
selber versteht) die Möglichkeit zu rechtfertigen, daß grundsätzlich
jeder Mensch seine Berufung zum Heil erfahren kann.

Für die Beurteilung von Franks Position sind die Bemerkungen
am Ende seiner Ausführungen zur Offenbarung wichtig: Das Ver-
hältnis der allgemeinen Gotteserkenntnis zur einzigartigen ge-
schichtlichen Offenbarung in Jesus Christus ist rational nicht be-
stimmbar. Die wahre Beziehung ist nur dem »freien Schweben in
der Sphäre einer höheren Einheit« zugänglich, die den »Widerstreit
zwischen ihnen umfaßt und durchdringt«. Der Philosoph ist gehal-
ten, wenn er wirklich »das belehrte Nichtwissen« erreichen will, de-
mütig anzuerkennen, »daß in allen konkreten Formen der religiösen
Erfahrung, wenn Gott selbst uns ergreift und uns die lebendige
Offenbarung seiner selbst gibt, das Unergründliche ganz anders
sichtbar, spürbar wird und uns nahe kommt als in der tiefsten phi-

257

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophischen Spekulation«. Aber auch der religiöse Mensch muß an-
erkennen, zumal wenn er die Realität der geschichtlichen Offen-
barung verstanden hat, daß hinter ihr »die Horizonte einer funda-
mentalen allgemeinen ewigen Offenbarung sichtbar werden, welche
der mystische Grund der intellektuellen Anschauung der Philosophie
ist und mit Hilfe des philosophischen Denkens klarer ausgedrückt
werden kann« (DU 381). Die allgemeine Offenbarung ist mit der
Offenbarung Gottes, die im Glauben an Jesus Christus geschieht, im
Sinne der Cusanischen coincidentia oppositorum vereint.

In seiner Schrift Mit uns ist Gott macht Frank noch unter einer
weiteren Rücksicht auf die innere Beziehung beider Offenbarungs-
weisen aufmerksam. Auch die positive, also biblische Offenbarung
»ist für uns nur dann eine wirkliche Offenbarung, wenn sie als Wahr-
heit, als etwas innerlich Überzeugendes erlebt wird«. Das Kriterium
dafür, daß Gott sich in ihr wirklich offenbart, liegt allein darin, daß
wir »unmittelbar die Anwesenheit, die Realität Gottes und seiner
Wahrheit« in der Person, die sie uns vermittelt, erfahren. Der Ver-
künder dieser Wahrheit, Christus, ist ihre Verkörperung. Er »unter-
scheidet sich von jeder anderen vermittelnden, religiösen Autorität
dadurch, daß er als unfehlbare Instanz erlebt wird, das heißt als un-
mittelbarer Ausdruck [vyrazitel’] der reinen göttlichen Wahrheit, als
Verkünder von Gottes Stimme – letztlich als Verkörperung und Er-
scheinung Gottes selbst, kraft dessen die Begegnung mit ihm für die
menschliche Seele eine Begegnung mit Gott selbst, Gotteserschei-
nung, Theophanie ist«. Unter dieser Voraussetzung kann die Offen-
barung »unfehlbar« genannt werden; denn von »Unfehlbarkeit« zu
sprechen, ist nur dann sinnvoll, wenn sie »eine andere Bezeichnung
für Evidenz, das heißt für die unmittelbare Schau der Realität selber«
ist. Denn »hier wie überall ist die Wahrheit nicht das Urteil über die
Realität, sondern ihre lebendige Anwesenheit selber für uns« (S na-
mi Bog 286).

Die »Fülle« der Wahrheit, die erst in der erfahrenen Begegnung
mit Christus offenbar wird, ist die Fülle Gottes als »Strom der Lie-
be«, als »Vater«. Frank verweist hierfür auf das Johannesevangelium
(Joh. 14: 7–11 u.a.). Wenn wir die volle Realität Gottes erfahren,
erfahren wir sie »notwendig als Person oder nach Art einer Person«
– als ein sich uns zuwendendes Du (ebd. 287). Deshalb kann Frank
den Hegelschen Terminus aufgreifend sagen: Das Christentum ist
gegenüber allen anderen Religionen nicht einfach eine »besondere«,
»sondern die absolute Religion, das heißt das absolute, reinste Mu-

258

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ster des Wesens der Religion schlechthin«. Was in den anderen Reli-
gionen »in latenter, unvollendeter Form, die Mißverständnisse und
falsche Interpretationen zuläßt,« anzutreffen ist – die Figur eines
Propheten oder Lehrers, der die Wahrheit über Gott verkündet –,
das zeigt sich in der christlichen »in vollendeter, adäquater Form als
unmittelbare Wahrnehmung der Göttlichkeit, der Verschmelzung
der menschlichen Person des Lehrers mit Gott, der Anwesenheit Got-
tes selbst in ihr« (ebd.).

Christus ist nicht nur der Verkünder, sondern der Mittler der
Realität, die er verkündet, heißt es in Das Licht in der Finsternis, weil
er ihre »lebendige Verkörperung« ist und so »auch die Kraft dieser
Realität« besitzt. Diese Kraft hilft uns, »nicht einfach die Botschaft
wahrzunehmen und zu hören, sondern ihr entgegenzugehen und den
in ihr enthaltenen Aufruf getreu zu verwirklichen«. Soll die göttliche
»Wahrheit« für den konkreten Menschen erlösend sein, muß sie, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis ausführt, mehr als eine bloße
»Idee« sein; sie muß selbst »konkret« und »personal« sein (LidF 121).

Auch für die Apostel wurde die Begegnung mit Jesus zur Offen-
barung erst, als sie die Erfahrung machten, daß Jesus wesentlich
mehr als ein gewöhnlicher Rabbi ist. Die Wahrheit ihrer Botschaft
ist nur durch die Erfahrung, die sie mit ihm gemacht haben, garan-
tiert. Ihr Zeugnis wie auch die späteren dogmatischen Formulierun-
gen haben die vermittelnde Funktion, in ihren Hörern eine ähnliche
Erfahrung zu wecken; sie sind keineswegs überflüssig. Wo ein
Mensch das Zeugnis der Kirche innerlich annimmt, wird die Gottes-
erfahrung, die er in seinem Selbstsein machen konnte, auch ohne
Christus begegnet zu sein, wesentlich vertieft. »Allein mit unserer
persönlichen Erfahrung, ohne die Mitwirkung von Christi Offenba-
rung, könnten wir niemals die Fülle, Klarheit, Vollkommenheit er-
reichen, um das wahre Wesen Gottes, die wahre göttliche Wahrheit
[istinnoj pravdy Božiej] zu wissen« (ebd. 288).

Die Menschwerdung Gottes in Bethlehem ist der Angelpunkt
von Franks theologischer Reflexion. Sie ist von Ewigkeit her gewollt,
um dem Menschen das Geschenk der Vergöttlichung zu machen. Daß
kein Mensch von dieser Möglichkeit ausgeschlossen ist, hat seinen
Grund in eben dieser Menschwerdung. Sie ist kein zusätzliches, ei-
gentlich überflüssiges geschichtliches Ereignis, keine bloß äußere
zeitliche Folge des ewigen Heilswillens Gottes, sondern bildet mit
ihm eine Einheit. Deshalb kann auch die allgemeine Offenbarung
eine Begegnung mit Gott selbst ermöglichen. Denn schon die Selbst-

259

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mitteilung Gottes in der Schöpfung geschieht in Hinblick auf die
Erhebung und Vergöttlichung des Menschen. Wer Gott ist, der sich
in seinem Schaffen mitteilt, wird erst durch seine Menschwerdung
und seine Passion ganz offenbar. Infolge ihrer Einheit gewinnt die
allgemeine (transzendentale) Gotteserfahrung erst von der christli-
chen Offenbarung her ihren vollen Sinn gewinnt.

7. Parallelen zur gegenw�rtigen Theologie

Die theologisch relevanten Ausführungen S. L. Franks, insbesondere
zum Transzendieren des menschlichen Geistes auf das Unergründ-
liche und zur allgemeinen Offenbarung Gottes in der Transzendenz-
erfahrung, weisen in einigen Punkten eine frappierende Ähnlichkeit
mit dem Denken Karl Rahners (1904–1984) auf. Rahner hatte seine
grundlegenden religionsphilosophischen Überlegungen bereits 1936
vorgelegt7, doch konnten sie erst nach dem Zweiten Weltkrieg für die
Theologie fruchtbar werden. Ich gebe nur einige Hinweise, um die
gedanklichen Parallelen anzudeuten, und beschränke mich im we-
sentlichen auf das Werk Grundkurs des Glaubens. Einführung in
den Begriff des Christentums (1976), in dem Rahner seine theologi-
sche Position gedrängt zusammengefaßt hat (diese Hinweise sind
sehr fragmentarisch und lassen Rahners theologische Begründungen
außer acht).

Rahners Denken ist ähnlich dem Franks von dem Leitmotiv be-
wegt, »das Dilemma einer ›Immanenz‹ oder ›Transzendenz‹ Gottes«
zu überwinden, »ohne daß das eine oder das andere Anliegen geop-
fert wird«.8 In der theologischen Lehre vom Menschen kann der Satz
als Grundsatz angesehen werden, daß jeder Mensch »als Subjekt das
Ereignis der ungeschuldeten Selbstmitteilung Gottes« ist. Rahner
nennt diese Selbstmitteilung Gottes an den Menschen ein »über-
natürliches Existential«. Dadurch ist der Mensch zu einer Erfahrung
befähigt, die »transzendental« ist und »zu den notwendigen und un-
aufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts selbst gehört«.9

260

Gottmenschentum

7 K. Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von
Aquin. Innsbruck/Leipzig 1936 (neubearbeitet von J. B. Metz, München 1957).
8 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg (Herder) 1976, S. 94.
9 Ebd., S. 31.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die unbegrenzte Dynamik des menschlichen Geistes ist kraft dieser
Selbstmitteilung, die als Gnade zu bezeichnen ist, auch im profanen
Umgang mit den Alltagsdingen auf die transzendente Wirklichkeit
Gottes gerichtet; Gott wird in dieser transzendentalen Erfahrung als
»heiliges Geheimnis« erfahren.10 Wo der Mensch »in den Abgrund
seines Daseins fällt, der allein allem Grund gibt, und wo dieser
Mensch dabei den Mut hat, in sich selbst hineinzublicken und in
seiner Tiefe seine letzte Wahrheit zu finden, da kann er auch die
Erfahrung machen, daß dieser Abgrund als die wahre vergebende
Bergung ihn annimmt«.11 Die gedankliche Vermittlung der Tran-
szendenzerfahrung muß »nicht notwendig eine explizit-religiöse
sein, und darum ist Heils- und Unheilsgeschichte nicht begrenzt auf
die Geschichte des Wesens und des Unwesens der Religion streng als
solcher«. Von dieser Einsicht ausgehend ist es folgerichtig, daß Rah-
ner von einer »universalen Heilsgeschichte« spricht, »die als katego-
riale Vermittlung der übernatürlichen Transzendentalität des Men-
schen mit der Weltgeschichte koexistiert«. Sie wird von Rahner
ausdrücklich als »allgemeine übernatürliche Offenbarungsgeschich-
te« qualifiziert. So ergibt sich, »daß die Offenbarungsgeschichte als
solche in der Menschheit koextensiv ist mit der Freiheitsgeschichte
der Welt überhaupt«.

In der Selbstmitteilung Gottes als Angebot an den Menschen ist,
wie Rahner betont, »immer schon der Gott des übernatürlichen Heils
und der Gnade am Werke, so daß der Mensch gar nie anfangen kann,
etwas zu tun oder auf Gott hin zu gehen, ohne daß er darin schon
getragen wäre durch die Gnade Gottes«.12 »Ein besonderes ›Eingrei-
fen‹ Gottes kann darum nur als geschichtliche Konkretheit der tran-
szendentalen Selbstmitteilung Gottes verstanden werden, die der
konkreten Welt immer schon innerlich ist«.13 Ausdrücklich beruft
sich Rahner auf den »allgemeinen Heilswillen Gottes« als Grund für
die Folgerung, daß man christlicherseits »kein Recht [habe] das fak-
tische Ereignis des Heils auf die alt- oder neutestamentliche explizite
Heilsgeschichte zu begrenzen«. Die freie Annahme von Gottes An-
gebot muß vom Menschen freilich gewußt sein. Hierzu schreibt Rah-
ner: Man darf nicht voraussetzen, »daß die einzige Art, in der etwas

261

Parallelen zur gegenw�rtigen Theologie

10 Ebd., S. 136f. und an zahlreichen anderen Stellen.
11 Ebd., S. 138.
12 Ebd., S. 150.
13 Ebd., S. 94.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklich und wahrhaft gewußt werden könne, jenes kategoriale wort-
und satzhaft-begrifflich objektivierte Wissen sei, von der wir ge-
wöhnlich ausgehen, wenn wir von ›Wissen‹ sprechen«.14

Die für Franks religiöses Bewußtsein grundlegende philosophi-
sche Annahme wird man darin sehen dürfen, daß im Sein, das mit
seinem Urgrund eins und von ihm unterschieden ist, Gott selbst sich
entäußert, so daß der Mensch als Subjekt des von Gott ausgehenden
»Reichs der Geister« in seinem Selbstsein Gott begegnen kann (zu
Franks Verständnis der Schöpfung s. XII,3). Auch hierin ist ihm der
Theologe Rahner nahe. In der Schöpfung sieht Rahner ein »Teilmo-
ment an jener Weltwerdung Gottes, in der faktisch, wenn auch frei,
Gott sich selbst aussagt in seinem welt- und materiegewordenen Lo-
gos«. Er fährt fort: »Wir haben durchaus das Recht, Schöpfung und
Menschwerdung nicht als zwei disparat nebeneinander liegende Ta-
ten Gottes ›nach außen‹ zu denken, die zwei getrennten Initiativen
Gottes entspringen. Sondern wir dürfen uns Schöpfung und Mensch-
werdung, in der wirklichen Welt als zwei Momente und zwei Phasen
eines – wenn auch eines innerlich differenzierten Vorgangs der
Selbstentäußerung und Selbstäußerung Gottes denken«.15

Franks Argument dafür, daß die »positive« Offenbarung keine
letztlich entbehrliche Zugabe zur allgemeinen Offenbarung ist, son-
dern erst die volle Wahrheit über Gott mitteilt, gleicht dem Argu-
ment, das auch Rahner für die innere Notwendigkeit einer »kontin-
gent geschichtlich ereignishaften« Offenbarung gibt. Beide Autoren
gehen von der von Gott geschaffenen personalen und geschichtlichen
Existenzweise des Menschen aus, dem die Zuwendung Gottes zuteil
werden soll. Der Mensch kann sie in ihrer Fülle nur entgegenneh-
men, so Frank, wenn sie sein personales Wesen anspricht. »Die
Wahrheit Gottes […] ist die lebendige Realität Gottes selbst. Sofern
wir diese Realität notwendig als Person oder nach Analogie einer
Person wahrnehmen, ist die Wahrheit unmittelbar in der Person ge-
geben und verkörpert« (S nami Bog 288). Ähnlich argumentiert Rah-
ner: Gott hat den Menschen in die Zeit hinein geschaffen und ihm so
eine geschichtliche Existenzweise gegeben. So liegt es nahe, daß auch
Gottes Selbstmitteilung sich in geschichtlicher Gestalt vollendet.

Schon früh hat Rahner den »Extrinsicismus« beklagt, mit dem
in der katholischen Theologie die Beziehung von Natur und Gnade

262

Gottmenschentum

14 Ebd., S. 152.
15 Ebd., S. 197.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtet wurde. Parallel zu Frank betont auch Rahner, daß es nicht
möglich ist, eine begrifflich scharfe Grenze zwischen der philo-
sophisch zu erhebenden Natur des Menschen und dem »übernatürli-
chen Existential« zu ziehen, daß vielmehr das eine das andere durch-
dringt.16 Aus der Tatsache, daß Gott als Schöpfer sich selbst äußert,
ergibt sich für ihn, daß die menschliche Natur in Hinblick auf die
Inkarnation und die Erlösung die »Potenz« erhält, die Zuwendung
Gottes in Fülle aufnehmen zu können. Denn dazu, daß die Gnade
die letztlich Gott selbst ist, ihm »sich schenken könne, ist er gedacht
und ins Dasein gerufen«. Das »Existential«, d. h. die »Hinordnung«
auf den Empfang der Gnade ist Rahner zufolge selbstverständlich
dem Menschen gegenüber »ungeschuldet«.

Frank hat zwar nicht ausdrücklich unterstrichen, daß der
Mensch keinerlei Anspruch auf die Zuwendung Gottes hat; doch
folgt aus seinem gesamtem Denken zweifelsfrei, daß Schöpfung und
Erlösung als Akte göttlicher Liebe anzusehen sind, die so frei sind,
wie Gott seinem eigenen Wesen gegenüber frei ist.

Wenigstens am Rande soll Rahners Lehre von der »aktiven
Selbsttranszendenz« oder »Selbstüberbietung« erwähnt werden.
Rahner war der Überzeugung, daß die Einheit von potentia activa
und passiva im Sein und damit der »metaphysische Werdebegriff«
es erlaubt, die Evolution der Naturkräfte bis hin zum Menschen phi-
losophisch zu verstehen. Rahner vermeidet damit die auch von Frank
kritisierte Vorstellung eines Wirkens Gottes »neben« oder »zusätz-
lich« zu den weltlichen Ursachen. Auch Rahner geht es darum, die
absolute Souveränität und Transzendenz Gottes gegenüber allem Ge-
schaffenen zu sichern. Gott ermächtigt die Geschöpfe zu einem Wir-
ken, das die Möglichkeiten eben dieses Geschöpfes überschreitet. Das
Geschöpf gelangt so aus sich, vermöge der in ihm anwesenden gött-
lichen Seinsmacht, zu größerer Seinsfülle.17 Auf die Frage, wie die

263

Parallelen zur gegenw�rtigen Theologie

16 K. Rahner: Über das Verhältnis von Natur und Gnade. In: K. Rahner: Schriften zur
Theologie. Band 1, (8. Auflage) 1967 (Benziger) Einsiedeln. S. 334; 338; 341. Erstver-
öffentlichung 1950 in der Zeitschrift »Orientierung«.
17 Nach Rahner geschieht diese Selbsttranszendenz »in der Kraft der absoluten Seins-
fülle, die einerseits dem endlichen, nach seiner Vollendung hin sich bewegenden Seien-
den so innerlich zu denken ist, daß dieses Endliche zu einer wirklichen aktiven Selbst-
transzendenz ermächtigt wird und es die neue Wirklichkeit nicht einfach nur als von
Gott gewirkte passiv empfängt – und diese Kraft der Selbsttranszendenz ist anderseits
gleichzeitig so von diesem endlichen Wirkenden unterschieden zu denken, daß sie nicht
als Wesenskonstitutiv dieses Endlichen, sich selbst Wirkenden aufgefaßt werden darf,
weil sonst, wenn die Wirksamkeit gewährende und zu ihr ermächtigende Absolutheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


göttliche Wirkmacht in die Konstitution einer endlichen Ursache ein-
geht, ist auch hier zu antworten: Weder indem eine Vermischung
noch eine Trennung erfolgt.18

264

Gottmenschentum

des Seins das Wesen des endlichen Wirkenden selbst wäre, dieses zu einem wirklichen
Werden in Zeit und Geschichte gar nicht mehr fähig wäre, weil es die absolute Fülle des
Seins schon als sein Eigenstes besäße«. K. Rahner, Die Christologie innerhalb einer evo-
lutiven Weltanschauung, in: Schriften zur Theologie, Bd. V, Einsiedeln u.a. 1962,
S. 191f.
18 Zur jüngsten philosophischen Diskussion siehe B. Weissmahr: Selbstüberbietung
und die Evolution des Kosmos auf Christus hin. In: H. Schöndorf (Hg.): Die philosophi-
schen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg (Herder) 2005, S. 143–177. Ferner:
B. Weissmahr: Kann Geist aus Materie entstehen? In: Zeitschrift für kath. Theologie
121 (1999), S. 1–24.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XIV. Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der
Welt

Da der Einheit die ontologische Priorität vor der Vielheit zukommt
und diese erst ermöglicht, ergibt sich schon aus der Systematik von
Franks Denken die Frage, ob der eine göttliche Urgrund in spezifisch
gesellschaftlicher Weise in der gesellschaftlichen Vielheit anwesend
ist. Frank beantwortet diese Frage in seiner Sozialphilosophie mit
einem Kapitel über »›Kirche‹ und ›Welt‹«. Ihm geht es dabei nicht
um die sozialwissenschaftlich zu beschreibende Kirche als empirisches
Faktum. Seine Frage richtet sich auf die ontologische Realität der Kir-
che. Sie eröffnet sich dem Philosophen durch die phänomenologische
Betrachtung der überindividuellen Wir-Einheit. Sie läßt diese Einheit
»in ihrer lebendigen Tiefe als etwas Heiliges, als Ausdruck des über-
menschlich-göttlichen Prinzips im menschlichen Leben« verstehen.

1. Die »Wahrheit« des Wir als das »Heilige«

Ontologisch betrachtet ist jedes gesellschaftliche Wir ein spezifischer
Vollzug der All-Einheit und damit Ausdruck jener »inneren Fülle
und Freiheit des Lebens«, den Frank »Gemeinschaftlichkeit« [sobor-
nost’] genannt hatte. Mit ihr ist »die göttliche Wahrheit in die Welt
eingesenkt« (GGdG 194). Weil die göttliche Realität kein für sich
abgeschlossener Bestand, sondern Leben ist, ist auch ihre Wahrheit
keine definierbare Wahrheit. Das gilt auch für die Wir-Realität. Ihre
Wahrheit ist die lebendige Einheit, in der jedes Glied als gleichbe-
rechtigter Träger seiner göttlichen Würde, eben als Du, anerkannt
wird. Sie ist auf die Integration des Vereinzelten in die Ordnung der
Freiheit und des gemeinschaftlichen Lebens gerichtet. Diese die Exi-
stenz jeder Gesellschaft begründende Dynamik bezeichnet Frank als
die Achtung des Heiligen.1 Dieses »Heilige« muß keine äußerliche

265

1 Vgl. Kapitel V »Das Transzendieren zum Du. Die Grundform der Offenbarung. Das

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiöse Gestalt haben, an der es als solches erkennbar wäre. Ein
Beispiel dafür, daß das Individuum sich in profanen Umständen ganz
unspektakulär aus seiner Vereinzelung in eine Wir-Einheit auf-
genommen erfährt und dabei das unergründliche Moment ihrer Hei-
ligkeit bejahend erlebt, ist die »brüderliche« Verbundenheit in einer
Mahl- oder Trinkgemeinschaft.

»Das Streben nach Wahrheit, das die menschliche ›allzumensch-
liche‹ Natur in ihrer empirischen Gegebenheit überwindet« und sie
zu der ihr gemäßen Einheit führt, »ist jedem gesellschaftlichen Leben
immanent, konstituiert dessen Wesen selbst« (GGdG 194). Keine
Gesellschaft kann existieren, ohne daß das Teil wenigstens in mini-
malem Ausmaß sich als Glied dieses Ganzen fühlt und den Anderen
gleichfalls als solches respektiert. Das gilt nicht minder für eine neu-
trale Geschäftsbeziehung oder ein Verbrechersyndikat als für eine
Liebesgemeinschaft; es ist unabhängig davon, ob eine Gesellschaft
demokratisch oder autoritär verfaßt ist. Der praktisch höchst wichti-
ge Unterschied einer Liebesgemeinschaft zur Geschäftsbeziehung
liegt darin, daß in letzterer die Gemeinschaftlichkeit ganz dem äuße-
ren Zweck, einen individuellen Gewinn zu erzielen, untergeordnet
ist und sie deshalb am Rande der Selbstauflösung existiert.

Wer die »Wahrheit« des Wir als Anerkennung der göttlichen
Wahrheit im Anderen lebendig erkennt, gelangt so zur »Wahrheit«
der Kirche. Er ahnt, daß er auch »mit allen anderen Menschen in der
primären Ungeteiltheit des Wir verbunden« ist. Frank illustriert die-
sen Zusammenhang mit einem Satz des alt-christlichen Mönchs Do-
rotheos von Gaza (gest. ca. 565): Wie die Punkte innerhalb eines
Kreises sind auch die Menschen einander um so näher, je näher sie
dem Mittelpunkt des Kreises – Gott – kommen. Formal-logisch aus-
gedrückt: »Der Zusammenhang zwischen den einzelnen Gliedern
eines Ganzen und der Zusammenhang der Glieder des Ganzen zur
Einheit, die dem Ganzen zugrunde liegt und es konstituiert, sind nur
korrelative Momente ein und derselben ontologischen Beziehung«.
Die Liebe zu Gott und die Liebe zum Menschen sind darum von ein-
ander nicht zu trennen (GGdG 193).

Frank hat seine Einsicht zusammengefaßt: Allein kraft der in ihr
wirksamen »Gemeinschaftlichkeit« als eines minimalen »Ausdrucks
der Liebe« kann Gesellschaft überhaupt existieren. Anders gesagt:

266

Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der Welt

Sein ist Wir-Sein« und Kapitel XI »Das verstehende Erleben des Göttlichen und Heili-
gen«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die Gesellschaft in ihrem eigentlichen Wesen ist das Zutagetreten
der gottmenschlichen Natur des Menschen«. Durch die Anerken-
nung des Heiligen als Bedingung des gesellschaftlichen Lebens ver-
schmelzen die menschlichen Seelen auch »mit Gott« und werden zu
einem »geistigen Organismus«. Hierin zeigt sich, »was man – im
tiefsten und allgemeinsten Sinne – unter dem Namen Kirche ver-
steht. […] Jeder Gesellschaft liegt notwendig die Kirche als Kern
und lebenspendendes Prinzip zugrunde. Was wir als Gemeinschaft-
lichkeit erkannten, als primäre Einheit des Wir, enthüllt sich uns nun
voller und tiefer als Kirche« (GGdG 196).

2. Die Kirche – soziologisch, ontologisch, theologisch

Daß die von Frank so verstandene Kirche nicht mit einer soziologisch
bestimmbaren Organisation identisch ist, ist offenkundig. Schwieri-
ger ist die Abgrenzung zum theologischen Kirchenbegriff, dem er in
einigen Aspekten sehr nahe steht. Mit seinem philosophischen Be-
griff will Frank die »mystische gottmenschliche Realität«, die für den
Gläubigen in der Kirche seines Bekenntnisses empirisch greifbar ist,
in ihrer ontologischen Seinsweise freilegen. Nicht alle Elemente die
für den theologischen Begriff der Kirche als »Leib Christi« wesent-
lich sind, sind damit in ihn aufgenommen.

Die Theologie liefert mit ihrer Unterscheidung der »sichtbaren«
und »unsichtbaren« Kirche dem Philosophen ein begriffliches Hilfs-
mittel. Auch die ontologisch verstandene Kirche ist »unsichtbar«.
Auch für die Zugehörigkeit zu ihr ist ein »Glaube« unverzichtbar.
Er ist jedoch nicht identisch mit dem inhaltlich bestimmten Credo
der sichtbaren christlichen Kirche (GGdG 197). Nach der theologi-
schen Lehre der Kirche selber, schreibt Frank, reicht die »unsicht-
bare« Kirche, als die Gemeinschaft aller Erlösten, über die Grenzen
der »sichtbaren« Kirche hinaus. Denn zu ihr gehören »außer ihren
lebenden auch alle schon verstorbenen und noch nicht geborenen
Glieder«2. In ihr sind die Trennwände zwischen den christlichen Kon-
fessionen überwunden; zu ihr gehört auch und zwar »zuallererst die
alttestamentliche Kirche, das von Gott erwählte Volk Israel, als des-
sen Fortsetzung und Vollendung sich die neutestamentliche Kirche

267

Die Kirche – soziologisch, ontologisch, theologisch

2 Frank konnte mit dieser Behauptung an Paulus anknüpfen, der im Brief an die Ephe-
ser schreibt: »In ihm hat er uns erwählt vor der Erschaffung der Welt« (1:4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht«. Auch die geistige Welt der Antike, die »Erzieher auf Chri-
stus hin« war3, gehört in diesem weiteren Sinne zur unsichtbaren
Kirche. Einen »Keim des Glaubens«, ungeachtet möglicher Verzer-
rungen und Verarmungen, erkennt die christliche Kirche sogar im
Islam und im Buddhismus und letztendlich in allen heidnischen Re-
ligionen und »betrachtet sie deshalb mindestens potentiell als ihr zu-
gehörig«.

Von diesem »tief mystischen Begriff der Kirche«, den die christ-
liche Theologie selber entwickelt hat, geht Frank zu seinem ontolo-
gischen Begriff über, »nach dem jede im Glauben verwurzelte Einheit
des menschlichen Lebens Kirche ist, insofern sie – unabhängig vom
dogmatischen Inhalt der Glaubensrichtungen, von menschlichen
Gottesvorstellungen – gottmenschliches Leben ist, Anwesenheit des
göttlichen Prinzips in der gesellschaftlichen Vereinigung der Men-
schen« (GGdG 197).

Frank situiert diesen Begriff der Kirche »zwischen dem rein re-
ligiösen Begriff der einen wahren Kirche und dem empirischen Be-
griff«. Doch ist nicht zu übersehen, daß seine Beschreibung weit-
gehend mit jener der »›wahren Kirche‹ im religiös bekenntnishaften
Sinn« übereinstimmt – mit der wichtigen Einschränkung, daß Franks
ontologisch verstandene Kirche nicht eine in der Geschichte ins Le-
ben gerufene sichtbare Einheit, sondern eine »ursprüngliche« und
zwar »gottmenschliche Einheit [ist] – eine Einheit, die aus der Ver-
wurzelung des menschlichen Lebens im Heiligen, in Gott rührt«, die
»alle im Glauben gegründeten menschlichen Einheiten umfaßt, wie
irrig dieser Glaube seinem Inhalt nach auch sein mag«. In »formaler«
Hinsicht ist für Frank der ontologische mit dem »mystisch-dogmati-
schen« Kirchenbegriff eins: Denn auch für diesen gilt, daß die »viel-
gestaltigen Teilbekenntnisse des Glaubens und die auf ihnen gegrün-
deten ›Kirchen‹ partikuläre, unvollkommene, häufig entstellte und
sogar ganz korrupte Abspaltungen ihres Urgrunds [sind] – der einen
wahren Kirche, als dem Gegründetsein des ganzen menschlichen Le-
bens mit allen Bereichen und Formen in dem einen wahren Gott. […]
Jede Einheit von Menschen im Glauben, jede Übereinstimmung
menschlicher Seelen im Heiligen, durch das sie leben – mag dieses
Heilige auch noch so gespenstisch und trügerisch sein –, enthält ne-

268

Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der Welt

3 Frank greift hier eine Aussage der patristischen Literatur auf, vgl. Klemens von Alex-
andrien (gestorben 215), Stromateis (inbes. Buch VI, Kapitel XVII); vgl. auch Galater-
brief 3:24.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben dem rein menschlichen Prinzip ein übermenschliches Prinzip,
einen Abglanz der Gottheit in den menschlichen Herzen, und sei er
auch noch so schwach, entstellt und sogar völlig verkehrt« (GGdG
198).

Frank beschwört hier das im Du aufscheinende »Heilige«, das als
solches in einem Akt des »Glaubens« erkannt und anerkannt wird. So
ergibt sich, daß die »Gemeinschaftlichkeit« [sobornost’] eine »Ein-
heit des Glaubens, eine Einheit des Dienstes an der Wahrheit und
am Gegründetsein in einem übermenschlichen Heiligen ist«. Das
heißt aber, daß jeder konkreten Gesellschaft eine »ursprüngliche or-
ganische Wir-Einheit« »als Kirche zugrunde liegt« (GGdG 199 f.).

3. Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale
Kirche«

Franks theologisch-spirituelle Schrift Mit uns ist Gott, verfaßt wäh-
rend des Zweiten Weltkriegs4, enthält nicht nur ein ausführliches
Kapitel über »Die Idee der Kirche und die Antinomie ihrer beiden
Begriffe«; die ganze Schrift ist mittelbar der Frage nach dem Sinn
der christlichen Kirche gewidmet und läßt erkennen, wie sehr ihren
Verfasser diese Frage bewegte. Wieder geht es darum, die Kirche als
absolute geistige Realität aufzuweisen. Die Argumentation ist über-
wiegend theologisch, doch benutzt Frank die ontologische Termino-
logie, um die Unterscheidung zur empirisch-realen Kirche zu erklä-
ren.

Gott will sich nicht nur mit den Menschen als Individuen ver-
binden, sondern mit der kollektiven Einheit der Menschheit und, dar-
über hinaus, mit der Schöpfung als ganzer. Jeder Mensch ist zwar
schon als Individuum Gottes Abbild und als solches von absolutem
Wert. Aber als Person ist er auch Glied des »Reichs der Geister« und
somit auf Gemeinschaft bezogen; seine »Stimme gewinnt erst Sinn,
wenn sie am Chor der Stimmen teilhat, am Chor der Menschheit und
der ganzen Schöpfung, durch den Gottes eigene Stimme erklingt«.
»In dieser Wechselbeziehung« – zwischen Gott und dem »Chor« der
ganzen Schöpfung – »besteht die Realität der Kirche« (S nami Bog
369).5 Schon die Juden wußten, daß der Messias nicht nur viele Ein-

269

Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale Kirche«

4 Das Manuskript schloß Frank im Dezember 1941 in Lavandou (Var), Frankreich ab.
5 Frank scheint zu dieser bildhaften Formulierung durch Franz Rosenzweigs »Stern der

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zelne, sondern das Volk Gottes erlösen werde. Die Propheten Israels
erkannten, daß ihr Volk berufen war, das Samenkorn der allumfas-
senden Einheit der erlösten Menschheit zu sein. In ihrem Wesen ist
die christliche Kirche »das ›neue Israel‹«, der »Keim« des »Reiches«,
das die ganze Menschheit und schließlich die ganze Schöpfung um-
faßt. Christus erlöst mich als Individuum, »indem er die ganze Welt
erlöst«. Erlösung bedeutet darum »Wiedergeburt der Schöpfung,
Verklärung der Welt, Eintreffen des Reiches Gottes als allumfassen-
der Einheit des erleuchteten Seins, wenn Gott alles in allem sein
wird« (S nami Bog 370; vgl. 1. Korintherbrief 15:28; Epheserbrief
1:23).

Auch in seiner Spätschrift unterscheidet Frank in der einen Kir-
che, die der »Keim« des universalen Heils sein soll, zwei »Schichten«,
die »empirisch-reale« und die »›eigentlich mystische‹«. Sie dürfen
weder von einander getrennt, noch miteinander vermischt werden.
Falsch wäre es, die mystische Kirche nur als »göttliche Grundlage«
der empirischen kollektiven Realität zu verstehen. Noch irriger wäre
es, allein die mystische Kirche als die wahre Kirche Christi anzusehen
und ihre empirische Gestalt bestenfalls als unvollkommene Annä-
herung an sie. Die Kirche darf nicht auf das mystische Element einge-
schränkt werden, weil zu ihr notwendig »die Verkörperung in einer
konkreten empirischen menschlichen Realität« gehört. Das bedeutet
auch, daß die »mystische Kirche« mehr als ein »abstraktes« Moment
an der empirischen ist; sie ist selbst »eine ganz konkrete, substantiel-
le Realität, wenngleich unsichtbar, eine Realität, deren Konturen und
Grenzen weder durch sinnliche Wahrnehmung noch durch rationales
Denken exakt festzulegen sind«. So ist zu verstehen, daß sie mit der
»empirisch-realen« Kirche in einem »komplizierten Verhältnis« »der
Solidarität, der Nähe, der teilweisen Identität und des ständigen Un-
terschieds und Widerstreits« steht. Diese Beziehung von Einheit und
Unterschiedenheit freizulegen, ist Franks Anliegen (ebd. 371). Wie-
der geht es um die Grundfrage seiner Philosophie: die Zwei-Einheit
von Sein und Seiendem, bezogen auf einen bestimmten Seinsaspekt.

Die Kirche als Keimzelle der Erlösung geht auf Jesus Christus
zurück, der, indem er seine »lebendige Kraft« in die Welt einsenkte,
»den Anfang für das organische Wachsen und Heranreifen einer
Realität in der Welt gelegt hat, welche die Welt verklärt und zur

270

Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der Welt

Erlösung« inspiriert. Er hatte dieses Buch in einer Rezension gewürdigt: Mističeskaja
filosofija Rozencvejga, in: Put’, Januar 1926, No. 2, 139ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwirklichung des ›Reiches Gottes‹ führt«. Dabei ist zu sehen, daß
Christus kein »Gesetzgeber« war, der eine Kirche in Gestalt einer
»sozialen Organisation« gegründet hätte. Vielmehr müssen die
Menschen, von Christi Kraft begleitet, in eigener Verantwortung
die Bedingungen schaffen, damit die von ihm gelegte Saat reifen
kann. Die Strukturen der empirisch-realen Kirche haben sich, so wird
man Frank verstehen müssen, aus geschichts-immanenten Ursachen
entwickelt; freilich »notwendig«, weil die Gnade durch die Struktu-
ren der Welt, die sie verklären soll, wirken muß.

Nur der geistigen oder »wesentlich-mystischen« Kirche, die das
Wirken des Geistes Christi in der Welt ausmacht, kommen die Merk-
male zu, welche im überlieferten Glaubensbekenntnis ausgesagt wer-
den. Nur sie ist wahrhaft »›katholisch [kafolična]‹, allumfassend«,
weil zu ihr alle Menschen gehören, die sich vom Geist Christi leiten
lassen. Das heißt, daß sie »überzeitlich« ist, weil die Realität des Er-
lösungsopfers, das Christus stellvertretend für alle Menschen dar-
gebracht hat, über den geschichtlichen Zeitpunkt seines Todes hin-
ausreicht und auch die Menschen, welche ihn nicht kennen, an dieser
»Realität« teilhaben können. Die Katholizität der Kirche bedeutet
folglich, daß die Kirche keine sichtbaren äußeren Grenzen hat. Sie
ist auf die »Erneuerung und Erlösung der ganzen Schöpfung« aus-
gerichtet; sie ist »die Einheit der gesamten Menschheit, welche Erlö-
sung sucht und somit auch erlöst wird«. Die Zugehörigkeit zu dieser
Heilsgemeinschaft kann deshalb nicht von der »nach bestimmten Re-
geln« vollzogenen Taufe und vom formalen Bekenntnis des Glaubens
abhängen. Entscheidend ist allein »die beharrliche Teilhabe der
menschlichen Seele an Christi Wahrheit und Realität«. Sogar die Re-
geln der empirischen Kirche, bemerkt Frank, räumen die Möglichkeit
ein, daß Menschen zur Kirche gehören, die nicht alle Merkmale be-
sitzen, die zur formellen Aufnahme in die Kirche üblicherweise er-
forderlich sind (vgl. ebd. 373 f.).

Zu den Merkmalen der Kirche, die im überlieferten Credo ge-
nannt werden, gehört außerdem die »Einheit«. Auch sie bezieht
Frank auf die geistige Kirche. Die zahllosen Spaltungen, die sich in
der Geschichte ereignet haben, »zerreißen Christi Gewand, nicht
aber den lebendigen mystischen Leib Christi«. Auch ist diese Kirche
»heilig«, denn sie ist nichts anderes als der in der Menschheit und in
jedem Menschen anwesende Heilige Geist. Wie jeder Mensch, auch
der verbrecherischste, eine »gottmenschliche Wurzel« hat, die ihn
zum Träger unverlierbarer Würde macht, so besitzt auch die

271

Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale Kirche«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschheit als ganze eine »Tiefenschicht«, die sie »Gottmenschheit«
sein läßt. Aus der »Heiligkeit« der Kirche ergibt sich tautologisch
ihre »Unfehlbarkeit«, die von Frank in moralischem Sinn verstanden
wird. Alle organisatorischen Funktionsunterschiede sind innerhalb
der mystischen Kirche hinfällig; in ihr ist jeder, der auf Gott hört,
berufen, Priester und Prophet zu sein.

Dagegen ist die empirisch-reale Kirche ein Teil der geschicht-
lichen Wirklichkeit und unterliegt ihren Regeln. Sie erscheint so als
das gerade Gegenteil der mystischen: Sie ist von Sünde gezeichnet,
unheilig, zersplittert und auf den geschichtlichen Augenblick fixiert.
Dennoch widersteht Frank der spiritualistischen Versuchung, die
menschlich-organisatorische Seite der Kirche schlechthin als Übel
zu verurteilen. Er erkennt sie als unverzichtbar an, denn die göttliche
Gnade, welche die menschliche Welt verwandeln soll, bedarf »der
planmäßigen menschlichen Gestaltung« in der Form von Organisati-
on und Autorität, weil Freiheit nur durch Disziplin und Gehorsam
fruchtbar werden kann. In ihr muß es deshalb auch, anders als in
der mystischen Kirche, Macht und Recht geben.

Die volle Jurisdiktionsgewalt eines Oberhauptes, wie sie dem
Papst in der katholischen Kirche zukommt, sieht Frank als sinnvoll
an; doch zugleich betont er, daß die Gehorsamspflicht dem Papst ge-
genüber nur auf dem ius humanum beruhen könne. Die durch das
Papsttum gewährleistete »übernationale Einheit« der katholischen
Kirche findet seine Bewunderung. Auf die strenge Durchsetzung die-
ser Einheit führt er es zurück, daß die katholische Kirche »mehr für
die christliche Erziehung der Menschheit, für die Verankerung und
Bewahrung christlicher Lebensgrundsätze getan hat als jedes andere
christliche Bekenntnis«. Und er fügt hinzu: »In unseren verworrenen
und schweren Tagen, in denen die Welt von neuem gegen das Chri-
stentum vorgeht, bleibt die einzige irdische Instanz, auf die man bei
der Rettung der christlichen Kultur Hoffnungen setzen kann, die rö-
misch-katholische Kirche in der strikten Festigkeit der in ihr gelten-
den Kirchendisziplin und Autorität« (ebd. 378).

Die empirisch-menschliche Kirche als »Realität rein irdischer,
menschlicher Ordnung« ist mit ihrem »inneren Grund«, welcher
»der überweltlichen, gnadenhaften Ordnung entstammt«, zu einer
»Zwei-Einheit« vereint (ebd. 376). Erst diese Einheit, welche die Ent-
gegensetzung, ja den Widerstreit beider Elemente nicht aufhebt,
macht »die Kirche als solche« aus. Frank betont nicht nur die »un-
trennbare Zusammengehörigkeit« des mystischen und empirisch-

272

Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


realen Elements, sondern bezeichnet sie als »innere organische Ein-
heit«. Als konkrete ist sie die »immer unvollkommene Verkörperung
der vollkommenen, idealen Gottmenschlichkeit Christi in der Sphäre
des freien menschlichen kollektiven Seins. Die Kirche als geheimnis-
voller gottmenschlicher Organismus oder als unsichtbarer organi-
scher Prozeß des Aufkeimens von Gottes Reich in der Welt und die
Kirche als vorsätzliche, rein menschliche, irdische Struktur und Or-
ganisation sind nur zwei Schichten derselben Kirche im vollen Sinne
dieses Begriffs. Dabei bestehen der wahre Sinn und die Bestimmung
der zweiten Schicht – der Kirche als empirisch-menschliche Realität –
in ihrer Unterordnung unter die erste, in ihrer Funktion als Werk-
zeug und menschlicher Ausdruck der ersten Schicht, der eigentlich-
mystischen Kirche« (ebd. 380)

4. Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

Die »eine, heilige, katholische Kirche«, von der das Glaubens-
bekenntnis spricht, ist in der mystischen Kirche verwirklicht, die
aus innerer Notwendigkeit einen sichtbaren Leib hat. Dieser aber ist
gespalten, unheilig, begrenzt und »von rein irdischer, menschlicher
Art« (ebd. 376). Nichtsdestoweniger macht nur die »untrennbare«
und »unauflösbare« Einheit der »beiden Naturen der Kirche« die
»Einheit der Kirche als solcher« aus. Diese innere Einheit aber ist
zugleich voller Spannung bis hin zum »rational unüberwindlichen
antinomischen Widerstreit«: »concordia discors«.

Formal gilt für »das gottmenschliche Wesen der Kirche das glei-
che«, was im Dogma über die unvermischte und ungetrennte Einheit
der beiden Naturen in Christus ausgesagt ist – »allerdings mit dem
äußerst wichtigen Unterschied, daß das ›Unvermischtsein‹ hier bis
zum Widerstreit geht. Denn im Unterschied zur menschlichen Natur
Christi ist die menschliche Natur der Kirche nicht ohne Sünde« (ebd.
378). Freilich, dieser »Widerstreit« vermag die Einheit nie zu zer-
stören; vielmehr »bezeugt er die Macht des göttlichen Prinzips der
Gnade in der Kirche« (ebd. 379).

Die Einheit des Göttlichen und des Menschlichen in der christ-
lichen Kirche ist deshalb anders zu denken als die in der Sozial-
philosophie analysierte Einheit von Kirche und Gesellschaft. In die-
ser ging es um die Frage, wie eine menschliche Gesellschaft
überhaupt existieren könne, ohne von den in ihr widerstreitenden

273

Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kräften zerrissen zu werden. Frank hatte auf den »Dienst am Heili-
gen« verwiesen, der, wie beschränkt er auch ist, die Einheit des jewei-
ligen Wir stiftet. Er hatte diesen Dienst als das Wesenselement der
Kirche gedeutet und war zu der Aussage gelangt: Die Kirche ist der
Existenzgrund jeder sichtbaren menschlichen Gesellschaft. Diese
aber kann ihren Grund oder ihre Seele verlieren und sich auflösen.

Zur empirisch-realen Kirche gehören nur jene Menschen, die
sich ausdrücklich zu ihr bekennen. Zur »mystische Kirche«, wie
Frank sie in seiner Schrift Mit uns ist Gott konzipiert, gehören alle,
die sich in ihrem Verhalten vom Heiligen Geist leiten lassen. Das
kann, so muß man Frank wohl verstehen, beim selben Menschen in
wechselnder Intensität geschehen. Daß die Achtung des Heiligen sich
in der Anerkennung einer bestimmten Wir-Einheit realisiert, scheint
nicht erforderlich. Ein sichtbares Merkmal, an dem die Zugehörigkeit
zur »mystischen Kirche« abgelesen werden könnte, gibt es nicht; zu
ihr können darum Angehörige der christlichen Kirchen und Gemein-
schaften, aber auch nichtchristliche und religionslose Menschen ge-
hören. Gott allein weiß, ob und in welcher Fülle der Geist Christi ein
konkretes Verhalten lenkt, wie auch er allein die Grenze kennt, die
zum bewußt Widerchristlichen und Bösen verläuft. Die »mystische
Kirche« wird es geben, solange es die Menschheit gibt.

Daß Frank das Bild der irdischen Kirche so düster zeichnet und
ihre Fehlbarkeit und Sündhaftigkeit derart betont, ist, so wird man
vermuten dürfen, in seiner Erfahrung begründet. Doch stellt sich in
systematischer Hinsicht die Frage, ob die »innere« und »organische«
Einheit des Göttlichen und Menschlichen in der »Kirche als solcher«
nicht zur Folge haben müßte, daß die »real-empirische« Kirche auch
an der »mystischen« Realität – also an deren »Heiligkeit«, »Katholi-
zität« und »Einheit« – teilhat.6 Wäre die sichtbare Kirche tatsächlich
»eine Realität rein irdischer menschlicher Ordnung«, bliebe sie der
mystischen Kirche nur äußerlich angefügt. Es wäre kaum verständ-
lich, wie sie »Wegbereiterin« und »menschliches Werkzeug« der my-
stischen Kirche sein kann. Frank selbst schreibt an einer Stelle, daß
»ihr innerer Grund der überirdischen Gnadenordnung angehört«
(ebd. 376). Damit ist die bloße Menschlichkeit der empirischen Kir-

274

Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der Welt

6 Nicht ohne Konsequenz für das theologische Verständnis der Kirche ist, daß Frank die
»Apostolizität« nicht unter den Merkmalen der Kirche aufführt. Mit der »Apostolizität«
wäre ein geschichtlich-empirisches Element als konstitutiv für die »Kirche als solche«
anerkannt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che überwunden. Gerade das philosophische Prinzip des »antino-
mischen Monodualismus« erlaubt, die Einheit von Geist und Leib
und somit den Begriff der Kirche und des Sakramentes so zu denken,
daß weder das Mystische seine Geistigkeit und Unsichtbarkeit ein-
büßt noch das Empirisch-Reale seine Beschränktheit verliert.7

Franks Bemühen um die Idee »Kirche« ist von der quälenden
Frage geleitet, wie die Spannung aufzulösen ist zwischen der absolu-
ten und universalen Bedeutung Christi für das Heil jedes Menschen
und der beschränkten geschichtlichen Reichweite der christlichen
Kirche, wie also die so beschränkte Kirche dennoch der Keim des uni-
versalen Heils sein könne. Eine spiritualistische Vergeistigung und
Entweltlichung der Kirche kommt für Frank aus philosophischen
wie aus theologischen Gründen nicht in Frage. Der Angelpunkt sei-
nes Denkens, die Gottmenschlichkeit, die ihr Vorbild in der Gott-
menschlichkeit Christi hat, besagt Unterschiedenheit in untrenn-

275

Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

7 Obwohl Frank darauf beharrt, daß die wahre Kirche Christi nicht mit einer real be-
stehenden Kirche identifiziert werden könne, kommt seine »Idee der Kirche« in einigen
Punkten dem Selbstverständnis der katholischen Kirche, wie es im Anschluß an das
Zweite Vatikanische Konzil formuliert wurde, sehr nahe. In der Erklärung »Dominus
Jesus« aus dem Jahr 2000 heißt es u.a., daß »sich das Heilswirken Jesu Christi mit und
durch seinen Geist über die sichtbaren Grenzen der Kirche hinaus auf die ganze
Menschheit [erstreckt]«. Das Anliegen, das Frank mit dem Begriff der »mystischen Kir-
che« verfolgt, ist aufgenommen, wenn festgestellt wird: »Die Lebensgemeinschaft im
Geist« gilt »für alle Menschen guten Willens, in deren Herzen die Gnade unsichtbar
wirkt« (n. 12). Weiter betont die »Erklärung«, daß die Kirche nicht mit dem »Reich
Gottes« identisch ist, vielmehr seinen »Keim« und »Anfang« bildet. »Das Reich Gottes
hat eine eschatologische Dimension: es ist eine in der Zeit gegenwärtige Wirklichkeit,
aber seine volle Verwirklichung wird erst mit dem Ende bzw. der Erfüllung der Ge-
schichte kommen«. Die Kirche ist »nicht selbst Ziel, da sie auf das Reich Gottes hin-
geordnet ist, dessen Wirklichkeit sie keimhaft und zeichenhaft darstellt und dessen
Werkzeug sie ist« (n. 18). Franks Intention ist getroffen, wenn es heißt: »daß das Reich
Gottes – auch wenn es in seiner geschichtlichen Phase betrachtet wird – nicht mit der
Kirche in ihrer sichtbaren und gesellschaftlichen Wirklichkeit identisch ist. Es ist näm-
lich nicht richtig, wenn man das Werk Christi und des Geistes ›auf ihre [der Kirche]
sichtbaren Grenzen einengt‹. Man muß deshalb auch berücksichtigen, daß ›das Reich
alle einbezieht: die einzelnen, die Gesellschaft, die ganze Welt. Für das Reich wirken
bedeutet Anerkennung und Förderung der göttlichen Dynamik, die in der Geschichte
der Menschheit anwesend ist und sie umformt. Das Reich aufbauen bedeutet arbeiten
zur Befreiung vom Übel in allen seinen Formen. Das Reich Gottes ist letztlich die Of-
fenbarung und Verwirklichung seiner Heilsabsicht in ganzer Fülle‹« (n. 19). – Das De-
kret des Konzils »Unitatis redintegratio« über den Ökumenismus beschreibt mit dem
Ausdruck »Fülle« (plenitudo unitatis/plenitudo catholicitatis) die Paradoxie, daß das
Heil in den Sakramenten der katholischen Kirche präsent ist und kraft dieser Präsenz
auch außerhalb ihrer wirksam sein kann.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barer Einheit. Deshalb kann auch »Kirche« für Frank nicht ohne
sinnliche und geschichtliche Wirklichkeit sein. Nicht in jeder Hin-
sicht wird man seine Überlegungen für gelungen ansehen können.
Auf jeden Fall machen die Ausführungen über die Kirche deutlich,
wie wichtig es für den Philosophen Frank war, gegen die radikale
Säkularisierung des neuzeitlichen Denkens die Grundvollzüge des
christlichen Lebens als zum menschlichen Selbstsein gehörig aus-
zuweisen. Er will zeigen, daß die mit den theologischen Begriffen
gemeinte Wirklichkeit – Kirche, Heiliges, Gnade, Vergöttlichung –
nicht als Produkt müßiger Spekulation abgetan werden kann, daß
sie vielmehr die Vollendung eines philosophisch-phänomenologisch
aufweisbaren Seinsgrundes ist. Gerade die Schriften aus Franks Spät-
zeit Mit uns ist Gott wie auch Das Licht in der Finsternis bezeugen
eine gute Kenntnis des Neuen Testaments und ein tiefes Eindringen
in die christliche Spiritualität (zur »Kirche« siehe auch Kap. XVII
»Nikolaus von Kues – der Lehrer«).

276

Die Kirche – die g�ttliche All-Einheit in der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XV. mysterium iniquitatis

Die Philosophie der All-Einheit, in der Gott der Urgrund und Mittel-
punkt allen Seins ist, scheint keine Möglichkeit zu bieten, das Böse in
ihren Horizont aufzunehmen. Für Frank aber war das Böse eine un-
leugbare Tatsache. Eindrucksvoll bezeugt die Schrift Das Licht in der
Finsternis die Gewißheit von dessen dunkler Macht; das ungeheure
Leid, das Menschen im 20. Jahrhundert anderen Menschen zufügten,
hatte diese Gewißheit unumstößlich gemacht. Viele der zeitgenössi-
schen Philosophen aber vermochten hinter der Grausamkeit der
Menschen nicht die geistige Macht des Bösen zu erkennen. In einem
Brief vom Sommer 1942 an den Freund Ludwig Binswanger klagt
Frank darüber, daß auch M. Heidegger »die wahre Quelle aller Tra-
gik« verkenne. Heidegger »konzentriert sich ganz willkürlich nur auf
das ›man‹, das Verlogen-alltäglich-ordinäre; dies ist aber nur eine,
und vielleicht gar nicht die schlimmste Erscheinung des Bösen, des
›Teufels‹ als ›Vater der Lüge‹ ; der Hauptfeind, der zu überwinden ist,
sind verblendende und verwirrende Leidenschaften (sinnliche und
geistige), die in mir wüten, mich dem Grunde entziehen und jeder-
zeit zu vernichten und zu entleeren suchen«. Hier wirkt »das Dämo-
nische, Böse, das Chaotische, Zerstörende«, das, was die Bibel »Sün-
de« nennt. Dieses »Dämonische« ist »keine ›theologische‹, auch
keine rein ›ethische‹ Idee, sondern der grundlegende ontologische
Zug des menschlichen Daseins«.1 Das eigentlich Schreckliche befin-
det sich, wie Frank in diesem privaten Brief schreibt, im Inneren jedes
Menschen.

Nachdrücklich hat Frank in seinen Werken sich mit der Macht
des Bösen auseinandergesetzt: Am Vorabend des Zweiten Weltkriegs
in Das Unergründliche. Dann in dem Buch Das Licht in der Finster-

277

1 S. L. Frank am 24.07.1942 an L. Binswanger. Zitiert nach N. Plotnikow: Heidegger–
Rezeption in Rußland: Semen L. Frank und Ludwig Binswanger. In: Daseinsanalyse.
Zeittschr. f. phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 123.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis, dessen Niederschrift 1934 geplant und 1940 abgeschlossen wur-
de, aber nach dem Kriegsende im Rückblick auf die »dämonischen
Kräfte«, welche die Kriegsfurie entfesselt hatte, nochmals »radikal«
überarbeitet wurde2. Breiten Raum nimmt die Auseinandersetzung
mit dem Bösen auch in dem 1949 vollendeten Werk Die Realität und
der Mensch ein, als allen vor Augen lag, welche Zerstörungen an
Seele, Leben und Gütern der Krieg bewirkt hatte.

Methodisch wählt Frank auch bei diesem Thema die phänome-
nologische Erschließung der eigenen Selbsterfahrung und des eige-
nen Selbstseins. Wer wissen will, was das Böse ist, muß sich dem
Bösen in seinem eigenen Inneren zuwenden. Am Ende seiner Reli-
gionsphilosophie schreibt er: »Leicht und billig ist es, das Böse objek-
tivierend als eine mir äußerliche und unverständliche Tatsache des
weltlichen Seins zu betrachten, das unlösbare Theodizeeproblem zu
stellen und, indem man die Position eines Richters über das Sein
einnimmt, über die ganze Welt – selbst über Gott – das Urteil zu
sprechen. […] Damit wäre der einzige Weg zur wirklichen Erfassung
des unergründlichen Wesens des Bösen verstellt – der Weg in die
eigene Tiefe, in der allein, indem ich meiner Schuld bewußt werde,
das Unergründliche sichtbar wird« (DU 459 f., Übersetzung ge-
ändert).

1. Der Widersinn des B�sen

Das »unergründliche« Wesen des Bösen verstehen zu wollen ist aus-
geschlossen. Jeder Versuch dazu verstrickt sich in unauflösbare Apo-
rien. Um etwas verstehen zu können, muß es der Vernunft zugäng-
lich sein; in ihm selbst muß also etwas Vernünftiges enthalten sein.
Wäre das Böse zu verstehen, gäbe es dafür auch einen einsehbaren
Grund; es hätte dann seinen Platz im Sein. Das anzunehmen aber
hieße, die Augen vor der unversöhnlichen zerstörerischen Negativi-
tät des Bösen zu verschließen.

Nach einer auf Augustinus zurückgehenden philosophischen
Tradition besitzt das Böse selber kein eigenes Sein, weil alles, was ist,
insofern es ist, immer gut ist. Das Böse besteht gerade im Mangel an

278

mysterium iniquitatis

2 Vgl. die Angaben Franks in »Predsmertnoe. Vospominanaija i mysli. In: Russkoe mi-
rovozrenie, St. Petersburg 1996, S. 58. Ferner Franks Angaben im »Vorwort« von Das
Licht in der Finsternis.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein – und setzt es damit voraus.3 Frank schließt sich dieser Auffas-
sung an und beruft sich dafür auf Makarios den Großen (gest. etwa
390) in der griechischen und auf Thomas von Aquin4 in der west-
lichen Welt (DU 444). Doch wer vom Bösen spricht, kann nicht um-
hin, vom Sein zu sprechen; er macht somit, nach einer von Frank
zitierten Bemerkung Platons, eine »illegitime« oder »Bastard-Aus-
sage«, indem er versucht, das nicht Sagbare dennoch mit Begriffen,
die ihre Rechtfertigung im Sein haben, zu erfassen (DU 440).5 Jeder
Willensimpuls in seinem bloßen Seinsgehalt ist gut, selbst wenn er
darauf gerichtet ist, nur um des Genusses willen zu zerstören oder zu
töten. Es scheint kaum möglich, den Seinsgehalt von der bösen Ziel-
setzung zu unterscheiden. Schon wenn wir das Böse als Angriff auf
das Sein bezeichnen, schreiben wir ihm gleichsam eine Kraft zu und
behaupten es als ein Seiendes. Das geschieht sogar schon, wenn wir
sagen: Es gibt das Böse. Wenn wir andererseits – zu Recht – darauf
beharren, daß alles, was ist, unter Rücksicht seines Seins gut ist,
scheint es, daß wir das Böse als solches zu bloßem Schein verflüchti-
gen. Gegen eine solche Konsequenz aber sträubt sich unser Empfin-
den und unser Verstand.

Versucht man, über den Seinsgehalt des Trägers, der Umstände
und Folgen einer bösen Tat hinaus, deren eigentlich Böses, das onto-
logisch kein Sein besitzt, zu bestimmen, stößt unser Denken an eine
Grenze, wenngleich in ganz anderer Weise als angesichts der uner-
gründlichen Realität Gottes. Diese Einsicht ist nicht leicht zu akzep-
tieren. Selbst die Philosophen, die am tiefsten in das Wesen des Bö-
sen eingedrungen sind, J. Böhme und F. W. J. Schelling, haben, wie
Frank meint, der Versuchung nicht widerstanden, das Böse erklären
zu wollen, und haben es so in seiner radikalen Widersinnigkeit ver-
flüchtigt.6 G. W. F. Hegel habe es letztlich geleugnet, um den pan-

279

Der Widersinn des B�sen

3 Augustinus hatte das Böse einen »Raub an Gutem« genannt: Quid est autem aliud
quod malum dicitur, nisi privatio boni? In: Enchiridion de fide, spe et caritate, Cl. 0295,
cap. 3. – Mali enim nulla natura est; sed amissio boni mali nomen accepit. In: De civi-
tate dei, 11, cap. 9 in fine.
4 Thomas von Aquin: Unde dico, quod id quod est malun non est aliquid; sed id cui
accidit esse malum, est aliquid, in quantum malum privat nonnisi aliquod particulare
bonum. In: De malo, qu. I, art. I.
5 Platon im »Timaios« 52b: logism†� tini n�j†w.
6 Nach Jakob Böhme ist die Negativität als das Prinzip der Unterscheidung von sich
selbst auch Gott eigen; ohne dieses Prinzip hätte Gott kein Bewußtsein und wäre nicht
Geist. Das Prinzip der Negativität als Prinzip des Geistes und des Lebens aber ist zu-
gleich das Prinzip des Bösen. Das Licht bedarf, um offenbar zu sein, der Finsternis: »So

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theistischen Grundzug seiner Philosophie bewahren zu können. Das
Böse ist das radikale Nein gegen das Sein und die Vernunft. Weil
schlechthin widersinnig, besitzt es nie die Evidenz, die einer Wahr-
heit zukommt. Es ist die »Unwahrheit« selbst. Gegen Gott, der das
Licht der Wahrheit oder die Evidenz selbst und so die Bedingung
jeglicher Wahrheitserkenntnis ist, kann das Böse deshalb nie ein Ar-
gument sein. Es kann nicht verstanden, muß aber in seiner aufdring-
lichen Faktizität zur Kenntnis genommen werden. Es ist als solches
»in gewissem Sinn die absolute Grenze jeder Philosophie« (DU 442).

In Franks Deutung ist das Böse mehr als ein bloßes Nichts und
besitzt doch nicht den Rang eines Seienden. Es ist ein »gewisserma-
ßen seiendes Nichts«, »eine vom Sein abgefallene Realität«. Es
gleicht einem »›Etwas‹, das sich als Realität gerade durch seine Los-
lösung von der wahren, begründeten und legitimen Realität konsti-
tuiert« (vgl. DU 441; RM 333). »Durch die harmonische, göttliche
All-Einheit gehen tiefe Risse, klaffen Abgründe des Nichtseins – Ab-
gründe des Bösen. Die All-Einheit, wie sie empirisch erscheint, ist
eine geborstene Einheit« (DU 442; vgl. 467). Die philosophische
Überzeugung, daß Gott der absolute Urgrund des Seins ist, hat Frank
nicht preisgegeben; einem ontologischen Dualismus ist eine ent-
schiedene Absage erteilt. Doch zugleich wird die widergöttliche »Fin-
sternis« der »Welt« (nach dem Wort des Johannesevangeliums) in
höchster Eindringlichkeit erfahren. Nicht übersehen werden darf
Franks Einschränkung: Zerrissen ist die All-Einheit des Seins, wie
sie uns »empirisch erscheint«.

2. Das konstruktive und das zerst�rerische Moment der
Negation

Es bleibt die Frage, wie der »Abfall« von der »wahren Realität« mög-
lich sein kann. Die Rolle der Negation bei der Konstitution der All-

280

mysterium iniquitatis

keine Pein wäre, so wäre ihr die Freude nicht offenbar. Das Böse muß eine Ursache sein,
daß das Gute ihm selber offenbar sei, und das Gute muß eine Ursache sein, daß ihm das
Böse in seiner Arglistigkeit und Bosheit offenbar werde, auf daß alle Dinge in ihre
Beschaulichkeit kämen«. In: Mysterium Magnum, c. XXVIII, §68, 69. – Gerade weil
die philosophische Intuition Böhmes jener des Cusanus und Franks ähnelt, ist sorgfältig
auf den Unterschied zu achten. Ihnen zufolge ist alles, was Sein hat, in Gott »einge-
faltet«, nicht aber das Böse, eben weil es als solches kein Sein besitzt. Ihnen erlaubt eine
ausgearbeitete Ontologie, die bei Böhme fehlt, diese Unterscheidung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit erschließt die Struktur dieser Möglichkeit; doch ein Grund,
weshalb der Abfall geschehen ist, ist damit nicht genannt. Wie schon
ausgeführt wurde, ist jedes bestimmte Einzelne, was es ist, durch
Abgrenzung vom anderen. Zugleich verbindet die Abtrennung mit
dem, was jenseits ihrer liegt. Das heißt: Infolge seiner Abgrenzung
ist alles mit allem anderen auch verbunden. Das Nicht der Negation
setzt »zugleich und in einem Akt sowohl die Einheit als auch die
Getrenntheit von allem – es setzt alles als ein jedes für sich« (DU
444). Als konstituierendes Prinzip bestimmt das Nicht das Einzelne
nicht nur von außen, es kommt ihm auch innerlich zu. Indem es
durch Abgrenzung für sich sein läßt, »bildet [es] das tiefste Moment
dessen, was wir ›Freiheit‹ nennen«. Indem es abgrenzt und so über
sich hinausweist, begründet es »die Fähigkeit, auch das zu haben oder
zu sein, was das jeweilige Einzelne als solches actualiter nicht ist«.
Das »Nicht« ist also sowohl die »Kraft, die unsere Individualität be-
hauptet, als auch die Anziehungskraft zwischen uns und der All-Ein-
heit«. Mit anderen Worten: Es ist konstitutiv für die gegliederte Ein-
heit des Weltseins. So hat jedes Individuum seine Mitte in sich, aber
»dieses ›Innere‹ hat seinen Mittel- oder Stützpunkt außer sich, in
seinem Zusammenhang mit allem, mit dem All-Einen« (DU 445).

Sobald Böses geschieht verändert sich die Funktion der Negati-
on: Sie wird zu einem absolut isolierenden Nein. Sie verbindet nicht
mehr, sondern grenzt nur noch ab. Das Einzelne löst sich damit aus
dem »allgemeinen Seinszusammenhang« und verschließt sich in sich
selbst. Es hält seinen Mittelpunkt, der ein solcher nur durch den Zu-
sammenhang mit allem anderen ist, für den absoluten und einzigen
Grund der Realität. Indem es das Andere als unwesentlich zurück-
weist, erhebt es sich selbst »zu einem Schein-Absoluten, zu einer
Pseudo-Gottheit« (DU 446). Obwohl es Teil ist, erkennt es nur noch
seinen eigenen Willen als maßgebliches Gesetz an.

Doch die Absolutheit des isolierten Einzelnen ist angemaßt.
Was sich zum Alles-Sein aufgebläht hat, bleibt dennoch auf alles
andere seinsmäßig angewiesen. Die vorgebliche Absolutheit ist eine
absolute Leere, die in unersättlicher Gier zum Ausdruck kommt, alles
andere sich anzueignen und zu verschlingen. Mit der Selbstabsonde-
rung im Bösen, die das andere zurückstößt und es doch als Stütze
seines eigenen Seins braucht, ist eine unaufhörliche Selbstzerflei-
schung in das Sein oder die »Welt« gekommen. »Hier ist nicht nur
homo homini lupus, hier in der metaphysischen Tiefe ist ens enti
lupus«. Die Folge des Bösen ist, wie der tiefgründige Satz des Römer-

281

Das konstruktive und das zerst�rerische Moment der Negation

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


briefs sagt, der Tod (5:12). Die Sünde hat die Schöpfung bis in den
Grund hinein entstellt.7

3. Das B�se – eine Folge der Freiheit?

Die phänomenologische Beschreibung der Selbstverschließung und
Selbstzerstörung im Bösen hat die Frage offen gelassen, warum es
zum Bösen kommt. Niemand muß Böses tun oder sündigen; das Böse
ist das schlechthin Nichtgesollte. Beruht das Tun des Bösen auf einer
Entscheidung, in welcher der Mensch die ihm von Gott zum Tun des
Guten geschenkte Freiheit mißbraucht? In der religiösen Unterwei-
sung ist diese Vorstellung weit verbreitet. Frank aber hält die Annah-
me, wir könnten, wo es um das Wollen eines Ziels geht, zwischen
bestimmten Möglichkeiten bewußt wählen, für eine »grobe intellek-
tualistische Verzeichnung des tatsächlichen, irrationalen Gehalts des
Willensprozesses«. Wo es nicht um die Auswahl von Mitteln, son-
dern um das Wollen selbst oder das Ziel selbst geht, »findet ein völlig
irrationales Schwanken statt, eine gewisse Potentialität und Unbe-
stimmtheit des dynamischen Prozesses des Strebens, des Schaffens,
des Werdens«. Das Ziel, sagt Frank, der sich hier H. Bergson an-
schließt, »ist überhaupt nicht etwas, das dem Wollen vorausginge
und es bestimmte. Das Ziel bildet sich erst im Prozeß des Strebens
oder Wollens«. Die Willensfreiheit kann nicht auf die Wahlfreiheit
zurückgeführt werden. Diese eher psychologische Feststellung wird
von Frank (mit Thomas von Aquin und Hegel) durch den philosophi-
schen Freiheitsbegriff als Selbstverwirklichung oder Bei-sich-selbst-
Sein ergänzt. Wahre Freiheit ist nicht die Möglichkeit, alles Beliebige

282

mysterium iniquitatis

7 Auf ähnliche Weise beschreibt Schelling in seiner Freiheitsschrift den Selbstwider-
spruch, in den der Sünder verfällt: Durch die Kraft der Mitte, die er in sich hat, ist der
Mensch berufen, »über alle Dinge zu herrschen. Denn es bleibt auch dem aus dem
Centro gewichenen immer noch das Gefühl, daß er all Dinge gewesen ist, nämlich in
und mit Gott; darum strebt er wieder dahin, aber für sich, nicht wo er es sein könnte,
nämlich in Gott. Hieraus entsteht der Hunger der Selbstsucht, die in dem Maß, als sie
vom Ganzen und von der Einheit sich lossagt, immer dürftiger, armer, aber eben darum
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist im Bösen der sich selbst aufzehrende und
immer vernichtende Widerspruch, daß es kreatürlich zu werden strebt, eben indem es
das Band der Kreatürlichkeit vernichtet, und aus Übermut, Alles zu sein, ins Nichtsein
fällt.« F. W. J. Schelling: Philosophische Untersuchung über das Wesen der mensch-
lichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände. Hamburg (Meiner)
1997, S. 62 (SW. VII, 390f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu tun; sie ist mit Notwendigkeit vereinbar, ja, sie »ist innere Not-
wendigkeit als Bestimmtsein durch sich selbst« (RM 322 f.).

Unter dieser Voraussetzung ist es nicht möglich, von einer
wahrhaft freien Wahl des Bösen zu sprechen, – denn die Selbstver-
wirklichung des Menschen besteht in der Entfaltung seiner Gott-
menschlichkeit. Die Sünde ist »nicht nur keine Selbstverwirklichung
des Menschen; als Verrat an Gott ist sie auch ein Verrat an unserem
wahren Selbst« (RM 3238). Wie aber ist die Sünde möglich, wenn sie
nicht aus unserer Freiheit hervorgeht? In Franks Antwort ist der Ein-
fluß der paulinischen Anthropologie zu erkennen. Obwohl wir klar
wissen, daß wir Böses tun, tun wir es, infolge der Schwäche unseres
Willens, nicht auf Grund unserer Freiheit. Selbst wenn eine böse Tat
vorsätzlich geschieht, kann der Täter seine wahre Freiheit bereits
verloren haben und unter der Kontrolle seiner bösen Leidenschaften
handeln, »unter der Herrschaft der Sünde« stehen und ihr Gefange-
ner sein (vgl. Römerbrief 3:9; vgl. RM 324 f.).

Doch ohne jede Freiheit oder Ursprünglichkeit in der Tiefe des
Selbstseins ist der Begriff »Sünde« nicht denkbar (naturalistische
Philosophen, die nur die »objektive Wirklichkeit« anerkennen, leug-
nen, wie Frank bemerkt, logisch konsequent den Begriff des sittlich
Bösen). Frank versucht, einer Antwort näher zu kommen, indem er
den Begriff der Freiheit differenziert: »Die Freiheit, die mit der Idee
der Sünde vorausgesetzt wird, kann weder jene wahre Freiheit sein,
welche in der Selbstverwirklichung der Person des Menschen be-
steht, noch jene abstrakt-ideale, praktisch machtlose ›Freiheit‹, die
sich auf das Bewußtsein der Verantwortung, auf die sittliche Wer-
tung reduziert. Sie muß […] eine solche Freiheit sein, die in einem
anderen Sinne Unfreiheit ist«. Noch zugespitzter ausgedrückt: Es
muß eine Freiheit sein, die »gleichzeitig ist und nicht ist«. Sie muß
mehr sein als die bloße Fähigkeit, das Böse sittlich zu beurteilen (wie
die Freiheit im augustinisch-kalvinistischen Verständnis); sie muß, in
der Realität wurzelnd, selbst dynamisch sein können. Denn es darf
nicht übersehen werden, daß Sollen und Sein, Ideales und Reales in
der letzten Tiefe der Realität eins sind (RM 327 f.).

Die Widersprüchlichkeit dieser Freiheit rührt daher, daß die
Sünde, die aus ihr hervorgeht, als seiendes Nichts keinen Platz im

283

Das B�se – eine Folge der Freiheit?

8 In Das Unergründliche gebraucht Frank das russische Wort zlo, das die Bedeutungen
das Böse und das Übel umfaßt. In Die Realität und der Mensch verwendet Frank den
eindeutigen Begriff grech, deutsch die Sünde.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein beanspruchen kann. Frank greift zur Erläuterung dieses Zwi-
schenzustandes nochmals seine anthropologische Grundthese auf:
Die wahre Freiheit des Menschen, der Gottes »Bild« ist, ist in abge-
leiteter Weise die Freiheit Gottes: die Koinzidenz von Aktualität und
Potentialität. Gott ist selber wesenhaft Freiheit, er ist die Fülle des
Seins in der Einheit von Aktualität und Potentialität, d. h. er ist ewige
Selbstverwirklichung und Selbsterschaffung, absolute schöpferische
Dynamik, in der vollendetes Sein und schöpferisches Leben zusam-
menfallen (RM 329). Zur Freiheit gehört die Potentialität als das
Seinkönnende. Im Menschen ist sie mit seiner konkreten Aktualität
vereint, so daß aus ihr nicht willkürlich Beliebiges hervorgeht, son-
dern der Mensch seine Anlagen verwirklicht. Sobald er sich aber von
der Fülle der Realität, von Gott abwendet, zerfällt in ihm die Einheit
von Aktualität und Potentialität. Die Potentialität erweist sich in ge-
wissem Ausmaß nur mehr »als bloße Potentialität, d. h. […] als blo-
ßes Unvollendet sein, als Bereitschaft zu allem«. Jene besondere Frei-
heit, welche die Möglichkeitsbedingung der Sünde ist, besteht in der
puren Formlosigkeit (RM 330). Frank nennt sie grundlose Sponta-
neität, die dem ähnelt, was bei J. Böhme der »Ungrund« heißt.

Wo Böses geschieht, so Franks ontophänomenologische Be-
schreibung, trennt sich die Realität von der Aktualität ihres Erst-
ursprungs, hört auf, die »göttliche Grundlage der Schöpfung« zu
sein. Sie wird »als bloße formlose dynamische Potentialität« zu einer
»dämonischen Elementarkraft«, die das innere Selbstsein mit ihrer
Formlosigkeit überschwemmt (RM 333). Sie kommt ontologisch mit
dem Bösen als einer »vom Sein abgefallenen Realität« überein. Sie ist
Realität, keine Illusion, aber eine gleichsam gespenstische Pseudo-
realität. Sie ist »ein Chaos als reale und mächtige Kraft« (ebd.). Die
Bibel beschreibt diesen Zwischenstand, indem es den Teufel einen
von Gott abgefallenen Engel nennt, – freilich ohne damit das Uner-
klärliche zu erklären, wie Frank hinzufügt. Denn der »Ungrund«
oder das »uranfängliche Chaos« ist für ihn, anders als für Böhme
(und in seinem Gefolge Schelling und Berdjaew9) nicht in das Wesen
Gottes eingeschlossen, sondern besteht in der Loslösung von ihm.

284

mysterium iniquitatis

9 Vgl. N. Berdjaew: Die Philosophie des freien Geistes (1927).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Verf�hrung durch das B�se?

Können wir eine Instanz oder Macht finden, die von außen kommend
den Menschen zum Bösen verführt? Schon die biblische Erzählung
vom Sündenfall führt zur Erklärung des Abfalls zum Bösen die Figur
der Schlange ein. Aber Adams Versuch, mit dem Verweis auf die Ver-
führung durch die Schlange sich der Verantwortung zu entziehen,
wird von Gott nicht akzeptiert. Zweifellos ist der Mensch Einflüssen
ausgesetzt, die ihn bedrängen und ihm vorgaukeln, er könne eine
neue Stufe seiner »Freiheit, Unabhängigkeit und Selbstbehauptung«
erreichen, wenn er der Verlockung seiner Willkür folgt. Daß dem
Bösen ein betörender Glanz anhaftet, der den Menschen verführen
kann, ist nicht zu bestreiten. Doch eine äußere Instanz, die für das
Böse verantwortlich gemacht werden könnte, ist damit nicht gefun-
den. Die Behauptung, der Verführer sei für das Böse verwantwort-
lich, übersieht, daß das innere Selbstsein und die es verführenden
Einflüsse keine eindeutig getrennten Seinsbereiche sind, die einander
wie Wirkung und Ursache gegenüberstehen. Der verführerische dä-
monische Glanz der »Welt« kann dem Selbstsein »weder in der Zeit
noch begrifflich entgegengesetzt« werden; vielmehr sind sie wie das
Selbstsein und das geistige Sein eine kompakte Zwei-Einheit, in der
eines ins andere überfließt und doch nicht konturlos in ihm aufgeht.
Der »Fürst dieser Welt«, in der Sprache des Johannesevangeliums, ist
die verführerische Macht dieses Weltseins, an dem ich teilhabe.
Wenn dieser »Fürst« mich unterwerfen und gefangen nehmen kann,
»so nur deshalb, weil ich selber ihn geboren und in mir großgezogen
habe. Deshalb sind wir gleicherweise für das Böse verantwortlich«
(DU 452). »Das ›Außen‹ selber befindet sich hier ›innen‹. Der äußere
Feind ist hier der innere Feind«. Das Böse »bedrängt die Menschen-
seele nicht nur von außen, sondern verweilt potentiell, gleichsam
schlummernd, in ihrer Tiefe«. So kann Frank in Anlehnung an den
russischen Lyriker Fjodor Tjutschew sagen: In ihr selber regt sich das
Chaos, auf dessen Stimme sie begierig lauscht (RM 334).

Die All-Einheit, kraft derer jedes Teil nicht nur Teil ist, sondern
auch das Ganze in sich trägt, bewahrt auch in der Seinsgestalt des
Bösen, wenngleich pervertiert, ihre Geltung. Einerseits bin ich ein
unscheinbarer Teil dieser Welt und als solcher den Einflüssen des
Ganzen unterworfen, »zugleich bin ich Mittelpunkt des Weltganzen
oder der unendliche Ort, an dem dieses zur Gänze anwesend ist«.
Will man unter dieser Voraussetzung von Verantwortung sprechen,

285

Verf�hrung durch das B�se?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so »trägt die Verantwortung jener Seinspunkt – zugleich meines wie
auch des mich überragenden Seins –, in dem ich mit ihm in unge-
trennt-unvermischter Zwei-Einheit zusammenfalle« (DU 453). In je-
dem Mittäter und Mitläufer gelangt das Böse der »Welt« zur Wir-
kung, und auf seine Weise trägt er zum sittlichen Klima der Welt bei.

5. Mein S�ndenfall – der S�ndenfall der Welt

Eine äußere Instanz, auf deren Einfluß die eigene Schuld abgewälzt
werden könnte, ist nicht gefunden. Die Verführung durch die
»Mächte des Bösen« und die eigene Verantwortung können nur im
Sinne des »belehrten Nichtwissens« als antinomische Einheit begrif-
fen werden. Jedes Seiende ist ja kraft seines Seins immer mehr als
nur es selber: Ich bin, indem ich alles andere überschreite und um-
greife. Deshalb befinde ich mich auch in unvermischter Einheit mit
der Welt.

Das menschliche Selbstsein befindet sich aber nicht nur in Zwei-
Einheit mit der Welt. Der Mensch, der je auf seine beschränkte Weise
mit der Welt eins ist, ist auch »der Punkt, durch den die Welt mit
Gott zusammenhängt«. Er ist das Mittelglied zwischen beiden – jener
Kampfplatz, auf dem nach einem Wort Dostojewskis, das Frank zi-
tiert, »Gott mit dem Teufel kämpft« (GGdG 169). Deshalb ist meine
Absage an Gott zugleich die Absage der Welt. Mit Franks Worten:
»Der ›Sündenfall der Welt‹ ist mein Sündenfall und dieser ist Sün-
denfall der ganzen Welt«. Die Revolte gegen das Sein, die in der
bösen Tat geschieht, ist über das zeitlich und örtlich bestimmte Ge-
schehen hinaus immer auch von universaler Bedeutung. Aus dieser
Erwägung ergibt sich, daß ein Sündenfall, der sich als einzelnes
Ereignis zu Beginn der Menschheitsgeschichte ereignet hätte und
seither das menschliche Handeln verhängnisvoll lenkte, eine willkür-
liche und unbegründete Annahme ist, welche die Herkunft des Bösen
und die letzte Verantwortung auf eine fremde Instanz überträgt –
und damit nicht erklären kann. Der Sündenfall ist ein Geschehen,
an dem ich »in der Tiefe meines eigenen Seins ununterbrochen be-
teiligt bin«. Das Böse ist alles durchdringende Gegenwart, dessen
»Urquelle in allem liegt, folglich auch im Inneren meines eigenen
Seins« (DU 452 f.).

Verfehlt wäre es, die »Ursünde« schon in der kreatürlichen End-
lichkeit des Seienden sehen zu wollen (das malum metaphysicum des

286

mysterium iniquitatis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leibniz); denn das Endliche kann, wie Frank mit seiner ganzen Phi-
losophie zeigt, in sich das Unendliche enthalten; der menschliche
Geist ist ein Strahl, der von Gott ausgeht (RM 339). Ebenso entschie-
den weist Frank die Annahme zurück, die Urquelle des Bösen sei »in
einem äußersten und tiefsten Sinn in den für uns unergründlichen
Tiefen Gottes selber verborgen«. Diese Annahme, die von den Spe-
kulationen Böhmes und Schellings nahegelegt wird, würde den Be-
griff Gottes selbst zerstören. »Die unendlichen Tiefen des Wesens
Gottes sind etwas völlig anderes als die Grundlosigkeit des Elementes
der bloßen, formlosen Potentialität« (DU 456; vgl. RM 333).

Nicht die Ursache, aber doch die Bedingung dafür, daß es das
Böse gibt, liegt in der Andersheit der Schöpfung gegenüber Gott.
Wo sie beginnt, liegt die Möglichkeit beschlossen, die Einheit mit
dem Urgrund aufzulösen. »Der Ort der grundlosen Urzeugung des
Bösen ist jener Ort der Realität, wo sie aus Gott geboren und in Gott
seiend aufhört, Gott zu sein«. Er ist jener »unsagbare Abgrund, der
gewissermaßen genau auf der Schwelle zwischen Gott und Nicht-
Gott liegt«. Er ist mir in lebendiger Erfahrung als ich selber gegeben.
Der »Ursprung« des Bösen liegt in jener »bodenlosen Tiefe, die mich
mit Gott vereint und zugleich von ihm trennt« (DU 457, Übers. teilw.
korrigiert). Mit anderen Worten: Der »Ort«, in dem das Böse gezeugt
werden kann, ist der Mensch in seiner Gottmenschlichkeit. Warum
der geschöpfliche Wille sich als böser Wille gegen seinen Schöpfer
entscheidet, bleibt ein unergründliches Geheimnis. Die Sünde, so
Franks einfühlsame Beschreibung, entspringt der Entartung der au-
tonomen Person, die durch die Verbindung mit Gott konstituiert ist,
zu einem grundlosen, vermeintlich seienden, eigenmächtigen Ich.
»Die Ursünde ist der Stolz der Selbstbehauptung« (RM 336).

Wenn es auch nicht möglich ist, die Ursache für das Böse zu
bestimmen, so kann ich mich doch als verantwortlich für das Böse
und somit als schuldig erfahren. Ursächlichkeit und Verantwortlich-
keit dürfen nicht vermengt werden. »Nur in der ursprünglichen, lo-
gisch nicht mehr zerlegbaren Schulderfahrung erkenne ich trans-
rational-lebendig das wahre Wesen des Bösen« (DU 458). Die Suche
nach einem Grund für das Böse ist unfruchtbar: »Zu fragen, wie Gott
mir diese Möglichkeit ontologischer Pervertierung ›geben‹ oder sie
›zulassen‹ konnte, würde bedeuten, daß man schon wieder die Tiefe
und Ursprünglichkeit dessen verliert, was in der Erfahrung meiner
Schuld gegeben ist, daß man vor der Verantwortung ausweicht und
damit den einzig möglichen Weg des realen und lebendigen Erfassens

287

Mein S�ndenfall – der S�ndenfall der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Bösen verläßt«. Doch nicht das Anstarren des Bösen in der eige-
nen Schuld läßt es begreifen: »Das einzig mögliche Begreifen des
Bösen ist seine Überwindung und Tilgung durch das Bewußtsein,
schuldig geworden zu sein« (DU 459 f.).

Jeder Versuch, die »Ursünde« durch »Rückführung auf irgend
etwas Primäres und Verständlicheres« zu erklären, scheitert. Es
bleibt das mysterium iniquitatis. Wir müssen uns auf seine einfache
Feststellung und Beschreibung beschränken. »Die Ursünde ist nicht
von Gott vorausbestimmt, sondern wird in die positive, von Gott
hervorgehende Realität eben als deren widernatürliche und wider-
rechtliche Entstellung hineingetragen« (RM 339). Der »Riß«, den
die Sünde in dem von Gott durchdrungenen Sein verursacht hat, hat
die All-Einheit verletzt, aber nicht zerstört. Durch die »Nabel-
schnur«, welche den Menschen mit Gott verbindet, fließt, wenn-
gleich eingeschränkt, immer noch göttliche Lebenskraft; die Gott-
menschlichkeit und damit die Befähigung des Menschen, Gottes
Stimme zu hören, blieb geschwächt erhalten. Die infolge der Sünde
im Menschen entstehende »Leere« wird vom sündigen Menschen als
gesteigerte Eigenmächtigkeit mißverstanden; tatsächlich hat sie eine
gesteigerte Labilität und Orientierungslosigkeit zur Folge. Die Sünde
ist die Einbruchstelle der »vom Erstursprung des Seins abgesonder-
ten Potentialität, der formlosen, chaotischen, dämonischen Kräfte«
(RM 338)10. Die Tragik, welche die Geschichte der europäischen
Menschheit seit der Epoche der »Aufklärung« im 18. Jahrhundert
überschattet, sieht Frank darin begründet, daß sie »vollständig von
einem einzigen dogmatischen Irrtum bestimmt war, nämlich von der
Leugnung des Dogmas des Sündenfalls«.11 Diese Verblendung er-
möglichte die blutige Durchsetzung der Utopien der Französischen
Revolution bis hin zu den Erlösungsideologien des Kommunismus
und Nationalsozialismus.

288

mysterium iniquitatis

10 Es ist bemerkenswert, daß diese Denkfigur – die »Potentialität«, die sich vom »Erst-
ursprung des Seins« abgesondert hat und den »formlosen, chaotischen, dämonischen
Kräften« Raum gibt – ein Vorbild bei Nikolaus von Kues hat. Im 3. Buch der Docta
ignorantia schreibt er von der durch das Böse bewirkten Situation: Sie ist gekennzeich-
net vom »finsteren Chaos bloßer Potentialität, wo es nichts Sicheres gibt« (III, cap. 10,
n. 241).
11 S. L. Frank: S nami Bog, S. 276.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XVI. Das Leid

Einen wichtigen Platz nimmt in Franks Denken – durch die eigene
Lebenserfahrung bedingt – die Frage nach dem »Sinn des Leids« ein.
Die Religionsphilosophie Das Unergründliche enthält ein eigenes
Kapitel mit dieser Überschrift; die philosophische Anthropologie be-
schließt Frank mit Gedanken über das Leid und den Tod. Schon der
Aufsatz über den »Sinn des Lebens«, geschrieben 1925 für die rus-
sische christliche Studentenschaft in der Emigration, ist in weiten
Teilen dem Sinn von Leid und Tod gewidmet. Auch wo Frank sich
phänomenologisch dem Leid zuwendet, geht es primär um die onto-
logische Frage: Was ist das Leid und was bedeutet es für das Mensch-
sein.

1. Das Leid – das Signum des Weltseins

Die vorangegangenen Ausführungen hatten gezeigt, daß als Folge
des Sündenfalls ein »Riß« durch das geschaffene Sein geht, daß seine
Einheit »geborsten« ist. Was nur Teil ist, bläht sich selbst zum Ab-
soluten auf. Im Sein findet ein Verdrängungskampf statt, in dem das
eine Realitätsmoment auf Kosten des anderen zu sein strebt. Dieser
infolge der Sünde im Sein selbst liegende Widerspruch gegen die
»Gemeinschaftlichkeit« (sobornost’) der All-Einheit gelangt im Lei-
den an die Oberfläche der Erfahrung. Das Leiden ist »Ausdruck« die-
ser innersten Zerstörung, so wie der seelische Zustand eines Men-
schen in seinen Gesichtszügen zum Ausdruck kommt. Es ist »das
Schicksal der ganzen Welt, am Bösen teilzuhaben und an ihm zu
leiden« (DU 447). Wie das Böse soll auch das Leid, worauf auch
immer es konkret zurückgeht – auf eine moralisch böse Tat, auf eine
Krankheit oder einen äußeren Unfall –, nicht sein. Das Leiden ist
kein punktuelles Geschehen; es ist das Merkmal des Seins in der
Welt.

289

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Zerfall des Seins in einander widerstreitende Elemente hat
Einsamkeit zur Folge; sie ist die Grundweise des Leidens. In der Ein-
samkeit wird die Möglichkeit des Nichtsein erfahren. Schon das
Kind, das mit seiner Not weinend zur Mutter läuft, sucht in erster
Linie Geborgenheit und Trost in seiner Verlassenheit. Das Leid beim
Verlust eines geliebten Menschen ist die erschreckende Erfahrung,
verlassen zu sein. Die Einsamkeit wird am ausgeprägtesten in der
eigenen Todesangst erfahren; die Not des Sterbenden besteht im we-
sentlichen im Erleben tiefster Hilflosigkeit und Einsamkeit. Die Ein-
samkeit ist über alle Einzelerfahrungen hinaus das Merkmal des
menschlichen Selbstsein. Jeder Mensch ist einer unter vielen, zu-
gleich ist er aber immer auch ein »absolut anderer, d. h. einziger«,
der sich niemals restlos mitteilen kann und deshalb für sich bleibt.
Frank bezieht Plotins Satz von der »Flucht des Einsamen zum Ein-
samen« (fug¼ to‰ m�nou pro@ t�n m�non1) auf den Menschen, der,
obwohl ihm die Sehnsucht nach dem anderen innewohnt, in ihm
doch keine endgültige Heimat finden kann und sich deshalb nach
der Fülle des Seins, nach Gott sehnt (vgl. DU 205 f.). Gerade in der
Erfahrung von Verlassenheit und Einsamkeit bezeugt das Leid den
Zerfall der Einheit des Seins.

Frank sieht seine Auffassung im Satz des Apostels Paulus im
Römerbrief bestätigt: »Der Sünde Sold ist der Tod« (Röm. 6:23). Der
Tod, der als »Sold« oder »Zugabe« zur Sünde in die Welt gekommen
ist und als Inbegriff alles Leids anzusehen ist, ist kein Geschehen, das
in Gottes Schöpfung einen legitimen Platz beanspruchen könnte.
Jedes Sterben ist letztlich erzwungen. Es ist »Ausdruck der Seinsver-
fassung als eines universalen, in die letzten Tiefen des Lebens rei-
chenden Bürgerkriegs zwischen den Lebewesen«, die einander das
Dasein streitig machen (DU 447; vgl. 461–462). (Nicht bestritten ist,
daß der Schmerz im Dienst des Lebens stehen kann und der biologi-
sche Tod faktisch neues Leben ermöglicht. Es geht um die Erfahrung
von Schmerz und Tod als widersinnig).

Daß der »Zustand des kosmischen Seins« gestört ist, erkennt
Frank am »Wesen der Zeit als irdischer Zeit«. Er deutet sie in seiner
phänomenologisch-ontologischen Religionsphilosophie als Unruhe,
die nie Befriedigung findet, als rastloses Jagen hinter einem immer
entkommenden Irrlicht. Die Zeit erfahren heißt, ein sich unaufhör-
lich durchdringendes Sterben und Werden erfahren, in dem das

290

Das Leid

1 Plotin: Enneaden VI, 9, 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kommende das Gegenwärtige ins Nichts stößt, aber auch seinerseits
vom Nachkommenden erbarmungslos ins Nichts gestoßen wird. Das
Heranwachsende lebt auf Kosten des Verdrängten. Ein Reifen und
Bewahren ist nicht möglich. »Dies ist der Zustand, der dem ver-
schlossenen, gefallenen, nichtseienden Sein entspricht. Wie dies die
Verfassung der vom Bösen besessenen menschlichen Seele ist, so
auch die Verfassung des abgefallenen und zerfallenen weltlichen
Seins« (DU 447 f.).

2. Der Sinn im Leiden

Die Erwägungen zum Sinn des Leidens in Das Unergründliche hat
Frank noch vor dem Zweiten Weltkrieg angestellt, also noch vor der
Schoa im engeren Sinn. Doch auch schon 1939 reichte der Hinter-
grund, auf dem er die Phänomenologie des Leids entwarf, weit über
die eigene individuelle und familiäre Leiderfahrung hinaus. Das Hin-
morden unzähliger Menschen in seinem Heimatland während der
Kollektivierung und der stalinistischen »Säuberungen« sowie die
Verfolgungen und Morde, die er in seinem Exil in Deutschland vor
Augen hatte, begründeten das Urteil: »Das Leiden, das aus dem Bö-
sen hervorgeht, teilt mit ihm seine Unbegründetheit und Sinnlosig-
keit und ist in diesem Sinne selbst ein Böses, das nie so ›erklärt‹ wer-
den kann, daß es dadurch gerechtfertigt wäre« (DU 463). Als in den
Jahren nach 1945 das unvorstellbare Ausmaß des Leidens, das Men-
schen einander zugefügt hatten, allbekannt geworden war, hat Frank
noch nachdrücklicher die Einsicht entfaltet, daß eine Antwort auf die
Frage nach seinem Sinn nur von Gott her gegeben werden kann. Die
Bemerkungen gerade in Schriften der Nachkriegszeit über den »lei-
denden Gott« (s. u.) wird man deshalb auch mit dem Blick auf die
Leiden in den Konzentrations- und Gefangenenlagern lesen dürfen.
Frank versucht, auf die Frage Hiobs, die Frage des unmittelbar leiden-
den Menschen nach dem Sinn seines Leidens, eine Antwort zu geben.
Allgemeine Bekundungen moralischer Betroffenheit angesichts der
Greuel der jüngsten Geschichte hält er für unfruchtbar.

Schon in Das Unergründliche bemerkt Frank: Wäre es von
vornherein aussichtslos, auf die Frage nach dem Sinn des universalen
Leids eine Antwort zu finden, »bliebe unser ganzes Sein sinnlos,
trotz der Selbstevidenz seines göttlichen Urgrundes« (DU 462). Ver-
zweiflung wäre die unausbleibliche Folge. Versucht man die Frage

291

Der Sinn im Leiden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gott her zu beantworten, darf die Einsicht, daß unser Wissen
von Gott ein »belehrtes Nichtwissen« ist, nicht preisgegeben werden.
Unsere Vorstellung von Gott aber wäre »in gewissem Sinn wieder
rationalisiert und folglich verengt und entstellt«, würden wir erwar-
ten, unser Leben müsse, weil es aus der absoluten Vollkommenheit
Gottes hervorgeht, glückselig sein. »Warum sind wir so sicher, daß
das unerforschbare, namenlose oder allesgenannte Wesen dessen,
den wir Gott nennen, sich in dem Merkmal erschöpft, welches wir
uns als ungetrübte Glückseligkeit vorstellen?« (ebd.)

In seiner unprätenziösen Sprache benennt Frank den Wider-
spruch, an dem das Denken scheitert. Das Leiden soll nicht sein, –
aber es ist doch kein »Trugbild«, keine »Realität als Täuschung« wie
das Böse. Seine Realität als nicht sein sollend steht dem Nichtsein des
Bösen nahe. Ontologisch ist das Leid ein Zwischenzustand. Es ist eine
»Bewegung« und zwar »zurück zur Realität«. Nietzsche, den Frank
zitiert, hat diese Eigenart in Zarathustras »Nachtwandler-Lied« bün-
dig ausgesprochen: »Weh spricht: Vergeh!« Das Leid erweist sich in
dieser Bewegung zur Selbstaufhebung bereits als »wahre Realität
oder Gutes« (DU 463). Dieses Weg von sich, dieses Streben, der ei-
genen Negativität zu entkommen, ist nicht von außen an das Phäno-
men herangetragen – etwa durch den Wunsch, ein Schmerz möge
aufhören –, sondern liegt im Phänomen selbst. Die Erkenntnis, daß
das Leid keine in sich ruhende Wirklichkeit ist, sondern ihm phäno-
menal die Tendenz zur Auflösung innewohnt, gilt ungeachtet der
Beharrlichkeit, mit der seine physischen Voraussetzungen (seelische
und körperliche Verletzungen) sich der Heilung und dem Verschwin-
den entgegenstemmen können.

Der natürliche Mensch schleudert dem Leiden sein Nein ent-
gegen. Wo es dennoch bestehen bleibt, wird es um so nachhaltiger
in seiner Sinnlosigkeit empfunden. Der Sinn, der im Leiden liegen
kann, erschließt sich nicht im Widerstand. Franks Antwort erfordert
höchste Aufnahmebereitschaft: »Das reine Wesen des Leidens« und
damit sein Sinn offenbart sich nur, wo es »geistig angenommen und
erduldet wird«. Die Phänomenologie erweist das Leiden als Moment
einer Bewegung, die aus der Nachbarschaft zum Nichts zurückführt
zum Sein. Nur im freien Mitvollzug dieser Bewegung enthüllt sich
der Sinn des Leidens. Er liegt in der Möglichkeit einer neuen und
einzigartigen Realitätserfahrung. In Franks Vergleich: Wie eine glü-
hende Sonde reinigt, so erweitert das frei angenommene Leiden un-
sere geistigen Atemwege und öffnet uns dadurch »den freien Zugang

292

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur beseligenden Tiefe der wahren Realität«. »Das schnellste Roß,
das dich zur Vollendung trägt, ist das Leiden«. Dieser Satz des Mei-
ster Eckhart muß dem Philosophen viel bedeutet haben, denn er zi-
tiert ihn sowohl in seiner Religionsphilosophie als auch in seiner An-
thropologie. Auch hier wird die »Bewegung« betont, welche zur
Vollendung führt. »Vollendung« bedeutet ungebrochene, vollkom-
mene Einheit mit der Realität, die freilich niemals zur Auslöschung
der lebendigen individuellen Unterschiede führt. Der Satz aus der
Apostelgeschichte (14:22), daß wir »durch viele Bedrängnisse in das
Reich Gottes gelangen müssen« (vgl. DU 464; hier sinnwidrig über-
setzt), ist für Frank keine beiläufige Bemerkung, sondern Bestäti-
gung eines wesentlichen Zusammenhangs. Er geht so weit zu sagen,
daß ohne Erfahrung von Leid keine Seligkeit möglich ist. Das Wort
der Bergpredigt, das die »Trauernden« selig preist und ihnen Trost
verheißt, versteht er im Sinne einer Bedingung: Allein die Leidenden
und Trauernden werden Trost erfahren. »Trost« ist hier nicht der
Zustand, der sich einstellt, wenn das Leid erduldet und schließlich
vorüber ist, also eine Art Belohnung der Standhaftigkeit. »Trost«
bedeutet vielmehr die im Erdulden selbst gemachte Realitätserfah-
rung. Anders gesagt: In der freien Annahme des Leidens geschieht
die »Rückkehr der Schöpfung zu Gott« – denn in der duldenden An-
nahme wird Gott, der Inbegriff der Realität, in seiner Fülle neu er-
kannt und anerkannt. Diese Erfahrung ist nicht mit einem einzelnen
Willensakt abgeschlossen; die mit ihr angestoßene »Bewegung«
führt in die unergründliche Tiefe der Realität Gottes. Sie führt damit
in ein mysterium, das immer zugleich ein mysterium tremendum
und fascinans ist, wie Frank in seiner Phänomenologie der Liebe aus-
führt.

Der Gedanke, daß gerade im duldenden Leiden »der schwere
Aufstieg zur himmlischen Seligkeit« seinen Anfang nimmt, daß in
ihm eine wunderbare Teilnahme am »unzugänglichen Mysterium
des göttlichen Lebens« geschieht, ist gewiß schwer zu verstehen.
Frank sagt denn auch: Die Seele muß sich »in die Tiefe hinein« ge-
öffnet haben, um das Gemeinte nachvollziehen zu können. Es ist, wie
er betont, ein »notwendig antinomischer und antagonistischer Weg«
auf dem uns Gott »den Triumph der wahren Realität« schenkt (DU
465). Indem der Mensch sein Leiden erträgt, offenbart Gott sich ihm
in einer Tiefe, die ihm sonst verschlossen bleibt.

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt der freien Annah-
me des eigenen Leids aufmerksam. In ihr geschieht eine Wiederher-

293

Der Sinn im Leiden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung dessen, was durch die Sünde zerstört ist – durch die »Sünde
als solche«, nicht allein durch die eigenen Verfehlungen. Die »all-
gemeine Sünde«, wie Frank sie auch nennt, besteht im Zerfall der
All-Einheit des Seins, der sich, bildhaft gesprochen, im »Bürger-
krieg« äußert, in dem die Elemente sich gegenseitig verdrängen. Weil
im frei erduldeten Leiden die Realität neu erfahren, und das heißt
auch, als All-Einheit neu aktualisiert wird, wird der im Bösen ge-
schehene »Abfall« vom Sein wiedergutgemacht (DU 464).

Im Sinne Franks soll noch bemerkt werden, daß die »freie« An-
nahme des Leidens nichts zu tun hat mit einem Wunsch zu leiden.
Ebensowenig ist das freie Erdulden des Leidens mit einem passiven
Geschehenlassen identisch. Die duldende Annahme des eigenen
Leids ist sehr wohl mit dem Kampf gegen Schmerz und Leid verein-
bar.

3. Der leidende Gott

Franks Phänomenologie des Leids geht über die Grenze dessen, was
»allgemein« als Erkenntnis gewonnen werden kann und anerkannt
wird, weit hinaus. Seine Deutung hat ein Gottesbild zur Vorausset-
zung, demzufolge Gott nicht nur von außen am Schicksal des Men-
schen interessiert ist, sondern an ihm selbst teilnimmt. Wie alles
Positive gehört auch der Realitätsgehalt, der im Erdulden des Leidens
liegt, zu Gott und vollendet sich in ihm. So ergibt sich für Frank die
für sein Gottesbild gewichtige Aussage: Es ist ganz und gar abwegig
zu glauben, »Gott verharre angesichts des Welt-Leidens im Zustand
ungetrübter seliger Ruhe«. Man darf die »absolute Vollkommenheit
und somit auch Seligkeit Gottes« nicht als »grenzenlosen Selbst-
genuß, als Wohlbefinden und monoton unbewegliche Ruhe« denken.
Sie »ist nur denkbar oder, genauer, erspürbar, als Fülle allumfassen-
den – und somit auch die Gegensätze umfassenden – unerforschlich
tiefen und sinnerfüllten Lebens«. Wahr ist deshalb: Gott »ist ewig
abgeschiedene, transzendente Ruhe« und »zugleich hat er doch Teil
am Welt-Leiden, ›nimmt‹ es ›auf sich‹ und empfindet mit uns die
ganze Tragödie des Weltseins. Gerade darin manifestiert er sein We-
sen als sinngebender Urgrund und Ursprung jeglichen Seins«. Durch
Leiden kehrt die Schöpfung zu Gott zurück; diese Rückkehr im Lei-
den vollendet sich »in Gott selbst« (DU 465–466). Damit ist nicht nur
der Schöpfung und dem Menschen in ihr, sondern auch dem Schöp-

294

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fergott selbst »ein schwerer, leidvoller Weg beschieden. Denn am
Gang des Weltseins bis zur Vollendung durch tragisches Ringen
nimmt Gott selbst teil. Zugleich aber ist es diese Anteilnahme, wel-
che den Sieg am Ende verbürgt« (RM 390). Ist diese Erlösung auf der
Ebene des zeitlichen Seins nur in unbestimmter Zukunft denkbar –
»gleichsam unendlich weit von uns entfernt« – so muß sie doch »in
metaphysischer Hinsicht als überzeitlich seiend gedacht werden«. In
unserer Sprache, die der Kategorie der Zeitlichkeit unterworfen ist,
kann das nur so ausgedrückt werden, »daß dieser Sieg sich in den
metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat und nur noch
auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich enthüllen muß«
(RM 390).

In Das Unergründliche bemerkt Frank, die Einsicht, daß das ei-
gene Leiden »infolge der All-Einheit des Seins ein Leiden für die
allgemeine Sünde, für die Sünde als solche« und somit eine »Sühne«
ist, durch welche die Schöpfung zu Gott zurückkehrt, sei als »all-
gemeine und ewige Offenbarung« anzusehen. Mit ihr sei »die all-
gemeine Idee des Opfers« ausgesprochen, die wir in fast allen Reli-
gionen antreffen. Sie sei als solche auch in der »konkret-positiven
christlichen Offenbarung vom leidenden Gottmenschen, der sich als
Sühneopfer für die Sünde der Welt darbringt«, enthalten (DU 464 f.).
In seinen späteren Schriften hat Frank diese »allgemeine« Deutung
des Sühneopfers nicht wiederholt. Zweifellos gibt es in vielen Reli-
gionen die Idee des Opfers und der Sühne. Daß aber Gott das Leben
des Menschen als sein eigenes annimmt und dessen Sünde durch sein
Lebensopfer sühnt, setzt den Glauben an die Menschwerdung Gottes
voraus und bleibt ohne sie schlechthin unverständlich, ja widersin-
nig. Weder der Hinduismus noch der Buddhismus noch der Islam,
geschweige denn irgendwelche Philosophie können mit einem Gott,
der das Todesleiden des Menschen leibhaft mitleidet und ihn so zur
Fülle der Realität führt, etwas anfangen. Diese Lehre ohne Rückgriff
auf das christliche Evangelium von Tod und Auferstehung des Got-
tessohnes zu begründen, kann schlichtweg als ausgeschlossen gelten.

Zu Recht betont Frank, daß »die letzte Einheit Gottes einiger-
maßen angemessen nur in der Einheit des Schöpfers mit der Schöp-
fung« erfaßt werden könne (DU 466). Unausgesprochen impliziert
diese »Einheit« die Inkarnation, in der das Selbstsein und die Selbst-
verantwortung des Menschen Jesus nicht in Gott aufgelöst sind. Un-
ter der Voraussetzung der Menschwerdung Gottes wird denkbar,
worauf es Frank mit der »allgemeinen, ewigen Offenbarung« an-

295

Der leidende Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt, daß es auch außerhalb der expliziten Nachfolge des leiden-
den Christus möglich ist, das eigene Leiden anzunehmen und so mit
der Realität in ihrer Fülle eins zu werden.

Die Einheit Gottes mit der Schöpfung, die auch die Erfahrung
des Leidens umfaßt, kann nur im »belehrten Nichtwissens« gedacht
werden. »Gott ›an sich‹ ist weder das eine noch das andere, wie er
überhaupt auch kein ›dieses oder jenes‹ ist. Nur in unserer mensch-
lichen Annäherung ist er die antinomische Einheit des einen und
anderen. Nur in dieser unergründlichen und unsagbaren Form ist er
die absolute Vollkommenheit, in der wir die beseligende ewige Hei-
mat finden – unseres ›Ich‹ und des Weltseins« (DU 466). Die Idee des
»leidenden Gottes« hat eine alte christliche theologische Tradition.2

Wjatscheslaw Iwanow (1866 – 1949), mit dem Frank in Verbindung
stand, hat sie literarisch gestaltet.

4. S�hneopfer und stellvertretendes Opfer

Das Opfer ist aus der christlichen Spiritualität nicht wegzudenken. In
ontophänomenologischer Hinsicht hatte bereits Das Unergründliche
zum Sinn des Opfers Stellung genommen, indem es die freie Beja-
hung des Leidens als Rückkehr der Schöpfung zur Fülle der Realität
bestimmte. In der Schrift aus der Kriegszeit Mit uns ist Gott3 nimmt
Frank nochmals die Frage nach dem Sinn von Opfer und Sühne auf.
Er ist sich offenbar sehr bewußt, daß das menschliche Miteinander
bis in die Wurzel vergiftet ist, wenn es keine Bereitschaft gibt, Schuld
zu sühnen. Franks Gedanken, die sich hier ganz innerhalb der christ-
lichen Spiritualität bewegen, sind auch ein Beitrag zur gegenwärti-
gen theologischen Diskussion um den Sinn des stellvertretenden Op-
fers im Neuen Testament. Das »moderne Bewußtsein« betrachtet
den Opfergedanken, zumal in Bezug auf das Leiden und den Tod

296

Das Leid

2 Papst Johannes II. bekräftigte in einem Brief im Jahre 534 (»Olim quidem«) an die
Senatoren von Konstantinopel, daß die Redeweise, »Gott hat im Fleische gelitten«,
rechtgläubig ist. In diesem Sinne warnt auch K. Rahner vor der irrigen Auffassung, das
Leiden Christi am Kreuz sei nur das Leiden des irdischen Menschen Jesus: »Der ›un-
wandelbare Gott‹ hat zwar ›an sich selbst‹ kein Schicksal und so keinen Tod, aber er
selbst (und nicht nur das andere) hat am anderen durch die Inkarnation ein Schicksal.
[…] Der Tod Jesu gehört zur Selbstaussage Gottes« (Grundkurs des Glaubens, S. 297f.).
3 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: Duchovnye osnovy obščestva. Moskau
(Respublika) 1992. S. 217–404.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christi, wie schon Frank bemerkte, als einen »Überrest primitiver,
barbarischer religiöser Vorstellungen, die Gott als erbarmungslosen
Tyrannen sehen, den man nur mit den furchtbaren Mitteln mensch-
licher Opfergaben gnädig stimmen kann«. Für das »›aufgeklärte‹ Be-
wußtsein ist die Idee des Opfers überhaupt das Erbe einer primitiven
Religiosität, die wähnt, man könne […] die Gunst und Geneigtheit
Gottes ebenso wie die eines Menschen verdienen, indem man ihm
ein angenehmes Geschenk macht, einfacher gesagt, ihn besticht« (S
nami Bog 340).

Frank bleibt auch hier seinem methodischen Prinzip treu, indem
er von der inneren, seelischen Erfahrung des Schuldigen ausgeht, der
sich bewußt wird, etwas objektiv Heiliges willentlich verletzt, d. h.
gesündigt zu haben. Ihre phänomenologische Analyse deckt den in-
neren Zusammenhang von Erlösung und Sühne auf. Zunächst geht
es um die Sühne des Schuldigen angesichts der eigenen Tat und nicht
um die Sühne, die der Unschuldige stellvertretend für den Schuldi-
gen leistet. (Es geht auch nicht um die Wiedergutmachung eines an-
gerichteten Schadens, die selbstverständlich ist.)

Der Schuldige, den das Gewissen ob seiner bösen Tat anklagt,
sucht nach einer Beruhigung seines Gewissens; aber er findet keine
entlastende Erklärung. Unerbittlich sagt ihm das Gewissen, daß er
niemanden anderen für seine Tat verantwortlich machen kann, son-
dern selbst die Verantwortung trägt. Gerade sein Schuldbewußtsein
sagt ihm unmißverständlich, daß er sich gegen den absoluten Wert
des Guten und Heiligen versündigt hat. Indem er sich in seinem Ge-
wissen schuldig spricht, »hat er zugleich das Bewußtsein, daß sich
gerade in dieser immanenten Selbstverurteilung das Gericht Gottes
vollzieht«. Die verurteilende Stimme des Gewissens wird als Stimme
Gottes erkannt. »Nur in dieser immanenten Form ist die Theonomie,
die Unterordnung des Menschen unter das Gericht und Gesetz Got-
tes, gerechtfertigt und notwendig. Die Theonomie vollzieht sich hier
von innen durch die menschliche Autonomie, durch das […] Urteil
des eigenen Gewissens«. Die Erkenntnis, selbst verantwortlich für
die böse Tat zu sein, kann sie jedoch nicht ungeschehen machen; die
Gewissensqual kann sich nicht selbst auflösen. Das »sittlich-religiöse
Bewußtsein« erfährt dabei eine eigentümliche, rational nicht zu er-
klärende Dialektik. Einerseits bin ich von dem Gedanken erfüllt, daß
die verurteilende Stimme meines Gewissens, die ich nicht zum
Schweigen bringen kann, das Urteil Gottes selbst ist, also nicht ein-
mal Gott mich befreien kann. Wenn ich dennoch auf Gottes Ver-

297

S�hneopfer und stellvertretendes Opfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebung hoffe, muß ich einsehen, daß mir auch diese Vergebung nicht
hilft, denn ich selber bin es ja, der mich verurteilt. Obwohl für den
Verstand die Lage ausweglos ist, hofft der Mensch doch auf seine
Befreiung, und gerade in dieser Situation »entsteht die für den Ver-
stand unbegreifliche, für das sittliche Bewußtsein aber ganz evidente
Idee einer Sühne der Schuld durch Leiden« (S nami Bog 342 f.).

Dem Schuldigen wird bewußt, daß er nur durch die Annahme
des Gewissensschmerzes sein Gewissen befreien kann. Der Gewis-
sensschmerz wird, wenn er als gerechtfertigt angenommen wird,
eben dadurch als läuternde und erlösende Strafe erfahren. Die Selbst-
verurteilung ist eo ipso auch die Anerkennung des Heiligen und Gu-
ten, das durch die Sünde verletzt worden war. In der auf die Selbst-
verurteilung folgende Annahme der Gewissensschmerzen »bringt
der Mensch sich selbst dem Guten und Wahren zum Opfer, vor dem
er schuldig geworden ist – das heißt Gott«.

Entschieden weist Frank die Behauptung zurück, daß die Ein-
sicht, für das verübte Böse leiden zu müssen, auf eine psychologische
Introversion zurückgehe, in der die Erfahrung, daß eine Rechtsver-
letzung Strafe zur Folge habe, in das Innere der Seele verlagert wer-
de. In dieser Behauptung geschehe eine petitio principii, denn es ist
die moralische Selbstverurteilung, die überhaupt erst den juristi-
schen Urteilsbegriff begründet, und nicht umgekehrt.

Aber wichtig ist noch ein weiterer Aspekt. Das »wahrhaft erlö-
sende Opfer« kann nicht darin bestehen, »finster und nahezu verbit-
tert zwecklose Leiden auf sich zu nehmen«. Das Opfer, das Gott, der
die Liebe ist, dargebracht wird, muß ein Opfer der Liebe sein. Im
Vollzug dieser Einsicht wandelt sich, was zuvor als Strafe getragen
wurde, »in eine freie Gabe. Gerade in dieser Umwandlung, in der
Geisteshaltung der freien Hingabe und Selbstaufopferung, vollzieht
sich die geheimnisvolle Erlösung, die geistige Wiedergeburt und
Heilung des Menschen« (S nami Bog 344).

Diese Überlegung geht davon aus, daß, wo sittliche Schuld vor-
liegt, nur der Schuldige selbst das Opfer sein kann, und zwar dem
Guten und Wahren gegenüber, gegen das er sich versündigt hat.
Wie ist unter dieser Voraussetzung das Sühneopfer Christi zu ver-
stehen, das er, der Schuldlose, stellvertretend für die Schuldigen
bringt?

Um zeigen zu können, daß Jesu Opfer, mit dem er die »Sünde
der Welt« stellvertretend sühnte, ein freies Opfer war, beantwortet
Frank auch diese Frage ganz vom Bewußtsein Jesu her (ein »Sünden-

298

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bock«, dem die Schuld aufgeladen wird, trägt sie unfreiwillig). Um
dieses Bewußtsein verständlich zu machen, erinnert Frank zunächst
daran, daß auch ein Kollektiv an einem Verbrechen (sei es durch
Gleichgültigkeit oder Eigennutz) schuldig werden kann und für seine
Schuld einstehen muß. Es gibt also einen den Einzelnen übergreifen-
den Verantwortungszusammenhang. Der alle Menschen umfassende
»organische wechselseitige Zusammenhang der menschlichen Seelen
und Leben« begründet einen universalen Verantwortungszusam-
menhang. Ein Mensch mit einem wachen sittlichen Bewußtsein wird
darum jede böse Tat als eine erleben, für die nicht allein der aktuelle
Täter verantwortlich ist, »sondern auch der, der sie zuläßt oder der
durch seine Handlungen und Unterlassungen der Entstehung der
sündigen Absicht des anderen Vorschub leistete« (S nami Bog 344).
Bei einem empfindsamen sittlichen Menschen wird die Tiefe des Ver-
antwortungsbewußtseins nicht vom Maß seiner objektiven persönli-
chen Teilnahme an der Sünde bestimmt werden, vielmehr wird sie
ihr »umgekehrt proportional« sein. Sein Verantwortungsbewußtsein
wird von der Fähigkeit abhängen, »fremde Schuld als eigene zu erle-
ben und mit den Menschen mitzuleiden, die sich unter dem Joch der
Sünde quälen«. Das Gefühl der Verantwortlichkeit kann dazu füh-
ren, daß jener Mensch selbst an der Sündhaftigkeit des Menschen
leidet; es kann in ihm »den freien Wunsch« wecken, aus Liebe sich
mit dem anderen zu solidarisieren, »das heißt, die Leiden zu tragen
und das Opfer zur Sühne der fremden Schuld auf sich zu nehmen« (S
nami Bog 345). Denn die Liebe überwindet die Grenze, die den einen
Menschen moralisch vom anderen trennt; »sie überwindet eben da-
mit auch die Individualität der Verantwortung und nimmt freiwillig
die Last fremder Verantwortung auf sich. Dies ist der wahre, erhabe-
ne Sinn des stellvertretenden Opfers« (ebd.).

Frank nennt Christi stellvertretendes Sühneopfer das »Unver-
ständlichste und Rätselhafteste im christlichen Bewußtsein«. Denn
in diesem Opfer ist Gott selbst vereint mit der Schöpfung den »Lei-
densweg« gegangen. In Christi Todesangst und in seinem Tod am
Kreuz »hat Gott alles Leid der Welt auf sich genommen« und »sich
selbst in Christi Gestalt [v Ego lice] auf geheimnisvolle Weise zum
Sühneopfer [iskupitel’naja žertva] gebracht« (S nami Bog 345).
Frank schließt seine Erwägungen mit der Bemerkung, daß der Zwei-
fel Hiobs an der Gerechtigkeit Gottes und damit die Problematik der
Theodizee allein im Leiden des Gottmenschen seine Antwort finden
kann und gefunden hat. So unbegreiflich dieses »stellvertretende

299

S�hneopfer und stellvertretendes Opfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opfer« auch erscheint, so ist doch »die Idee des in die Welt gekom-
menen, freiwillig leidenden, an den menschlichen weltlichen Leiden
teilnehmenden Gottes – des leidenden Gottmenschen – die einzig
mögliche Theodizee, die einzig überzeugende ›Rechtfertigung‹ Got-
tes«. In ihr liegt »die wahre Rettung der Welt«, weil durch sie »für
immer« »die alles bezwingende Freude« darüber begründet ist, daß
Gott und Welt in »liebender Gemeinschaft und Solidarität« vereint
sind (S nami Bog 346).

300

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XVII. Nikolaus von Kues – der Lehrer1

Nikolaus von Kues ist »in gewissem Sinne für mich der einzige Leh-
rer der Philosophie«, schreibt Frank in Das Unergründliche, und von
seinem eigenen Buch sagt er, es wolle im Grunde nichts anderes, als
auf neue Weise »eine systematische Entfaltung des Grundprinzips
seiner Weltanschauung, seiner Art, die ökumenische christliche
Wahrheit spekulativ auszudrücken«2. Frank war auf Nikolaus auf-
merksam geworden, als er sich vor dem Ersten Weltkrieg in der Vor-
bereitung seiner Habilitationsschrift mit dem Neukantianismus aus-
einandersetzte.3 Im Vorwort zu seinem Werk über den Gegenstand
des Wissens schreibt er: »Die Rechtfertigung des Realismus ist nur
durch die Einsicht in die Irrigkeit des Rationalismus möglich. Dieses
gesamte Wechselverhältnis ist in den vortrefflichen, energischen und
geistreichen Worten des Nikolaus von Kues ausgedrückt, in denen
wir unsere allgemeine Weltauffassung zusammenfassen können: ›Es
läßt sich nicht leugnen, daß ein Ding seiner Natur nach zuerst ist,
bevor es erkennbar ist. Daher erreichen weder Sinne noch Vorstel-
lungskraft noch Vernunft die Weise des Seins, liegt sie doch all dem
voraus. … Also gibt es von der Weise des Seins kein Wissen; mag

301

1 Zu den neuesten Publikationen über Nikolaus von Kues siehe M. Thurner: Gott als
das offenbare Geheimnis nach Nikolaus von Kues. Berlin (Akademie-Verlag) 2001.
M. Thurner (Herausg.): Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin
(Akademie-Verlag) 2002. J. Hoff: Kontingenz, Berührung, Überschreitung. Zur philoso-
phischen Propädeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber)
2007. Teilweise sind die folgenden Ausführungen enthalten in: P. Ehlen: Nikolai Ku-
zanskij kak učitel’ Semena Ljudvigoviča Franka. In: Nasledie Nikolaja Kuzsanskogo i
tradicii evropejskogo filosofstvovanija. Verbum, Vypusk 9, St. Peterburg 2007.
2 Der Satz »In gewissem Sinne ist er für mich der einzige Lehrer der Philosophie« fehlt
in der deutschen Ausgabe S. 24!
3 In seiner Abhandlung Spinozas Lehre von den Attributen in »Voprosy filosofii i psy-
chologii«, September/Oktober 1912, erwähnt Frank Nikolaus von Kues nur einmal bei-
läufig zusammen mit Giordano Bruno. Der Schluß liegt nahe, daß Frank zu dieser Zeit
noch keine nähere Kenntnis des Cusanischen Werkes hatte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch mit höchster Gewißheit geschaut werden, daß es eine solche
Weise gibt. Wir haben also eine geistige Schau, die den Blick auf das
richtet, was vor aller Erkenntnis liegt‹«. Frank nennt Nikolaus hier
»den Wegbereiter und Vorläufer der gesamten neuen Philosophie«
(GdW 82; 844).

Als Frank nach dem Zweiten Weltkrieg an seiner Anthropologie
arbeitete, umriß er in einem Brief an den in Rom lebenden Philoso-
phen und Schriftsteller Wjatscheslaw Iwanow das Anliegen, das er
mit seinem Werk verfolgte; dabei unterstrich er auch die Bedeutung,
die er Nikolaus zuerkannte: Die »Gottessohnschaft des Menschen ist
die Grundlage jeglichen ›Humanismus‹«. Diese Erkenntnis aber ist in
der kirchlichen Tradition weithin überdeckt, teils durch die alttesta-
mentliche Betonung der Geschöpflichkeit des Menschen, teils durch
den antiken Gedanken, daß der Mensch dem Kosmos untergeordnet
sei. »In der geistigen Geschichte des Westens gab es nur einen kurzen
Augenblick als im Schoß der Kirche selbst sich ein ›christlicher Hu-
manismus‹ abzeichnete. Seinen tiefsten Ausdruck fand er im theo-
logisch-philosophischen System eines gläubigen Katholiken, des Kar-
dinals Nikolaus von Kues, eines der größten, bis jetzt nicht
geschätzten Denkers – und für mich des hauptsächlichen Lehrmei-
sters […]«5. Ähnlich formuliert Frank in seiner Anthropologie (RM
274).

Frank zeigt sich als guter Kenner des Cusanischen Denkens; be-
sonders ist das in dem seiner Erkenntnislehre angefügten Exkurs zur
»Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« zu erkennen. Aus-
drücklich erwähnt oder zitiert er die Schriften De docta ignorantia,
De coniecturis, Idiota de sapientia, De dato patris luminum, De be-
ryllo, De visione dei, De venatione sapientiae, De non aliud, das
Compendium, den Trialogus de possest, De apice theoriae. Die Aus-
gabe, nach der er zitiert, ist der Pariser Druck von 1514.6

Die Fragen, die durch die Auseinandersetzung mit Kant und
Fichte angestoßen, aber nicht befriedigend beantwortet waren, fand

302

Nikolaus von Kues – der Lehrer

4 Frank zitiert aus Nikolaus von Kues: Compendium, cap. 1 (vgl. die Übersetzung von
B. Decker und K. Bormann; Hervorhebungen sind von mir).
5 Brief an Vjačeslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.
6 Den Traktat »De non aliud« kannte Frank auch aus dem Anhang zum Buch »Die
Gotteslehre des Nikolaus Cusanus«, das Johannes Uebinger 1888 veröffentlicht hatte.
Eine deutsche Übersetzung der »Docta Ignorantia« von Alexander Schmid war 1919 bei
Hegner erschienen; ob Frank sie herangezogen hat, ist nicht zu erkennen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank bei Nikolaus von Kues aufgenommen. Gerade in methodischer
Hinsicht wurde Cusanus, indem er die transzendentale Frage nach
der Erkenntnis des Seins einer neuen Lösung zuführte, zu Franks
Lehrer. Bei ihm fand Frank die argumentative Begründung einer
real-idealistischen Ontologie und, darauf aufbauend, eines christli-
chen Humanismus. Frank hatte als Philosoph des 20. Jahrhunderts
in Nikolaus auch deshalb seinen Lehrer finden können, weil dieser
bereits wesentliche Anliegen des neuzeitlichen Denkens aufgenom-
men hatte, nicht zuletzt den Ausgang vom Erkenntnisstreben des
Subjekts. Es wäre einer eigenen Untersuchung wert, die geistige Ver-
wandtschaft beider Denker im einzelnen aufzudecken. In diesem Ka-
pitel sollen jedoch nur einige markante Gedanken des Cusanus her-
vorgehoben werden, die als mögliche Anregungen für Franks
Philosophieren zu erkennen sind, um die Hochschätzung, die Frank
ihm als seinem Lehrer entgegenbringt, verständlich zu machen.

1. Die Gewißheit des Absoluten

Der Grundgedanke der Cusanischen Philosophie, schreibt Frank, be-
steht in der Lehre, daß Gott dem begrifflichen Wissen, das nur Be-
grenztes erfaßt, unzugänglich ist, daß Gott aber auf die besondere
Weise des »belehrten Nichtwissens« gewußt wird.

Sowohl in Franks Erkenntnislehre als auch im ersten Teil von
Das Unergründliche spielt der Aufweis, daß unser Wissen durch Un-
terscheiden und Bestimmen gewonnen wird und deshalb die Fülle des
Unbegrenzten zur notwendigen Voraussetzung hat, die zentrale Rol-
le. Deutlich ist an ihm das Cusanische Vorbild zu erkennen. Cognos-
cere enim mensurare est, heißt es lapidar bei Nikolaus.7 Die Genau-
igkeit jeder Unterscheidung aber kann unaufhörlich verfeinert
werden, so daß man sich in der endlosen Präzisierung des Gemesse-
nen verlieren könnte. Soll überhaupt Messen und Unterscheiden
möglich sein, muß den Unterscheidungen und Bestimmungen etwas
wesentlich nicht Meßbares vorausliegen, das deshalb auch nicht wie
ein gewöhnliches Maß an einen Gegenstand angelegt werden kann.
Es kann, weil es selber nicht gegenständlich und begrenzt ist, auch
nicht mit einem Begriff erfaßt und im gewöhnlichen Sinne »gewußt«

303

Die Gewißheit des Absoluten

7 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 39, n. 71. – Die opera rationis geschehen per di-
scretionem: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I, n. 5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden.8 Die außerhalb jeden Vergleichs stehende Bedingung des
Messens und Unterscheidens, das Nikolaus deshalb auch das non-ali-
ud nennt, ist, wie Frank in seiner Erkenntnislehre bemerkt, das Prin-
zip, welches der Unterscheidung von idem und aliud und damit jeg-
licher Bestimmung vorausgeht und sie ermöglicht (GdW 289). Es
muß, weil nicht mehr meßbar, absolut sein. Das begrifflich nicht
wißbare absolute Sein – Nikolaus nennt es auch einfach die »Weis-
heit« (oder das Eine oder die Einheit) – ist in unserem Erkennen als
Bedingung unseres Bestimmens anwesend; wir »wissen« es vor jeder
Bestimmung in einer besonderen Weise der Erfahrung oder An-
schauung. Nikolaus beruft sich auf die evidente Einsicht, daß das
Meßbare, weil es das Zusammengesetzte ist, »von Natur aus später«
ist als das Einfache.

Die Überzeugung, die Nikolaus in seiner kleinen anschaulichen
Schrift Der Laie über die Weisheit zum Ausdruck bringt, ist auch die
Franks: In ihr bemerkt der wahrhaft wissende »Laie«, daß die »Weis-
heit« als das Eine und Einfache ungeachtet ihrer Verborgenheit doch
zugleich so offenkundig ist, daß sie gleichsam »draußen auf den Stra-
ßen ruft«. Das Wissen von ihr ist kein Geheimwissen in der Art einer
Gnosis, das nur wenigen Auserwählten zugänglich wäre. Im Gegen-
teil, das Absolute ist uns gewisser als die Vielzahl der Weltdinge.
Mehrmals betont Nikolaus, und Frank folgt ihm hierin, daß dem Ab-
soluten gegenüber, weil es die Bedingung jegliches Denkens ist, ein
Zweifel widersinnig ist, denn er müßte (in einem performativen Wi-
derspruch) voraussetzen, was er bezweifelt.9 Es gibt nichts, durch das
man dieses Eine ersetzen könnte, denn jedes »andere« wäre etwas
Bestimmtes und Begrenztes. In seiner Erkenntnislehre bemerkt
Frank, Nikolaus habe in seinem Traktat De possest »mit genialem
Scharfblick und in schlichter Form« die Erkenntnis ausgesprochen,
daß jede Negation immer ein Sein voraussetzt. »Das Sein, das sie
voraussetzt, ist also vor der Verneinung […]; es ist vor dem Nicht-
sein« (GdW 195).10 Was Frank hier unter erkenntnistheoretischer

304

Nikolaus von Kues – der Lehrer

8 »Das, wodurch, aufgrund wessen und worin alles Meßbare gemessen wird, ist durch
kein Maß zu erreichen« [Id, per quod, ex quo et in quo omne mensurabile mensuratur,
non est mensura attingibile]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I, n. 6. Ferner: De
docta ignorantia I, cap. 3; De coniecturis II, cap. 16, n. 164–167.
9 Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia II, n. 29+30. – Trialogus de possest, n. 67. – De
beryllo, cap. 6, n. 7. – De visione dei, cap. 6, n. 21.
10 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 66.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rücksicht sagt, wird in Das Unergründliche unter Rücksicht der phi-
losophischen Gotteserkenntnis weitergeführt.

2. Wissen als ungegenst�ndliche Erfahrung

Das Wissen des Absoluten auf die Weise des belehrten Nichtwissens
hat den Charakter einer lebendigen Erfahrung. Auch die im An-
schluß an Fichte von Frank schon früh gewonnene Einsicht, daß Phi-
losophie »Lebensverstehen« sein soll, ist von Nikolaus aufgenom-
men und vertieft worden. Der Schrift Der Laie über die Weisheit
hatte Frank den Satz entnommen, den er seiner Religionsphilosophie
als Motto voranstellte: »das Unberührbare wird auf die Weise des
Nichtberührens berührt« – attingitur inattingibile inattingibiliter.
Um den lebendigen Charakter dieses Berührens zu unterstreichen,
spricht Nikolaus mit dem Vokabular der Mystik auch vom »Schmek-
ken« dessen, was auf verborgene Weise alles durchdringt. Die »Weis-
heit« – das lebendig erfahrene Sein – kann von unserem geistigen
Geschmackssinn nicht objektiviert werden und ist nicht isoliert für
sich allein zu schmecken. Doch »strahlt« sie in den vielen Dingen
»wider« (in omnibus reluceat) und veranlaßt uns, nach ihrem Ur-
sprung zu suchen.11 Nikolaus vergleicht sie darum mit einer nicht
unmittelbar zugänglichen Duftquelle. Sobald man deren Duft auf-
nimmt und schmeckt, hat man einen »unschmeckbaren Vorge-
schmack« (praegustatio ingustabilis) von seiner Quelle und sucht
nach dieser selbst. In seiner Schrift Über das Schauen Gottes sagt
Nikolaus, daß Gott in einem »Vorgeschmack« in den Dingen erfah-
ren wird. Denn wer den Weltdingen auf den Grund geht, vermag mit
seiner mens (»Gemüt«12) Gott »auf die Weise des Nicht-Schmek-
kens« zu »schmecken«. »Deine Lieblichkeit schmecken bedeutet, die

305

Wissen als ungegenst�ndliche Erfahrung

11 »Durch die Weisheit nämlich und aufgrund ihrer und in ihr ist alles innere Schmek-
ken. Sie selbst aber, weil sie in den höchsten Höhen wohnt, ist in allem Geschmack nicht
zu schmecken. Unschmeckbar also wird sie geschmeckt, weil sie höher ist als alles
Schmeckbare, sei es sinnenfällig, verstandesmäßig oder vernunfthaft.« [Per sapientiam
enim et ex ipsa et in ipsa est omne internum sapere. Ipsa autem, quia in altissimis
habitat, non est omni sapore gustabilis. Ingustabiliter ergo gustatur, cum sit altior omni
gustabili, sensibili, rationali et intellectuali]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I,
n. 10. Nikolaus verbindet sapientia mit sapere (schmecken, kosten) und bringt so zum
Ausdruck, daß die Weisheit nicht begrifflich erkannt, sondern erfahren werden muß.
12 K. H. Volkmann-Schluck übersetzt »mens« als »Gemüt«: Nikolaus Cusanus. Frank-
furt a.M. 1957, S. 68.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Süße alles Guten in ihrem Ursprung erfahrungsmäßig (experimen-
tali contactu) wahrnehmen, bedeutet, den Gehalt von allem, was
überhaupt erstrebenswert ist, in deiner Weisheit berühren«.13 Der
Ausdruck »experimentalis contactus« unterstreicht nochmals, daß
das »Berühren« des Unbegreiflichen (incomprehensibile) durch die
»mens« ein Akt geistiger Erfahrung ist, vergleichbar dem inneren
Angerührtwerden bei der Begegnung mit einer anderen Person. Die
in De visione dei beschriebene geistige Erfahrung schildert den expe-
rimentalis contactus der menschlichen mens mit dem Angesicht,
dem Du Gottes, dem »Ur-Bild« und der »Ur-Wahrheit« aller Ange-
sichte.14

Nikolaus benutzt häufig auch das Wort »sehen« (das mit dem
Begriff der »Intuition« aufgenommen wird).15 Doch wer die »ewige
Weisheit oder den Ursprung des Erkennens sehen« will, muß bereit
sein, sich einer »Brille« (eines »beryll«) zu bedienen. Er muß sich
»belehren« lassen, damit er sieht, wie das, was nicht mehr größer sein
kann, in eins fällt mit dem, was nicht mehr kleiner sein kann. Er
»sieht« dann den unteilbaren »Ursprung«, der vor jeder Unterschei-
dung in Großes und Kleines liegt und durch den alles in Großes und
Kleines unterschieden werden kann.16 Diese »Brille« erlaubt es, das
viele Verschiedene zur absoluten Einfachheit zu transzendieren, die
über dem vielen Kleinen und Großen ist, – und nicht die bloße Sum-
me oder ein Mittleres zwischen den vielen möglichen Erkenntnis-
gegenständen.

Wenn das »Berühren« des Unberührbaren auch keine mystische
Begnadung voraussetzt; so erfordert es doch das Eingeständnis, daß
der menschliche Verstand diesen »contactus« nicht mit der ihm eige-
nen logischen Stringenz erzwingen kann. Es ist, wie Nikolaus sagt,

306

Nikolaus von Kues – der Lehrer

13 »Denn deine Lieblichkeit zu schmecken bedeutet erfahrungsmäßig die Süße von al-
lem Erfreulichen in seinem Ursprung wahrzunehmen, bedeutet, in deiner Weisheit den
Gehalt von allem Ersehnbaren zu berühren. Den absoluten Gehalt sehen, welcher der
Gehalt von allem ist, ist nichts anderes als mit dem Geist dich, Gott, zu schmecken, denn
du selbst bist die Lieblichkeit des Seins, des Lebens und der Vernunft«. [Gustare enim
ipsam dulcedinem tuam est apprehendere experimentali contactu suavitatem omnium
delectabilium in suo principio, est rationem omnium desiderabilium attingere in tua
sapientia. Videre igitur rationem absolutam, quae est omnium ratio, non est aliud
quam mente te deum gustare, quoniam es ipsa suavitas esse, vitae et intellctus]: Nico-
laus Cusanus: De visione dei, cap. 5, n. 13. – Vgl. cap. 6, n. 20.
14 Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 6, n. 18.
15 Vgl. Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 2, n. 3.
16 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 7, n. 8.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»etwas Großes«, auf das rationale Denken zu verzichten und das Un-
begreifliche »auf nicht-begreifende Weise« im Zusammenfall der
Gegensätze zu umfassen. Frank wird diesen Satz in seiner Religions-
philosophie zitieren (DU 18017). Würde der Philosoph der Ver-
suchung nachgeben, beim Erkennen des Unendlichen die vermeintli-
che Sicherheit des rationalen Schlußfolgerns zu suchen, bliebe er in
einem sekundären Wissen gefangen, das niemals die Gewißheit er-
reichen kann, die dem »Sehen« (oder dem »lebendigen Wissen«, wie
Frank sagt) des Absoluten eigen ist. Alle Argumente, die der Ver-
stand zum Verstehen des Unbegreiflichen beibringen kann, bleiben
»unsicher und dürftig« (instabiles atque exiles).

3. Der menschliche Geist – das Bild des g�ttlichen Geistes

Die menschliche mens vermag im »belehrten Nichtwissen« das Ab-
solute zu berühren, weil sie selbst »auf erhabene Weise Gott ähnlich
ist« – alta dei similitudo. Die Cusanische Bildlehre erweist sich als
Angelpunkt. Schon jedes Seiende nimmt, um sein zu können, am
göttlichen Sein teil, ist so dessen Repräsentant. Im Menschen aber
ist das göttliche Sein auf besondere, eben lebendiggeistige Weise
»kontrahiert«. So kann der kundige »Laie« im Traktat Idiota de men-
te auf die Frage »Woher hat der Geist jene Einsicht?« antworten: »Er
hat sie als Abbild des Urbildes von allem«, denn der menschliche
Geist ist das »lebendige Bild« und die »lebendige Abschrift der ewi-
gen und unendlichen Weisheit«.18 Im Menschen »spiegelt« sich das
Leben Gottes. Das »Wissen« von Gott findet er deshalb vorrangig in
der lebendigen Erkenntnis seiner selbst. Weil die Vernunft abbildhaft
alles enthält, was auch in Gott enthalten ist, enthält sie auch den
lebendigen Selbstbezug, der das Wesen des göttlichen Seins aus-
macht.19 So hat der Mensch auch am schöpferischen Leben Gottes
teil und besitzt die Macht, selber schöpferisch Leben hervorzubrin-
gen. Der menschliche Geist ist so in der Tat das »Maß aller Dinge«,

307

Der menschliche Geist – das Bild des g�ttlichen Geistes

17 Magnum est, posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Nicolaus Cusa-
nus: De beryllo, cap. 22, n. 32. Vgl. hierzu auch K. Flasch: Nikolaus von Kues. Geschich-
te einer Entwicklung. Vorlesungen zur Einführung in seine Philosophie. Frankfurt 1998.
S. 196ff., 315 ff.
18 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 5.
19 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 4. Vgl. dazu K. Flasch: a. a.O., S. 280.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freilich nur deshalb, weil er selber das Maß vom »ungeschaffenen
Geist« empfängt, dessen »erstes Bild« er ist.20

Die Qualität, Bild Gottes zu sein, begründet auch die Unsterb-
lichkeit und Unzerstörbarkeit des menschlichen Geistes. In gewisser
Weise ergibt sich seine Unzerstörbarkeit schon daraus, daß er we-
sentlich sich selbst hervorbringendes und selbst bewegendes intellek-
tuelles Leben ist.21 Der letzte Grund für das ewige Leben des mensch-
lichen Geistes aber liegt nach Nikolaus darin, daß er Abbild ist und
deshalb sein Sein darin besteht, »Widerschein der unvergänglichen
Wahrheit« zu sein – diese aber, »weil sie die absolute Güte ist«, »den
mitgeteilten Widerschein« und damit das spezifische menschliche
Sein niemals entziehen kann.22 Frank argumentiert im Prinzip ähn-
lich: Ich bin auf transrationale Weise gewiß, »daß ›Ich‹ in der tiefsten
Wurzel meines Seins die ewige und unzerstörbare Verbindung mit
Gott bewahre – so daß, selbst wenn ich Gott verlasse, Gott mich nicht
verläßt, d. h. daß sogar mein Sein ohne Gott immer als Sein Gottes-
mit-mir fortbesteht« (DU 37323).

So sehr Frank jede vergegenständlichende Vorstellung von Gott
als den verderblichen Grundfehler des religiösen Lebens kritisiert,
hält er das göttliche Sein dem Wissen doch nicht schlechthin für un-

308

Nikolaus von Kues – der Lehrer

20 »Es bleibt also unser Geist für jeden Verstand unmeßbar, unendlich und unbegrenz-
bar. Allein der unerschaffene Geist mißt, begrenzt und beendet ihn wie die Wahrheit ihr
aus sich, in sich und durch sich erschaffenes lebendiges Bild«. [Manet igitur mens nostra
omni ratione immensurabilis, infinibilis et interminabilis, quam sola mens increata
mensurat, terminat et finit sicut veritas suam et ex se, in se et per se creatam vivam
imaginem]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, n. 158, 14. Vgl. cap. 4, n. 73 und
74.
21 »Da der Geist geistiges Leben ist, das sich selbst bewegt, d.h. sein heigenesi Leben,
welches im Erkennen besteht, hervorbringt, wie soll er nicht immer leben?« [Mens cum
sit vita intellectualis se ipsam movens, hoc est vitam, quae est eius intelligere, exserens,
quodmodo non semper vivit?]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 157.
22 »Wie sollte das Bild vergehen, das der Widerschein der unvergänglichen Wahrheit
ist, es sei denn, die Wahrheit zieht den mitgeteilten Widerschein zurück? Wie es also
unmöglich ist, daß die unendliche Wahrheit den mitgeteilten Widerschein entzieht, da
sie die absolute Güte ist, so ist es unmöglich, daß ihr Bild, das nichts ist als ihr mitgeteil-
ter Widerschein, jemals schwindet«. [Quomodo periret imago, quae est relucentia in-
corruptibilis veritatis, nisi veritate communicatam relucentiam abolente? Sicut igitur
impossibile est, quod infinita veritas communicatam relucentiam subtrahat, cum sit
absoluta bonitas, ita est impossibile, quod eius imago, quae non est nisi communicata
relucentia eius, umquam deficit]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 158–159.
23 Vgl. auch S. L. Frank: Mit uns ist Gott. 2. Kapitel. Frank spricht hier davon, daß die
Erfahrung, mit Gott in einer »unlösbaren Einheit« verbunden zu sein, »das Wissen um
die Ewigkeit unserer Seele« begründet.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugänglich. Gott ist kein unerkennbares »Ding an sich«, das, weil
seine Beziehung zur Weltwirklichkeit ungeklärt ist, auch bestritten
werden könnte. Daß Frank dem subjektiven Idealismus widerstand,
seinem Anliegen aber doch gerecht wurde, geht auch auf Nikolaus
von Kues zurück, für den die »Weisheit« ein unergründliches Ge-
heimnis war, der aber zugleich wußte, daß sie »auf den Straßen ruft«,
also verstanden werden kann.

Daß das Geschaffene Gott abbilden und so repräsentieren kann,
hat seinen Grund darin, daß Gott als die »in sich selbst ruhende Was-
heit« [quiditas in se subsistens] der »unveränderliche Grundbestand
aller Weltdinge« ist [omnium substantiarum invariabilis subsisten-
tia]. Der Grad, in dem sie Gott repräsentieren, ist davon bestimmt,
wie sie von Gott – der Entwicklungskraft schlechthin, dem posse ip-
sum – durchdrungen sind. Frank teilt diese wichtige und fruchtbare
Einsicht in den Symbolcharakter des weltlichen Seins. In Der Gegen-
stand des Wissens zitiert er den Satz: »Das Gewordene ist die Reprä-
sentation des ewigen Ungewordenen« (GdW 399)24.

Wie die Bildlehre des Cusanus ist auch die Symbolphilosophie
Franks ontologisch begründet. Die Weltdinge verdanken ihr Wirk-
lichsein und ihre Erkennbarkeit der Teilhabe an der absoluten Reali-
tät – anders als bei seinem Zeitgenossen E. Cassirer, für den die sym-
bolischen Formen, in denen uns die Realität zugänglich ist, ganz auf
die Eigentümlichkeiten der menschlichen Erkenntniskraft zurück-
gehen. Weil die Teilhabe und dadurch das Wirklichsein der Weltdin-
ge immer beschränkt ist und einen Übergang besagt, ist auch ihre
Erkenntnis notwendig beschränkt, immer von »Nicht-Wissen«
durchdrungen. Sie besteht in »Annäherungen«. Die weltlichen Dinge
repräsentieren das Unendliche in »Andersheit«, wie Nikolaus in De
coniecturis erläutert. Das heißt, das Urbild, dessen Symbol sie sind,
ist in ihnen immer nur beschränkt zu erkennen; zugleich ist auch das
Erkennen ihres eigenen Seins nur annäherungsweise möglich. Die
eine Realität, die in jedem Einzelseienden anwest, macht es begreif-
lich; infolge seiner Herkunft aus dem Unergründlichen ist es aber
zugleich auch unbegreiflich und verweist so auf das Unergründliche
selbst. Frank spricht diese Einsicht so aus: »Jedes Ding und jedes We-
sen in der Welt ist mehr und anderes als alles, was wir von ihm
wissen und wofür wir es halten – und mehr noch: Es ist mehr und

309

Der menschliche Geist – das Bild des g�ttlichen Geistes

24 Quod factum est, infactibilis aeterni est repraesentatio. Nicolaus Cusanus: De vena-
tione sapientiae, cap. 38, n. 110.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren können. Und was
es eigentlich in all seiner Fülle und Tiefe ist, das bleibt für uns unfaß-
bar« (DU 68).

4. »transcensus«

Nikolaus hat im Widmungsschreiben zu seinem Hauptwerk mit dem
Begriff des »Überstiegs« [transcensus] die Methode charakterisiert,
mit welcher der menschliche Geist das »Unbegreifliche auf nicht-be-
greifende Weise in belehrtem Nichtwissen« erreichen könne.25 Zum
»Transzendieren« des rationalen Erkennens anzuleiten ist das Anlie-
gen von Franks Philosophie. Es verwirklicht sich im »transzendenta-
len Denken«. Der auf die Cusanische coincidentia oppositorum zu-
rückgehende »antinomische Monodualismus« mit dem Prinzip der
Koinzidenz erweist sich als das epistemologische und ontologische
Herzstück von Franks Philosophie.26 Um Gott jenseits des rational
Faßbaren zu »sehen«, bedarf es eines besonderen »Schauen-Könnens
des Geistes«. Es wird dort möglich, wo das intelligible Können an
seine Grenze stößt und der Geist begreift, »daß er das posse ipsum
wegen seiner Überragendheit nicht fassen kann« – dann »sieht er es
in einer Schau, die seine Fähigkeit übersteigt«.27 Er sieht dann auch,
daß Gott kein Glied der Koinzidenz ist, sondern erst jenseits der

310

Nikolaus von Kues – der Lehrer

25 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, n. 263. Epistola auctoris.
26 Auch auf Franks Zeitgenossen Pawel Florenski ist die Cusanische Koinzidenzlehre
nicht ohne Einfluß geblieben. In seinem theologisch-philosophischen Hauptwerk Die
Säule und Grundfeste der Wahrheit schreibt er, daß diskursive Beweise für sich genom-
men, weil die Beweisführung niemals abgeschlossen wäre, keine absolut vertrauenswür-
dige Wahrheit begründen können. Eine intuitive Gewißheit einer deratigen Wahrheit
sei zwar möglich, aber ohne diskursive Begründung bliebe sie blind. Die letztgültige
Wahrheit ist »eine Einheit des Gegensätzlichen, sie ist die coincidentia oppositorum«.
Mit Cusanus und Frank ist Florenski sich darin einig, daß diese Wahrheit nicht Ergebnis
einer Denkoperation sein kann. »Ein Wimpernschlag gibt die ganze Fülle des Wissens«,
denn alle Antworten sind in ihr »zu einer von innen zusammengeschweißten Einheit
verknüpft«. Mit einem Wort: Die Wahrheit kann nur sich selbst offenbarendes »Sub-
jekt« sein, das sowohl »alle Gründe seiner Rationalität« als auch »seines Gegebenseins
in sich hat«, also in beider Hinsicht »Grund seiner selbst« ist. Florenski denkt von der
Wahrheit her: Als absolute kann sie nicht objektiv, sondern muß lebendig konkret sein.
Frank geht vom menschlichen Subjekt aus und fragt nach der Weise, in der es die ab-
solute Wahrheit »weiß« bzw. hat. Siehe: P. Florenskij: Stolp i utverždenie istiny. Paris
1989 (Moskau 1914), S. 43.
27 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, 4,3; 8,1; vgl. 5, 15; 8,15 ff.; quando igitur mens

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mauer« zu finden ist, die von unseren begrifflichen Unterscheidun-
gen gebildet wird.28

Frank konnte das »ontologische Argument«, das für ihn der ein-
zig gangbare Weg zur Gotteserkenntnis ist, komprimiert in den Cu-
sanischen Traktaten finden: Indem das Subjekt bei seinem wesenhaf-
ten Streben ins Unendliche sich als begrenzt erfährt, wird es gerade
dadurch in den Stand versetzt, mit dem »Schauen-Können des Gei-
stes« auf eine neue Weise das Ziel seines Strebens »von weitem zu
sehen«. Es ist dazu imstande, weil in ihm »das posse ipsum sich in
höchster Weise manifestiert«.29

5. Die Gottmenschlichkeit

Der Kerngedanke der theologischen Anthropologie des Cusanus be-
sagt, daß Gott den Menschen an seiner Seinsmächtigkeit teilnehmen
läßt, so daß der menschliche Geist in seinem Können in »erhabener
Weise Gott ähnlich« ist – in geistlicher Hinsicht, daß Gott den Men-
schen zur »Sohnschaft« und so zur Teilhabe am »Gottsein« (deifor-
mitas, theosis) erhebt.30 Frank hat Nikolaus nicht nur als heraus-
ragendes Beispiel für die Möglichkeit erwähnt, auch im Zeitalter des

311

Die Gottmenschlichkeit

in posse suo videt posse ipsum ob suam excellentiam capi non posse, tunc visu supra
suam capacitatem videt … 10,15.
28 »Sobald ich dich, Gott, im Paradies sehe, das diese Mauer des Zusammenfalls der
Gegensätze umgibt, sehe ich dich weder trennend noch verbindend einfalten oder aus-
falten. Trennung und Verbindung zugleich ist die Mauer des Zusammenfalls, jenseits
ihrer bist du, losgelöst von allem, das gesagt oder gedacht werden kann«. [Quando video
te deum in paradiso, quem hic murus coincidentiae oppositorum cingit, video te nec
complicare nec explicare disiunctve vel copulative. Disiunctio enim pariter et coniunctio
est murus coincidentiae, ultra quem exsistis absolutus ab omni eo, quod aut dici aut
cogitari potest]: Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 11. Vgl. auch: De non aliud,
cap. 4.
29 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, cap. 11.
30 »Die Sohnschaft Gottes ist nichts anderes als die Vergöttlichung, griechisch Theosis.
… Daß unser rationaler Geist in seinem Vernunftleben diese Fähigkeit besitzt, bedeutet
die überaus wunderbare Teilhabe an der göttlichen Kraft; es ist so, daß die Vernunft ein
göttlicher Same ist, dessen Kraft im Glauben so hoch emporzusteigen vermag, daß er
zur Theosis selbst gelangt« [non aliud filiationem dei quam deificationem, quae et
theosis graece dicitur, aestimandum iudico … Haec est superadmiranda divinae virtutis
participatio, ut rationalis noster spiritus in sua vi intellectuali hanc habeat potestatem,
quasi semen divinum sit intellectus ipse, cuius virtus in credente in tantum ascendere
possit, ut pertingat ad theosim ipsam]. Nicolaus Cusanus: De filiatione dei, cap. I, 52–
53. Vgl. De coniecturis II, cap. 14, n. 144.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenkults der Renaissance einen »christlichen Humanismus«
zu begründen; sein eigenes Werk zeigt sich in der Begründung des
potentiellen Gottseins des Menschen, das auf die Vollendung in der
Vergöttlichung gerichtet ist, dem Cusanischen Denken verpflichtet.

Sowohl für Nikolaus als auch für Frank ist die differenzierte
Einheit von Mensch und Gott der Angelpunkt ihres Denkens. Das
Transzendieren auf Gott hin ist dem Selbstsein des Menschen, Frank
zufolge, wesentlich, weil es Anteil an der Fülle des absoluten Seins
hat. Nikolaus schreibt in De coniecturis, daß der Mensch »in mensch-
licher Weise zu allem vordringen kann«, sei es mit seinen Sinnen,
mit seinem kalkulierenden Verstand oder mit seiner Vernunft – die
berühmte Konsequenz lautet: »Der Mensch ist nämlich Gott, aber
nicht absolut, denn er ist Mensch. Er ist also ein menschlicher Gott.
Der Mensch ist auch die Welt, aber nicht auf eingeschränkte Weise
das All, denn er ist Mensch. Er ist also ein Mikrokosmos oder eben
eine menschliche Welt. Was also menschlich ist, umfaßt Gott und die
ganze Welt in seiner menschlichen Potenz. Der Mensch kann ein
menschlicher Gott sein und, wie auf menschliche Weise Gott, kann
er auch ein menschlicher Engel, ein menschliches Tier, ein mensch-
licher Löwe oder Bär oder irgend etwas anderes sein. In der Potenz
der Menschlichkeit existiert alles auf seine Weise«.31 Für Nikolaus ist
es dabei selbstverständlich, daß das »Gottsein« des Menschen seine
personale Eigenständigkeit nicht mindert: Denn »unter den Seligen
ist jeder, ohne die Wahrheit seines eigenen Seins zu verlieren, in
Christus Jesus – Christus, und durch ihn in Gott – Gott« (Nikolaus
betont ausdrücklich die Vermittlung durch den Gottmenschen Chri-
stus).32

Das personalistische Element in der Cusanischen Ontologie und
Theologie kam der Rezeption des philosophischen Personalismus
durch Frank entgegen.

312

Nikolaus von Kues – der Lehrer

31 Nicolaus Cusanus: De coniecturis II, cap. 14, n. 143. Übersetzung in Anlehnung an
W. Happ und J. Koch.
32 servata veritate sui proprii esse, sit in Christo Jesu Christus et per ipsum in deo deus.
De docta ignorantia III, cap. 12, 260. Vgl. hierzu: U. Roth: Suchende Vernunft. Der
Glaubensbegriff des Nicolaus Cusanus. Münster (Aschendorff) 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualit�t und Potentialit�t

Franks Begriff des Seins als lebendige dynamische Kraft ist zweifel-
los von der Cusanischen Seinsauffassung inspiriert. Für Frank gilt
vom Sein [bytie], daß es »nicht nur ist. Es ereignet sich [delaetsja],
es schafft sich gleichsam selber […], weil in seinem letzten Grund die
Potentialität, das Vermögen liegt, zu werden, was es noch nicht ist«
(DU 110). Es ist die »transrationale Einheit von Rationalität und Irra-
tionalität, d. h. von Notwendigkeit und Freiheit«, des Begrenzten und
seines unbegrenzten in ihm anwesenden Hintergrundes. Anregun-
gen für das Denken des Seins als »schöpferisches Können« [tvorčes-
kaja moč’] (DU 109) hatte Frank besonders in den Schriften De pos-
sest und De apice theoriae finden können. Nikolaus spricht hier vom
objektiven Seienden, das aktuell niemals das ist, was es potentiell
sein kann, weil es seine weiteren Möglichkeiten, was es also aktuell
nicht ist, außer sich hat. Die Aktualität ist hier von der Potentialität
geschieden. Damit aber das Begrenzte überhaupt sein und als solches
über sich hinausstreben kann, muß es mit der unbegrenzten Fülle,
dem Einen »zusammenfallen«. Würde das »Zusammenfallen« als
Identifizierung mißverstanden, würde das Viele als solches zum Ur-
grund der Realität gehören; Gott selber würde mit Andersheit und
Differenz (Nichtsein) behaftet, d. h. begrenzt sein. Aber für Nikolaus
(ebenso wie für Frank) ist die Koinzidenz keine logische Kategorie
wie die Identität. Gott ist die Fülle oder Koinzidenz von allem, aber
nicht als Summe. Die Lösung, die Frank übernimmt, lautet: »Gott ist
vor der Aktualität, die von der Potentialität unterschieden wird, und
vor der Potentialität, die von der Aktualität unterschieden wird, der
einfache Urgrund der Welt selbst. […] Da also Gott absolute Poten-
tialität, Aktualität und beider Verknüpfung und somit alles mögliche
Sein wirklich ist, ist er offensichtlich eingefaltet alles«.33 Gottes phi-
losophischer Name ist »das Können selbst«, das posse ipsum.34 Er ist
alles, was überhaupt ist und was sein kann, allerdings nicht so, daß er
pantheistisch zur Vielzahl der Dinge würde, sondern so, daß er in
einer höheren metalogischen Einheit alles ist als er selbst.35

313

Das Sein als Koinzidenz von Aktualit�t und Potentialit�t

33 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 7, 4–9; ferner n. 8, 17–22. Vgl. auch De docta igno-
rantia I, cap. 2, n. 5 und II, cap. 4–5.
34 Zum Beispiel: De apice theoriae, n. 28. – Vgl. hierzu Josef Stallmach: Ineinsfall der
Gegensätze und Weisheit des Nichtwissens. Grundzüge der Philosophie des Nikolaus
von Kues. Münster (Aschendorff) 1989. Insbesondere S. 68–83.
35 Cum potentia et actus sint idem in deo, tunc deus omne id est actu, de quo posse esse

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Gedanke ist nicht nur im Sinne der »potentia activa« zu
verstehen, so daß Gott alles bewirken kann, was möglich ist. Für Ni-
kolaus ist im Können Gottes auch »eingefaltet« alles wirklich, was
überhaupt werden kann. Die Welt kann sein; dieses ihr Können-sein
ist als potentia passiva in Gott, ob sie aktuell geschaffen ist oder nicht
ist. Gott ist die Urform alles überhaupt Formbaren; er enthält deshalb
in der Weise der »complicatio« (Einfaltung oder Zusammenfaltung)
sowohl das Geformte wie das Formbare in sich. Das heißt, daß die
Welt in ihrem Können-sein von Ewigkeit her in Gott ist. Für Niko-
laus wie für Frank bildet diese metalogische Einheit von Aktualität
und Potentialität, wobei letztere auch die Formbarkeit einschließt,
den »apex theoriae«, den »Gipfel der Einsicht«.

Es ist ein überaus wichtiger Gedanke des Nikolaus als auch
Franks, daß das Zusammenfallen des Begrenzten und Unbegrenzten
als sich kontradiktorisch Ausschließenden nicht vom Intellekt via ra-
tionis kombiniert werden kann.36 Der von Frank verwendete Aus-
druck »Schweben über« unterstreicht, daß die »Mauer des Paradie-
ses«, die aus den Begriffskombinationen gebildet wird, übersprungen
werden muß, um den Urgrund »berühren« oder »schmecken« zu
können. Die Koinzidenz des in unendlichem Abstand zu einander
stehenden Gegensätzlichen kann nur »geschaut«, nicht mehr gedacht
werden oder, wie Frank sagt, nur »verstehend erlebt« werden. Sowe-
nig das Cusanische »Schauen« ein Betrachten von etwas ist, so wenig
bietet sich dem Blick aus der Position des »Schwebens« eine Kom-
bination ontologischer Realitäten.37 Wer im Zusammenfallen die

314

Nikolaus von Kues – der Lehrer

potest verificari. Nihil enim esse potest, quod deus actu non sit. Nicolaus Cusanus:
Trialogus de possest, n. 8,6. Vgl. J. Stallmach: S. 73.
36 Nikolaus schreibt: Über das Unvermögen, die Gegensätze mit ihrem unendlichen
Abstand via rationis zu einer Einheit zu verbinden, schauen wir in nicht ergreifender
Weise das unendlich Größte. [Hoc autem omnem nostrum intellectum transcendit, qui
nequit contradictoria in suo principio combinare via rationis […] Supra omnem igitur
rationis discursum incomprehensibiliter absolutam maximitatem videmus infinitam
esse, cui nihil opponitur, cum qua minimum coincidit]. De docta ignorantia I, cap. 4,
n. 12.
37 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia I, cap. 4, n. 12, – In De visione dei (cap. 9; 37)
betont Nikolaus, daß die Einsicht in die Notwendigkeit der Koinzidenz noch eine Ver-
standeseinsicht ist und deshalb noch nicht das »Paradies« öffnet. Der das Paradies bewa-
chende spiritus altissimus rationis muß vollständig besiegt werden, soll der Mensch zur
unverhüllten Schau gelangen: Et repperi locum in quo revelate reperieris, cinctum con-
tradictoriorum coincidentia. Et iste est murus paradisi in quo habitas, cuius portam
custodit spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur, non patebit ingressus.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opposita als solche verfolgen möchte, hätte die Koinzidenz als Kom-
bination oder Synthese mißverstanden. Das Berühren des Unberühr-
baren auf die Weise des Nicht-Berührens geschieht in der Bewegung
des Transzendierens jeder möglichen Bestimmung. Als das non aliud
ist das Absolute jeder Beziehung, jedem Vergleich und jeder Bestim-
mung enthoben.38

Durch seine Lehre von der Einheit von Aktualität und Potentia-
lität in Gott ist Nikolaus auch hinsichtlich des Schöpfungsgedankens
zu Franks Lehrer geworden. Zumal die Deutung, die Frank der »Er-
schaffung aus dem Nichts« und der »Erschaffung seit Ewigkeit« ge-
geben hat, findet bei Nikolaus ihr Vorbild. Gott »erschafft nicht aus
einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kann«,
schreibt Nikolaus. In Gott kann es, wie gesagt wurde, kein Nicht-sein
und damit keine wesenhafte Andersheit oder Unterscheidung geben,
»weil er vor dem Nicht-sein ist«. Gott als »das Können selbst« wech-
selt in seiner dynamischen Aktualität nicht vom einen zum ande-
ren.39 Weil es in ihm die Andersheit des Nacheinander nicht gibt –
er ist supra omnem oppositionem –, muß man »sehen«, schreibt Ni-
kolaus, daß die Schöpfung in Gottes »unsichtbarer Kraft oder Macht
von ewig her gewesen ist«. Was gemeinhin als das »Nichts« bezeich-
net wird, aus dem Gott schafft, muß darum als die Fülle der Möglich-
keiten verstanden werden, die in Gott er selber, d. h. seine Aktualität
ist. In diesem Sinne ist Gott »alles, was sein kann«, denn er hat »in
sich den Begriff und Wesensgrund aller formbaren Dinge«, denn er
ist »die eigentliche Formal- oder Exemplarursache« von allem.40 Das

315

Das Sein als Koinzidenz von Aktualit�t und Potentialit�t

38 Vgl. auch G. Schneider: Gott – das Nichtandere: Untersuchungen zum metaphysi-
schen Grunde bei Nikolaus von Kues. Münster (Aschendorff) 1970, S. 155–170.
39 Die Koinzidenz von Ruhe und Bewegung, Ewigkeit und Zeit illustriert Nikolaus mit
einem Kinderspielzeug: Ein Kreisel, der mit einer raschen Handbewegung von einer
Schnur abgezogen sich schnell um sich selbst dreht, scheint still zu stehen. Bei unend-
licher Geschwindigkeit könnte sein Kreis nicht mehr unterschieden werden von fest
fixierten Kreisen, die um ihn herum gezogen würden. So kann »gesehen« werden, daß
es »kein Widerspruch ist, daß die Ewigkeit als ganze zugleich in jedem beliebigen Zeit-
punkt und Gott, der Ursprung und das Ziel, als ganzer zugleich in allen Dingen ist«.
Trialogus de possest, n. 18–20. Der Mensch, der sich Gott in seinem Schaffen annähert,
nimmt auch an dessen ewiger Ruhe teil [et sic homo ad deiformitatem appropinquet,
ubi cuncta aeterna pace quiescunt]. De coniecturis, cap. 14, n. 145.
40 »Es ist nämlich nicht möglich, die Schöpfung als vom Schöpfer ausgeflossen zu ver-
stehen, wenn man nicht sieht, daß sie in seiner unsichtbaren Kraft oder Macht von ewig
her gewesen ist. Alles Erschaffbare muß in seiner Möglichkeit wirklich sein, auf daß er
selber aller Formen vollkommenste Form sei. Er selbst muß alles sein, was sein kann,
damit er die wahrste formale oder urbildliche Ursache ist. Er muß in sich aller form-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie des schöpferischen Hervorgangs des Vielen aus der unendlichen
Einheit Gottes ist uns auch nach Nikolaus unbegreiflich. Gewiß ist,
daß nicht nur alles, was irdisch-geschöpflich ist, sondern auch alles,
was sein kann, in Gott aktual ist – so wie Gott in allem, sofern es ist,
dessen seinsgebender Grund ist. Die absolute Möglichkeit zu allem –
die materia im Verständnis der Aristoteliker – kann nicht als »etwas«
neben oder außer Gott gedacht werden; wohl aber stammt sie aus
Gott.41 Das absolute Können ist deshalb nicht mit der materia prima
als völlig bestimmungslose Möglichkeit gleichzusetzen. Sowohl für
Frank wie für Cusanus ist die unbestimmte »absolute Möglichkeit«
der »Ur-Materie« in der absoluten Aktualität – in Gott – aufgeho-
ben.42

Der Schöpfungsakt, in dem Gott als die »Form aller Formen« aus
der Fülle der in ihm actu anwesenden Möglichkeiten dem Geschöpf
eine endliche Form mitteilt, kann als kontingente Aktualisierung
(oder Formung) dieser Fülle bezeichnet werden; es ist die »Ausfal-
tung« des in der aktualen Fülle Gottes als Potenz Gegebenen.43 Ent-
sprechendes gilt, wie Frank sagt, (abbildhaft) auch für das schöpferi-
sche Tun des Menschen (GdW 312 f.). (Zu Nikolaus von Kues siehe
auch Kapitel IV, 4).

316

Nikolaus von Kues – der Lehrer

baren Dinge Begriff und Wesensgrund haben. Er muß über jedem Gegensatz sein. Denn
in ihm kann es kein Anderssein geben, weil er vor dem Nichtsein ist. Wenn er nämlich
nach dem Nichtsein wäre, wäre er nicht der Schöpfer, sondern aus dem Nichtsein her-
vorgebrachtes Geschöpf. In ihm ist also das Nichtsein alles, was sein kann. Daher er-
schafft er nicht aus einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kann«.
[Non est enim possibile creaturam intelligi emanasse a creatore, nisi videatur in invisi-
bili virtute seu potestate eius ipsam aeternaliter fuisse. Oportet omnia creabilia actu in
eius potestate esse, ut ipse sit formarum omnium perfectissima forma. Oportet ipsum
omnia esse quae esse possunt, ut sit verissima formalis seu exemplaris causa. Oportet
ipsum in se habere omnium formabilium conceptum et rationem. Oportet ipsum esse
supra omnem oppositionem. Nam in ipso non potest esse alteritas, cum sit ante non-
esse. Si enim post non-esse esset, non esset creator sed creatura de non-esse producta. In
ipso igitur non-esse est omne quod esse potest. Ideo de nullo alio creat, sed ex se, cum sit
omne quod esse potest.]: Nicolaus Cusanus: Trialogus de possest, n. 73. Vgl. auch n. 13.
41 Nikolaus Cusanus: De docta ignorantia II, cap. 8, n. 132, 19 und n. 136.
42 Zur Schöpfungslehre des Nikolaus von Kues vgl. J. Hoff, a. a.O. S. 352–359.
43 »Wer vermöchte zu begreifen, wie alles Bild jener einzigen unendlichen Form
ist […]? Ist doch die unendliche Form nur in endlicher Weise aufgenommen, so daß
jedes Geschöpf gleichsam eine endliche Unendlichkeit oder ein geschaffener Gott ist«.
Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia II, cap. 2, n. 103 und 104.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

Frank hat in seiner Religionsphilosophie die Absicht geäußert, die
Weise, wie Nikolaus von Kues »die ökumenische christliche Wahr-
heit« spekulativ ausgedrückt hatte, philosophisch neu aufzunehmen
(DU 24). Es stellt sich deshalb die Frage, ob er auch zur Entfaltung
seines Begriffs der »Kirche« Anregungen von Nikolaus verarbeitet
hat. Dessen Hauptwerk De docta ignorantia enthält im 3. Buch einen
Abriß der Christologie, der mit einem Kapitel über die Kirche
schließt. Obwohl Frank bei seinen Ausführungen über die Kirche
den Kardinal nicht erwähnt, sind einige frappierende Ähnlichkeiten
mit ihm (neben Unterschieden) nicht zu übersehen.

Zur »Kirche« in Franks Verständnis gehören alle Menschen, die
im »Dienst an der Wahrheit« leben. Diese »Wahrheit« ist, wie aus-
geführt wurde, das Prinzip der gottmenschlichen »Gemeinschaftlich-
keit« [sobornost’]: das »Heilige« oder »das göttliche Prinzip im
menschlichen Leben«. Es muß wenigstens minimal anerkannt sein,
soll eine menschliche Beziehung Bestand haben. Frank nennt die
»Kirche« darum die »Seele« jeder Gesellschaft. Die Gottmenschlich-
keit – die »Wahrheit« der »Kirche« – macht den Menschen zum
Menschen; sie begründet die Würde des Menschen, die sittliche
Pflicht, sich zu vervollkommnen, und zugleich das Gebot universaler
Solidarität. Als die real-ideale Erscheinung der gottmenschlichen Ge-
meinschaftlichkeit vermittelt sie das Wir-sein, in dem jedes Individu-
um mit jedem anderen seinshaft verbunden ist. Die »Bestimmung«
des Menschen ist es, diese ideal-reale »Wahrheit« immer stärker zum
prägenden Prinzip des Lebens in der »Welt« zu machen, so daß, wie
Frank in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft ausführt, die
Menschheit als Ganze »Kirche« wird und zur Vergöttlichung gelangt
(GGdG 202 f.).

Gemäß Nikolaus von Kues ist es die »Bestimmung« des Men-
schen, sich in seiner Qualität als »lebendiges Bild« Gottes (viva
imago) zu vervollkommnen, indem er Jesus Christus, dem »Bild«
schlechthin, ähnlich d. h. »christusförmig« wird.44 Nikolaus nennt es
auch die »Sohnwerdung« [filiatio] des Menschen. Die Schöpfung ist
von der Inkarnation her gedacht, der endgültigen und vollendeten
Zuwendung Gottes zum Menschen. Der Mensch, das Abbild Christi,

317

Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

44 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 11, n. 252 und 253.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Urbildes, ist dazu berufen, zur »Gottförmigkeit«, vermittelt als
»Christusförmigkeit«, zu gelangen.

Der Begriff »Wahrheit«, der im Kapitel De ecclesia in De docta
ignorantia eine zentrale Stelle einnimmt, kommt in einigen bemer-
kenswerten Elementen mit Franks Wahrheitsbegriff überein. Niko-
laus spricht davon, daß der Mensch, kraft der Intentionalität seiner
Vernunft auf die Erkenntnis »unvergänglicher Wahrheit« [veritas
incorruptibilis] gerichtet ist. Wahrheit ist aber nur dann wahrhaft
unvergänglich, wenn das Göttlich-Ewige in ihr anwesend ist. Soweit
die Vernunft diese Wahrheit erreicht, wandelt sie sich selbst in ihre
Form: »So also ist die Fassungskraft der vernunfthaften Natur, daß
sie ihrer Wandlungsfähigkeit entsprechend sich zu dem Leben wan-
delt, das sie in sich aufnimmt«.45 Wo die Vernunft nach unvergäng-
licher Erkenntnis strebt, sucht sie den Logos und nimmt ihn in sich
auf. Die Vernunft ist dazu fähig, weil sie als Bild Gottes selbst schon
das Licht des Logos in sich trägt. Wieder wird die christologische Ver-
mittlung deutlich: Der ewige Logos hat sich in der Person Christi mit
der menschlichen Natur vereint. Diese hypostatische Einheit von
Gott und Mensch, von ewigem göttlichem Licht und irdischer Ver-
nunft, ist die Bedingung jeglicher Wahrheitserkenntnis und des Wis-
sens überhaupt.46 Nikolaus hat der im Platonismus geläufigen Ein-
sicht, daß menschliche Wahrheitssuche und Wahrheitserkenntnis
durch das Licht der ewigen Wahrheit ermöglicht werden, die christ-
liche Konkretisierung gegeben. Die »Wahrheit«, mit der Jesus sich
im Johannesevangelium identifiziert (»Ich bin die Wahrheit«), und
das natürliche Wissen sind Nikolaus zufolge wie Bedingung und Er-
möglichtes auf einander bezogen. Darum vollendet sich das un-
bedingte menschliche Streben nach »Wahrheit« in der »Liebe zu
Christus«, dem Inbegriff aller göttlichen aber auch menschlichen
Wahrheit. Das heißt aber, daß dieses Streben, weil die Wahrheit Per-
son ist, praktisch-konkret sein muß. Weil es vom Logos geleitet und
durch seine Einheit mit der menschlichen Natur in Christus vermit-
telt ist, ist es bedeutungsvoll für die Menschheit, all-menschlich. Das
praktische Wahrheitsstreben baut den Leib Christi, die Kirche, auf.
»Die Wahrheit unseres Leibes erfüllt sich in der Wahrheit des Leibes
Christi und die Wahrheit unseres Geistes in der Wahrheit des Geistes

318

Nikolaus von Kues – der Lehrer

45 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 259. Vgl. U. Roth: a. a. O.,
S. 260.
46 Vgl. De docta ignorantia III, cap. 11, n. 244. Vgl. U. Roth, a. a. O. S. 237; 149.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christi […], so daß ein jedes in ihm ist, auf daß ein Christus aus allen
sei«.47 Die menschliche Vernunft erfaßt die »unvergängliche Wahr-
heit« erst dann in ihrer ganzen Fülle, wenn sie »durch den Frieden in
Christus Jesus zur Ruhe gekommen ist«.48

Wie für Frank so ist schon für Nikolaus die Kirche das Urbild
und Vorbild der All-Einheit; an ihrem Begriff der Kirche ist abzule-
sen, wie sie die Idee der All-Einheit verstehen. Dabei ist zu berück-
sichtigen, daß Nikolaus die All-Einheit nicht in der »streitenden«
irdischen Kirche, sondern in der »triumphierenden« Kirche, die als
solche durch den »Triumph« der unvergänglichen Wahrheit aus-
gezeichnet ist, vollendet sieht. Erst in ihr ist das eine Menschsein,
das urbildlich in Christus ist, in allen Menschen verwirklicht – una
Christi humanitas in omnibus hominibus. In ihr sind Freiheit und
Gemeinschaft harmonisch verbunden. »Diese Einung [unio] also ist
die Kirche oder die Gemeinschaft der vielen im Einen, gleichwie die
vielen Glieder an dem einen Körper sind, aber ein jedes an seiner
Stelle; wo das eine nicht das andere ist, und doch ein jedes an dem
einen Körper, durch den es mit jedem anderen vereint ist; wo keines
ohne den Körper Leben und Bestand haben kann, auch wenn am
Körper eines nicht das Ganze ist, es sei denn mittelbar durch den
Körper«.49 »Kirche besagt Einheit von vielen unter Wahrung der per-
sonalen Wirklichkeit eines jeden einzelnen ohne Verwischung der
Einzelnaturen und der Stufen«.50

Bei Nikolaus von Kues ist die Einheit der Menschheit und ihre
schließliche Vergöttlichung christologisch vermittelt. Diese Vermitt-
lung tritt in Franks philosophischen Hauptwerken Das Unergründli-
che und Die Realität und der Mensch zurück. Sie sind darauf gerich-
tet, auch den nicht-christlichen Lesern durch philosophische
Argumentation das Gottmenschentum als das Fundament des Hu-
manismus zu vermitteln. Der Eindruck, daß in Franks Sicht durch
die Selbstmitteilung Gottes in der Schöpfung die Selbstoffenbarung
bereits vollendet sei, wird durch die spirituellen Schriften Mit uns ist
Gott und Das Licht in der Finsternis korrigiert. In ihnen ist deutlich
zu sehen, daß Frank die vorzeitliche allgemeine Offenbarung in der

319

Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

47 ut sit unus Christus ex omnibus: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.
48 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 259.
49 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.
50 Nam ecclesia unitatem plurium salva cuiusque personali veritate dicit absque confu-
sione naturarum et graduum: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 261. Ich folge der
Übersetzung von P. Wilpert und H. G. Senger.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfung in Hinblick auf ihre Vollendung in der Inkarnation ver-
steht – und diese als Vollendung des vorzeitlichen Heilsplans. Nichts
wäre falscher, als die allgemeine Offenbarung zu isolieren und als
Ereignis zu deuten, das eine geschichtliche Offenbarung überflüssig
machen würde. Frank stand das Problem vor Augen, wie die zahlrei-
chen Zeitgenossen, denen die christliche Kirche und ihre Verkündi-
gung fremd bleibt, doch die »frohe Botschaft« des universalen, alle
Menschen umfassenden göttlichen Heilswillen erfahren können.
Hierauf eine Antwort zu finden, war der maßgebliche Beweggrund
dafür, die These von der allgemeinen oder »natürlichen« Offenba-
rung zu entwickeln. Daß auch Nikolaus von Kues die bedrängende
Frage, wie die Nichtchristen das durch die Menschwerdung Gottes
geschenkte Heil gewinnen können, nicht fremd war, zeigt sein Trak-
tat De pace fidei, in dem er die Vertreter verschiedener Religionen
einen Disput über die Wahrheit des Glaubens führen läßt.

320

Nikolaus von Kues – der Lehrer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XVIII. Kritische Rezeption – Abschließende
Bemerkungen

1. Kritische Rezeption

Die Rezeption Franks im allgemeinen philosophischen Diskurs steht
noch am Anfang. Zur Sprachbarriere, welche die Kenntnisnahme
russischer Werke außerhalb Rußlands ohnehin erschwert, kamen
die außerordentlich ungünstigen Umstände der Veröffentlichung
von Franks Schriften im Exil und ihre politisch-ideologisch motivier-
te Verhinderung in Rußland; die Anfertigung von Übersetzungen in
westliche Sprachen kam nur schleppend in Gang. In inhaltlicher Hin-
sicht ist Franks Philosophie bisher im wesentlichen auf zwei Wider-
stände gestoßen. Für das nach dem Zweiten Weltkrieg vom logischen
Positivismus beeinflußte Denken war das Bestreben, im Sinne Pla-
tons den »jenseits« des Wirklichen liegenden »Urgrund« des Seins zu
erreichen, befremdlich. Bezeichnend ist hierfür die Bemerkung des
britischen Philosophiehistorikers und Theologen Frederick C. Cople-
ston in seinem Buch Philosophy in Russia, 1986. Eine Philosophie, so
schrieb Copleston im Blick auf Frank, die sich, »die rationale Über-
windung der Beschränktheit des rationalen Denkens« zur Aufgabe
stellt (vgl. RM 179), would be unacceptable in most university de-
partments of philosophy in English-speaking countries.1 Die Lehre
der All-Einheit, in der Gott und Welt sowohl unterschieden sind als
auch von einander nicht getrennt werden können, ist für Copleston
nicht immediately clear; auch Franks Deutung der Schöpfung findet
er extremely obscure. In der Beurteilung des Bösen folge Frank, so
meint Copleston (und mißversteht Frank gründlich), den deutschen

321

1 F. C. Copleston: Philosophy in Russia. From Herzen to Lenin and Berdyaev. Search
Press /University of Notre Dame, 1986, S. 356–362.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophen J. Böhme und Schelling und behaupte wie sie, that the
ultimate basis of evil must lie in God himself. Franks philosophische
Aussagen über Gott kann Copleston mit seinen eigenen religiösen
Vorstellungen nicht in Einklang bringen. Der Gott, der als »alles um-
fassendes Absolutes« gedacht werde, so wendet er ein, »hat wenig
Ähnlichkeit mit dem Gott der Bibel«. Der biblische Gott ist personal,
whereas the Absolute is impersonal or, if preferred, suprapersonal.

In seinem Buch Russian religious philosophy2, 1988, referiert
Copleston Franks Auffassung des Gottmenschentums. Er verhehlt
nicht sein Unbehagen, doch versucht er Frank gerecht zu werden.
Seine Kritik beweist jedoch, wie sehr seine Kenntnisnahme an der
Oberfläche geblieben ist. Er schließt mit der Bemerkung: Frank cer-
tainly developed and expounded a systematic metaphysics, a meta-
physics in which N. O. Lossky discerned ›too great an approximation
between God and the world‹.

Hier begegnet der Einwand, der als cantus firmus die theo-
logisch orientierten Stellungnahmen bisher durchzieht. Er ent-
stammt einem rational-begrifflichen Denken, das in Franks Lösung
des Transzendenz-Immanenz-Problems eine Verletzung der absolu-
ten Überweltlichkeit Gottes sieht. Diese Stellungnahmen sollen aus-
führlicher zu Wort kommen, weil sie für die Mißverständnisse und
Widerstände charakteristisch sind, die von einer gegenständlichen
religiösen Vorstellungswelt herrühren.

Der Theologe und Philosophiehistoriker W. W. Senkowski, seit
1926 Professor am orthodoxen St.-Sergius-Institut in Paris, hat in
seiner zweibändigen Istorija russkoj filosofii, Paris 1950, als erster
zu Franks Philosophie ausführlich Stellung genommen. Höchste An-
erkennung des formalen Rangs von Franks Denken ist bei ihm mit
rigoroser Ablehnung der All-Einheitsphilosophie verbunden. »Ohne
Zögern« gelangt er zu dem Urteil, daß »Franks System das Bedeu-
tendste und Tiefste ist, was wir in der Entwicklung der russischen
Philosophie antreffen. Die bemerkenswerte Gabe, klar darzustellen,
die Genauigkeit und Exaktheit seines Denkens bildet nur die formale
Grundlage seiner philosophischen ›Leistungen‹. Wichtiger vor allem
ist die bemerkenswerte Einheit von Franks Entwürfen. Angefangen
von Der Gegenstand des Wissens bis zu Das Unergründliche und
Das Licht in der Finsternis blieb Frank – ungeachtet der zweifelsfrei-

322

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

2 F. C. Copleston: Russian religious philosophy. Selected aspects. Search Press/Univer-
sity of Notre Dame, 1988, 65–78.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en Entwicklung in der Formulierung und Vertiefung einzelner Struk-
turelemente – der Grundeinsicht treu, die in ihm herangereift war.
Die Originalität Franks jedoch besteht nicht in der Metaphysik der
All-Einheit, die er bei Solowjow, Plotin, Nikolaus von Kues fand und
die neben ihm auch Karsawin, Florenski und Bulgakow entwickelten;
die Originalität und philosophische Kraft Franks liegt in der Begrün-
dung dieser Metaphysik, die er in seinen Arbeiten entwickelt hat. Die
logische Begründung der Transzendentalität des (logischen) Gegen-
stands des Wissens, die gnoseologischen Eingrenzung der transzen-
dentalen Konstruktion der Welt (das ›abstrakte Wissen‹) und dazu
die überzeugende Entfaltung des intuitiven Wissens, das tiefer als
das gegenständliche reicht, die ganze Lehre von der ›ganzheitlichen
Intuition‹, davon, daß jedes partikuläre Wissen ein ›partikuläres Wis-
sen des Ganzen‹ ist, das alles gehört zu den unabänderlichen Gewin-
nen in der russischen Philosophie. Schließlich ist das alles mit einer
derartigen Klarheit und Schlichtheit, in einer derartigen Knappheit
gesagt (die manchmal sogar zu unnötiger Kürze wird), daß man
Franks Bücher als vorbildlich ansehen kann – von ihnen sollten die
russischen Philosophen lernen«. Verglichen mit den Leistungen Flo-
renskis, Bulgakows, Karsawins tritt die Kraft der philosophischen Be-
gabung Franks um so klarer hervor.3

Senkowskis Urteil über den Rang der philosophischen Leistung
Franks ist zuzustimmen. Die Tendenz, Franks Lehre vom Wissen als
bewundernswerte Leistung anzuerkennen, seine Religionsphiloso-
phie und Ontologie aber als inakzeptabel zurückzuweisen, ist bereits
bei ihm anzutreffen. Sie übersieht freilich den strikten systemati-
schen Zusammenhang, in dem Franks Epistemologie mit seiner On-
tologie und Gotteslehre steht. Das Ergebnis seiner Wissenslehre, daß
wir selbst »in das absolute Sein eingesenkt« sind, ist für Senkowski
»eine willkürliche Interpretation« des »unstrittigen gnoseologischen
Faktums im Lichte der Metaphysik der All-Einheit« (176). Die Intui-
tion der All-Einheit ist gewissermaßen die »idée directrice« von
Franks Denken, die von ihm wie von den anderen Anhängern dieser
Ontologie als Voraussetzung jeder Erkenntnis angesehen wird, »das
Absolute eingeschlossen«. Auch Gott könne, Frank zufolge, »nicht

323

Kritische Rezeption

3 V. V. Zen’kovskij: Istorija russkoj filosofii, Paris 1950. Neudruck Leningrad 1991, in
vier Teilbänden (ich zitiere nach dieser Ausgabe: II, 2, 177–178). Englische Übersetzung:
A history of Russian philosophy. New York, Columbia University Press, 1953; Franzo-
sische Übersetzung: Histoire de la philosophie russe. Paris, Gallimard, 1953–54.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedacht werden ohne Beziehung auf das, was seine ›Schöpfung‹ ist«.
Den zurecht angenommenen metalogischen Grund »hinter der idea-
len Seinssphäre« verstehe Frank unbegründet als All-Einheit, »d. h.
er stellt ›die ursprüngliche Einheit des Seins‹ dem Absoluten gleich
[priravnjat’ Absolutu]« (165). Für Senkowski ist die All-Einheit des-
halb »allesverschlingend«; sie ist eine »willkürliche Annahme« und
»irrational« (160; 164; 165). So ist es nicht verwunderlich, daß Sen-
kowski zu dem Schluß gelangt, in Franks Philosophie der All-Einheit
bleibe von der Erschaffung der Welt durch Gott nur noch das bloße
Wort übrig (168. Vgl. DU 427).

Diese Sätze lassen deutlich das Anliegen des Kritikers erkennen:
Gott und das Sein müssen einander streng gegenübergestellt werden.
Frank aber behaupte mit seiner Lehre, daß »die ›gegenständliche‹
Welt (mit der Sphäre der Ideen) und die Welt des Selbstbewußtseins
aus einem gemeinsamen Urquell hervorgehen«, »›einen metaphysi-
schen Seinsmonismus‹« (167. Vgl. DU 304 f.). Zur Begründung zi-
tiert Senkoswki einen Satzteil, der dieses Urteils mitnichten bestä-
tigt. Frank charakterisiert in ihm einen »Glauben«, welcher, um
Wahrheit beanspruchen zu können, dialektisch der Ergänzung be-
darf. Die Wahrheit, so heißt es bei Frank, ist erst in der »ontologi-
schen Position des antinomischen Monodualismus« erreicht, denn
dieser erst erlaubt, die Wahrheit auch des Dualismus anzuerkennen.
Diese Position fordert, wie Frank betont, »ebenso die Einsicht, daß
dieser Dualismus mit dem Monismus vereinbar ist; sie fordert die
Suche nach der Einheit in der Tiefe dieser Dualität selber und die
Einsicht in diese Einheit« (DU 307). Senkowski erkennt nicht, daß
die »Einheit«, welche die Unterscheidung von Monismus und Dua-
lismus erst ermöglicht, über der Unterscheidung steht. Das Eine, das
Frank zufolge allen Unterscheidungen vorausliegt (vgl. DU 338), ist
nicht in numerischem Sinn zu verstehen.

Senkowski bemerkt nicht, in welches merkwürdige Licht er sein
eigenes Urteil über Frank als den besten russischen Philosophen
überhaupt taucht, wenn er ihm zugleich eine Metaphysik attestiert,
»die keinerlei überzeugende Kraft hat, außer der Tendenz zum Mo-
nismus«. Die hier zu erwartende philosophische Auseinandersetzung
mit der Cusanisch-Frankschen Koinzidenzlehre unterbleibt.

Von nicht unerheblichem Einfluß auf die Rezeption Franks in
der angelsächsischen Welt war G. Florowskis Vorwort zur englischen
Übersetzung Reality and man, 1967. Florowski, zu jener Zeit Profes-
sor der orthodoxen Theologie in Harvard, bezweifelt, daß Franks Phi-

324

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie noch christlich sei. Persönlich sei Frank zwar ein gläubiger
Christ gewesen, doch in Hinblick auf seine Philosophie stelle sich die
Frage: Was he not rather inclined to adjust the Christian message to
the ›exigencies‹ of the old Platonic philosophia perennis? Of course,
he was not the first to do so. Frank habe nicht nur die Methode der
traditionellen Theologie zurückgewiesen, his real disagreement is
[…] with the content itself. And he was fully aware of that. […] His
reading of the New Testament was highly selective. The crucial mes-
sage of the Gospel consisted, in his interpretation, in the final revela-
tion of the Kingdom of God, that is of the ›eternal structure of rea-
lity‹ […]. He opposed categorically the interpretation of the Gospel
in the terms of Redemption or Salvation. […] Indeed, the Cross,
strangely enough did not belong to the Gospel, as Frank read it. The
core of the Gospel is in the new assurance that Man actually does not
belong to ›this world,‹ and that there is another ›better‹ world. […]
Yet, he does not believe that victory is possible within ›this world,‹ on
that level of existence, even for God himself.

Hinsichtlich Franks Metaphysik übernimmt Florowski die Ein-
wände, die N. O. Losski schon 1915 gegen Der Gegenstand des Wis-
sens vorgebracht hatte: God and Cosmos – so versteht er Frank – are
also continuously correlated. Their ›duality‹ is actually within a
higher Unity, or even Oneness. […] God is essentially but a founda-
tion of the Cosmos. Indeed, Frank is suspicious of the concept of
Transcendence because it would endanger the continuity of Being.
On the other hand, Lossky strongly contended that God stands, as it
were, ›outside‹ the Cosmos and should not be included in the ›all-
embracing Unity‹. In fact, Frank was never clear on the ultimate
›relation‹ between God and the Cosmos. He was convinced that his
idea of indefinite ›potentiality‹ of Being, as of the Might, could serve
as a foundation of freedom. […] Yet all ›possibilities‹ are implied and
contained in the ›all-embracing Unity‹, so that actually there is no
room for any ›novelty‹. Strictly speaking, it is difficult to see, how,
within the overarching scheme of Frank, any ultimate event, includ-
ing the solution of casual predicaments, is possible. There is no room
for any ›contingency‹ in the Being. The Universe of Frank is in con-
tinuous motion like an Ocean, but it does not move anywhere.4

325

Kritische Rezeption

4 In: S. L. Frank: Reality and man. An essay in the metaphysics of human nature. Trans-
lated from the Russian by Natalie Duddington. With a foreword by Georges Florovsky.
New York, Taplinger 1967 c. 1965. XVIII, 238 S. Zitate S. IX, X, XI, XIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florowski selber denkt das Verhältnis von Gott und Welt als ein
Übereinander bzw. Untereinander, in dem Gott und Welt strikt von
einander geschieden sind. Mit der Behauptung, in Franks Sein gebe
es keinerlei »Kontingenz«, identifiziert er ohne Begründung das
Seinsverständnis Spinozas mit dem Franks (und ignoriert dessen
subtile Aufsätze zu Spinoza).

Im Jahr 1954 gab W. Senkowski in München in russischer Spra-
che einen Band zum Andenken an den verstorbenen S. L. Frank her-
aus; er enthält persönliche Erinnerungen (u. a. von L. Binswanger)
und Beiträge zu Franks Philosophie und literaturgeschichtlichen
Aufsätzen.5 W. N. Iljin schrieb über »Nikolaus von Kues und S. L.
Frank«, S. A. Lewitzki über »Franks Ethik«; N. O. Losski nutzte die
Gelegenheit, seine eigene Erkenntnislehre6 mit dem Frankschen
Werk von 1915 in Beziehung zu setzen. Dm. Tschižewskij schrieb
anerkennend über Frank als Historiker der Philosophie und Literatur.
Der Herausgeber steuerte einen Beitrag zu »S. L. Franks Lehre vom
Menschen« bei, in dem die Anerkennung die Kritik überwiegt.
Franks philosophische Lehre vom Menschen insgesamt sei »das Beste
und Bedeutendste, was von den Vertretern des All-Einheits-Systems
über den Menschen gesagt worden ist« (83 f.). G. Florowski verfaßte
einen Beitrag über »Die religiöse Metaphysik S. L. Franks«.7 Er be-
stätigt die »Kühnheit der Analyse«, die gerade Franks späte Werke
auszeichne, doch, so meint er, »die ganze Analyse scheint in den
Grenzen der ›Logik‹ zu verbleiben«. Seine teilweise groben Mißver-
ständnisse der Frankschen Philosophie sind bereits hier anzutreffen.
Die »alles-einschließende« All-Einheit des Seins ist »in der überzeit-
lichen Kreisbewegung ihrer Fülle verschlossen [zamknuto v
sverchvremennom krugovraščenii]«. »In der ›All-Einheit‹ ist nur die
Aufeinanderfolge der Kreisbewegung [posledovatel’nost’ krugovraš-
čenii] möglich, nicht aber die Aufeinanderfolge von Handlungen [po-
stupanija], denn in der ›All-Einheit‹ kann selber nichts wesentlich
Neues ›geschehen‹ oder ›entstehen‹« (150). Auch hier behauptet Flo-

326

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

5 Sbornik pamjati Semena Ljudovigoviča Franka. Pod red. pr. o. V. Zen’kovskogo.
(München) 1954. 193 S.
6 Vgl. Nikolai O. Losskij: Die Grundlegung des Intuitivismus. Eine propädeutische Er-
kenntnistheorie. Halle a. d.S. 1908. Ders.: Personalistischer Idealrealismus. In: Kant-
Studien Bd. 51 (1959/60), 387–409.
7 Prot. G. Florovskij: Religiosznaja Metafizika S. L. Franka. In: Sbornik pamjati Semena
Ljudovigoviča Franka, S. 145–156. Florowski war zu dieser Zeit Dekan des orthodoxen
St.Vladimir-Seminars in New York und Professor für dogmatische Theologie.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rowski, Frank gehe »im wesentlichen nicht von der Botschaft des
Evangeliums aus, sondern von der Lehre Platons, und das Evangeli-
um selbst begreift er in den Kategorien des ›Platonismus‹. Deshalb
nimmt er es, sozusagen, ›in Auswahl‹ zu Kenntnis und läßt außer
acht, was in den Rahmen des ›Platonismus‹ nicht hineinpaßt«. »Vom
Kreuz spricht Frank fast überhaupt nicht« (151).

Der Autor entdeckt weiter, daß Franks Denken »mit dem
Grundmotiv des deutschen Idealismus, insbesondere Hegels zusam-
menfällt«. Weil Frank die Freiheit Gottes gegenüber der Welt nicht
anerkennen könne, sei auch eine »völlige Andersheit« Gottes nicht
wahrhaft gegeben. »In den Grenzen des Seins, wie es Frank be-
schreibt, ist kein Platz für irgendeine ›Kontingenz‹«; es sei »statisch«,
»nichts ›Neues‹ kann in ihm ›entstehen‹, nur das (noch) nicht Offen-
bare kommt (hier und jetzt) zum Vorschein« (154–155).

Das philosophische Herangehen an religiöse Fragen ist den
theologischen Kritikern offensichtlich nicht geheuer. Ihnen erscheint
das religiöse Bewußtsein als ein Naturschutzgebiet, in dem Philoso-
phen mit ihren Analysen nichts zu suchen haben. Bezeichnend ist die
Bemerkung Senkowski: »Eine Philosophie der Religion ist nur auf
dem Boden der Theologie möglich, aus dem einfachen Grund, weil
man Religion nicht von außen, von der Metaphysik her, ›verstehen‹
kann«. Frank könne den religiösen Fragen nicht gerecht werden; er
behandelt sie, wie Senkowski meint, »auf der Ebene des gegenständ-
lichen, nicht des intuitiven Denkens«; in der Religiosität habe ihm
»die Metaphysik das ›lebendige Wissen‹ versperrt«.8

Wenigstens zu erwähnen sind die Dissertationen von R. Tan-
nert: Zur Theorie des Wissens. Ein Neuansatz nach S. L. Frank9 und
R. Gläser Die Frage nach Gott in der Philosophie S. L. Franks.10

Von ganz anderem Geist als die bisher referierten theologischen
Bewertungen ist die Stellungnahme von Nelli Motroschilowa11, die
über eine gute Kenntnis der neuzeitlichen Philosophie verfügt und
Frank in den Zusammenhang mit den Philosophen seiner Zeit stellen
kann, den deutschen, aber auch den russischen wie N. Losski,
A. Wwedenski, L. Lopatin. Franks Gegenstand des Wissens gehört,

327

Kritische Rezeption

8 V. V. Zen’kovskij, II, 2, S. 177.
9 Dissertation Universität Gregoriana, Rom, 1971 (Frankfurt 1973).
10 Dissertation Universität Gregoriana, Rom 1974 (Würzburg 1975). Gläser behauptet
einen Monismus und Pantheismus bei Frank.
11 N. V. Motrošilova: Mysliteli Rossii i filosofija zapada – V. Solov’ev, N. Berdjaev,
S. Frank, L. Šestov. Moskau 2006. S. 322–380.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie sie feststellt, zu den besten Werken der philosophischen Welt-
literatur in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts, die den Ver-
gleich mit den Schriften Cohens, Rickerts, Natorps, Husserls, Cassi-
rers und anderer nicht zu scheuen braucht (328). Teils greift Frank
die Erkenntnisse seiner philosophischen Zeitgenossen auf, teils
nimmt er aber auch, was diese erst später vorbringen, vorweg (338).
Von besonderem Interesse ist der Hinweis auf Franks Weiterführung
von Husserls »Ideen zu einer reinen Phänomenologie« in Richtung
auf die ontologische Begründung des Erkenntnisaktes (331). Aus-
führlich wird die Verbindung Franks zu Kant behandelt. Mit Kant
geht Frank über Kant hinaus. Wichtig ist die Beobachtung, wie sehr
Frank in seinem frühen Werk von Solowjows Denken abweicht
(335 f.).

In die Mitte ihrer eigenen Untersuchung stellt Motroschilowa
die erkenntnistheoretische Begründung der Ontologie durch Frank.
Weiterführende Diskussion verdienen die Anmerkungen zum onto-
logischen Status des »idealen Seins« (361). Das gesamte Franksche
Werk dreht sich, wie Motroschilowa zu Recht bemerkt, um die Frage
der Ontologie »Was ist eigentlich?«. In der Beantwortung dieser Fra-
ge hat Frank eine »originelle Variante der Philosophie des Lebens«
geschaffen (325 f.). In der Analyse des Begriffs des »gesellschaftli-
chen Seins« zeigt Motroschilowa, daß Frank auch in seiner Sozialphi-
losophie konsequent die grundlegenden Prinzipien seiner »ganzheit-
lichen Philosophie des Lebens« anwendet (365–368).

Zu den wichtigsten neueren Stellungnahmen gehört die Arbeit
von Piama P. Gajdenko: Die Metaphysik der konkreten All-Einheit
oder der Absolute Realismus S. L. Franks.12 Bei aller Anerkennung,
die sie Frank entgegenbringt, erhebt sie doch Einwände, die sich ge-
gen den Kern seiner Philosophie richten und der Verurteilung, die
schon Florowski ausgesprochen hatte, nicht nachstehen. Das Identi-
tätsgesetz, das Aristoteles als höchstes Gesetz der Logik aufgestellt
hatte, werde von Frank »durch das Gesetz der Identität der Wider-
sprüche« ersetzt, so daß es ihm nicht mehr möglich sei, ein Seiendes
als »es selber« zu denken, das sich von den anderen, mit denen es
verbunden ist, unterscheidet. Der Begriff des all-einen Seins und da-
mit verbunden das Prinzip des antinomischen Monodualismus wi-

328

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

12 P. P. Gajdenko: Metafizika konkretnogo vseedinstva ili Absoljutnyj realism S. L.
Franka. In: P. P. Gajdenko: Vladimir Solov’ev i filosofija serebrjanogo veka. Moskau
2001. S. 242–300.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derstreite der (aristotelischen) Substanzontologie. Das Sein sei in
Franks Seinslehre konturlos, denn »die Substanz als Kategorie ist
das ontologische Analogon des logischen Identitätsgesetzes« (269 f.).
Infolgedessen verstehe Frank das Sein als »einen unendlichen Strom
von Verbindungen und Beziehungen, wo es nichts Selbstidentisches
gibt, wo jedes als das andere des anderen erscheint« (270).

Frank, der die klare Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt
nicht anerkenne, so Gajdenko, verstehe das Bewußtsein als »absolu-
tes Sein«. »Um beweisen zu können, daß es außerhalb des Bewußt-
seins nichts gibt, postuliert er, daß der Gegenstand der Erkenntnis der
Erkenntnis nicht äußerlich ist, sondern sich in ihr befindet« (260).
»Der menschliche Geist ist, Frank zufolge, selber Sein, und deshalb
gibt es zwischen ihm und der All-Einheit des Seins keinerlei Schran-
ke« (263. Vgl. hierzu GdW 311–313).

Die nach Gajdenkos Auffassung verfehlte Ontologie Franks ha-
be Konsequenzen für dessen Gottes- und Schöpfungslehre. »Die
Konzeption der All-Einheit, wie S. Frank sie vorstellt, ist unvereinbar
mit der Idee der Schöpfung«, behauptet Gajdenko kategorisch. Denn
das »Nichts«, aus dem nach der traditionellen Auslegung des Schöp-
fungsgedankens Gott schafft, sei mit Franks All-Einheitslehre unver-
einbar. Weil Frank nicht den Substanzbegriff als das Grundprinzip
der Ontologie ansetzt, sei alles Einzelne nur, sofern es mit etwas an-
derem verbunden ist und auf dieses andere verweist. »Unter diesem
Gesichtspunkt ist die Welt ›das Andere‹ Gottes. Das heißt, daß Gott
nicht existiert und nicht denkbar ist außerhalb seiner Beziehung zur
Welt, so wie die Welt nicht außerhalb ihrer Beziehung zu Gott«. Die
Welt als »das Andere Gottes« ist keineswegs dasselbe wie die »Schöp-
fung Gottes« (284, ähnlich 271). Franks »All-Einheit ist Absolute
Realität, metalogische Einheit; in ihr gibt es weder zwischen den ge-
schaffenen Substanzen, noch zwischen Geschöpf und Schöpfer eine
Verschiedenheit« (271). Was das Verhältnis Gottes zur Welt betrifft,
gehe Frank noch weiter als Solowjow, denn er sei bestrebt, die Gren-
ze, die jener noch anerkannte, »zu beseitigen, indem er die Realität
unserer Welt – und in der Tat die diesseitige – als die einzige behaup-
tet« (272; Hervorh. v. Gajdenko13). Das bedeutet (so wird man die

329

Kritische Rezeption

13 [utverždaja edinstvennuju – i v samom dele posjustoronnjuju – real’nost’ našego
mira]. Gajdenko folgt hier I. I. Evlampiev: Čelovek pered licom absoljutnogo bytija:
mističeskij realizm Semena Franka. In: S. L. Frank: Predmet znanija/Duša čeloveka. St.
Pertersburg 1995, S. 5–34 (hier S. 15).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorin wohl verstehen müssen), daß Frank, der den geläufigen Be-
griff der Transzendenz nicht anerkenne, das Sein Gottes mit dem
weltlichen Sein identifiziere – so daß letztendlich ein naturalistischer
Monismus als der wahre Gehalt seiner Philosophie sichtbar werde. In
ähnlicher Weise urteilt Gajdenko über Franks Anthropologie. Weil
der Mensch nicht das »Geschöpf des transzendenten Gottes« sei, hal-
te Frank ihn für »unergründlich«, »und in diesem Sinne unterschei-
det er sich durch nichts von der Absoluten Realität, von der metalo-
gischen All-Einheit« (276).

Franks Auffassung sei, wie Gajdenko folgert, ein »Panentheis-
mus«, der »einen gewissen Unterschied (Dualismus) von Gott und
Welt zu bewahren sich bemüht, zugleich aber auf ihrer uranfäng-
lichen Ungeteiltheit beharrt«. In Franks System der All-Einheit sei es
»unmöglich, Gott von der Welt zu lösen und seine wirkliche Trans-
zendenz anzuerkennen. Nur eine dünne Grenzlinie scheidet Franks
Panentheismus vom Pantheismus« (285). An anderer Stelle attestiert
die Autorin Frank (verglichen mit Solowjow) unumwunden »eine
Vertiefung des Pantheismus« (273).

Zu Franks Mängeln gehöre, so faßt Gajdenko ihre Beurteilung
zusammen, »in erster Linie das seinem Geiste nach pantheistische
Zusammenfließen des transzendenten Gottes und der geschaffenen
Welt zu einer grenzenlosen All-Einheit. In dessen Folge erweist sich
die Welt letztlich als unergründlich, Gott aber erhält solche Merkma-
le wie Veränderlichkeit, Fließen, Zeitlichkeit, die, vom Standpunkt
Franks, gerade seine metalogische Natur bezeugen. […] Die als
metalogische All-Einheit verstandene Realität ist so nicht dem Iden-
titätsgesetz unterworfen: Nur der Widerspruch und zwar das Zusam-
menfallen des Gegensätzlichen ist die adäquate Form des Ergründ-
lich-Unergründlichen – das Schweben über den widersprüchlichen
Behauptungen. Die absolute Realität, schreibt Frank, ›bleibt niemals
ein und dieselbe, d. h. unveränderlich identisch mit sich selbst, son-
dern geht, im Gegenteil, über die Grenze jeder Identität hinaus und
erweist sich deshalb in jedem Moment und in jeder konkreten Er-
scheinung als etwas absolut Neues, Einzigartiges und in seiner Weise
Unwiederholbares‹. Wenn Frank über die absolute Realität spricht,
hat er eben damit auch Gott im Blick. Auch Gott denkt er so, als wenn
er zeitlich, veränderlich und in diesem Sinne nicht dem Gesetz der
Identität unterworfen wäre« (297. Vgl. DU 199). Im Gegensatz zu
Florowski, für den es keine Kontingenz im all-einen Sein gab, löst
sich Gajdenko zufolge alles in kontingente Veränderung auf.

330

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gajdenko sieht selbstverständlich die Beziehung Franks zur Cu-
sanischen Philosophie; bei Nikolaus erkennt sie den Sündenfall des
modernen Denkens, für das jedes Bestimmte, zumal die Person, sei-
nen Selbstand verloren hat. Nikolaus habe den Unterschied zwischen
Schöpfer und Geschöpf eingeebnet, indem er lehrte, daß »das Eine
Alles« sei. Damit setzte er sich, wie sie meint, »nicht nur in Wider-
spruch zur christlichen Theologie, für die es prinzipiell einen Unter-
schied von Schöpfer und Schöpfung gibt, sondern auch zur Lehre
Platons und der Neuplatoniker, die, aus anderen Gründen, nicht das
›Eine‹ und ›Alles‹ identifizierten« (286 f.). Gajdenkos Einwände äh-
neln im Prinzip den Einwänden, die bereits Johannes Wenck von
Herrenberg, Professor der Theologie an der Universität Heidelberg,
1442/43 in seiner Schrift De ignota litteratura gegen die Docta igno-
rantia erhoben hatte. Wenck hatte in der Cusanischen Koinzidenz-
lehre eine Bestreitung der »Denkstrukturen des Aristotelismus« und
damit einen Angriff auf die Alleinherrschaft der ratio und ihre logi-
schen Gesetzen erkannt. Sein Vorwurf lief auf die Behauptung hin-
aus, »die Cusanische All-Einheits-Lehre hebe die Wesensgrenzen der
Kreaturen auf, indem sie deren distinktes Sein verneine«. Darüber
hinaus hatte Wenck Nikolaus vorgeworfen, er wiederhole die (kirch-
lich verurteilte pantheistische) Lehre Meister Eckharts, derzufolge
Gott das Sein selbst ist und damit formaliter alles, was ist, so daß
das Endliche wesentlich vergöttlicht wird. Nikolaus hatte in seiner
Schrift Apologia doctae ignorantiae 1449 sich mit Wencks Angriffen
auseinandergesetzt und sie als Fehldeutungen nachdrücklich zurück-
gewiesen.14

Unter den Arbeiten, die in Rußland zu Frank erschienen sind, ist

331

Kritische Rezeption

14 Vgl. M. Enders, a. a.O. S. 430. Weiter schreibt Gajdenko: »Das Unbegrenzte, das in
der Tradition Materie genannt und der Form und dem Einen als dem Prinzip jeglicher
Formung gegenübergestellt wurde, wird bei Cusanus mit dem Einen identifiziert« (288).
»Infolge seiner Ablehnung der Substanzontologie und seiner Kritik des Aristoteles, der
als Grundprinzip der Erkenntnis das Identitätsprinzip und Nichtwiderspruchsprinzip
aufgestellt hatte, betrachtet Cusanus alles Seiende unter dem Aspekt gegenseitiger Be-
züglichkeit. Die Relation tritt an die Stelle der Substanz und die Relationalität tritt bei
der Betrachtung der Welt im ganzen in den Vordergrund«. Die »neue Metaphysik« des
Cusanus, so Gajdenko, »sei eine »Metaphysik universaler Relationalität: Jedes Seiende
ist bezogen auf ein anderes und wird nur durch diese gegenseitige Bezüglichkeit gesehen
– als das andere des anderen« (289f.). – Gajdenko zeigt sich hier von Heinrich Rombach
beeinflußt. Vgl. H. Rombach: Substanz, System, Struktur. Freiburg (Alber) 1965, Bd. I,
insbesondere S. 212.
0 O. Nazarova: Ontologičeskoe obosnovanie intuitivizma v filosofii S. L. Franka. Mos-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die erkenntnistheoretische Untersuchung zur »ontologischen
Begründung des Intuitivismus« durch Frank von Oxana Nasarowa
zu erwähnen.15 Seine ontologische Erkenntnistheorie, so ihr Ergeb-
nis, löse das Problem der Erkenntnis der transsubjektiven Wirklich-
keit. Diese »erschließt sich nur, wenn das Erkennen auf die ganzheit-
liche Intuition des Seins in der Weise des ›lebendigen Wissens‹
gegründet ist«. Die ontologische Möglichkeitsbedingung dafür ist
die »Verwurzelung« des individuellen Seins im Absoluten als All-
Einheit (144). Dem Denken Franks angemessen ist auch die Arbeit
von Attila Szombath Die antinomische Philosophie des Absoluten.16

Die Beziehung Franks zu Heidegger und Binswanger referiert neben
einer knappen Analyse einiger Kapitel aus Das Unergründliche Tat-
jana Kochetkova.17

Zwei Aufsätze befassen sich kritisch mit Franks spirituell-theo-
logischem Denken: Barbara Hallensleben vertritt in einem Beitrag zu
Franks Schrift Mit uns ist Gott die auch schon bei Florowski anzu-
treffende Auffassung, daß Franks Ontologie die absolute Neuartig-
keit des christlichen Evangeliums, zumal der Inkarnation, nicht mehr
gelten lasse. Sie stellt bei Frank ein unangemessenes rationalistisches
Denken fest und meint, daß der »Verdacht des Seinsmonismus ent-
gegen der Absichtserklärung Franks doch nicht ganz auszuräumen«
sei. Leider verzichtet sie darauf (wie auch die übrigen theologischen
Kritiker), sich mit der Cusanisch-Frankschen Lösung des Transzen-
denz-Immanenz-Problems philosophisch auseinanderzusetzen.18

332

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

kau 2003 (Mit einem Wiederabdruck von Franks Aufsatz »O krtičeskom idealizme«,
1904).
16 A. Szombath: Die antinomische Philosophie des Absoluten. Ein Mitdenken mit S. L.
Frank. München (H. Utz) 2004 (Dissertation. Hochschule für Philosophie, München
2004).
17 T. Kochetkova: The search for authentic spirituality in modern Russian philosophy.
The perdurance of Solov’ëv’s ideal. Lewiston, N.Y. (Edwin Mellen Press) 2007.
18 B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877–1950). Sein religiös-philosophisches Denken
anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Überlegungen«, in: Freiburger Zeitschr. für
Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 536–571; Zitat S. 568.
0 Ph. J. Swoboda: ›Spiritual Life‹ versus Life in Christ. S. L. Frank and the Patristic Doc-
trine of Deification. In: Russian Religious Thought, ed. by J. Deutsch Kornblatt and R. F.
Gustafson. The University of Wisconsin Press 1996, 234–248. – Die intellektuelle Bio-
graphie habe Frank daran gehindert, sich das Christentum unvoreingenommen anzu-
eignen: »Frank was a philosopher before he was a christian …«. Sein Bemühen, die
patristische Lehre von der Theosis mit der Kategorie des »geistigen Lebens« verständ-
lich zu machen, habe Frank mit einer »substantiellen« Veränderung der ursprünglichen
patristischen Lehre bezahlt (237 f.). Die hypostatische Einheit der göttlichen und der

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ph. J. Swoboda handelt über Frank and the Patristic Doctrine of Dei-
fication. Der Autor bestreitet, daß Franks Verständnis des Gottmen-
schentums mit der orthodoxen Lehre der Theosis verwandt sei.19

Einen bemerkenswerten Schritt zur Rezeption des Frankschen
Werks in Rußland markiert der Band »Das philosophische Erbe
S. L. Franks und die Gegenwart«; er protokolliert eine Konferenz,
die an der Universität Saratow vom 14.–16. Mai 2007 gehalten wur-
de, und enthält kurze Analysen zu Franks Lehre der Intuition, Onto-
logie, Anthropologie und Axiologie.20 –

Für die theologischen Interpreten ist die Koinzidenz, insbeson-
dere in Hinblick auf die Beziehung von Schöpfer und Geschöpf der
Stein des Anstoßes. Als Vermischung oder Identifizierung gedeutet,
ist sie in der Tat sowohl philosophisch als auch theologisch inakzep-
tabel. Ohne das Prinzip des non-aliud ist der philosophische Gottes-
begriff sowohl des Cusanus wie Franks nicht zu verstehen. Weder für
Nikolaus noch für Frank ist Gott die Schöpfung in der Weise der
Erscheinung. Die Lehre von der analogia entis versucht, die Ähnlich-
keit der Schöpfung mit ihrem Schöpfer mit der immer noch größeren
Unähnlichkeit zu vereinen und so die Ungereimtheiten eines ab-
strakten Dualismus als auch eines Monismus in der Beziehung von
Gott und Schöpfung zu vermeiden; freilich muß auch sie die »Ein-
heit« von Ähnlichkeit und Unähnlichkeit als unergründlich stehen
lassen. Es ist bemerkenswert, daß die Seinsanalogie in den kritischen
Stellungnahmen keine Beachtung findet. Für Frank ist der Selbstand
und damit die Würde der Person allein durch die Beziehung, die Gott
mit dem Menschen eingeht, indem er ihn an seinem Wesen teilhaben
läßt, begründet; sie zeigt sich als real, indem das eigene Selbstsein
sich selbst in die gotterfüllte Tiefe der Realität transzendiert. Das
Wesen des Menschen zeichnet sich durch lebendige Geistigkeit aus,
zu deren Wesen die Relationalität gehört.

333

Kritische Rezeption

menschlichen Natur in Christus sei für Frank nothing but a preeminent exemplar of a
union of divine and human being that is characteristic of man’s nature as such. Franks
These, die potentielle Teilhabe an der göttlichen Natur müsse lebendig gewußt sein, soll
sie als Offenbarung erkannt werden können, akzeptiert Swoboda nicht. Er repliziert:
The logical priority belongs to the hypostatic union. For Frank, however, the relation is
reversed (243).
20 Filosofskoe nasledie S. L. Franka i sovremennost’. Sbornik naučnych statej. Saratov
2008. 227 S.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Religionsphilosophie

In der russischen philosophischen Literatur sind die Bezeichnungen
filosofija religii (»Philosophie der Religion« bzw. »Religionsphiloso-
phie«) und religioznaja filosofija (»religiöse Philosophie«) gebräuch-
lich. Für N. Berdjaew ist religioznaja filosofija gleichbedeutend mit
Theosophie, die meditativ gewonnene Einsichten assoziativ ver-
knüpft; einer ihrer prominentesten Vertreter ist für ihn Jakob Böh-
me. Franks philosophisches Denken ist weit davon entfernt, in die-
sem Sinne »religiöse Philosophie« zu sein. »Das Unergründliche«
trägt den Untertitel »Ontologische Einführung in die Religionsphi-
losophie« (v filosofiju religii); es fragt nach dem Sein Gottes, an dem
der Mensch teilhat, und nach dem Sein des Menschen, dem Gott
immanent ist. »Die Realität und der Mensch«, in dem der zweite
Aspekt im Vordergrund steht, wird im Untertitel als »Metaphysik
des menschlichen Seins« bezeichnet. Franks Philosophie ist philoso-
phische Gotteslehre, die Gott nicht als Objekt sich gegenüberstellt,
für die vielmehr Gott mit dem erkennenden Subjekt »ungetrennt
und unvermischt« eins ist. Sie fragt nach den transzendentalen Be-
dingungen unseres Wissens von Gott. Sie reflektiert das Wissen, das
von den Gegenständen der Religion, vom Bösen und der Schuld ge-
wonnen werden kann, und den religiösen Sinn des Leidens und des
Sterbens; sie befragt die subjektiven Voraussetzungen der eigenen
Religiosität. Sie ist als solche kritisch argumentierende Religionsphi-
losophie.

3. Russische Philosophie

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts war das intellektuelle Leben in Ruß-
land durch zwei – meist schroff sich von einander abgrenzende –
Strömungen charakterisiert: die der Westler und der Slawophilen.
Frank war in seiner persönlichen geistigen Einstellung ein Westler,
der doch wesentliche Motive auch der Slawophilen in sein Denken
integriert hat. Bei ihm begegnet die souveräne Vereinigung beider
Denkrichtungen. Die Erklärung philosophischer Erkenntnisse aus
dem Nationalcharakter, wie sie bei manchen Slawophilen anzutreffen
war, lehnte er entschieden ab. Beispielhaft ist dafür die Auseinander-
setzung, die er 1910 mit dem neu-slawophilen Wladimir Ern über

334

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den »Nationalismus in der Philosophie« führte21. Ern hatte in einem
Aufsatz die Zeitschrift »Logos« scharf getadelt und den Redakteuren,
S. Hessen und F. Stepun, vorgeworfen, sie würden, weil in einem ra-
tionalistischen Denken befangen, die wahre Bedeutung des »ganz-
heitlichen schöpferischen Logos« verkennen. Ern reklamierte diesen
»Logos« für die russische Denk- und Lebensweise und behauptete,
das »westliche« Denken, das sich nur von der Ratio leiten lasse, sei
dem russischen intuitiven grundsätzlich unterlegen. Frank weist die
Angriffe Erns nicht nur als sachlich falsch, sondern »eben deshalb
auch [als] praktisch gefährlich« nachdrücklich zurück. Zugleich aber
nimmt er Erns Anliegen ernst. Franks Absicht, zu versöhnen und den
auch im Irrtum verborgenen Kern der Wahrheit freizulegen, findet
hier (wie bei zahlreichen anderen Gelegenheiten) ihren Ausdruck. In
Der Gegenstand des Wissens weist Frank die Bedeutung der Intuition
gerade für das rationale Denken nach, denn jeder »Bestimmung«
geht logisch notwendig das ungegenständliche Wissen »als Intuition
der All-Einheit« voraus (z. B. GdW 296 ff.). Als Gewährsleute nennt
Frank zeitgenössische Philosophen, darunter Husserl und Losski, und
er unterstreicht die Bedeutung des Nikolaus von Kues (z. B. GdW
289). Auch im Exkurs über den ontologischen Beweis geht es u.a.
darum, daß das intuitive Denken, rational gerechtfertigt, bei zahlrei-
chen großen »westlichen« Philosophen anzutreffen ist. Die Kirche,
die für Ern die Hüterin des wahren Logos ist, wird in Franks Denken
eine zentrale Stelle einnehmen – freilich in einer Gestalt, die Erns
Vorstellungen übersteigt. Ebenso wird von Frank die von slawophilen
Denkern geforderte Anerkennung des personalen Moments berück-
sichtigt. Er überwindet die unfruchtbare Frontstellung gegenüber
dem »Westen«, indem er zeigt, daß wesentliche Motive der russi-
schen geistigen Tradition in anderer Gestalt und anderem Zusam-
menhang auch im »Westen« wirksam sind. Das gilt auch für die spi-
rituellen Motive. Wenn Frank am Ende seines Schaffens feststellt,
daß er neben der philosophischen auch der mystischen Literatur viel
verdanke, so wird man in erster Linie an Meister Eckhart, an die
deutsch-niederländische Mystik um die devotio moderna und an die

335

Russische Philosophie

21 Vgl. hierzu A. A. Ermičev: S. L. Frank, Filosof russkogo mirovozzrenija. Einführung
zu S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie. St. Petersburg 1996, S. 11–14. – V. Ern hatte zu
Beginn des Ersten Weltkriegs seine Abhandlung »Von Kant zu Krupp« veröffentlicht, in
der er den Kantischen Rationalismus für den Kriegskurs des Deutschen Reiches verant-
wortlich machte (Russkaja mysl’, 1914, Nr. 12, 116–124).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


französische und spanische Mystik um Franz von Sales, Theresa von
Avila und Johannes vom Kreuz denken dürfen (vgl. RM 126; 274;
293).

Bis in die unmittelbare Gegenwart wird die Frage, ob es denn
überhaupt eine eigenständige Philosophie in Rußland gebe, unter
russischen Intellektuellen diskutiert. M. Soboleva schlägt in ihrer
Untersuchung über die »russische Philosophie im Kontext der Inter-
kulturalität« vor, diese Frage »aus philosophiegeschichtlicher Per-
spektive« zu beantworten.22 Sie nennt drei Strömungen, welche die
Gestalt russischen Philosophierens hauptsächlich beeinflußt haben:
das griechische Erbe sowie westeuropäische und schließlich fernöst-
liche Einflüsse.23 Zwar enthält Franks Lehre, daß nur die freie Annah-
me des Leidens zu einer vertieften Erfahrung der Realität und so zur
inneren Ruhe führen und vom Leiden befreien könne, auch buddhi-
stische Motive. Doch gibt es keine Hinweise, daß hier ein fernöst-
licher Einfluß auf Frank gewirkt habe. Viel näher liegt die christliche
Kreuzesmystik. Um so wichtiger sind die beiden erstgenannten Quel-
len. Hier aber zeigt sich sogleich die Besonderheit Franks, denn das
neuplatonische Denken hat er anders als die slawophilen Philosophen
primär nicht vermittelt durch die byzantinisch-christliche Spirituali-
tät kennengelernt, sondern durch das unmittelbare Studium Plotins,
der kein Christ war, und der bedeutendsten Vertreter neuplato-
nischen Denkens in der westlichen Christenheit, Augustinus und Ni-
kolaus von Kues. Aufschlußreich ist dabei, daß Themen, die für das
Philosophieren in Rußland als typisch angesehen werden, wie die So-
phiologie (Solowjow, Florenski, Bulgakow) und die »Russische Idee«
(Solowjow, Berdjaew) bei Frank fehlen. Die andere Stellung der
»Weisheit« in Franks Denken scheint auch durch die nüchterne Art,
mit der Nikolaus von Kues mit dem Begriff sapientia umging, beein-
flußt. Die Weise, wie Frank das Thema des Gottmenschentums ent-
faltet – nach Berdjaew ein für die russische religiöse Philosophie ty-
pisches Thema –, steht dem Cusanischen Denken näher als dem
Solowjows. Nicht gering einzuschätzen für Franks geistige Prägung
ist Augustinus, ein lateinischer Vermittler der neuplatonischen
Denkweise. Der starke Einfluß der neuzeitlichen westeuropäischen
Philosophie, insbesondere der deutschen, auf Frank ist offensichtlich.

336

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

22 M. Soboleva: Russische Philosophie im Kontext der Interkulturalität. Nordhausen
2007. S. 106.
23 Ebd., S. 107.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants transzendentale Frage wurde Franks methodisches Leitprinzip;
Fichte wurde darüber hinaus auch durch sein Verständnis des Seins
als Geist und Leben wichtig; auf die Bedeutung des Personalismus für
Franks Philosophie wurde hingewiesen.

Franks Persönlichkeit war reich genug, um sich die Schätze der
europäischen Philosophie vorurteilsfrei zu eigen zu machen. Dabei
steht es außer jedem Zweifel, daß sein Werk wesentlich mehr ist als
nur eine »Entlehnung« und Kombination fremder philosophischer
Stoffe, in der Boris Jakowenko (gest. 1949) das Merkmal russischen
Philosophierens sah. Der unfruchtbare Streit darüber, ob es innerhalb
des russischen philosophischen Denkens eine originelle philosophi-
sche Leistung gibt24, kann durch Frank endgültig als beendet angese-
hen werden. Frank fühlte sich als russischer Patriot, der die Wurzeln
seines geistigen Seins im russischen »Boden« fand. Diese Herkunft
hat sein Denken befruchtet, aber nicht beschränkt. Über die Benen-
nung seiner Herkunft hinaus ist sein Denken nicht mehr in einem
nationalen Sinn zu charakterisieren.

4. Desiderate der Forschung

Eine eigene Untersuchung verdient die Verwurzelung Franks in der
kulturellen Tradition Rußlands. Hier ginge es sowohl um die Bedeu-
tung der russischen Literatur für Frank, aber auch auf die Beziehung
zu russischen Philosophen. An erster Stelle wäre die Wirkung, die
W. Solowjow auf Frank ausgeübt hat, zu untersuchen; Frank hat sie
als ihm nicht »bewußt« charakterisiert und sie erst in seiner letzten
Arbeit voll anerkannt (RM 125).

Wichtiger als die Frage nach den biographischen Einflüssen ist
die nach der Begründung der philosophischen Erkenntnis. Ein weites
Feld fruchtbarer Forschung bietet in systematischer Hinsicht die
durch Nikolaus von Kues vermittelte und von Frank mit der neuzeit-
lichen Phänomenologie und dem Personalismus verbundene neupla-
tonische Ontologie der All-Einheit. Es ist keineswegs belanglos, daß
Frank den Philosophen und Theologen Nikolaus von Kues als seinen
»gewissermaßen einzigen Lehrer« der Philosophie bezeichnet hat –
und nicht Husserl, Bergson oder einen anderen Philosophen der
Neuzeit, denen er gleichfalls Anregungen verdankte. Nikolaus ist

337

Desiderate der Forschung

24 Vgl. M. Soboleva, S. 108f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur durch seine Erkenntnislehre und Ontologie wegweisend
geworden, sondern nach Franks eigenem Bekunden auch durch seine
Hochschätzung des Menschen und seine philosophisch-theologische
Begründung eines christlichen Humanismus.

Der Dreh- und Angelpunkt des Frankschen Systems ist die Fra-
ge nach der Immanzenz und Transzendenz von Gott und Mensch,
bzw. Schöpfer und Geschöpf. Seine Lösung dieses wohl schwierigsten
Problems der Metaphysik hat Frank mit der Cusanischen Koinzi-
denzlehre gegeben und damit den Widerspruch jener Theologen her-
ausgefordert, die sein Werk bisher zur Kenntnis genommen haben.
Diese Lösung, in der die Immanenz wie auch die Transzendenz nicht
mehr logisch gegeneinander abgegrenzt werden können, befriedigt
das gegenständliche Denken des »entweder–oder« nicht. Dem objek-
tivierenden Verstehen Gottes muß das »belehrte Nichtwissen« in der
Tat wie die Auflösung des zuvor sicheren intellektuellen Besitzes in
ein flüchtiges Schemen und die »Koinzidenz« des göttlichen mit dem
eigenen Sein als ein das christliche Gottesbild zerstörender Pantheis-
mus erscheinen. Für Frank dagegen ist die »unvermischte« und »un-
getrennte« Einheit des Göttlichen und Menschlichen überhaupt die
Bedingung dafür, sich dem unbegreiflichen Gott selber nähern, d. h.
ihm in seiner Offenbarung begegnen zu können. Die Scheidelinie
zum Irrtum ist hier in der Tat »dünn«, wie P. Gajdenko festgestellt
hat. Doch kommt es nicht darauf an, wie dick oder dünn sie ist, son-
dern darauf, daß sie vorhanden ist. Über dem rational unauflösbaren
Widerspruch zu »schweben«, ist zweifelos unkomfortabel; der
Wunsch, stattdessen auf einem »objektiven« Grund zu stehen, ist
verständlich und kann zum Anlaß weiterer Forschung werden, die
auch die Frage weiter verfolgt, wie die christliche Botschaft einem
säkularisierten, intellektuell anspruchsvollen Publikum nahe-
gebracht werden kann.

Zu den aufgeworfenen Fragen, die weitere Diskussion verdie-
nen, gehört die Eignung der transzendentalphilosophischen Metho-
de für die Religionsphilosophie. Hier kann es zum tieferen Verstehen
beitragen, die ideelle Nähe zu untersuchen, in der Frank zu der von
dem belgischen Philosophen und Theologen Joseph Maréchal ange-
stoßenen Denkrichtung steht, die das transzendentale Denken Kan-
tischer Provenienz in Verbindung mit der thomistischen Metaphysik
für die philosophische Gotteslehre fruchtbar machte.25 Maréchal be-

338

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

25 J. Maréchal SJ: Le point de départ de la métaphysique. Löwen 1922–1947.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einflußte nachhaltig Philosophen und Theologen wie Karl Rahner,
Johannes B. Lotz und Emerich Coreth.

Auf die teilweise frappierende Übereinstimmung Franks mit der
Religionsphilosophie K. Rahners wurde mehrmals hingewiesen. Ein
äußerliches, aber doch bezeichnendes Indiz für die geistige Nähe bei-
der Denker ist ihre gleichlautende Charakterisierung der neuzeitli-
chen atheistischen Zurückweisung des christlichen Glaubens. Frank
hatte in Das Licht in der Finsternis diese Zurückweisung einen »be-
kümmerten Unglauben [skorbnoe neverie]« genannt. Rahner hat
wenige Jahre später die gleiche Formulierung in seiner Analyse des
neuzeitlichen Atheismus gebraucht.26 Eng berühren sich beide Den-
ker im Begriff der »Erfahrung«. Für Frank ist er, veranlaßt durch
Fichtes Lebensbegriff, durch W. James und die personalistische Phä-
nomenologie, in erkenntnistheoretischer, aber auch in religionsphä-
nomenologischer Hinsicht zu einem zentralen Begriff seines Den-
kens geworden. Auch wenn Rahners Begriff der »transzendentalen«
Erfahrung (der gleichfalls durch Fichte beeinflußt erscheint27) bei
ihm nicht begegnet, kennt er die Begriffe des »verstehenden Er-
lebens« und »lebendigen Wissens«, die diese Erfahrung einschließen.
Nach Rahner gehört die transzendentale Erfahrung »zu den not-
wendigen und unaufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts
selbst« und besteht als transzendentale »gerade in dem Überstieg über
eine bestimmte Gruppe von möglichen Gegenständen«. Sie ist das
»subjekthafte, unthematische und in jedwedem geistigen Erkenntnis-
akt mitgegebene, notwendige und unaufhebbare Mitbewußtsein des
erkennenden Subjekts und seine Entschränktheit auf die unbegrenzte
Weise aller möglichen Wirklichkeit«; als solche ist sie die »Bedin-
gung der Möglichkeit jedweder konkreten Erfahrung irgendeines be-
liebigen Gegenstandes«. Übereinstimmend mit Frank meint Rahner,
daß die »ursprüngliche Gotteserkenntnis« nicht eine gegenständlich-
rationale ist; sie ist vielmehr »immer nur ein Verweis auf die tran-
szendentale Erfahrung als solche, in der sich immer der, den wir
›Gott‹ nennen, schweigend dem Menschen zusagt – eben als das Ab-
solute, Unübergreifbare, als das nicht eigentlich in das Koordinaten-
system einrückbare Woraufhin dieser Transzendenz«. Mit der Erfah-

339

Desiderate der Forschung

26 Im Artikel »Atheismus«, Lexikon für Theologie und Kirche, Band I, Freiburg 1957,
und an anderen Stellen.
27 Vgl. L. Gruber: Transzendentalphilosophie und Theologie bei Johann Gottlieb Fichte
und Karl Rahner. Frankfurt a. M. 1978.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung dieser Transzendenz, die dem Menschen als Menschen wesent-
lich ist, ist Rahner zufolge »ein gleichsam anonymes und unthema-
tisches Wissen von Gott gegeben«. Der Mensch ist darum – überein-
stimmend mit Frank – »das Wesen der Transzendenz auf das heilige,
absolut wirkliche Geheimnis«.28

Schon diese wenigen Sätze über das zum Wesen des Menschen
gehörende unthematische Transzendieren im Erkennen und Wollen
auf den Horizont des Unendlichen zeigen, daß Rahner und Frank als
Philosophen aus einem ähnlichen Prinzip denken. Beide bemühen
sich zu zeigen, daß jeder Mensch, der im Dienst der »Wahrheit« lebt,
das ewige Heil erlangen kann; beide betonen, daß die Heilstat Christi
für die Menschen aller Zeiten gilt. Zu fragen wäre, in welchem Sinn
das Transzendieren als Grundform religiöser Erfahrung angesehen
werden kann. Franks phänomenologische Analyse (z. B. zur tran-
szendentalen Erfahrung der Gemeinschaft, des Schönen u.a.) macht
auf Unterscheidungen aufmerksam, die auch die Theologie befruch-
ten können.

Frank selber hat auf den Einfluß aufmerksam gemacht, den der
christliche Glaube auf seine Lehre von der lebendig wißbaren Anwe-
senheit Gottes im Menschen hat: »Auf den ersten Blick und ihrer
äußeren Form nach ist sie zwar Resultat einer philosophischen Über-
legung und Rechenschaft über das persönliche Selbstverständ-
nis […], in Wirklichkeit aber war sie nichts anderes als das Ergebnis
der positiven Offenbarung Christi«. Er fährt fort: »Alles, worüber ich
bisher gesprochen habe, wäre für das menschliche Denken ganz un-
erreichbar, wenn nicht ein Same darin angelegt wäre, der von Chri-
stus gesät und durch seine Offenbarung vermittelt worden wäre«
(S nami Bog29). Frank läßt keinen Zweifel daran, daß die Offen-
barung Christi fundamental für die Gotteserkenntnis überhaupt ist
– und damit auch für das Endziel seiner philosophischen Arbeit: »Mit
unserer persönlichen Erfahrung allein, ohne die Mitwirkung von
Christi Offenbarung, könnten wir niemals die Fülle, Klarheit, Voll-
kommenheit des Wissens vom wahren Wesen Gottes, der authenti-
schen göttlichen Wahrheit erreichen« (ebd. 288).

Frank hat nicht weiter reflektiert, wie weit sein Glaube seine

340

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

28 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 31.
29 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: Duchovnye osnovy obščestva. Moskau
1992. S. 289 (Teil I am Ende).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophische Erkenntnis insgesamt beeinflußt hat. Beschränkt sich
sein Einfluß darauf, die Aufmerksamkeit auf Fragen zu lenken, die
prinzipiell auch ohne ihn zu erkennen und zu beantworten sind, oder
fließt der Glaube auch in den Beweisgrund ihrer Beantwortung ein?

Zu den Feldern, von denen fruchtbare Anregungen für die Dis-
kussion ausgehen können, gehört schließlich auch Franks provokante
Stellungnahme zu den Menschenrechten. Herausfordernd für das
aktuelle Verständnis ist seine These, daß die Pflicht, jedes Hand-
lungsziel auf »die Waagschale der Wahrheit« zu legen und an diesem
Maß zu messen, den Rechten des Menschen immer vorausliegt. Jedes
Recht fließt letztlich aus »dem einzigen dem Menschen ›angebore-
nen‹ Recht: aus dem Recht zu fordern, daß ihm die Möglichkeit ge-
geben sei, seiner Pflicht zu genügen« (GGdG 221). Darum ist das
einzige unantastbare Menschenrecht, das diese Bezeichnung ver-
dient, das Recht das »wahrhaft Gesollte« zu suchen und ihm entspre-
chend handeln zu können. Mit dieser Pflicht innerlich verbunden ist
die Freiheit des Gewissens und Glaubens. Der hohe Rang, den Frank
der Freiheit zuerkennt, wird hier nochmals bestätigt. Diese Rangord-
nung kommt, wie Frank es nennt, in der »Dreieinheit der Prinzipien
des Dienstes, der Solidarität und der Freiheit« zum Ausdruck, in wel-
cher der Dienst an der Wahrheit die erste Stelle einnimmt (GGdG
219). Dieser Dienst aber kann nur ein freier sein; die Zuordnung der
Freiheit zur Solidarität, hat nichts mit einer heteronomen Beschrän-
kung durch einen Kollektivwillen zu tun, sondern bringt die in der
»Gemeinschaftlichkeit« gründende Verantwortung jedes Einzelnen
für die Gesellschaft zum Ausdruck.

5. S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

Franks entschiedene Absicht, die sich vom Aufsatz in den »Weg-
zeichen« [vechi] am Vorabend des Ersten Weltkriegs bis zur »Meta-
physik des menschlichen Seins«, 1949, verfolgen läßt, war darauf
gerichtet, einen »Humanismus« zu begründen, der jenseits unver-
bindlicher Schwärmerei dem Menschen in einer orientierungslosen
Gesellschaft geistigen Halt gibt. Der Rückblick nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs auf die Greuel der Revolutionen, der Vertreibun-
gen, der Kriege und des Völkermords hat die Einsicht der frühen
Jahre bestätigt, daß »die Hauptursache für die Verwirrung und Tra-
gik« dieses Jahrhunderts in der pervertierten Selbsteinschätzung des

341

S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen liegt. »Der Glaube an den Menschen« hatte sich vom
»Glauben an Gott« gelöst und der Mensch sich selbst zum Gott er-
hoben. Diese »fatale Entzweiung« zu überwinden und zu zeigen, daß
der Mensch seinen wahren Grund in der »untrennbaren Verbindung
der Idee des Menschen und der Idee Gottes«, d. h. in seiner »›Gott-
menschlichkeit‹« findet, ist das Ziel des philosophischen Werks
Franks. Der »eigentliche Sinn des christlichen Glaubens«, wie Frank
ihn sah, war damit zum Ausdruck gebracht (vgl. RM 125). Die Be-
gründung des wahren menschlichen Ranges konnte nicht das Sonder-
gut einer partikularen Religion sein. Es war eine befreiende Erkennt-
nis des jungen Frank, daß die christliche Offenbarung von der
Menschwerdung Gottes eine Erhebung der menschlichen Natur be-
deutet und das mit ihr gegebene Heil eine ontologische Dimension
besitzt. Zu ihrer Explikation bedarf die universale Gottmenschlich-
keit und der mit ihr grundgelegte Humanismus der Philosophie. Die
überlieferte religiöse Begrifflichkeit – so war Frank überzeugt – ist
weithin nicht mehr geeignet, der Mehrzahl der europäischen Zeitge-
nossen den wahren Sinn der Offenbarung zu vermitteln.

In ihrem Kern ist Franks Philosophie eine philosophische Got-
teslehre, deren methodische Besonderheit im konsequenten Ausgang
vom personalen Selbstsein besteht. Das Streben – Transzendieren –
des menschlichen Geistes zur Fülle der Realität hat die Erfahrung der
Entbehrung der Fülle und zugleich die beschränkte Teilnahme an ihr
zur Bedingung. Franks Philosophie ist in dieser Hinsicht eine Entfal-
tung des »ontologischen Arguments«, in dem Metaphysik und Er-
kenntnislehre vereint sind. Sie impliziert die Anerkennung der Seins-
analogie (vgl. DU 358–361) und leitet dazu an, den geistigen Blick
auf die je verschiedene Anwesenheit Gottes in allem zu lenken. Nicht
der Spekulation um ihrer selbst willen gilt Franks Interesse; seine
Werke verdanken ihr Entstehen der praktischen Absicht, aufzuklären
und zu erziehen. Schon das Projekt des »religiösen Humanismus«,
das er in den »Wegzeichen« angekündigt hatte, war von ihr geleitet.
Unter den Philosophen ähnelt die Leidenschaft, durch Belehrung zu
erziehen, in gewisser Weise Fichte. Sie schloß die scharfe Kritik ver-
derblicher Anschauungen nicht aus. Beispiele dafür sind die kriti-
schen Stellungnahmen zur Zeitgeschichte wie etwa in dem Aufsatz
Der Sturz der Idole [krušenie kumirov], 1923, mit seiner geistvollen
und zugleich vernichtenden Kritik der sozialistischen und liberalen
Fortschrittsideologie.

Kritiker haben mit Recht bemerkt, Franks Philosophie enthalte

342

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur wenige Gedanken, die er unter jeweils anderer Rücksicht immer
wieder zur Sprache bringt (das beeinflußt auch ihre Rekonstruktion,
die Wiederholungen nicht vermeiden kann). Dennoch ist eine gewis-
se Entwicklung zu beobachten; sie erfolgt kontinuierlich auf dem
einmal gelegten Fundament ohne Brüche und totale Neuansätze. Da-
zu gehört eine zunehmend sich vertiefende Einsicht in die theologi-
sche Problematik der anthropologisch-ontologischen Grundeinsich-
ten. Das bezeugen Die Realität und der Mensch und mehr noch die
spirituellen Schriften der Spätzeit Das Licht in der Finsternis und Mit
uns ist Gott. Frank selber spricht von seinem »philosophischen Sy-
stem«, das er in den vierzig Jahren seines Arbeitslebens geschaffen
hat (vgl. RM 125). Sein Fundament ist in allen Hauptwerken die von
Platon initiierte philosophia perennis. Sie hat dazu beigetragen, daß
sein Werk eine innere Ruhe und Sicherheit ausstrahlt, die für das
Selbstverständnis des 20. Jahrhundert ganz ungewöhnlich ist. Wich-
tiger aber als die neuplatonische Philosophie dürfte in dieser Hinsicht
der im christlichen Evangelium fundierte Gottesglaube sein. Was
Franks philosophisches Denken interessant macht, ist dennoch seine
Modernität, die sich gerade in der Integration der Phänomenologie
und des Personalismus in die Ontologie zeigt, und die damit verbun-
dene Entwicklung eines für die Religionsphilosophie fruchtbaren Be-
griffs der Erfahrung.

Es wäre eine Fehleinschätzung, daß es Frank einfach darum gin-
ge, den Glauben der christlichen Kirche in philosophische Begriffe zu
kleiden. Zwar ist sein Werk von biblischen, zumal paulinischen und
johanneischen Gedanken durchtränkt; seine Bezugnahme auf das
Neue Testament ist keineswegs highly selective, wie G. Florowski
behauptete. Dessen ungeachtet hat Frank mehrmals seine ideelle Un-
abhängigkeit von theologischen Vorgaben betont. Ein nicht nur äu-
ßeres Indiz für die Weite des Horizonts, in den er die »Idee der Gott-
menschlichkeit« gestellt hat und der die üblichen theologischen
Assoziationen weit hinter sich läßt, ist das Zitat aus Goethes »Zah-
men Xenien« in deutscher Sprache, mit dem er sein Lebenswerk be-
schloß (RM 395).

Und alles Drängen, alles Ringen
Ist ewige Ruh’ in Gott dem Herrn.30

343

S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

30 Frank illustriert mit diesen Versen seine Lehre des antinomischen Monodualismus;
sie sind kein Bekenntnis zu einer monistischen Identitätsphilosophie.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man würde der Bedeutung des Zitats nicht gerecht werden, sähe man
in ihm nur den Wunsch des Autors, noch einmal seine Belesenheit zu
beweisen. Nicht allein der Inhalt dieses Zweizeilers, der in kompakter
poetischer Form die Koinzidenz des Widersprüchlichen in Gott zum
Ausdruck bringt, ist bemerkenswert. Es ist eine versöhnende Geste
an die deutsche Kultur, der er so viel verdankte, obwohl die Barbarei,
die von Deutschland ausgegangen war, so viel zerstört und auch ihn
selbst in Not und Lebensgefahr gebracht hatte. Nicht zuletzt erinnert
es daran, daß das künstlerische Schöne – und seien es die Verse eines
»großen Heiden« – selber ein Symbol des Göttlichen ist, so daß es in
ihm auf die Weise des Nicht-Berührens berührt werden kann.

344

Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register

345

Personen

Alston 217
Anselm von Canterbury 190–191
Aristoteles 73, 95–96, 124, 153, 170,

328, 331
Augustinus 84, 91, 189–190, 211,

220–221, 225, 242, 244, 336

Bachtin 11
Berdjaew 11, 18–19, 48–49, 77, 81,

284, 334, 336
Bergson 34, 49, 77–78, 81, 124, 144–

145, 186, 228, 282, 337
Binswanger 135–136, 277, 326
Bloch 81
Boethius 199
Böhme 80–81, 233, 279, 284, 287,

321, 334
Boobbyer 15
Brentano 53, 132
Bruno 56, 58
Buber 107, 209
Buddha 248–249
Bulgakow 323, 336

Carlyle 168
Cassirer 72, 110, 206, 309, 328
Chomjakow 115–116
Cohen 123, 327
Copleston 321
Coreth 339
Croce 206

Darwin 50

Descartes 56, 73, 90, 94–95, 106, 128,
149, 190–193

Dewey 51, 72
Dilthey 35, 49, 53, 87, 142, 206, 208
Dionysios Areopagita 197, 205, 220
Dorotheos von Gaza 266
Dostojewski 11, 146, 174, 196, 286

Ebner 107
Elija 212
Enders 98, 232, 331
Ermičev 335
Ern 334–335
Evlampiev 329

Feuerbach 107, 245
Fichte 21, 24–25, 30–34, 37, 41, 49,

53, 55, 76, 81, 105, 128–129, 140,
149, 190, 192, 244, 302, 305, 337,
339, 342

Fischer 17, 48
Flasch 307
Florenski 12, 310, 323, 336
Florowski 324–326, 343
Franz von Assisi 117, 209
Franz von Sales 221, 224, 336

Gagarin 116
Gajdenko 328, 338
Gläser 327
Goethe 21, 38, 44–45, 49, 54, 77, 93,

140, 143, 146, 162, 225, 235, 238,
343

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

Register

Gogol 11
Gregor d.Gr. 202
Gregor Palamas 114
Gregor von Nazianz 202

Hallensleben 253, 332
Hegel 30, 38, 53, 55, 82, 97, 105, 153,

191, 245, 258, 279, 282
Heidegger 72, 95, 100, 135–136, 145,

201, 238, 277
Heine 16
Heraklit 95
Hessen 335
Hick 218
Hoff 151, 316
Hugo von St.Victor 221
Hume 140
Husserl 17, 63, 85, 123, 132, 327, 335,

337

Iljin 326
Iwanow 12, 246, 296, 302

Jacobi 55, 77, 140
Jakim 116
Jakowenko 337
James 49–51, 85, 124
Jeremias 216
Johannes II. 296
Johannes vom Kreuz 202, 336

Kabbala 221
Kant 21, 24–25, 27–28, 31, 34, 37, 45,

52–53, 55, 57–59, 63, 65–66, 91,
122–127, 147, 160, 163, 166, 190,
219, 244, 302, 328, 337–338

Karsawin 19, 116, 323
Kierkegaard 92, 187
Kistjakowski 44
Klimowa 46
Kochetkova 332

Leibniz 122, 140, 190, 287
Leonardo da Vinci 143
Lewitzki 326
Lipps 107

Lopatin 327
Losew 12
Losski 325–327, 335
Lotz 128, 202, 339
Lotze 59
Lukács 182
Lurje 44

Makarios d.Gr. 279
Malebranche 190
Maréchal 338
Marx 15, 19, 21, 121
Maximus der Bekenner 224
Meister Eckhart 221, 223, 293, 331,

335
Mereshkowski 22
Mohammed 248
Moses 248
Motroschilowa 327

Nasarowa 331
Natorp 77, 327
Newman 20
Nietzsche 16, 21, 31, 34, 49, 292
Nikolaus von Kues 21, 58, 63, 72, 76–

78, 81–82, 98–99, 120, 140, 145, 147,
149–151, 158, 184, 190, 193, 201,
230–231, 245, 249, 258, 280, 288,
301, 315, 323, 335–337

Origines 244
Otto 211

Parmenides 190
Pascal 144, 237
Paulus 115, 145, 175–176, 180, 213,

216, 220, 251, 267, 290
Peirce 51
Pelagius 242
Platon 35, 74, 80, 149, 153, 188, 201,

279
Plotin 77–78, 81, 140, 190, 290, 323,

336
Plotnikow 135
Puschkin 146

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


347

Register

Rahner 196–198, 233, 253, 260–261,
263, 296, 339

Rehmke 123
Richard von St.Victor 221
Ricken 218
Rickert 35, 54, 59, 157, 327
Rilke 102, 146, 202
Rombach 331
Rosenzweig 107
Roth 312, 318

Samjatin 106
Sartre 108
Scheler 81, 85, 107, 134, 206, 238
Schelling 53, 55, 140, 279, 282, 284,

287, 321
Schestow 11, 77
Schiller 51
Schleiermacher 17, 47, 52
Schmidt, J. 196
Schneider 231, 315
Schopenhauer 38
Schpet 12
Schubert-Soldern 25
Schuppe 25, 123
Senkowski 11, 322, 326
Seraphim 114
Simmel 15–16, 24, 35, 50, 107, 144–

145
Soboleva 336
Solowjow 11, 24, 27, 33, 59, 103, 154,

206, 229, 245–246, 250, 323, 329–
330, 336–337

Solschenizyn 47
Spinoza 38, 47–48, 53, 56–58, 73,

122, 190, 249
Stallmach 313–314
Stammler 169
Stepun 18, 335
Stern 38, 41, 43, 55
Stirner 43, 245
Stolypin 46
Struwe 16, 22, 38–39, 106
Swoboda 332
Szombath 332

Tannert 327
Tertullian 220
Theresa von Avila 221, 336
Thomas von Aquin 195–197, 205,

225, 231, 279, 282, 338
Tillich 12
Tjutschew 95, 146, 285
Tolstoi 11, 146
Tönnies 116
Trendelenburg 56
Tschižewskij 17, 326
Turgenew 11, 174

Walter v. 116
Weissmahr 80, 231, 264
Wenck von Herrenberg 331
Windelband 17, 35–36, 39, 45, 59
Wwedenski 327

Zeller 17

Sachen

actus purus 81
All-Einheit 17, 32, 46, 48, 54, 58, 62–

64, 73, 79, 82, 84, 90, 96–101, 105,
112, 117, 119–121, 156, 164, 169,
173–175, 193, 213, 228–229, 232,
265, 277, 280–281, 285, 288–289,
294–295, 319, 321, 323, 326, 328–
330, 332, 335, 337

alttestamentlich 221, 243, 251–252,
261, 267, 302

Analogie 111, 160, 197, 205, 225,
228–229, 240, 262, 333

Andersheit 215, 231, 313
antinomischer Monodualismus

324
Aufmerken 217
Augustinismus 242

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348

Register

Aura 146
Ausdruck 206

Bewußtsein 21–22, 25–27, 29–30,
32, 34, 36, 39, 42, 46–48, 50–51, 53,
57, 60, 70–71, 74, 85–88, 95, 101,
106, 109, 118, 122, 124, 130, 132,
143, 145, 162, 167, 174, 180, 187,
191, 193–194, 199, 207, 209, 215–
216, 218, 226, 237, 251, 262, 279,
283, 288, 296–299, 327, 329

Bild 88, 99, 128, 183, 188–189, 233,
284, 307, 309, 317–318

Böse 97
Buddha 248
Buddhismus 268

Chalzedon 248
Chaos 284–285
Christus 115, 166, 174, 176, 181, 184,

210, 216, 220, 244, 246–254, 257–
259, 264, 267–268, 270–271, 273–
275, 296–299, 312, 317–319, 333,
340

coincidentia oppositorum 78, 111,
120, 150, 258, 310

Doketismus 252
Dreifaltigkeit 237

Emanation 224
Empirismus 50
Entfremdung 187
Erfahrung 51, 54, 63, 124, 186, 195,

202, 215, 217, 259, 304–305, 339,
343

Erleben 56, 131
Evidenz 39, 50, 53, 59, 73, 93, 106,

108, 110–111, 127, 150, 156–157,
159, 163–165, 191, 202, 206, 215,
258, 280

Evolution 232
Existenz 92, 94–95

Freiheit 32, 80, 168–169, 175, 180,
182, 223, 281–282, 285, 327, 341

Geheimnis 101, 112–114, 201, 261,
309, 340

Gehorsam 163
Geist 82, 155, 158
Geisterreich 99, 109, 112, 117, 121
Gerechtigkeit 43, 47, 61, 169–170,

173, 177, 182, 299
Gewalt 23, 177–178, 180, 182
Gewissen 61, 173, 297
Glaube 48, 214–215
Glückseligkeit 292
Gnade 93, 165–166, 175–178, 180–

183, 215, 221, 223, 252, 261–263,
271–273, 275–276

Gottheit 211
Gottmensch 244
Gottmenschentum 12, 23–24, 33, 36,

38, 58, 244, 246–247, 249–250, 319

Heilig 211, 267, 269
Heilige 22, 36, 265
Heiliges 265
Heimat 135, 187–188, 199
Hermeneutik 102
Herz 144, 203, 209, 211
Humanismus 11, 23, 41, 43–45, 58,

64–65, 90, 105, 121, 242–244, 246–
247, 251, 302–303, 312, 319, 338,
341–342

Idealismus 25, 55
Immanenz 41, 62, 64, 87, 160, 190,

212, 216, 218, 220–222, 225, 230–
232, 241–243, 260, 322, 332, 338

Immanenzphilosophie 25
Individualismus 23, 29
Inkarnation 237, 250, 253, 295, 320
Intuition 51, 78
Islam 268

Juden 181, 251

Kirche 183, 250, 254, 265–266, 317,
319, 335

Koinzidenz 310, 313, 315, 333
Kontingenz 327

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


349

Register

Kreuz 202, 237–238, 249, 296, 299,
327, 336

Kultur 22, 43
Kulturphilosophie 22, 24
Kunst 142, 225

Leben 28, 33, 37, 42, 49, 73, 78, 82,
87, 94, 129–130, 143, 145, 158, 164,
192, 318, 328

lebendiges Wissen 33, 72, 128, 131,
139–140, 143–144, 149, 193–194,
203, 208, 255, 327

Lebensverstehen 28
Licht 39, 49, 64, 83, 86–88, 93, 127–

128, 147, 149–150, 183, 191, 214,
249, 278–280, 318, 324

Liebe 100, 121, 136, 154, 169–171,
173–174, 182–183, 187, 243, 248,
263, 266, 298

Logos 17–18, 22, 40, 54, 115, 131,
175, 183, 233, 237, 246, 248, 253,
262, 318, 335

Marxismus 15
materia prima 73
Menschenrechte 341
Menschwerdung 246–247, 249, 256,

262, 295
Modalismus 238
Mohammed 248
Monodualismus 122, 148, 152, 275,

310, 324, 328, 343
Monophysitismus 252
Mystik 143

Nächstenliebe 171–172, 176, 183,
249

Naturrecht 166, 169, 177, 183
negative Theologie 202
Neukantianismus 55, 301
Nichts 230, 234, 280, 283
Nichtsein 102
Nichtwissen 58, 111, 145–148,

150, 158, 189, 198, 257, 292, 307,
310

Nihilismus 43

Nizäa 247
Notwendigkeit 82

Offenbarung 39, 110–111, 150, 159,
181, 198, 230, 255, 319, 340

Opfer 296

Pantheismus 46, 48, 56–57, 190, 242,
330

Pazifismus 170–171
Pelagianismus 242
Person 28, 31, 36, 41, 49, 60–61, 112,

134, 141, 160, 186–187, 196, 205,
212, 223, 227, 233, 241, 244, 250,
262, 318, 330, 333

Personalismus 41–43, 55, 90, 105,
142, 312, 337, 343

Pflicht 168, 170, 174–175
Pharisäismus 182
Poesie 114, 146
Potentialität 73, 77, 79–80, 82, 98,

100–101, 103, 153, 156, 165, 230,
233, 238, 282, 284, 287–288, 313–
315

Potenz 230, 247, 263
Pragmatismus 49

Realismus 57
Reich Gottes 176, 181–182, 213, 234,

270–271, 273, 275, 293

Schöne 206
Schöpfer 187
schöpferisch 42
Schöpfung 77, 82, 183, 220, 228, 255,

262, 269, 294, 315, 320, 323, 329,
331

Schuld 278, 298
Schweben 134, 148–149, 151, 198,

204, 257, 314, 330, 338
Seele 84, 95, 101, 152–153
Seinsmonismus 158, 190, 205, 241,

324, 332
Selbsttranszendenz 233, 263
Sinn 157, 187, 202–203, 292

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350

Register

Sittengesetz 59, 124, 163, 166–167,
170–172, 175, 177–178

sittlich 60, 162
sobornost’ 115–116, 213, 265, 269,

289, 317
Solidarität 99, 116, 169, 270, 300,

317, 341
Sollen 164, 168
Substanz 27, 29–30, 57–58, 73, 89,

91, 121–122, 152, 231, 328, 331
Sühneopfer 295–296, 299
Sünde 136, 170–173, 176–177, 180,

249, 272–273, 277, 282–283, 287–
290, 294–295, 298

Sündenfall 286
Symbol 44, 125, 183, 205, 214, 309,

344

Tod 156, 237, 282, 290
Tolstojaner 170, 178
Tragik 47, 135, 172, 196, 199, 236,

277, 288, 341
transzendental 66, 102, 126, 128, 202,

213, 323
Transzendieren 95–96, 100, 112, 119,

121, 131, 139, 151, 153–155, 158,
160, 184, 187, 194, 208, 210, 227,
239, 260, 310, 312, 340

Ungrund 284
Universum 98
unmittelbares Selbstsein 84, 94, 119,

199

unsterblich 216, 224
Unsterblichkeit 57, 189, 308
unvermischt 54, 109, 248, 273, 334
Urgrund 150
Ursünde 287

Vater 214
Vechi 43
Verantwortung 168, 170–171, 173–

174, 271, 283, 285–287, 297, 299,
341

Vergöttlichung 225, 234, 247, 252,
259, 276, 311–312, 317, 319

Vollzugswissen 145

Wahlfreiheit 282
Wahrheit 25–26, 54, 149
Wert 30, 37, 43, 45, 65, 164
Wille 59, 163, 165, 216, 282
Willensfreiheit 282
Wir-Einheit 240, 266, 269
Wir-Realität 265
Wir-Sein 105, 118, 120, 135, 148,

210, 266
Wissen-Leben 52
Würde 60, 157, 246, 251–252, 265,

271, 317, 333

Zeit 77, 290
Zuruf 159
Zusammenfallen 100, 121, 199
Zweiheit 90, 93

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311 - am 24.01.2026, 04:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	I. Lebensetappen
	II. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg
	1. Humanistischer Individualismus
	2. Philosophie ist Lebensverstehen
	3. Zeitgenössische Einflüsse
	4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit
	5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns
	6. Das Programm des »religiösen Humanismus«
	7. Religiosität und »pantheistische Liebe
	8. Der Optimismus der Vernunft
	9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher
	10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen
	11. Spinoza und die Zurückweisung des Monismus und Pantheismus
	12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

	III. Die ontologische Grundlegung
	1. Die »Anwesenheit« des Seins
	2. Das Sein ist metalogische Fülle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache
	3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar
	4. Das Sein ist schöpferisches Können
	5. Das Sein ist Leben und Geist

	IV: Das Sein im Selbstsein
	1. Die All-Einheit der menschlichen Seele
	2. Die sich durch sich selbst erschließende Realität
	3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben
	4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten
	5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen
	6. Die Realität – ein »offenbar Geheimnis«
	7. Die Aktualisierung des Selbstseins

	V. Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein. Die Grundform der Offenbarung
	1. Die Evidenz der Du-Realität
	2. Offenbarung als Mitteilung der Realität des Offenbarenden
	3. Das Wort – das Medium der Offenbarung
	4. Die überzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder Gesellschaft
	5. Das Wir-Sein ist grenzenlos, überzeitlich, überindividuell
	6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

	VI. Anschluß an Transzendentalphilosophie und Phänomenologie
	1. Kritischer Anschluß an Kant
	2. Fichtes »intellektuelle Anschauung
	3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

	VII. Zur Methode des Frankschen Denkens: »Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«
	1. Lebendiges Wissen
	2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

	VIII. Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben
	1. Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt
	2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und Objektive in der Liebe
	3. Der Geist ist Grund
	4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist
	5. Die Erfahrung der geistigen Realität als Zuruf und Offenbarung
	6. Das geistige Sein – das Fundament der Personalität

	IX. Das Sollen gründet im Sein
	1. Das Sein ist Wille und Wert
	2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam
	3. Sittliche und rechtliche Normen
	4. Vernunft und sittlicher Takt
	5. Die Unvermeidbarkeit der Sünde. Die Eindämmung des Bösen
	6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen
	7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt
	8. Die Utopie der Selbsterlösung
	9. Christlicher Optimismus

	X. Das transzendentale Wissen von Gott
	1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens
	2. Der Gottesbeweis
	3. Das ontologische Argument
	4. Der religiöse Charakter des Arguments
	5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises
	6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken
	7. Der Trost der Philosophie

	XI. Das verstehende Erleben des Göttlichen und Heiligen
	1. Bedingungen für die Erfahrung des Göttlichen
	2. Andersheit und Ähnlichkeit
	3. Die transzendentale Erfahrung der Realität im Schönen
	4. Religiöse Erfahrung
	5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
	6. Die Gewißheit des Glaubens
	7. Gegenständliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

	XII. Der Mensch und das Sein: Geschöpf und Schöpfer
	1. Das Ungeschaffene im Menschen
	2. Der Mensch: Mitschöpfer mit Gott
	3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schöpfung
	4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

	XIII. Gottmenschentum
	1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz
	2. Gott und Mensch – ineinander verschränkte Begriffe
	3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«
	4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma
	5. Das Heil für alle Menschen
	6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung
	7. Parallelen zur gegenwärtigen Theologie

	XIV. Die Kirche – die göttliche All-Einheit in der Welt
	1.Die »Wahrheit« des Wir als das »Heilige«
	2. Die Kirche – soziologisch, ontologisch, theologisch
	3. Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale Kirche«
	4. Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

	XV. mysterium iniquitatis
	1. Der Widersinn des Bösen
	2. Das konstruktive und das zerstörerische Moment der Negation
	3. Das Böse – eine Folge der Freiheit?
	4. Verführung durch das Böse?
	5. Mein Sündenfall – der Sündenfall der Welt

	XVI. Das Leid
	1. Das Leid – das Signum des Weltseins
	2. Der Sinn im Leiden
	3. Der leidende Gott
	4. Sühneopfer und stellvertretendes Opfer

	XVII. Nikolaus von Kues – der Lehrer
	1. Die Gewißheit des Absoluten
	2. Wissen als ungegenständliche Erfahrung
	3. Der menschliche Geist – das Bild des göttlichen Geistes
	4. »transcensus«
	5. Die Gottmenschlichkeit
	6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualität und Potentialität
	7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

	XVIII. Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen
	1. Kritische Rezeption
	2. Religionsphilosophie
	3. Russische Philosophie
	4. Desiderate der Forschung
	5. S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

	Register

