Peter Ehlen

Russisc
philosophie 1m
0. Jahrhundert:
Simon L. Frank

VERLAG KARL ALBER


https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Ehlen

Russische Religionsphilosophie im 20. Jahrhundert:
Simon L. Frank

VERLAG KARL ALBER &

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simon L. Frank (1877-1950) ist nach dem Urteil des Philosophie-
historikers und Theologen W. W. Senkowski »der grofSte russische
Philosoph iiberhaupt«. Frank hatte um die Jahrhundertwende Vor-
lesungen Georg Simmels in Berlin gehort und sich mit der Philo-
sophie des Neukantianismus, mit Fichtes Idealismus, mit Schleier-
macher, Spinoza und dem Pragmatismus auseinandergesetzt. Er
rezipierte die Phinomenologie Husserls und den Personalismus. Als
seinen »in gewissem Sinne einzigen Lehrer der Philosophie« aber
bezeichnete er Nikolaus von Kues. Peter Ehlen geht den Einfliissen
nach, die Frank verarbeitet hat. Er zeigt, wie Frank ausgehend von der
personalistischen Phinomenologie eine Seinslehre begriindet, in der
die Problematik von Transzendenz und Immanenz im Sinne der sub-
tilen Cusanischen Lehre der coincidentia oppositorum geldst wird.
Die Welt wird als Symbol der unergriindlichen gottlichen Realitit,
der Mensch wird als »Gottmensch« begriffen. Der Begriff der »reli-
giosen Erfahrung« findet durch Frank eine tragfihige Begriindung.
Ehlen zeigt, dafy Franks Gedanken der gegenwirtigen Religionsphi-
losophie fruchtbare Impulse geben konnen.

Der Autor:

Peter Ehlen SJ ist Professor em. der Hochschule fiir Philosophie,
Miinchen. Jiingste Veroffentlichungen insbes. zu russischen Philoso-
phen. Mitherausgeber der Werke S. L. Franks in deutscher Sprache.

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Ehlen

Russische Religions-
philosophie im
20. Jahrhundert:

Simon L. Frank

Das Gottmenschliche des Menschen

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2009
www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: Kasimir Malewitsch, Rotes Haus
© The Bridgeman Art Library

Satz: SatzWeise, Fohren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48336-7 (Print)

ISBN 978-3-495-86031-1 (E-Book)

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

I. Lebensetappen . . . .. ..o

Il. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg . . . .

O 00 N O\NUl W

10.
11.

12.

. Humanistischer Individualismus . . . . . ... ..
. Philosophie ist Lebensverstehen . . . . . ... ..
. Zeitgendssische Einfliisse . . . . . . ... ... ..
. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit . . . .
. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

. Das Programm des »religiosen Humanismus«

. Religiositit und »pantheistische Liebe« . . . . . .
. Der Optimismus der Vernunft . . . .. ... ...
. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und

F Schleiermacher . . . . . . ... ... ... ...
Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

Spinoza und die Zuriickweisung des Monismus und
Pantheismus . . . ... ... ... ........
Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und
Bedingten . . . . . .. ... ...

lll. Die ontologische Grundlegung . . . . . .. .. .. ..

1.
2.

3.

4.
5.

Die »Anwesenheit« des Seins . . . . . . ... ...
Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessen-
heit begrifflicher Sprache . . . . . . .. ... ...
Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und

undenkbar . . . ...
Das Sein ist schopferisches Kénnen . . . . . . . . .
Das Sein ist Leben und Geist . . . . . . ... ...

IV. Das Sein im Selbstsein . . . . . . . ... ... .....

1.
2.

Die All-Einheit der menschlichen Seele . . . . . .
Die sich durch sich selbst erschliefSende Realitit

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —

15

21
22
24
34
38
41
43
46
48

49
54

56

58

63
66

71
74
77
81
84
84
90

5


https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

VI.

VII.

VIIL.

3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes

geistiges Leben . . . . .. . ... L. 94
4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten . . . 96
5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem

anderen . . . . . ... ... 98
6. Die Realitit — ein »offenbar Geheimnis« . . . . . . 101
7. Die Aktualisierung des Selbstseins . . . . . . . .. 103
Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein.
Die Grundform der Offenbarung . . . . . . .. .. .. 105
1. Die Evidenz der Du-Realitdit . . . ... ... ... 108
2. Offenbarung als Mitteilung der Realitat des

Offenbarenden . . . ... ... .......... 111
3. Das Wort — das Medium der Offenbarung . . . . . 113
4. Die iiberzeitliche Gemeinschaftlichkeit —

Grund jeder Gesellschaft . . . . . ... ... ... 115
5. Das Wir-sein ist grenzenlos, iiberzeitlich,

iberindividuell . . . . . ... ... L. 117
6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt 119
AnschluB an Transzendentalphilosophuie und

Phanomenologie . . . . . . ... ... 0L 123
1. Kritischer AnschlufanKant . . . . ... ... .. 124
2. Fichtes »intellektuelle Anschauung« . . . . . . .. 128
3. Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler —
Martin Heidegger . . . . . . ... ... ... ... 130
Zur Methode des Frankschen Denkens:
»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen« . . . . 139
1. Lebendiges Wissen . . . .. ... ... ...... 139

2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen« 146

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und

zumleben . . . . ..o 152
1. Das erkennende und wollende Transzendieren
zur Welt . . . . ... 153
2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und
Objektive in der Liebe . . . . . .. ... .. ... 154
3. DerGeististGrund . . . . .. ... ... ..... 155

4. FEinheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist. 158

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

5. Die Erfahrung der geistigen Realitét als Zuruf und
Offenbarung . . . . ... ... ... ... ....
6. Das geistige Sein — das Fundament der Personalitt .

IX. Das Sollen griindetimSein . . . . . ... ... ....

XI.

Das Sein ist Wille und Wert . . . . ... ... ..
Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam
Sittliche und rechtliche Normen . . . .. ... ..
Vernunft und sittlicher Takt . . . ... ... ...
Die Unvermeidbarkeit der Siinde
Die Eindimmung des Bosen . . . . ... ... ..
Die universale Schicksalsgemeinschaft aller
Menschen . . . . .. ... ... L.
7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in
derWelt . . . .. ... ...
8. Die Utopie der Selbsterlgsung . . . . . ... ...
9. Christlicher Optimismus . . . . . ... ... ...

SARINC I

o

. Das transzendentale Wissenvon Gott . . . . . . . . ..

1. Der Gott der Philosophen und der Gott des
lebendigen Glaubens . . . . ... ... ... ...
Der Gottesbeweis . . . . .. ... ... ... ...
Das ontologische Argument . . . . . .. ... ..
Der religiose Charakter des Arguments . . . . . .
Ablehnung des »kosmologischen Gottesbeweises« .
Analoges und transzendentalphilosophisches
Denken . .. ... ... ... ... ... ...
7. Der Trost der Philosophie . . . . . ... ... ...

O T

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen . .
1. Bedingungen fiir die Erfahrung des Gottlichen . . .
2. Andersheit und Ahnlichkeit . . . . .. ... ...
3. Die transzendentale Erfahrung der Realitdt im
Schénen . . . . . ... oL Lo
Religiose Erfahrung . . . . . . ... ... ...
Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
Die Gewifsheit des Glaubens . . . . . .. ... ..
Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston
undJ. Hick . . ... .. ... L

NN O

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

XIl. Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer . . . . 220
1. Das Ungeschaffene im Menschen . . . . . . . . .. 220
2. Der Mensch: Mitschopfer mit Gott . . . . . . . .. 225
3. Die Erschaffung des Seins durch Gott.
Die »Andersheit« der Schopfung . . . . . . . . .. 228
4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende . . . 234
Xlll. Gottmenschentum . . . . . ... ... 239
1. Die transzendentale Einheit. Inmanenz und
Transzendenz . . . . . . ... ... ... ... .. 240
2. Gott und Mensch — ineinander verschrinkte Begriffe 242
3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit« . . . . . .. .. 244
4. Christus, der Mittler des Heils — Das christologische
Dogma . .. .. .. .. .. ... .. .. ... 246
5. Das Heil fiir alle Menschen . . . . . ... ... .. 253
6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive«
Offenbarung . . . ... ... ... ... ..... 255
7. Parallelen zur gegenwirtigen Theologie . . . . . . 260
XIV. Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt . . . . 265
1. Die »Wahrheit« des Wir als das »Heilige« . . . . . 265
2. Die Kirche - soziologisch, ontologisch, theologisch . 267
3. Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale«
Kirche . . . . ... oo 269
4. Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche . . . . 273
XV. mysterium iniquitatis . . . . .. ... ... L. 277
1. Der Widersinndes Bosen . . . .. ... ... ... 278
2. Das konstruktive und das zerstorerische Moment
der Negation . . . ... ... ........... 280
3. Das Bose — eine Folge der Freiheit? . . . . . . . .. 282
4. Verfilhrung durch das Bose? . . . . ... .. ... 285
5. Mein Stindenfall — der Stindenfall der Welt . . . . 286
XVI. Dasleid . . ... ... .. ... ... .. ... 289
1. Das Leid — das Signum des Weltseins . . . . . . . . 289
2. DerSinnimULeiden . . . ... ... ... . .... 291
3. Derleidende Gott . . . .. ... ... ... .... 294
4. Sithneopfer und stellvertretendes Opfer . . . . . . 296
8

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XVIL.

XVIII.

Inhaltsverzeichnis

Nikolaus von Kues —der Lehrer . . . . . . . . . . . ..
1. Die Gewifsheit des Absoluten . . . . . . ... ...
2. Wissen als ungegenstiandliche Erfahrung . . . . . .
3. Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen
Geistes . . . . ...
4. »TranscensuS« . . . . . . v v v v v e e
5. Die Gottmenschlichkeit . . . . .. ... ... ...
6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und
Potentialitit . . . . . . . . ... ... ... ....
7. Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte
Menschheit . . . . .. ... ... .

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen . . .

1. Kritische Rezeption . . . . . .. ... ... ....
2. Religionsphilosophie . . . ... ... ... ....
3. Russische Philosophie . . . ... ... ... ...
4. Desiderate der Forschung . . . . . . .. ... ...
5. S. L. Frank — der Philosoph des christlichen
Humanismus . . . . ... ... ... ... ....
Register . . . . . . .. ..

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simon L. Franks Philosophie will in den Umbriichen des 20. Jahrhun-
derts Orientierung bieten. Dazu fragt sie in sokratisch-platonischer
Manier nach dem, was »wahrhaft« ist. Im menschlichen Selbstsein
will sie den Grund des Seins aufdecken und so einen Humanismus
begriinden, der den Herausforderungen der Gegenwart standhiilt.
Frank sieht diesen Grund im Sein des Menschen als Gottmenschen.
Seine Philosophie ist darum philosophische Anthropologie. Sofern
sie das Wesen und die Wiirde des Menschen in seiner Gottmensch-
lichkeit begriindet sieht, nimmt sie auch zu den zentralen Problemen
der philosophischen Gotteslehre Stellung. Franks Ausfithrungen zur
politischen Philosophie, seine zeitgeschichtlichen Analysen sowie
seine Aufsdtze zur Literatur werden in der vorliegenden Unter-
suchung nur am Rande beriihrt; in erster Linie will sie seine ontolo-
gische Begriindung des Humanismus aufschlieflen. Es wird sich dabei
zeigen, daf$ Frank bereits in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zu
den bis heute kontrovers diskutierten Fragen der Religionsphiloso-
phie Beitrige geleistet hat, die geeignet sind, auch die gegenwirtige
Diskussion zu befruchten. Zu Recht wurde Frank von dem Philoso-
phiehistoriker W. Senkowski »als der grofite russische Philosoph
tberhaupt« bezeichnet, dessen System »die grofSte Errungenschaft,
den Hohepunkt in der Entwicklung der russischen Philosophie« bil-
de.!

Freilich, einen groflen Teil seiner Werke hat Frank nicht in Ruf3-
land geschrieben. Die Umstiinde, unter denen sie verfafst wurden,
sind wenigstens zu skizzieren. Wichtiger noch sind die geistigen Ein-
fliisse, die den Werdegang des Philosophen mitbestimmt haben. Auf
sie ist ausfiihrlicher einzugehen.

Die aufSerhalb Ruflands vorherrschende Vorstellung vom phi-
losophischen Denken in Rufsland ist nach wie vor bestimmt durch die
groflen Schriftsteller-Philosophen des 19. Jahrhunderts (E Dosto-
jewski, L. Tolstoi, N. Gogol, 1. Turgenew u.a.) und durch die eher
nichtsystematischen Werke von Philosophen wie N. Berdjaew,
L. Schestow oder in neuerer Zeit von M. Bachtin. Wladimir Solo-
wjow, der grofSe Denker des 19. Jahrhunderts, wird von philosophisch
Interessierten zwar stets mit Hochachtung genannt, doch die Wahr-
nehmung seiner Philosophie beschrinkt sich (auSerhalb des kleinen
Kreises von Solowjow-Spezialisten) weitgehend auf die eindrucks-
volle »Kurze Erzihlung vom Antichrist; von seinen umfangreichen

1 V. V. Zen’kovskij: Istorija russkoj filosofii, Paris 1950, 11, 2, S. 158, 178.

11

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werken sind allenfalls Schlagworte bekannt wie »Sophia« und
»Gottmenschentum«. Die Abhandlungen seiner spdten Jahre zur Er-
kenntnismetaphysik und Ontologie sind in Deutschland de facto un-
bekannt. P. Florenski hat aufmerksame Leser zumal in Deutschland
gefunden. Neben dem bewegenden Lebensschicksal ist es aber auch
bei ihm die eigenartige Mischung von Theologie mit brillanter es-
sayistischer Literatur, die ihm die Aufmerksamkeit sichert, und we-
niger die systematisch argumentierenden Passagen. Die Arbeiten
von G. Schpet, der wie Florenski 1937 erschossen wurde, sowie
A. Losew, der in die innere Emigration gezwungen wurde, sind in
Deutschland weitgehend unbekannt. Der vorherrschende Eindruck
vom philosophischen Denken der groffen Russen, der sich in West-
europa durchgesetzt hat, lautet in formaler Hinsicht zusammenge-
fa3t etwa: Ein Philosophieren in literarischer Gestalt.

Ein weiterer Grund dafiir, daf3 die russischen Denker mit ihrem
im engeren Sinn philosophischen Werk in Westeuropa nur wenig
bekannt sind, liegt in ihrem Interesse an dem »Unsagbaren«. Denker,
welche die immer neu aufbrechende Frage des Menschen nach Gott
und die verfiihrerische Macht des Bosen zum Thema wihlen, sie aber
nicht auf die Kategorien »niitzlich« und »schadlich« reduzieren, son-
dern an ihrer Unergriindlichkeit festhalten (erwihnt seien hier nur
W. Solowjow, W. Iwanow und N. Berdjaew), werden schnell nicht
mehr als stringente Denker ernst genommen und bleiben vom phi-
losophischen Diskurs ausgeschlossen. Was (nach Wittgenstein) nicht
»klar gesagt« werden kann, so das verbreitete Urteil, sei nicht Sache
der Philosophie, sondern der Poesie und Kunst.

Wo der philosophische Denker beriihrt, was den Menschen »un-
bedingt angeht« (P. Tillich) und damit iiber das hinausgeht, was be-
grifflich eindeutig sagbar ist, begibt er sich in die Nihe der Theologie.
Er ist dann der Frage ausgesetzt, ob sein Wissen noch philosophi-
schen Ursprungs ist oder bereits einen nur theologisch zu rechtferti-
genden Begriff der Offenbarung voraussetzt. Er steht vor der Auf-
gabe, sein Wissen als philosophisch begriindet aufzuweisen, obwohl
es nicht mehr das Ergebnis einer formallogisch zwingenden Schluf3-
folgerung ist.

Es wird sich zeigen, dafs es S. L. Frank gelingt, methodisch strin-
gent die Notwendigkeit, tiber die Beschrinktheit des Verstandes hin-
auszugehen, mit den Mitteln eben des Verstandes aufzuweisen und
so eine Weise des Wissens zu rechtfertigen, die nicht auf das begriff-

12

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich Sagbare beschrankt ist. Daf3 dies auf der Grundlage der philoso-
phischen Tradition geschieht, ist selbstverstandlich.

Die Hauptwerke Franks, die im vorliegenden Buch herangezo-
gen werden, sind in deutscher Ubersetzung im Verlag Karl Alber,
Freiburg, erschienen. Bei den bis zum gegenwirtigen Zeitpunkt noch
nicht auf deutsch versffentlichten Schriften greife ich auf die russi-
schen Ausgaben zuriick. Bis 1920 konnte Frank seine Arbeiten in
Ruflland verdffentlichen; die meisten seiner in der Emigration ver-
faliten Werke erschienen in Paris in russischer Sprache. Seit 1990
sind Franks Werke in Rufland wieder frei zuginglich. Ubersetzun-
gen einzelner Werke liegen auflerdem englisch, italienisch, franzo-
sisch, ungarisch und demnichst auch spanisch vor. Bei der Ubertra-
gung russischer Eigennamen in das lateinische Alphabet iibernehme
ich im Haupttext die Transkription des Duden; bei den bibliographi-
schen Angaben in den Fufinoten folge ich der in den Bibliotheken
und bei den Slawisten im deutschen Sprachraum {iblichen Translite-
ration.

13

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Lebensetappen

Simon L. (Semjon Ljudwigowitsch) Frank wurde am 16. Januar 1877
in Moskau in der Familie des jiidischen Arztes Ludwig Frank gebo-
ren!; der Vater starb, als Simon fiinf Jahre alt war. Der Grof3vater
miitterlicherseits, Mitbegriinder der Moskauer jiidischen Gemeinde,
vermittelte dem Jungen die ersten religiosen Eindriicke; doch dann
fiihrte ihn sein Stiefvater in die Gedankenwelt der radikalen » Volks-
freunde« ein. Als Gymnasiast und dann als Student an der Moskauer
juristischen Fakultit teilte Frank das fiir viele junge russische Intel-
lektuelle gegen Ende des Jahrhunderts typische Interesse am Marxis-
mus. Er selbst sprach von seinem »sozialistischen Glauben an die
Erlosung der Menschheit durch eine radikale gesellschaftliche Um-
wilzung«.2 Als 1899 Studentenunruhen ausbrachen, wurde er wegen
Abfassung einer Proklamation fiir zwei Jahre von allen russischen
Universitdten ausgeschlossen. Die hervorragende Beherrschung der
deutschen Sprache veranlafite den jungen Frank, nach Deutschland
zu gehen (das Deutsche nannte er scherzhaft seine »GrofSmutterspra-
che«, weil er mit ihm durch seine aus Deutschland stammende Grof3-
mutter miitterlicherseits seit seiner Kindheit vertraut war).

In Berlin besuchte er ab Herbst 1899 die Universitit und horte
dort u.a. Vorlesungen zur Politischen Okonomie und Philosophie
beim Privatdozenten Georg Simmel, der zu dieser Zeit sein Werk
»Philosophie des Geldes« abschloff und mit der formalen Soziologie
eine neue Betrachtungsweise der Kultur begriindete. Noch in Berlin
verfafite Frank seine erste wissenschaftliche Arbeit: eine kritische
Stellungnahme zu Marx” Werttheorie. Sie erschien 1900 in St. Pe-

! Vgl. die ausfiihrliche Biographie von Philip Boobbyer: S. L. Frank (1877-1950), Rus-
sian Philosopher. London 1993.

2 S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphi-
losophie. Freiburg (Alber) 2008. S. 42.

15

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebensetappen

tersburg.? Anfang 1901 kehrte Frank nach RufSland zuriick, wo er in
Kasan sein juristisches Staatsexamen ablegen konnte.

Das Tagebuch, das er im Winter 1901/1902 in Jalta begonnen
hatte, ist ein beredtes Zeugnis seiner Suche nach geistiger Orientie-
rung.* Es enthilt zahlreiche lingere Zitate in deutscher Sprache aus
der Lyrik H. Heines, aber auch anderer deutscher Schriftsteller. Die
mehrmalige anerkennende Erwidhnung G. Simmels mit Zitaten aus
dessen Einleitung in die Moralwissenschaft lafit den Einfluf3 erken-
nen, den dieser Denker fiir das Problembewuf3tsein des jungen Frank
hatte. Das Friihjahr 1902 war fiir ihn eine Zeit, in der sich ihm, wie er
spiter selbst bekannte, die »Wirklichkeit des Geistes« 6ffnete. In be-
sonderer Weise hat hierzu auch die Lektiire der Schriften Nietzsches
beigetragen.

Von Bedeutung fiir Franks politisches und sozialphilosophisches
Denken wurde im Herbst 1902 in Stuttgart die Begegnung mit Petr B.
Struwe, einem der fiihrenden liberal-konservativen politischen Pu-
blizisten in Ru8land vor der Revolution.® Dieser war zuvor auf Franks
Marxbuch aufmerksam geworden und hatte eine anerkennende Re-
zension dariiber geschrieben. Mit dem sieben Jahre dlteren Struwe
sollte Frank eine lebenslange freundschaftliche Beziehung verbinden.
Im Herbst 1903 hielt Frank sich in Miinchen auf und arbeitete in den
folgenden eineinhalb Jahren an der von P. B. Struwe gegriindeten und
in Stuttgart erscheinenden oppositionellen Zeitschrift Befreiung (Os-
vobozdenie) mit. Thr Ziel war, durch Unterstiitzung der Partei der
»Konstitutionellen Demokraten« in RuSland eine konstitutionell ver-
fa3te rechtsstaatliche Gesellschaftsordnung durchzusetzen. Nach der
Riickkehr nach Rufiland redigierte Frank gemeinsam mit Struwe die
Wochenzeitung Polarstern (Poljarnaja zvezda) und, nachdem diese

3 S. L. Frank: Teorija cennosti Marksa i ee znacenie. Kriti¢eskij etjud, St. Petersburg
1900. Vgl. S. L. Frank: Vospominanija o P. B. Struve. In: Neprotitannoe, Moskau 2001,
S. 402. Ferner: Predsmertnoe. Vospominanija i mysli. In: Russkoe mirovozzrenie. St.
Petersburg 1996, S. 661. — Diese Jugendschrift Franks war mir nicht zugénglich. Es wire
zu priifen, wie weit sie unter dem Einfluf8 Simmels steht, der sich gleichfalls mit Marx’
Werttheorie auseinandergesetzt hatte. Simmels »Philosophie des Geldes« erschien 1900
bei Duncker und Humblot in Leipzig. Sie war vorbereitet durch mehrere Verdffent-
lichung u.a. zur »Psychologie des Geldes« (1889), zur »Sozialen Differenzierung«
(1890).

4 S. L. Frank: Saratovskij tekst. Sostav. A. Gaponenkov, E. Nikitin. Saratov (Izd. Sarat.
un-ta) 2006.

> Vgl. A. A. Ermitev: S. L. Frank - filosof russkogo mirovozzrenija. In: Russkoe miro-
vozzrenie. St. Petersburg 1996. S. 8.

16

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebensetappen

eingestellt werden mufdte, ab Ende 1906 mehr als zehn Jahre die Zeit-
schrift Russisches Denken (Russkaja Mysl’).

Seine Sprachkenntnisse erlaubten es Frank, sich als Ubersetzer zu
betitigen: Er iibersetzte W. Windelbands Priludien (2. Auflage,
1903), K. Fischers Geschichte der neuen Philosophie, F. Schleierma-
chers Reden iiber die Religion und E. Zellers GrundrifS der Geschichte
der griechischen Philosophie. 1909 gab er die Logischen Untersuchun-
gen I von Edmund Husserl in russischer Sprache heraus, die erste
fremdsprachige Ausgabe dieses Werkes tiberhaupt. An einem Mad-
chengymnasium und an einer Abendschule fand er seine erste Anstel-
lung als Dozent fiir Philosophie. 1912 wurde er orthodoxer Christ. Im
selben Jahr begann er als Privatdozent in St. Petersburg zu lehren. Von
1913 bis zum Beginn des Krieges im August 1914 hielt Frank sich zu
weiteren Studien in Marburg und in Miinchen auf. Als deren Frucht
legte er in Petrograd (St. Petersburg) 1915 seine Erkenntnislehre vor
und verteidigte sie im Mai 1916 als »Magisterdissertation«. Er gab ihr
den Titel Der Gegenstand des Wissens — Grundlagen und Grenzen der
begrifflichen Erkenntnis.¢ Es ist die erkenntnistheoretische Grund-
legung seiner Ontologie der All-Einheit. Dmitri Tschizewskij hat es
als das »wohl bedeutendste Buch der russischen philosophischen Lite-
ratur im 20. Jahrhundert« bezeichnet.”

Ein ruhiges akademisches Leben war in Rufland zu dieser Zeit
schon nicht mehr moglich. Im Februar 1917 wurde der Zar gestiirzt.
Im Juli 1917 hatte Frank mit dem Titel Die Seele des Menschen seine
im Jahr zuvor abgeschlossene philosophische Psychologie versffent-
lichen konnen.® Sie war seine »Doktordissertation«; nach deutschem

¢ S. L. Frank: Der Gegenstand des Wissens — Grundlagen und Grenzen der begrifflichen
Erkenntnis. Freiburg/Miinchen 2000. 526 S. — Der russische Titel Predmet znanija kann
sowohl als Gegenstand des Wissens als auch als Gegenstand der Erkenntnis wiederge-
geben werden. Frank selber hat ihn in seinem Aufsatz Erkenntnis und Sein auf deutsch
wiedergegeben: Der Gegenstand der Erkenntnis. Uber die Grundlagen und Grenzen der
begrifflichen Erkenntnis (in: Logos, Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der Kul-
tur, 1928, Bd. 17). Das Wort otvlecennoe im Untertitel Ob osnovach i predelach otvle-
fennogo znanija wird gewodhnlich als abstrakt iibersetzt. Frank selber begriindete die
Verwendung als begrifflich in Der Gegenstand des Wissens, S. 294 (Predmet znanija.
St. Peterburg 1995, Kapitel VI, S. 220, Fu3note) damit, daf3 es im Russischen keine ad-
jektivische Ableitung von ponjatid (= Begriff) gibt. AuSerdem rechtfertigt Frank diesen
Wortgebrauch (otvlecennoe = begrifflich) im »Vorwort«. — Die Schrift W. Solowjows
Kritika otvlecennych nacal wird gewohnlich tibersetzt Kritik der abstrakten Prinzipien.
7 D. Tschizewskij: Hegel bei den Slaven, Darmstadt 21961, S. 358.

8 S. L. Frank: Dusa Celoveka. Opyt vvedenija v filosofskuju psichologiju. Petrograd

17

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebensetappen

Standard handelte es um eine Habilitationsschrift, die dem Verfasser
die akademische Laufbahn an der Universitdt er6ffnen sollte. Doch
ihre Verteidigung konnte nicht mehr stattfinden. Soziale Unruhen
erschiitterten das Land. Im Oktober ergriffen die Bolschewisten die
Macht. Wenige Wochen vor der bolschewistischen Revolution wurde
Frank zum Lehrstuhlinhaber und Dekan der neu erdffneten histo-
risch-philologischen Fakultit der Universitat Saratow, der Heimat-
stadt seiner Ehefrau, berufen. Dann endete der Weltkrieg; es begann
der verheerende Biirgerkrieg mit einer viele Menschen dahinraffen-
den Hungersnot. Frank suchte Zuflucht in den deutschen Siedlungs-
gebieten an der Wolga. 1921 arbeitete er in Moskau (zusammen mit
N. A. Berdjaew) an der » Akademie fiir geistige Kultur«. Doch schon
im Herbst des folgenden Jahres wurde er, wie zahlreiche andere den
neuen Machthabern nicht genehme Wissenschaftler und Gelehrte
aus der Russischen Sowjetrepublik ausgewiesen. Zuvor hatte er noch
seine in Saratow gehaltenen Vorlesungen unter dem Titel Grundrifs
der Methodologie der Gesellschaftswissenschaften herausbringen
konnen.? Mit seiner Ehefrau Tatjana und seinen vier Kindern zog er
nach Berlin.

Es begann die Zeit der Not als heimatvertriebener Emigrant. Mit
anderen ausgewiesenen russischen Intellektuellen wie N. Berdjaew
und F. Stepun griindete Frank in Berlin eine »Religionsphilosophische
Akademie« und ein »Russisches wissenschaftliches Institut« zur Wei-
terbildung russischer Emigranten. Es entstanden mehrere grofSere
Aufsitze: Gotzendammerung (1924), Die religiosen Grundlagen der
Gesellschaftlichkeit (1925), Der Sinn des Lebens (1926). Auch in deut-
schen Zeitschriften publizierte er, so in den »Kant-Studien«, im »Ar-
chiv fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik«, im »Logos«, im
»Hochland« und im »Gral«. Zu den damals entstandenen Schriften
zihlt auch der heute in Ruflland mit der Person Franks besonders ver-
bundene Aufsatz Die russische Weltanschauung; seine erste Fassung
hatte Frank 1925 in Berlin vor der Kant-Gesellschaft vorgetragen.

Aufmerksam beobachtete Frank die Vorgéinge in der Sowjetuni-
on.’ Seine Deutung der Geschehnisse tibertraf durch ihre Klarheit

1917. Dieses Werk erscheint 2009 als 2. Band der deutschen Werkausgabe im Verlag
Alber, Freiburg.

9 S. L. Frank: Oterk metodologii ob$testvennych nauk. Moskau 1922. 124 S.

10 S. L. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926. 41 S.

1 P. Ehlen: Semen Frank kak politi¢eskij myslitel’ (P. Ehlen: Simon Frank als politischer
Denker). In: Voprosy filosofii (Fragen der Philosophie) Nr. 11, 2003, S. 135-150.

18

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebensetappen

und Nichternheit die Stellungnahmen von Berdjaew und Karsawin.
Frank deckte bereits in den frithen zwanziger Jahren den Zusammen-
hang der Marxschen Erlésungsutopie mit dem Terror des bolschewi-
stischen Sozialismus auf, den in Westeuropa selbst nach dem Zweiten
Weltkrieg nur wenige Analytiker erkannten. Seine Analyse hat er
vor allem in zwei einander erginzenden Aufsdtzen vorgelegt: 1924
in russischer Sprache mit dem Titel Die religios-historische Bedeu-
tung der russischen Revolution'?, dann 1925 in deutscher Sprache
unter dem Titel Kommunismus und Bolschewismus als geistige Er-
scheinungen im »Archiv fiir Rechts- und Wirtschaftsphilosophie«.1?

Religionsphilosophisch bedeutsam ist sein Beitrag fiir das »Rus-
sische wissenschaftliche Institut« in Belgrad 1930 Der ontologische
Beweis fiir das Sein Gottes.™* Im politisch aufgewiihlten Berlin jener
Jahre schrieb Frank seine Sozialphilosophie Die geistigen Grund-
lagen der Gesellschaft, die er 1930 in Paris veroffentlichte.’s Fiir we-
nige Jahre, 1931 bis April 1933, konnte er am Slawischen Institut der
Berliner Friedrich-Wilhelms-Universitit als Lektor arbeiten (Max
Vasmer, den Lehrstuhlinhaber, kannte Frank aus Saratow). Aber
dann war, infolge der Herrschaft der Nationalsozialisten, die Mog-
lichkeiten, durch wissenschaftliche Vortrige und Publikationen den
Lebensunterhalt zu verdienen, nur noch sehr eingeschrinkt gegeben.
In Berlin arbeitete Frank weiter an seiner Religionsphilosophie Das
Unergriindliche'®; er schrieb sie auf deutsch, um sie in Deutschland
publizieren zu kénnen. Im Dezember 1935 war die Arbeit abge-
schlossen, doch die nationalsozialistischen Machthaber lieSen eine
Veroffentlichung nicht zu. Ende 1937 floh Frank mit seiner Familie
nach Paris. Seine Religionsphilosophie erschien dann leicht umge-
arbeitet in russischer Sprache 1939 in einem kleinen Pariser Emi-
grantenverlag.

12§, L. Frank: Religiozno-istoriteskij smysl ruskoj revoljucii, Berlin 1924. In: S. L.
Frank: Russkoe mirovozzrenie, St. Petersburg 1996, S. 119-137.

15 S. Frank: Bolschewismus und Kommunismus als geistige Erscheinungen. In: Archiv
fiir Rechts- und Wirtschaftsphilosophie, Bd. 18, 1925, S. 529-544.

14 G, L. Frank: Ontologiteskoe dokazatel’stvo bytija Boga. In: Po tu storonu pravogo i
levogo, Paris 1970.

5§, L. Frank: Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft. Einfithrung in die Sozialphi-
losophie. Freiburg 2002 [S. L. Frank: Duchovnye osnovy obstestva, Vvedenie v soci-
al'nuju filosofiju. Paris 1930].

16 S. L. Frank: Das Unergriindliche. Ontologische Einfithrung in die Philosophie der
Religion. Freiburg/Miinchen 1995 [S. L. Frank: NepostiZimoe. Ontologiceskoe vvedenie
v filosofiju religio. Paris 1939].

19

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebensetappen

Den Krieg iiberlebte Frank in groffer materieller Bedringnis; oft
schwebte er in Lebensgefahr. Ein kontinuierliches Forschen und so
auch die Auseinandersetzung mit anderen philosophischen Auffas-
sungen war stark behindert. Die letzten Schriften erscheinen seiner
Schaffenskraft geradezu abgerungen. Unmittelbar nach dem Zweiten
Weltkrieg verdffentlichte er eine Uberlegung zur Ursache dieser Ka-
tastrophe: Die Hdresie des Utopismus. Er sah sie im angemafSten Wil-
len zur Selbsterlgsung, der in einem irrigen Menschenbild griindet.?

1945 war Frank mit seiner Frau nach London zur dort lebenden
Tochter iibergesiedelt. 1946 veroffentlichte er in englischer Sprache
eine Abhandlung Mit uns ist Gott zum Begriff des Glaubens und der
religiosen Erfahrung (u.a. eine Auseinandersetzung mit John Henry
Newmans Essay in Aid of a Grammar of Assent); es folgte 1949 in
russischer Sprache Das Licht in der Finsternis. Versuch einer christ-
lichen Ethik und Sozialphilosophie (begonnen in Berlin 1934; abge-
schlossen in London im November 1945). Im September 1949 konnte
Frank seine philosophische Anthropologie zu Ende bringen: Die Rea-
litat und der Mensch. Eine Metaphysik des menschlichen Seins;
posthum erschien sie 1956 in Paris in russischer Sprache.’® Zusam-
men mit seiner Erkenntnislehre und Das Unergriindliche enthalt sie
die Summe seines Denkens und damit seinen eigenen wesentlichen
Beitrag zur Philosophie des 20. Jahrhunderts. Am 10. Dezember 1950
starb Frank in London an den Folgen einer Lungenerkrankung.

Der Erste Weltkrieg, die Revolutionen 1917, die durch den fol-
genden Biirgerkrieg noch verschirfte Hungersnot, die Vertreibung
mit der Familie aus der Heimat und die fiir einen jiidischen Emigran-
ten dullerst schwierige Existenzsicherung in Deutschland, schliefSlich
die Flucht vor den Nationalsozialisten nach Frankreich und die Le-
bensgefahr wihrend der deutschen Besatzung, die bedriickende Not
im London der Nachkriegszeit — das waren keine giinstigen Voraus-
setzungen fiir ein philosophisches Forschungsprogramm. Eine mit
diszipliniertem Fleifs gepaarte auflerordentliche Begabung erlaubte
es Frank dennoch ein eindrucksvolles Werk zu schaffen, das von je-
dem Ressentiment frei ist und Einsichten enthilt, die iiber die Bedin-
gungen ihrer Entstehung hinaus Interesse verdienen.

17°S. L. Frank: Eres’ utopisma. In: Novij zurnal, 1946, Nr. 14, S. 137-153. In: Po tu
storonu pravogo i levogo. Paris 1970.

18 S. L. Frank: Die Realitit und der Mensch. Eine Metaphysik des menschlichen Seins.
Freiburg (Alber) 2004 [Real'nost’ i ¢elovek. Metafizika celoveleskogo bytija. Paris
(YMCA) 1956].

20

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ll. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten
Weltkrieg

Simon Franks Sohn Viktor schrieb in seinem Nachruf: Der Vater
»war in der russischen geistigen Tradition fest verwurzelt, zugleich
aber war er ein iiberzeugter Westler, in vielem der europiischen und
insbesondere der deutschen Kultur verbunden. Marx hatte seinen
Intellekt geweckt, Nietzsche sein geistiges Leben; Goethe aber hatte
thm geholfen, sich seiner philosophischen Grundintuition bewufst zu
werden. Und nicht zufillig hat er einen deutschen Denker als seinen
einzigen Lehrer in der Philosophie bezeichnet — den Philosophen und
Theologen Nikolaus von Kues«.! Marxist oder Nietzscheaner ist
Frank freilich nie in dem Sinne gewesen, daf3 er die Weltanschauung
dieser Denker sich zu eigen gemacht hitte; sie haben lediglich den
ersten Fragehorizont des jungen Mannes mitgestaltet. Ungleich pri-
gender wurde der Einfluf3 jener Philosophen, die Frank in dem darauf
folgenden Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg kennenlernte.

Die Fragen »Was ist der Mensch? Welchen Sinn hat sein Le-
ben?«, die Frank als typisch fiir das Philosophieren in RufSland nann-
te?, sind auch die Fragen, die von Anfang an sein eigenes Denken
leiteten; auch fiir Frank schlossen sie die Frage nach dem Sinn des
gesellschaftlichen Lebens ein. Es lag nahe, daf3 er zuerst bei der in
jenen Jahren in Deutschland vorherrschenden Philosophie eine Ant-
wort suchte: bei der Philosophie Kants und Fichtes in ihrer neukan-
tianischen Fassung. Sie lehrte ihn, daf die Wirklichkeit ein Ganzes
ist, dessen Mitte das menschliche Bewuf3tsein bildet.

In diesem Abschnitt sollen die Aufsitze herangezogen werden,
die Frank bis 1913 verfaf3t hat und die iiber seine tastenden Versuche

1 V. S. Frank: Semen Ljudvigovi¢ Frank, 1877-1950. In: Sbornik Pamjati Semena Ljud-
vigovi¢a Franka. Pod.red. V. Zen’kovskogo. Miinchen 1954, S. 3. Ich verdanke die Mit-
teilung, dafl der Verfasser dieses Beitrags der Sohn Viktor ist, Peter Scorer, London.

2 Vgl. S. L. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926. S. 31f.

21

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Auskunft geben, dieses Ganze zu begreifen. Der Begriff »Kultur«
kennzeichnet eine wichtige Etappe auf diesem Weg.

1. Humanistischer Individualismus

1905 hatte Frank einen Aufsatz Grundrisse einer Kulturphilosophie
mit den Zwischentiteln Was ist Kultur? und Kultur und Person in der
Zeitschrift »Polarstern« gemeinsam mit P. B. Struwe veré6ffentlicht.?
Im nichsten Jahr folgte ein Aufsatz Religion und Kultur anlifllich
eines Buches von D. S. Mereshkowski gleichfalls im »Polarstern«.*
1909 ein Aufsatz Kultur und Religion in »Russisches Denken«.> Wei-
ter erschien 1910 die Abhandlung Natur und Kultur in »Logos«® und
schliefSlich im selben Jahr der Band Philosophie und Leben mit 18
(teilweise schon frither verfafSten) Aufsdtzen und dem erklidrenden
Untertitel Studien und Skizzen zur Kulturphilosophie.”

Wichtige Begriffe und Themen, die Franks Denken insgesamt
kennzeichnen werden, begegnen bereits im Aufsatz Grundrisse einer
Kulturphilosphie aus dem Jahr 1905. Es soll gentigen, diese hier her-
auszustellen. Franks Interesse am kulturellen Zusammenhang, in
den jedes Individuum gestellt ist, ist phainomenologisch, nicht sozio-
logisch orientiert. Die Kultur ist als ein das menschliche Leben um-
fassendes Ganzes erkannt, aus dem auch, wer einzelne ihrer Erschei-
nungen bekdmpft, nicht ausscheiden kann. Zum kulturellen Schaffen
angeregt wird der Mensch durch Ideale und Werte — an erster Stelle
durch die Werte des Wahren, des Guten, des Schonen, des Heiligen.
Im geistigen Leben, das die Kultur ausmacht, wichst das »gottliche
Wesen« des Menschen mit seinen irdischen Werten zu einer Einheit
zusammen. Schrittweise wird so das absolute Ideal in die Kultur »in-
karniert«. Denn im menschlichen BewufStsein »kreuzt« sich die

3 S. L. Frank: OZerki filosofii kul'tury. Cto takoe kul’tura? Kul'tura i litnost’. Poljarnaja
zvezda, Dezember 1905, Nr. 2 und Nr. 3 (gemeinsam mit P. B. Struwe). In: Neproditan-
noe ... Stat’i, pis’'ma, vospominanija. Moskau 2001, S. 37-62.

+ S. L. Frank: Religija i kul'tura, in »Poljarnaja zvezda«, 1906, Nr. 12. In: Russkoje mi-
rovozzrenie, St. Petersburg 1996, S. 529-535.

5 Kul'tura i religija, in »Russkaja Mysl'«, 1909, VII. In: Russkoje mirovozzrenie, St.Pe-
tersburg 1996, S. 554-569.

¢ S. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos, 1910, S. 50-89.

7 S. L. Frank: Filosofija i zizn’. Etjudy i nabroski po filosofii kul'tury. St. Petersburg
1910.

22

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Humanistischer Individualismus

»Welt des Ideals« mit der »Welt des Wirklichen«. Das kulturelle Le-
ben ist von den dinglichen zivilisatorischen Errungenschaften zu
unterscheiden, wenngleich es von ihnen auch nicht getrennt ist.
Jedenfalls bedarf es keiner Rechtfertigung durch irgendwelche Niitz-
lichkeit.

Bereits in diesem frithen Aufsatz kennzeichnet Frank die Rolle
des Menschen als des Schopfers und Vermittlers aller Kulturerschei-
nungen — auch der Religion — mit dem Begriff »Gottmenschentumx.
Dem Kulturbegriff liegt darum das »Gottmenschentum« zugrunde.
Vergifle der Mensch, daf3 er selber das »héchste Prinzip« schafft, und
wiirde er es daraufhin (wie es im religiosen Leben »hiufig« geschehe)
als etwas objektiv Gegebenes verehren, wiirde er sich selbst ver-
leugnen.

Die Idee des »Gottmenschentums« ist in dieser Schrift eng mit
der des » Humanismus« verbunden; dessen Kern besteht im »Glau-
ben an absolute Werte vereint mit dem Glauben an die Menschheit
und ihre schopferische Aufgabe auf Erden«. Um diese Aufgabe erfiil-
len zu konnen, ist Freiheit die unabdingbare Voraussetzung. Die
Aussagen tber das Gottmenschentum und den Humanismus sind
fiir Frank Wesensaussagen, die fiir jeden Menschen gelten und des-
halb weitreichende Konsequenzen fiir das gesellschaftliche Leben ha-
ben: Jeder Mensch ist eine »physisch-psychische Erscheinung des
hochsten transzendenten Prinzips — jenes Geistes, der fiir uns das
Heilige ist«; er ist damit von unendlichem und deshalb gleichem
Wert und hat das Recht auf unbedingte Achtung. Er kann darum
niemals Mittel fiir andere sein oder fiir irgendwelche aufSerhalb sei-
ner liegende Ziele.

Gewalt gegen andere Menschen anzuwenden, heifSt es bereits
1905, kann unter bestimmten Bedingungen geboten sein (etwa zur
Verteidigung); doch auch dann bleibt sie sittlich verwerflich. Mit dem
Problem, dafs sittliche Forderungen in einer komplexen Situation
einander widersprechen konnen, wird Frank bis in die Zeit des Zwei-
ten Weltkriegs ringen. Der Mensch ist einer »ewigen Tragode« aus-
gesetzt und kann nur versuchen, einen »ethisch vertretbaren Kom-
promify zwischen einander widersprechenden Pflichten« zu finden.
Eine »prinzipielle Losung des Dilemmas« ist unter den Existenz-
bedingungen der faktisch gegebenen Welt nicht moglich.

Frank faflt seine Auffassung mit dem Begriff » humanistischer
Individualismus« zusammen und bezeichnet sie als »ganzheitliche
und innerlich stimmige kultur-philosophische Weltanschauungx.

23

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Am Auffilligsten ist in diesem Zusammenhang die Verwendung des
Begriffs »Gottmenschentumc, der an W. Solowjows »Vorlesungen«
erinnert, aber noch keineswegs die volle Bedeutung hat, die ihm bei
Solowjow und in Franks eigenen spiteren Werken zukommt. Frank
gebraucht ihn als Chiffre fiir den Kreuzungspunkt des Absoluten und
des Konkret-Beschrankten im Menschen. Wie die Einheit des Gott-
lichen und des Menschlichen und innerhalb dieser Einheit das Gott-
liche zu verstehen ist, in welchem Sinne also der Mensch eine »Er-
scheinung« des »Heiligen« ist, andererseits aber doch diese Idee,
einschliefllich der Idee Gottes, »zu schaffen« imstande ist, bleibt,
ebenso wie der Begriff »Transzendenz«, noch ungekldrt. Offensicht-
lich ist jedoch, daf8 fiir Frank das Géttliche oder Heilige dem Men-
schen nicht als etwas objektiv Eigenes gegeniibersteht. Es ist in die
»Kulturg, die als Lebensganzes eine dynamische geistige Einheit ist,
eingeschlossen.

Franks Interesse an der Kulturphilosophie erscheint von seinem
Berliner Lehrer G. Simmel inspiriert. Mit ihm stimmt er in der Wer-
tung der Kultur als iiberindividuelles Gebilde, dessen Erscheinungen
unabhingig vom Dafiirhalten der Individuen Geltung besitzen, tiber-
ein. Eine evolutionistische Deutung der Kultur, wie sie bei Simmel
anzutreffen war, findet sich jedoch bei Frank nicht. Mit dem Begriff
des »Gottmenschentums« geht er iiber die neukantianische Kultur-
philosophie zumindest insofern hinaus als mit ihm die Frage nach
einem idealen Seinsgrund der Kulturerscheinungen angedeutet ist.
Zu beriicksichtigen ist, daf3 der hier zusammengefafite Aufsatz nicht
als philosophischer Essay, sondern als Programmschrift fiir eine po-
litische Zeitschrift verfaSt wurde.

2. Philosophie ist Lebensverstehen

Von welchem philosophischen Hintergrund ausgehend Frank seine
Skizze des »humanistischen Individualismus« entworfen hat, zeigt
der umfangreiche Aufsatz »Kritischer Idealismus, den er kurz zu-
vor, im Dezember 1904, veroffentlicht hatte.® Die bekenntnishafte
Anerkennung, die der 27jihrige Verfasser der Philosophie Kants
und Fichtes entgegenbringt, entspricht dem Charakter einer Jugend-
schrift; dennoch ist der Aufsatz durchaus kein schiilerhafter Abrif3

8 S. L. Frank: O kriti¢eskom idealizme, in: Mir Bozij, Nr. 12, 1904, S. 224-264.

24

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

des Kant-Fichteschen Idealismus. Auch wenn Frank nicht alle in ihm
vertretenen Thesen beibehalten wird, werden doch in ihm bereits
Gedanken thematisiert, die das Profil des reifen Werkes ausmachen.
Weil dieser Aufsatz den Quellort von Franks Philosophieren erken-
nen laBt, wird die Analyse ausfiihrlicher sein miissen als bei den tib-
rigen.

Wie konnen wir unser Wissen als wahres Wissen ausweisen?
Frank beginnt mit der erkenntnistheoretischen Frage nach dem Kri-
terium der Wahrheit. Die naiv-realistische Antwort: Wahr ist, was
mit der Wirklichkeit iibereinstimmt, gentigt nicht. Sie provoziert die
weitere Frage, wie wir denn wissen konnen, was wirklich ist, da doch,
was wir als wirklich ausgeben, immer die von uns schon erkannte
Wirklichkeit, also immer Inhalt unseres Bewuftseins ist. Der Ab-
grund zwischen dem Bewuf3tseinsinhalt und dem Wirklichen ist un-
tiberbriickbar. Die Wahrheit kann deshalb nicht mit Berufung auf
eine »absolut« verstandene Wirklichkeit bewiesen werden; ihr Krite-
rium kann nur »innerhalb der Grenzen des Bewuf3tseins« liegen.

Frank beruft sich auf die Einsicht Kants, die er fiir unabweisbar
hilt: Was uns als wirklich erscheint, ist Werk des menschlichen Be-
wufltseins. Unser Bewufltsein gliedert die chaotischen Sinnesein-
driicke mit den logischen Kategorien der Substantialitit und Ursich-
lichkeit und macht sie zu einem Komplex, der sich durch strenge
GesetzmifSigkeit auszeichnet und sich dadurch von willkiirlich er-
zeugten oder »blof3 subjektiven« Vorstellungen unterscheidet. Aber
auch der Unterschied des Wirklichen vom nur »Subjektiven« ver-
bleibt innerhalb des Bewuf3tseins. Da auch die »Gegenstindlichkeit«
(Substantialitdt), wie Kant zeigte, eine Kategorie des Bewuftseins ist,
ist das, was uns als »Welt« erscheint, ungeachtet seiner harten Wirk-
lichkeit, »ein geronnener, kristallisierter Teil unseres Bewuf3tseins«
(S. 233). Aber auch was die Metaphysiker sich als »transzendente
Wirklichkeit« denken, ist, sobald sie es denken, nur eine Gegebenheit
ihres BewufStseins. Frank verweist hier auf die Immanenzphiloso-
phie, die in jenen Jahren von W. Schuppe, R. Schubert-Soldern und
verwandten Denkern auf der Basis der Kant-Fichteschen Erkenntnis-
lehre entwickelt worden war. In deren Sinn schreibt er: »Wir kénnen
die immanenten Grenzen des BewufStseins weder praktisch [...] noch
theoretisch [...] tiberschreiten« (S. 235). Sowohl Metaphysiker wie
Positivisten sind, je auf ihre Weise, in einer »Seinshypnose« befan-
gen, in der sie meinen, sie konnten die Wirklichkeit als solche errei-
chen. Die »absolute Wirklichkeit«, vor welcher das naive vorkritische

25

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Denken sich »wie vor einer allmachtigen und all-einen Gottheit ehr-
fiirchtig verneigte«, ist dagegen, wie die »kritische« Philosophie
zeigt, »Teil eines noch grofieren und wirklich allumfassenden Gan-
zen — des BewufStseins« (S. 237).

Fiir Frank ergibt sich daraus eine hochst folgenreiche Einsicht:
Unsere Vernunft ist nicht darauf beschrinkt, die »substantielle Wirk-
lichkeit« zu denken; dieser »prinzipiell gleichberechtigt« ist der
»weite und fruchtbare Bereich der Selbsttitigkeit der Vernunft«.
Schon die Erkenntnis selber kann nicht zur »Wirklichkeit« gezdhlt
werden, weil sie es ja ist, welche die Wirklichkeit aufbaut. Ebensowe-
nig ist die »Wahrheit« als Korrelat der Erkenntnis etwas substantiell
(gegenstiandlich) Wirkliches. »Sobald wir bei der Erforschung der
Wirklichkeit das erste Urteil fillen, werden wir schon vom fertigen
Begriff der Wahrheit gefiihrt und erkennen seine ganze unbedingte
Bedeutung«. Die Inhalte unseres geistigen Lebens — dazu gehoren die
sittlichen, dsthetischen und religivsen Erfahrungen — sind nur zu
einem Teil »objektive« Wirklichkeit. »Das Ubrige, wie die Gesetze
und Formen, unter denen das BewufStsein funktioniert, bleibt bei
uns in seiner ganzen Unversehrtheit und Unabdingbarkeit, ohne in
die objektive Welt einzugehen« (S. 239). Wollte man diese Inhalte
und mit ihnen die Funktionen des Bewuftseins und den Wahrheits-
begriff als »Sein« bezeichnen, miifte sicher gestellt sein, daf3 dieses
»Sein« nicht nur wesentlich, sondern auch in der unmittelbaren
Form seiner Wahrnehmung, nicht vom Subjekt getrennt ist, sondern
»von uns gewufdt wird wie unser eigenes inneres Erleben«. Das Sein
wire darum vollig falsch verstanden, wiirde man es fiir eine gegen-
iber dem Subjekt verselbstindigte jenseitige »metaphysische Wirk-
lichkeit« halten.

Den Grundfehler der Metaphysik sieht der »kritische« Philo-
soph »im Versuch, Objekt und Subjekt im Begriff einer allumfassen-
den Realitét zu synthetisieren«. Eine derartige Synthese muf3 wider-
spriichlich und blof8 scheinbar bleiben — widerspriichlich, weil es,
ohne in logische Widerspriiche zu fallen, unmoglich ist, die Formen
und Produkte der Selbsttitigkeit des Bewufstseins zu hypostasieren
und sich als absolute Wirklichkeit vorzustellen — blof3 scheinbar, weil
jenseits eines derartigen imposanten Systems der metaphysischen
Realitat immer noch unschwer das Erkenntnissubjekt, die Vernunft,
die dieses System errichtet hat und iiber ihm frei schwebt, auszuma-
chen ist (S. 2431.).

Wihrend die Metaphysik wie auch der Positivismus »onto-

26

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

morph« ein (je verschieden verstandenes) objektiv gegebenes Sein
zum Gegenstand ihrer Philosophie machen, strebt der »kritische
Idealismus« nach einem »ganzheitlichen Wissen« verstanden als
»System des BewufStseins« oder der Vernunft [razum], in welches
auch das erkennende Subjekt einbezogen ist. Gegenstand der kriti-
schen Philosophie ist somit das »geistige Leben«. Dieses ist das »Gan-
ze«, nicht aber eine objektivierbare Quantitit, die zu untersuchen
Aufgabe der Einzelwissenschaften ist (vgl. S. 264).

Gerade das erkennende Subjekt bzw. sein Ich ist nicht als Objekt
zu erkennen. Aufgabe der kritischen Philosophie ist es im Sinne
Kants die falsche Alternative zu iiberwinden, in der alles entweder
als objektive Realitat oder Substanz gilt oder als bloes Hirngespinst
angesehen wird, und das BewufStsein zu befihigen, alles Gegebene
gemifl dem ihm eigenen Sein zu verstehen.

Fundamentalbegriff der kritischen Philosophie ist also das Be-
wufltsein, nicht das Sein, das in Franks Sicht unweigerlich etwas Ob-
jektivierbares bezeichnet. Das Bewuf3tsein steht auflerhalb der Frage,
ob es ist oder nicht ist, ob es wirklich oder nur gedacht ist — denn
schon diese Fragen setzen es voraus. »Nicht die Kategorie des Seins,
sondern nur die Idee der absoluten Undenkbarkeit des Entgegen-
gesetzten gibt uns einen Hinweis auf den Charakter jener Unabweis-
barkeit und Gegebenheit, die dem Bewuf3tsein eignet«. Freilich, auch
die Kategorie der Undenkbarkeit setzt das Bewufdtsein voraus und
zeigt so nochmals dessen absolute Prioriit, wie Frank sofort anmerkt.
Daraus ergibt sich die gewichtige Konsequenz: Das BewufStsein, »das
nicht wie ein Objekt erkannt werden kann, kann nur erlebt werden«
(S. 241). Das umfassende Ganze, nach dem Frank als »kritischer Idea-
list« gesucht hatte, ist nicht gegenstindlich als »Welt«, sondern als
»ganzheitliches geistiges Leben« oder »Leben des BewufStseins« zu
charakterisieren.

Wie die »Kategorie der Wirklichkeit« sind auch die sittlichen,
dsthetischen und religiosen Ideen und die ihnen entsprechenden
»Geistesverfassungen und Erfahrungen« unabweisbare »Momente
des geistigen Lebens«, d.h. mit dem, was »absolut urspriinglich«

9 Es ist bemerkenswert, daf8 Frank, wenn er von seiner Absicht spricht, ein »ganzheit-
liches Wissen« des Wirklichen zu gewinnen, W. Solowjow nicht erwahnt, der schon mit
seiner Arbeit »Die philosophischen Prinzipien des ganzheitlichen Wissens« (1877) und
dann in »Kritik der abstrakten Prinzipien« (1877-1880) die Einheit von Vernunft und
Glauben aufdecken wollte.

27

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

und »gewif3« ist — dem »Leben des BewufStseins« — selber unmittel-
bar verbunden (S. 242 {.). Wir haben sie »nicht als reale Objekte«, die
wir uns durch Fragen nach ihrer Ursache, ihrer Herkunft und ihrer
Stelle in der Welt »urteilend aneignen« konnen. Wiirden wir es ver-
suchen, wiirden wir sie unausweichlich »verfilschen und vernichten«
(S. 246). »Sie wurzeln ewig in den unerforschlichen Tiefen des Le-
bens« und sind dem rationalen Erkennen unzuginglich. Allein die
»ganzheitliche Erfahrung des Geistes« kann sie erreichen. Fiir ihre
Inhalte fordert Frank gleichwohl ein »realistisches Verstehen, denn
sie sind ja keine willkiirlichen Hervorbringungen, sondern mit dem
»Leben des BewufStseins« selber unmittelbar gegeben. Realismus
kann hier deshalb nicht heifen, die Werte des Guten, Schonen und
Heiligen »als Kriifte oder Substanzen« eines objektivierbaren » Welt-
gebiudes« anzusehen. Sie sind, wie gesagt, »Lebensmomente«.
Daraus folgt Franks Bestimmung der wahrhaft »universalen Philoso-
phie«: »Sie darf nicht Weltbetrachtung sein, sondern muf3 Lebens-
verstehen [Zizneponimanie] sein« (S. 246).

Der »kritische Idealismus«, zu dem Frank sich bekennt, hat
Konsequenzen fiir die Auffassung von der menschlichen Person.
Der Leser kann den Eindruck gewinnen, daf8 der anthropologische
Aspekt des Idealismus fiir Frank sogar im Vordergrund steht. Als
»empirische Person« ist der Mensch nur ein winziges unscheinbares
Element des grenzenlosen Weltalls. Obwohl der empirische Mensch
sich in der ungeheuerlichen Weite des Weltalls als bedeutungsloses
Staubkorn erfihrt, ist die Welt dennoch »nur ein Teil des sie umfas-
senden universalen Bewuf3tseins«. Deshalb ist die Person, kraft ihrer
Befahigung zur schopferischen Titigkeit kein nichtiger Teil des Sei-
enden, vielmehr dessen hichster Gipfel und letzter Grund. Sie »um-
fal3t als Triger des allgemeinen Bewuftseins in sich das Leben in
totaler Ganzheit« (S. 260). Denn ohne die Befihigung der Vernunft
zu dem, was Kant die »transzendentale Apperzeption« genannt hatte,
ist die Welt nicht denkbar.

Mit der Anerkennung der Zweiheit von empirischer und tran-
szendentaler Natur ist zugleich die Frage nach ihrer Einheit im kon-
kreten Menschen gestellt. Es sei eine der schwierigsten Aufgaben der
Erkenntnistheorie, meint Frank, die Einzigkeit des transzendentalen
Subjekts mit der Vielheit der empirischen Subjekte zu verschnen.
Klar ist, daf3 es sich nicht um eine Addition zweier wesentlich gleich-
artiger Wirklichkeiten oder »Substanzen« handelt, wie auch, daf3 das
»logisch transzendentale Ich« nicht mit den psychischen Erscheinun-

28

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

gen der empirischen Person verwechselt werden darf. Denn das tran-
szendentale Ich, das »die Gesamtheit des dem BewufStsein Zuging-
lichen« umfaf3t, ist »dem Du und Er genau so nahe wie meinem em-
pirischen Ich«. Der Begriff der » Teilhabe« kann, so meint Frank, das
Eine und das Viele vermitteln: »Jede Person muf3 als Teil oder Teil-
haber des transzendentalen Ich, als dessen reale, empirische Erschei-
nung angesehen werden« (S. 262).

Der Mensch zeichnet sich also durch eine »Doppelnatur« aus: Er
ist empirische Person mit einem Ich und entsprechendem »seelischen
Leben, welches das Korrelat der du8eren Natur bildet«, und er ist
zugleich transzendentale Person. Letztere ist nicht als Substanz oder
als realer Grund des Bewuf3tseins anzusehen, sondern als »gnoseo-
logischer Grenzbegriff«. Sie enthiillt sich uns als »lebendige Verbin-
dung und als Knotenpunkt des BewufStseins«, als »unerklirbarer,
aber allen einsichtiger Mittelpunkt, der die chaotische Vielheit des
Bewuftseinsinhalts zur Einheit des verniinftigen geistigen Lebens
zusammenfiigt« (S. 259).

Die Einheit des Empirischen mit dem Transzendentalen begriin-
det die »Heiligkeit des Personprinzips«. Programmatisch formuliert
Frank: Fiir den kritischen Idealismus »wird das Personprinzip zum
zentralen philosophischen Begriff und zur letzten Seinsverbindung.
Deshalb tritt er fiir einen ethischen Individualismus ein«. Kollekti-
vismus und Solipsismus sind diesem Prinzip gleicherweise fern. Viel-
mehr gehort »die Anerkennung der Gleichwertigkeit von Ich und Du
als gleichberechtigte Erscheinungen des transzendentalen Bewuf3t-
seins« zu den Grundsitzen des ethischen Individualismus (S. 262 1.).
Zu Franks ethischem Individualismus gehort von vornherein der so-
ziale Aspekt: »Die Gesellschaft ist nichts Fremdes fiir uns, denn sie ist
nicht auSerhalb und unabhingig von uns« (S. 264). Hier wird noch-
mals deutlich, wie sehr es Frank in der Einheit der Vielen auf die
Wahrung der Besonderheit eines jeden ankommt. » Allgemeines Ide-
al ist nicht die spurlose Auflésung alles Individuellen in ein einiges
und einférmiges absolutes Ganzes, sondern die fruchtbare Zusam-
menarbeit und lebendige Verbindung von Personen, die mit reichem
und vielgestaltigem Inhalt erfiillt sind«. Das transzendentale Ich ist
etwas Lebendiges und als solches »Subjekt«; es ist in jedem Men-
schen und befahigt ihn zu schépferischem »geistigen Leben«.

Diesem Menschenbild des »kritischen Idealismus«, so betont
Frank, kommt eine enorme »sittlich-erzieherische Bedeutung« zu.
Die dem Menschen eigene »Doppelnatur« verlangt, immer erneut

29

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

iber sich selbst hinauszustreben. Mit Franks Worten: »Wenn das
Ganze nicht als Substanz, sondern als Subjekt verstanden wird, nicht
als Weltall, sondern als das geistiges Leben der Person, dann mufs die
moralische Vervollkommnung und Veredelung dieses Lebens als
hochste und all-umfassende Verpflichtung gelten« (S. 263; Hervorh.
v.P.E).

Das sittliche Tun hat »die Gewihrleistung und Achtung allseiti-
ger Freiheit der empirischen Person« zur Bedingung. Frank nennt es
das »sittliche Grundgesetz«. Die geistige Atmosphire, die von die-
sem »Gesetz« bestimmt ist, muf3 durch das persénliche sittliche Tun,
aber auch »durch die Mitwirkung an der freien Entwicklung der an-
deren Personen und in der Herstellung der dafiir erforderlichen Be-
dingungen« geschaffen werden (S. 262).

Von nachhaltiger Bedeutung fiir Franks eigenes Leben sollte die
Einsicht werden, daf die im transzendentalen Bewuf3tsein griindende
Idee des Guten und mit ihr die Forderung, sittlich zu handeln, dem
Menschen eine Uberlegenheit iiber alle erfahrbaren Néte des Lebens
verleiht. Die duflere Welt, »die als solche ohne inneren Sinn und in
Beziehung auf unsere Ideale indifferent ist, kann uns niemals in vol-
lige Verzweiflung stiirzen. Denn wir wissen, dafd mit dieser sinnlosen
und gleichgiiltigen Welt unser Leben noch nicht erschépft ist und daf3
zum Vernunftsystem noch eine andere, uns zuginglichere, enger mit
unserer Person verbundene Welt gehort — die Welt der Werte. Die
unaufgebbare Zugehérigkeit zu ihr ist fiir uns eine unerschopfliche
Quelle sittlicher Energie« (S. 256). Das Wissen, dafs das sittlich Gute
absolut gilt, rechtfertigt, »hoffend auf den Erfolg bis zum Ende zu
kampfen, — uns aber auch in der Niederlage daran zu erinnern, daf3
Ruhm und Ehre auf Seiten dessen sind, der nach dem Guten strebt«
(S. 258). Die »Geltung« des Guten kann durch kein »Sein« zerstort
werden (S. 255).

Gleichwohl ist schon der junge Frank nicht blind gegeniiber den
»Widerspriichen« in der Welt. Sie philosophisch »versshnen« zu
wollen, auch Hegels Versuch einer dialektischen Aufthebung, hilt er
fiir aussichtslos. Wir miissen uns mit der Einsicht begniigen, daf3 die
Erfahrungen der Unversshnlichkeit »Momente des allgemeinen Le-
bens des BewufStseins« sind und wir nicht in der Lage sind, sie inhalt-
lich zum Ausgleich zu bringen (S. 257).

Am Ende der Abhandlung kommt das Pathos, mit dem Frank
seine Ausfiihrungen vortrigt, nochmals eindrucksvoll zum Aus-
druck. Er greift, ohne seine Quelle namentlich zu nennen, Fichtes

30

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

beriihmte Gegeniiberstellung des philosophischen »Dogmatikers«
und »Idealisten« auf'®: Was fiir Fichte der »Dogmatiker« ist, ist fir
Frank der »vom realistischen Instinkt« durchdrungene Mensch, »der
gewohnt ist, auf sein Leben als auf etwas nur empirisch Gegebenes zu
blicken«. Fiir diesen ist das AufSere die Grundrealitit, deren nichtiger
Bestandteil er selber ist. Ganz anders derjenige, der eine »ideali-
stisch-individualistische Haltung« einnimmt: Er neigt zur Selbst-
beobachtung und ganzheitlichen Auswertung der lebendigen Ein-
driicke; er blickt auf alles Umgebende wie auf den inneren Besitz
seines personlichen Lebens. Erkenntnis und praktische Einwirkung
auf die Welt, die reflektierende und die titige Beziehung zu ihr, sind
fiir ihn Bereicherungen des geistigen Inhalts seiner Person. Das ent-
spricht der »sittlichen Losung« der idealistischen Philosophie, die
lautet: »Vervollkommnung der Person«, — jedoch nicht so, daf3 die
Sorge fiir die eigene Person den Einsatz fiir die Welt und die Gesell-
schaft ersticken diirfte.

Die Anspielung auf Fichtes Urteil iiber den philosophischen
»Dogmatiker« am Ende des Aufsatzes ruft die Zitate in Erinnerung,
die Frank seinem Beitrag als Motto vorangestellt hatte: je ein Zitat
von Nietzsche und von Fichte (in deutscher Sprache, ohne Quellen-
angabe). Der Satz Nietzsches — er stammt aus der » Vorrede« zu »Jen-
seits von Gut und Bose« — spricht die Erwartung aus, daf3 »alles Dog-
matisieren in der Philosophie« bestenfalls »edle Kinderei und
Anfingerei« gewesen und endlich iiberwunden sei. Er leitet zum
Fichtezitat iiber, das die »dogmatische« Vergegenstindlichung des
Absoluten zuriickweist und das » Absolute« im menschlichen Lebens-
vollzug findet: »Man kann das Absolute nicht aufSer sich anschauen,
welches ein reines Hirngespinst gibt, sondern man mufS in eigener
Person das Absolute sein und leben«. Das von Frank postulierte »Per-
sonprinzip« hat in diesem an Fichtes Schrift »Die Bestimmung des
Menschen« erinnernden Satz seine klassische Formulierung gefun-
den.

Das 1904 verfafste Frithwerk zum »kritischen Idealismus« a3t deut-
lich die Impulse erkennen, die Frank zu Beginn seines Philosophie-
rens durch Kant und Fichte empfangen hat, auch vermittelt durch die
zeitgenossischen Neukantianer. Thr Einfluf8 ist erkennbar, wenn

10 Vgl. J. G. Fichte: Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1797/98).
Einleitung, Abschnitt 4. Bd. 1.

31

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Frank nicht das Sein, sondern das BewufStsein zur »letzten, unbe-
dingt hochsten, alles umfassenden Kategorie« erklarte (S. 242). Die
von Frank geteilte Zuriickweisung des Seinsbegriffs hat seine Wurzel
in Fichtes These, daf3 die »Intelligenz« oder das Selbstbewuf3tsein
selber reines »Tun« ist, das nicht mittels einer »Wechselwirkung«
von etwas anderem bestimmt ist. Der Ausdruck »Sein« aber wiirde
das Selbstbewufltsein als »Resultat« einer solchen »Wechselwir-
kung« begreifen. Sein ist fiir den frithen Fichte beharrend und des-
halb beschrinkend, »blofSe Negation« der Freiheit.!" Seine Philoso-
phie nannte Fichte »kritischen« oder »transzendentalen Idealismus«,
weil sie von den »Gesetzen« ausgeht, die im Wesen der »Intelligenz«
selber liegen, d.h. ihr nicht von den Erkenntnisobjekten auferlegt
sind, und daher zur Geltung kommen, wo immer etwas gedacht
wird."?

Die einzige Moglichkeit, das »Ganze« oder »All-Eine« (wie
Frank bereits in diesem Aufsatz sagt) wahrhaft zu verstehen, kann
nur das »Verstehen des Lebens« oder das »Erleben« sein. Fichte zu-
folge war die Position des Dogmatikers durch den verfehlten Versuch
gekennzeichnet, das Objekt der Philosophie »lediglich durch freies
Denken« hervorzubringen, wobei die »Realitit« dieses Objekts un-
klar bleiben mufSte. Dagegen ist fiir den Idealisten das Objekt der
Philosophie niemals ein gedachtes »Ding«, sondern der jeder be-
stimmten Erfahrung vorausliegende »Erklarungsgrund«: das »Ich
an sich«. Das »Ich an sich« wird von Fichte auch als »unmittelbares
SelbstbewufStsein« bezeichnet, das nur »in einer freien Handlung des
Geistes« sich seiner Wirklichkeit bewuflt werden kann. Zwar hat
Frank die Besonderheit des Erlebens in seinem Aufsatz nicht weiter
untersucht, doch ist klar, daf3 damit kein gegenstiandliches Fiihlen von
etwas objektiv Gegebenem gemeint ist, wie es die Sinne erméoglichen.
Man kann annehmen, daf3 Frank es dhnlich der intellektuellen » An-
schauung« Fichtes verstand. Diese ist, wie Fichte in der Zweiten Ein-
leitung in die Wissenschaftslehre erklirte, kein Betrachten von au-
Ben, vielmehr »ist es ein besonderes, und zwar ein unmittelbares
BewufStsein, also Anschauung, und zwar nicht sinnliche Anschau-
ung, die auf ein materielles Bestehen ginge, sondern Anschauung
der bloflen Titigkeit, die nichts stehendes ist, sondern ein fortgehen-
des, kein Seyn, sondern ein Leben«. Es ist »unmittelbares Bewufst-

11 Ebd., S. 499.
12 Ebd., Abschnitt 7.

32

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

sein, dafd ich handle und was ich handle: sie ist das, wodurch ich etwas
weif3, weil ich es tue«.13 Die hier von Fichte beschriebene Einheit von
Tun und Wissen als Leben ist die sich ihrer selbst bewuf3te Tathand-
lung des Ich. Diese »Anschauung« ist stets in einen konkreten Zu-
sammenhang eingebettet und mit einer sinnlichen Anschauung ver-
kntipft: »Ich kann mich nicht handelnd finden, ohne ein Objekt zu
finden, auf welches ich handle«, betont Fichte!. Das Ich wird »ange-
schaut«, indem es mit einem Objekt handelt; dabei werde ich mich
meines Unterschieds zum Objekt unmittelbar bewufit und weif$ un-
mittelbar, dafd ich es bin, der handelt. Diese »intellektuelle Anschau-
ung« ist nicht von auflen aufweisbar, sondern nur in sich selbst er-
fahrbar. Sobald das Angeschaute begrifflich bestimmt wird, wird es
objektiviert und zum Gegenstand des Denkens.?> —

Das Wissen durch das Tun oder das Erkennen im »Erleben« wird
in Franks Philosophie grofite Bedeutung gewinnen. Es weist voraus
auf das »lebendige Wissen«, wie Frank bald das eigenttimliche Wis-
sen des Seins nennen wird.

Das »Gottmenschentumy, das Frank in seinem Aufsatz zur Kul-
turphilosophie erstmals erwihnt hatte, verweist zwar auf Solowjow,
doch eine Bemerkung im Aufsatz {iber den »Kritischen Idealismus«,
in der er gerade Solowjow eine Metaphysik vorwirft, in der das Ab-
solute verdinglicht werde (S. 245), zeigt, wie kritisch er Solowjow zu
dieser Zeit als Denker gegeniiberstand. Es scheint, dafS er seinen rus-
sischen Lesern mit einem ihnen geldufigen Begriff den gedanklichen
Gehalt dessen vermitteln wollte, was Fichte den »Vereinigungs-
punkt« oder »Einheitspunkt« nannte, »der die hochsten und absolu-
ten Gegensitze vereint«.'¢ Fichte hatte das Einheitsprinzip mit dem
sich selbst setzenden transzendentalen Ich gleichgesetzt, in dem und
aus dem, weil es nicht iiberstiegen werden kann, alles begriffen wer-
den musf.

Ein grundlegender Gedanke des Fichtischen Idealismus wird
Frank, ganz wie es Fichtes Intention entsprach, Mut im Lebenskampf
verleihen: die Uberzeugung von der absoluten Uberlegenheit des Gu-

13 ], G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), Samtl. Werke, hg.
von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig o.]., S. 463 ff.

14 1. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 5.

15 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 7, S. 472 £.

16 1. G. Fichte: Samtl. Werke, Bd. X, S. 488. (= Gesamtausgabe Werke, 11,13, S. 176).
Vergleichbare Auflerungen macht Fiche auch in der Wissenschaftslehre von 1804, in-
dem er vom »Einheitspunkt von absoluter Einheit und Mannigfaltigkeit« spricht.

33

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

ten iiber alle Michte des Bosen. Als Frank 1904 seinen Aufsatz nie-
derschrieb, konnte er noch nicht ahnen, wie hart sie auf die Probe
gestellt werden wiirde. Spiter hat Frank sie ausdriicklich auf ihren
biblisch-christlichen Ursprung zuriickgefiihrt. Dafi er sie im Kriegs-
jahr 1941 mit Versen aus Solowjows Gedicht »Emmanuel« (Gott ist
mit uns) ausspricht, zeigt, wie stark die Form seines Denken sich
gewandelt hat:

»Inmitten zufilliger Hast

Im Strom triiber Sorgen des Lebens

Besitzest Du ein freudiges Geheimnis:

Das Bose ist machtlos. Wir sind ewig. Mit uns ist Gott«.!7

Zu den Themen, die 1904 erstmal anklingen und Frank bis ans Le-
bensende beschiftigen werden, gehort die mit der Uniiberwindbar-
keit des Guten verkniipfte Frage, ob das Bose endgiiltig besiegt und
so der »RifS« im all-einen guten Sein geheilt werden kénne oder ob
der Zweikampf zwischen Gut und Bése ewig andauern werde. Unter
den gegenwirtigen Weltbedingungen ist der Widerspruch unauflos-
bar; darum ist die befriedete Einheit des Seins nur ein »Postulat,
kein »apodiktisches Axiom«, heifst es 1904 (S. 254; 256).

SchlieBllich ist es Fichtes Einfluf3 zuzuschreiben, dafd Franks Be-
griff des »Lebens« frei von dunkler Irrationalitit ist, vielmehr dem
Begriff des »Geistes« entspricht, und sich so deutlich von der Fun-
damentalkategorie der Lebensphilosophien Bergsons und Nietzsches
unterscheidet. In der Bedeutung, die Frank dem Element des Schap-
ferischen, das mit »Bewuf3tsein« und »Leben« verbunden ist, zu-
schreibt (vgl. S. 231), kann gleichfalls die »kopernikanische« Wende
zum Subjekt erkannt werden, die Kant und ihm folgend Fichte voll-
zogen haben.

3. Zeitgenossische Einfliisse

Uniibersehbar ist der Einfluf$ der Philosophie Kants und insbesonde-
re Fichtes auf den jungen Frank. In seiner Abhandlung nennt Frank

7" Frank hat diese Verse Solowjows zusammen mit zwei biblischen Zitaten seinem Buch
Mit uns ist Gott vorangestellt. Seine philosophische Auffassung von der Uberlegenheit
des Guten ist in seiner Anthropologie Die Realitdt und der Mensch abschlieSend be-
griindet.

34

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitgendssische Einfliisse

einige zeitgenossische Neukantianer, die er als Mittler Kantischen
und Fichteschen Gedankenguts schitzte. Freilich, aus der Nennung
eines Philosophen folgt noch nicht, Frank habe von ihm Gedanken
tibernommen. Andererseits trifft man aber auch auf Thesen und
Themen, die vermuten lassen, daf§ Frank Anregungen aufgenommen
hat, obwohl er keine Quelle angibt. So wird man annehmen konnen,
daf3 sein Interesse am philosophischen Kulturbegriff, das in seinen
frithen Aufsitzen zum Ausdruck kommt, auch durch die kulturphi-
losophischen Schriften G. Simmels, W. Windelbands, H. Rickerts,
W. Diltheys geweckt war.

Ausdriicklich bezieht Frank sich in seiner Abhandlung tiber den
kritischen Idealismus auf Windelbands Aufsatz »Vom System der
Kategorien«'s, in dem es darum geht, das Wesen der Philosophie zu
bestimmen (S. 240). Frank zieht darin Windelbands Begriff des »Nor-
malbewufStseins« heran, um den Vorrang des »Personprinzips« ge-
geniiber den sachlich gegenstindlichen Werten zu unterstreichen.
Windelband hatte diesen Begriff in der Aufsatzsammlung »Prilu-
dien« in den Beitrigen »Das Heilige« und »Was ist Philosophie« im
Sinne eines idealen oder normativen BewufStseins verwendet. Es
driickt die Uberzeugung aus, daf} das von ihm Gebotene verwirklicht
sein soll, »ohne jede Riicksicht darauf, ob es in der naturnotwendigen
Entfaltung des empirischen Bewuf3tseins wirklich ist«. Die ihm eige-
ne Notwendigkeit, so betont Windelband, »ist in keinem Falle irgend-
woher abzuleiten, sie kann nur aufgewiesen werden«.' Im Normal-
bewufltsein (oder NormbewufStsein) enthiillt sich »ein geistiger
Lebensgrund, ein tbererfahrungsmifliiger Zusammenhang der Per-
sonlichkeiten«. Im Wert des »Heiligen« findet »das NormalbewufSt-
sein des Wahren, Guten und Schonen, erlebt als transzendente Wirk-
lichkeit«, seine Zusammenfassung; denn dieser Wert ist der
»Inbegriff der Normen, die das logische, ethische und dsthetische Le-
ben beherrschen«. Zur Begriindung dieser Annahme beruft Windel-
band sich auf den »Glauben« Platons »an das &vtwg &v, an die iiber-
menschliche und tiberempirische Wirklichkeit der Norm und des
Ideals — die Uberzeugung, daf die Norm der Vernunft nicht unsere

18 Vgl. W. Windelband: Vom System der Kategorien. In: Philosophische Abhandlungen
fiir Christoph Sigwart, 1900. — Frank hat diesen Aufsatz der russischen Ausgabe von
Windelbands »Préludien« als Anhang angefiigt.

19 'W. Windelband: Was ist Philosophie? In: Praludien. Aufsdtze und Reden zur Einlei-
tung in die Philosophie. Tiibingen und Leipzig 21903, S. 46-49. Zitat S. 44-45.

35

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Erfindung oder unsere Illusion ist, sondern ein Wert, der in den letz-
ten Tiefen der Weltwirklichkeit selbst begriindet ist«.

Die Gedanken Windelbands aufnehmend schreibt Frank: »Ver-
steht man unter dem Heiligen die Verkorperung der Gesamtheit der
Ideale, sdas Normalbewuf3tsein des Wahren, des Guten und des Scho-
nen, erlebt als transzendente Realitit, so mufl die Person als das
einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige Prinzip aner-
kannt werden«. Das »personale Bewuf$tsein«, so Frank, ist gewisser-
maflen der »einzige Punkt«, an dem sich »die empirische Wirklich-
keit mit den anderen Lebensmomenten, die es in geistig-sittlicher
Hinsicht tibersteigen, kreuzt«. So ist die Person »die einzige uns zu-
giangliche Konkretisierung des Absoluten«. Man darf sie folglich
nicht »zum Knecht irgendwelcher es scheinbar tibersteigender tran-
szendenter Prinzipien oder Krifte« machen, man muf sie vielmehr
»als das einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige
Prinzip anerkennen«. Denn »alle Ideale, was immer ihr Inhalt ist,
sind als »freie Schépfungen« der »transzendentalen Person« anzuse-
hen, die sie »ganz in sich vereint« (S. 261). Der Sinngehalt dessen,
was Frank in seiner Frithschrift das »Gottmenschentum« nannte, ist
mit diesen Worten zum Ausdruck gebracht.

Windelband hat den Begriff des »Normalbewuf3tseins« spiter
damit gerechtfertigt, daf3 er einen sonst hoffnungslosen ethischen
und dsthetischen Relativismus vermeiden hilft.2 Schon die Berech-
tigung, dem Wissen Wahrheitswert zuzuschreiben, setzt eine in
ihrer Geltung iiber die spezifische menschliche Vorstellungsweise
hinausreichende »Ordnung« voraus. Ahnlich beruht auch die Uber-
zeugung, daf es »absolute, tiber die empirischen Anlésse seiner Be-
titigung erhabene Normen gibt, auf der Voraussetzung, daf8 auch
darin eine tibergreifende Vernunftordnung zu Herrschaft gelangt«.
Wir miissen diese Ordnung »als Inhaltbestimmungen einer absolu-
ten Vernunft, d.h. Gottes« vorstellen«.22 Windelband will diesen Er-
weis freilich nur als »Hindeutung« oder »Postulat« verstanden wis-
sen, nicht als »metaphysische Erkenntnis«.

Frank hat den zwielichtigen Begriff des »Normalbewuftseins«
nach 1904 nicht mehr verwendet. Das Verhaltnis des »Normalbe-

20 W. Windelband: Das Heilige (Skizze zur Religionsphilosophie). In: Priludien. Auf-
sitze und Reden zur Einleitung in die Philosophie. Tiibingen und Leipzig 21903, S. 365—
367.

21 W. Windelband: Einleitung in die Philosophie. Tiibingen 1914, S. 254.

2 Ebd., S. 254f.

36

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitgendssische Einfliisse

wufStseins« als eines » Werts-an-sich« zum »sozialen GesamtbewufSt-
sein« war bei Windelband doch zu unklar geblieben. Einerseits sollte
das Norm(al)bewuBStsein auf die tatsichlich in einer Gesellschaft
vollzogenen Wertungen irreduzibel sein, doch wurde andererseits
seine geschichtliche Vermittlung von Windelband anerkannt. Kants
These, daf$ vom »Ding-an-sich« kein Sein ausgesagt werden konne,
fithrte in der neukantianischen Wertlehre dazu, von den Werten an-
zunehmen, daf3 ihnen kein Sein zukomme, sondern nur eine Gel-
tung. Wie Frank bald darauf in seiner Sozialphilosophie feststellte,
konnte sie die Frage, worin die verpflichtende Idealitit der Norm,
d.h. ihre Geltung griindet, nicht zufriedenstellend beantworten. Es
war nur zu naheliegend, daf3 das »Erleben«, auf das Windelband re-
kurrierte, um zu erklidren, wie die Normen erkannt wiirden, auf
einen psychischen Vorgang zuriickfiel.

Der Einfluf$ Kants und Fichtes auf die ersten Formen von Franks
Philosophieren liegt auf der Hand. Doch erstaunt es, daf8 Frank bei
der strikten Gegeniiberstellung von Sein und Leben sich an den frii-
hen Fassungen von Fichtes »Wissenschaftslehre« orientiert; daf3
Fichte nach 1801 einen Wandel vollzogen und das Sein als Leben
begriffen hat, hat im Aufsatz »Kritischer Idealismus« kaum Spuren
hinterlassen. Erst in »Der Gegenstand des Wissens« und in Franks
Schriften zur Religionsphilosophie begegnen wir der zentralen Ein-
sicht des spéten Fichte, dafd Sein und Leben eins sind.

Zu den Gedanken aus Franks frithem Aufsatz, die in das Profil
seines spiteren Werkes eingegangen sind, gehort die unvergleichli-
che Bedeutung der individuellen menschlichen Person und, mit ihr
verbunden, das »ganzheitliche Wissen« des Wirklichen, das im »Er-
leben« gewonnen wird. Dabei nimmt der Begriff der Ganzheitlich-
keit eine fiir das Denken in RufSland charakteristische Forderung auf.
Wo das Ganze als »geistiges Leben« verstanden wird, ist Einformig-
keit ausgeschlossen. Die Universalienproblematik wird bereits hier
im Sinne der realistischen Losung des universale in re entschieden.
Frank wird sein Denken spéter nicht mehr als »kritischen Idealis-
mus« bezeichnen, sondern als »Ideal-Realismus«; aber auch damit
folgt er einem von Fichte verwendeten Terminus.?

2 Fichte kennzeichnet seine Philosophie als »kritischen Idealismus, den man auch einen
Real-Idealismus oder einen Ideal-Realismus nennen konnte«. J. G. Fichte: »Grundlage
der gesamten Wissenschaftslehre« [1794], in: Gesamtausgabe Werke Bd. 2, Stuttgart
1965, S. 412 (Samtl. Werke, hg. von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig, S. 281).

37

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Mit Franks Aufsatz von 1904 war bereits die Frage des Gesamt-
werks gestellt: Wie ist die wechselseitige Beziehung zwischen dem
Individuum und dem »Ganzen« beschaffen? Das »Ganze« kann das
Individuelle iiberwiltigen, wie Frank bei Spinoza, Hegel und Scho-
penhauer beobachtete. Bei ihnen ist das »Ganze« ein »Universum
oder System der Wirklichkeit, welches an Umfang und Bedeutung
die zu ihr gehorenden individuellen Teile unendlich iibersteigt«
(S. 262). Wie mit dem »Ganzen« das »Personprinzip«, ohne aufgeldst
zu werden, vereint sein kann, war fiir Frank zu Beginn seines Denk-
weges noch offen. Mit dem Begriff »Gottmenschentum« war zu-
nichst eine Arbeitshypothese aufgestellt, die dazu aufforderte, diese
Einheit immer besser zu verstehen. Dafs dem Menschen kraft seines
Wesens der Auftrag gestellt ist, sie auch in seinem personlichen Le-
bensbereich zu realisieren, erkannte Frank an Goethe.

4. ). W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

Bis zum Ende seines Schaffens hat Frank Goethes Weltauffassung
und Lebensgestaltung als Quelle der Inspiration und als Vorbild ge-
schitzt. Das Ideal des »kritischen Idealismus«, »das Ganze als System
des BewufStseins oder ganzheitliches geistiges Leben zu versteheng,
sah er durch Goethes nicht nachlassendes Streben nach »Bereiche-
rung, Erweiterung und Veredelung der Person« verwirklicht. Goe-
thes Bemiihen, aus seinem Leben ein »harmonisches, kiinstlerisch-
gelungenes und vollendetes Ganzes« zu machen, schlof die Tatigkeit
fiir Staat und Gesellschaft ein (Frank zitiert Goethes Ausspruch
deutsch: »das Leben — ein Kunstwerk«). Die ganzheitliche Sicht des
Lebens, betonte Frank, umfaf3t das eigene innere ebenso wie das ge-
sellschaftliche Leben.

In seinem Aufsatz iiber W. Sterns Werk »Person und Sache« aus
dem Jahre 1908 (s.u.) formulierte Frank die Aufgabe, »eine ganzheit-
liche philosophische Synthese zu schaffen, in der Sein und Wert,
Natur und Kultur, Kosmisches und Menschliches wieder versshnt
sind«. Goethe nannte er dabei als den, der diese Synthese mit er-
staunlicher Geistestiefe und freier Geistesweite vorbildlich in Angriff
genommen habe.

Frank wird in jener Zeit Goethes dichterisches Werk gekannt ha-
ben. 1908 lernte er Goethes wissenschaftliches und religionsphiloso-
phisches Schrifttum kennen. In seiner Biographie Struwes bezeichne-

38

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

te er diese Begegnung als »wichtigstes Ereignis« seines geistigen Le-
bens der Folgezeit. Sie hat, schrieb Frank »auf meine philosophische
und geistige Entwicklung einen bestimmenden Einfluf$ ausgeiibt«. In
seiner »positiven Bewertung« von Goethes Gedanken und in der
»Achtung vor den Grundmotiven seiner Lebensauffassung« wufSte
er sich mit Struwe geistig verbunden. Struwe war es auch, der Frank
veranlaf3te, ein eigenes Werk iiber Goethes Weltanschauung zu ver-
fassen.?* Es erschien 1910 in Russkaja mysl’ unter dem Titel Goethes
Erkenntnislehre und befafste sich mit Goethes Einstellung zur Natur.
In ihm sind wesentliche Elemente von Franks eigener philosophi-
schen Methode zu erkennen. Einen Anstof3, sich eingehender mit
Goethe als Denker zu beschiftigen wird auch W. Windelbands Auf-
satz »Aus Goethes Philosophie« gegeben haben, den Frank in der
2. Auflage der »Priludien« von 1903 gelesen hatte.

Frank hebt bei Goethe das »stille, bessere Wissen« hervor, in dem
die Wahrheit »lebendig, konkret« gegeben ist und das sich vom be-
grifflichen Wissen wesentlich unterscheidet. Fiir Goethe ist, schreibt
Frank, »das unvermittelte Bewuf3tsein der Realitit das urspriingliche
erkenntnistheoretische Faktum, dem jede Theorie sich beugen mufs«.
»Die wahre Erkenntnis ist immer eine Offenbarung, welche freilich
niemandem zwingend auferlegt ist, sondern zugleich mit ihrem hoch-
sten Licht notwendig die Seele erhellt und wesentlich sich vom aus-
druckslosen, blinkenden Licht solcher Gedanken unterscheidet, die
von der menschlichen Willkiir geschaffen sind«. Die mit dieser Offen-
barung verbundene Evidenz fordert »logisch keinerlei Beweis im
strengen Sinn des Wortes, d. h. sie bedarf keiner Ableitung aus irgend-
einem hoheren oder einsichtigeren Urteil«. »Begriindung« kann hier
nur darin bestehen, die gegebene Tatsache zur Selbstevidenz zu fiih-
ren, die Beziiglichkeit von innerem und duflerem Sein, von Bewufst-
sein und duflerer Realitit zu erhellen. »Alles weitere Bemiihen, zu
sbegriinden<—in didaktischer Hinsicht gewifs sehr wichtig —, reduziert
sich auf kritische Erlduterung und Widerlegung sich einstellender
Miflverstinde und Zweideutigkeiten der Schulterminologie, welche
die genannte Selbstevidenz der Realitdt nur verdunkeln«.?

Frank war von Goethes ganzheitlichem Denken beeindruckt. In
seiner Abhandlung Natur und Kultur zitiert er russisch aus Goethes
Erlduterungen zu dem aphoristischen Aufsatz sDie Natur<: »Auch

2 S, L. Frank: Biografija P. B. Struve, New York 1956, S. 93f.
25 S, L. Frank: Gnoseologija Géte, in: Zivoe znanie, Berlin 1923, S. 25-70, hier S. 36f.

39

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

das Unnatiirlichste ist Natur. Wer sie nicht allenthalben sieht, sieht
sie nirgendwo recht. [...] Man gehorcht ihren Gesetzen, auch wenn
man ihnen widerstrebt, man wirkt mit ihr, auch wenn man gegen sie
wirken will«.26 Was Goethe von der Natur sagte, fand, wie Frank an
mehreren anderen Stellen ausgefiihrt hat, auch in Hinblick auf die
Kultur seine Bestitigung.

Die Wahl des Wortes »Nepostizimoe« (»Das Unergriindliche«)
als Titelwort seiner Religionsphilosophie legt die Vermutung nahe,
daB auch zu ihm Goethe angeregt hat (ungeachtet der Ubereinstim-
mung mit dem Begriff inattingibile aus der Philosophie des Nikolaus
von Kues). Goethe hatte in seinen »Maximen und Reflexionen« ge-
schrieben, die »wahre Symbolik« sei es, »wo das Besondere das All-
gemeinere reprisentiert, nicht als Traum oder Schatten, sondern als
lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen« (Goe-
the: »Maximen und Reflexionen« 314). Frank iibersetzte Goethes
Wort Das Unerforschliche mit Nepostizimoe. Zu Eckermann be-
merkte Goethe iiber die Natur (15. Juli 1831): »Thre Geheimnisse
sind von einer unergriindlichen Tiefe; aber es ist uns Menschen er-
laubt und gegeben, immer weitere Blicke hineinzutun. Und gerade
daf sie am Ende doch unergriindlich bleibt, hat fiir uns einen ewigen
Reiz, immer wieder zu ihr heranzugehen und immer wieder neue
Einblicke und neue Entdeckungen zu versuchen«. Schon die deutsche
Erstfassung der Religionsphilosophie Franks trug das Wort »Das Un-
ergriindliche« als Titel.

Die Anerkennung, die Frank Goethes Welt- und Naturerfah-
rung entgegenbrachte, war nicht auf eine voriibergehende Phase be-
schriankt (vgl. die Namensregister in der Werkausgabe). In seiner
Anthropologie stellte Frank der Verengung des Erfahrungsbegriffs
durch den Englischen Empirismus die Erkenntnis Goethes gegen-
iber, daf3 es »in den tiefsten Tiefen des Seins« Beziehungen gebe,
die »man als >ewige Tatsachen des Seins< bezeichnen konnte«. In sei-
ner »vollig eigenstindigen Theorie des Wissens« sei Goethe zu der
Einsicht gelangt, daf3 die Erkenntnis ihr letztes Ziel erst erreicht habe,
»wenn sie zur Feststellung gewisser »>Urphidnomene« gelangt und de-
miitig bekennen muf3, dafi sie nicht iiber diese Feststellung hinaus-
gehen kann; alle Versuche einer weiteren >Erklarungs, d. h. rationalen
Erfassung bleiben vergeblich und gegenstandslos«.?

. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos. Moskau 1910, S. 74.
. L. Frank: Die Realitdt und der Mensch, Freiburg 2004. S. 230, FufSnote.

6
7

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

Goethe war fiir Frank nicht nur anregend durch seine philoso-
phisch-methodischen Einsichten. Auch noch in seiner geistlichen
Schrift Mit uns ist Gott, geschrieben in den Schreckensjahren des
Zweiten Weltkriegs, in der Frank dem Leser »die Erfahrung der Im-
manenz Gottes in der menschlichen Seele« vermitteln will, nimmt er
mehrmals auf Goethe Bezug (so aus »Tasso«: »Und wenn der Mensch
in seiner Qual verstummt, / Gab mir ein Gott zu sagen, wie ich lei-
de«). Wie hoch Frank den Denker Goethe schitzte, wird schlieSlich
daran erkennbar, daf3 er seine Anthropologie und damit sein philo-
sophisches Lebenswerk mit Versen aus den Zahmen Xenien ab-
schlof3: »Und alles Dringen, alles Ringen / Ist ewige Ruh’ in Gott
dem Herrn«.2

Es wird Frank nicht verborgen geblieben sein, dafs Goethe kaum
als christlicher Dichter im engeren Sinn gelten kann. Dessen unge-
achtet bezeugte »der grofle Heide« (H. Heine) in Franks Augen in
eindrucksvoller Weise Elemente eines religiosen Humanismus, die
auch fiir die christliche Existenz unverzichtbar sind.

5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

Nachhaltigen Einfluf$ auf Frank tibte das dreibandige Werk »Person
und Sache« des Breslauer Psychologen und Philosophen Wilhelm
(William) Stern aus, das dieser 1906 verdffentlicht hatte. Frank
schrieb iiber dieses Buch in Russkaja mysl’ einen umfangreichen
und zustimmenden Bericht.?? Er hatte Sterns Titel iibernommen
und als Untertitel hinzugefiigt: »Philosophische Begriindung des Vi-
talismus«. Das Interesse, das Frank dem »kritischen Personalismus«
Sterns entgegenbrachte, war durch die Ich-Philosophie Fichtes vor-
bereitet. Doch ist mit Stern iiber die Bewuf3tseinsphilosophie hinaus
ein Schritt auf eine personalistische Ontologie hin getan.

Sterns Personalismus bestitigte eine Einsicht, die Frank schon
im »Kritischen Idealismus« ausgesprochen hatte. Die Person ist das
Muster eines »einigen Ganzen« [edinoe celoe]. In der Person tritt uns

2 Ebd., S.395. Johann Wolfgang von Goethe: Zahme Xenien, VI. Von Frank in deut-
scher Sprache zitiert.
2 S, L. Frank: Li¢nost’ i ves¢ (filosofskoe obosnovanie vitaliszma). In: Russkaja mysl’
1908, No. 11, S. 50-81; dann in: Frank, S. L.: Filosofija i zizn’. Etjudy i nabroski po
filosofii kultury. St.Petersburg 1910, S. 164-217 (Zitate S. 174; 186; 200; 201 vgl. 194,
179£,; 185; 215; 217).

41

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

das »Ratsel der Einheit des Vielgestaltigen« gegeniiber; es ist ein
Ritsel, weil diese Einheit oder Synthesis mehr ist als die Summe der
sie bildenden Teile und sich so der Forderung des analytischen Ver-
standes widersetzt, sie restlos in ihre Bestandteile auseinanderzuneh-
men.

Zu verstehen, wie eine Synthesis des Mannigfaltigen moglich
ist, ist solange unmdglich, als die synthetisierende Kraft — sei sie
Lebenskraft, Seele oder Gott genannt — wie ein Ingenieur gedacht
wird, der dem Vielen gegeniibersteht und es von auflen her ordnet.
Stern hatte die verbliiffende Folgerung gezogen, dafl dort, wo in
einem Komplex eine reale, wirkende Einheit anzutreffen ist, das Per-
sonprinzip wirksam sei. Dieses besagt nach Stern im wesentlichen
nur schopferische Selbsterhaltung. »Alles, was wirksam existiertx,
so referiert Frank, »ist Person, denn nur im sich selbst erhaltenden
komplizierten Ganzen kann man echte Einheit finden, welche das
notwendige Merkmal substantiellen Seins ist«. Die Selbsterhaltung,
die wir iberall in der Natur finden, kann ohne das Moment des
Schopferischen und der Spontaneitit nicht gedacht werden. Es wiire
deshalb willkiirlich, das Schopferische auf einen Punkt einzuschrin-
ken: sei es auf den Weltanfang oder auf Gott. Der Glaube an einen
von auflen auf sein Geschopf wirkenden Schopfer, wire ein »naiver
Personalismus«. Wir miissen vielmehr jedes Wirken in der Welt als
eine zielgerichtete d. h. personale »Selbsttitigkeit« betrachten. »Wir
miissen das Schopferische als immanente Eigenschaft der Natur an-
nehmenc.

Frank ist durch Stern ein neuer Aspekt des Erkenntnisproblems
bewuf$t geworden, der ihn einen wichtigen Schritt auf den gesuchten
Einheitspunkt hin gehen laft. Auch das erkennende Bewuf3tsein ist
ein Seiendes; es gehort in diesem Sinne zur »Welt«. Die »Einheit«
darf nicht als »transzendentales BewufStsein« hypostasiert werden.
Die »Beziehungen« und »Gesetze« sind vielmehr in den Realitdten.
Das bedeutet: »In jedem Seienden ist die synthetische Einheit des
Vielen zu sehenc.

Frank hat Sterns Werk ganz aufSerordentlich gelobt: Es vermit-
telt die Einsicht, daf3 das Leben »fiir das abstrakte Denken prinzipiell
unergriindlich ist [principial’'no nepostizimym]«. Diese Einsicht ist
fiir Frank »von gewaltigem philosophischem Wert«. Stern gelang es,
den »Zwiespalt zwischen der Naturwelt und der Kulturwelt, zwi-
schen der Sphire blinder, lebens- und seelenloser Naturgesetzlich-
keit, die den Makrokosmos umfafit, und der Sphire der Vernunft,

42

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Programm des »religidsen Humanismus«

der Zwecke und Werte, die den menschlichen Mikrokosmos bildet«, —
von Auflen- und Innenperspektive — zu tiberbriicken. Frank selber
entnimmt der Lektiire Sterns die Aufgabe, den Personalismus »lo-
gisch und erkenntnistheoretisch« zu begriinden. Verbunden ist damit
die Aufgabe, in einer ganzheitlichen Synthese »Sein und Wert, Na-
tur und Kultur, Kosmisches und Menschliches« zu versohnen. Frank
hat die Arbeiten Sterns auch weiter verfolgt; in seinem Buch iiber
Die Seele des Menschen (1917) nimmt er anerkennend auf diesen
»scharfsinnigen Psychologen« Bezug.

6. Das Programm des »religiosen Humanismus«

1909 veroffentlichte eine Gruppe russischer Intellektueller unter
dem Titel Wegzeichen (russisch Vechi) eine schonungslose Kritik
der geistigen Haltlosigkeit der fithrenden russischen Kulturtrager.
Diese Kulturanalyse gehort zu den bedeutendsten Publikationen aus
jener scheinbar friedlichen Zeit vor dem grofSen Zivilisationsbruch,
der mit dem Ersten Weltkrieg und den darauf folgenden Revolutio-
nen offenbar wurde. Die meisten Charakterisierungen, die in diesem
Sammelband vorgenommen wurden, konnten mit nur wenigen An-
derungen fiir die gesamte sich fortschrittlich diinkende kulturelle
Elite in Europa zu Beginn des 20. Jahrhunderts Geltung beanspru-
chen. Vorausgreifend wurden in ihnen mit geradezu frappierender
Hellsichtigkeit die geistigen Entwicklungen der folgenden Jahrzehn-
te skizziert. Frank war der jiingste unter den sieben Verfassern, die
den Zeitgenossen warnend den Spiegel vorhielten. Er nannte seinen
Beitrag »Die Ethik des Nihilismus — Zur Charakterisierung der mo-
ralischen Weltanschauung der russischen Intelligenzia«. Diese Intel-
ligenzia gefiel sich in Bekenntnissen zu Gerechtigkeit und Fort-
schritt, zu Harmonie und Emanzipation. Aber diese Bekenntnisse
waren, wie Frank anmerkte, grundlos und beliebig. »Weshalb soll
das >Ich< sich dem >Duc opfern?« — die Intelligenzia vermochte diese
bohrende Frage Max Stirners nicht zu beantworten, ja sie liefs sie gar
nicht erst an sich heran, weil sie einer prinzipiellen Auseinanderset-
zung dariiber, wie die hehren Forderungen nach Gerechtigkeit und
Altruismus philosophisch zu begriinden seien, aus dem Wege ging.*

%0 Max Stirners Werk Der Einzige und sein Eigentum, war im Oktober 1844 erschienen
und 1893 bei Reclam in Leipzig erneut verdffentlicht. Frank, der Stirner dreimal na-

43

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Frank schlof3 seinen Beitrag: »Wenn wir in einem Aphorismus ange-
ben diirfen, worin die Wende bestehen muf3, dann schliefSen wir un-
sere kritischen Uberlegungen mit einem positiven Vorschlag. Wir
miissen vom unproduktiven, kulturfeindlichen nihilistischen Mora-
lismus zu einem schopferischen, die Kultur aufbauenden religiosen
Humanismus gelangen«.3!

Franks These, daf8 nur ein begriindeter religioser Humanismus
den weiteren Zerfall der russische Gesellschaft aufhalten konne, war
nicht unwidersprochen geblieben. Frank verteidigte seine Auffassung
in einem Beitrag in Russkaja mysl’ unter dem Titel »Kultur und
Religion« gegen die Kritik des Publizisten S. V. Lurje.?2 Religidser
Humanismus, schrieb Frank, bedeutet »die Verbindung von Religio-
sitdt mit geistiger Weite und Freiheit«. Wieder war es Goethe, der fiir
Frank in dieser Frage vorbildlich wurde. Mit seinem unvollendeten
(360 Zeilen umfassenden) Gedicht »Die Geheimnisse« aus dem Jahre
1784 habe er dem religiosen Humanismus das poetische Symbol ge-
geben, mit dem er zeigte, »daf3 alle verschiedenen Religionen ihre
hochste Bliite insofern erreichen als sie sich der Heiligkeit der
>Menschlichkeit« [...] anndhern und sogar mit ihr verschmelzen, und,
sobald sie von diesem Geist durchdrungen sind, keiner weiteren du-
eren Fiihrung [...] bediirfen«.

Goethe ist fiir Frank gleichsam der Gewihrsmann dafiir, dafs die
Verbindung von »Religiositdt mit geistiger Weite und Freiheit« tat-
sichlich als Inbegriff der Humanitit anzusehen ist. Frank erwihnt
noch ein weiteres Kennzeichen des religiosen Humanismus, das, wie
er sagt, gleichfalls Goethe nahekommt: Es ist »die Verbindung des
religiosen Gefiithls mit dem kulturellen Schaffen der Menschheit,

mentlich erwihnt, hat dessen Werk aufmerksam gelesen. In die Charakterisierung des
»Nihilismus« und der Prinzipienlosigkeit der russischen Intelligenzija fliefen Merkma-
le ein, mit denen Stirner den Nihilismus des »Einzigen« beschreibt, der die entfremden-
de Abhingigkeit von allen Idealen und Geboten iiberwunden hat. Die Frage, die Frank
als Frage Stirners formuliert, findet sich in dieser Fassung nicht bei Stirner. Stirner sucht
nicht nach einer sittlichen Begriindung des Altruismus; denn jedes sittliche Gebot wiir-
de die Freiheit des Menschen einschrinken und ihn zum unfreien »Diener« machen.
Daf Stirner in RufSland Aufmerksamkeit gefunden hat, beweist auch die Bemerkung
Kistjakowskis in den »Vechi« zum »Stirnertumc.

31§, L. Frank: Etika nigilizma. In: S. L. Frank: So¢inenija. Moskau 1990. S. 77-110. Vgl.
Wegzeichen. Zur Krise der russischen Intelligenz. Eingeleitet und aus dem Russischen
iibersetzt von Karl Schlogel. Frankfurt am Main 1990.

32 S, L. Frank: Kul'tura i religija (Po povodu stat’i o »Vechach« S. V. Lur’e), in: Russkaja
mysl’ VII, 1909. In: Russkoe mirovoszzrenie, Sankt Petersburg 1996. (Zitate: S. 568 und
564).

44

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Programm des »religidsen Humanismus«

anders gesagt, die unauflosbare Verbindung des Glaubens an die
Gottheit mit dem Glauben an die Menschheit.

Frank will mit dem »religiosen Humanismus« den »Zwiespalt
zwischen >Weltlichem« und >Gottlichem«« {iberwinden; er sieht die-
sen Humanismus zusammengefaf3t in der »Idee des Gottmenschen-
tums, befreit lediglich vom dogmatischen Rahmen und von groben
eschatologischen Erwartungen«. In dieser Idee kommt der »Glaube«
zum Ausdruck, »daf3 der historische kulturschopferische Prozefs eine
Verwirklichung objektiver Werte ist — die Verkorperung des gott-
lichen Prinzips im menschlichen Leben, die Enthiillung der hochsten
absoluten Potenzen des empirischen irdischen Seins«. Ohne Aner-
kennung des Absoluten ist Humanismus nicht denkbar. »Alles Rela-
tive ist uns nur auf der Basis oder dem Hintergrund des Absoluten als
dessen Teil und konkrete Verkérperung gegeben; alles Begrenzte und
Endliche besteht nur, indem es in das Unbegrenzte und Unendliche
eingeht«. Das gilt zumal fiir die Schaffung von Kulturgiitern, denn
sie »ist ohne eine vereinigende Idee, ohne den Glauben an absolute
Werte, welche dieses Tun rechtfertigen und begriinden, unméglich«.
Freilich muf§ niemand an absolute Werte glauben. Wer jedoch Ziele
verwirklichen will, die {iber den gegenwirtigen Tag hinausreichen,
der kann nicht umhin, »theoretisch und praktisch eine tiberindividu-
elle Motivation anzuerkennen und, folglich, die sie begriindenden
absoluten Werte«. Diese Werte sind eine Instanz, die der selbstherr-
lichen Willkiir Schranken setzt. Die Anerkennung des Absoluten
schlief3t die »Bereitschaft zum Selbstopfer« ein, — die aber hier gerade
hochster Ausdruck personaler Autonomie ist, wie Frank, auf Kant
verweisend, sagt. Sie ist »ein Akt freier Liebe und Glaubens, der freie
Anschluf8 der Person an die Hierarchie des universalen Geistes, jene
sselige Lust¢, von der Goethe spricht, als der Durst alles Lebendigen
durch >Flammentod« wiedergeboren zu werden, ohne die der Mensch
nur ein triiber Gast / Auf der dunklen Erde« ist«.3® Frank schrieb
diese in die Zukunft weisenden Sitze drei Jahre bevor er orthodoxer
Christ wurde.

33 Frank zitiert (S. 565) Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht«. Dieses Gedicht trug in der
ersten Fassung die Uberschrift »Selbstopfer und Vollendung«. In »Das Unergriindliche«
zitiert Frank nochmals aus diesem Gedicht. Aus dem Gedicht »Die Geheimnisse« zitiert
er die Verse »Von der Gewalt, die alle Wesen bindet, befreit der Mensch sich, der sich
iiberwindet«. W. Windelband hatte in seinem Aufsatz »Aus Goethes Philosophie« die
Bedeutung unterstrichen, welche die Selbstiiberwindung bis hin zur Selbstentsagung
fiir Goethe hatte.

45

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg
7. Religiositit und »pantheistische Liebe«

In seinem Essay iiber Goethes Erkenntnislehre hatte Frank anerken-
nend angemerkt, daf3 Goethe eine »pantheistische Geistesrichtung
[auszeichne], in der sich das stolze, kithne Bewuf3tsein der Teilhabe
des individuellen menschlichen Geistes an der Gottheit mit der wahr-
haft religiosen Demut gegeniiber der hochsten, unverletzlichen
Wahrheit der géttlichen All-Einheit verbindet«.

Dem philosophischen Werk Franks ist von Kritikern vorgewor-
fen worden, es »neige« zum Pantheismus. Die Frage, ob dieser Vor-
wurf gerechtfertigt ist, soll spiter erortert werden. Was der junge
Frank unter »pantheistischer« Geisteshaltung versteht, geht sehr an-
schaulich aus einem kleinen Aufsatz jener Jahre hervor.

Die 22jihrige Natalja Sergejewna Klimowa, Mitglied der Partei
der Sozialrevolutionire, hatte 1906 an einem Attentat auf den Mini-
sterprasidenten Stolypin teilgenommen und war daraufhin zum To-
de verurteilt worden. In der Erwartung der Hinrichtung verfafte sie
einen Brief, der zwei Jahre spiter veroffentlicht wurde. Frank schrieb
zu ihm im selben Jahr einen Artikel mit der Uberschrift »Die Bewil-
tigung einer Tragodie«.?® Klimowa war wie fast alle ihre Freunde
iiberzeugte Materialistin. Sie schrieb: »Sobald ich aus Mangel an
Sauerstoff ersticke und das Herz aufhort zu funktionieren, wird mein
Ich als bestimmte Individualitit mit seiner Vergangenheit und Ge-
genwart fiir immer verschwinden«. »Ich denke oft dariiber nach, war-
um ich mich so ruhig gegeniiber dem Tod verhalte, so daf3 ich ihn
iiberhaupt nicht als Problem empfinde ... Meine Gedanken iiber den
Tod reichen nicht iiber das Gefiihl hinaus, daf ich den Strick an mei-
nem Halse spiiren werde, daf3 die Kehle zusammengeschniirt, dafs ich
rote und schwarze Kreise vor den Augen sehe. Das ist gewifs unange-
nehm. Aber etwas Schreckliches ist es nicht«.

Ein anderes Gefiihl erfiillte sie und tiberwand die Angst: »das
Gefiihl einer alles absorbierenden besonderen inneren Freiheit«. Die-
ses Gefiihl, schrieb sie, ist mit noch einem intensiveren Gefiihl ver-
bunden. Es ist ein Gefiihl, »das den Verstand veranlaf3te, mit frohem
Interesse und Liebe mit allem umzugehen, was da war: dem weiflen
Schnee zuzulidcheln, dem Friihling und den Schneegldckchen, dem

3 S, L. Frank: Gnoseologija Géte, in: Russkaja mysl’ 1910. Wiederversffentlicht in: Z
ivoe znanie, Berlin 1923, S. 70.

% S. L. Frank: Preodolenie tragedii, in: Slovo 1908, Nr. 750. In: Russkoe mirovozzrenie,
S. 569-574 (Zitat S. 573).

46

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiositit und »pantheistische Liebe«

Garten, der brennenden Sonne, dem Hochwasser am Fluf3, dem Knir-
schen der Skier in der mondhellen Nacht ... Dieses Gefiihl ist es, das
jeder Bewegung, auch der einfachsten, einen besonderen Reiz, einen
besonderen Sinn verleiht. Das ist — Lebensfreude! « »Diese Lebens-
freude«, heif3t es weiter, ist »auch das Gefiihl voller Harmonie zwi-
schen den duferen Lebensbedingungen und meiner inneren kleinen
Welt mit meinem Ich, mit seinem Streben und Wollen, mit seinem
Begriff von Wahrheit, Recht und Gerechtigkeit«.

Sie beschrieb noch ein weiteres jetzt angesichts der bevorstehen-
den Hinrichtung in ihr aufsteigendes Empfinden: »Das ist eine gren-
zenlose, alles durchdringende Liebe (genauer vielleicht eine fiir alles
aufmerksame Zirtlichkeit). [...] Was auch immer ich denke, was
auch immer ich betrachte, alles sehe ich durch ihr Prisma«. » Wif3t
ihr, was es heifit, in einem solchen Augenblick die grofle Einheit der
ganzen Welt zu fithlen? Die ganz feine und schéne Verbindung zwi-
schen [...] dem weit entfernten Gestirn und hier diesem mikroskopi-
schen Staubkdrnchen auf der Tischplatte, zwischen den grofiten Ge-
nies der Menschheit und dem ersten Keim im System irgendeines
Wurms, zwischen mir und der kleinen weif3en, feinen Struktur und
Schonheit einer Schneeflocke, dem Strahl der Friihlingssonne, dem
Wachsen des Grases, [...] oder der Psyche irgendeines Pjotr oder
Iwan, der am anderen Ende der Welt lebt?«

Frank deutete in seinem Kommentar das Selbstgefiihl der jun-
gen Frau, das in ihr den inneren Sinn und die Harmonie des Welt-
Seins aufleuchten liefi, als »religioses Bewuf$tsein« und nannte es
»Weltliebe« und »pantheistische Liebe«. Hier steht ein Mensch vor
uns, schrieb Frank, der, wie Schleiermacher es von Spinoza gesagt
hatte, wahrhaft »von Gott erfiillt ist«. »Er erfihrt Gott, ohne ihn
beim Namen zu nennen. Und mit dieser Kraft verjagt und vernichtet
er ruhig und unaufgeregt jede Tragik«.

Was Frank hier bewundernd »pantheistisches« Gefiihl nannte,
hatte er selber in seiner Jugend intensiv erlebt.3” Unter dem Eindruck
existentieller Bedrohung durch die nationalsozialistischen Macht-
haber in Deutschland hatte er riickblickend auf seine eigene geistige

3 Das Todesurteil an der jungen Frau wurde nicht vollstreckt; sie wurde zu Zwangs-
arbeit begnadigt, konnte flichen und sich ins Ausland absetzen. Alexander Solschenizyn
schildert ihr Schicksal in seinem Buch Das Kalb und die Eiche im Kapitel Die Unsicht-
baren.

37 S. L. Frank: Predsmertnoe, in: S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie, St. Petersburg
1996, S. 53.

47

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Entwicklung seine Erinnerungen festgehalten. Bereits im Gymna-
sium, schrieb er, habe er durch Kuno Fischer Spinoza kennengelernt
und dessen »Ethik« auch selbst gelesen. Lange Zeit sei es Spinoza
gewesen, der sein philosophisches Denken bestimmte. Was ihn be-
eindruckte, war der auf Gott gerichtete »amor intellectualis«, der
»kontemplative Pantheismus« und das »mystische Gefiihl gottlicher
All-Einheit«. »Ich habe darin schon friih etwas gefiihlt, das dem tief-
sten Wesen meiner Personlichkeit entsprach«, berichtet Frank, und er
erwihnt, daf3 er schon als Kind beim Blick in den Himmel »dieses
pantheistische Gefiihl« erlebte. Es fiigte sich »zwanglos in das nor-
male religiose Bewuf3tsein ein, indem es sich mit dem Gebet zum
personlichen Gott verband«. »Diese Synthese gewann damals ohne
Nachdenken in mir Gestalt; sehr viel spdter wurde sie zur Grundlage
meines Lebensdaseins«.

Diese jugendliche »Synthesex, in der die Erfahrung »des gesam-
ten Seins als Einheit« mit dem Gebet zum »personlichen Gott« ver-
eint ist, hat mit einem Pantheismus im philosophischen Sinn nichts
zu tun. Ebensowenig enthilt Franks Stellungnahme zum Brief aus
dem Gefingnis eine Bejahung des Pantheismus. Daf Frank sich der
Problematik des philosophischen Pantheismus frith bewuf$t war,
zeigt sein Aufsatz zu Spinoza von 1912; auf ihn ist noch einzugehen.

8. Der Optimismus der Vernunft

Lost sich die Spannung von Vernunft und Glauben im »ganzheitli-
chen Wissen« auf? In einem Artikel mit dem Titel »Wissen und
Glaube« (1908) hatte Frank zu Berdjaews Unterscheidung von »gro-
Ber« und »kleiner« Vernunft Stellung genommen.*® Die »grofle«
Vernunft sei der christliche Glaube, hatte Berdjaew behauptet, ihm
gegeniiber konne die Ratio nur als »kleine« Vernunft gelten. Frank
wies diese Abwertung der Ratio und die Moglichkeit einer »doppel-
ten Wahrheit« oder »zweifachen Vernunft« scharf zuriick. Falls die
Ratio bzw. die Wissenschaft tatsichlich zum Unglauben fiihren soll-
te, miiflten wir das anerkennen, entgegnete er. Aber die Lage sei so

38 S, L. Frank: Znanie i vera. In: Slovo, 1908, Nr. 579. Jetzt: Russkoje mirovozzrenie,
St. Petersburg 1996, S. 580f. — Auch spiter noch hat Berdjaew Franks Zorn provoziert,
weil er die wahre Philosophie nur als Kunst verstanden wissen wollte und sie der Ra-
tionalitdt entgegenstellte: S. L. Frank: Dusa Celoveka. In: Real’nost i ¢elovek. Moskau
1997, S. 12.

48

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

tragisch ja gar nicht! Man konne sehr wohl »ein Wissen finden, das
den Glauben nicht vernichtet, und einen Glauben, der dem Wissen
nicht widerspricht«! Die Versohnung des Wissens mit dem Glauben
wire erreicht, wenn das Wissen »Horizonte fiir neue Hoffnungen
eroffnet« und der Glaube »durch das Wissen bestarkt und besttigt
wird«. Frank ist zuversichtlich, daf3 die geistige Entwicklung hierzu
gelangen wird. Berdjaews Auffassung sei dagegen noch eine der Ver-
nunft feindlich gesonnene »Romantik«. Diese Romantik aber ist
krank, »gesund ist das Klassische, sagt Frank mit Goethe. Beispiel-
haft ist fiir Frank die »antike Harmonie des Geistes«, in welcher der
Kosmos nicht als ein sinnleeres physikalisches System aufgefaf3t
wurde. Weder »die Lebensfremdheit des Positivismus« noch »die ner-
vise Ekstatik der Romantik« ist das, was Frank befriedigt. Er sucht
die »gesunde Lebendigkeit [zdorovaja Ziznedejatel'nost’], die auf
einem ruhig durchdachten, hellen Glauben beruht«. Dieser »Glaube«
ist freilich kein explizit religioser, geschweige denn christlich-ortho-
doxer Offenbarungsglaube. Die von Frank hier anvisierte ratio fide
illustrata ist die Vernunft, die sich selbst auf das Absolute verwiesen
sieht und in ihm das Licht erkennt, das sie zur Wahrheitserkenntnis
befihigt. [hre »gesunde Lebendigkeit« griindet in der Uberzeugung,
dafs sie, wo sie sich sittlich gefordert erfihrt, in sich das Absolute zu
beriihren und so praktisch zu wissen vermag.

9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F.
Schleiermacher

Bei Fichte hatte Frank lernen konnen, daf3 das nicht objektivierbare
Absolute doch »erlebt« werden kann, weil es selber »Leben« ist, an
dem der Mensch als Person schon immer wesentlich teilhat. Fichte
hatte das »Erleben« des Absoluten ein »Sehen« oder » Anschauenc
genannt. Das war eine Weise der Erfahrung, die sich radikal von
sinnlicher Erfahrung unterschied. Frank wufSte aber auch, wie viel-
deutig der Lebensbegriff ist. Die zeitgenossischen Philosophen Dil-
they, Nietzsche, Bergson sprachen in einer Weise vom »Leben, in
der dieser Begriff nicht mehr geeignet war, Synonym des gottlich
Absoluten zu sein. Frank sah es als seine Aufgabe an, die Begriffe
»erleben« und »erfahren« weiter zu klaren. Dazu bot sich die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Religionsphilosophie von William
James und mit der Erkenntnistheorie des Pragmatismus an. Die An-

49

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

regung dafiir, sich mit James und dem Pragmatismus auseinander-
zusetzen, wird von Simmel stammen. Dieser hatte schon 1895 »das
Verhiltnis von Wahrheit und Niitzlichkeit in grundsitzlich dersel-
ben Weise« beschrieben, »wie der Pragmatismus«.? 1908 war James’
Pragmatism auf deutsch erschienen; auch auf dem III. Internationa-
len Kongref3 fiir Philosophie in Heidelberg im September 1908 stand
der Pragmatismus auf der Tagesordnung. Frank verdffentlichte 1910
zwei Abhandlungen zu diesen Themen, die bereits die Grundlage
seiner eigenen Religionsphilosophie erkennen lassen.*

James hatte mit seinem Buch The Varieties of Religious Experi-
ence (1902) den Erfahrungsbegriff ins Zentrum der religionsphiloso-
phischen Diskussion gestellt. Frank begriifite James” Werk, das gera-
de ins Russische iibersetzt war, als »epochemachend« und verglich es
in dieser Hinsicht mit Ch. Darwins Entstehung der Arten. James ha-
be auf ein Bediirfnis der Zeit reagiert; sein Werk sei ein befreiendes
Werk, unabhingig davon, welche wissenschaftliche Bedeutung man
ihm im einzelnen zuerkenne.

Der »radikale Empirismus«, den James in diesem Zusammen-
hang entwickelt hatte, fand Franks besonderes Interesse. Die Gewif3-
heit, daf3 das unmittelbar Erfahrene auch real sei, werde nicht erst
durch einen besonderen Urteilsakt gewonnen, der zum Phinomen
hinzutrete. Vielmehr, so zeige James, sei die Realitit des Erfahrenen
durch die Erfahrung selbst bezeugt. Der »radikale Empirismus« ver-
zichte deshalb zu Recht darauf, das in der religiosen Erfahrung Ge-
gebene, theoretisch begriinden zu wollen, weil er erkenne, daf3 die
Erfahrung eine eigene Evidenz besitzt und als solche keines Beweises
von etwas anderem her bedarf.#!

Die Anerkennung, die Frank dem James'schen Werk zollte,
schlof3 kritische Vorbehalte gegeniiber der Erkliarung des religiosen

3 Willfried Gefiner: Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philosophie der Kultur. Wei-
lerswist (Velbriick) 2003, S. 61.

4 S, L. Frank: Filosofija religii V. DZemsa. In: Russkaja Mysl’, 1910, Nr. 2, 155-164.
S. L. Frank: Pragmatizm kak filosofskoe uenie. Ebd., 1910, Nr. 5, 90-120.

41 James schreibt: »Es ist, als giibe es im menschlichen Bewuf3tsein ein Empfinden von
Realitit, ein Gefiihl von objektiver Gegenwart, von >da ist etwas< — eine Wahrnehmung,
die tiefer und allgemeiner reicht als irgendeiner der besonderen >Sinne, deren die gén-
gige Psychologie das urspriingliche Entdecken realer Existenz zuspricht«. Dieses »Rea-
litatsgefiihl« dhnelt »mehr einer Sinneswahrnehmung als einer Verstandesleistung im
eigentlichen Sinne«. W. James: Die Vielfalt religioser Erfahrung, Frankfurt 1997, S. 89
und 96.

50

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

Phianomens durch James nicht aus. Es waren vor allem drei Einwin-
de, die Frank geltend machte:

1. Sofern James den Wert des religiosen Glaubens davon be-
stimmt sein lasse, welchen Beitrag er zur »Befriedigung der mensch-
lichen Bediirfnisse« leiste, verkenne er die Eigenart des Glaubens. Die
Religion mit ihrem Nutzen fiir das Leben rechtfertigen wollen, »hie-
Be die Religion negieren und sie aus einem hohen befriedigenden
Besitz zu einem Dienstinstrument zu machen«. Fiir den religiésen
Menschen bestimmt die Religion den Rang der Lebensbediirfnisse,
nicht aber hiangt der Wert der Religion von ihrer praktischen Lebens-
dienlichkeit ab.

2. Wenn James meine, in der religiésen Erfahrung gelange, was
zuvor im Unterbewuften gegeben sei, in das helle Bewuftsein, so
kénne das eine gerechtfertigte Vermutung iiber den Ursprung der
Erfahrung sein, sage aber nichts tiber ihren Wahrheitsgehalt aus.

3. James sehe im Begriff der »objektiven und allgemein-ver-
bindlichen Wirklichkeit« nur eine »wissenschaftliche Abstraktion«
von instrumenteller Bedeutung. Kritisch fragt Frank daraufhin nach
dem Kriterium fiir die von James propagierte »allgemeingiiltige Be-
arbeitung der Vielfalt der religiosen Intuitionenc.

Anerkennend stellt Frank fest, dafy James mit dem Begriff des
»radikalen Empirismus« dem philosophischen Denken eine frucht-
bare Aufgabe gestellt habe. Es bleibe aber noch die Frage zu beant-
worten, wie die erfahrene Wirklichkeit zur gewufSten Wirklichkeit
wird und welcher Art dieses Wissen ist. Ist in ihm die Wirklichkeit
unmittelbar gegeben oder handelt es sich bei ihm um eine » Abstrak-
tion«? Die Antwort, die Frank hier gab, lautete: In der religiésen
Erfahrung zeigt sich die Realitit des religivsen »Gegenstandes« in
threm Gegebensein. Diese Selbstevidenz des Gegebenen fordert die
»Anerkennung der Intuition als Basis des Erfahrungswissens«.

Franks erginzender Aufsatz zur »Erkenntnislehre des Pragma-
tismus« ist eine kenntnisreiche und stringente Kritik an dessen
Wahrheits- und Wirklichkeitsauffassung (W. James, Ch. Dewey, Ch.
Peirce, F. C. S. Schiller).2 Mit der Auffassung, »daf3 der Gegenstand
der Erkenntnis aufSerhalb der Erkenntnis nicht existiert, daf3 er dem
menschlichen Denken nicht >gegebens, sondern aufgegeben< und daf3
die Erkenntnis keine Erklarung, sondern ein kreatives Schaffen der

# Vgl. S. L. Frank: Pragmatizm kak gnoseologi¢eskoe ucenie, 1910. In: Zivoe znanie,
Berlin 1923. S. 119-166.

51

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Realitit sei«, vollende der Pragmatismus den von Kant ausgehenden
Subjektivismus »in streng psychologischem und naturalistischem
Sinng, schreibt Frank.*

Zustimmung verdiene freilich die Absicht, »das abstrakte Wis-
sen und den Begriff der theoretischen Wahrheit auf etwas Tieferes
und Urspriinglicheres zuriickzufiihren, das man [...] als Wissen-Le-
ben im Gegensatz zu Wissen-Theorie bezeichnen koénnte«. Doch die
Weise, in der diese Intention durchgefiihrt wird, ist logisch inkon-
sistent. Indem sie, »den Sinn des Wissens« theoretisch zu erkldren
beansprucht und damit »einigen Begriffen eine sich selbst geniigende
innere Bedeutung und den aus ihnen gebildeten Urteilen selbstevi-
dente Wahrheiten zuschreibt«, widerspricht sie ihren eigenen extrem
nominalistischen Pramissen. Ebenso ist der psychologistische Natu-
ralismus, auf den der Pragmatismus notwendig hinausliuft, innerlich
widerspriichlich, weil er, wie jeder Naturalismus, den Fehler begeht,
»das Urspriingliche aus dem Abgeleiteten zu erschlielen«. Denn er
setzt die selbstevidente Wahrheit jener realen Bedingungen voraus,
von denen seiner Theorie zufolge, der Sinn und die Wahrheitskrite-
rien der Urteile, zumal jener iiber die psychologische Natur des Men-
schen und seiner Beziehungen zur Auflenwelt, abhingen.

Franks Kritik impliziert bereits das spitere Seinsverstindnis, das
den Subjektivismus grundsitzlich hinter sich lafit und doch fern von
einer Vergegenstiandlichung des Seins ist. Seine eigene Lehre vom
»Gegenstand des Wissens«, an der er zu dieser Zeit zu arbeiten be-
gann, ist auch eine Stellungnahme zum Erkenntnis- und Wissens-
ideal des Pragmatismus.

Wichtiger noch als die Auseinandersetzung mit dem Pragmatis-
mus wurde fiir Franks eigene Religionsphilosophie das Werk Fried-
rich Daniel Schleiermachers. Das Ergebnis seiner Beschaftigung mit
ihm hat Frank in einer ausfiihrlichen Abhandlung 1911 zusammen-
gefaflt. Schleiermachers »Reden tiber die Religion« hat er auflerdem
ins Russische iibersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben. Ich
referiere hier nur die Rezeption von Schleiermachs Begriff des »Ge-
fithls«, da er fur das religionsphilosophische Werk Franks von beson-
derer Bedeutung sein wird.*

»In genialer Intuition« habe Schleiermacher mit diesem Begriff

# Ebd., S. 150; S. 159f.

4 Ebd., S. 165.

4 G, L. Frank: Li¢nost’ i mirovozzrenie Fr.glejermachera. In: Zivoe znanie, Berlin 1923,
S.99 und 97.

52

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

den Weg gebahnt, das »emotionale Wissen« ernst zu nehmen, oder,
wie Franz Brentano es ausdriickte, die »emotionale Evidenz«. Freilich
konne dieser Begriff, der bei Schleiermacher das Medium des religis-
sen Lebens bezeichnet, Mif3verstindnisse nahelegen; besonders gelte
das fiir das »Gefiihl der schlechthinnigen Abhingigkeit« (eine For-
mulierung, die Frank als »ungliicklich« bezeichnet, die {ibrigens in
den Reden, wie er feststellt, nicht erwidhnt wird). Schleiermachers
Schwanken zwischen dem Einfluf$ Kants und des friihen Fichte einer-
seits und dem Denken in den Kategorien des Objektiven bei Spinoza,
Schelling und Hegel andererseits spiegele sich gerade bei der Ver-
wendung des Gefiihlsbegriffs.

Doch Schleiermacher wolle mit dem Begriff des »Gefiihls«, so
interpretierte ihn Frank, die Religion nicht einer subjektiven Sphare
zuordnen. Was er mit »Gefiihl« bezeichnet, reiche vielmehr iiber den
Gegensatz des Subjektiven und Objektiven hinaus. Richtig verstan-
den meine »Gefiihl« bei Schleiermacher keinen besonderen Bereich
des Psychischen, sondern »die tiefste Wurzel des ganzen Bewuf3t-
seins tiberhaupt«. Schleiermacher wolle mit dem »Gefiihl« die »Wur-
zel« des Wissens, die der Unterscheidung des theoretischen Erken-
nens und des praktischen Tuns noch vorausliegt, anzeigen. Der Sinn
dieses Begriffs liege darin, diese Sphire als Leben zu bestimmen, als
Bewuftsein, das nicht von der Fiille des Erlebens zu trennen ist und
das als solches tiber die auf sich beschriankten Bereiche von Theorie
und Praxis sich erhebt und ihre Einheit bildet. »Weder das Wissen
noch das Handeln konnen an sich das Ganze des Lebens ausmachen;
sie setzen einander und folglich auch ihre urspriingliche Einheit vor-
aus, d.h. ihre Verbindung mit dem inneren Leben, die im Gefiihl
gegeben ist«. »In diesem Prinzip ist das dufSere Bild des Gegenstandes
noch mit dem inneren Leben des Subjekts zusammengeschlossen.
Hier ist jeder Akt des Lebens in seiner allgemeinsten und urspriing-
lichsten Form eine Einheit des >Seins fiir sich< und des >Seins im gan-
zens, von SelbstbewufStsein und Wahrnehmung«. Erst in der Refle-
xion wird »die dufSere Vorstellung vom inneren Leben des Gefiihls«
unterschieden.

Eine interessante Parallele zu dieser Schluffolgerung Franks
finden wir bei Wilhelm Dilthey, der in seiner Breslauer Ausarbei-
tung, von Schleiermacher angeregt, die Einheit, von der Frank
spricht, mit dem »Satz der Phanomenalitit« ausgesagt hatte: Was
als »Tatsache des BewufStseins« gegeben ist, kann nicht weiter auf-
gelost, sondern nur als »letzter Befund« aufgezeigt werden. Es ist nur

53

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

einem »Innewerden« zuginglich, das im Erleben geschieht und je-
dem »Vorstellen« vorausliegt, schreibt Dilthey.*

Frank brachte diese vor der Unterscheidung von Denken und
Gegenstand liegende Einheit, Schleiermacher interpretierend, so
zum Ausdruck: »In der Religion interessiert nicht das vom erkennen-
den und fithlenden Subjekt abstrahierte Objekt, sondern die unauf-
lésliche Verbindung des einen und anderen im Erleben«. Folglich ist
die religiose Wahrheit »nicht so sehr ein Wissen vom Objekt, als
vielmehr eine Identitat mit ihm, das Erleben einer ganzheitlich sub-
jektiv-objektiven Wahrheit«. Anders als die wissenschaftliche Wahr-
heit, die eine intellektuelle Reproduktion des Objekts ist, ist die reli-
giose Wahrheit »Leben im Objekt, lebendiges Zusammenfliefen mit
ihm«.¥

Nicht nur Schleiermachers Einsicht, daf3 es eine vom Denken
allein nicht zu erreichende Wahrheit gebe, sollte Frank zu weiteren
erkenntnistheoretischen Uberlegungen anregen, auch Begriffe wie
»Universum« und »Unendliches«, die in Schleiermachers Phinome-
nologie der religiosen Erfahrung eine Rolle spielen, werden in Franks
entfalteter Ontologie der All-Einheit ihre volle Bedeutung gewin-
nen.* Zweifellos hat die Beschaftigung mit dem Pragmatismus und
mit Schleiermacher Frank veranlafst, dem Begriff der Erfahrung be-
sondere Aufmerksamkeit zu schenken.

10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

Im selben Jahr, in dem Frank seinen Essay tiber Goethes Erkenntnis-
lehre versffentlichte (1910), erschien in der Zeitschrift »Logos« auch
sein Aufsatz »Natur und Kultur«.* Er war im wesentlichen eine
Stellungnahme zur Diskussion, die im Anschluf$ an Heinrich Rik-
kerts Buch »Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft« (1. Auflage
1899) gefiihrt wurde. Franks Uberlegungen bringen eindrucksvoll
seinen »Ideal-Realismus« zum Ausdruck, in dem »Geist« und
»Welt« unvermischt eine Einheit bilden. Wie sehr Goethe hierzu bei-

'

¢ Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922 ff., Bd. XIX, S. 66.
47 G, L. Frank: Li¢nost’ i mirovozzrenie Fr.‘élejermachera. In: Zivoe znanie, S. 104.

# Vgl. Friedrich Daniel Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten
unter ihren Verichtern. Berlin 1799, S. 56, vgl. auch 128f. »Religion ist Sinn und Ge-
schmack fiirs Unendliche« S. 53.

4§ L. Frank: Priroda i kultura, In: Logos, 1910, S. 50-89.

54

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

getragen hatte, macht er mit einem Zitat in deutscher Sprache aus
einem Brief Goethes sichtbar, in dem dieser sich kritisch iiber Jacobi
geduflert hatte: »Wem es nicht zu Kopfe will, daf8 Geist und Materie,
Seele und Korper, Gedanken und Ausdehnung [...] die notwendigen
Doppelingredienzen des Universums waren, sind und sein werden,
die beide gleiche Rechte fiir sich fordern und deswegen beide zusam-
men wohl als Stellvertreter Gottes angesehen werden kénnen; wer
zu dieser Vorstellung sich nicht erheben kann, der hitte das Denken
langst aufgeben ... sollen«.”® »Die Tiefe und der Reichtum von Goe-
thes Weltanschauung ist bisher noch nicht ausgeschopft«, bemerkt
Frank dazu.

Bemerkenswert ist aber auch, daf3 Frank bereits zu diesem frii-
hen Zeitpunkt die Ich-Du-Beziehung (wenngleich noch nicht in der
klaren Form wie in Das Unergriindliche) als den Schliissel zur Seins-
erkenntnis begreift. Hier wird der fortwirkende Einfluf3 des Persona-
lismus von Wilhelm Stern erkennbar. Fin Denken, das nicht zur
Kenntnis nimmt, daf§ die personalen Kategorien der Kultur — Geist,
Freiheit und Zielstrebigkeit — in der objektiven Welt selber enthalten
sind, fihrt in letzter Konsequenz zum Naturalismus. Aber auch der
erkenntnistheoretische Idealismus, stellte Frank kritisch fest, ist au-
Berstande, aufSerhalb des erkennenden Ich »wahre Geistigkeit« zuzu-
lassen, wie sie uns doch im anderen Menschen zweifellos begegnet.
Er ist genotigt, den anderen als blofSes Nicht-Ich und somit inaddquat
zu begreifen.5! Der Neukantianismus ist nicht in der Lage, die schrof-
fe Gegeniiberstellung von Geist und Natur zu iiberwinden, in der die
Realitit kulturlos und die Kultur ohne Realitdt ist.”> Die kritische
Distanz, die Frank zum Neukantianismus gewonnen hat, lafit ihn
jedoch nicht iibersehen, daf3 schon im Schelling-Hegelschen und im
Kant-Fichteschen Idealismus Anregungen enthalten sind, »die Dua-
litdt von Natur und Kultur zu iiberwinden«. In diesem frithen Auf-
satz wird wieder das zugleich intellektuelle und moralische Anliegen
deutlich, das Franks gesamtes Arbeiten begleitete: den wahren Kern,
der selbst in extremen Positionen enthalten ist, aufdecken und be-
wahren und so durch Versohnen der Gegensitze zum Fortschritt der
Erkenntnis beitragen.

% Ebd., S. 88. Aus dem Brief Goethes an Karl Ludwig von Knebel, 8. April 1812.
51 Ebd., S. 79.
52 Ebd., S. 81: »die Kulturlosigkeit aller Realitit und die Nicht-Realitit aller Kultur«.

55

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

11. Spinoza und die Zuriickweisung des Monismus und
Pantheismus

Noch deutlicher als im Aufsatz »Natur und Kultur« wird Franks in-
zwischen erreichte eigene philosophische Position in seiner Abhand-
lung Spinozas Lehre iiber die Attribute, die 1912 in der Zeitschrift
Voprosy filosofii erschien. Franks Interesse richtet sich auf die Frage,
wie Spinoza das Eine versteht. Wieder ist es die erkenntnismetaphy-
sische Frage nach den Bedingungen der Erkenntnis, von der Frank
ausgeht. Offensichtlich, so meint er, sucht Spinoza nach einem Wis-
sen, das nicht von seinen Objekten getrennt ist, sondern sie gleich-
sam umgreift und das Subjekt in das Sein selbst eintauchen laf3t. Ver-
glichen mit einer so gewonnenen vollen Erkenntnis wiire ein Wissen,
das sich allein auf Urteile und abstrakte Begriffe stiitzt, ein blofSer
Glaube, weil es nur von auflen auf die Dinge hinweist, sie aber nicht
selber enthalt. »Das Ideal des Erkennens besteht im Erleben der kon-
kreten Fiille der Realitit und nicht im Fixieren ihrer abstrakten Ein-
zelziige«, forderte Frank im Sinne des Prinzips des »lebendigen Wis-
sens«. Dafs auch Spinoza dieses Ideal anerkannte und verfolgte, gehe
eindeutig aus seinem Kurzen Traktat (»Kurzer Traktat von Gott, dem
Menschen und seinem Gliick«) hervor. Doch habe er hier nur ein
Programm vorgelegt, ohne es auszufiihren. Das geschehe erst in sei-
ner Ethik, — wenngleich in einer dem eigenen Anliegen inaddquaten
Form.5* Spinozas Intention sei zwar darauf gerichtet, stellt Frank mit
Verweis auf Trendelenburg fest, die Einseitigkeit sowohl des Natura-
lismus als auch des Idealismus zu tiberwinden und das »urspriing-
liche mystische Empfinden fiir >die Einheit des Geistes mit der ge-
samten Natur« zum Ausdruck zu bringen, doch die Verwirklichung
dieses Projekts scheiterte, weil Spinoza unter dem Einfluf3 des carte-
sischen Rationalismus und des naturalistischen Pantheismus Giorda-
no Brunos eine Terminologie und eine Systemstruktur zur Darstel-
lung seiner Gedanken wihlte, die ihnen nicht angemessen waren.>*
Die Formel Deus sive natura gibt nur sehr unvollkommen die Phi-
losophie des reifen Spinoza wieder, hilt Frank als Ergebnis seines
Spinozastudiums fest. Spinozas Monismus wolle »die Einheit des
Realen mit dem Idealen« in erkenntnistheoretischer Hinsicht lehren

5 S. L. Frank: Utenie Spinozy ob atributach. In: Voprosy filisofii i psichologii, 1912,
Nr. 114, S. 551.
5 Ebd., S. 555.

56

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spinoza und die Zuriickweisung des Monismus und Pantheismus

und diirfe deshalb nicht mit einem »psychophysischen« Monismus
verwechselt werden.

Besonders zu beachten sind hier Franks Bemerkungen zu Spino-
zas Verstindnis Gottes als der »unendlichen Einheit des Idealen und
Realen«. Dieses Verstindnis laufe auf eine »Uberwindung der logi-
schen Abgrenzung von >BewufStsein< und >Sein< und ihre unmittel-
bare Schau als identischen Urgrund« hinaus und nihere sich einem
mystischen Gottesverstindnis. Spinoza denkt seinen erkenntnistheo-
retischen Monismus mit dem Begriff »Substanz« als erweitertem
Seinsbegriff. Er hat damit gezeigt, daf3 ein erkenntnistheoretischer
Monismus nicht nur als Idealismus denkbar ist, wie im Gefolge Kants
angenommen wird, sondern auch als Realismus, der keineswegs na-
turalistisch konzipiert sein miisse.”

Hatte Frank bereits in diesem Aufsatz die Schwachstellen von
Spinozas Monismus argumentativ aufgedeckt, so war die Stellung-
nahme zum Pantheismus Spinozas anldflich des 300jahrigen Ge-
burtstags des Philosophen 1933 noch entschiedener. Nur darauf soll
hier hingewiesen werden. Spinozas Philosophie kénne man, erklarte
Frank, »methodisch und inhaltlich als Mystik anschauender Erkennt-
nis« charakterisieren. Doch die Ausfithrung dieses Entwurfs durch
Spinoza sei von »grandioser Einseitigkeit«: Was gut und bose bedeu-
tet, wird nicht erkannt; geleugnet wird jegliche »Urspriinglichkeit;
ebensowenig wird die Freiheit des Willens und die individuelle Un-
sterblichkeit anerkannt. Geleugnet wird auch die Personalitit Gottes,
die man freilich nicht grob naturalistisch verstehen diirfe, wie Frank
anmerkt.”s Wieder nennt Frank den rationalistischen Ansatz als
Grund dafiir, daf3 es Spinoza nicht gelinge, das Relative und Partiku-
ldre mit dem Absoluten in Einklang zu bringen. Spinozas Gott »ver-
schlingt erbarmungslos alles Ubrige«. Dagegen betont Frank: »Das
Absolute wird wahrhaft Absolutes nur als Einheit des Absoluten
und des Relativen. Bei Spinoza ist alles in Gott; Gott aber ist nicht
in diesem«. Wo die Gottlichkeit der Welt behauptet wird, fiihrt das
paradoxerweise zur Leugnung ihrer eigenen Realitdt. Das bestimme
auch Spinozas Ethik: Wert hat nur die reine Anschauung des Abso-
luten, die von aller lebendigen Vielfalt und schépferischen Weltent-
wicklung losgelost ist. »Gerade der Pantheismus Spinozas kann die

5 Ebd., S. 559-560.
% S. L. Frank: Osnovaja ideja filosofii Spinozy (Die Grundidee der Philosophie Spino-
zas). In: Put’, Febr. 1933, Nr. 37, S. 64—65. Hervorh. von mir, P. E.

57

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

wahre All-Einheit nicht erreichen«. Infolge seines Rationalismus
muflte Spinoza auch die »wahre Inkarnation« und der »gottmensch-
liche Gott« fremd bleiben.5” Spinoza, so lautete Franks abschliefSen-
des Urteil, blieb dem »naturalistischen Pantheismus« eines Giordano
Bruno verhaftet, obwohl seine Lehre von der einen Substanz eine
Einsicht offenbart, die iiber diesen Naturalismus hinausreicht.

Frank hatte erkannt, daf3 eine rationalistische Erkenntnisauffas-
sung eine letztlich dualistische oder, wie bei Spinoza, eine moni-
stisch-pantheistische Deutung der Beziehung Gottes zur Welt zur
Folge hat und den Begriff des Gottmenschentums zerstort. Im An-
schluf an seine Auseinandersetzung mit Spinoza lernte er das Werk
des Nikolaus von Kues kennen. Seine Arbeit tiber den Gegenstand
des Wissens, die er 1915 veroffentlichte, beweist bereits den nach-
haltigen Einfluf3 dieses Theologen und Philosophen. Bei ihm wird
Frank den tragfihigen Grund finden, auf dem er sein eigenes philoso-
phisches System errichten konnte: Die Idee der Koinzidenz, welche
den Gegensatz des Unendlichen zum Endlichen in metalogischem
»belehrtem Nichtwissen« zu iibersteigen erlaubt. Auf diesem Grund
konnte Frank das »Ganze« als alles umfassende und durchdringende
unvermischte lebendige Einheit des Idealen und Realen verstehen.
Damit fand auch der »religiose Humanismus« die gesuchte philoso-
phische Begriindung.

12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

Nach der Auseinandersetzung mit dem Naturalismus im spinozisti-
schen Monismus und mit der naturalistischen Erkenntnislehre des
Pragmatismus wandte Frank sich in der fiir ihn tiberaus fruchtbaren
Zeit vor dem Ersten Weltkrieg auch der naturalistischen Ethik zu.
Der Aufsatz Das sittliche Ideal und die Wirklichkeit (1913) ist von
herausragender Bedeutung, weil in ihm durch die Begriindung des
Seinsbegriffs der wesentliche Schritt iiber Kant und den Subjektivis-
mus hinaus vollzogen wird. Er war seine Antrittsvorlesung, die er im
Jahr zuvor als »Privatdozent« an der Petersburger Universitat gehal-
ten hatte.

57 Ebd., S. 66.
% S. L. Frank: Neproditannoe ... Stat'i, pis'ma, vospominananija. Moskau 2001. Predis-
lovie, S. 6.

58

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

Das sittliche Ideal (Sittengesetz) kann empirisch weder bewiesen
noch widerlegt werden, erklért Frank ankniipfend an Kant. Es griin-
det in einer »urspriinglichen Evidenz, die man nur haben oder nicht
haben, deren Uberzeugungskraft aber weder positiv noch negativ von
irgendwelchen Uberlegungen abhéngen kann«. Folgt daraus, daf
Sollen und Sein einander absolut entgegengesetzt sind? Windelband
und Rickert, aber auch Lotze, waren dieser Auffassung. Dagegen hat-
te Kant »in der Anerkennung des Dualismus von Sein und Sollen
nicht das Ende, sondern erst den Anfang des ethischen Wissens [ge-
sehen]; er suchte mit seiner Lehre vom »intelligiblen Charakter< und
den >Postulaten der praktischen Vernunft« bestimmte positive Losun-
gen hinsichtlich des Verhiltnisses von Wirklichkeit und Ideal«. Die
Losung aber, die er mit seiner praktischen Philosophie gab, ist, wie
Frank mit Verweis auf Windelband und Solowjow einwandte, nicht
ohne Widerspriiche. Frank will deshalb, ohne sich an der direkten
Auseinandersetzung mit Kant zu beteiligen, »versuchen, diese Frage
selbstindig zu entwickeln«.>

Mit Kant ist zu sagen: Wo der menschliche Wille sich des Sit-
tengesetzes bewufSt wird und das Gesollte sich zu eigen macht, ge-
winnt er eine neue Qualitit: Er wird zum sittlichen Willen. In einem
unteilbaren Akt ist er dann sowohl Untertan des sittlichen Ideals als
auch zugleich sein Gesetzgeber. Hier gibt es also, folgert Frank, »kei-
ne duflere Wechselbeziehung zwischen zwei selbstandigen Momen-
ten, [...] sondern die einzige, einheitliche Realitit des idealen oder
sittlichen Willens«.© Anders als der von einem Ideal bestimmte em-
pirische Wille ist der sittliche Wille »die Realitit des Ideals selbst, der
Punkt in dem Sollen und Sein in eins verschmolzen sind«. Dieser
ideal bestimmte Wille kann nur »als iiberempirischer und unbedingt
allgemeiner Wille« gedacht werden, »obwohl er konkret in der em-
pirischen Welt nur in Verbindung mit dem individuellen Willen
eines einzelnen Menschen auftritt«. Die realistische Auffassung,
daf3 das Universale immer im Einzelnen zu finden ist, sieht Frank
auch hier bestitigt. Hegels Wort, daf8 im sittlichen Willen »das Sol-
len ebensosehr Sein« ist, wird von Frank iibernommen, aber in dem
Sinn verstanden, daf} das sittliche Ideal, das »mit der idealen Realitit

59 S, L. Frank: Nravstvennyj ideal i dejstvitel'nost’ in: Russkaja mysl’ 1913. Zivoe zna-
nie, Berlin 1923. S. 169-197. S. 176 und 179.
€ Ebd., S. 182.

59

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

eines universalen Willens gleichgesetzt« ist, nicht zum »Volksgeist«
oder »objektiven Geist« wird, wie Hegel meinte.

Frank geht es um die »Autonomie« des sittlichen Bewuf3tseins
(in der Kant den »Grund der Wiirde der menschlichen und jeder ver-
niinftigen Natur« gesehen hatte). Um von Autonomie reden zu kon-
nen, muf$ die empirische Person den unbedingten Willen, dem sie
sich unterordnet, »in sich selbst vorfinden«. Dieser Wille aber ist
nicht mit ihr identisch; er ist universal, »umfafSt sie und geht unend-
lich tber sie hinaus«; er 13t damit jede Unterscheidung zwischen
den Individuen hinter sich. Frank hat hier einen duferst wichtigen
Schritt zur Erkenntnis des iibersinnlichen Seins vollzogen. Im sittlich
bestimmten Willen erkennt er eine Realitit, die »iiberempirischen
Charakter besitzt, eine reine Idee ist«.6! Der sittlich bestimmte Wille
»steht an der Schwelle zweier Welten, der idealen und der empirisch-
realen, und verbindet beide miteinander«. Der sittliche Wille, der
darauf gerichtet ist, das Ideale im Empirischen zu verwirklichen, ist
selber »etwas ganz Reales«, freilich véllig anders als die empirische
Realitit.

Ist hier tatsdchlich das Ideale mit dem Empirisch-Realen eins
geworden, dann folgt unabweisbar, daf8 die geschlossene Naturkausa-
litdt »ganz real durch das Eindringen eines nicht empirischen, idealen
Faktors verletzt wird. Das sittliche Ideal ist in all seiner Idealitdt eine
ganz reale Kraft im irdischen, empirischen Leben«.%2 Die Befiirch-
tung, mit der Annahme eines in die Determinationskette der Natur
einwirkenden Ideals wiirde das Prinzip der Willkiir eingefiihrt, ist
grundlos. Denn die natiirliche GesetzmifSigkeit wird nicht durch eine
andere empirischen Erscheinung durchbrochen, sondern durch die
»Realitdt des sittlichen Willens«.

Seit Kant gilt es als unumstoSliche Wahrheit, daf3 der »Sternen-
himmel iiber mir« und damit alles, was zur korperlichen Welt gehort,
»in keiner Weise durch das ihm entgegengesetzte >moralische Gesetz
in mir< bestimmt ist«. Frank vertritt dagegen einen »realen Zusam-
menhang« zwischen beiden Bereichen und findet ihn im »unmittel-
baren Bewuf3tsein unserer Motivation durch den sittlichen Willen«.
Da der tiberempirische sittliche Wille seiner Natur nach universal ist,

1 Ebd., S. 185.

6 Ebd., S. 188. — Kant nennt die » Achtung fiirs Gesetz« und dieses selbst eine »Triebfe-
der« zum sittlichen Handeln. Insofern schreibt auch Kant dem apriorischen sittlichen
Ideal eine reale Kraft zu.

60

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

muf$ sein Vorhandensein prinzipiell bei allen Menschen anerkannt
werden, ja, dartiber hinaus, da der Mensch Teil der Natur ist, auch
im ganzen organischen und sogar im kosmischen Leben, d. h. in allem
Sein. Selbstverstindlich ist diese Anwesenheit des Idealen in der ge-
genstandlichen Natur immer beschriankt, verglichen mit der Fiille,
mit der es als solches im Menschen bewuf3t wird.s

Das Ethos der Weltgestaltung hat damit eine neue Grundlage
gewonnen. Die Forderung, die irdischen Verhiltnisse, die gegen-
stindlichen Beziehungen eingeschlossen, im Namen der Gerechtig-
keit zu verandern, richtet sich nicht an eine der Sittlichkeit »fremde
Seinssphire, sondern [verlangt] nur eine Vertiefung und Bereiche-
rung jener idealen Krifte, die auch schon vor dieser Forderung in
der Wirklichkeit enthalten sind«. Sittlich motivierte Weltgestaltung
ist darum in ihrem Wesen ein Erwecken der idealen Krifte in der
Welt selber. Wer so dem Sittengesetz gemifs handelt, bringt »das
lebendige Wirken des Seins selbst, gleichsam eine geistige Entele-
chie«, zum Ausdruck, welche die Gestalten des Lebens »von innen
formt und sich unterordnet«.¢* Fiir den sittlichen Menschen ist die
Wirklichkeit deshalb »nicht nur Objekt trockener Kalkulation«; ihn
muf3 ein Gefiihl beseelen, »welches das Ideal nicht nur als abstrakte
Forderung empfindet, sondern auch als machtige reale Kraft des per-
sonalen und des kollektiven Seins«.¢

Frank leitet aus diesem Befund schliefSlich noch eine bemerkens-
werte Einschitzung des Gewissensurteils ab. Weil jede sittliche Uber-
zeugung immer mit bedingten Elementen durchsetzt ist und nicht
absolut sein kann, ist jeder Mensch gerade kraft seines Gewissens
verpflichtet, sein sittliches Urteil, so sehr er auch von dessen Recht-
mafligkeit iiberzeugt sein mag, »mit dem ganzen System des sitt-
lichen Seins in Einklang zu bringen und in der eigenen sittlichen
Person nur eine der Erscheinungsformen des allgemeinen sittlichen
Geistes zu sehen«.6

Der philosophisch bedeutsame Schritt ist getan: Im Sein selbst
liegt der Ursprung »lebendiger sittlicher Macht«, aus der auch das je
eigene sittliche Streben sich speist. Die Einsicht, daf$ der ideale Wert
des Guten eine reale Kraft ist, bestimmt Franks Denken bis an das
Lebensende.

6 Vgl. ebd., S. 191.
¢ Ebd., S. 192.
& Ebd., S. 196.
¢ Ebd., S. 194-195.

61

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Die philosophischen Fragen der vorangehenden Jahre haben
eine gewisse Antwort erhalten. Was Frank bei fritherer Gelegenheit
»Weltliebe« oder sogar »pantheistische Liebe« genannt hatte, ist
durch die Immanenz — nicht die Auflésung — des Unbedingten im
Bedingten philosophisch gerechtfertigt. Zugleich ist der Heiligkeit
des Personprinzips, um deren Begriindung sein Denken seit Anfang
kreiste, mit dem Aufweis der sittlichen Autonomie ein festes Fun-
dament gegeben. Kants Ausgang vom Subjekt ist beibehalten, den-
noch ist der Subjektivismus durch den Schritt auf die Ontologie der
All-Einheit hin iiberwunden. Der platonische Gedanke der »Teilha-
be«, aber auch Motive der Moralauffassung Hegels und der Natur-
rechtslehre sind fruchtbar gemacht.

62

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lll. Die ontologische Grundlegung

Die Zeit vom Friihjahr 1913 bis zum Kriegsbeginn 1914 verbrachte
Frank in Deutschland (Marburg, Miinchen, Herrsching am Ammer-
see); hier arbeitete er an seinem Buch Der Gegenstand des Wissens,
das im Friihjahr 1915 in St. Petersburg erscheinen konnte. Es war die
Zeit, in der er mit der Ontologie der All-Einheit das Fundament fiir
sein eigenes philosophisches System legte. Dafs in dieses System in
verdnderter Form die Einsichten und Fragen eingegangen sind, die
ihm in der Auseinandersetzung mit der zeitgenossischen Philoso-
phie, insbesondere mit Kant, bewuf3t geworden waren, ist selbstver-
standlich. Doch zum Fundament, auf dem er seine eigene Philosophie
errichtete, wurde das von Platon angestofSene Denken, zumal in der
Gestalt des christlichen Neuplatonismus. Im platonischen Denken
erkannte er den Grundstrom der philosophia perennis, so daf3 er jetzt
die »ganze Transzendentalphilosophie nur als Etappe in der Ge-
schichte des Platonismus« verstehen konnte (GAW 85). Die Bedeu-
tung, die er dem Neuplatonismus fiir seine Auseinandersetzung mit
der Gegenwartsphilosophie zuerkannte, beweisen die programmati-
schen Zitate, die er den Kapiteln seiner Erkenntnislehre als Motti
voranstellte. Vorbehaltlos hat Frank in Das Unergriindliche die Be-
deutung des Nikolaus von Kues fiir sein Denken anerkannt, indem er
ihn hier als seinen »in gewissem Sinne einzigen Lehrer der Philoso-
phie« bezeichnete (zum Einflufd des Cusanischen Denkens auf Frank
s.u.).! In methodischer Hinsicht nicht zu unterschitzen, zumal in
Hinblick auf die innere Wahrnehmung und Erfahrung, ist die von
E. Husserl in seinem gerade erschienenen Buch »Ideen zu einer rei-
nen Phinomenologie und phdanomenologischen Philosophie« (1913)
ausgearbeitete Wesensschau. Frank errichtete unter Verwertung die-

U S. L. Frank: Das Unergriindliche. Ontologische Einfithrung in die Philosophie der Re-
ligion. (DU). In der deutschen Ausgabe, S. 24, fehlt der Satz »In gewissem Sinne ist er
fiir mich der einzige Lehrer der Philosophie«.

63

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

ser Einfliisse sein philosophisches Gedankengebaude. Er hat es in den
folgenden Jahrzehnten ausgebaut, auch indem er neue Aspekte er-
schlof3, doch wesentlich verandert hat er es nicht mehr. Die hier vor-
gelegte Rekonstruktion geht davon aus, daf3 seit der Stellungnahme
1909 zum Nihilismus der russischen Intelligenzia Franks philosophi-
sches Interesse auf die Begriindung und Rechtfertigung eines religio-
sen Humanismus gerichtet ist, der im Begriff des Gottmenschen-
tums programmatisch zusammengefaft ist. Die verschienenen Teile
seines Gesamtwerkes sind durch die religionsphilosophische Kardi-
nalfrage nach der Immanenz des Géttlichen im Menschlichen zur
Einheit verbunden.

Franks Schriften werden im Folgenden nicht mehr in der Rei-
henfolge ihres Entstehens vorgestellt, vielmehr sollen seine wichtig-
sten Gedanken zur Metaphysik des menschlichen Seins thematisch
behandelt werden. Heranzuziehen sind in erster Linie Der Gegen-
stand des Wissens — Grundlagen und Grenzen der begrifflichen Er-
kenntnis (1915), mit dem er seiner Philosophie das epistemologische
und ontologische Fundament gegeben hat; weiter Das Unergriindli-
che (1939), das den Untertitel Ontologische Einfiihrung in die Phi-
losophie der Religion trigt, und Die Realitit und der Mensch (1949/
1956) mit dem Untertitel Eine Metaphysik des menschlichen Seins.
Fiir die All-Einheit des Seins ist zusatzlich die Einfithrung in die phi-
losophische Psychologie mit dem Titel Die Seele des Menschen
(1917) heranzuziehen, fiir die sittliche Erfahrung und fiir den Begriff
der Kirche Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft (1929), fiir die
christliche Spiritualitit und das Verstindnis des Glaubens Mit uns ist
Gott (1941/1946), gleichfalls fiir die christliche Spiritualitat, fiir die
Christologie, die Eschatologie und Ethik Das Licht in der Finsternis
(1949)2. Aufschlufireich fiir Franks philosophisch-theologisches
Denken insgesamt ist der Aufsatz Der ontologische Beweis fiir das
Sein Gottes (1930).> Der Schwerpunkt meiner Untersuchung liegt
auf dem epistemologischen und ontologischen Aspekt der Frank-

2 Der Titel der deutschen Verdffentlichung, in dem der bestimmte Artikel weggelassen
wurde, ist nicht addquat: S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Freiburg (Alber) 2008.
Frank hat zum Titel und Thema seines Buches den Satz aus dem Prolog des Johannes-
evangeliums gemacht: »Das Licht [leuchtet] in der Finsternis ...«; er hat ihm sogar den
griechischen Wortlaut [to ¢pwg év T oxotia ...] als Motto vorangestellt.

3> Die Fundstellen der Zitate aus Franks Werken werden im Haupttext angegeben.
GdW = Der Gegenstand des Wissens. DU = Das Unergriindliche. RM = Die Realitit
und der Mensch. GGG = Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft, LidF = Licht in

64

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

schen Religionsphilosophie. Die Ausfithrungen zur Gesellschaftsleh-
re werden nur beriihrt; sie verdienen ebenso wie die subtilen psycho-
logischen Untersuchungen zur »Seele« eine eigene Monographie.

Die philosophische Begriindung des Humanismus mufSte, um
von den Zeitgenossen ernst genommen zu werden, sowohl gegen-
tber einer verfehlten Metaphysik, die das Absolute objektiviert dem
Menschen gegeniiberstellt, als auch gegeniiber allen Spielarten des
Materialismus und Positivismus bestehen konnen. Wohlgemeinte
Postulate gentigten hierzu ebensowenig wie die bloffe Behauptung,
daf es eine Erfahrung des Absoluten gebe. Frank war bewuf3t, daf3
zur Bewiltigung der gestellten Aufgabe die Auseinandersetzung mit
Kants Erkenntniskritik unumgénglich war. Wenn, wie Kant gemeint
hatte, unserer Erkenntnis das Sein grundsitzlich verschlossen ist,
wire der Skeptizismus in der Tat nur folgerichtig. Ohne im Sein zu
griinden, konnen Werte keine letztgiiltige Verbindlichkeit beanspru-
chen. Gegen die kritizistische Bestreitung war darum die Realgeltung
des Seinsbegriffs zu erweisen, zugleich aber war eine naiv realistische
Objektivierung des Seins zu vermeiden. Frank hat diesen Erweis in
Der Gegenstand des Wissens und, auf Einwénde eingehend, im er-
sten Teil von Das Unergriindliche durchgefiihrt. In nochmals anderer
Form ist das Wissen des Seins in Die Realitit und der Mensch ent-
wickelt. In der fiir ihn grundlegenden Einsicht, daf8 das Sein — und
letztlich Gott — nur iiber das Selbstsein des Subjekts zu finden sind,
folgt Frank der kopernikanischen Wende Kants. In immer neuen An-
sitzen versucht er zu zeigen, dafS der Mensch, indem er sich auf seine
eigene unergriindliche Seinstiefe hin transzendiert, das absolute Sein
»bertihren« kann. Mit Kant weif$ Frank sich jedoch darin einig, daf8
jeder Versuch, das absolute Sein aus der Vielheit des Weltseins
schluifolgernd abzuleiten (selbst wenn diese das Ubersinnliche und
Ideale einschlgsse), der logischen Struktur dieser Vielheit verhaftet
bliebe. Als Ergebnis eines derartigen Versuchs wiirde Gott als jemand
gedacht, der den obersten Platz innerhalb des Alls einnimmt, das
einer Pyramide von Gegenstinden und Wesen mit ihren Eigenschaf-
ten und Beziehungen gliche (vgl. RM 134).

der Finsternis. — Nicht immer tibernehme ich exakt die genaue Wortfolge der deutschen
Ubersetzung.

65

- am 24.01.2026, 04:2212. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung
1. Die »Anwesenheit« des Seins

Frank nimmt in seiner Erkenntnislehre die transzendentale Frage
nach der Bedingung der Moglichkeit unserer begrifflichen Erkennt-
nis auf. Aber anders als Kant zeigt er, daf$ die Moglichkeitsbedingung
jeder bestimmten Erkenntnis in der unbestimmten Anwesenheit des
Seins besteht. Der Aufweis dieser Anwesenheit hat den Charakter
einer »ersten Philosophie, in der Erkenntnistheorie und Seinstheo-
rie nicht geschieden sind, sondern das Sein als Ermaglichungsgrund
der Erkenntnis und des Wissens gedacht wird. Die hierzu durch-
gefiihrte logische Analyse der Kopula »ist« des Erkenntnisurteils
scheint auf den ersten Blick mit Religionsphilosophie nichts zu tun
zu haben; dennoch ist mit der Begriindung des Seinsbegriffs auch der
Grund fiir das richtige Verstindnis des Gottesbegriffs gelegt. Denn
wiirde das Sein als objektivierbarer Inhalt mifSverstanden, ginge auch
das philosophische Begreifen Gottes in die Irre.

Erkennen heifit — so nimmt Frank gegen den (neu-)kantia-
nischen Idealismus realistisch an — zu entdecken, wodurch ein Objekt
inhaltlich bestimmt ist; dabei wird angenommen, daf3 diese Inhalte
unabhingig davon sind, ob sie erkannt werden oder nicht. Wie kann
dieses Wissen moglich sein? Denn es wiirde bedeuten, dass das er-
kennende Subjekt bereits vorgingig zu seiner aktuellen begrifflichen
Erkenntnis ein urspriingliches Wissen des Gegenstandes besitzt. Wie
ist dieses Wissen zu denken? Selbstverstindlich kann es kein aus-
driickliches Wissen des Gegenstandes als solchen sein, denn dieser
ist, wie vorausgesetzt, unbekannt und soll erst erkannt werden.

Damit ist die Aufgabe gestellt, die unbestimmte » Anwesenheit«
des Seins als die transzendentale Bedingung fiir die Moglichkeit jeg-
licher bestimmten Erkenntnis zu erweisen. Frank 16st sie durch die
logische Analyse des begrifflichen Erkennens. Jedes Urteil beantwor-
tet eine ihm logisch vorausgehende Frage. Dem Urteil A ist B (Die
Rose ist rot) geht die Frage voraus: Was ist A? Welche Eigenschaft
hat A? Die Frage richtet sich auf einen unbekannten Inhalt, den A
hat. Diese Blickrichtung auf das Unbekannte ist die Moglichkeits-
bedingung jeder Erkenntnis. »Erkenntnis ist immer Bewegung des
Erkennens, ist die Anstrengung, die uns umgebende >Dunkelheit< zu
erhellen«. Erkennen als Erhellen des unbekannten Dunkels hat dieses
zur Voraussetzung. Das Unbekannte ist als das »den Sinn des Fra-
gens bestimmende Prinzip« selbst absolut unbezweifelbar, fraglos
(DU 461.).

66

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Anwesenheit« des Seins

Um zu verstehen, was mit dem in der Erkenntnis zu erhellenden
Unbekannten gemeint ist, ist der Gegenstand des Urteils genauer zu
untersuchen. Frank wendet sich hierfiir der Kopula »ist« zu. Wird im
Urteil A ist B mit dem »ist« die Identitit von A (die Rose) und B (rot)
behauptet? Das ist nicht moglich, sagt Frank, denn A ist logisch nur A
und keineswegs B. Das Urteil verbindet verschiedene Begriffe (wiren
A und B identisch, gibe es keine Erkenntnis). Wie aber ist es moglich,
dass der Gegenstand A dann B ist? Widerspriichlich und falsch wire
es, wiirde man die gewonnene Erkenntnis in den Gegenstand vorver-
legen, also behaupten, daf$ B bereits in A enthalten war. Denn auch
hier gilt: A ist A und nur A; B ist nicht in A enthalten. Wire der
Inhalt der Erkenntnis (der im Urteil A ist B ausgesagt wird) als sol-
cher bereits im Gegenstand A enthalten, konnte von einer Erkenntnis
im eigentlichen Sinne ebenfalls keine Rede sein. A, von dem gesagt
wird, daf3 es B »ist«, kann also weder das isolierte A sein, noch ein A,
das bereits mit B verbunden ist. Wie also ist das »ist« im Urteil A ist
B zu verstehen?

Dieses fiir die Logik der Erkenntnis zentrale Problem kann nur
befriedigend gelost werden, wenn angenommen wird, daf3 der Ge-
genstand des Urteils, namlich A, auf unbestimmte Weise mehr ist
als nur A. Dieser unbekannte »Uberschufl« wird von Frank x ge-
nannt. Der Gegenstand A kann darum als Ax bezeichnet werden.
Dieses unbekannte x wird im erkennenden Urteil inhaltlich be-
stimmt, und zwar als B: Aus Ax wird A ist B. Das heif$t: Damit er-
kannt werden kann, daf3 A den Inhalt B hat, muf8 der Gegenstand des
Urteils umfassender sein als sein begrifflicher Inhalt: Er mufs Ax
sein, d.h. er muf3 mit etwas iiberhaupt verbunden sein. Im Urteil
wird dieses Etwas als B erkannt und bestimmt. Das Urteil lautet: A
ist mit B verbunden.

Es wiire also ganz verfehlt, das mit A verbundene unbekannte x
als einen Inhalt zu denken, vergleichbar B. Bei Ax handelt es sich
nicht um die Einheit zweier gesonderter inhaltlicher Elemente. Viel-
mehr besteht die Bedingung, welche die Erkenntnis ermdoglicht, in
der Einheit des Bestimmten mit etwas Unbestimmtem und Unbe-
kanntem. Weil x kein bestimmter Inhalt oder Begriff ist, aus dem
der Inhalt A folgen konnte, hat es selbstverstindlich auch nicht die
Funktion des logischen Subjekts im Urteil. Das Unbestimmte, das x,
konnte als transzendentales Subjekt bezeichnet werden. Es steht fiir
das Unbekannte iiberhaupt, das im Urteil in einem Ausschnitt als

67

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

inhaltlich bestimmt, als B, erkannt wird. Es richtig zu verstehen, ist
von grofSter Wichtigkeit (vgl. GAW 98-102).

Erkennen besteht also im Bestimmen und Ausgrenzen eines In-
halts aus einem unbestimmten unbekannten Etwas. Dieses Etwas
muB in jedem Urteil vorausgesetzt werden. Bei Frank heifit es: »Jeg-
liches Wissen ist auf das Unbekannte gerichtet, und dieses Unbe-
kannte oder Unbestimmte ist gerade das, »wovon es spricht< im lo-
gisch exakten Sinn dieses Ausdrucks. Jedes Wissen bestimmt dieses
Unbestimmte, sagt dariiber >etwas¢, und in dieser aufgedeckten Be-
stimmtheit des Unbekannten besteht der Inhalt des Urteils — gleich-
giiltig, ob diese Bestimmtheit einfach oder komplex ist, ob sie unmit-
telbar erkannt wird (wie in thetischen Urteilen) oder durch
Zwischenschritte (wie in synthetischen Urteilen)« (GdW 105).

Die Urform des Urteils lautet x ist A (oder B, C ...), d.h.: im
Unbekannten wird ein Inhalt erkannt: A (oder B oder C...). Das
heif3t aber weiter: Der erkannte Inhalt, der sich von dem Hintergrund
des Unerkannten abhebt, ist nicht von ihm abgetrennt. Das Unbe-
kannte ist nur zu einem Teil bestimmt worden, namlich als A; das
ausgesonderte A grenzt damit an den ganzen logischen Rest von x
an — und bleibt so mit ihm verbunden. A ist immer Ax! Durch das x
gehort es zu einem umfassenderen Ganzen und kann deshalb fort-
gesetzt bestimmt werden. Das Erkannte bleibt behaftet mit dem Un-
bekannten. Es wird als etwas erkannt, das mit dem Hintergrund des
Unbekannten unlésbar verbunden ist.

Die Anwesenheit oder das Vorhandensein des nicht-erhellten
Unbestimmten ist absolut notwendig, um das Bestimmte denken zu
konnen. Frank hat den Nachweis, daf8 jenes x in jeder Erkenntnis
ungegenstindlich miterkannt und mitgewuf3t ist, in mehrfacher Hin-
sicht durchgefiihrt. Weil dieses x selbst kein Inhalt ist, der von einem
anderen Denkinhalt klar abgegrenzt wire, ist der Ubergang des Be-
stimmten zum Unbestimmten notwendig fliefend.

Frank verdeutlicht diesen Zusammenhang mit dem Hinweis auf
unser raumliches Gesichtsfeld. An seinem Rand bemerken wir einen
nicht prizise bestimmbaren Ubergang des deutlich Erkannten in den
unbekannten, dunklen Hintergrund. Unmerklich verliert das Er-
kannte dort an Prignanz und verschwimmt mit dem, was auflerhalb
seiner liegt. Obgleich das, was jenseits des deutlich Erkannten liegt,
sich unserem Zugriff entzieht, zweifeln wir nicht im geringsten an
seiner Anwesenheit. Ebenso sind wir unbedingt gewifs, dafi es hinter

68

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Anwesenheit« des Seins

den Gegenstanden, die uns den Blick in die Ferne verstellen, doch
etwas gibt, obwohl wir seinen Inhalt nicht kennen.

Dieselbe Einsicht — daf3 etwas vorhanden ist, ohne daf3 es uns als
solches inhaltlich bestimmt gegeben wire — gewinnen wir, wenn wir
die zeitliche Dauer bedenken. Wirklich gegeben ist uns nur der win-
zige Augenblick der unmittelbaren Gegenwart, und doch zweifeln
wir nicht im geringsten, daf3 diesem Augenblick etwas voranging
und etwas folgen wird, auch wenn wir es inhaltlich nicht kennen.
Nicht einmal den jetzigen Augenblick konnten wir als gegenwirtigen
verstehen, wenn wir nicht unbedingt gewify wiren, daf$ er von Ver-
gangenem und Kiinftigem umgeben ist. Das Vergangene haben wir
nur teilweise in der Erinnerung; das Kiinftige konnen wir bestenfalls
irgendwie voraussehen. Beides ist uns weitestgehend inhaltlich un-
bekannt — und doch in der ihm zukommenden Seinsweise ist es ver-
borgen vorhanden oder anwesend: als es war und es wird sein. Auch
in diesem Beispiel geht das Gegenwirtige, das inhaltlich deutlich ge-
geben ist, unmerklich in das Kiinftige iiber und wird zum Vergange-
nen. Auch hier gibt es keine prizise Grenze, die das inhaltlich Gege-
bene von dem, was verborgen anwesend ist, trennt.

Weil diese Uberlegungen fundamental sind, um zu verstehen,
was Sein ist, soll auch auf den prinzipiell gleichen Sachverhalt hinge-
wiesen werden, der sich ganz allgemein aus der Logik ergibt. Jede
begriffliche Aussage begreift ihren Inhalt als diesen im Unterschied
zu etwas anderem. Indem wir etwas begrifflich fassen, d.h. unter-
scheiden, setzen wir als vollig evident voraus, daf3 dieses neben sich
etwas anderes hat: alles andere tiberhaupt. Dieses ist geradezu durch
die Beziehung des Unterschieds, durch den negativen Zusammen-
hang mit anderem konstituiert. Weil alles begrifflich Gegebene durch
Unterscheidung bestimmt ist, gehort auch das andere, letztlich alles
andere, als Bedingung der Unterscheidung, obwohl inhaltlich nicht
erkannt, zu dem, was evident gegeben ist.

Wenn man schlief3lich versucht, sich die »Gesamtheit« alles in-
haltlich Erkannten zu vergegenwirtigen, zeigt sich, daf8 dieses Ganze
selber nicht mehr wie ein Inhalt mit klar umrissener Grenze gedacht
werden kann; seine Abgrenzung vom Unbekannten verschwimmt
gleichsam im Nebel und geht unmerklich ins Unbekannte iiber. Das
Ganze ist niemals gegenstandlich gegeben, und doch ist es bei der
Erkenntnis des jeweils unmittelbar Gegebenen immer mitgedacht —
und zwar als Unbestimmtes.

Es zeigt sich, dafy unser Wissen von einem Gegenstand sich nicht

69

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

in dem erschopft, was im »immanenten Material« der Wahrneh-
mung (z.B. im Hier und im Jetzt) gegeben ist. Kein konkretes Ding
(z.B. eine rote Rose) ist als das, was wir mit seinem Begriff denken,
unmittelbar gegeben. Unmittelbar erkannt sind immer nur Aus-
schnitte, etwa die Vorderseite oder die Auflenansicht des Dinges.
Auch die Kombination der nacheinander wahrgenommenen Teil-
ansichten ist nicht mit der Einheit des gedachten Dinges (etwa der
Rose) identisch. Um aus den Einzelwahrnehmungen diese Einheit
(rote Rose) zu bilden, ist das Eindringen in »Nichtgegebenes« uner-
laBlich (GAW 115). Selbst in den einfachsten Urteilen geht das Be-
hauptete iiber das »hier« und »jetzt« tatsichlich immanent Gegebene
hinaus. So schliefit auch das Urteil »ich sehe etwas Rotes« etwas
Wahrnehmungstranszendentes ein. Denn die Behauptung der Rote
besagt ihrem Sinn nach, daf3 das Rote schon vor dem unmittelbar
gegebenen Augenblick rot war und im nichsten sein wird, und daf3
es als Farbe mit allem anderen Roten identisch ist. Wenngleich im
genannten Urteil kein nichtgegebenes Material hinzugezogen wird,
enthilt die Form des Wissens im Vergleich zum immanenten Mate-
rial doch etwas Neues (GdW 116).

Frank zieht aus diesen Uberlegungen die keineswegs »mysti-
sche«, sondern die durchaus niichterne Folgerung, dafs in allem Ge-
gebenen etwas unbestimmt und deshalb unbekannt Grenzenloses
anwesend ist, denn als Gegebenes ist es durch Abgrenzung konstitu-
iert. Es ist immer Teil von etwas anderem, und dieses Andere — sei es
auch nur dunkel und undeutlich oder gar nicht »gegeben« — ist un-
endlich (DU 52-55).

Dieser Uberlegung kénnte entgegengehalten werden, daf3 das,
was hier unendlich genannt wird, doch aus Inhalten besteht, die uns
zwar aktuell nicht bekannt sind, grundsitzlich aber erkennbar sind.
Und als solche sind sie, weil bestimmbar, endlich. Frank macht gel-
tend, daf$ immer nur die Inhalte, auch die uns bisher unzuganglichen,
als endlich anzusehen sind. Das Unbekannte x dagegen ist als Unbe-
stimmtes unendlich; genauer, es fallt mit dem Unendlichen zusam-
men. Das bedeutet: Unentfaltet ist das Unendliche in unserem Be-
wufStsein anwesend (DU 56).

Damit ist die Frage nach der Einheit des Subjekts mit dem Ob-
jekt beantwortet, die jeder Erkenntnisbeziehung als Bedingung vor-
ausgeht. Es ist die Einheit des Erkennenden und seines Gegenstandes
im absoluten Sein, das alles Bestimmte und Einzelne durchdringt
und umgibt. Nur auf Grund dieser Ur-Einheit, die unvermittelt und

70

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

unabdingbar bei uns und in uns ist, ist im Erkenntnisakt die Diffe-
renzierung von BewufStsein und Gegenstand moglich. Wir haben
und wissen das Sein auf ungegenstindliche Weise. Dieses Wissen ist
scharf von dem Wissen eines gegenstindlichen Inhalts zu unterschei-
den. Es ist kein Wissen fiir sich, kein Wissen von etwas im Unter-
schied zu etwas anderem. Aber in unserem Bewuf3tsein ist es prisent,
wenn auch nicht begrifflich aussagbar (GdW 107).

2. Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessenheit
begrifflicher Sprache

Der Begriff des Seins ist weiter verstandlich zu machen. Es wire, wie
schon angedeutet, falsch, das Sein mit dem, was jenseits des (rdum-
lich, zeitlich und logisch) Bestimmten anwesend ist, schlechthin
gleichzusetzen, sofern das die Annahme einschlosse, daf3 dieses un-
bestimmt Anwesende doch auch aus Inhalten besteht, die prinzipiell
erkennbar sind, selbst wenn sie aktuell noch nicht bekannt sind. Die-
se Inhalte sind zwar potentiell unerschopflich und deshalb von
menschlicher Erkenntnis nicht einzuholen, aber sie sind nicht das
Sein. Das Sein ist mehr als der Inbegriff einer, wenngleich fiir uns
unerschopflichen, aber doch prinzipiell clare et distincte bestimm-
baren Mannigfaltigkeit von Inhalten, die als Weltwirklichkeit ge-
dacht werden kann. Es geht um das Sein, das — weil eben nicht aus
Inhalten zusammengesetzt — dem rationalen Zugriff grundsitzlich
entzogen, d.h. wesentlich unbestimmbar und unergriindlich ist (DU
70-72). Frank nennt es den wesensmafig tiber die Inhalte hinausrei-
chenden »Uberschufl«. Er ist das, »was Inhalte >enthilt« oder >hat,
was ihr >Triger< ist« (DU 72). Er hat, weil er selbst kein Inhalt ist,
keine bestimmbaren Eigenschaften. Jeder Versuch, ihn mit einem
Begriff zu denken und sich so zum Gegenstand zu machen, miifSte
ihn verfehlen. Dieser »Uberschul« gehért zum Wesen des gegen-
stindlichen Seins. Frank hat diese Einsicht in der »allgemeinen The-
se« formuliert: »Jedes Ding und jedes Wesen in der Welt ist mehr
und anderes als alles, was wir von ihm wissen und wofiir wir es
halten — und mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles, was wir
jemals von ihm erfahren konnen. Und was es eigentlich in all seiner
Fille und Tiefe ist, das bleibt fiir uns unergriindlich« (DU 68).

Wir kénnen jenen »Uberschuf$« erleben, wenn wir intuitiv einen
Wesensverhalt erfassen, aber spiiren, daf$ unsere abstrakten, begriff-

71

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

lichen Aussagen nicht an das heranreichen, »was wir meinen und
worauf sich das Ausgesagte bezieht« (DU 81). Die Erfahrung kann
zeigen, daf3 zu dem, was wir von einem Ding begrifflich wissen, noch
etwas hinzukommt: Das eigentliche »Was« dieses Gegenstandes (die
Scholastiker und Nikolaus von Kues nannten es die »Washeit,
»quidditas«). Frank versucht, es mit Worten wie »urspriingliche in-
nere Einheit«, »Konkretheit«, »Dichteg, »Fiille«, »Lebendigkeit« ver-
stindlich zu machen. Die Fiille und Konkretheit eines intuitiv erfaf3-
ten Wesensverhalts auszudriicken und so einen addquaten Zugang
zur Wahrheit des Gegenstandes zu erschliefSen, kommt in besonderer
Weise der kiinstlerischen Darstellung zu. Zumal dem lyrischen Dich-
ter kann es gelingen, nicht nur von der Realitét zu reden, »sondern sie
uns selber, in grofierem oder geringerem Maf3e, erblicken zu lassen«
(GAW 360; DU 81)*.

Es zeigt sich also, daf3 wir zweierlei »Wissen« haben: Ein ab-
straktes Wissen, das in Urteilen und Begriffen ausgedriickt werden
kann, und ein »Wissen, das durch eine »unmittelbare Intuition des
Gegenstandes in seiner metalogischen Ganzheit und Dichte« gewon-
nen wird. Dieses »Wissen, das Frank als »urspriinglich« bezeichnet,
ist kein Wissen im {iiblichen Sinne des Wortes, weil es keinen be-
stimmten Inhalt hat. Zwischen beiden Weisen des Wissens besteht
deshalb auch keine logische Identitit, sondern nur eine »metalogi-
sche Entsprechung« oder »Ahnlichkeit«. Das urspriingliche Wissen
wird im sekundiren, abstrakten Wissen »abgebildet« oder »aus-
gedriickt«. Was in unserer begrifflichen Sprache vom Gehalt der
gegenstindlichen Wirklichkeit zum » Ausdruck« kommt, gleicht frei-
lich damit nur dem, was eine Landkarte von einer konkreten Land-
schaft vermittelts: Es sind »nur einige erkaltete, partielle, nicht voll-
kommen miteinander verbundene Reste dieser lebendigen Realitit«®
(GdW 360; DU 80). Anstelle des Begriffs »Sein« verwendet Frank
héufig den Begriff »Realitit«, um mit ihm die Konkretheit und le-
bendige Fiille des Seins zu betonen.

Hier ist noch eine mogliche Fehldeutung des als »Uberschuf3«

¢ In M. Heideggers Schrift »Der Ursprung des Kunstwerks« macht das philosophische
Wort das Wesen des in einem Gemilde van Goghs dargestellten Paar Schuhe sichtbar.

5 In GdW (S. 360, Fufinote) merkt Frank an, dafl er diesen Vergleich Dewey entlehnt
habe, und er verweist auf seinen Aufsatz Pragmatizm kak gnoseologiceskoe ucenie, In:
Novye idei v filosofii, No. 7, 1913.

¢ Vgl. E. Cassirer: Es gibt keine Abbildung, sondern symbolische Vermittlung des Ge-
genstandes in der Erkenntnis, vgl. Ph.d.s.Formen III, S. 3 ff. (Einleitung).

72

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

und »Trdger« charakterisierten Seins auszuschlieen. Der Gebrauch
dieser Worter konnte dazu verleiten, das Sein aus einem »Triger«
und von diesem getragenen »Inhalten« zusammengesetzt zu denken.
Tatsédchlich aber ist »das Urspriingliche hier gerade die metalogische
Einheit als konkrete, schlechthin unzertrennliche Einheit des Ratio-
nalen und Irrationalen«, bzw. der rational bestimmbaren Inhalte als
des »Getragenen« und seines »Trigers« (DU 86). Fiir Frank ist es von
urspriinglicher intuitiver Evidenz, daf8 die rational bestimmbare
Vielheit des Einzelnen nicht das Letzte sein kann, daf3 die Realitit
vielmehr eine kompakte Einheit bildet. Um diese gleichsam »ur-
wiichsige« Einheit der Realitit geht es Frank. Zu klaren ist, wodurch
das viele Einzelne zu dieser Einheit verbunden ist. Das verbindende
transrationale Substrat darf gegeniiber seinen rationalen qualitativen
Komponenten keinesfalls verselbstindigt werden; es ist in den Inhal-
ten anwesend und zugleich jenseits von ihnen. Das schlieft selbst-
verstindlich nicht aus, daf8 die Reflexion sozusagen im nachhinein
Trager und Inhalt begrifflich unterscheidet.

Um diesen »Nicht-Inhalt, der kein qualitativ bestimmbares Et-
was ist, zu charakterisieren, verwendet Frank auch den aus der Phi-
losophiegeschichte geldufigen Terminus materia prima (DU 84). Mit
ihm werden alle irgendwie denkbaren aktuellen inhaltlichen Bestim-
mungen zuriickgewiesen und die Formbarkeit bzw. Potentialitat des
Seins unterstrichen. Franks Verstidndnis der Potentialitit aber unter-
scheidet sich von dem des Aristoteles, der jenen Terminus eingefiihrt
hatte. Frank besteht darauf, wie noch auszufiihren ist, dafd dem Sein
zuinnerst gleichsam Leben und Kraft innewohnen, mit denen die
logisch fixierbaren Inhalte »durchtrankt« werden, so daf sie »jene
Dichte, Fiille und Tiefe, jene innere Einheit [gewinnen], durch die
sie in der Realitét selbst den Charakter metalogischer Einheit besit-
zen«. Damit ist klar, dafS der »Triger« des gegenstindlichen Seins
nicht als Substanz im Sinne Spinozas oder Descartes’ zu verstehen
ist. Denn Substanz ist in deren Verstindnis etwas, »das in sich ist und
als in sich seiend gedacht wird, ohne zu seinem Sein und seinem
Gedachtsein irgendeines anderen zu bediirfen«. Dagegen wendet
Frank ein: »In der Welt gibt es nichts und kann auch nichts gedacht
werden, das an sich selber und ohne jeden Zusammenhang mit etwas
anderem wiire. Das Sein ist eine All-Einheit, in der alles Besondere
eben nur durch seinen Zusammenhang mit etwas anderem — letzten
Endes mit allem anderen — besteht und gedacht werden kann« (DU
85).

73

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

Frank ist mit seinem Versuch, das nicht Aussagbare doch aus-
zudriicken an die Grenze der Sprache gestoflen. Er verweist zur
Rechtfertigung dieses Versuchs auf Platons Aoyioudg voBog aus
dem Dialog Timaios (52b): Das heifst, die verwendeten sprachlich-be-
grifflichen Aussagen sind »illegitime« Formulierungen oder »Bastar-
de«, die das logisch nicht Aussagbare dennoch zu sagen versuchen.
Anschaulich driickt Frank dieses notwendig unbefriedigend bleiben-
de Bemithen mit einem Vergleich aus: So wie wir die Peripherie
unseres Blickfeldes nur durch ein gleichsam »schielendes Sehen« er-
reichen, so dhnlich begegnen wir dem Irrationalen am Rande des
Rationalen.

Diese Beschrankung des Erkenntnisvermdgens konnte Grund
zur Klage sein; doch Frank sieht zuerst das positive Moment: Gerade
»das BewufStsein der Inaddquatheit seines rationalen Wesens« kann
den menschlichen Geist bewegen, die »Einseitigkeit alles Rationalen
doch immer wieder zu iiberwinden«. Den eigentlichen Zugang zum
Transrationalen er6ffnet »die noch nicht rationalisierte Erfahrung« —
nicht allein die Begegnung mit dem Kunstwerk, mehr noch die Er-
fahrung der Gemeinschaft, insbesondere der Liebe.

3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

Unter den transzendentalen Eigenschaften des Seins wird in der ari-
stotelischen und thomistischen Philosophie an erster Stelle seine in-
nere Einheit genannt. Auch Frank geht es um die »unzerlegbar ganz-
heitliche Einheit« des Seins, die zu unterscheiden ist von der
logischen Einheit des Allgemeinbegriffs und der summarischen oder
quantitativen Einheit einer Menge. Noch weniger hat sie mit gestalt-
loser Einerleiheit zu tun. Unser abstraktes Denken, welches das Ein-
zelne unter der Form des Allgemeinbegriffs fafit und damit die Rea-
litét als komplexes System von Arten und Gattungen begreift, erfafst
zwar durchaus etwas objektiv Giiltiges; in gewisser Hinsicht hat auch
der »logische Realismus« Recht, wenn er behauptet, daf3 die Logik es
mit einer eigenen Kategorie objektiver Gegenstinde zu tun hat. Doch
die Einheit des Seins selber ist etwas ganz anderes als das »Netz«
unserer abstrakten Begriffe, mit dem wir uns ihrer zu beméchtigen
versuchen. Die Beziehungen partieller Identitit und Differenz sind
auf den »eminenten Gehalt« der Realitit nicht anwendbar.

In ihrer »unzerlegbaren Ganzheitlichkeit« ist die Realitdt »im-

74

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

mer etwas Einzigartiges«. Die hier sich ergebende Folgerung ist fiir
Frank besonders bedeutsam: Denn diese Einzigartigkeit gilt ebenso
von jedem besonderen Ausschnitt der Realitit, der immer zugleich
rational und transrational ist (DU 88f.). In der konkreten Realitit
»gibt es schlechthin keinen Plural; einen solchen gibt es nur in der
»abgeleiteten dufleren Schicht oder Gestalt der Realitat, die dem
Prinzip der Bestimmtheit in ihr entspricht, d.h. dem, was in einem
Begriffssystem abstrakt gewuf3t werden kann. Jenseits dieser Gren-
zen, d.h. auf die Realitdt in ihrer konkreten Fiille ist der Plural
schlechthin unanwendbar« (DU 90; Ubersetzung geindert).

Diese Feststellung bestitigt nochmals, daf3 es keine objektive
Erkenntnis des Seins gibt. Denn, wo es keine Mehrzahl von Inhalten
gibt, ist kein Seiendes als solches nur der besondere »Fall« eines Ge-
setzes oder eines es umfassenden Ganzen. Vielmehr existiert jedes
»in der Einzahl, als etwas einziges« und bleibt, weil es als einzelnes
in Allgemeinbegriffen nicht addquat zu fassen ist, unbegreiflich, —
denn begreifbar ist, was sich wiederholt. Bei der Unterordnung unter
Allgemeinbegriffe wird gerade die einmalige Fiille des Gegebenen in
ihrer Konkretheit ignoriert. Frank gelingt es zu zeigen, daf3 die Zu-
wendung, welche die Einzigartigkeit eines Geschehens erfafit, keine
nur die Oberflidche beriihrende emotionale subjektive Reaktion ist,
sondern gerade erfahren ldf3t, was das Gegebene ist: Wenn ein gelieb-
ter Mensch stirbt, so wird dieser Todesfall nicht als Fall eines All-
gemeinen adiquat verstanden; allein die »liebende« individuelle Be-
trachtung kann das Sein dieses Geschehens in seiner konkreten
Ganzheit erfassen (DU 91).

Die immer neu wirksame Neigung, das Sein fiir etwas Gegen-
stindliches, Mef3- und Wigbares zu halten, steht dem philosophi-
schen Verstehen — und das heif3t fiir Frank: dem ganzheitlichen Ver-
stthen — im Wege. Um dieses Verstehen zu erreichen, das
Einzigartige wahrzunehmen und nicht nur den Fall zu sehen, — im
aufmerksamen Leben nicht weniger als in der Philosophie — bedarf es
einer besonderen Einstellung: der Einstellung der Liebe, die auf die
»konkrete Totalitat der Realitit gerichtet« ist.

Das ganzheitliche Sein ist zwar, wie gezeigt, keine Systemein-
heit. Aber, so konnte gefragt werden, ist es nicht doch »Etwas« und
insofern mit sich identisch? Ist es denn ausgeschlossen, das Sein,
einem Gemailde vergleichbar, als ganzheitliche Einheit zu denken,
die mehr ist als die blole Gesamtheit aller Teilinhalte? Frank ver-
neint diese Fragen: Das all-eine Sein kann nicht als mit sich identisch

75

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

und insofern als »bestimmt« aufgefafit werden. Denn alles Identische
ist eine abgeschlossene Einheit, die eo ipso von etwas anderem unter-
schieden gedacht wird. Frank zieht daraus die naheliegende Folge-
rung: Weil denken bedeutet, »etwas als iiberzeitlich-identische Ein-
heit, als Bestimmtes, als unveranderliches >So etwas< zu haben«, kann
die metalogische Einheit des Seins nicht gedanklich erfafSt oder um-
fal3t werden. Sie ist grofler als jede bestimmte GrofSe, wie grof3 diese
auch gedacht wiirde (schon hier sei gesagt, daf} Franks Uberlegungen
auf das »Maximum« des Nikolaus von Kues verweisen, das, weil es
das GroBstmogliche ist, auch das »Minimum« einschlieft und so jede
»Bestimmung« sprengt) (DU 95). Das Sein schlief3t alles Bestimmte
und alle Bestimmungen in sich ein — eben damit aber auch das Prin-
zip des Bestimmens selber. Weil jeder Unterschied in ihm inbegriffen
ist, ist auch der Unterschied zwischen Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit inbegriffen. Dadurch erweist sich das Sein als »wahrhaft
konkret«; denn »konkret ist die Realitit, sofern sie lebendig und ein
Ganzes ist, das nicht vollendet ist, das nicht umgriffen werden kann,
das die Grenzen alles Bestimmten und insofern Erstarrten und Ver-
knocherten stiandig iiberschreitet« (DU 95f., Ubersetzung gedndert).
Sie ist lebendig, weil sie von innen her jede Begrenztheit sprengt.

Als jede Begrenzung tiberschreitend und als allumfassendes
Ganzes ist das Sein folglich »immer mehr und anderes als alles, was
gedacht werden kann. Ja mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles,
was es gleichsam in fertiger und vollendeter Gestalt schon ist. Es ist
die Realitit als seiende Moglichkeit auch dessen, was sie nicht ist«. In
dieser Eigenschaft ist die Realitét nicht nur in Begriffen nicht zu fas-
sen, sondern auch der gegenstdndlichen Anschauung unzuginglich.
»Sie kann nicht erschaut, sondern nur erlebt werden« (DU 96; Frank
nimmt die Einsicht seiner frilhen Auseinandersetzung mit Fichte
wieder auf; zugleich wird der Einflufy der Cusanischen Ontologie
des Seins als des posse ipsum sichtbar).

Damit ist die unerschopfliche und uniiberblickbare dem Sein
wesensmiflig eigene Dynamik, die auch das Noch-Nicht umfaft, als
der eigentliche Grund genannt, der es »unergriindlich« sein laf3t.
Dieses Sein durchdringt jeden, auch den winzigsten Ausschnitt und
erfiilllt ihn mit unbegreiflichen »Seinsmoglichkeiten«. In jedem
Seinspunkt flieSt die »Uberfiille« des Seins iiber »die Grenzen alles
Vollendeten und Bestimmten« hinaus.

76

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist schopferisches Kénnen

4. Das Sein ist schopferisches Kénnen

Das Sein ist von iiberbordender Fiille; in ihm sind auf transrationale
Weise Werden und ewige Vollkommenheit vereint. Das lebendige
Konnen als Einheit von passiver und aktiver Potentialitit bildet den
Kern der Frankschen Ontologie und ist grundlegend fir das Ver-
stindnis des religionsphilosophisch hochst wichtigen und zugleich
problembefrachteten Begriffs der Schépfung. In diesen Uberlegun-
gen, die in Der Gegenstand des Wissens, in Das Unergriindliche
und in Die Realitdt und der Mensch einen Angelpunkt bilden, zeigt
sich besonders der Einfluf§ des Nikolaus von Kues. Frank nimmt da-
mit auch eine von russischen Philosophen wie N. Berdjaew und
L. Schestow eindringlich (freilich ohne Verstindnis fiir die ontologi-
sche Systematik) vertretene Intention auf.

Es empfiehlt sich, an dieser Stelle kurz auf die Zeitanalyse ein-
zugehen, in der Frank sich mit Paul Natorps Auffassung auseinander-
setzt, die Zeit entspreche dem Nacheinander der Ordnungszahlen.
Frank kann zeigen, dafy diese am mathematischen Zeitbegriff orien-
tierte Losung ungeniigend ist. Das Werden als Wechsel der Momente
in der Zeit, entgegnet Frank, ist von der Einheit des iiberzeitlich Gan-
zen durchdrungen und kann deshalb ohne sie nicht verstanden wer-
den. Deshalb sind »Zahl und Zeit nicht voneinander abzuleiten, son-
dern beide sind von etwas noch Urspriinglicherem abgeleitet.

Seine eigene Auffassung findet Frank bei Henri Bergson bei-
spielhaft durchgefiihrt: Die Zeit ist »nicht die Ablosung des einen
durch ein anderes, keine Reihe einzelner, in sich geschlossener Mo-
mente, sondern reine Dauer, die ein Element des Schaffens, des Neu-
en, der Entwicklung enthilt (und sich damit von der Unbeweglichkeit
des Zeitlosen unterscheidet) und zugleich die unmittelbare Einheit,
wechselseitige Durchdringung und Kompaktheit ihres Flusses ist«
(GdW 391).7

Frank erkennt an, daf8 Bergsons Theorie gegeniiber Natorps
Auffassung einen Fortschritt darstellt, dennoch bleibt auch sie ein-
seitig, weil sie den metaphysischen Aspekt der Zeit verkennt. Berg-
son kann deshalb die widerspriichlichen Aussagen nicht auf ihren
Grund zuriickfithren: Einerseits erkennt er, dafy die Zeit ein »leben-

7 Frank bestitigt, dafl diese Zeitauffassung im wesentlichen schon bei Plotin (Ennead.,
IV, 4, 6-8) und in der Neuzeit bei Jacobi und »teilweise auch Goethe« anzutreffen ist

(ebd.).

77

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

diger Strom des Werdens, des Schaffens, des Entstehens von Neuem«
ist. Zugleich aber sagt er von der Zeit, daf§ sie »ein unteilbares oder
kontinuierliches Ganzes« sei. Diese Aussagen, so richtig sie je fiir
sich sind, setzen aber, wendet Frank ein, eine Einheit voraus. Erst sie
macht es denkbar, daf3 der Dauer »nicht nur das Moment des Wer-
dens, der Entwicklung, des Schaffens zukommt, sondern gleicherma-
Ben das Moment der Konstanz, also der Uberzeitlichkeit«. Die beiden
von Bergson erkannten Momente der Zeit — das des schopferischen
Werdens und das der Kontinuitit — konnen ihr gemeinsam nur zu-
kommen, weil die Zeit in der Ewigkeit griindet (GAW 393).

Gerade die Nihe, in der Bergsons Denken zu seinem eigenen
steht, veranlafSt Frank, scharf zu widersprechen, wo er einen Fehler
in dessen Auffassung erkennt. Die Vernachldssigung des ontologi-
schen Aspekts, bemerkt Frank, ist mit Bergsons »grofitem und ge-
fahrlichstem Irrtum« verbunden, der methodischer Art ist und darin
besteht, Erlebnis und Intuition zu verwechseln. Bergson habe des-
halb, was er mit seiner philosophischen Zeitanalyse eigentlich inten-
dierte, nicht angemessen zum Ausdruck bringen kénnen. Denn das
sei »nicht die »erlebte Zeit¢, nicht die Zeit als Prozef3, nicht einmal die
Zeit als reine Dauer gewesen, sondern die Zeit, wie sie in der Intuiti-
on gegeben ist — die Zeit, die unmittelbar in der Uberzeitlichkeit zu
sehen ist, das Werden und die Dauer in unlosbarer Einheit mit der
tiberzeitlichen Einheit selbst, gleichsam in ihrem Schofle«. Die tiber-
zeitliche Einheit ist eben die Einheit von Werden oder Dauer und von
ruhiger Unbeweglichkeit; sie ist nicht in h6herem Maf3e das eine oder
das andere. »Die Wahrheit von Bergsons Lehre liegt nicht darin, daf3
die >reine Dauer« das Absolute ist, sondern nur darin, dafd das Abso-
lute keine reine Unbeweglichkeit ist, dafs ihm das ureigene Moment
der Dynamik oder des Schaffens zukommt. Das Absolute ist lebendi-
ge Einheit oder einheitliches Leben« (GdW 394).

Ob Bergson seine urspriingliche Einsicht in das Wesen der Zeit
tatsichlich verfehlt hat, soll hier nicht diskutiert werden. Wichtiger
ist die Feststellung, daf$ in den (nur kurz zusammengefafsten) Ein-
winden, die Frank gegen ihn erhebt, seine eigene Auffassung von der
Einheit des Endlichen mit dem Unendlichen zum Ausdruck kommt.
Sie geht auf Plotin zuriick und folgt in ihrer Durchfiihrung der Cusa-
nischen Methode der coincidentia oppositorum. Frank zeigt, daf3 be-
griffliches Denken die coincidentia auflost und das Geeinte, aber
nicht Vermischte, in seiner Widerspriichlichkeit nebeneinander
stellt. Dagegen ist »die All-Einheit als solche die Einheit von Ruhe

78

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist schopferisches Kénnen

und Bewegung oder von Ewigkeit (Einheit) und Leben (Schaffen) —
eine solche Einheit, in der diese beiden Momente einander vollstan-
dig durchdringen und nicht als zwei einzelne Momente existieren.
Sofern jedoch die All-Einheit unter der Form der Bestimmtheit be-
trachtet wird — oder sofern sie als abgeleiteter Ausdruck, dem Prinzip
der reinen (abstrakten) Einheit unterworfen erscheint —, wird sie not-
wendig in eine Reihe von Einzelgliedern aufgesplittert, in eine Reihe,
die zugleich das Moment der Fortsetzung oder Bewegung voraus-
setzt. Ebenso wird dieses Moment der Bewegung oder des Werdens,
das isoliert betrachtet (das heifst gedacht) ist, zur Zeit, das heif$t zum
Ubergang von einem zum anderen oder zum Prozefl des Wechsels.
Deshalb hat die Seinssphire, die dem begrifflichen Wissen entspricht
und dem Gesetz der Bestimmtheit unterliegt, notwendig zwei korre-
lative Formen — die zeitlose Vielheit und die zeitliche Abfolge« (GdW
396-398).

Daf3 es wirkliches Werden von Neuem gibt, dafi also das Sein
kein »konservatives System« ist, in dem immer nur das Bisherige
sich fortsetzt, ist unleugbar. Das bereits erwihnte »Uber-den-Rand-
Flieen« ist dem Sein wesentlich und hat zur Voraussetzung, dafs es
auch Unfertiges enthalt, das dazu tendiert, sich zu vollenden (DU
101f.). Das heif3t, »daf3 alles Seiende immer mehr und anderes ist,
als alles, was es in fertiger und abgeschlossener Gestalt ist« (DU
104). Echtes Werden setzt Potentialitit, Konnen voraus. Moglichkeit
ist fiir Frank deshalb keine blofle Reflexionskategorie. Wenn das
Neue nicht die blofe Fortsetzung des Alten ist, kann es nur aus dem
transfiniten Wesen der Realitit selber hervorgehen: Diese ist auch
Seinkonnen. Das Neue entsteht also weder »aus sich selbst« noch ist
es grundlos. Es entsteht aus der »unbestimmten und unbestimm-
baren Potentialitit« (ebd.). Diese kommt freilich nur dem Sein als
All-Einheit zu. Zwar geht das Neue nicht unmittelbar aus der univer-
salen Potentialitdt hervor, sondern aus der spezifizierten Potentialitit
eines bestimmten Seienden. Dieses aber kann als Ursache wirken,
weil es nicht restlos bestimmt, sondern »in der universalen Potentia-
litit als solcher wurzelt«. Die im konkreten Seienden liegende Wirk-
kraft ist damit zu einem gewissen — im voraus nicht bekannten —
Grade eingeschrinkt, so daf3 nicht alles aus allem werden kann.

Es ist darum unmdglich, alle Griinde zu kennen. die zur rest-
losen Erkldrung eines neu entstandenen Phdnomens erforderlich
sind — und zwar nicht nur, weil wir die zu beriicksichtigenden Bedin-
gungen nicht alle kennen konnen, sondern »weil alles konkret Seien-

79

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

de aus dem Schof$ der an sich unbestimmten und gerade deshalb
rational unbestimmbaren Potentialitit des Seins entsteht« (DU 106).

Das Nicht-Wirkliche, aber Mégliche, ist noch ganz unbestimmt.
Thm steht es noch bevor, sich zu verwirklichen und so zu bestimmen.
In der Moglichkeit zu werden oder sich zu verindern, die allem kon-
kret Realen zukommt, sieht Frank das Element der Freiheit »im all-
gemeinsten Sinn«. Damit das Neue aus an sich seiender Unbe-
stimmtheit hervorgehen kann, ist »eine dynamische Kraft«
erforderlich, die dem Formlosen selbst eignet. Das noch Unbestimm-
te ist also nicht nur passiv. Es dhnelt vielmehr einem »chaotischen
Wogen« und entspricht dem, was Jakob Bohme den »Ungrund« oder
die »Begierde« genannt hatte. Ihr steht die potentia activa als Gestal-
tungskraft oder Arbeit des Bestimmens gegeniiber, die aus dem un-
bestimmten Stoff selbst hervorgeht. Es gibt also die »Dynamik der
Ungeordnetheit« und die »Dynamik des Bestimmens«. In dieser
»untrennbaren Zwei-Einheit« siecht Frank das »Wesen der Potentia-
litdt als urspriinglicher Freiheit« (DU 109).

Notwendigkeit kommt nur dem zu, was bestimmt und »ein sol-
ches« ist. »Notwendigkeit lauft letztlich auf das einfache sso ist esc
hinaus«. »Sofern aber das Sein Potentialitit d. h. schépferisches Kon-
nen eines sich in den Tiefen der Unbestimmtheit vollziehenden Be-
stimmens ist, ist es eben urspriingliche Freiheit«. Sofern das Sein mit
der Potenz zum Werden auch den Drang zur Gestaltung, Vollendung
und Verwirklichung besitzt, kann es »als Ganzes nur als transratio-
nale Einheit von Rationalitit und Irrationalitit, d. h. von Notwendig-
keit und Freiheit verstanden werden« (DU 109)8.

Die fundamentale Erfahrung des unaufhorlichen Werdens und
sich Verinderns kann uns schaudern lassen, weil wir uns nicht ver-
bergen konnen, daf3 alles um uns »nur wird und vergeht, aber nie-
mals wahrhaft ist«. Mehrmals hat Frank dieses Wort Platons aus dem
Timaios?® zitiert. Diese Erfahrung kann aber auch zu Staunen und

8 Auch Béla Weissmahr vertritt das Einssein von potentia passiva und activa: »Weil das
endliche Seiende das, was es werden kann, aufgrund seines Seins antizipiert, ist es als
Seiendes dem Verméogen nach niemals blof8 passive, sondern immer auch aktive Poten-
tialitdt. Rein passives Vermogen ist ein Abstraktum, das es in der Wirklichkeit nicht
geben kann. [...] Der letzte Grund dafiir, daf} jedes Seiende immer mehr ist als es sta-
tisch gesehen ist, liegt in der grundsitzlichen Bezogenheit jedes Seienden zu jedem
anderen, derzufolge nichts in der Wirklichkeit isoliert besteht«. In: Ontologie. Stuttgart
21991, Nr. 292.

9 Platon: yryvouevov zoi amolhbuevov, dvitmg de ovdénote v (Timaios, 28a).

80

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist Leben und Geist

Bewunderung Anla8 geben. Die lebendige Dynamik des Seins, die
wir iiberall als »iiber den Rand Flie3en« wahrnehmen, kann uns auch
die Ewigkeit in der Zeit nahebringen. Franks Bemerkung hierzu er-
innert an Jakob Bohme: »Die >Welterschaffungs, die ein schlechthin
unergriindliches Geheimnis ist«, findet in der »ewig schopferischen
Unruhe des Werdens ihr, wenngleich kiimmerliches, Abbild« (DU
100; vgl. GAW 396).

5. Das Sein ist Leben und Geist

Zu Franks Verstindnis des Seins als dynamische Kraft und schopfe-
risches Wirken hat Fichtes Philosophie der Tathandlung zweifellos
maf3gebliche Anstof3e gegeben. Die Denker, mit denen Frank sich in
der Folge auseinandersetzte, haben dieses Seinsverstindnis vertieft:
Hervorzuheben sind Plotin mit seinen Reflexionen {iiber zeitliches
Werden und Ewigkeit, Bergson mit der Philosophie des schopferi-
schen élan vital (ungeachtet der Kritik, mit der Frank Bergsons Be-
griindung beurteilt) und in besonderer Weise Nikolaus von Kues mit
seiner Lehre von Gott als schopferisches »Konnen-Selbst« — »posse
ipsumc.

Franks Auffassung von der metalogischen Einheit von Werden
und Sein unterscheidet sich von zwei in der Geschichte der Philoso-
phie anzutreffenden Positionen: In der ersten (aristotelischen) wird
das Sein als actus purus im Sinne vollendeter Aktualitit verstanden,
in der alle Moglichkeiten restlos realisiert sind und die deshalb die
Bedingung jeglichen Werdens zum Vollkommeneren ist. Fiir die
zweite Richtung (in der Neuzeit vertreten von M. Scheler, in gewis-
ser Hinsicht von H. Bergson, in neuester Zeit von E. Bloch) ist die
Realitdt selber im Werden begriffen und zwar in der Weise einer
»Evolutiong, in der sie aus einem keimhaften Ursprung sich immer
weiter vervollstindigt.

Frank versucht die Einseitigkeiten beider Positionen zu iiber-
winden. Gegen die erste Position wendet er ein (iibereinstimmend
mit N. Berdjaew), daf3 das Sein, in dem alle Méglichkeiten erschipft
sind, tot und starr wire. Es bliebe unverstandlich, wie »das Moment
des Schopferischen, des Lebens, der Aktivitit [...] eine nur abgeleite-
te AuBerung eines anderen, fertigen, vollendeten, unbeweglich-ewi-
gen Seins« sein kann. Es mufl im Gegenteil als »ebenso primir-ur-
spriinglich wie das Moment der vollendeten Aktualitit« gedacht

81

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

werden (RM 220). Die Vollendung muf$ mit dem Werden und Wir-
ken metalogisch eins sein. Dasselbe gilt auch fiir die zweite Position.
Es wire verfehlt anzunehmen, die Realitidt befinde sich in einem
»stufenformigen« Wachsen, in dem nacheinander verschiedene Sta-
dien durchlaufen wiirden bis hin zur Vollendung. Das Noch-Nicht,
verstanden als permanenter, unaufhorlich zu iiberwindender Man-
gel, wire in dieser Auffassung ein Merkmal der Realitit als solcher
und nicht nur unserer beschriankten Welterfahrung. Dagegen erklart
Frank: Die Kreativitit des Seins »setzt kein endliches Ziel aufSerhalb
ihrer selbst voraus, das durch sie verwirklicht wiirde und das vor
seiner Verwirklichung nicht existierte. Im Gegenteil, das Ziel ist mit
seinem Schopfer identisch, das Ende mit dem Anfang«. Darum ist die
Unterscheidung eines Schopfersubjekts und einer von ihm ausgehen-
den schopferischen Aktivitit, deren Ergebnis die Welt ist, auf das
metalogische Wesen der Realitit nicht anwendbar. Die Realitit ist
nicht nur in dem Sinne kreativ, daf3 sie von ihr Unterschiedenes her-
vorbringt; »ihre primire Kreativitit besteht darin, dafl sie sich selbst
schafft, daf3 sie nichts anderes ist als Kreativitit«® (RM 221; zu
Franks Verstandnis der Schopfung vgl. Kapitel XIV, 3).
Ubereinstimmend mit Nikolaus von Kues versteht Frank die
Realitdt weder als reine Aktualitdt im Unterschied zur Potentialitdt
noch als reine Potentialitit: »Sie ist das eine und das andere in ihrer
unzertrennlichen Einheit«. In diesem Sinne ist die Realitdt »ewiges
Lebeng, das »von Anfang und sogleich die ganze Fiille dessen in sich
hat, was es aktiv in sich verwirklicht«. Von nichts anderem bestimmt
ist sie selber absolute Spontaneitit, die mit der Notwendigkeit eins
ist. Leben ist der von Frank bevorzugte Begriff fiir die Realitit in
ihrer Fiille; der emphatische Klang, der diesem Begriff eigen ist, weist
darauf hin, daf3 es nicht abgeleitet, sondern selber tiefster Ursprung
ist. Gerade der Begriff Leben lif3t verstehen, daf die Realitit als All-
Einheit konkret ist und doch nicht faktisch fertig vor uns liegt, son-
dern sich selbst setzt und begriindet. Das mit ihm Gemeinte auszusa-
gen, ist auch der Begriff Geist geeignet. Das schopferische Wirken ist
nicht als eine seiner Eigenschaften anzusehen, so daf3 es irgendwie
real von ihm unterscheiden wire, sondern ist es selbst. Die Begriffe

10 Frank findet diese These auch durch Hegel bestitigt (RM 221). Im russischen Text
heifit es irrig »theologisch« statt »teleologisch«. G. W. E. Hegel: Wissenschaft der Logik,
2. Teil, 2. Abschnitt, 3. Kapitel, C: »Die Teleologie« (Werke Bd. 6, Frankfurt 1969,
S, 454).

82

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist Leben und Geist

Leben und Geist sind auch geeignet, auf das »objektiv« Giiltige und
Wertvolle aufmerksam zu machen, durch das die Realitdt der letzte
tragende Grund alles Begrenzten ist, sei es unseres Selbsteins, sei es
einer partikuliren Erkenntnis, einer inneren Erfahrung oder eines
Dinghaften (vgl. RM 221-225; DU 332, 335).

Die auf das Sein angewendeten Begriffe — in Das Unergriindli-
che tritt noch der (platonische) Begriff Licht hinzu — entstammen
(wie alle unsere Begriffe) der verinderlichen und beschrinkten inne-
ren Erfahrung. Sie sind an diese Erfahrung riickgebunden und kon-
nen deshalb nicht univok auf die Realitit in ihrer Ganzheit und Fiille
iibertragen werden. Gefordert ist hier ein analoges Denken, das ne-
ben der Angemessenheit auch die Unangemessenheit der Begriffe
beachtet (vgl. RM 218; DU 334)'1.

11 Zum Begriff der Analogie s. Kapitel XI, 2.

83

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Sein im Selbstsein

Die bisherige Darstellung hat gezeigt, wie Frank die ungegenstindli-
che Anwesenheit des absoluten Seins als die Moglichkeitsbedingung
jeder begrifflich bestimmten Erkenntnis aufweist und welche tran-
szendentalen Eigenschaften das Sein bzw. die Realitit auszeichnen.
Dabei erwies sich, daf8 das ungegenstindliche »Wissen« des Absolu-
ten mit dem Selbstvollzug des Subjekts eins ist. Im »unmittelbaren
Selbstsein« finden wir das »einzige Tor« zur Ontologie (DU 334). Im
Selbstsein erleben wir die Realitit als iiber sich hinausgehendes, ex-
pressives, sich selbst offenbarendes Geschehen, nicht als etwas Sach-
haftes, das uns passiv gegentibertritt. In den folgenden Abschnitten
geht es weiter um die Anwesenheit des absoluten Seins im Selbstsein
des Menschen.

1. Die All-Einheit der menschlichen Seele

Die ungegenstindliche Anwesenheit des absoluten Seins hat ihren
»Ort« in der »Seele« des Menschen. Sie galt es, phdanomenologisch
zu untersuchen. Frank hat sein Buch Die Seele des Menschen als
»Fortsetzung und Erginzung« seiner Lehre vom Wissen bezeichnet.
Es ist seine Habilitationsschrift, an der er im Kriegsjahr 1916 gear-
beitet hat; spater hat er es als den zweiten Teil einer »Trilogie« be-
zeichnet, zu der neben dem Gegenstand des Wissens noch die Sozial-
philosophie gehort (GGAG 81). In Die Realitit und der Mensch
(1949) nannte er es deren »Erstentwurf« (RM 125). Er unterstrich
damit die Kontinuitit seines Denkens, machte aber auch deutlich,
dafl mit ihm noch nicht die ausgereifte Fassung seiner philosophi-
schen Anthropologie erreicht ist. In systematischer Hinsicht ist es
ein erster Versuch, die ontologischen Bedingungen des »Gottmen-
schentums« aufzudecken. Seine Zielsetzung kommt in dem Augusti-
nuszitat zum Ausdruck, das ihm als Motto vorangestellt ist: »Zuerst

84

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die All-Einheit der menschlichen Seele

muf3 der Mensch sich selbst finden, damit er, nachdem dieser Schritt
getan ist, von hier aus aufsteige und zu Gott empor genommen wer-
de«.! Es wird im Folgenden selbstverstiandlich nicht darum gehen, die
den Hauptteil des Werkes ausmachende phinomenologische Be-
schreibung der »Schichten« des seelischen Lebens zusammenzufas-
sen; nur im Blick auf die Religionsphilosophie sollen einige wesent-
liche Punkte wiedergegeben werden.

Franks Frage nach der Seele als dem Inbegriff des menschlichen
Seins ist von vornherein eine phdnomenologisch-philosophische Fra-
ge. Allein die »Selbstbeobachtung, die darauf zielt, das »gattungs-
gemafle reidetischec Wesen« in dem »sich seiner selbst bewufst wer-
denden inneren Leben« aufzudecken, kann, wie Frank in Anspielung
auf E. Husserl bemerkt, der zum Ziel fiihrende Weg sein — nicht aber
die Untersuchung der vom inneren Wesen des Menschen als Subjekt
losgelosten gegenstindlichen Prozesse des psychischen Lebens in
ihrer kausalen oder sonstigen Gesetzmifigkeit. Fiir die Methode des
»radikalen«, nach Wesenszusammenhiingen fragenden Denkens (das
somit die Empirie im gewdhnlichen Sinne iibersteigt) ist auch der
mehrmals erwihnte W. James fruchtbar geworden. Auch M. Scheler
(obwohl nicht erwihnt) scheint mit seiner materialen Wertethik An-
regungen zur phinomenologischen Betrachtung der inneren Erfah-
rung gegeben zu haben (aufiihrlicher zu Husserl und Scheler siehe
Kapitel VI, 3).

Franks philosophische Psychologie geht von der Erfahrung (im
Husserlschen Sinn) aus und versucht, indem sie nach der Bedingung
ihrer Moglichkeit fragt, zu ontologischen Aussagen zu gelangen (vgl.
SdM 61?). Dabei ist das Interesse darauf gerichtet, die Beziehungen
des »seelischen Lebens« zu anderen Seinsbereichen zu beriicksichti-
gen, um seine »Stellung im allgemeinen System des Seienden« zu
bestimmen.

Die Frage, was die menschliche Seele und damit das menschliche
Ich ist, ist nicht zu beantworten, ohne zu kldren, was das menschliche
BewufStsein ist. Verfehlt wire es, im BewufStsein eine Art Projek-
tionsleinwand zu sehen, auf der sich die idealen Inhalte, die uns in

! Augustinus: Retractationes: Prius sibi ipse homo reddendus est, ut illic quasi gradu
facto inde surgat atque attollatur ad Deum. L. 8,3. Diesen Satz, der als Motto den Sinn
des auf ihn folgenden Werks anzeigt, hat der Autor auch dem zweiten Teil von Das
Unergriindliche vorangestellt.

2 Die Seitenangaben beziehen sich auf: S. L. Frank: Die Seele des Menschen. Versuch
einer Einfithrung in die philosophische Psychologie. Freiburg (Alber) 2008 = SdM.

85

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

der Logik, Mathematik, Asthetik, Ethik und Religion begegnen, ab-
bilden. Die Frage »Wer bin ich eigentlich?« ist weder mit dem Hin-
weis auf die wechselnden Bewuf3tseinsinhalte noch auf das Bewuf3t-
sein als solches beantwortet. Was mich ausmacht im Unterschied zu
meinen Gefiithlen, Wiinschen und Vorstellungen ist »das Sein eben
dieses unwiederholbaren Trigers des BewufStseins«. Dieser Tréger ist
das, »was wir das >Ich< nennen und was seinem eigenen Wesen nach
fiir jeden von uns im Singular existiert als unwiederholbares und mit
nichts vergleichbares Zentrum alles iibrigen«. Dieser »Triger« ist
»formlos und inhaltsleer«; er ist »nur ein lebendiger, realer Seins-
punkt, der sich von allem auf der Welt dadurch unterscheidet, daf3
es der Punkt ist, in dem das Sein unmittelbar fiir sich und gerade
dadurch wirklich bedingungslos ist. Alles tibrige ist entweder Inhalt
des Bewuf3tseins oder seine Form. Im einen wie im anderen Fall ist es
blof relativ, fiir anderes oder bei anderem. Das, was wir unser >Ich«
selbst nennen, ist hingegen lebendiges, inneres Sein als letzter Stiitz-
punkt fiir alles in ihm oder fiir es Seiende« (SdM 116). Erst der Tra-
ger macht »das ideale Licht des Bewuf3tseins zu einer lebendigen,
konkreten Realitit«. Frank bestimmt diese Realitit »als inneres >Sein
fiir sich¢, unabhingig davon, ob es selbst jeweils bewufSt ist oder
nicht«, denn zu ihm gehort auch das Un- oder Unterbewufte. Dieses
innere Sein macht die »Seele« aus; es ist zwar »mit dem spezifischen
Prinzip des idealen Lichtes, das wir unser BewufStsein nennenc, »un-
zertrennlich verschmolzen«, aber doch nicht identisch. Mit anderen
Worten: »Das Wesen des seelischen Lebens liegt im Erleben als sol-
chem, im unmittelbaren inneren Sein, nicht aber im begleitenden
Bewufltsein«, denn es ist eben mehr als BewufStsein (SdM 117).
Was Frank »Seele« nennt, ist darum sowohl vom »gegenstiand-
lichen Bewuf3tsein« als Bewuf3tsein von etwas (das sich im Wissen
von etwas vollendet) als auch vom SelbstbewufStsein unterschieden
(denn sie umfafit, wie erwihnt, auch das Unbewuflte). Zum »see-
lischen Leben« gehort auch das Gefiihlsleben. Weil in ihm das emo-
tionale und das intellektuelle Moment vereint sind, ist sein Sein »lo-
gisch zu bestimmen unmoglich«. Auf dieses Sein ist Franks Interesse
gerichtet. »Wenn Bewuf3tsein >Sein fiir sich«< ist, dann gibt es aufSer
dem Moment dieses >fiir sich¢, dieser Selbstevidenz, auch das Mo-
ment des Seins selbst als seiner offensichtlichen Bedingung. Wir be-
haupten also, daf3 dieses Moment des unmittelbaren Seins ein we-
sentlicheres und urspriinglicheres Merkmal des seelischen Lebens
ist als das Moment des Bewuf3tseins. In dem Mafle, in dem Leben

86

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die All-Einheit der menschlichen Seele

wichtiger und primarer ist als Erkennen, in dem das Tun der An-
schauung vorausgeht, ist das seelische Leben primir eine reale Kraft
und erst sekundir der ideale Triger des Bewuf3tseins« (SdM 101).

Frank hat in Die Seele des Menschen eingelost, was W. Dilthey
mit seiner Einleitung in die Geisteswissenschaft gefordert hatte.
Dieser hatte sein epochemachendes Werk mit der kritischen Beob-
achtung eréffnet, dafy »in den Adern des erkennenden Subjekts, das
Locke, Hume und Kant konstruieren, nicht wirkliches Blut [rinnt],
sondern der verdiinnte Saft von Vernunft als bloer Denktatig-
keit«?. Fiir Dilthey war die »Totalitat unseres Wesens«, von welcher
der Erkenntnistheoretiker ausgehen sollte, im »Leben« enthalten.
Auch Frank legt, um die »Totalitdt« des menschlichen Wesens zu
erreichen, das »Leben« seiner Philosophie zugrunde, aber nicht das
Bewuftseinsphédnomen, sondern das innere Erleben als Seinsvoll-
zug.

Das seelische Leben, das fiir sich genommen ungeformt und
ohne Inhalt ist, hat seine Wesensaufgabe darin, das auf die gegen-
stindliche Wirklichkeit gerichtete Erkennen zu erméglichen. Frank
sagt sogar: Es »ist selber nichts anderes als der Ausgangs- oder Stiitz-
punkt fiir die Verwirklichung dieser Beziehung« (SdM 191). Als le-
bendiger Ausgangspunkt der Intentionalitit ist es selber »untrennbar
mit den sich ihm in dieser Ausrichtung enthiillenden gegenstindli-
chen Inhalten verschmolzen«. Es ist keineswegs ein »sich selbst ge-
niigendes, von allem anderen abgesondertes inneres Grundelement,
sondern gleicht einem »Strahlenbiindel, dessen Wesen gerade in der
Uberwindung der Grenze« zu der ihm transzendenten Welt besteht
(SdAM 192). Der dem Sein als solchen eigene transzendierende dyna-
mische Charakter zeigt sich auch im seelischen Sein; er ist bedingt
durch das absolute Sein, das in der Seele anwesend ist. Worauf es
Frank in seinem frithen philosophisch-psychologischen Werk an-
kommt, ist der Aufweis dieser Immanenz.

Im BewufStsein von etwas, das auf das gegenstindliche Erken-
nen ausgerichtet ist, besitzt das seelische Leben bereits eine »beson-
dere, formende oder aktualisierende Instanz«. Denn diese Ausrich-
tung hat zur Bedingung, dafl in ihm bereits »das reine Licht des
Wissens, die ideale Helligkeit [ozarennost’] oder Durchsichtigkeit
des Seins, seine absolute Selbstdurchdrungenheit und Selbstoffen-
heit — das spezifische urspriingliche ideale Prinzip des Wissens oder

3 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig und Berlin 1922 ff,, Bd. I, S. XVIIL.

87

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

der Vernunft —« anwesend ist (561). Befdhigung zur Erkenntnis be-
sagt nichts anderes als vom Licht erleuchtet zu sein, das vom absolu-
ten Sein ausgeht, das als solches »die Einheit von Wissen und Sein«
ist. Aber auch die Objektwelt ihrerseits ist nur erkennbar, weil sie
durch das vom absoluten Sein ausgehende Licht »ideal erhellt« ist.
Die gegenstindliche Wirklichkeit und das sie erhellende Wissenslicht
sind in erkenntnismetaphysischer Hinsicht »lediglich abstrakte
Aspekte« eben jenes »absoluten Lebens«.

So zeichnet sich die Seele durch eine einigartige Zweiheit aus, in
der beide Elemente nicht einfach zusammengesetzt sind, sondern
eine Einheit bilden: Die Seele »ist gleichermafien die individuelle
Brechung oder begrenzte Auflerung des Strahls oder Lichts des rei-
nen Wissens [znanie], wie auch eine subjektiv begrenzte Form der
gegenstindlichen Wirklichkeit« (SdM 213).

Frank ist damit zum wichtigsten Ergebnis seiner Untersuchung
gelangt. » Also ist die Seele nicht nur >Bild« [obraz] der Welt, sondern
auch Bild [obraz] des Geistes oder Gottes, reines Licht der Vernunft,
wenngleich gebrochen im Elementarelement [stichija] des seelischen
Lebens und subjektiv umgebildet durch die individuellen zielstrebi-
gen Krifte der seelischen Entelechie. Von aufSen und von innen — in
seinem gegenstindlichen Inhalt, der erhellt und angeeignet wird,
und in der erhellenden Kraft des Wissens selbst — ist die Seele mit
der Unendlichkeit verschmolzen und ist eine Realitit, die potentiell
ins Unendliche fortschreitet, sich gleichsam unbegrenzt erweitert
oder vertieft. Nur gleichsam in der Mitte, in dem Punkt, wo Subjekt
und Objekt sich begegnen, eben dort, wo die Seele in die Aufienwelt
eintritt, ist sie ein geringes, bescheidenes Teilchen des Seins [...].
Zwei Unendlichkeiten, die gleichsam aus den unergriindlichen Tiefen
des Seins stammen — die Unendlichkeit des reinen, allumfassenden
Lichtes des Wissens und die Unendlichkeit des von ihm erleuchteten
Universums — begegnen sich, indem sie in einer undeutlichen und
begrenzten Mitte zusammenschrumpfen und sich brechen, in einem
kleinen Punkt — und dieser Punkt ist das individuelle BewufStsein«
(SdM 214).

Das seelische Leben, das wir in seiner Ungeformtheit und In-
haltsleere phinomenologisch als reines Erleben fassen konnen, ist
ein Seinsvollzug. Als solcher aber reicht er iiber jede Begrenzung
unendlich hinaus: »Auch wenn der ganze Inhalt unseres seelischen
Lebens durch und durch subjektiv und individuell wire, ist doch sein
Sein selbst etwas Uberindividuell-Objektives, bedeutet es dessen Ver-

88

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die All-Einheit der menschlichen Seele

wurzelung in der allumfassenden Einheit des absoluten Seins« (SdM
229). Das Absolute im seelischen Leben ist kein gelegentlich auftre-
tender BewufStseinsinhalt; es zeichnet das Sein der Seele aus, so daf3
sie trotz ihrer individuellen Beschranktheit ins Unendliche reicht.*

Fir Frank ist es wichtig, daf$ die » Verwurzelung« der Seele im
absoluten Sein auch erlebt werden kann, etwa wenn wir in einer see-
lischen Erschiitterung vor die Frage nach dem »Wesen unseres Le-
bens« gestellt sind. Wir werden uns dann bewuf3t, »daf3 die Substanz,
die Wurzel selbst unseres >Ich« — was wir im hochsten und strengsten
Sinn des Wortes unsere >Seele< nennen diirfen —, eben nichts anderes
ist als die sich selbst-verwirklichende, schopferisch-formende Kraft
der absoluten Idee«. Im Augenblick tiefster existentieller Verunsi-
cherung wird der Mensch sich bewuf3t, wie sehr er auf »ihre Kraft«
angewiesen ist und zugleich doch die Differenz zu ihr schmerzlich
erfahrt. Die Bedeutsamkeit jener »Substanz« des Ich — seine Wurzel
im Sein — besteht darin, daf$ sie »ein Strahl des lebendigen absoluten
Lichts« ist. Dessen »unmittelbare Anwesenheit« ist, wie Frank be-
merkt, »die Grundlage aller menschlichen Religiositit«, in der
»SelbstbewufStsein und GottesbewufStsein [Bogosoznanie] ein und
dasselbe« sind. »Der Weg zum GottesbewufStsein verlauft eben gera-
de iiber die Versenkung in sich selbst, iber das Wahrnehmen der dem
subjektiven >Ich< transzendenten absoluten Wurzel unseres >Ich«.
Hierin sieht Frank die Aufforderung erfiillt, die mit dem Motto ge-
stellt war: transcende teipsum (SAM 222).

Um das Wirken des »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« in
der eigenen Seele erfahren zu konnen, ist ein waches Unterschei-
dungsvermdgen vonnoten. Es darf nicht mit der Prédsenz eines be-
stimmten BewufBtseinsinhalts verwechselt werden. Nur, wo diese
Unterscheidung getroffen wird, ist die rational-begrifflich nicht ab-
grenzbare Erfahrung seiner Anwesenheit in der eigenen Seele zu
gewinnen. Die eigentlich religiose Erfahrung, dafy der Mensch sich
in seiner Begrenztheit dem Wirken des »Lichts« widersetzen kann,
wird gerade durch die ontologische Differenz ermoglicht. Die »Bre-
chung« des Absoluten im Individuellen ist keine blofS numerische
Verkleinerung, sondern ein mitunter dramatisches geistig-lebendi-
ges Geschehen.

4 Zwar erwihnt Frank in Die Seele des Menschen Nikolaus von Kues nicht ausdriick-
lich, doch lassen seine Aussagen iiber die Seele als »Bild« doch an die Cusanische Bild-
lehre denken.

89

- am 24.01.2026, 04:2212. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

»Das seelische Leben ist keine abgeschlossene Sphére bestimm-
ter Inhalte, die anderen Bereichen der Welt entgegengesetzt wire: in
sich selbst betrachtet ist es iiberhaupt kein Teil der Welt. Es ist alles
oder nichts: alles, weil es Potenz zu allem ist, nichts, weil es nur Po-
tenz ist. Deshalb ist es einerseits blofs Enthiillung der unendlichen
Fille und All-Einheit des reinen Geistes® und allumfassenden Ur-
sprungs des Seins und andererseits, indem es nur Potenz ist, kann es
in einen begrenzten Teil des korperlich-gegenstandlichen Seins ein-
gehen [vmescat’sja] und uns als ein kleines Teilchen der AufSenwelt
selbst erscheinen«. Es macht das Wesen der menschlichen Seele aus,
daf in ihr »die unfaflbare Unendlichkeit, Fiille, aktuale Durchsichtig-
keit und Einheit des absoluten Seins mit der Beschrinkung, dem
Dunkel, der Desintegration und Veranderlichkeit des empirischen
Seins« zur Einheit geworden ist (SdM 2721.).

Das menschliche Sein ist wesentlich durch diese Zweiheit cha-
rakterisiert. Diese Einsicht, die Frank in Die Seele des Menschen be-
griindet, gilt fiir sein gesamtes Werk. Daf in manchen Formulierun-
gen in diesem frithen Werk die Balance zwischen der Einheit mit dem
Ganzen und der Eigenstandigkeit des Einzelnen gefihrdet erscheinen
kann, geht auf den Einflufl des Neuplatonismus zuriick, der unver-
kennbar ist. Doch gelingt es Frank auch hier, die Differenz zu wahren
ohne die Einheit zu gefihrden (und umgekehrt). Die folgenden Ab-
schnitte werden die Ergebnisse der ontophidnomenologischen Analy-
se des Seins im Selbstsein, die Frank in den Schriften der Emigrati-
onszeit durchgefiihrt hat, vorstellen. Zur Reifung hat der EinflufS des
Personalismus, der erst nach der Abfassung der Seele des Menschen
wirksam wurde, mafSgeblich beigetragen.

2. Die sich durch sich selbst erschlieBende Realitit

Die Begriindung des Humanismus — das ist Franks Einsicht seit Be-
ginn seines Denkweges — kann nur auf der Basis einer argumentativ
gesicherten Ontologie erfolgen. Um den verschiitteten Zugang zum
Sein freizulegen hat Frank auch Erkenntnisse der Philosophie der
Neuzeit fruchtbar gemacht. Eine besondere Rolle spielte hier die Ent-
deckung der unbezweifelbaren Realitit des denkenden Subjekts
durch Descartes. Das eigene Sein oder Bin-Sein als solches steht,

5 Das russische Wort Duch ist mit groSem Anfangsbuchstaben geschrieben.

90

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sich durch sich selbst erschlieBende Realitit

wie Descartes gezeigt hatte, dem Subjekt nicht gegeniiber als etwas,
auf das sein Denken urteilend gerichtet wire. Es ist ihm unvermittelt
gegeben und deshalb jedem Zweifel entzogen. Nicht schluf$folgernd
erkennt das Subjekt sein Sein, vielmehr ist das Denken selber die
Selbstenthiillung des Seins des Ich (selbstverstindlich kann das eige-
ne Sein, wie alles andere, auch zum Gegenstand des Nachdenkens
gemacht werden). Die unleugbare Realitit des denkenden Ich hatte
zuvor schon Augustinus erkannt. Beide hatten eine Realitit entdeckt,
die sich prinzipiell von der Objektwirklichkeit unterscheidet: Wir
»haben« diese Realitit in der ganz besonderen Weise, »daf3 wir selbst
sind, was wir haben. Es ist dies eine Realitit, die sich durch sich selbst
erschliefSt, die sich nicht dadurch erschlieft, daf$ ein anderer auf sie
blickt, sondern kraft dessen, daf3 ihr Sein selbst ein unmittelbares
Sein-fiir-sich, Selbstdurchsichtigkeit ist« (RM 142).

Descartes hatte freilich die Tragweite seiner Einsicht verkannt,
indem er das Sein des denkenden Ich (die res cogitans) als Substanz
miflverstand, die mit anderen Substanzen die objektive Struktur der
Weltwirklichkeit bildet. Seine Einsicht konnte fiir Frank nur be-
schrinkt wegweisend sein. Das iiberrdumliche unendliche, inhaltlich
nicht bestimmte Sein schrumpfte bei Descartes auf einen »inhalts-
losen Seinspunkt zusammen, dessen Wesen sich darin erschopft,
Ausgangspunkt des Erkennens zu sein«. Diese Reduktion auf das
»reine«, inhaltslose Erkenntnissubjekt hat, wie Frank bemerkt, viel
Schaden in der neuzeitlichen Philosophie angerichtet, weil sie einen
entpersonalisierten Intellektualismus zur Folge hatte (DU 190-192).
Augustinus aber hatte sich mit der Erfahrung des Selbstseins eine
ganz neue Tiefendimension des Seins erdffnet: das Sein »als unmit-
telbares, fiir sich selbst seiendes, sich selbst sich erschliefendes Le-
ben«. Er hatte in diesem Sein »das urspriingliche Wesen unseres ei-
genen Seins« erkannt, eine »Realitit, welche die Grenzen des ganzen,
vermeintlich alles umfassenden Systems der objektiven Wirklichkeit
iiberschreitet und letzterer zugrunde liegt«. Diese Realitit — das war
die fundamentale Einsicht des Augustinus — ist uns »von innen her
gegeben als der Bodengrund, in dem wir verwurzelt sind und aus
dem wir hervorwachsen« (RM 143).

Immer wieder geht es Frank darum, das naheliegende und des-
halb hiufige Mifiverstiandnis zuriickzuweisen, das Sein sei irgendwie
doch objektiv gegeben oder konne objektiviert werden. Er verweist
dazu auch auf die Einsicht Kants, daf$ wir nicht in der gegenstindli-
chen Erfahrung der Weltwirklichkeit, sondern erst im sittlichen Le-

91

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

ben, in dem die Vernunft iiber die Grenzen der theoretischen Welt-
erkenntnis hinausgeht, zur Realitdt an sich gelangen. Auch Kants
idealistischen Nachfolgern erschlof8 sich, indem sie »die Augen der
Seele« (wie Platon gesagt hatte) von aufSen nach innen wandten, eine
Realitdt, die »in den lebendigen Tiefen des SelbstbewufStseins ist und
sich duflert« (RM 144).

Es geht also darum, mit der Einsicht, daff das Sein nur in der
»lebendigen Tiefe des SelbstbewufStseins« zu finden ist, den Einwand
zuriickzuweisen, das Haben dieser Realitit sei doch das Haben von
etwas, das Wissen des Seins sei also nicht unmittelbar, vielmehr ge-
schehe in diesem Wissen doch eine Vergegenstindlichung. Was hier
Gegenstand heifsen konnte, entgegnet Frank, »befindet sich im Inne-
ren unseres Seelenlebens« und steht uns nicht erkenntnistheoretisch
gegeniiber. So sind auch die idealen Formen des Denkens und die
Elemente der Logik, die im Vollzug des Denkens gewufst werden,
eine Realitdt, die zur Elementarsphire unseres Denkens selber ge-
hort. Ein anderes Beispiel ist das Wissen, das der Liebende gewinnt,
wenn er sich seiner Liebe bewuf3t wird, ihre Freuden und Leiden von
innen her erlebt und ihren Sinn zu verstehen sucht; dieses Wissen ist
ein vollig anderes als das Wissen, das jemand gewinnt, der das see-
lische Phanomen seiner Verliebtheit wie einen Gegenstand analy-
siert. Gerade das von Kierkegaard ausgehende Denken habe gezeigt,
daf3 die Existenz — »das unmittelbare, konkrete Fiir-sich-Sein des
Menschen — etwas ganz anderes, tieferes und urspriinglicheres ist
als das Seelenleben, das zum Gegenstand objektiver psychologischer
Erkenntnis gemacht wird«. Subjekt und Objekt gehoren im Wissen
der eigenen Existenz derselben Seinssphire an; ihre Unterscheidung
ist hier lediglich »abstrakt« (RM 147). Schlieslich ergibt sich die Ein-
sicht, daf3 nicht alles, was ist, zur gegenstindlichen Wirklichkeit ge-
horen kann, auch daraus, daf3 die Realitit des Erkenntnisblicks, der
sich auf diese Wirklichkeit richtet, immer auflerhalb ihrer bleibt.

Das Selbstsein des Subjekts, das kein Teil der objektivierbaren
Wirklichkeit ist, darf aber auch nicht, wie Frank gegen Descartes gel-
tend macht, als bloSes Erkenntnissubjekt verstanden werden. Zwar
geht das Erkenntnisstreben aus ihm hervor, doch ist das Selbstsein
mehr als nur dessen punktformiger Ausgang; es ist etwas »hochst
Komplexes und Inhaltsreiches«. Frank meint sogar, daf8 das Erkennen
fiir den ontologischen Charakter des Selbstseins durchaus nicht das
bestimmende Merkmal sei; das Sein des Selbstseins reicht dariiber
unendlich hinaus.

92

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sich durch sich selbst erschlieBende Realitit

Der Erkenntnisakt selbst zeigt diese Unendlichkeit des unmittel-
baren Selbstseins des Subjekts. Nur das Erkenntnisstreben mit der
entsprechenden Anstrengung kann beim Erkennen dem Subjekt zu-
geschrieben werden. Zweifellos ist es mehr oder weniger anstren-
gend, rdumt Frank ein, eine Einsicht zu gewinnen. Doch wo sie ge-
lingt, wird die Evidenz — das Aufleuchten des gesuchten Grundes
oder Zusammenhanges — ungeachtet der vorausgegangenen Miihe
doch als »reine Gabe« erfahren, die dem Ich gleichsam von auflen
zuteil wird. Der grammatisch angemessene Ausdruck fir die Er-
kenntnis heifdt darum »mir leuchtet etwas ein«, »mir ist ein Licht
aufgegangen, nicht aber »ich erkenne etwas« (DU 192-193). Frank
hat diese Erfahrung mit einem Wort Goethes illustriert, der zu Ecker-
mann bemerkte, »daf3 alles Denken zum Denken nichts hilft; so daf3
die guten Einfille immer wie freie Kinder Gottes vor uns dastehen
und uns zurufen: da sind wir!«¢ Noch nachdriicklicher unterstreicht
die religiose Erfahrung den Charakter der Erleuchtung, die sich nach
quilenden Zweifeln oder Ungewifsheit einstellt: Sie wird »Gnade«
genannt (vgl. RM 210). Aus dieser Eigenart des Erkenntnisvorganges
erkldrt sich Franks Charakterisierung des Selbstseins als Dunkel und
als Licht: Es ist sowohl helles Bei-sich-sein, als auch zu erhellendes
Dunkel. Der Wortgebrauch ergibt sich aus Franks Verstindnis des
Erkennens als Erleuchtung. Das Ich, das die Einsicht (Evidenz) nicht
als das Resultat der eigenen Anstrengung, sondern als Gabe erfihrt,
ist in dieser Hinsicht ein zu erleuchtendes Dunkel. Sofern es aber der
Erleuchtung und damit der Einsicht fihig ist, muf$ es das Erkennt-
nislicht potentiell in sich haben. Die erkenntnismetaphysische Uber-
legung bestitigt die Doppelnatur oder Zweiheit des Menschen: Er ist
mit seinem Leib und seiner Psyche Teil der Weltwirklichkeit, in sei-
nem Selbstsein aber von der Realitit als solcher durchdrungen. Die
Erkenntnis ist eine »Gabe«, die das Subjekt von der es durchdringen-
den Realitdt empfingt (vgl. DU 195).

¢ Frank hat diesen Satz aus den Gesprichen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Ubersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespriiche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

93

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges
Leben

Das Sein des Subjekts ist also mehr als nur der Punkt, von dem die
Erkenntnisintentionalitdt ausgeht. Aber wie kann dieses Mehr cha-
rakterisiert werden? Nicht durch irgendwelche zusétzlichen Inhalte.
Denn es ist ja selber das Enthaltende, das mit dem Enthaltenen zu-
sammenfillt. In ihm ist, wie Descartes exemplarisch aufgewiesen
hatte, der Habende auch das, was er hat. Gerade um dieses »Zusam-
menfallen« zu charakterisieren, spricht Frank vom »unmittelbaren«
Selbstsein.” Denn im Selbstsein begegnen wir unvermittelt durch das
Denken der »Realitit als solcher«. Den Begriff »SelbstbewufStsein«
hilt Frank zur Charakterisierung des Selbstseins fiir wenig geeignet,
weil im Gebrauch dieses Wortes doch die Selbsterkenntnis im Vor-
dergrund steht und so das Selbstsein auf sie beschrinkt wiirde (DU
193-194).

Die geeignetste Kennzeichnung fiir das Selbstsein als »sich
selbst offenbares Sein« ist Frank zufolge »Leben< in dem ganz ur-
spriinglichen Sinn eines Seins als unmittelbarer Selbsterfahrung, als
Einheit von >Erleben< und >Erlebtem« (DU 195). Man kann dieses
»Leben« nicht von auflen beobachten; man hat es als das eigene Bin-
Sein unmittelbar in sich. Es unterscheidet sich deutlich von den Vor-
stellungen und Gefiihlen, von der Summe des individuellen Erlebens,
die unsere eher periphere, relativ leicht objektivierbare psychische
»Wirklichkeit« ausmachen. Allerdings: Was wir als »geistiges Le-
ben« erfahren, kann sich vom psychischen nicht so unterscheiden
wie ein »Objekt« vom anderen. Thr Unterschied ist »nur von innen
her faflbar« wie der zwischen der »Existenz«, die der objektiven Be-
trachtung unzuginglich ist, und der Oberflichenschicht der Eindriik-
ke und Erfahrungen, mit welcher jener »intime Kern des Ich« gleich-
sam von aufien umgeben ist. Das geistige Leben ist eine »sich selbst
erschlieende, sich selbst gegebene Realitit« jenseits der objektiven
Wirklichkeit (DU 197; RM 150). Dem Verdacht, es handle sich bei
diesem »Leben« nur um eine »subjektive« Konstruktion halt Frank
entschieden entgegen, daf3 es die eigentliche, in gewissem Sinne »pri-
mire Realitit« des Subjekts ist (RM 153).

Ganz abwegig wire es, das lebendige nicht-objektivierbare

7 Der Begriff »Selbstsein« [samobytie] findet sich erst in Das Unergriindliche (1939)
und scheint durch Heideggers Wortgebrauch (»Dasein«) inspiriert.

94

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben

Selbstsein oder Bin-Sein — oft auch »Seele« genannt — als eine ir-
gendwie abgeriegelte Sphire, die im Korper gleichsam eingeschlos-
sen ist, zu denken. Frank kann auch hier an dem Wahrheitsgehalt der
cartesischen Einsicht ankniipfen, daf3 auf die »Seele« unmittelbar
keine raumliche Bestimmung anwendbar ist (non est extensa); nur
durch die Vermittlung des Leibes, den sie beseelt, ist sie lokalisiert.
Thr ist eine eigentiimliche Unendlichkeit eigen, wie etwas, »das sich
in unermeflliche, bodenlose Tiefen verliert«. Dem Blick des Phino-
menologen bietet sie sich dar als etwas, das »nach innen hin, in die
Tiefe, [...] nirgendwo auf ihr sEnde« [trifft ...], im Gegenteil, sie wei-
tet sich aus, indem sie unmerklich in das iibergeht und mit dem ver-
schmilzt, was schon nicht mehr >sie selber« ist. Auch wenn sie dabei
das Bewufdtsein bewahrt, unterschieden zu sein von dem, was schon
etwas anderes als sie ist und auflerhalb ihrer Grenzen liegt, wird doch
gerade in ihrem tiefen Grenzbereich diese Unterscheidung nicht
deutlicher und schirfer, sondern immer undeutlicher und unbe-
stimmter« (RM 155; 159). Die Erfahrung der Grenzenlosigkeit des
eigenen Seins findet Frank bereits bei Heraklit und Aristoteles; in
der Neuzeit begegnet sie in besonderer Weise in der lyrischen Dich-
tung, so bei F. Tjutschew.

Frank wendet sich hiermit ausdriicklich gegen Heidegger, der
zwar anerkennt, daf8 die innere menschliche Realitit (Existenz) von
untiiberschaubarer Fiille ist und einem unermefilichen Universum
gleicht, sie aber doch fiir in sich verschlossen und endlich hilt. In
der Tat geht es hier um die zentrale und alles Ubrige beeinflussende
These der Frankschen Metaphysik: Im Selbstsein, dem »sich mir von
innen her offenbarenden Leben«, durchschreiten wir das »Tor«, das
zur Realitit als solcher fiihrt. Im Selbstsein begegnen wir nur der
gleichsam nichsten »Schicht« dieser Realitit, der »von ihrem eige-
nen Wesen her das Moment des Transzendierens eigen ist«. Ich kann,
so fuhrt Frank diesen Gedanken weiter, »mein eigenes Sein nicht
anders denn als Teil oder Glied des Seins iiberhaupt, das iiber dessen
Grenzen hinausgeht, haben« (RM 157).

Derselbe Gedanke, der schon in Der Gegenstand des Wissens die
Grenzenlosigkeit des Seins kenntlich machte, gilt auch fiir das Selbst-
sein. Auch hier kommt der Negation oder Abgrenzung eine konsti-
tutive Funktion zu. »Jede Grenze setzt jenseits ihrer etwas Begren-
zendes voraus. Grenze ist ein relativer Begriff; sie ist die Scheide
zwischen einem Inhalt und einem anderen, die Linie, die nicht nur
trennt, sondern auch verbindet. [...] Ein Ubergang und ein Ubergang

95

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

zu etwas (das heift zu einem positiven Inhalt) sind dquivalente Be-
griffe« (GAW 196).

Das Selbstsein ist individuell bestimmt — aber gerade indem es
bestimmt ist, ist es von anderem, letztlich von allem anderen, abge-
grenzt. Das bedeutet jedoch, daf3 dieses Andere zur Konstitution des
Bestimmten gehort. Das Andere ist als inhaltlich Unbestimmtes in
ihm anwesend. Es zeigt sich, dafl das Sein des Subjekts, das »von
innen her sich offenbarende eigene Leben«, nur »als verbunden mit
etwas Anderem, ihm Transzendenten denkbar ist« (RM 156f,; vgl.
DU 55). Ich habe mein Sein als meines, meine personale Identitit,
weil ich auch das Sein habe, von dem ich mich abgrenze — ich habe
es freilich auf andere Weise als mein eigenes, — aber genauso ur-
spriinglich. Durch dieses andere — die nachsten Mitmenschen, die
Geschichte meiner Familie, die Kultur meines Volkes u.s. w. — bin ich,
der ich bin.

Auch hieraus ergibt sich: Was »auflerhalb« meiner sich befindet,
begriindet und erméglicht mich in meinem Selbstsein in nicht gerin-
gerem Mafe, als das, was zu mir selbst gehort. Ich bin als abgegrenz-
tes Seiendes nur unter Voraussetzung einer iibergeordneten inhalt-
lich unbestimmten und deshalb auch unbegrenzten Einheit moglich.
»Indem ich hier mich >selbst< von dem, was ich >habe« (oder was mich
hat) unterscheide, besitze ich doch zugleich alles, was iiber mich hin-
ausreicht, in der Weise, daf3 es in mir ist oder daf3 ich in ihm bin. Und
das bedeutet: Der grundlegende Wesenszug >meines inneren Seins<
ist das ihm immanent zugehorige Moment des Transzendierens — die
Teilhabe am Sein jenseits der Grenzen meiner selbst« (RM 159; 161).

Mit der Einsicht, dafy im Selbstsein das grenzenlose oder abso-
lute Sein anwesend ist — nicht getrennt, aber auch nicht mit ihm
vermischt —, hat Frank das Fundament fiir das Verstindnis der All-
Einheit ebenso wie der Einheit des Gott-Menschentums erreicht.

4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

Der Satz des Aristoteles »Die Seele ist auf gewisse Weise alles«® bie-
tet Anlafs, die Beziehung des unmittelbaren Selbstseins zum Sein als
ganzem weiter zu prazisieren und gegen MifSverstindnisse abzu-
sichern. In seinem Transzendieren kann das Selbstsein sich auf alles

8 Aristoteles: Uber die Seele, I1I. 8, 431. b. 21.

96

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

erstrecken, was moglich ist. Es ist so fiir sich der Mittelpunkt von
allem. Alles erhilt durch die Beziehung auf das Selbst seinen Sinn.
Das Selbst ist »ein unermeflich-allumfassendes Reich, ein Kosmos
fiir sich, der seinem Wesen nach grenzenlos ist und alles umfaf3t«
(DU 204). Das unmittelbare Selbstsein, das sich als Sein nicht nicht-
seiend denken kann, »hat sich selbst als Absolutes« — aber eben nur,
wie Aristoteles sagt, »auf gewisse Weise«. Denn es unterscheidet sich
von allem anderen, setzt sich diesem entgegen »und hat sich selbst
erst in dieser seiner Absonderung«; es ist dadurch, daf$ es sich in
seiner Andersheit behauptet. In dieser Selbstbehauptung erfihrt es
sich als etwas, das »nur fiir sich selbst und fiir niemand anderen ist«.
Zugleich bedarf es aber des anderen, ist auf es angewiesen. Wiirde es
sein Angewiesensein nicht wahrhaben und sich fiir das einzige Ab-
solute halten, wiirde es seinem eigenen Wesen widersprechen. Frank
sieht hierin das Wesen des Bosen (s.u.).

Das Selbstsein ist also eine All-Einheit — aber auf beschrinkte
Weise, »nicht die All-Einheit iiberhaupt, die All-Einheit als solche«;
es besitzt sich als All-Einheit »gerade aufSerhalb dieser letzten«. Mit
anderen Worten: Das menschliche Selbstsein, das unendlich vieles
umfaflt, ist »das Grenzenlose in der konkreten Form des Begrenzten«
oder »die All-Einheit des Seins als einzelnes« (DU 204).

Indem die All-Einheit das Andere in sich hat, ist sie eine »Ein-
heit von Einheit und Vielheit« und kein nur »kompakter, einheit-
licher Hintergrund« (in dem nach Hegels Wort »alle Katzen grau«
wiiren). Daraus ergibt sich eine hochst wichtige Folgerung:

Die Einheit durchdringt alle ihre Elemente innerlich so, dafS sie
als Ganzes, d.h. in ihrem wahren Wesen, in jedem — im Menschen in
groflerem, in einem Ding in geringerem AusmafS — anwesend ist. So
»hat jeder Punkt des Seins alles tibrige aufler sich und ist zugleich an
seiner Stelle und auf seine Art das Ganze selbst«. »Es ist von allem
durchdrungen und durchdringt alles« (DU 206; vgl. RM 186). Das
Sein oder die Realitit ist darum nicht anders zu denken denn als
antinomische Einheit der Gegensitze. Indem die Einheit in jedem
Punkt anwesend ist, ihn teilhaben 1af3t an ihrer primaren Natur, in
ihrer Figenschaft des sich selbst geniigenden, selbstindigen Seins,
wird jeder Punkt des Seins zu einem abgeleiteten Ganzen oder zur
abgeleiteten Einheit. »Die Einheit der Realitdt bringt in sich selbst die
Vielheit der substanziell seienden partikularen Elemente hervor,
ohne dabei aufzuhéren, einfache, urspriingliche, absolut primire Ein-
heit zu sein, die iiber die Grenzen alles Vielen und Partikularen hin-

97

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

ausgeht« (RM 189). Die Einheit oder das Eine ist immer lebendige
Einheit, die in ihrer Potenz alles mogliche Viele in sich tragt. Gerade
das geistige Leben zeigt sich als lebendige Einheit von Vielem, in der
die Unterschiede und Spannungen zwischen den partikularen Reali-
titen nicht eingeebnet, sondern ermoglicht werden.

5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

Wie sehr fiir Frank, nach seinem eigenen Bekenntnis, Nikolaus von
Kues zum »Lehrer« geworden ist, zeigt sich in der Ontologie der All-
Einheit. Schon an dieser Stelle der Analyse kann ein Blick auf die
Cusanische Seinslehre zum Verstindnis von Franks Begriff der All-
Einheit beitragen.

Das All, so hatte Nikolaus im 2. Buch von De docta ignorantia
ausgefiihrt, ist eine unendliche Einheit und als solche das Maximum
— aber es ist diese Einheit in der Weise der Kontraktion (Zusammen-
ziehung) zur Bestimmtheit von vielen Einzelnen. Es ist, weil Gott als
die aktual unendliche Einheit von allem Maglichen die in ihm einge-
faltete Seinseinheit ausfaltet. Das All besitzt dadurch unerschopf-
liche Potentialitit (oder potentielle Unendlichkeit). In jedem Einzel-
nen ist es anwesend, aber in kontrahierter Weise als dieses Einzelne:
Nach dem anschaulichen Beispiel des Nikolaus ist das Universum in
der Sonne die Sonne, aber nur die Sonne, im Mond nur der Mond,
also in jedem das jeweilige Bestimmte. In keinem Einzelnen (auch
nicht in deren Summe) ist das Universum voll aktualisiert.® Das

9 Nikolaus von Kues unterscheidet in De docta ignorantia II, cap. 4, n. 115 die absolute
Washeit [quidditas] eines Dinges von seiner kontrahierten Washeit. Die absolute Was-
heit der Sonne ist dieselbe wie die irgendeines anderen Dinges, denn sie ist das Sein
Gottes, der die absolute Washeit von allem ist. Die kontrahierte Washeit ist dagegen
nichts anderes als die jeweilige Sache selbst. So ist das Universum weder die Sonne oder
der Mond, wohl aber je anders kontrahiert in der Sonne und anders im Mond. Gott aber,
der die vielheitslose Einheit des Seins alles Seienden ist, »ist nicht in der Sonne Sonne
oder im Mond Mond, sondern das, was die Sonne und der Mond ist, ohne Vielheit und
Verschiedenheit«. M. Enders erldutert diesen Cusanischen Gedanken: »Alles endlich
Seiende hat zwei Seinsweisen: Es ist in seiner ewigen innergéttlichen Seinsweise ein
Moment seiner gottlichen Seinsweise und damit wesensidentisch mit dieser; es ist also
in Gott nichts anderes als Gott selbst [...], als Verursachtes ist es von seiner gottlichen
Seinsursache verschieden, wihrend es in seiner sachlich ersten, innergottlichen Seins-
weise gerade nicht von seiner gottlichen Seinsursache verschieden, sondern mit dieser
identisch ist«. M. Enders: Unendlichkeit und All-Einheit. In: M. Thurner: Nicolaus Cu-
sanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 426.

98

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

heif8t: Sofern es im Einzelnen zu dessen Sachgehalt zusammengezo-
gen ist, ist dieses Einzelne, und so jedes Seiende auf seine Weise,
bestimmt durch die Gesamtheit alles iibrigen; jede Einzelverwirk-
lichung schlief$t das Ganze aller Verwirklichungen ein.?® Nikolaus
hat die wechselseitige Durchdringung eines jeden mit jedem auf der
Basis der Einheit des Universums mit der Formel quodlibet in quoli-
bet zusammengefaf3t.!! Die absolute Washeit (quidditas) jedes Ein-
zelnen aber ist unmittelbar in Gott; zugleich ist die das Sein verlei-
hende aktuale forma essendi — die gottliche Seinsmacht — auf
beschrdankte Weise in jedem.

Das gilt der Sache nach auch fiir Franks Ontologie: In jedem
Einzelnen ist alles {ibrige mitenthalten, denn jedes kontrahiert [sZi-
maetsja] auf seine Weise die » All-Einheit iiberhaupt« und ist so mit
allen anderen Kontraktionen innerlich verbunden. Frank hat diese
lebendige Einheit mit einem Wort bezeichnet, das bei Philosophen
des Idealismus geldufig war: »Die konkrete All-Einheit ist ein Gei-
sterreich« [carstvo duchov] (DU 207). Eine Konsequenz daraus, daf3
das Einzelne als beschrinkte Manifestation des Ganzen mit jedem
anderen Einzelnen »auf gewisse Weise« eins ist, ist die Solidaritit
eines jeden mit jedem — auch in der Schuld. Auf dieses Moment ist
noch einzugehen.

Von Gott, dem Urheber und Urgrund der All-Einheit, ist der
Mensch nicht nur unterschieden; er ist ihm auch in einer besonderen
Weise dhnlich. Nach Nikolaus von Kues ist er nicht nur eine Ausfal-
tung der lebendigen aktualen Einheit des Seins, sondern mit seiner
Seele (der mens) auch deren »lebendiges Bild« (viva imago; imago
unitatis). Frank sieht im Moment des Bin — im Sich-selbst-gegen-
iiber-offenbar-sein — das Moment in der Doppelnatur des Menschen,
das, wie er sagt, die » Verwandtschaft« mit Gott begriindet. Zugleich
ist aber jedes Selbstsein durch sein Selbst einzig und sogar in gewis-
sem Sinne »absolut einsam«. Weil es in keiner Beziehung sich restlos
mitzuteilen vermag, bleibt es in seiner Tiefe »unsagbar-stumm in
sich und bei sich selbst« — und muf3 es bleiben, wie man Franks
Selbsterfahrung wohl aussprechen darf. Auch in dieser Einzigkeit
bis hin zur Einsamkeit ist es dem »schlechthin Einzigen dhnlich und
innerlich verwandt«.

10 Vgl. K. H. Volkmann-Schluck: Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Ubergang vom
Mittelalter zur Neuzeit. Frankfurt a. M. (Klostermann) 1957, S. 54.

11 Nikolaus von Kues: De docta ignorantia II, cap. 5, n. 118. Vgl. dazu K. H. Volkmann-
Schluck, a.a.O. S. 53-57.

99

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

Diese in der Gottihnlichkeit griindende letzte Unverduferlich-
keit bewahrt das unmittelbare Selbstsein vor der Auflésung ins All-
gemeine, wie auch immer dieses beschaffen sein mag. Frank erkennt
diese Gefahr in der Mystik der Upanischaden, sofern in ihr »das
Selbst sich verfliichtigt und nur die Unmittelbarkeit des Seins zu-
riickldft, die dann gewissermafSen mit der verschmolzenen, grenzen-
losen Einheit des unbedingten Seins iiberhaupt zusammenfillt« (DU
202). Frank denkt dagegen das Zusammenfallen der Teile mit dem
Ganzen und untereinander im Sinne der Cusanischen coincidentia,
die nicht zu einem Verschmelzen ins konturlose Eine fiihrt, denn die
opposita als solche bleiben in ihr erhalten. Die Idee der Koinzidenz
kann darum in keiner Weise zur ontologischen Rechtfertigung eines
sozialistischen Kollektivismus dienen (vgl. DU 200).

Die All-Einheit des Seins ist, wie ausgefiihrt, eine lebendige Ein-
heit; kraft ihrer Potentialitit dringt sie iiber sich hinaus. In besonde-
rer Weise gilt das fiir das unmittelbare Selbstsein. Sein Transzendie-
ren kann in der Hinwendung zur Weltwirklichkeit geschehen; doch
selbst wenn das Transzendieren als erkennende und handelnde An-
eignung der objektiven Wirklichkeit geschieht und von einem Wert-
erfassen begleitet wird, bleibt hier das Subjekt fiir sich, und sein Stre-
ben nach der »Fiille« bleibt unbefriedigt. Nur die Zuwendung zu
einem Sein, das ihm gleich ist, kann es erfiillen und Befriedigung
gewihren. Frank nennt zwei Weisen, in denen diese Zuwendung ge-
schehen kann: das Transzendieren in ein anderes Bin in der Liebe und
das Transzendieren in die nicht mehr potentielle, sondern aktuale
transsubjektive Tiefe der Realitdt. In diesem Sich-selbst-Transzen-
dieren, zumal in der Liebe, kann auch das gottliche Du in der Tiefe
der Realitit begegnen.

Frank hat auch zum »Existenzialismus« seiner Zeit Stellung ge-
nommen; dieser erkenne von den »zwei Naturen, die den Menschen
auszeichnen, nur die eine, durch die er Teil der Weltwirklichkeit ist,
und leugne, dafs er in der Tiefe seines Wesens auch zur iiberzeitlichen
alles umfassenden Realitit gehort. Frank erwihnt fiir diese Auffas-
sung namentlich M. Heidegger, man wird aber auch an J.-P. Sartre
denken konnen. Heidegger hatte in »Sein und Zeit« geschrieben
»Sein ist das transcendens schlechthin«2, doch sein Begriff des Tran-
szendierens unterscheidet sich fundamental von dem Franks, denn es
erreicht nicht das wahrhaft iiberzeitliche Sein. Frank wirft Heidegger

2. M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 11 und 38.

100

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Realitit — ein »offenbar Geheimnis«

denn auch vor, daf3 er zwar die Fiille der inneren Realitdt des Men-
schen erkannt habe, aber dieses »Universum« doch »innerhalb der
Grenzen seiner selbst« verbleibe. Zwar existiere fiir Heidegger die
»Seele« in der Welt gemeinsam mit anderen, doch »von innen her,
fiir sich selbst, existiert sie nur in sich und befindet sich quasi in
lebenslinglicher Einzelhaft« (RM 156, vgl. 186).

6. Die Realitit — ein »offenbar Geheimnis«

Die Ontologie der All-Einheit bringt durch die Einsicht in die uner-
schopfliche Potentialitdt des Seins und das Durchdrungensein eines
jeden von jedem eine Erfahrung ins helle BewufStsein, die unaus-
gesprochen schon das alltigliche Leben begleitet.

Auch wenn das Sein inhaltlich nicht bestimmbar ist, so haben
wir doch, obwohl es »stumm, schweigend und unaussprechbar«
bleibt, eine » Anschauung« von ihm, die ein »urspriingliches Wissen«
ist. Wir erfassen es als »in sich unergriindlich« — als ein deutliches,
hell erleuchtetes sichtbares Geheimnis, das nicht dadurch aufhort
Geheimnis zu sein, daf es als solches offen vor uns liegt und von
uns angeschaut wird (DU 82). Im Anschlufs an Goethe nennt Frank
das Sein ein »offenes Geheimnis«®3 (RM 171).

Weil alles Begreifbare nur durch das unergriindliche Sein ist,
hat es auch an dessen Geheimnis Anteil. Mehrfach betont Frank —
gleichsam als Quintessenz seiner Ontologie —, daf3 kein Wissen defi-
nitiv ist, weil die Realitdt »immer >dieses und das andere«, d.h. »die
Einheit ihrer selbst mit dem, was ihr gegentibersteht« ist (RM 255).
Die »Allgegenwart des Unergriindlichen« hat die Folge, daf8 »jedes
Ding und jedes Wesen in der Welt mehr und anderes ist als alles,
was wir von ihm wissen und wofiir wir es halten — und mehr noch:
Es ist mehr und anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren
konnen. Und was es eigentlich in all seiner Fiille und Tiefe ist, das
bleibt fiir uns unfaflbar« (DU 68). Das gilt selbstverstindlich auch fiir

3 Frank fiigt an den russischen Ausdruck javstvennaja tajna in Klammern die deut-
schen Worte »offenes Geheimnis« an. Er bezieht sich dabei wahrscheinlich auf das Ge-
dicht Goethes aus dem »Buch Hafis« im »West-ostlichen Divan, das die Uberschrift
»Offenbar Geheimnis« triagt. Moglich ist auch der Bezug auf das Gedicht »Epirrhemac,
aus dem Frank gelegentlich die Verse zitiert: »Nichts ist drinnen, nichts ist draufSen: /
Denn was innen, das ist auflen«. Die folgenden Verse lauten: »So ergreifet ohne Saum-
nis / Heilig 6ffentlich Geheimnis«.

101

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

den Menschen: Auch er »ist seinem Wesen nach stets mehr und an-
deres als alles, was wir in ihm als abgeschlossene, sein Wesen kon-
stituierende Bestimmtheit wahrnehmen« (DU 295).

Die Hermeneutik des Wissens hat ihren ontologischen Grund in
dieser Verflochtenheit eines jeden mit jedem, die auf die Einheit im
Sein zuriickgeht. » Anfang und Ende jedes einzelnen Phanomens oder
Inhaltes gehoren nicht ihm selber, sondern liegen in einem anderen —
letzten Endes im Ganzen als solchen. Gerade deshalb ist jedes beson-
dere Wissen [...] ein partielles Wissen des Ganzen« (DU 78).

Frank macht noch auf einen interessanten Aspekt dieser iiber-
zeitlichen Einheit der Realitdt aufmerksam. Sie ist die transzenden-
tale Bedingung der Moglichkeit, wissenschaftliche Forschung zu be-
treiben. Deren Gegenstand, die Objektwelt, ist der Erfahrung immer
nur in wechselnden, zeitlich begrenzten Ausschnitten, niemals als
ganze gegeben. Doch als Bedingung jeglichen Forschens setzt der
Wissenschaftler die Wirklichkeit als bestdndiges zusammenhéngen-
des, gesetzmifSiges Ganzes voraus. Dieser Weltzusammenhang ist
jedoch nur unter Voraussetzung der allumfassenden Einheit der Rea-
litdt denkbar. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Forscher mit
unbedingter Gewif$heit annehmen, daf3 auch jenseits der raumlichen
und zeitlichen Grenzen des von ihm Wahrgenommenen etwas ist,
obgleich er dessen Inhalt nicht kennt. Das bedeutet, daf3 kraft der
selbstevidenten Gegenwart der tiberzeitlichen Einheit des Seins »der
Begriff der >Leeres, des >Nichtseins<im absoluten Sinn unméglich ist.
[...] Wenn daher irgendein partikulirer Inhalt in der Zeit verschwin-
det, ist dies nur dadurch moglich, daf$ er durch irgendeinen anderen
positiven Inhalt ersetzt wird« (RM 166).

Daf3 jedes Seiende, weil es vom »Transzendenten« durchdrun-
gen ist (DU 324), ein »Geheimnis« birgt, hat die Mehrzahl der zeit-
gendssischen Philosophen vergessen. Die Dichter, deren Beruf es ist,
»das Unergriindliche und Unsagbare in Worte zu fassen« wissen es.
Frank zitiert aus Rilkes Sonette an Orpheus:

Aber noch ist unser Dasein verzaubert;

an hundert Stellen ist es noch Ursprung.

Ein Spielen von reinen Kraften, die keiner beriihrt,
der nicht kniet und bewundert.

Worte gehen noch zart am Unsiglichen aus (DU 69).1¢

4 R. M. Rilke: Die Sonette an Orpheus X.

102

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Aktualisierung des Selbstseins

7. Die Aktualisierung des Selbstseins

Das menschliche Sein, das als Abgeleitetes-Urspriingliches auf seine
konkrete Weise am all-einen Sein teilhat, nimmt auch, indem es
iiber sich hinausstrebt, an dessen Kreativitit teil: Es schafft kraft
seines Selbstseins aus sich selbst »den Inhalt seines Seins«. Der
Mensch kann in seiner Aktualitit wachsen und so gleichsam realer
werden, weil er immer schon mehr als nur Potentialitit ist. Sofern
er sein Strebeziel als »gesollt« erfahrt und verwirklicht, tut er, was
die »hochste, transsubjektive Realitat« will. Das, »was von uns als
Pflicht gefordert wird«, kann in jedem Lebensbereich erkannt und
realisiert werden. Wir ordnen uns dann dem Willen der Realitit
selbst unter, die durch uns »nach Selbstverwirklichung strebt« (s.u.
Kapitel IX). Frank unterstreicht, daf$ das Gesollte als Verwirklichung
des Selbstseins, nicht nur im eigentlichen sittlichen, sondern auch
im kiinstlerischen und wissenschaftlichen Tun gefunden werden
kann.

Doch kann es auch ein Streben geben, das ganz in den Grenzen
des eigenen potentiellen und an sich grundlosen Wesens verbleibt
und sich darin erschopft, Gliter zu erwerben und Ziele zu verfolgen,
die durch die eigene Subjektivitit charakterisiert sind. Dieses Stre-
ben, so rastlos es auch sein mag, wiirde die eigene unbestimmte leere
Maoglichkeit nie restlos erfiillen konnen: Wie zahlreich auch die Gii-
ter wiren, die jemand in Besitz nehmen konnte, »die Besessenheit
durch das ewig lockende und uns immer entgleitende >noch und
noch« wiirde den Menschen zu einem sinnlosen Leerlauf verur-
teilen.

Die Teilhabe an der schopferischen Realitit selber realisiert sich
im Rahmen der »objektiven Wirklichkeit«, die uns sowohl in unse-
rem korperlichen als auch psychischen Dasein begrenzt. Doch gibt es
in uns eine Instanz (dem intelligiblen Ich vergleichbar), die den em-
pirischen Existenzbedingungen transzendent ist und als deren »Rich-
ter und Lenker« wirken kann — eben weil in ihr die Realitit selber
wirkt (RM 222ff)). Frank sieht die Daseinsaufgabe des Menschen
letztendlich im freien Mitvollzug des allseitigen Wirkens Gottes (So-
lowjow hatte ihn mit dem Begriff » Theurgie« bezeichnet).

Frank will aus der philosophischen Erkenntnis, wo immer es
moglich ist, auch eine moralische Nutzanwendung ziehen. Hier ist
es ein biblisch-christlicher Gedanke, dessen ontologischen Grund er
sichtbar macht: Der Mensch, der nach der Aktualisierung seiner

103

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein
Maoglichkeiten strebt, kann sich selbst dabei aus dem Auge verlieren.

Es niitzt ihm nichts, wenn er »die ganze Welt gewinnt, aber an seiner
Seele Schaden leidet«.

104

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist
Wir-Sein. Die Grundform der Offenbarung

Einen wesentlich neuen Impuls fiir das Begreifen des Seins und somit
fiir die systematische Begriindung des Humanismus brachte der nach
dem Ersten Weltkrieg entstandene Personalismus. Er lenkte Franks
Aufmerksamkeit auf das Sein als Ich-Du- und als Wir-Sein. Nicht
zuletzt wird man Franks Beitrag zur Philosophie des 20. Jahrhun-
derts in der Integration des phinomenologischen Personalismus in
die Ontologie der All-Einheit sehen diirfen. Fiir Frank wurde immer
deutlicher, daf8 eine philosophische Seinslehre nur sinnvoll méglich
ist, wenn sie das Sein als Wir-Sein begreift. Daf3 diese Einsicht auch
auf die Gotteslehre Auswirkungen hat, ist nur konsequent (vgl. DU
258). Die Bedeutung, die Augustinus fiir das personalistische Denken
des Seins zukommt, fand durch Frank eine neue Wiirdigung.

Eine gewisse Sensibilitit fiir die ontologische Bedeutung der Ka-
tegorien »Ich« und »Wir« war bei Frank bereits durch die Denker des
Deutschen Idealismus geweckt worden. An erster Stelle ist hier Fich-
te zu nennen, in dessen Spitphilosophie Sein und Leben »eins« sind,
»aktuelles Leben« aber ein »reines in sich selber lebendes Wir in
sich« ist.! Auch Hegel hatte in seiner »Phidnomenologie« auf die
»Wir«-Struktur des Geistes aufmerksam gemacht: »Ich, das Wi,
und Wir, das Ich ist«.2 Doch das eigentliche personalistische Denken,
in dem die Beziehung des Ich zum Du im Mittelpunkt steht, ist nach-
idealistisch. Anstofe sind von Kierkegaard ausgegangen. Frank war
bekannt, welche Bedeutung dieser christliche Existenzphilosoph dem
zur Entscheidung aufgerufenen Ich beimafs, das sich dem unbegreif-
lichen Gott gegentibergestellt erfahrt.

! J. G. Fichte: Die Anweisung zum seeligen Leben, 1806. (GA,9,S. 57).]. G. Fichte: I8,
XV. Vortrag, S. 228f. = X,206{.

2 G. W. E Hegel, Phinomenologie des Geistes, Gesammelte Werke Bd. 9, Hamburg
1980, S. 127 (»Die Wahrheit der Gewifheit seiner selbst«); vgl. auch S. 246 (»Die sitt-
liche Welt, das menschliche und gottliche Gesetz, der Mann und das Weib«).

105

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

Das personalistische Denken war auch eine Reaktion auf die
Vermassung und Selbstentfremdung der Menschen infolge der Auf-
lsung der bisher den Einzelnen tragenden sozialen Beziehungen im
Zuge der Industrialisierung. Mit den Versuchen der sozialistischen
Bewegungen, das gesellschaftliche Wesen des Menschen erneut be-
wufst zu machen und die zunehmende Vereinzelung zu tiberwinden,
war der junge Frank schon durch seinen Stiefvater bekannt gewor-
den. Es konnte ihm nicht verborgen bleiben, daf$ diese Bewegungen,
nicht zuletzt infolge ihrer diirftigen philosophischen Begriindung,
weit davon entfernt waren, die Anspriiche des Individuums mit den
Anspriichen der Gesellschaft iiberzeugend vermitteln zu konnen.
J. Samjatin hatte in seinem utopischen Roman »Wir« (1920), mit
dem Schreckbild einer Gesellschaft, in der die Menschen ihrer Indivi-
dualitit beraubt zu blofen Nummern degradiert sind und mit ihrer
Freiheit sogar die Moglichkeit des Verbrechens verloren haben, die
Konsequenz einer verfehlten Wir-Philosophie radikal sichtbar ge-
macht.> Auch wenn nicht ausdriicklich beabsichtigt, ist Franks » Wir-
Philosophie« hierzu ein Gegenentwurf. In seinem Beitrag zur Fest-
schrift fiir P. Struwe, 1925, und dann in seinem Aufsatz »Ich< und
>Wir«« hatte er sich die Aufgabe gestellt, gegeniiber der seit Descartes
vorherrschenden »Ich-Philosophie« »entschieden und radikal eine
>Wir-Philosophie«« zu begriinden, »die auf dem Bewuf3tsein des pri-
mar-urspriinglichen Charakters der Gemeinschaft und ihrer unmit-
telbaren ontologischen Evidenz aufbaut«.* Daf3 die ontologische
Prioritit der Wir-Einheit keinesfalls die Unterwerfung des Individu-
ums unter ein gesellschaftliches Kollektiv zur Folge hat, betonten
bereits seine ersten Arbeiten zur Sozialphilosophie.’

Frank konnte nur auf wenige zeitgendssische Autoren zuriick-
greifen, die vor ihm der Metaphysik der Ich-Du-Beziehung Auf-
merksambkeit entgegengebracht hatten. Von nachhaltiger Bedeutung

3> Samjatin schrieb den Roman 1920; er wurde 1924 ins Englische, Franzésische und
Tschechische iibersetzt; 1927 erschien in der Tschechoslowakei eine russische Kurzfas-
sung. Samjatin beeinfluflte Huxleys »Brave New World«.

+ S, Frank: »Ja« i »My«. In: Festschrift fiir P. B. Struve, Prag 1925. S. Frank: »Ich« und
»Wir«. Zur Analyse der Gemeinschaft. In: Der russische Gedanke. Internationale Zeit-
schrift fiir russische Philosophie, Literaturwissenschaft und Kultur, 1(1929-30) Bonn,
S.57.

> S. Frank: Zur Metaphysik der Seele. Das Problem der philosophischen Anthropologie.
In: Kantstudien 34 Jg., 1929, Nr-3-4, S.351-373. Vgl. ferner Franks »Die geistigen
Grundlagen der Gesellschaft« (russ. Paris 1930), Freiburg 2002.

106

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

fiir Frank sind in dieser Hinsicht M. Scheler, M. Buber¢ und F. Eb-
ner’/, mit Einschrinkung G. Simmel. Scheler hatte die »Du-heit«
als »die fundamentalste Existenzkategorie des menschlichen Den-
kens« bezeichnet. »Das Wissen jedes Menschen, er sei >Glied« einer
Gesellschaft iiberhaupt, ist«, so Scheler, »kein empirisches Wissen,
sondern a prioric. [...] Kein >Ich< ohne ein >Wir¢, und das >Wir« ist
genetisch stets frither inhaltlich erfiillt als das >Ich«.8 In der Zurtick-
weisung der sog. Einfiihlungstheorie, mit der Th. Lipps die Gewif3-
heit von der Existenz des fremden Subjekts hatte erklaren wollen,
stimmt Frank mit der Argumentation Schelers iiberein.

Im Januar 1926 hatte Frank eine Rezension zu F. Rosenzweigs
Buch »Stern der Erlosung« (1921) versffentlicht. Seine Stellungnah-
me ist nicht unkritisch; das schlieflt jedoch nicht aus, daf$ auch Rosen-
zweigs hymnischer Vorgriff auf das »Wir« aller erlésten Menschen
Frank zur Neubewertung der Wir-Beziehung inspiriert hat.

¢ Hier ist an Martin Bubers Schrift »Ich und Du« (1923) zu denken, deren erste Nieder-
schrift 1919 erfolgt war. Buber verweist seinerseits auf den Anstof3 durch die Leibphi-
losophie Ludwig Feuerbachs. Feuerbach habe »jene Du-Entdeckung eingeleitet, die man
die >kopernikanische Tat< des modernen Denkens genannt hat [die ...] >genauso folgen-
schwer ist, wie die Ich-Entdeckung des Idealismus<« (M. Buber: Das Problem des Men-
schen, Heidelberg 1954, S. 62).

7 Ferdinand Ebner: Das Wort und die geistigen Realititen (1921). Ebner schreibt hier:
»Das Ich und das Du, das sind die geistigen Realititen des Lebens. Die Konsequenzen
hieraus und aus der Erkenntnis, daf8 das Ich nur in seiner Relation zum Du und nicht
aufSerhalb ihrer existiere ...«. »Die Existenz des Ich kann niemals widerspruchslos in der
dritten, sondern immer nur in der ersten Person ausgesagt und behauptet werden, da-
durch, daf8 sich das Ich selbst ausspricht«. In: Schriften 1. Band, Miinchen 1963, S. 85,
S. 188, vgl. S. 258ff.

8 Max Scheler: Probleme einer Soziologie des Wissens (1924). In: Gesammelte Werke.
Die Wissensformen und die Gesellschaft. Bern und Miinchen 1960, Bd. 8, S. 57 und
S. 52. — In seiner Arbeit iiber die »Phiénomenologie und Theorie der Sympathiegefiihle
und von Liebe und Ha« mit dem Anhang »Uber den Grund zur Annahme der Existenz
des fremden Ich« (Halle 1913) hatte Scheler festgestellt: »Zunichstc lebt der Mensch
mehr in den Anderen als in sich selbst; mehr in der Gemeinschaft als in seinem Indivi-
duumc (S. 127). In der ergéinzten 2. Auflage 1923 heif3t es, »dafl der Mensch nicht nur
Teil der Gesellschaft ist, sondern auch die Gesellschaft als Beziehungsglied ein wesent-
licher Teil von ihm; daf3 das Ich nicht nur ein >Glied< des Wir ist, sondern auch das Wir
ein notwendiges Glied des Ich« (M. Scheler, Gesammelte Werke, Bd. 7, Vom fremden
Ich, 5. 225).

107

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein
1. Die Evidenz der Du-Realitit

Zu den unbestreitbaren menschlichen Erfahrungen gehort, dafd wir
dem anderen Menschen als Du begegnen konnen — auf vollig andere
Weise als einem unpersonlichen Gegenstand oder einem Tier. Was ist
die Bedingung dafiir, daf$ diese Beziehung zustande kommen kann?
Sie bliebe unerklirt, wenn das eigene Selbstsein nur Triger der Er
kenntnisbefihigung wire, dem alles andere, worauf sich seine Er-
kenntnisintention richten kann, als gegensténdliche Wirklichkeit ge-
geniibersteht. Auch der andere Mensch konnte dann nur als Objekt
erreicht werden. Schon das erkennende Subjekt selbst wire kein Ich
im vollen Sinne. Denn die Ichwerdung geschieht, indem ein anderer
Mensch sich »mir« zuwendet und den Blick auf »mich« richtet (in der
Regel wird es zuerst der Augenkontakt zwischen Mutter und Kind
sein). Wo diese Zuwendung geschieht, gewinnen die Momente des
»mein« und »mir« eine vollig neue Bedeutung; sie stehen nicht mehr
fiir die Beziehung zu einem Gegenstand. Dieser Vorgang ist einzig-
artig; sein spezifischer Gehalt ist nicht aus der bloflen Erkenntnis-
beziehung verstindlich zu machen. Frank betont, dafs hier eine reale
geistige Wechselwirkung stattfindet. Indem das nur potentielle Ich
dem anderen Menschen als Du begegnet, gelangt es selbst zur vollen
Aktualitdt (DU 221; 227). Anders als ein Gegenstand, der sich mei-
nem Erkenntnisblick passiv darbietet und gleichsam darauf wartet,
von mir erkannt zu werden, kann ich das Du nicht anders haben als
dadurch, daB3 es sich selbst auf mich richtet und sich mir aktiv eroff-
net. Die freie Selbsterschlieffung des anderen ist die Bedingung dafiir,
ihn als Du wahrnehmen zu kénnen. Durch sie kommt die kommuni-
kative Begegnung allererst zustande.

Es lohnt sich, an dieser Stelle einen Seitenblick auf Jean-Paul
Sartre zu werfen, der in seiner »phinomenologischen Ontologie«
auch das Wissen vom anderen Subjekt begriinden und den Solipsis-
mus iiberwinden will. Mit Frank kommt er darin iiberein, daf3 die
Frage der Existenz des Fremd-Ich nicht als Erkenntnisproblem, son-
dern nur durch Analyse eines Erlebens gelost werden kann. Dennoch
klafft zwischen den Ontologien Sartres und Franks ein Abgrund. Sar-
tre spricht davon, daf8 »in Bezug auf jeden lebenden Menschen jede
menschliche Realitdt auf dem Untergrund urspriinglicher Gegenwart
anwesend oder abwesend ist. Und diese urspriingliche Gegenwart
kann nur als Erblickt-Sein oder Erblickend-Sein Sinn haben, je nach-
dem, ob der andere fiir mich Objekt ist oder ich selbst Objekt fiir den

108

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Evidenz der Du-Realitit

Anderen bin. Das Fiir-Andere-Sein ist ein stindiges Faktum meiner
menschlichen Realitit, und ich erfasse es mit seiner faktischen Not-
wendigkeit beim kleinsten Gedanken, den ich mir iiber mich mache«.
»Der Andere ist mir iiberall als das gegenwirtig, durch das ich Objekt
werde«.? Sartres Phanomenanalyse gelangt nicht zu einer Begeg-
nung, in der die aufeinandertreffenden Subjekte zu Ich und Du wer-
den und eine Gemeinschaft zwischen ihnen entsteht. Das »Fiir-ande-
re-Sein« bedeutet bei Sartre fiir den Anderen Objekt sein. Sartre
zufolge wird die Existenz des Anderen mir dadurch gewifs, dafs ich
mich als von ihm beobachtetes Objekt erlebe. Das Bewuf3tsein, stets
erblickt werden zu konnen, ist konstitutiv fiir die Beziehung auf mich
selbst und auf den Anderen.

Auch Frank fragt nach der Méglichkeitsbedingung fiir die Er-
kenntnis des Fremd-Ich, aber er geht, anders als Sartre, nicht von
einem fertigen, fiir sich seienden Ich aus, um die Erkenntnis eines
»anderen« Ich zu erkldren. Dieser Versuch wiirde, wie Frank in seiner
Analyse bemerkt, unweigerlich zu Ungereimtheiten fiihren. Denn
das Ich habe und kenne ich nur als meines, mein Ich gibt es nur im
Singular, als mein konkretes »Ich«. Von ihm ausgehend gelange ich
immer nur zum Nicht-Ich, d.h. zu Objekten, nie aber zu einem an-
deren Ich, das ein Du wire. Von einem zweiten Ich zu sprechen ist,
streng genommen, logisch widersinnig. Seine Annahme wire eine
bloBe petitio principii. Um zu verstehen, dafi ich auSer der Objektbe-
ziehung tatsichlich auch die ganz andere Beziehung zum Du haben
kann, ist die Annahme unumginglich, daf8 mein Bin-Sein selbst mit
der Bist-Form des Seins unvermischt vereint ist, mit anderen Wor-
ten, daf8 mein Sein schon immer auf das Du bezogen ist, bzw. es in
potentia in sich hat. Durch die Du-Begegnung wird diese Potenz ak-
tualisiert und mein Bin-Sein zum »Ich bin« im vollen Sinn. Fiir
Frank ist das Sein, ganz anders als fiir Sartre, lebendiges Sein oder
ein »Geisterreich« (DU 221-224).

Franks Analyse der Begegnung zeigt weiter: Das Du des Ande-
ren, das in der Begegnung erlebt wird und in mich eingeht, ist nicht
das Ergebnis der Addition vieler einzelner inhaltlicher Eindriicke —
des Aussehens, der Stimme, der Gestik, Mimik u.s.w.; es ist die in-
tuitiv wahrgenommene Realitit des Anderen als konkrete »ganz-
heitliche Einheit«. Das Wissen um die Realitit des Du ist urspriing-

9 J.-P. Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen Ontologie.
Hamburg (Rowohlt) 1962, S. 370 und 371.

109

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

licher und unmittelbarer als das Wissen darum, was dieses Du inhalt-
lich ausmacht. Daf das Selbstsein des Anderen fiir mich die Gestalt
des Du annimmt, bedeutet deshalb noch nicht, daf3 ich es auch be-
greifen konnte. Seine Inhalte sind mir immer nur ganz umrifShaft
zuginglich; selbst was einen Freund, der eng mit mir verbunden ist,
hier und jetzt bewegt, bleibt fiir mich in ein letztlich unergriindliches
Dunkel gehiillt. Obwohl ich seine Inhalte nicht klar erfassen kann, ist
mir doch seine Realitit in unbezweifelbarer Evidenz gegeben. Das zu
erkldaren, iiberfordert, wie Frank bemerkt, alle rationalistischen Er-
kenntnistheorien. Selbstverstiandlich kann der Eindruck, den ein an-
derer auf mich ausiibt, analysiert und in einzelne Inhalte zerlegt wer-
den; das aber geschieht in einer von der unmittelbaren Begegnung
unterschiedenen Reflexion. Dieses Ergebnis ist, wie sich zeigen wird,
auch fiir die philosophische Gotteslehre von Bedeutung.

Die Begegnung mit dem anderen als Du ist durch duflere Aus-
drucksformen vermittelt — durch Mimik, Gebirden, durch den Blick
der Augen, nicht zuletzt durch das gesprochene Wort — doch was sich
in ihnen »ausdriickt«, sind nicht Nervenreize, Muskelspannungen
u.s.w., sondern ist primér die Realitit des Anderen, sein Selbstsein.
»Diese eigentlich allbekannte Erscheinung des >Selbstausdrucks¢, in
dem ein >Inneres, ein gewisses Selbstsein, durchschimmert und nach
auflen dringt und sich so in einem >AufSeren< kundtut, ist ein Prozef3
sui generis, der mit Kategorien des gegenstandlichen Seins schlecht-
hin nicht zu fassen ist« (DU 227).10

Die Maoglichkeit, die gegenstindliche Erkenntnisbeziehung zu
iibersteigen und dem anderen Menschen als Du zu begegnen, — so
Franks religionsphilosophisch folgenreiche Annahme — ist allein un-
ter der Bedingung zu verstehen, dafy das Du meinem Sein immer
schon innewohnt. Die dem Ich wesentliche Beziehung zum Du stellt
sich also nicht erst her, wenn der andere gleichsam von aufSen wie ein
Gegenstand zufdllig in meinen Erlebenshorizont eintritt; es muf3
vielmehr die gesonderte Einheit von Du und Ich als Grundgestalt
des Seins vorausgesetzt werden. Nur so ist es moglich, dafl mein
Selbstsein im anderen seinem eigenen Wesen begegnen und sich im
anderen wiedererkennen kann. Frank kann deshalb sagen: »Die Ich-
Du-Beziehung als Ich-Du-Sein manifestiert sich somit als die Urge-
stalt des Seins; sie erscheint uns so als Offenbarung der inneren
Struktur der Realitit als solcher — und zwar in ihrer Unergriindlich-

10 Hier sei auf E. Cassirer hingewiesen, der eine sehr dhnliche Beobachtung macht.

110

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung als Mitteilung der Realitit des Offenbarenden

keit, jenseits jedes begrifflichen Erfassens« (DU 249). Sie ist »uner-
griindlich«, weil sie als Einheit des Unterschiedenen sich der ratio-
nalen, auf distinkte Inhalte gerichteten Erfassung widersetzt; sie ist
allein dem »belehrten Nichtwissen« zuginglich. Frank nennt das
»Zusammenfallen von >Innen< und >Auflen, von Ich und Nicht-Ich«
im Erleben der Ich-Du-Beziehung — ohne daf die Andersheit besei-
tigt wiirde — »die ausdrucksvollste Manifestation« der coincidentia
oppositorum (DU 249; 255).

2. Offenbarung als Mitteilung der Realitit des Offenbarenden

Die phianomenologische Analyse der Ich-Du-Beziehung und des Wir-
Seins spielt in Franks Ontologie und in seiner Gotteslehre eine zen-
trale Rolle (iiber die Begrenztheit dieser Analogie in Hinblick auf die
Begegnung mit Gott wird noch zu sprechen sein). Die unergriindli-
che und unbegrenzte Realitit des Du, die sich in der Begegnung of-
fenbart, ist nicht dem objektivierenden, sondern nur dem »lebendi-
gen Wissen« oder »verstehenden Erleben« zuginglich, in dem der
Erkennende mit dem Erkannten eins ist.

Um das Sein des anderen erfahren und in mich aufnehmen zu
konnen, mufd es sich selber kund tun. Ich kann es nicht von mir aus
ergreifen und mir aneignen. Das Wissen, das ich von der Du-Realitdt
habe, unterscheidet sich deshalb von dem Wissen, das ich durch den
gewohnlichen Erkenntnisvorgang erwerbe, in dem das Objekt sein
Erkanntwerden passiv hinnehmen mufs (vgl. DU 226). Frank schreibt
von dieser eigentiimlichen Beziehung, in der das Selbstsein des an-
deren begegnet: »Nicht ich enthiille das Du, es enthiillt sich mir
selbst. Es schickt selbst ein unsichtbares Fluidum von sich aus, das in
mich eindringt; ich habe das Du erkannt, wenn ich dieses Fluidum
empfangen habe. Eine solche Erkenntnis kann man im Unterschied
zur gegenstindlichen Erkenntnis nicht anders bezeichnen als mit
dem Wort >Offenbarung« (RM 208; DU 227).

Frank hat mit dieser »selbstevidenten, aber trotz aller Evidenz
doch ritselhaften und wunderbaren Erscheinung« den epistemologi-
schen Gehalt des Begriffs der Offenbarung aufgedeckt. »Offenbaren«
bedeutet nicht, einen logisch bestimmten Inhalt prisentieren, der
dann vom Adressaten zur Kenntnis genommen wiirde. »Offenba-
rung ist die reale Anwesenheit der sich offenbarenden Realitit sel-
ber« (DU 349), nicht das Herzeigen von Sachinhalten. Wenn ein an-

111

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

derer Mensch, der zuvor nur ein gegenstindlich gegebenes Gegen-
iiber war, zum Du wird und sein Selbstsein sich fiir mich 6ffnet, er-
fahre ich von ihm nicht zuerst inhaltlich bestimmte Charaktereigen-
schaften, sondern ich erlebe sein Du, das mit seiner Zuwendung
einen lebendigen Widerhall in mir weckt. Was in der Du-Begegnung
offenbar wird, ist das ins Unendliche transzendierende und deshalb
unergriindliche Personsein des anderen. Mit Franks Worten: Was in
der Du-Begegnung in mich eingeht, »ist die unsagbare, gegeniiber
sich selbst offenbare, ihrer selbst bewufSte Realitit in einem begrenz-
ten, partikularen Seinsausschnitt«, namlich in der Erfahrung einer
bestimmten anderen Person (vgl. DU 150). Indem ich des unergriind-
lichen Selbstseins der anderen Person in lebendiger Wahrnehmung
inne werde, trete ich »in Verbindung mit den geheimnisvollen Tiefen
der lebendigen Realitit« selber (RM 201). Das offenbarte Sein ist
kein farbloses Abstraktum, sondern konkret und »gehaltvoll« — eben
das Selbstsein der anderen Person — dessen konkreter Gehalt aber
auch in der offenbarenden Begegnung ein unergriindliches Geheim-
nis bleibt, das immer von neuem zu vertiefter Deutung auffordert.
Das gilt erst recht, wenn die Fiille der Realitit, Gott, sich offenbart
(vgl. DU 340; 374).

Die bereits vom all-einen Sein ausgesagte »Selbst-Durchsichtig-
keit«, das Offenbarsein sich selbst gegeniiber, ist Voraussetzung fiir
die Offenbarung, die in der Zuwendung zu einem Anderen und im
Sicherschlieflen ihm gegeniiber besteht. Die Realitit selber ist »Fiir-
sich-sein« oder lebendiges »Sich-selbst-immanent-sein« oder, kurz
gesagt, sie ist sich selber gegeniiber offenbar oder »licht«. Auch das
unmittelbare Selbstsein ist eine »innerlich gegliederte Allgemein-
heit«. Was Frank mit Fichte »Geisterreich« nennt, durchdringt auch
das Selbstsein. Das Transzendieren zum Du als einer mir gleichen
Realitat setzt das urspriingliche Sein meiner selbst in der Sphire des
»Ich-Du-Seins«, der Sphére der lebendigen, fiir-sich-seienden All-
Einheit voraus (vgl. DU 254). Thr inneres Gelichtetsein dringt von
sich dazu, »sich einem anderen zu offenbaren, sich zu eroffnen, sich
einem anderen zu zeigen« und, wo sie nicht selber die Fiille ist, sich
dadurch selbst zu vollenden (DU 226).

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt dieses Gelichtet-
seins aufmerksam: Das Sein des anderen, das mir durch Offenbarung
zuteil wird, ist mir nicht fremd. Zwar hat jede Person ihre eigene, nur
ihr allein gehorige Wurzel im Sein, die von der dem fremden Blick
unzuginglichen Tiefe des Ich ausgeht. Weil aber das Ich ebenso

112

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Wort — das Medium der Offenbarung

wesentlich »Glied einer gemeinschaftlichen Vieleinheit, Teilhaber
eines Wir« ist, spricht die eine tiberindividuelle Realitat, die »in der
Gestalt des Du« zu mir spricht, eben darin auch »von mir selbst«.
Jede Begegnung sagt mir von neuem, dafs ich selbst nur in der Einheit
mit der Tiefe der lebendigen personalen Realitdt wahrhaft ich selbst
bin (RM 204; 207; vgl. 201).

3. Das Wort — das Medium der Offenbarung

Weil das Wort das herausragende Mittel ist, durch welches das
Selbstsein zum Ausdruck gelangt und seine »geistigen Energien«
mitteilt, hat Frank in Das Unergriindliche eine knappe, aber inhalts-
reiche Skizze zum »Geheimnis des Wortes« eingefiigt. Er geht von
der sprachwissenschaftlichen Streitfrage aus, worin das originire
Wesen des Wortes besteht: einen Gegenstand zu bezeichnen oder als
Interjektion ein subjektives Befinden auszudriicken. Auch hier ist er
der Auffassung, daf3 die alternative Entgegensetzung falsch ist. »Das
Wort driickt urspriinglich weder das gegenstiandliche Sein als solches
in seinem stummen und kalten objektiven Inhalt aus noch >meinen
subjektiven Eindruck< von ihm, meinen emotionalen Zustand in der
Begegnung mit diesem Gegenstand. Es driickt die unergriindliche
Realitit selber in ihrer Absolutheit —in einer ihrer Einzelerscheinun-
gen —aus, die tiefer liegt als die Teilung in Subjekt und Objekt oder in
Subjektivitit und Objektivitit«. Weder spricht das Wort »im ur-
spriinglichen Sinn« ziber etwas, noch manifestiert sich in ihm »das
>subjektivec Wesen des Menschen«, — sondern das Sein selber (DU
376).

Davon zeugt eindrucksvoll die Poesie, in der das menschliche
Wort »in seiner vollwertigen Bedeutung erscheint«. Hohe Lyrik ist
keineswegs nur eine »Konfession« des Dichters« iiber sein subjekti-
ves Befinden. Noch weniger dient das dichterische Wort in erster
Linie der »begrifflich abstrakten Bestimmung oder >objektiven Be-
schreibung« gegenstindlicher Realitit«. Wer das Wort des Dichters
in sein Inneres einldf3t, erfihrt etwas von dem, was »wahrhaft ist«.
Wie sich dem Betrachter des nachtlichen Sternenhimmels die uner-
griindliche konkrete Realitdt — jenseits der objektiven astronomi-
schen Wirklichkeit — in Einheit von Erleben und Erlebnisinhalt of-
fenbart, so kann auch die Poesie fiir die im Dinglichen anwesende
»wahrhafte« Realitit das Auge 6ffnen. Frank vergleicht darum die

113

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

Poesie mit dem »cherubinischen Gesang« der ostkirchlichen Liturgie,
in dem die unsichtbar anwesenden Engelsmichte durch den Mund
des menschlichen Chores ihr »dreimal heiliges Lied« singen. Die Poe-
sie ist »die Stimme der Realitit selbst, vom Dichter abgelauscht und
iiberbracht« (ebd., Ubersetzung gedndert).

Reichhaltiger und intensiver als in der gegenstindlichen Natur
spricht in der Begegnung mit dem Du die Realitit selber — das, was
»wahrhaft ist« — von sich. »Sprechen« bedeutet hier, gewisse vom Du
»ausgehende Strahlen, gewisse geistige Energien, die seinem Wesen
gemif sind«, dem anderen »in der Tiefe einzufl68en«. Was hier mit-
geteilt wird, sind darum nicht einzelne Worter mit ihrem lexika-
lischen Bedeutungsgehalt, keine Sachinhalte, vielmehr teilt der an-
dere durch das sprachliche Ausdrucksmittel etwas von sich selbst mit.
Kein Ausdrucksmittel vermag freilich das »Wesen des Du« dem an-
deren mitzuteilen; denn auch in der intimsten Verbindung kann es
sich selbst nicht preisgeben; es bleibt ein unergriindliches Geheimnis
(RM 208£.).1

Kein Ausdrucksmittel — das wird besonders am alltiglichen und
auch am wissenschaftlichen Wortgebrauch deutlich — entkommt frei-
lich dem Widerstreit von Subjektivitdt und Objektivitit. Es tendiert
dazu, seinen Gehalt zu verengen und »zur bloflen Bezeichnung ab-
strakter Begriffe zu kristallisieren«. Fiir die Wissenschaft ist das

1 Franks Begriffe der »Energien« oder des vom Du ausgehenden »Fluidum« oder (des
die Erkenntnis erméglichenden) »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« haben eine
Entsprechung in der Lehre des byzantinischen Theologen Gregor Palamas (gest. 1359)
von den gottlichen Wirkungen (»Energien«) in der Welt. Der orthodoxe Metropolit
Seraphim (Albert Lade) schreibt, daf8 Gott, auf den der Begriff des »Seins« nicht ange-
wendet werden kann, weil er der Schopfer des Seins ist, doch »der Welt immanent ist,
nidmlich in Seinen Energien; in diesen offenbart Er sich der Welt und wirkt in der Welt.
Jedes geschaffene Sein existiert iiberhaupt nur, weil es an den gottlichen Energien teil
hat. Gott ist in Seinen Energien das Sein aller Wesen. Durch Teilnahme an den Energien
kann sich das Geschépf Gott nahen und mit ihm in Gemeinschaft treten. Die Energien
sind von der Wesenheit nicht zu trennen. Sie sind deshalb ebenso wie das Wesen Gottes,
dessen Erscheinung sie sind, ungeschaffen und ewig. In den Akten der Synode von Kon-
stantinopel vom Jahre 1351 ist gesagt: >Wir denken sie (die Energie) nicht als auerhalb
der gottlichen Wesenheit befindlich, sondern ... sagen, daf3 sie aus der gottlichen We-
senheit wie einem ewigen Quell entflieft und entspringt und ohne diesen nie wahr-
genommen wird. Sie bleibt mit der gottlichen Wesenheit untrennbar verbunden, koexi-
stiert von Ewigkeit mit ihr und ist untrennbar mit ihr vereint<. Deshalb wird die Energie
auch mit dem Terminus >Gottheit« bezeichnet«. Die Ostkirche, hg. v. A. Lade, Stuttgart
(Verlag Spemann) 1950, S. 37-38.

114

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uberzeitliche Gemeinschaftlichkeit — Grund jeder Gesellschaft

zweifellos von Vorteil, rdumt Frank ein. Doch zeigt dieser »Wider-
streit«, der im Menschen selbst seinen Grund hat, die nur beschrank-
te Eignung seiner Sprache, die Offenbarung der Realitit adiquat aus-
zudriicken. Deshalb »aufSert sich die konkrete Offenbarung Gottes,
sein WorT — vom Menschen her gesehen — in >unaussprechlichen
Worten, die kein Mensch sagen kann«, schreibt Frank mit dem Apo-
stel Paulus (2. Korintherbrief 12:4).

Frank faf8t seine philosophische Skizze des Wortes zusammen:
»Im Wort gewinnt die Realitit selber, das Unergriindliche, eine Stim-
me. In ihm spricht die Realitét von sich selbst, >macht eine Aussage,
sdriickt sich aus«. Das menschliche Wort ist auf seine beschrinkte
Weise Ausdruck der absoluten Realitit; es erweist sich als unvoll-
kommenes »Abbild« des ewigen Logos, der, wie Frank den Prolog
des Johannesevangeliums aufnehmend sagt, »am Anfang bei Gott
war< und >Gott selber war«. Jene »Worte Gottes, die in der Heiligen
Schrift iiberliefert sind, die aber auch jeder Mensch zu vernehmen
gewiirdigt sein kann, sind einzelne Manifestationen des WORTES,
des Logos«. Sie sind eine Aufierung von Gottes Wesen, in der es »fiir
uns ein lebendiges Antlitz und eine Gestalt annimmt (ohne dadurch
aufzuhoren unergriindlich zu sein). Eine solche Aulerung Gottes als
WorT in lebendiger Gestalt ist auch jene hochste und angemessenste
konkret-positive Offenbarung, in welcher >das WorT<in der mensch-
lichen Gestalt Jesu Christi >Fleisch wurde« (DU 377; vgl. Johannes-
evangelium 1:14). Das »eitel gebrauchte Wort« und »jedes blofe Ge-
rede« kommen deshalb einer »Blasphemie« gleich (DU 376).

4. Die uberzeitliche Gemeinschaftlichkeit — Grund jeder
Gesellschaft

Die Begegnung ist, wie erlautert, ein lebendiger Vorgang wechselsei-
tiger Aktivitit. Ich entstehe als Realititspunkt zugleich mit dem Du —
als ein Glied »der sich zugleich damit konstituierenden Einheit des
Wir« (DU 230). Dieses »wunderbare, von tiefster Bedeutung erfiillte
Wort >Wir« ist mehr als nur ein anderes Wort fiir die Ich-Du-Ein-
heit; schon die Sprache hat mit ihm, indem sie es schuf, ein ganz
eigenes Realititsmoment zum Ausdruck gebracht (DU 256).

In seiner Sozialphilosophie hat Frank fiir die Wir-Einheit das
Wort sobornost” eingefiihrt. Er erwihnt in diesem Zusammenhang
die einflufireiche Schrift A. S. Chomjakows iiber »Die eine Kirche;

115

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

sie hat thn zur Verwendung dieses Begriffs offensichtlich angeregt.!2
In ihm klingen die Bedeutungen der Gemeinsamkeit, der Verbun-
denheit, der Konziliaritit, der Katholizitit, der inneren Sammlung
an. Seine Ubersetzung in eine andere Sprache ist schwierig. Frank
selbst hilt ihn fiir »uniibersetzbar« und beléfit es in seinem deutsch
verfaflten Vortrag »Die russische Weltanschauung« (1926) bei Um-
schreibungen u.a. durch die Worter »Konziliarismus« und »Gemein-
schaftsprinzip«.’® L.P. Karsawin hatte als deutsche Ubersetzung
»Symphonie«, »Symphonismus« vorgeschlagen.™* R. v. Walter, der
Ubersetzer von N. Berdjaews »Die Philosophie des freien Geistesc,
meint, daf3 das deutsche Wort »Gesammeltheit« dem russischen
Wort am nichsten komme.? Fiir die Bedeutung, die Frank dem Wort
sobornost’ gegeben hat, sind diese Ubersetzungen nicht geeignet. Das
treffendste (wenngleich nicht voll befriedigende) deutsche Aquiva-
lent fiir den Gebrauch, den Frank von ihm macht, ist »Gemeinschaft-
lichkeit«. Irrefiihrend wire die Ubersetzung »Gemeinschaft«, das
eine konkrete, auf besondere Weise verbundene Gruppe von Men-
schen charakterisiert.16 In seinem russischen Aufsatz iiber die Reli-
giosen Grundlagen der Gesellschaftlichkeit aus dem Jahr 1925 hat
Frank den Begriff noch nicht verwendet; er spricht hier von »Solida-
ritit« als einer »Elementartatsache«, die jeder »Gesellschaftlichkeit«

12 Der slawophile Schriftsteller und Theologe A. S. Chomjakow (1804-1860) verwen-
det in seiner Arbeit Cerkov’ odna (1867 gedruckt; deutsch Die eine Kirche), soweit ich
sehe, nur das Adjektiv sobornyj. Auch in der Auseinandersetzung mit P. Iwan S. Gaga-
rin SJ iiber die russische Ubersetzung des nicio-konstantinopolitanischen Glaubens-
bekenntnisses verwendet Chomjakow nur das Adjektiv. Fiir Chomjakow ist der griechi-
sche Begriff xadolx1} des Glaubensbekenntnisses allein durch sobornyj korrekt
wiedergegeben — als Ausdruck fiir »die Einheit in der Vielfalt« (vgl. A. S. Chomjakov:
Sotinenija bogoslovskie, St. Petersburg 1995, S273ff.). In seiner wihrend des Zweiten
Weltkriegs verfaliten Schrift Mit uns ist Gott verwendet Frank, um den umfassenden
Charakter der Kirche, ihre »Katholizitit«, zu kennzeichnen, das Wort kafolicna, das
bereits 1. S. Gagarin fiir die Ubersetzung des Wortes xa:3ohux] vorgeschlagen hatte. —
Es ist eine offene Frage, ob Chomjakow sich auf die Schrift J. A. Méhlers Die Einheit der
Kirche oder das Princip des Katholizismus (1825) gestiitzt hat.

3G, Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926, S.22f. —
B. Jakim, der amerikanische Ubersetzer von Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft
lie3 das Wort sobornost’ uniibersetzt.

14 L. P. Karsawin: Die Russische Idee, in: Der Gral, Nr. 8, Mai 1925, S. 356.

15 N. Berdiajew: Die Philosophie des freien Geistes. Problematik und Apologie des Chri-
stentums. Tiibingen 1930, S. 11 (Fufinote).

16 F. Tonnies hatte den Begriff in diesem Sinne verstanden; Frank grenzt sich ausdriick-
lich von ihm ab (GGdG 144).

116

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Wir-Sein ist grenzenlos, iiberzeitlich, tiberindividuell

und jeder »Kommunikation« zugrunde liegt.”” In seinen spateren
Schriften spielt der Begriff sobornost’ keine signifikante Rolle mehr.

Die »Gemeinschaftlichkeit« ist keine Gegebenheit der objekti-
vierbaren Wirklichkeit, keine besondere Stimmung oder duflerlich
erkennbare Weise des mitmenschlichen Umgangs. Sie ist kein Ideal-
zustand, der durch sittliche oder dhnliche Anstrengungen erst ver-
wirklicht werden miifite. Sie ist die Einheit des Wir — und als solche
eine geistige Realitat. Sie ist nicht die Summe oder Anhdufung vieler
Ich; sie befindet sich nicht neben oder iiber den Vielen. Sie steht aber
auch »nicht als dufSeres, transzendentes Prinzip der Vielheit gegen-
iiber, sondern ist ihr immanent und vereinigt sie von innen her«. Sie
ist der ontologische Begriff fiir »das innere Wesen« und »die innere
Schicht oder Wurzel« jeder Gesellschaft: »In jedem ihrer zeitlichen
Abschnitte, in jedem Moment ihrer Existenz lebt die sichtbare Ge-
sellschaft von ihrer unsichtbaren iiberzeitlichen Gemeinschaftlich-
keit« (GGdG 150; 154).

In ihr ist die All-Einheit des Seins konkret. Das bedeutet, daf3
jedes Individuum, wo immer (und solange) es mit einem anderen
zum Wir vereint ist, es auch mit dem Ganzen, dem »Geisterreichg,
auf besondere Weise eins ist. Aber auch umgekehrt gilt: »Die Einheit
des Wir ist innerlich in jedem Ich anwesend, ist die innere Grundlage
des Lebens eines jeden Ich«. In der geistigen Seinseinheit konkurrie-
ren nicht die Einheit des Ganzen und die Selbstandigkeit jedes seiner
Teile mit einander, sie ist »freies Leben« (GGdG 150-151). Es wire
ein gefahrlicher Irrtum, die freie Gemeinschaftlichkeit mit einer ob-
jektiv existenten Gesellschaft zu identifizieren. Frank weif3, daf8 die
Gemeinschaftlichkeit nur in einer strukturierten Gesellschaftlichkeit
zum Ausdruck kommen kann, welche die Freiheit der einzelnen Glie-
der unweigerlich normiert und sogar dazu tendieren kann, sie zu
beseitigen. In welchem Sinne nach Frank die Gemeinschaftlichkeit
der »Kern« jeder Vergesellschaftung ist, muf$ noch gezeigt werden.

5. Das Wir-Sein ist grenzenlos, liberzeitlich, iberindividuell

Als Seinseinheit ist die Wir-Einheit potentiell grenzenlos — sie kann
letztlich alle Seienden umfassen. Dem hl. Franz von Assisi war »auf

17-S. L. Frank: Religioznyja osvnovy obs¢estvennosti, in: Put’, September 1925, Nr. 1,
S.12f.

117

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

der hochsten Stufe der geistigen Entwicklung« diese Wir-Einheit alles
Seienden bewuf3t geworden: Nicht nur mit den Menschen, auch mit
den Tieren und mit den Dingen, selbst mit dem Tod wufite er sich
briiderlich verbunden (GGdG 136; DU 235). Die Wir-Einheit als
Seinseinheit ist auch iiberzeitlich und iiberindividuell. Diese Eigen-
schaften verweisen nochmals auf ihre geistige Seinsweise, die nicht
mit ihrem psychischen Erleben (und, selbstverstindlich, nicht mit
ihrer gesellschaftlichen Verkorperung in einer Freundschaft, Ehe oder
in einer konkreten Gesellschaft) verwechselt werden darf. AufSere Er-
eignisse, etwa ein Eheversprechen, eine Vereins- oder Staatsgriin-
dung kionnen den Anstof$ zur Bildung einer Wir-Einheit geben und
ihren Beginn markieren. Diese Ereignisse sind bald vergangen; das
Wir-Sein, die Seinseinheit, aber bleibt Gegenwart. Die Realitdit einer
Ehe, einer Freundschaft, einer Familie, des Staates usw. ist unabhin-
gig davon, ob ihre Glieder aktuell sich ihrer bewuf3t sind. Das Zusam-
mentreffen mit den anderen Gliedern kann die Einheit bewuf3t erle-
ben lassen; dieses aktuelle Erleben oder Bewuftsein ist aber nicht die
Einheit selbst. Was im Denken sich abspielt oder psychisch erlebt
wird, ist ein zeitlich beschridnktes Geschehen und gehért nur dem
einzelnen Menschen an. Sozialpsychologische Vorgénge sind, so
Frank, nur eine besondere Weise der individualpsychologischen.
Uberzeitlichkeit bedeutet andererseits nicht, dafl das Wir-Sein vom
Willen seiner Glieder unabhingig wire. Wie im Menschen das see-
lische Sein mit seinem Leib eins ist, bis diese Einheit durch den Tod
getrennt wird, so konnen auch gesellschaftliche Einheiten zu beste-
hen aufhoren. Selbst der Staat ist davon nicht ausgenommen, wie
Frank mit einem Blick auf den Untergang des Zarenreiches in den
Revolutionen von 1917 bemerkt. Das oft verzweifelte Bemiihen, den
Bestand einer Freundschaft oder Ehe zu erhalten, wenn ihre duf3ere
gesellschaftliche Einheit im Zerfall begriffen ist, zeigt, daf3 ihre gei-
stige Realitdt nicht identisch ist mit ihrer dufleren physischen Exi-
stenz, daf3 sie diese vielmehr noch eine gewisse Zeit iiberdauern kann.

Auch in der kulturellen Tradition eines Volkes, zumal in seiner
Sprache, lebt eine iiberindividuelle, die Zeit tibergreifende reale gei-
stige Einheit. So wenig das geistige Wir-Sein mit den hirnorgani-
schen Vorgingen verwechselt werden darf, so wenig auch mit den
stofflichen Elementen, die fiir die Kultur eines Volks und einer Ge-
sellschaft unentbehrlich sind. Die geistige Realitit ist keine objekti-
vierbare Wirklichkeit fiir sich; sie ist in den dufleren kulturellen Ge-
gebenheiten. Ganz verfehlt wire es deshalb, das geistige Sein als eine

118

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

Art grenzenlosen Ather zu verstehen, der iiber der gegenstindlichen
Wirklichkeit schwebt.

6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

Das individuelle, unmittelbare Selbstsein hat seine » Wurzel« in der
geistigen Einheit des Wir; diese ist ontologisch frither als jenes. Auch
die sichtbare Gesellschaft ist nur kraft dieser vorgéngigen Wir-Ein-
heit: »Das >Wir< als dufSerlich sichtbare Gemeinschaft oder Gesell-
schaft, als Zusammengehorigkeit von zwei oder mehreren Menschen
— die Gesellschaft, die mich >umgibt< und zu der ich gleichsam nur
dufSerlich >gehore, —ist nur die duflere Manifestation und Abbildung
des >Wirq, in dem ich auf die Weise existiere, daf3 es in mir ist, oder
vielmehr, daf3 es die urspriingliche innere Grundlage des >Ich binc
selber ist« (DU 258).

Frank ist sich bewuf3t, dafy die Wir-Philosophie, sobald die strikt
geistige (oder ontologische) Seinsweise des Wir verkannt wird, zur
Rechtfertigung eines kollektivistischen Gesellschaftsideals mifs-
braucht werden kann. Er sieht diese Gefahr in der »utopisch-roman-
tischen« Weltanschauung der Slawophilen durchaus gegeben.® Der
Vorwurf ist denn nicht ausgeblieben, in seiner Philosophie der All-
Einheit verliere das Individuum das Recht auf Selbstbestimmung.
Die All-Einheit des Seins, die der Angelpunkt von Franks Philosophie
ist, kann in der Tat, sobald sie mi3verstanden wird, zum wunden
Punkt werden. Deshalb ist es angebracht, auf diesen Vorwurf ein-
zugehen

In seinen Ausfiihrungen zur Funktion der Grenze hatte Frank
festgestellt, dafy der Begriff des »meinigen« nur gebildet werden
kann, weil ich auch, was jenseits des »meinen« liegt, »habe«; ich
»habe« dieses Jenseitige genauso urspriinglich wie das unmittelbar
meinige, wenngleich auf andere Weise. Obwohl es auflerhalb meiner
bleibt, gehort es doch konstitutiv zu meinem Selbstsein. Im persona-
len Wir, zu dem ich selber gehore, erfahre ich das Transzendieren
meiner Begrenzung und die Einheit mit dem Du-sein unmittelbar
als lebendige wechselseitige Beziehung. Ich erlebe, »dafs ich auch da
bin, wo ich nicht selber bin, — daf§ mein eigenes Sein auf meiner

18§, Frank: Die russische Weltanschauung. A.a.O. S. 22.

119

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

Teilhabe am Sein, das nicht meines ist, beruht, — daf3 ich selbst bin im
>du bist« (DU 258).

Das fiir das Selbstsein konstitutive Ausgreifen auf das jenseits
des Eigenen liegende Andere bedeutet, daf3 »das >Ich-bin< entgegen
der gewdohnlichen Anschauung keineswegs die urspriingliche, ad-
dquate und allumfassende Form des >inneren Seins, des unmittel-
baren Selbstseins, ist, sondern nur als abgeleitetes Teilmoment der
tieferen und urspriinglicheren Offenbarung der Realitdt als eines
Wir-Seins anzusehen ist« (DU 257). Frank behauptet also, dafs Ich
als unterschiedenes Einzelnes nur sein kann, weil ich an einem un-
endlichen Sein teilhabe, an dem auch das Du teilhat: Ich und Du
konnen nur sein, weil ihnen eine »hohere, sie umgreifende Einheit«
— das Wir-Sein - vorausgeht (vgl. GGdG 137).

Frank bezeichnet die Einheit im Wir mit dem Cusanischen Be-
griff als coincidentia oppositorum (z.B. DU 257; RM 181, 201). Ob
der Vorwurf, in der All-Einheit werde das Einzelne vom Ganzen
»verschlungenc, gerechtfertigt ist, hingt davon ab, wie die »Koinzi-
denz« verstanden wird. Frank besteht darauf, daf3 die Einheit des Wir
eine origindre Seinsinstanz ist. Darum ist sie nicht von unten, von
den Einzelnen her gedacht; die Wir-Einheit ist nicht die Summe von
Ich und Du. Wire sie nur das Ergebnis einer Addition, so bliebe sie
den Gliedern duflerlich. Die Einheit ist mehr als nur eine Klammer,
welche das Viele zusammenhalt. Bedeutet sie also eine Vermischung,
in der die Glieder ihres Selbststandes beraubt und zu bloflem Schein
herabgesetzt sind?

Was mit dem »Zusammenfall« von Ich und Du im Wir gemeint
ist, zeigt die phidnomenologische Analyse. In der Du-Begegnung
dringt die Realitit des anderen als anderen in mich ein und wird
von mir auf Grund dieses Eindringens erlebt. Ich erlebe das Du als
eine andere Realitidt, und indem ich sie erlebe, wird sie ein Teil mei-
nes Selbstseins. Das Wir steht dem Ich nicht gegeniiber; es ist die
»Einheit des Seins »in mir< und >aufler mir« und als solche der »in-
nere Grund meiner eigenen Existenz — meines Ich«. Nur so ist das
Wir die »Wurzel« von Ich und Du, in welcher die Gegensitzlichkeit
zwischen diesen beiden »iiberwunden ist — und doch gewahrt bleibt«,
wie Frank sofort hinzufiigt (DU 257). Mit anderen Worten: In der
»coincidentia« werden die »opposita« nicht aufgeldst oder vermische,
sondern bleiben als solche erhalten. Der Vollzug dieses Widerspruchs
ist nur moglich, weil es der Vollzug einer geistigen Einheit und nicht
der von gegenstindlichen Groflen ist. Denn das Wir-Sein ebenso wie

120

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

das Selbstsein, ist gegenstiandlicher Erkenntnis unzuginglich. Es ist
nur als erlebte, sich selber offenbarende Realitit gegeben. Franks
Ausfithrungen zur Gemeinschaftlichkeit sind nicht Ergebnis empi-
risch-sozialer oder sozial-psychologischer Untersuchungen.

Als »konkrete All-Einheit« durchdringt das Sein als Ganzes
jedes seiner Teile; es ist als solches ein »lebendiges Sein« oder, wie
Frank wiederholt gegen den zeitgendssischen Existentialismus sagt,
ein »Geisterreich«. Dieses Ganze ist kein gegenstindliches Seiendes —
als solches wiirde es das Einzelne tatsachlich »verschlingen«. Kein Ich
ist ein »in sich geschlossenes isoliertes Sein« (und in diesem Sinne
»Substanz«), es ist »ein als Ich-Du-Sein sich vollziehendes Sein«. Es
wird iiberhaupt erst zum Ich, »verwirklicht sich selber erst im Hin-
ausgehen tber sich selbst, im Transzendieren zum Du«. »Das Gei-
sterreich besteht eben darin, daf3 das Eine immer fiir das Andere, im
Anderen - iiber sich hinaustretend — existiert, sich nur behauptet,
indem es sich selbst um eines anderen willen verlafit« (DU 250, vgl.
RM 186, 205). Franks »Wir-Einheit« ist darum etwas véllig anderes
als das »ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse« im Marxschen
Verstindnis.*?

Hier wird das spirituelle Motiv sichtbar, das Frank bewegt. Es
geht darum, den Individualismus durch einen Humanismus zu iiber-
winden, der sich bewuft ist, dafy die Liebe zum Nichsten kein letzt-
lich beliebiges Sentiment ist, sondern von der Realitét selber gefor-
dert ist. Denn das »Grundprinzip« des Seins — das Zusammenfallen
der Gegensitze —, vollendet sich »konkret-lebendig« als Liebe, in
welcher der reale Unterschied (nicht der logische) zwischen dem
einen und dem anderen iiberwunden ist und doch »die Gliederung
und wechselseitig verbundene Vielgestalt des Seins in sich und fiir
sich nicht beseitigt wird: sie bleibt erhalten, ja vollendet sich allererst
in ihrer ganzen Fiille und Tiefe« (DU 255-256; Ubers. geindert).2

Das philosophische Denken ist stdndig in Versuchung — bemerkt
Frank in Die Realitit und der Mensch —, die Realitit monistisch oder

19 K. Marx: 6. These iiber Feuerbach. In: Marx-Engels-Werke Bd. 3, Berlin 1962, S. 6. —
Marx war unter dem Einflufl von Feuerbachs Sensualismus auflerstande, ein geistiges
Sein zu denken.

2 In seiner spiteren Schrift Mit uns ist Gott unterstreicht Frank nochmals, dal von
»Liebe« nur gesprochen werden kann, wo dem Ich ein Du begegnet, nicht aber wenn
im anderen dem Ich wieder das Ich entgegentritt (Frank sieht die Auflosung des Unter-
schieds von Ich und Du im buddhistischen tat twam asi). S. L. Frank: Mit uns ist Gott,
Teil 2, Kapitel 5 »Die Religion der Liebe«.

121

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

pluralistisch zu deuten, obwohl beide Auffassungen in ihrer Ab-
straktheit inkonsistent sind und Kompromisse erzwingen. So mufSte
Spinoza im Widerspruch zu seinem System doch die Vielfalt der Sei-
enden anerkennen, die er dann » Attribute« der einen Substanz nann-
te. Und Leibniz konnte nicht umhin, seine pluralistische Seinslehre
durch eine »Harmonie« zu erginzen, weil ohne eine Beziehung zwi-
schen den Monaden nicht einmal von Vielheit gesprochen werden
konnte (RM 188).

Das Wir enthiillt die Wesenseigenschaft des geistigen Seins: Es
»hat zwei korrelierende Aspekte: Es ist die differenzierte Vielheit
vieler individueller Bewufdtseine und zugleich ihre unteilbare Ur-
Einheit« (GGdG 137{.). Diese Ur-Einheit — in Franks Ontologie die
Bedingung fiir die Unterscheidung des Vielen — entspricht dem
stranszendentalen Bewuftsein« in Kants Erkenntnistheorie, welches
als einheitsstiftendes Prinzip die Bedingung jeglicher Wirklichkeits-
erfahrung ist. (Zu Franks »antinomischem Monodualismus« und der
ihm entsprechenden docta ignorantia als dem Wissen des Seins s.u.).

122

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Anschluf3 an Transzendentalphilosophie und
Phanomenologie

Die »dogmatische« Metaphysik« (Frank folgt hier dem Urteil Kants)
hatte naiv das Sein als moglichen Gegenstand des begreifenden Er-
kennens angenommen. Durch Kants Skeptizismus war die Aufgabe
gestellt, sollte Philosophie das Sein tiberhaupt erreichen konnen, eine
andere Weise zu suchen, ein Wissen vom Sein zu gewinnen. Frank
hatte sich vor dem Ersten Weltkrieg intensiv mit den Versuchen aus-
einandergesetzt, den Subjektivismus in der Erkenntnislehre zu tiber-
winden. Die Erkenntnistheorie war, wie er feststellt, in eine Krise
geraten. In ihren Stellungnahmen zu der von Kant aufgeworfenen
Problematik haben Denker wie »Schuppe, Cohen, Rehmke und Hus-
serl in verschiedenen Formen die allgemeine Uberzeugung zum Aus-
druck gebracht, daf3 es keine Erkenntnistheorie als Erforschung der
>Erkenntnis< auflerhalb einer Untersuchung ihres Gegenstandes
gibt« (GAW 831.). »Cohen erklirt, daf >Erkenntnistheorie eine un-
klare Bezeichnung« sei und ersetzt sie durch eine >Logik der reinen
Erkenntnis¢; einige seiner Schiiler sprechen sogar von einer >Logik
des Seins<. Schuppe vermischt die Gnoseologie mit der Logik und
die Logik mit der Ontologie, Husserl ersetzt sie von Anfang an durch
die >Phdnomenologie« und in seinen jiingsten Arbeiten — durch eine
offene Ontologie«.! Die Versuche, die Erkenntnistheorie vom »Psy-
chologismus« zu befreien, haben in der Vergangenheit dazu gefiihrt,
faf3t Frank zusammen, sie als Wissenschaft, die sich von einer » Theo-
rie des Seins« unterscheidet und ihr vorausgeht, zum Verschwinden
zu bringen. Gegenwirtig sei das Bemiihen darauf gerichtet, eine Phi-
losophie zu schaffen, welche die Einheit von Wissen und Gegenstand
umfaf3t, »einerlei, ob wir sie nun als sPhinomenologies, >reine Logiks,
»Grundlage der Wissenschaft< oder >Ontologie« bezeichnen« (GdW

U S. Frank: Krizis sovremennoj filosofii. Antrittsvorlesung 1916. In: Zivoe znanie, Ber-
lin 1923, S. 256.

123

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

ebd.). Frank selber halt den aristotelischen Begriff »Erste Philo-
sophie« fiir den geeignetsten, um die Frage nach dem Grund zu stel-
len, auf dem »die Unterscheidung zwischen Wissen und Gegenstand
des Wissens tiberhaupt erst moglich wird«. Ausdriicklich bestitigt er
bei der Entwicklung seiner eigenen Auffassung »Berithrungspunkte«
mit der zeitgenossischen deutschen Philosophie und durch sie ver-
mittelt mit dem »klassischen deutschen Idealismus«. Die von Frank
hervorgehobene Nihe zu Bergson und »einigen Stromungen der rus-
sischen Philosophie« weist auf das Motiv hin, das W. James mit dem
methodischen Prinzip des »radikalen Empirismus« verfolgt hatte.
Denn von Anfang an ist Franks Interesse an der Erkenntnistheorie
auf die Begriindung einer Anthropologie gerichtet, die keine blofle
Naturwissenschaft ist, sondern den Menschen als besondere Realisie-
rung des Seins versteht.

1. Kiritischer AnschluB3 an Kant

Obwohl ausdriickliche Kommentare Franks zu Kant selten sind, 143t
sich doch zeigen, wie Kants Denken fiir ihn zur fruchtbaren Heraus-
forderung wurde. Der Realitit »an sich« konnen wir uns, wie Kant
gemeint hatte, weder theoretisch noch mittels intellektueller An-
schauung vergewissern, aber es sei doch moglich, sie in unserem sitt-
lichen BewufStsein zu erreichen. Das Bewuf3tsein, vom Sittengesetz
unbedingt gefordert zu sein und ihm frei folgen zu konnen, hatte
Kant ein »Faktum« genannt, das »sich fiir sich selbst uns aufdringt«,
sobald wir unserer Vernunft inne werden. Kant rekurrierte damit auf
eine Erfahrung, die weder sinnlich noch psychisch genannt werden
kann.2 Diese Erfahrung bedurfte, wie Frank sah, unbedingt der wei-
teren Klarung. Auch in seiner »Kritik der Urteilskraft« hatte Kant die
Moglichkeit eingerdumt, im kiinstlerischen Schaffen mit dem »Ge-
fithl« etwas zu erfassen und in der kiinstlerischen »Vorstellung« zum
Ausdruck zu bringen, was fiir die begriffliche Sprache der Philoso-
phie »unnennbar« bleibt. Die schopferische kiinstlerische Gestal-
tungskraft (Kant nannte sie »produktives Erkenntnisvermdgen« oder
»Einbildungskraft«) vermag eine » Vorstellung« zu schaffen, »die viel
zu denken veranlaflt, ohne daf8 ihr doch irgendein bestimmter Ge-

2 1. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, S. 55 (Originalausgabe).

124

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritischer AnschluB an Kant

danke, d.1. Begriff, addquat sein kann, die folglich keine Sprache vol-
lig erreicht und verstdndlich machen kann«.? Die Formkraft des
Kiinstlers versetzt die Vernunft »in Bewegungs, iiber das hinaus-
zugehen, was begrifflich »in ihr aufgefafit und deutlich gemacht wer-
den kann«. Der »Begriff« wird so »auf unbegrenzte Art dsthetisch
erweitert«. Die bildlichen Symbole, durch die der Kiinstler etwa
einen religiosen Gegenstand sinnbildlich darstellt, geben »der Einbil-
dungskraft einen Schwung« und konnen dazu anregen, »mehr dabei,
obzwar auf unentwickelte Art, zu denken, als sich in einem Begriffe,
mithin in einem bestimmten Sprachausdrucke, zusammenfassen
laBt«.* Die kiinstlerische Einbildungskraft trigt »indirekt also doch
auch zu Erkenntnissen« bei.> Sie »belebt« das Erkenntnisvermogen,
ja noch mehr, sie verbindet »mit der Sprache als totem Buchstaben
Geist«.® Auch hier hatte Kant eine Realititserfahrung angenommen,
sie ontologisch aber gleichsam in der Luft hingen lassen. Uber Kant
hinausgehend sah Frank die Moglichkeit, gerade in der Erfahrung des
sittlichen Sollens und in der Erfahrung des Schénen das Sein geistig
zu »beriihren«, weil der menschliche Geist selber zur Sphire des
Seins gehort.

Die eigentliche Auseinandersetzung mit Kant spielt sich aber
auf dem Feld der Epistemologie und Ontologie ab. Franks »Gegen-
stand des Wissens« will den priméren oder eigentlichen Gegenstand
unserer Erkenntnis — das Sein — und die Weise, ihn zu erkennen,
untersuchen. Es ist in seiner Intention und Anlage eine Auseinander-
setzung mit Kants erkenntnistheoretischer Metaphysikkritik. Der
Begriff »transzendental«, mit dem Frank sein eigenes Vorgehen cha-
rakterisiert (vor allem in seinen spiteren Schriften, z.B. DU 168{,,
vgl. GAW 489), zeigt an, daf3 er sich bewufst der Fragestellung Kants
anschlieflt. Wie dieser fragt er nach den Bedingungen, welche im
Subjekt vorgingig zu jedem Empfangen von Eindriicken liegen und
die Gegenstandserkenntnis ermdoglichen.

Wie Kant verneint Frank die Moglichkeit, eine Metaphysik auf
gegenstindlich erkennbare materielle oder seelische Phdnomene
(und sei es ithre Summe als »Welt«) zu griinden: Er nimmt so mit

I. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 192f.
L. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 195-196 (Hervorh.von mir, P. E.).
I. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 198.
L. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 197 (Hervorh. von mir, P. E.).

o U e W

125

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

dem transzendentalen Denken das Anliegen des Kantischen Skepti-
zismus auf. Kants »kopernikanischer Wende« — nach der die Gegen-
stinde »sich nach unserer Erkenntnis richten« miissen, so daf3 wir
von ihnen »nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen«” —
folgt Frank freilich nicht, ohne deshalb auf die vorkantische rationa-
listische Gegentiberstellung von Subjekt und Objekt zuriickzugehen.
Franks epistemologische Position ist ideal-realistisch. In realistischer
Hinsicht besagt sie, dafd das gegenstindlich Gegebene durch sich
selbst bestimmt ist und im Erkennen »fiir uns« fafsbar wird. Unsere
Erkenntnis ist »wahr«, sofern unsere Begriffe mit der »an sich seien-
den Bestimmtheit« der gegenstindlichen Wirklichkeit zusammenfal-
len (DU 71). Das ideale Moment in Franks Erkenntnislehre besteht in
der Annahme eines »Uberschusses«, der in jedem Objekt iiber das
jeweils logisch-begrifflich Erkannte hinaus vorhanden ist. Wiirde
unser Denken von restlos bestimmten Wissensinhalten ausgehen,
konnte es tiberhaupt keinen Zusammenhang zu anderen Inhalten
als begriindet erkennen. Tatsidchlich geht unser Erkennen aber nicht
von einzelnen bestimmten Inhalten aus, an die sich Zusammenhinge
erst anschlieflen. Es geht von »ganzheitlichen Komplexen oder Ein-
heiten« aus, welche im Erkennen »in Inhalte, die untereinander zu-
sammenhingen, zerlegt werden«. Als Bedingung dafiir, daf3 das Sub-
jekt Begriffsinhalte und Zusammenhinge zwischen ihnen erkennen
kann, mufl ihm deshalb ein »ganzheitliches Bild des Seins« vorlie-
gen, in dem es noch keine fixierten Inhalte und Zusammenhinge
gibt, »sondern nur eine gewisse ganzheitliche kompakte Einheit«
(DU 76). Jede Gliederung und das Begreifen ihrer Zusammenhinge
stiitzt sich auf die »Anschauung« dieses »Bildes«, die einem »ur-
spriinglichen Wissen« gleicht. Die transzendental gewuflte Anwe-
senheit des Seins im gegenstindlich Erkannten ermoglicht erst, wie
Frank gegen Kant einwendet, immer tiefer in den Erkenntnisgegen-
stand einzudringen, ohne ihn wissensmifig je erschopfen zu konnen.

Wir besitzen also zwei Weisen des Wissens: das transzendentale
Wissen des Seins und das begriffliche Wissen des Gegenstandes.
Letzteres beruht auf dem ersten und bringt es abstrakt zum »Aus-
druck«. Es ist ein Wissen sekundirer Art, das zum urspriinglichen
Wissen des Seins nicht in der Beziehung logischer Identitit, sondern
in »metalogischer Entsprechung« steht, eben weil das Sein nicht lo-
gisch bestimmt werden kann (DU 82; 78f.; 1511.).

7 1. Kant: KdrV. B XVI; B XVIIL

126

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritischer AnschluB an Kant

Das Subjekt selber gehort beiden Seinsebenen an, die sein Wis-
sen erreicht: jener der objektiven »Wirklichkeit« und zugleich dem
Sein mit seiner unerschopflichen Fiille. Indem das unbedingte Sein
sich im Subjekt mit den zu ihm gehorenden Momenten des »Ha-
bens« und »Besitzens« enthiillt, ist tiberhaupt die Bedingung erfiillt,
bestimmte Wissensinhalte »haben« zu konnen. Das eigene »Bin-
Sein« ist keine abgeschlossene und sich geniigende Seinssphire, viel-
mehr ist »in jedem »ich bin< eo ipso unmittelbar auch das >es istc
(ndmlich das Sein des Objekts) als zweites korrelatives Moment des
Seins gegeben — nicht meines Seins, sondern des allumfassenden
Seins tiberhaupt«. Dieses Sein ist immer in uns, unabhingig davon,
auf welchen abgegrenzten Gegenstand unser aktuelles Erkennen ge-
richtet ist, weil »wir selbst in ihm sind [...] und uns unserer selbst
nur durch seine eigene Selbstenthiillung in uns bewuf3t werden« (DU
146). Keineswegs wird in Franks »lebendigem Wissen« die »An-
schauung des Subjekts als Objekt« versucht, die Kant als Trugschlufs
zuriickgewiesen hatte.® Die Erkenntnisstruktur des Subjekts ist fiir
Frank nicht vom Sein geschieden, das er vielmehr als lebendiges
»Licht« versteht, welches die »Urbegriindung« jeder Evidenz ist und
Erkennen tiberhaupt erst ermoglicht (vgl. DU 332).

Damit ist der grundlegende Mangel genannt, den Frank in Kants
Erkenntnislehre sieht. Er hat die »unklare Vermengung des >Sub-
jekts< als konkretes erkennendes Wesen, als Mensch, mit der Potenz
des Erkennens« zur Folge. Fiir Frank aber ist das Erkennen eine der
Realitit im menschlichen Verstand »zugehorige Potenz«. Denken be-
deutet darum, entgegen Kants Auffassung, »ein Sich-in-der-Reali-
tat-selber-Orientieren«. Daraus ergibt sich daf3 »die >transzendentale
Logik< eine Logik des Seins selber« ist und sich nicht darauf be-
schrinken darf, die subjektiven (genauer: subjekthaften) Bedingun-
gen des Denkens zu analysieren.

Kant berticksichtigt auch nicht den Zusammenhang, in dem die
formale Logik zur transzendentalen Logik steht. Nachdriicklich be-
tont Frank, daf$ die formalen logischen Prinzipien fiir die Konstituie-
rung der Gegenstindlichkeit »von grundlegender Bedeutung« sind.
Die transzendentale Frage, die sich auf die Bedingungen der Gegen-
standlichkeit richtet, muf3 deshalb »die Besinnung auf die Prinzipien

8 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 399ff. iiber die »Paralogismen« der Ver-
nunft.

127

- am 24.01.2026, 04:2212. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

der Rationalitdt« einschlielen. Daraus ergibt sich die fiir Frank zen-
trale Feststellung: Transzendentale Besinnung bedeutet eben, »die
Grenzen dessen zu transzendieren, worauf man sich besinnt« — die
»Grenzen der Rationalitit« selber (DU 169-172).

2. Fichtes »intellektuelle Anschauung«

J. G. Fichtes Philosophie hat Franks Denkweg von seinem Beginn an
begleitet und befruchtet. Sie hat offensichtlich auch dazu beigetra-
gen, dafl Frank das transzendentale Denken als »verstehendes Er-
leben« oder »lebendiges Wissen«, d.h. im Sinne einer transzenden-
talen Erfahrung verstand.

In seinem » Anhang zur Geschichte des ontologischen Beweises«
hat Frank die Wissenschaftslehre von 1804 und Die Anweisung zum
seligen Leben von 1806, in denen Fichte nach langem Ringen seiner
Philosophie die vollendete Gestalt gegeben hatte, anerkennend ge-
wiirdigt. Fichte sei hier die Entdeckung »des profunden Gedankens«
gelungen, welcher schon der Einsicht Descartes’ zugrunde lag, den
dieser aber »nicht nur nicht klar ausgedriickt, sondern auch nicht zu
Ende gedacht« hatte, namlich die Einsicht, dafy das absolute Sein
»nicht Subjekt und nicht Objekt, nicht Denken und nicht gedachtes
Sein ist, sondern reines sich selbst durchsichtiges und fiir sich seien-
des Licht (= Vernunft), lebendiges Denken als Einheit des Seins von
Denkendem und Gedachtem«. Fichte hat die »innere Einheit« der
Selbstevidenz des Denkens, die im cartesischen cogito ergo sum aus-
gesagt ist, mit der Selbstevidenz des allumfassenden Seins verstan-
den.

Die vom spiten Fichte immer wieder betonte Unmittelbarkeit,
mit der das absolute Sein in uns erfahren wird, war fiir Franks »ver-
stehendes Erleben« und »lebendiges Wissen« eine wichtige Anre-
gung. Wie Frank wuflte, hatte Fichte in seiner Anweisung zum seli-
gen Leben geschrieben, daf§ »auf dem Standpunkte der Religion« die
Erkenntnis gewonnen wird, dafd »die Erscheinung des inneren We-
sens Gottes, in uns, als dem Lichte, unmittelbar [...], — sein Aus-
druck, und sein Bild, durchaus und schlechthin, und ohne allen Ab-

9 Daf3 Kant den ontologischen Gehalt seiner eigenen Einsichten nicht ausgeschopft hat,
zeigt auch J. B. Lotz: Transzendentale Erfahrung. Freiburg 1978, S. 23 f.

128

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fichtes »intellektuelle Anschauung«

zug, also wie sein inneres Wesen herauszutreten vermag wie in
einem Bilde«.10 Gott tritt »in seinem wirklichen, wahren und unmit-
telbaren Leben in uns ein; oder strenger ausgedriickt, wir selbst sind
dieses sein unmittelbares Leben« (vgl. GAW 511). Und weiter heifst
es in Fichtes Anweisung: Im wahren religiésen Lebensvollzug
schwinden die Verhiillungen, »die Gottheit selbst tritt wieder in dich
ein, in ihrer ersten und urspriinglichen Form als Leben, als dein eig-
nes Leben, das du leben sollst und leben wirst«. Religioses Leben wird
von Fichte nicht als ein »das rationale Wissen begleitendes Gefiihl«
verstanden, sondern als eine »Reflexion«, die mit dem géttlichen Le-
ben im Menschen selbst gegeben ist: Gott ist das, »was der ihm Er-
gebene und von ihm Begeisterte tut«.!!

Zugleich konnte Frank erkennen, wie Fichte die pantheistische
Vermischung (die in den Schriften vor 1800 durchaus anzutreffen ist)
iiberwand. »Jenes unser Sein in Gott, ohnerachtet es in der Wurzel
immer das unsrige sein mag, [bleibt] uns dennoch ewig — fremd, und
so, in der Tat und Wahrheit, fiir uns selbst nicht unser Sein«. Wich-
tiger noch ist die Begriindung dafiir in der »Wissenschaftslehre« von
1812: »Gott macht sich nicht unmittelbar zum Erscheinenden, son-
dern nur mittelbar in und vermage der Freiheit der Erscheinung [...].
Er kann erscheinen nur in einem Freien«.12 Fichte hat die Bahn fiir
Franks eigenen Denkweg geebnet. Nicht ohne Sympathie nimmt
Frank die »lange geistige Entwicklung« und »das tiefe Nachdenken«
zur Kenntnis, mit dem Fichte seine Einsichten gewonnen hat, aber
auch »die auflergewohnliche Kompliziertheit« seines Denkens (GdW
514). Beide Philosophen wissen, daf nicht die »wissenschaftliche Phi-
losophie« es ist, die Gott allererst erkennen laf3t; sie reflektiert nur
den Weg, den der »natiirliche Wahrheitssinn« den Gottsucher bereits
gefiihrt hat. Auch Frank weifs wie Fichte, daf3 der Philosoph Gott
nicht rational »beweisen, daf$ er aber zum » Verstehen« dieser Wahr-
heit fiithren kann.?

10 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre. Ham-
burg 2001, S. 81.

11 Ebd,, S. 82. Vgl. S. 155.

12 7. G. Fichte: Wissenschaftslehre vorgetragen 1812. In: Nachgelassene Werke, her-
ausgg. v. ]. H. Fichte, Leipzig (ohne Jahr), Bd. 2. S. 382.

3 ], G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, S. 32. Vgl. DU 338.

129

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

3.  Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin
Heidegger

Zur Kenntnis genommen hat Frank auch die im 19. Jahrhundert ent-
wickelten philosophischen Lebensbegriffe. Dafy ihm der irrationali-
stische Zug in Bergsons, erst recht in Nietzsches Verstandnis des Le-
bens fremd war, wurde bereits erwihnt. In epistemologischer
Hinsicht steht ihm Wilhelm Diltheys Lebensbegriff niher.

Dilthey fragt, wie die Realgeltung einer Erfahrung, in der uns
der Sinngehalt eines literarischen Werkes aufgeht, begriindet sei.
Wir werden ihrer in einem urspriinglichen selbstevidenten Erleben
inne, meint Dilthey, in dem die Selbstunterscheidung des Subjekts
von den duferen Ereignissen noch nicht vollzogen ist. Hier ist die
Realitdt noch unmittelbar »fiir mich da«. Erst in der nachtriglichen
Reflexion, in der ich mir etwas als etwas vorstelle, setze ich es von
mir ab. Dilthey schreibt tiber dieses Haben der Realitdt im Erleben:
»Das Erlebnis tritt mir namlich nicht gegeniiber als ein Wahrgenom-
menes oder Vorgestelltes; es ist uns nicht gegeben, sondern die Rea-
litdt Erlebnis ist fiir uns dadurch da, dafd wir ihrer innewerden, daf3
ich sie als zu mir in irgendeinem Sinne zugehorig unmittelbar habe.
Erst im Denken wird es gegenstindlich«.** Schon in seiner »Breslau-
er Ausarbeitung« (1880-1890) hatte Dilthey (von Schleiermacher
angeregt) tiber die »Tatsache des BewufStseins« geschrieben: »Es gibt
ein Bewuf3tsein, welches nicht dem Subjekt des Bewuf3tseins einen
Inhalt gegeniiberstellt (vor-stellt), sondern in welchem ein Inhalt
ohne jede Unterscheidung steht. In ihm sind dasjenige, welches sei-
nen Inhalt bildet, und der Akt, in welchem das geschieht, gar nicht
zweierlei. Das, was inne wird, ist nicht gesondert von dem, welches
den Inhalt dieses Innewerdens ausmacht. Das, was den Inhalt des
Bewuf3tseins bildet, ist von dem Bewuf3tsein selber nicht unterschie-
den«.?

Was Dilthey unter der »Realitit« versteht, die im Erleben »fiir
mich da« ist, ist allerdings nicht die Realitit, von der Frank spricht.
Fiir Dilthey ist sie eine »BewufStseinstatsachec, die ihren » Ausdruck«
in einer Gestalt des objektiven Geistes findet. Zwar betont er, das
Leben sei das Letztgegebene und »von innen Bekannte« und deshalb

4 W. Dilthey: Fragmente zur Poetik (1907/1908). Gesammelte Schriften, Leipzig u.
Berlin 1922 ff,, Bd. VI (1924), S. 313. Hervorhebungen von mir, P. E.
15 'W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. XIX (1982), S. 66.

130

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

die »Grundtatsache« schlechthin, die »den Ausgangspunkt der Phi-
losophie bilden« miisse. Zugleich aber heif3t es, das Leben konne von
der Vernunft nicht beurteilt werden, weil »die Wirklichkeit selbst in
letzter Instanz nicht logisch aufgeklirt, sondern nur verstanden wer-
den« konne.'s Dilthey hatte hier zwischen Leben und Vernunft eine
Kluft aufgerissen, die Frank nicht anerkennen konnte. Das vor-
begriffliche Erleben, wie Dilthey es verstand, ist deshalb nicht das
lebendige Wissen im Sinne Franks. Ihm ging es um das im »Innewer-
den« enthaltene ontologische Moment, das Dilthey nicht sah. Fiir
diesen war das »Erleben« ein psychischer Vorgang, der, wie sein
durch begriffliche Artikulation gewonnener Ausdruck, ganz dem im-
manenten Weltzusammenhang in der Zeit angehort. Der éltere Dil-
they konzentrierte sich folgerichtig auf diesen Ausdruck und unter-
suchte, wie er innerhalb des Geisteslebens hermeneutisch zu
verstehen ist.

Fir Frank, wie er in einem deutsch geschriebenen Aufsatz 1929
offensichtlich auch im kritischen Blick auf Dilthey (und Bergson)
betont, geschieht im »Erleben« ein »stindiges Transzendieren iiber
das Einzelleben, oder — was dasselbe ist — ein Hineinwachsen« auch in
das, »was auflerhalb der Grenzen eines Finzelwesens als solchen
liegt«. Das wissende Erleben ist »Erfahrung im tiefsten Sinn des
Wortes, nicht als sinnlich-duflere Beriihrung des Seins, sondern als
ein In-sich-haben und In-sich-erfassen seiner. Es ist deshalb moglich,
weil wir vom Sein selber in seiner allumfassenden Einheit nicht ge-
schieden sind«. »Erleben« heif3t »das konkrete Leben, als Geschehen
und Wirken [...] in sich dadurch zu besitzen, dafd man an ihm selber
realiter teilnimmt. Zugleich aber ist Erleben als wissendes Erleben
das Haben des Zeitlichen samt seinem zeitlosen Aspekt, im Lichte
seiner zeitlosen Idee — mithin also das Haben der konkreten Inhalts-
fille des iiberzeitlichen Seins, als einer organischen Einheit von Zeit-
losigkeit und Zeit, von Idee und Leben."”

Von grofiter Bedeutung wurde fiir Frank das phinomenologi-
sche Denken. Schon in seiner Erkenntnislehre macht er auf die in
dieser Denkrichtung enthaltene Intention aufmerksam, die Einheit
von Denken und Sein neu zu begriinden und so die Kantische Tren-
nung zu iiberwinden. In der Abhandlung iiber Die Natur des see-

16 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. VII, 359 + VIII, 174.
17 S. Frank: Erkenntnis und Sein, in: Logos. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie
der Kultur. Bd. 18 (1929) S. 2581.

131

- am 24.01.2026, 04:2212. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

lischen Lebens, die Frank 1927 in Berlin verfaf3t hatte, '8 wird sowohl
der kritische Ausgang von Kant als auch das Interesse an einer »radi-
kal empirischen« Anthropologie und Gotteslehre sichtbar. Wichtige
Anstofle, um die Einheit von Person und Sache neu zu denken, gin-
gen, so Frank, von F. v. Brentano aus, der schon 1874 in seinem Buch
Psychologie vom empirischen Standpunkte auf die Bedeutung des
Aktes aufmerksam gemacht hatte, mit dem das Bewuf3tsein sich ak-
tiv, billigend oder zuriickweisend, auf die Gegenstinde richtet. Ed-
mund Husserl hatte Brentanos Gedanken aufgenommen und zur
»Phanomenologie« weiterentwickelt. In seinem Aufsatz Philosophie
als strenge Wissenschaft (1910/11) hatte Husserl den Erfahrungs-
begriff auch auf die phinomenologische Wesensanalyse angewendet
und diese eine »empirische Analyse« genannt. Frank unterstreicht,
daf in diesem Denken die Trennung des Erlebens von den »Sachen«
grundsitzlich iiberwunden ist, sofern das Subjekt durch die intentio-
nalen Akte sich sinnhaft auf die Welt bezieht. »Im Erkennen, in Wil-
lensregungen, in Wertungen haben wir es nicht einfach mit einem
Erleben zu tun, nicht mit irgendwelchem Material oder Inhalt des
seelischen Lebens, sondern mit Akten, durch die gleichsam Verbin-
dungen zwischen der Person und der Gegenstandswelt hergestellt
werden, die man »Sinnbeziehungen« nennen kann.

Als Herausgeber der Logischen Untersuchungen in russischer
Sprache war Frank mit Husserls Anliegen vertraut. In Der Gegen-
stand des Wissens (1915) hat er sich mit dem bis dahin erschienenen
Werk auseinandergesetzt; noch in seiner Religionsphilosophie hat er
es anerkennend erwihnt. Zweifellos hat ihn Husserls »phéanomeno-
logische Einstellung« beeinflufit. Thr geht es darum, den Blick weg
vom Wahrgenommenen »auf das Wahrnehmen zu richten, bzw. auf
die Eigenheiten der Gegebenheitsweise des Wahrgenommenen«.®?
Diese »Einstellung« sucht die »immanente Wahrnehmung, die in
scharfer Unterscheidung zur »Dingwahrnehmung« eine »Erlebnis-
wahrnehmung« ist, als »schlichtes Erschauen von etwas ...«, und
zwar in seiner phinomenalen Ganzheit, zu verstehen. Mit ihm habe
ich »ein Absolutes, es hat keine Seiten, die sich bald so, bald so dar-

18 G L. Frank: O prirode dusevnoj zizni [Die Natur des seelischen Lebens], 1927 in
Berlin verfaft, veréffentlicht vom Sohn Vassili S. Frank in: Po tu storonu pravogo i
levogo, Paris (YMCA) 1972, S. 155-239. Zitate S. 224-226 und 228.

19 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phdanomenologischen Philoso-
phie (1913). I. Halbbd. (Husserliana I11/1). Den Haag 1976, S. 201.

132

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

stellen« oder »abschatten« konnten.2? Husserl nennt das Erschaute
»intentionales Objekt, das sich durch »Sinn« auszeichnet. »Sinn zu
haben, bzw. etwas >im Sinne zu habenc ist der Grundcharakter alles
Bewuftseins, das darum nicht nur tiberhaupt Erlebnis, sondern sinn-
habendes, snoetischesc ist«.?! Indem ich auf den unmittelbar gegebe-
nen Bewuf3tseinsstrom »hinblicke und mich selbst dabei als das reine
Subjekt dieses Lebens fasse [...], sage ich schlechthin und notwendig:
Ich bin, dieses Leben ist, Ich lebe: cogito«.2

Das heif3t, die »phanomenologische Einstellung«, in der von der
»Dingwahrnehmung« ganz abgesehen wird, fiihrt zur »immanenten
Wahrnehmung« des Seins des Subjekts. Dieses erfafit sich als »reines
Subjekt« und erlebt sich selbst als einfach seiend. Das »absolute Sein
des Immanenten« ist in seiner Gewifsheit schlechterdings unbestreit-
bar.2?

Trotz der Nihe zu Husserls phinomenologischer Einstellung ist
die Differenz nicht zu {ibersehen. Husserls »transzendentalen Idea-
lismus«, in dem die Welt zum »Bewuftseinskorrelat« des Ich
schrumpft, teilt Frank nicht. In seinem Aufsatz Zur Phinomenologie
der sozialen Erscheinung, den er 1928 in dem angesehenen »Archiv
fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik« verdffentlichte, stellt er
fest, dafd Husserls »Wesenswissenschaft«, die von jeder Realitit und
Tatsichlichkeit absieht, nicht fahig ist, das Wesen der sozialen Bezie-
hung zu erfassen. Frank zufolge ist die Gemeinschaftlichkeit des Wir
die Explikation des all-einen absoluten Seins; dabei bestreitet er (was
Husserl postuliert), daf das Ich dem » Anderen« und der »Welt« we-
senhaft vorangeht. Er betont die Gleichurspriinglichkeit und Nicht-
zuriickfiihrbarkeit von Ich und Du zugleich mit der Notwendigkeit,
sie als transrationale Einheit zu denken, um ihre unauflosliche Be-
ziehung (die als Ich-Du-Begegnung eben nicht nur die Beziehung zu
einem jeweils Anderen ist) und ihre unauthebbare Differenz verste-
hen zu konnen. Frank vertritt entschieden eine ideal-realistische Po-
sition, weil er weif3, daf3 dort, wo die »Welt« idealistisch als durch das
Ich konstituiert gedacht wird, der »Andere« nicht als Du, sondern
nur als Fremd-Ich erreicht wird.2

2 Ebd., S. 92.

! Ebd., S. 201.

Ebd., S. 97.

3 Ebd., S.91; 96f.

4 S. Frank: Zur Phinomenologie der sozialen Erscheinung. In: Archiv fiir Sozialwissen-

PR
N}

o

133

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

Von nicht geringer Bedeutung fiir Frank ist auch Max Schelers
methodisches Vorgehen. »Wenigstens prinzipiell« sei durch Scheler
»der Weg erdffnet, um das menschliche Leben in seiner konkreten
Fillle und Lebendigkeit zu erforschen und zu begreifen«, bemerkt
Frank in seinem Aufsatz iiber Die Natur des seelischen Lebens.?
Schon in seiner Erkenntnislehre hatte er Scheler mit Bezug auf des-
sen grundlegendes Werk Der Formalismus in der Ethik und die ma-
teriale Wertethik (1913) als »sehr talentierten zeitgendssischen deut-
schen Autor« bezeichnet (GdW 305). Wie Frank hilt auch Scheler es
fiir ausgeschlossen, das Sein der Person vergegenstindlichend be-
greifen zu konnen. In seinem friihen Hauptwerk schreibt er: »Ist aber
schon ein Akt niemals Gegenstand, so ist erst recht niemals Gegen-
stand die in ihrem Aktvollzug lebende Person. Die einzige und aus-
schliefSliche Art ihrer Gegebenheit ist vielmehr allein ihr Aktvollzug
selbst [...] — ihr Aktvollzug, in dem lebend sie gleichzeitig sich er-
lebt«. Eine »psychologische Objektivierung« der Person wire, so
Scheler, gleichbedeutend mit ihrer »Entpersonalisierung«.2 »Das
Sein des echten Aktes besteht in seinem Vollzug, und er ist eben
darin absolut — nicht relativ — vom Begriff des Gegenstandes ver-
schieden«. Was hier »Reflexion« heifdt, »ist allein ein Mitschweben
des véllig unqualifizierten >BewufStseins von< mit dem sich vollzie-
henden Akt«.?” Der phinomenologische Akt ist keine Wahrnehmung
eines Geschehens als eines »dinglich gegebenen Etwas«; vielmehr ist
die Aufmerksamkeit vom sinnlich vermittelten Gegenstand abzu-
wenden und auf das Vollzogenwerden des Aktes selbst zu richten.
Schelers phinomenologische »Einstellung« ist dem »lebendigen
Wissen« Franks sehr ahnlich. Scheler verwendet den Begriff »Mit-
schweben«, mit dem Frank das Wissen der Koinzidenz des Wider-
spriichlichen beschreibt.

Doch darf nicht iibersehen werden, daf3 Scheler in seiner Auf-
fassung vom Sein sich von Frank erheblich unterscheidet. Schelers
Interesse ist auf den Aktvollzug und dessen Zentrum, die Person,

schaft und Sozialpolitik (Mohr, Tiibingen 1928), Bd. 59, 5.75-95. Zur Beziehung von Ich
und Du bei Husserl und Buber vgl. M. Theunissen, Der Andere. Berlin 1981.

25 G, L. Frank, a.a. O.

26 M. Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Gesammelte
Werke, Band II, S. 397, S. 484, vgl. auch S. 50f.

27 M. Scheler: Idole der Selbsterkenntnis. II. Tduschung und innere Wahrnehmung«.
In: Vom Umsturz der Werte. 1. Aufl. 1915, 3. Aufl. 1923. Gesammelte Werke, Band 3,
S. 230 und 234.

134

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

gerichtet. Das transzendierende absolute Sein, das die Person und
jedes Phanomen, weil und sofern sie an ihm teil haben, erst sein lafst,
bleibt ihm fern; den ontologischen Status des Personseins hat Scheler
nicht geklart.

Die Beziehung Franks zu Martin Heidegger verdient besondere
Aufmerksamkeit. Die Auseinandersetzung mit Heideggers Sein und
Zeit, das 1927 erschienen war, bezeugen die Notizen, die Frank zur
Vorbereitung eines Vortrags am »Russischen Wissenschaftlichen In-
stitut« in Berlin niedergeschrieben hat; sie stammen etwa aus den
Jahren 1931 bis 1933.28 In Das Unergriindliche (1939) wird der Be-
griff »Fundamentalontologie« mit Bezug auf die neuere philosophi-
sche Diskussion zustimmend erwihnt, nicht aber Heideggers Name.

Von den wenigen ausdriicklichen Stellungnahmen, die Frank zu
Heideggers frithem grofien Werk abgegeben hat, sind die Bemerkun-
gen in einem Brief vom 24. Juli 1942 an den Schweizer Psychiater
und personlichen Freund Ludwig Binswanger am ergiebigsten. In
ihm hatte Frank auf Binswangers Buch Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins reagiert, das in jenem Jahr in Ziirich erschie-
nen war. Da Binswanger sich nach Franks Erachten zu sehr von Hei-
degger beeinfluft zeigte, begriindete Frank seine Ablehnung von Ge-
danken Heideggers und betonte im Sinne seiner eigenen Philosophie,
»daf} das menschliche Dasein ein zweifaches Antlitz trigt — zugleich
Tragik des In-der-Welt-Seins und Ruhe des Uber-die-Welt-hinaus-
Seins«. Heidegger aber verkenne das zweite Moment. Seine »Be-
schreibung des Wesens der Tragik ist ganz einseitig und willkiirlich
—ein krampfhaftes Erstarren in Verzweiflung«. Seine Philosophie sei
deshalb »reiner Nihilismus«. Heideggers »Grund« sei kein wahrer
Grund, auf dem man stehen konne: »Er ist so etwas wie ein Felsen,
an dem man sich anklammert am Rande und angesichts des Abgrun-
des. Ich frage mich immer: wieso Angst — und nicht Vertrauen? Wie-
so soll Angst ein >ontologisch« fundierter Zustand sein, und Vertrau-
en — schon eine vermaledeite >Theologie« ? [...] Wahrer Grund ist nur
das, was weiter ist als meine eigene Existenz; wahrer Grund ist nur
>Heimat¢, Boden, >Wir-Sein< und dgl.; alle Isolierung und Tragik fin-
det statt schon im Rahmen dieses priméiren Grundes und hat deshalb

% Vgl. N. Plotnikow: »Heidegger—Rezeption in Ruffland: Semen L. Frank und Ludwig
Binswanger. In: Daseinsanalyse. Zeitschrift f. phinomenologische Anthropologie und
Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 119. Hier sind auch die Briefe Franks an Binswanger,
24.07.1942 und 30.08.1950, veréffentlicht, in denen Frank auf Heidegger zu sprechen
kommt (s.u.).

135

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

einen Ausweg. Schon >Sorge« ist so etwas, wie ein Ausweg; Sorge
selbst um mich selber ist schon verniinftige Uberwindung der Not,
um so mehr Sorge um Andere, die Ausdruck der Liebe ist. Auch ist
>Sein zum Grunde< nicht ein krampthaft-heroisches Sich-zuriickzie-
hen auf sich selber, sondern im Gegenteil Selbstiiberwindung, das
Augustinische transcende te ipsum«. Heidegger verkenne auch »die
wahre Quelle aller Tragik« des Seins, namlich »das Damonische, Bo-
se, das Chaotische, Zerstorende«, das, was die Bibel »Siinde« nennt;
»denn es ist Folge der Vereinzelung«. Dieses »Damonische« ist »kei-
ne >theologische¢, auch keine rein »ethische« Idee, sondern der grund-
legende ontologische Zug des menschlichen Daseins«.?

Wie sehr Frank, ungeachtet seiner scharfen Kritik, den deut-
schen Philosophen schitzte, zeigt sein letzter Brief an Binswanger.
Frank schrieb ihn am 30. August 1950, knapp vier Monate vor sei-
nem Tode. Er hatte auf dem Krankenlager die Abhandlungen in Hei-
deggers Holzwege gelesen und duferte sich erfreut, »daf3 der grofte
deutsche Denker auf seinem eigenen Weg zum Ergebnis kommt, das
als Grundintuition, gleichsam als Offenbarung mein ganzes Schaffen
seit 40 Jahren leitet«. Frank beschlof3 seinen Abschiedsbrief an den
Freund: »Sollte die européische Kultur ihrer Vernichtung entgegen-
gehen, so ist Heideggers letztes Buch ihr bestes Abschiedswort — frei-
lich fiir diejenigen, die Ohren haben zu héren«.* Heideggers Huma-
nismusbrief (1946) kannte Frank offensichtlich nicht.

Mehr als die wenigen ausdriicklichen Bemerkungen Franks zu
Heidegger verdient die ontologische Fragerichtung, die beide Denker
verbindet, Aufmerksamkeit. Ob Frank einige seiner Uberlegungen in
seiner Religionsphilosophie und Anthropologie in direkter Ausein-
andersetzung mit Heidegger entwickelt hat, 1af3t sich nicht mit Si-
cherheit feststellen. Sowenig auszuschlieflen ist, daf$ Frank sich von
Heideggers Daseinsanalyse hat anregen lassen, so ist doch unbe-
streitbar, daf8 Frank auch dort, wo eine Nihe zu Heideggers Denken
erkennbar wird, aus eigenem Ursprung denkt.

Der Satz, mit dem Heidegger sein Seinsverstindnis charakteri-
siert, konnte auch aus Franks Feder stammen: »Sein ist das transcen-
dens schlechthin«. Das gilt auch fiir die Erlduterung zu diesem Satz:
»Sein und Seinsstruktur liegen tiber jedes Seiende und jede mogliche

29 Zitiert nach Plotnikow, a.a.O., S. 123.
30 Zitiert nach Plotnikow, a.a.O., S. 126.

136

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

seiende Bestimmtheit eines Seienden hinaus«.3! Sowohl fiir Frank als
auch fiir Heidegger ist Erschlossenheit von Sein »veritas transcen-
dentalis«.*> »Der Uberstieg geschicht in Ganzheit und nie nur zuwei-
len und zuweilen nicht, etwa gar lediglich und zuerst als theoreti-
sches Erfassen von Objekten. Mit dem Faktum des Da-seins ist
vielmehr der Uberstieg da«, heifit es ergidnzend in Heideggers Schrift
Vom Wesen des Grundes (1929).%

Heidegger betont: »Wir nennen das, woraufhin das Dasein als
solches transzendiert, die Welt und bestimmen jetzt die Transzen-
denz als In-der-Welt-sein. Welt macht die einheitliche Struktur der
Transzendenz mit aus; als ihr zugehorig heifst der Weltbegriff ein
transzendentaler. Mit diesem Terminus wird alles benannt, was we-
senhaft zur Transzendenz gehort und seine innere Maglichkeit von
ihr zu Lehen trigt«. »Zur Transzendenz gehort Welt als das, worauf-
hin der Uberstieg geschieht«.* »Nur solange Dasein ist ..., >gibt es
Sein«®, hief3 es schon in »Sein und Zeit«, und: »Sein ist jeweils das
Sein eines Seienden«.%

Heideggers nachdriickliche Mahnung, das Sein nicht doch als
Seiendes zu verstehen und so wieder aus dem Blick zu verlieren, ist
der Leitgedanke, unter dem auch Franks gesamte Philosophie steht.
Beide begreifen die Seinsfrage als transzendentale Frage. Sie zielt auf
die »apriorische Bedingung der Moglichkeit« dafiir, daf3 iiberhaupt
Seiendes sein kann: »Jede ErschliefSung von Sein als des transcendens
ist transzendentale Erkenntnis«¥, — diese Einsicht Heideggers ist
auch die Franks seit seiner Erkenntnislehre. Darum gilt auch fiir ihn,
was Heidegger in seiner Vorlesung »Grundprobleme der Phanome-
nologie« (1927) schreibt: Die »transzendentale Wissenschaft vom
Sein [...] iibersteigt das Seiende, um zum Sein zu gelangen«. Dabei
»versteigt« sie sich aber »nicht wiederum zu einem Seienden, das
etwa hinter dem bekannten Seienden lige als eine Hinterwelt«®.

31 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 38. Hervorheb. von Heidegger.

32 Ebd., S. 38. Hervorheb. von Heidegger.

33 M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, 1929. In: Wegmarken. Frankfurt 21978,
S. 139.

3 Ebd.,, S. 139.

3 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 212.

% Ebd, S. 9.

7 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 11 und 38.

% M. Heidegger: Die Grundprobleme der Phinomenologie. Marburger Vorlesung
Sommersemester 1927, GA (Frankfurt 1975), Bd. 24, S. 23.

137

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

Der A-Theismus, der in Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit
uniibersehbar ist, ist in der Aversion gegen ein Verstindnis Gottes als
»idealisiertes absolutes Subjekt« begriindet.?* Daf3 Frank nicht min-
der entschieden einen Gottesbegriff zuriickweist, der Gott in der Art
eines jenseitigen Subjekts denkt, das als causa prima oder als sum-
mum ens gleichsam an der Spitze einer Seins-Pyramide steht, kann
durchaus auch durch Heideggers Kritik veranlafit sein.

Der tiefreichende Unterschied in der Seinsauffassung zwischen
Frank und Heidegger ist, ungeachtet der Ahnlichkeit ihrer Formulie-
rungen, nicht zu iibersehen. Frank geht in Das Unergriindliche von
der Analyse des Selbstseins aus. Dieser Begriff scheint nicht ohne den
Blick auf Heideggers »Dasein« gewihlt; doch im »Selbstsein« ist mit
dem Sein in der Zeit — anders als im »Dasein« — zugleich die zeitent-
hobene Ewigkeit des Absoluten gegenwirtig.

% Zum Beispiel: »Die Behauptung >ewiger Wahrheiten< ebenso wie die Vermengung
der phdnomenal gegriindeten >Idealititc des Daseins mit einem idealisierten absoluten
Subjekt gehdren zu den noch lingst nicht ausgetriebenen Resten von christlicher Theo-
logie innerhalb der philosophischen Problematik«. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 229.

138

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIl. Zur Methode des Frankschen Denkens:
»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nicht-
wissen«

Jeder Versuch, das Sein rational-begrifflich zu denken, scheitert.
»Was das rationale Denken zu fassen und zu >verstehen« vermag, ist
etwas Statisches und Unbewegliches. Denn fiir das Denken in Begrif-
fen erscheint alles als auerzeitlicher >Inhalt¢, als etwas Identisches,
das, auf die Zeitebene projiziert, als unverianderlich und ruhend vor-
gestellt wird«, bemerkt Frank in Das Unergriindliche (DU 99). Das
Sein in seiner transzendierenden Dynamik kann nur verstehend er-
lebt werden. Aber auch im Transzendieren auf die unbegrenzte Rea-
litit bleibt das »lebendige Wissen« des Seins von seiner Herkunft
geprigt: Es ist immer das Wissen eines konkreten Subjekts. Das Sein,
das der Mensch im »lebendigen Wissen« haben kann, ist das unend-
liche Sein, das sich in seiner Fiille selbst offenbar ist — aber er hat es
doch auf seine endliche Weise. Das Endliche ist vom Unendlichen
weder geschieden, noch mit ihm vermischt. Wir finden das Absolute
im Relativen. »Das Unergriindliche scheint durch das Ergriindliche
hindurch, ist in ihm und mit ihm immanent gegeben und uns nur in
dieser Form zuginglich, ja mehr noch: Nur in dieser Form ist es {iber-
haupt sinnvoll zu denken« (DU 173).

In diesem Kapitel sollen die methodischen Prinzipien der Seins-
erkenntnis, die fiir den religionsphilosophischen Aspekt von Franks
Werk von fundamentaler Bedeutung sind, eigens zur Sprache kom-
men.

1. Lebendiges Wissen

Das »lebendige Wissen« [Zivoe znanie], das Frank auch als »verste-
hendes Erleben« [mysljascee perezivanie] oder »Wissen-Erleben«
[znanie-pereZivanie] bezeichnet, ist die einzig mogliche Weise, das
Sein nicht als zeitlosen Denkinhalt, sondern in seiner lebendigen
Uberzeitlichkeit zu »haben« und so zu »wissen«. Das Motto, das er

139

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

dem letzten Kapitel seines Werks Der Gegenstand des Wissens vor-
angestellt hat, verweist auf Plotin als Quelle dieses Begriffs: »Das
Leben dort ist Weisheit — 1) Com) codio — und eine Weisheit, die nicht
durch Schliisse beschafft wird, denn sie war immer als ganze da und
in keinem Stiicke unvollstindig, dafs sie erst eines Suchens bediirfte.
Nein, diese Weisheit ist die Erste und stammt nicht von einer ande-
ren her. Thr Sein selber ist Weisheit«.! Aufler Plotin nennt Frank
noch mehrere andere Philosophen, die eine »Metaphysik des Lebens«
vertreten, als Gewihrsleute: Nikolaus von Kues, Leibniz, den spiten
Fichte und Schelling, ferner Jacobi und Goethe (GAdW 426; 456).

Der Nachweis des Seins als Bedingung der Maoglichkeit jeg-
lichen gegenstdndlichen Wissens macht den Inhalt des Werks von
1915 aus (vgl Kap. III, 1); wo immer das »ontologische Argument«
zur Sprache kommt, wird unter spezifischer Riicksicht auch dieser
Nachweis aufgenommen.

Das »lebendige Wissen« des Seins ist nicht das Wissen von
einem Gegenstand — vielmehr ist es ein iiberzeitliches Wissen im
Sein. Frank hat dieses Moment, das fiir das Wissen Gottes von grofSer
Bedeutung ist, ausgehend von einer wissenschaftstheoretischen Fra-
ge, die schon Leibniz aufgeworfen hatte, deutlich gemacht. Wie ist
der Zusammenhang zu verstehen, der zwischen allgemeinen, zeitlo-
sen logischen Notwendigkeitsurteilen (vérités éternelles) und den
Einzeltatsachen (vérités de fait) besteht, in denen sich die Notwen-
digkeit realisiert? Zu den ersten gehoren z.B. Naturgesetze, die in
dem Urteil ausgesagt sind: Wenn die Bedingung A erfiillt ist, dann
folgt notwendig das Ereignis B. Frank betont, dafl zwischen den bei-
den »Wahrheiten« ein realer Zusammenhang besteht, kein logischer.
Diesen realen Zusammenhang begrifflich widerspruchslos zu den-
ken, ist jedoch nicht moglich. Denn sobald wir das reale zeitliche
Faktum denken, haben wir statt seiner nur noch einen zeitlosen Be-
griff und damit eine »ewige Wahrheit« — genauso wie bei anderen
Denkinhalten. Auf der Ebene des Denkens bleibt es unerklarlich,
wie eine reale zeitliche Einzeltatsache mit allgemeinen zeitlosen Na-
turgesetzen notwendig verbunden sein kann, denn auf dieser Ebene
schliefen sie einander logisch aus (GdW 446). So ist es nicht verwun-
derlich, daf$ Hume und andere Empiristen, die das zeitlich Einzelne
als die alleinige wahre Realitdt ansahen, den Kausalzusammenhang

! Plotin: Enneaden V, 8, 4. Siehe Plotins Schriften, Bd. Illa, Hamburg 1964. (Uberset-
zung R. Harder). Frank zitiert griechisch.

140

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendiges Wissen

fiir nicht rational begriindbar hielten. In der Tat, so schreibt Frank, ist
der Begriff des Kausalzusammenhangs fiir ein Denken, »das auf zeit-
loses und zeitliches Sein wie auf zwei einander entgegengesetzte
Denkinhalte je fiir sich gerichtet ist, unbegreiflich«. Humes Behaup-
tung, es sei nicht moglich, in der Selbstbeobachtung einen Kausal-
zusammenhang wahrzunehmen, hat eben zur Voraussetzung, dafs er
darunter die Wahrnehmung verschiedener abstrakter Inhalte ver-
steht. Erfahrungswissen haben bedeutet bei ihm, »eine individuelle
Tatsache in einem Urteil, in Form einer zeitlosen Verbindung von
Begriffen auszudriicken, d.h. sie als besonderen Inhalt zu denken«
(GdW 448).

Tatsichlich aber handelt es sich um einen Zusammenhang im
Sein, das als solches kein zeitloser Inhalt, sondern lebendig tiberzeit-
lich ist. Es kann als solches »niemals vollstindig dem Denken allein
gegeben sein, d.h. der Anschauung unter der Form der Zeitlosigkeit.
Es ist nur einer solchen Anschauung zuginglich, die ihrem Gegen-
stand adédquat ist, die [...] ein wirkliches Haben des Seins selbst in
seiner Uberzeitlichkeit ist« (GAW 447). Deshalb ist auch der Zusam-
menhang des Allgemeinen und Notwendigen mit dem Einzelnen nur
einem Wissen faf3bar, »das sich auf die Einheit beider bezieht, oder
genauer, das diese Einheit hat und von ihr ausgeht« (ebd. 448), nicht
aber dem reproduzierenden Wissen-Denken, das alles in einen zeit-
losen Denkinhalt verwandelt.

Das rationale begriffliche Wissen kann nicht die einzige Wis-
sensform sein. Frank macht dazu auch auf die Erfahrung des eigenen
Seins als Person aufmerksam: Ich erlebe hier eine »unmittelbare Ein-
heit von Unverdnderlichkeit und Veridnderung«. Wenn ich mir der
Einzeltatsachen meines Lebens bewuf3t werde, habe ich sie nicht als
blof3 zeitliche Denkinhalte in der Weise isolierter Ereignisse, sondern
als »Inhalte, die unmittelbar aus der Realitit meines Ich als Ganzen
hervorgehen und seine Notwendigkeit teilen«. Ich kann die Notwen-
digkeit erkennen, mit der ein Ereignis auf das andere folgt: Jeder
einzelne Zustand wird mir als notwendig bewuf3t; ich begreife ihn
»als unmittelbaren Ausdruck der Einheit des lebendigen Wesens
meiner Person«. Hier gibt es keine Aufeinanderfolge in sich abge-
schlossener Einzelheiten, sondern deren einheitliche Verbindung,
»die als solche, und folglich auch in jedem ihrer einzelnen Momente,
nichts anderes ist als die im Zeitstrom entfaltete einheitliche Mani-
festation unseres Wesens als solchen. [...] Sofern ich diese Einheit
unmittelbar habe, habe ich zugleich auch ihren Ausdruck in der zeit-

141

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

lichen Kette meiner besonderen Erlebnisse, und jedes von ihnen ist
fiir mich ebenso notwendig wie auch mein Sein als ganze Realitdt«
(GdW 450). Der reale Zusammenhang des Allgemeinen und Not-
wendigen mit den einzelnen zeitlichen Gegebenheiten ist in meinem
Personsein nicht wie ein Denkinhalt vom erkennenden Subjekt un-
terschieden, sondern »ist in mir als sich selbst erkennendes Sein«.
Deshalb konnen die einzelne Tatsachen meines Lebens von mir als
abgeleiteter Ausdruck dieser Einheit, die mir selber »im denkenden
Erleben unmittelbar gegeben ist«, verstanden werden. Mit anderen
Worten: Die zeitumfassende Einheit des Personseins, die ihren Aus-
druck in den individuellen Ereignissen und in der allgemeinen kon-
stanten Gesetzmifligkeit meines Lebens findet, ist nur meinem le-
bendigen Wissen zuginglich.

Einen wichtigen Impuls fiir die Konzeption des »lebendigen Wis-
sens« empfing Frank durch die vom philosophischen Personalismus
neu bewufSt gemachte Ich-Du-Beziehung. Das Sein der anderen Per-
son wissen wir nicht als eine uns »gegeniiberstehende transzendente
Realitit«, sondern so, dafd es »in uns selbst gegenwirtig, von innen
mit uns verwachsen ist und sich uns von innen eréffnet« (GGdG 167).
Die geistige Einheit mit einem anderen Menschen ist nicht gegen-
stindlich wahrnehmbar; wohl aber ist sie der eigenen »inneren geisti-
gen Teilnahme und dem Miterleben« zuginglich. Besonders ein-
dringlich erfahren wir diese Einheit in einer Liebesbeziehung. Das
Wissen, das wir durch das Nachdenken iiber die konkrete Liebesbezie-
hung oder Freundschaft gewinnen, ist selbstverstindlich ein gegen-
stindliches Wissen, weil in ihm Sein und Wissen geschieden sind. In
der aktuellen Liebes- oder Freundschaftsbeziehung aber ist das Sein
dieser Beziehung vom Selbstbewuf3tsein des Liebenden nicht unter-
schieden; es ist ihm immanent. Das Gliick, das Liebe oder Freund-
schaft schenken, geht in das Selbstsein ein und gehort zu ihm, auch
dann, wenn es nicht gesonderter Gegenstand der Aufmerksambkeit ist.

Ahnlich wird beim Héren eines musikalischen Kunstwerks die
in einer Reihe von Einzeltakten enthaltene allgemeine Form »leben-
dig gewuf3t«, ohne daf3 diese Form auf abstrakte Weise als Denkinhalt
gegenwiirtig sein miifite. Wir kennen hier, bemerkt Frank, »unmit-
telbar nicht den abstrakten zeitlosen und daher passiven Inhalt, son-
dern die lebendige Realitdit und Wirksamkeit des Allgemeinen«
(GdW 452).2 Ein anderes Beispiel ist die verstehend erlebte Einheit

2 Dieser Hinweis auf das Allgemeine im Einzelnen erinnert an Dilthey: Dilthey schreibt

142

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendiges Wissen

mit der Natur, die ithrem begreifenden Erkennen als Objektzusam-
menhang vorausgeht. Frank nennt hierfir Kiinstler wie Leonardo da
Vinci und Goethe (GdW 452). »Die spezifische Eigenart dieses leben-
digen Wissens besteht gerade darin, daf$ in ihm der Gegensatz zwi-
schen dem Gegenstand und dem Wissen iiber ihn verschwindet.
Etwas zu wissen bedeutet in diesem Sinne nichts anderes als das zu
sein, was man weif3, oder dessen eigenes Leben zu leben« (GdW 458).
In einem Vortrag aus dem Jahr 1916, den Frank im Anschluf3 an seine
Habilitation hielt, formuliert er es so: Durch das »lebendige Wissen
wissen wir das Sein nicht als etwas uns Jenseitiges, vielmehr so, wie
wir unsere eigene Existenz wissen, die wir haben. Wir wissen das
Sein, weil wir selbst existieren, weil wir leben und dieser von selbst
evidente Urgrund des Seins, den wir Leben nennen, in uns unmittel-
bar hervortritt«>.

Gelegentlich hat Frank das lebendige Wissen auch als »mysti-
sches Bewuf3tsein« bezeichnet. In formaler Hinsicht unterscheidet
sich das »verstehende Erleben« der Verbundenheit in ehelicher Liebe
nicht von der Erfahrung des Mystikers, mit Gott vereint zu sein. Wie
in einer unio mystica sind Erkennender und Erkanntes eins — ohne
ineinander zu verschwimmen. »Die Realitit, die uns in dieser inne-
ren mystischen Erfahrung gegeben ist«, schreibt Frank, »geht immer
iber die Entgegensetzung von >subjektivem Leben< und der ihm &u-
3eren >Gegenstinde« hinaus; sie ist nicht der dufleren Betrachtung
zuginglich, sondern nur dem inneren lebendigen Wissen, in dem
die Realitit selbst sich in uns éffnet« (GGdG 168). Die Unterschei-
dung des Wissenden vom GewufSten bleibt auch in der unio mystica
erhalten, denn selbst in der hochsten Erhebung seiner Seele, weifs der

in seiner Abhandlung Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften
(1910): »Dieser Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufein-
anderfolgender Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden,
konstituierte Einheit. Von dem Gegenwirtigen aus durchlaufen wir riickwirts eine Rei-
he von Erinnerungen bis dahin, wo unser kleines ungefestigtes, ungestaltetes Selbst sich
in der Dimmerung verliert, und wir dringen vorwiirts von dieser Gegenwart zu Mog-
lichkeiten, die in ihr angelegt sind und vage, weitere Dimensionen annehmen. So ent-
steht ein wichtiges Resultat fiir den Zusammenhang der Geisteswissenschaften. Die
Bestandteile, Regelmifigkeiten, Beziehungen, welche die Anschauung des Lebensver-
laufs konstituieren, sind allesamt im Leben selber enthalten; dem Wissen vom Lebens-
verlauf kommt derselbe Realititscharakter zu wie dem vom Erlebnis«. Wilhelm Dilt-
hey: Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922 ff., Band VII, S. 140.

3 S. L. Frank: Krizis sovremennoj filosofii, in: Russkaja Mysl’, Nr. 9 (1916), S. 33-40,
abgedruckt in: Zivoe znanie, Berlin 1923, hier S. 262 1.

143

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

Mystiker, daf$ er nicht Gott ist. Doch ist das GewufSte hier in einem
ganz anderen Sinne Objekt als der Gegenstand eines distanziert for-
schenden Interesses.

In seiner Anthropologie hat Frank Pascals Begriff des esprit de
finesse aufgenommen. Dieser esprit vermag zu erfassen, was das
»Herz« verstehend erlebt und so weif3. In Franks Deutung ist er auf
die Erfahrung gerichtet, »in der sich uns die Realitit von innen her
durch unsere eigene Zugehorigkeit zu ihr offenbart«, also auf das,
was er das »lebendige Wissen« nennt. In ihm kommt jene Seite der
Vernunft zur Geltung, »kraft welcher sie Geschmeidigkeit, Formbar-
keit, >Feinheit< besitzt, d.h. die Fihigkeit, die Begriffe dem logisch
undurchsichtigen, komplizierten, nur durch Erfahrung feststellbaren
Seinsgehalt anzupassen«. Pascal hatte diese Weise des Verstehens
dem Vernunftwissen des esprit géométrique gegeniibergestellt, der,
wie er in seinen Pensées ausfithrt, nur den idealen zeitlosen Gehalt
des Seins begrifflich erfafit und deshalb ungeeignet fiir die Gottes-
erkenntnis ist (vgl. RM 2301.).

Beim »lebendigen Wissen« geht es nicht um das Wissen solcher
innerer seelischer Zustinde oder Regungen, die wir objektivieren
konnen und die auf diese Weise zum gegenstindlichen Wissensmate-
rial werden wie andere Gegenstinde wissenschaftlicher Erkenntnis
auch (vgl. GAW 452). Es geht um die Einheit des begrenzten Subjekts
mit dem Sein, das ihm in einem bestimmten Seinsbereich in seiner
Unbegrenztheit aufleuchtet. Das hier gewonnene Wissen ist, weil es
nicht logisch bestimmt ist, nur in sehr eingeschrinktem Sinne eine
»Erkenntnis«.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein Aufsatz von
Franks Berliner Lehrer Georg Simmel aus dem Jahr 1914 iiber Henri
Bergsons Verstiandnis der Intuition als eines »nicht begrifflich ver-
mittelten Wissens«. »Es gehort zu Bergons originellsten Gedanken,
bemerkt Simmel, »daf3 der Instinkt nicht eine Vorstufe ist, aus der
sich der Intellekt entwickelt, ebensowenig auch eine Nachfrucht des
Intellekts, eine unbewuflt gewordene Aufhaufung einzelner Erfah-
rungen der Gattung. [...] Wihrend der Verstand uns die Dinge
dadurch erkennen 148t, daf3 er sie in Formen faf3t und sie fiir sich
sozusagen erst zurechtmacht, wiirde hier ein mit der Sache selbst
zusammenfallendes Erschauen ihrer stattfinden — ein metaphysi-
sches Ergreifen, kein wissenschaftliches, das von Bedingungen ab-
hingt. Es ist das Wissen, das im Miterleben besteht, darin, daf3 wir
uns aus der gewohnten Schematik des Denkens in die Stromung des

144

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendiges Wissen

Lebens selbst hineinversetzen, die das reale Werden der Dinge
ist [...]. Jene Mitwissenschaft, die eigentlich eine metaphysische
Mitseinsschaft ist, nennt er die Intuition, die also nur die subjektive
Seite der Stromungseinheit des Daseins ist«.* Ob Frank, als er 1914
in Miinchen und in Herrsching an seiner Wissenstheorie arbeitete,
Simmels Aufsatz zur Kenntnis nahm, muf§ dahingestellt bleiben.

Interessant ist, dafs Simmel auf eine von Bergson nicht geldste
Problematik aufmerksam macht, die mit anderer Begriindung auch
Frank kritisieren wird. Der Instinkt ist Bergson zufolge, so bemerkt
Simmel, »etwas Dunkles und Dumpfes«; er »kann nicht zum Be-
wufltsein heben, was er als Realitit besitzt«. Das intuitive Wissen
kann deshalb die »Distanz«, die das begriffliche Erkennen »zwischen
Erkennendem und Erkanntem« setzt, nicht iiberwinden. Die »Identi-
tit des Seins« wird im intuitiven Wissen »wohl erstrebt, aber nicht
erreicht«. Doch sei es das Verdienst der Lebensphilosophie, bemerkt
Simmel zustimmend, den »tiefen Gedanken« geduflert zu haben,
»daf3 das Leben nur vom Leben begriffen werden kann [...]. Wir ver-
stehen wirklich und von innen her nur das Lebendige, weil wir selbst
lebendig sind«.>

Auch Frank sieht — vom Standpunkt seiner Ontologie — den
Mangel an Bergsons Lebensbegriff darin, dafi er die »Distanz« nicht
wahrhaft iiberbriicken kann, weil er die iiberzeitliche Einheit des
Konstanten und des schopferischen Werdens in der Ewigkeit nicht
kennt. Diese Einheit bliebe freilich ein blofler Begriff, wiirde man
sie nur denken; wie sie »lebendig gewufst« werden kann, ohne zu
einem zeitlosen Denkinhalt zu werden, zeigt Frank mit dem Cusa-
nischen Belehrten Nichtwissen (GAW 393; 276 f. Fufinote).6

+ G. Simmel: Henri Bergson. In: Aufsitze und Abhandlungen 1909-1918, Band I,
hg. v. K. Latzel. Gesamtausgabe Band 13, Frankfurt (Suhrkamp), S. 67. Hervorheb. v.
mir, P. E.

5 Ebd., S. 68.

¢ Es ist bemerkenswert, daf3 auch der junge Heidegger das lebendige Vollzugswissen
kennt. Unter dem Titel »Einleitung in die Phinomenologie der Religion« zeigt er, daf3
das Leben im Geist, von dem der Apostel Paulus in seinen Briefen spricht, als Vollzugs-
oder Lebenswissen zu verstehen ist: »Paulus weist die Thessalonicher auf sich selbst
zuriick und auf das Wissen, das sie als Gewordene haben«. Heidegger kritisiert den
Wissensbegriff, den die »heutige Psychologie und Erkenntnistheorie« entwickelt hat,
welche die »BewufStseinsphidnomene sich vorgeben lafSt«. Dagegen schreibt Heidegger:
»Das Wissen ist immer dabei. Die Vollzugszusammenhinge selbst ihrem eigenen Sinn
nach sind ein >Wissen««. Und weiter: Der »Geist« (pneuma) »ist die Vollzugsgrundlage,
aus der das Wissen selbst entspringt«. Die Befihigung, »alles zu beurteilen«, die Paulus

145

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«
2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

Das »lebendige« Seinsverstehen als solches kann, wie gezeigt wurde,
in einem Urteil nicht adidquat ausgesagt werden. Ist jede Art von
Mitteilung damit ausgeschlossen? Frank nennt zwei Weisen, sich
dem Absoluten zu nihern und es auch sprachlich zum Ausdruck zu
bringen, ohne den zum Scheitern verurteilten Versuch einer rationa-
len Bestimmung und Aneignung zu unternehmen. Beide Weisen
machen das Sein als unbegreifbar gerade in dieser seiner Eigenschaft
dem geistigen Blick zuginglich: Die auratische »Beschreibung« und
das »Belehrte Nichtwissen«, in dem das »transzendentale Denken«
sich vollendet.

Die Beschiftigung mit der Poesie hatte Frank gezeigt, daf die
Dichter auf ganz eigene Weise den Gehalt von etwas, das »unsagbar«
ist, doch iiber das Medium des Wortes zu vermitteln vermogen.
Thnen — in erster Linie sind hier Puschkin, Goethe, Rilke, Tjutschew
zu erwihnen — gelingt diese Vermittlung iiber die » Atmosphire«, die
sie mittels bestimmter Wortverbindungen schaffen kénnen. Frank
spricht von der » Aura«, die einem poetischen Wort eigen ist und tiber
die mehr mitgeteilt werden kann als das mittels eines Begriffs inner-
halb einer logischen Analyse moglich ist. Deshalb wire es widersin-
nig, den Gehalt grofier Lyrik in sachlicher Rede wiedergeben zu wol-
len, denn das lyrische Werk vermittelt vermoge des auratischen
Gehalts seiner Worte und ihrer Verbindung wesentlich mehr als nur
Sachwahrheiten. Das gilt, wie Frank feststellt, auch noch fiir die
kiinstlerische Prosa; auch sie kann sich das »poetische Element« der
Sprache, d. h. ihre tiberbegriffliche Ausdruckskraft, zunutze machen,
indem sie die Worter so miteinander verbindet, dafy »ihre blof3 ratio-
nale, abstrakte Bedeutung tiberwunden und die konkrete Realitit ge-
rade in dem Aspekt zum Ausdruck gelangt, in dem sie tiber den Be-
griff hinausgeht und sich prinzipiell von ihm unterscheidet« (RM
178). Wortkiinstler wie L. Tolstoi und F. Dostojewski haben beispiel-
haft gezeigt, wie eine durch die Wortsetzung erzeugte Atmosphire
die Stimmung eines Romanhelden dem Leser lebendig vermitteln

den Christen zubilligt, griindet im Besitz dieses »Geistes«. Es wiire deshalb falsch, den
»Geist« (pneuma) »als einen Teil des Menschen anzusehen; er bedeutet vielmehr eine
wissende Lebenshaltung »in scharfem Gegensatz« zum »theoretischen Erkennenc.
M. Heidegger: Vorlesung »Einleitung in die Phinomenologie der Religion« (Winterse-
mester 1920/21). Gesamtausgabe, II, Band 60, Frankfurt 1995. S.103, 123f. Ferner
S. 83. Vgl. 1. Kor. 2:15; 1. Thess. 5:21.

146

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

kann.” Die dem Wort vom Kiinstler verliechene Aura kann den Be-
griff »auf unbegrenzte Art« atmospharisch erweitern (so hatte Kant
es in seiner »Kritik der Urteilskraft« formuliert®) und mit dem sonst
»toten Buchstaben Geist verbindenc; sie kann so bewufdt machen,
daf3 die eigentliche oder wahrhafte Realitat (Platons dviwg v) das
Gegebene transzendiert. Was dem Schriftsteller moglich ist, kann
grundsitzlich auch der Philosoph: die Bedeutungs- und damit die
Seinsfiille eines Realitdtsbereichs durch spezifische »Beschreibun-
gen« seinen Lesern nahebringen. Man wird bei dieser Bemerkung
Franks an manche Abschnitte aus Platons Dialogen denken diirfen,
die in ihrer mythologischen Bildsprache den philosophischen Gehalt
treffender zum Ausdruck bringen als das eine rational-begriffliche
Analyse vermochte.

Doch besitzt der Philosoph mit der auf Nikolaus von Kues zu-
riickgehenden Denkweise des »Belehrten Nichtwissens« noch eine
eigene Methode, die Beschranktheit des begrifflichen Urteils zu tiber-
winden. Ausfiihrlich hat Frank mit dieser Denkweise sich bereits in
seiner »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises«, die er seiner
Wissenslehre als Anhang angefiigt hatte, und dann nochmals im er-
kenntnistheoretischen Teil seiner Religionsphilosophie befafst (GdW
487-491; DU 154-184).

Das bestimmte Seiende hat, wie ausgefiihrt wurde, das unbe-
grenzte Sein nicht neben sich, sondern ist von ithm durchdrungen,
ohne mit ihm unterschiedslos zusammenzufallen. Das Konkrete ist
endlich und - kraft des Seins, von dem es erfiillt ist — zugleich unend-
lich tiber sich hinausreichend. Die fundamentalen Beispiele fiir die
rational unsagbare, aber lebendig wifsbare »Einheit von Sonderung
und Verschmelzung« sind die Einheit und Unterschiedenheit von

7 Frank konnte bei dieser Einsicht auch an Ernst Cassirer ankniipfen. Dieser hatte in
seiner »Philosophie der symbolischen Formen« (1923) und &hnlich in seinem Aufsatz
»Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften« (1921—
1922) ausgefiihrt: »Das Zeichen ist keine blof3 zufillige Hiille des Gedankens, sondern
sein notwendiges und wesentliches Organ. Es dient nicht nur dem Zweck der Mitteilung
eines fertiggegebenen Gedankeninhalts, sondern ist ein Instrument, kraft dessen dieser
Inhalt selbst sich herausbildet und kraft dessen er erst seine volle Bestimmtheit ge-
winnt« (Philosophie der symbolischen Formen, I. Teil, S. 18). Fiir Cassirer ist die sprach-
liche Artikulation mehr als nur eine Geburtshelferin, die das »lebendig Erfahrene« ans
Licht bringt. Mit der Formung gewinnt der Gedanke auch seine Existenz. Cassirers
Symboltheorie unterscheidet sich jedoch durch die Ablehnung der Ontologie fun-
damental von Franks Theorie der Reprasentanz.

8 1. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 197.

147

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

Mensch und Gott und, analog hierzu, die Einheit des personalen Bin-
Sein mit dem Du-Sein und Wir-Sein und ihre Unterschiedenheit.
Um die intendierte Wahrheit annihernd ausdriicken zu konnen,
miissen die logisch unvereinbaren Urteile (»Mensch und Gott sind
eins« — »Mensch und Gott sind verschieden«) sich gegenseitig durch-
dringen und so metalogisch vereint werden. Frank nennt das Ergeb-
nis »antinomischen Monodualismus«, priziser, eine »antinomische
Zweieinheit« (DU 182). Sie besagt, dafy wir uns der Wahrheit, die
im Ineinsfallen zweier einander logisch sich ausschlieender Urteile
liegt und nicht mehr in einem begrifflichen Urteil ausgedriickt wer-
den kann, nihern konnen, indem wir die Einheit im Widerspruch
»mit einem einzigen geistigen Blick« in »beiden, einander entgegen-
gesetzten Aspekten« erfassen (RM 181f.). Diese Wahrheit, heifst es
in Das Unergriindliche, »driickt sich in einem uniiberwindbaren,
durch nichts mehr iiberbietbaren Schweben zwischen und iiber die-
sen beiden logisch unverbundenen und nicht verbindbaren Urteilen
aus. Die transrationale Wahrheit liegt eben in der unausdriickbaren
Mitte zwischen diesen beiden Urteilen, in ihrer unsagbaren Einheit,
nicht aber in irgendeinem logisch fixierbaren Zusammenhang zwi-
schen ihnen« (DU 1799). Sie ist nur in einem »stummen Erleben« zu
haben, in dem die Realitit »sich selbst schweigend ausspricht« (DU
148). Das Wissen, das im »Schweben iiber« dem begrifflich bestimm-
ten Denken gewonnen wird, ist darum von vollig anderer Art als die
Erkenntnis durch die konjunktive Verkniipfung einander widerspre-
chender logischer Urteile — etwa in der Form »Gott und Mensch sind
sowohl eins als auch nicht eins«. Die einfache Feststellung, es handle
sich um eine »antinomische Aussage« ist deshalb mifiverstandlich
(vgl. DU 179, 182; ferner 373, 388/389, 392, 394, 397).

Das Wissen im lebendigen Vollzug der Einheit, in dem das Sub-
jekt mit dem Sein »zusammenfillt«, ohne sich mit ihm zu vermi-
schen, ist, weil seines logisch gegenstindlichen Nichtwissens bewuf3t,
ein belehrtes Nichtwissen. Die Sprache kann den »Zusammenfall der
Gegensitze«, auf den unser Geist trifft, wenn er sich dem Uner-
griindlichen nahert, lediglich »abbilden«. Auf diese Weise kommt
der unendliche Abstand des endlichen Subjekts, in dessen Selbstsein
die Wahrheit des Seins aufscheint, gegentiber der unendlichen Fiille

9 In der deutschen Ubersetzung von Das Unergriindliche heifit es unsinnig:
»... Schweben zwischen und iiber diesen beiden logisch verbundenen und nicht verbind-
baren Urteilen ...« (DU 179). Vgl. S. L. Frank: So¢inenija. Moskau 1990, S. 312.

148

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

dieser Wahrheit zum Ausdruck. Sie kann nur in der demiitig-be-
scheidenen Aussageweise des belehrten Nichtwissens verbalisiert
werden. Das im »Schweben iiber« Erlebte und Verstandene ist mit
dem logischen Wissen nicht vergleichbar und deshalb ihm gegentiber
nicht mangelhaft oder minderwertig, wie Frank mit Nikolaus unter-
streicht. Denn was in ihm »gewufSt« wird, ist keine Teilwahrheit, die
sich durch logische Abgrenzung und Bestimmung weiter prizisieren
liefSe. Die Wahrheit des Seins besitzt nicht die an der mathemati-
schen Wahrheit orientierte Begrenztheit und cartesische Eindeutig-
keit, die clare et distincte gefaf3t werden kann. Méglich ist die Wahr-
heitserkenntnis im verstehenden Erleben, weil der Mensch vermoge
seiner Vernunft, wie Nikolaus von Kues sagt, »auf erhabene Weise
Gottes Abbild« ist — alta dei similitudo. Die neuplatonische Urbild—
Abbild-Relation zeigt sich hier in ihrer Fruchtbarkeit.

Frank geht es um die Wahrheit selber, die mit dem Sein in seiner
Fiille identisch ist. Im Anschluf8 an Platon kann sie als »sich selbst
erleuchtendes Licht« bezeichnet werden, d.h. als Bedingung, iiber-
haupt Einzelwahrheiten begreifen zu konnen. Sie ist »nur iiber eine
stumme Beriithrung, iiber ein unsagbares inneres Ergriffensein zu-
ganglich« (DU 181). Frank nimmt mit diesem Satz das Cusanische
Motto auf, das er seiner Religionsphilosophie vorangestellt hat: At-
tingitur inattingibile inattingibiliter — nur in der Weise des Nicht-
beriihrens wird beriihrbar, was sich dem besitzen wollenden Zugriff
entzieht.”

Der emphatische Klang, der dem Wort »Wahrheit« als dem, was
eigentlich recht ist, eignet — Frank verwendet hier das russische Wort
pravda —, hat seinen Grund in dieser Gleichsetzung mit dem Sein
selbst. Das »lebendige Wissen« dieser Wahrheit ist fiir Frank die pri-
midre Weise von Erkenntnis {iberhaupt. Schon in seiner Erkenntnis-
lehre schreibt Frank, daf$ Erkennen iiberhaupt nur moglich ist, weil
es sich auf die »unmittelbar in uns und mit uns seiende Einheit des
absoluten Seins stiitzt« (GAW 459). Jedes begriffliche Wissen ist, wie
Frank mit Fichte sagt, »Nachkonstruktion« des Verstandes; es bietet
bestenfalls ein dem Irrtum ausgesetztes flaches »Spiegelbild« der »le-
bendigen Konkretheit« der Realitét

Die Cusanisch-Franksche Zuriickweisung der Moglichkeit, das
Unergriindliche objektivierend erkennen zu konnen, darf nicht dem
Mif3verstandnis Vorschub leisten, das Gottliche und Ewige verfliich-

10 Nikolaus von Kues: Idiota de sapientia [, n. 7.

149

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

tige sich im Belehrten Nichtwissen zu einem nebligen Phantom. Der
»Ort« des lebendigen Wissens ist das menschliche Subjekt. Seine
transzendierende Teilhabe am unendlichen Sein — sein Hineinreichen
in die unendliche Tiefe — ist die Bedingung dafiir, das Unendliche
(auch in den Naturgeheimnissen oder in der Schonheit von Natur
und Kunst) verstehend erleben zu konnen.

Das »belehrte Nichtwissen, in dem das »lebendige Wissen« auf
der Ebene des antinomischen Urteils ausgesagt wird, ist das metho-
dische Prinzip von Franks Philosophie. Seine Ausfiihrungen zum
»Urgrund des Seins«, in denen Ontologie, Epistemologie und exi-
stentielle Anthropologie konvergieren, machen das nochmals deut-
lich. Das Licht des Urgrundes, schreibt Frank in Das Unergriindliche,
»ist von dem ganzen uns anschaulich und rational vorliegenden Sein
verdeckt und verstellt und scheint durch letzteres nur hindurch. Es
gehort zu seinem Wesen, verborgen zu sein, und seine Offenbarung
ist eine Offenbarung des Verborgenen als solchen. Es handelt sich
hier nicht um ein offenes Vorliegen, um irgendeine anschauliche Evi-
denz, die sich auch dem kiihlen Blick eines Beobachters gleichsam
unabweisbar und gewaltsam aufdringte. Was sich hier durch leben-
dige Konzentration und Selbstvertiefung vollzieht, ist ein Aufleuch-
ten des Lichtes aus der Tiefe und Ferne, welche die Miihe des Su-
chens, der lebendigen Hinwendung zu ihm voraussetzt. Unerachtet
dessen, dafs dieses Licht in dem Augenblick, wo es fiir uns aufleuch-
tet, das Allergewisseste von allem ist, was uns tiberhaupt zuginglich
ist, kann man es jedoch jederzeit wieder von neuem aus den Augen
verlieren. Der Urgrund ist daher vor allem in gewissem Sinne das fiir
uns Unergriindliche, und zwar — als Endpunkt eines unendlichen
Weges in die Tiefe — das schlechthin und absolut fiir uns Unergriind-
liche. Andererseits ist der Urgrund {iberhaupt kein >Etwas¢, sondern
eben nichts anderes als der Urgrund und die Urquelle von allem, die
schopferische und sinngebende Potenz von allem. Daher liegt die
einzig mogliche Antwort auf die Frage nach seinem >Wesen« oder
seiner >Wesenheit« darin (sofern hier eine solche Kategorie tiber-
haupt anwendbar ist), daf$ der Urgrund die absolute Einheit und das
Zusammenfallen aller Gegensdtze ist — die coincidentia opposito-
rum« (DU 340£.11). Mit einem Satz des Nikolaus von Kues unter-
streicht Frank, daf3 die verstehende Bejahung der die tiblichen Denk-

11 In der deutschen Ubersetzung von Das Unergriindliche lautet im Zitat der letzte Satz
falsch: »auf die Frage nach ihrem >Wesen« oder ihrer sWesenkheit ...«.

150

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

gewohnheiten tibersteigenden tiberlogischen Wahrheit angespannte
Aufmerksamkeit erfordert: »Es ist etwas GrofSes, an der Verbindung
der Gegensitze in Bestindigkeit festhalten zu konnen« (DU 180)12.

Das Zusammenfallen des sich kontradiktorisch AusschliefSen-
den ist kein Ergebnis intellektueller Anstrengung. Die Einheit im
Zusammenfallen der in unendlichem Abstand zu einander stehenden
Gegensitze kann nicht hergestellt, sondern muf3 »geschaut« werden,
wie Nikolaus von Kues sagt.’® Franks »Schweben« tiber dieser Ein-
heit entspricht dem Cusanischen »Schauen«. In jedem Versuch, das
Unberiihrbare denkend begreifen und so haben zu wollen, entgleitet
es. Das Beriihren auf die Weise des Nicht-Beriihrens geschieht im
verstehenden Erleben der Bewegung des Transzendierens jeder mog-
lichen Bestimmung. Nicht umsonst hat Frank die Cusanische Formel
vom Unberiihrbaren, das (nur) auf die Weise des Nicht-Beriihrens
(inattingibiliter) zu beriihren ist, seinem Werk gleichsam als Uber-
schrift gegeben.

12 Magnum est posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Frank zitiert den
latenischen Text. Nikolaus von Kues: De beryllo, cap. 22, n. 32, 6.

15 1. Hoff bemerkt zu Nikolaus von Kues: »Die Koinzidenz ist nicht >machbar««. Das gilt
auch fiir Frank. J. Hoff: Kontingenz, Beriihrung, Uberschreitung. Zur philosophischen
Propédeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber) 2007, S. 166.

151

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIIl. Das Transzendieren des Selbstseins zum
Geist und zum Leben

Der Erfahrungsgrund der Frankschen Ontologie ist das Selbstsein
oder »innere Sein« des Menschen; um seine konkrete Lebendigkeit
zu unterstreichen, nennt Frank es auch einfach »Seele«. Es ist fiir ihn
eine Grunderfahrung, daf3 die Seele sich selbst in eine unendliche,
unergriindliche Tiefe transzendieren kann, — die ihre eigene ist, in
der sie doch zugleich eine andere Realititsschicht erreicht. Die Vor-
stellung, die Seele sei in den Korper eingeschlossen und konne, was
anders ist als sie, nur durch die Sinnesorgane beriihren, ist folglich
ganz irrig. Die innere Erfahrung, in der die Bewegung der Seele
wahrgenommen wird, zeigt das Selbstsein als ein dynamisches, tiber
sich selbst hinausgreifendes Sein. Diese Erfahrung eroffnet sich dem
Schauen nach »inneng, das nichts mit einer psychologischen Intro-
spektion zu tun hat. Die Gefahr, das seelische Leben und das geistige
Sein als etwas sachlich Gegebenes zu mifideuten, liegt gleichwohl
nahe, weil die zur Beschreibung auch seelischer Vorginge verwende-
ten Worter dem Bereich des Sinnlich-Gegenstiandlichen entstam-
men: »Schicht«, »Tiefe«, »Wurzel«, »Boden«, »Kraft«, »Grenze,
»erstrecken« u.a. Sie diirfen wie auch die Bestimmungen »innen«
und »auflen« in der Ontologie nicht in ihrer urspriinglichen sinnlich-
anschaulichen Bedeutung verstanden werden. Von »Schichten« des
inneren Seins kann deshalb nur sehr uneigentlich gesprochen wer-
den. In der Tiefe des logisch nicht abgrenzbaren Seins sind die »Wur-
zeln« selbst schon der »Grundg, in den sie hinabreichen (vgl. DU
269f.,; 265; 271; 285). Auch den Substanzbegriff halt Frank fiir eine
Ontologie und eine philosophische Gotteslehre, die von den Erfah-
rungen des geistigen Lebens ausgehen, fiir nicht geeignet, weil das,
was in ihnen gegeben ist, nicht »unabhingig von allem anderen«
gedacht werden kann (vgl. DU 86; 413). Diese Erfahrungen iiber-
holen stidndig die getroffenen Unterscheidungen und sind Gliederun-
gen nur beschriankt zugianglich. Gerade in der inneren Erfahrung gilt
das Prinzip des »antinomischen Monodualismus«, demzufolge Un-

152

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt

terscheiden und Zusammenfallen eins sind (vgl. DU 286-287). Ganz
offensichtlich ist Franks Beschreibung der dem Selbstsein wesens-
eigenen Strebedynamik von Platon inspiriert.

1. Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt

Die Seele erlebt in sich einen Widerstreit: Sie erfahrt sich aktual als
begrenzt und der Erganzung bediirftig und strebt {iber sich hinaus zu
dem, was aufderhalb ihrer ist. Thr Ausgriff auf alles andere aber hat
seine Bedingung darin, daf$ sie potentiell, »in gewisser Weise«, be-
reits »alles« ist (Aristoteles). Aus dieser Spannung von Potentialitat
und Aktualitit resultiert das der Seele wesenseigene Uber-sich-Hin-
ausgehen, das Streben nach erfiillter Aktualitit. So existiert sie, in-
folge ihrer Subjektivitdt und Labilitdt, nur »in Anlehnung« an ande-
re Seinsweisen, in denen sie fiir sich »Halt« und »Grund« sucht.

Das Selbstsein iiberwindet die eigene Begrenztheit zunichst
durch die Intentionalitit des Erkennens. Doch die erkennende Aus-
richtung auf die Welt der Objekte kann keinen die eigene Labilitdt
stiitzenden »Grund« bieten. Das Selbstsein verbleibt in der Erkennt-
nisintentionalitit real in sich selbst. Was im Erkenntnisakt transzen-
diert, ist nicht das Selbstsein selbst, sondern ein »reiner Lichtstrahl,
der von ihm aus und durch es hindurchgeht und das Objekt erreicht«.
Der Erkennende kann beim Erkennen innerlich véllig teilnahmslos
bleiben. Aber auch wenn das Selbstsein (wie es gewdhnlich ge-
schieht) sich als »Sein-in-der-Welt und Sein-mit-der-Welt« erfahrt
und sein Erkenntnisstreben mit dem emotional-volitiven Einwirken
auf die Welt verbunden ist, gewinnt es dadurch fiir sich noch keinen
»Halt«, schon weil die Menge der Gegenstinde, die es erkennen und
erstreben konnte, unerschopflich ist. Ein derartiges Streben wire mit
Hegels Wort, das Frank aufgreift, in einem »schlechten« Sinne un-
endlich. Der Mensch, der meint, erfiillte Aktualitdt durch das Tran-
szendieren zur Welt gewinnen zu konnen, miiflte unaufhorlich
»noch mehre« sich aneignen und wiirde in permanentem Widerstreit
zwischen potentieller Fiille und unerfiillter Leere existieren. Die Gier
nach einer Fiille, die letztlich nicht erfiillen kann, wiirde das »wahre
innere Wesen des unmittelbaren Selbstseins« tiberdecken und
schliefSlich aushohlen (DU 2161, vgl. RM 222).

153

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und Objektive
in der Liebe

Die unermeflliche Vielheit der Weltdinge kann dem Selbstsein, das
seine Unerfilltheit zu tiberwinden sucht, keinen eigentlichen Halt
bieten, weil sie ihm letztlich fremd und auflerhalb seiner bleibt. Der
feste Grund, auf den gestiitzt es wahre Aktualitit gewinnen kann,
mufl ihm wesensverwandt sein und sich real mit ihm verbinden
(nicht nur ideal wie in der erkennenden Aneignung). Frank zeigt die-
se Moglichkeit durch die Phdnomenologie der Ich-Du-Beziehung in
der Liebe, die sich von jeder Dingbeziehung wesentlich unterschei-
det. In ihr kann das menschliche Selbstsein tiber sich selbst hinaus-
gehen und im Sein des Geliebten die entbehrte Aktualitit und Fiille
finden.

Doch eine genauere Phinomenologie zeigt, dafS selbst in der
Liebe, der das Transzendieren zum Sein des Anderen und die Vereini-
gung mit ihm wesenseigen ist, das Element der Fremdheit nicht vol-
lig ausgeschlossen ist. Neben der trostlichen Erfahrung, sich in der
Person des Geliebten wiederfinden zu konnen, kann in ihr jederzeit
doch auch etwas Befremdliches oder sogar Unheimliches aufblitzen.
Auch in der intimen Liebesnihe kann noch eine letzte »unsagbare
und unausdriickbare Einsamkeit« erfahren werden, die nicht mehr
mitgeteilt und aufgelost werden kann, »die nur fiir sich selber im
unmittelbaren Schweigen offenbar ist« (DU 267). Ungeachtet dieser
moglicherweise erschreckend bewufst werdenden Fremdheit — kann
in der Tiefe des Geliebten dennoch eine »vollwertige Realitit« erfah-
ren werden, die nicht mehr das »wesensmiafig Unvollkommene,
Willkiirliche, blo8 Potentielle« ist, das in ihm auch immer da ist und
weiterer Vervollkommnung und Erginzung bedarf. Hier begegnet
im Geliebten nicht mehr nur die labile Subjektivitit, die ich auch in
mir selbst erlebe. Vielmehr erblicke ich in ihm — iiber seine individu-
elle Liebenswiirdigkeit hinaus — etwas wesensmiifiig »Objektives, an
sich Giiltiges«, eine Realitit, die »inneren Eigenwert und eigene Gel-
tung« besitzt. »Das Du eroffnet sich hier als etwas Transsubjektives
und wird als solches erlebt«. Vermittelt durch die Liebe und in ihr
vollzieht sich »ein Transzendieren véllig anderer Art — das Hinaus-
gehen tiber die Grenzen der Subjektivitit iiberhaupt« (DU 269).!

Es scheint, als ob die Tiefe, in der das an sich Giiltige und Wert-

! Franks Analyse der Liebe steht der Onto-Phinomenologie, die W. Solowjow in seiner

154

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Geist ist Grund

volle aufscheint, sich aufSerhalb des eigenen Seins befindet, eben im
Du des anderen. Doch, wie schon bemerkt, diirfen »auf8en« und »in-
nen« hier nicht als Angaben rdumlicher Art verstanden werden. Die
Realitit, die sich dem Liebenden in der Liebe eroffnet, hat die Be-
grenzung auf ein bestimmtes Subjekt tiberschritten; sie befindet sich
»iiberortlich« in der Tiefe des mir dufSeren unmittelbaren Selbstseins
des Geliebten wie auch in mir selbst.

Im systematischen Zusammenhang des Frankschen Denkens ist
mit diesem Transzendieren, durch das die Seele der Realitit des Gei-
stes begegnet, ein entscheidender Schritt getan. Die Erfahrung der
Seele, an eine Realitit heranzureichen, die anders als sie und ihr doch
verwandt ist, wird sich dem weiter in die Tiefe des Selbstseins vor-
dringenden Blick als Beriihren des »Urgrundes« der Realitdt erwei-
sen. Die Erfahrung der Liebe ist, so Frank, wohl der leichteste Weg,
auf dem wir das Transzendieren zur transsubjektiven Tiefe der Rea-
litdt erfahren konnen. In ihr erschliefdt sich das an sich Bedeutsame
und Giiltige ungeachtet der zugleich bewufsten Méglichkeit von
Fremdheit und Wankelmut. Nachdriicklicher noch bezeugt das reli-
giose Leben, dafS mit der Erfahrung der eigenen Grundlosigkeit und
Siindigkeit die unverbriichliche Uberzeugung vereint sein kann,
nicht verloren gehen zu konnen.

3. Der Geist ist Grund

Was Geist ist, kann nur annihernd beschrieben werden, indem der
Vollzug des Transzendierens in die »Tiefe« der Seele aufgewiesen
wird. Gerade hier ist gefordert, daf die Seele ihre » Augen« offnet,
um in das eigene unmittelbare Selbstsein schauend vorzudringen
und so zur unvermittelten Einsicht in die Realitiit des Geistes zu ge-
langen. Die besondere Schwierigkeit liegt darin, dafs die geistige Rea-
litidt anders ist als die Seele und ihr doch zugleich wesensverwandst.
So wenig die Seele eine abgegrenzte Schicht bildet, so wenig auch das
geistige Sein. Das heif$t aber, daf$ wir unser Selbstsein oder unsere
Seele nicht in cartesischer »unanfechtbarer Klarheit« besitzen, so daf3
eindeutig angegeben werden kionnte, wie weit in der Tiefe des geisti-
gen Seins die »Wurzel« in den »Grund« hinabreicht.

Schrift Der Sinn der Liebe durchgefiihrt hat, sehr nahe. Auf deutsch erschienen: Ham-
burg (Meiner) 1985.

155

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

Den »Grundg, der »Halt« gibt, das aber hat sich gezeigt, findet
die Seele in sich selber. Dabei ist die Erfahrung dieses Grundes kein
»gesonderter Prozef3, der zum seelischen Sein hinzukiame«. Viel-
mehr gehort das Beriihren des geistigen Seins »zum ureigensten We-
sen des unmittelbaren Selbstseins«. Indem der Mensch sich auf seine
eigene Seele richtet und dabei der blofSen Potentialitit und Uneigent-
lichkeit seines Selbstseins inne wird, erfa3t er auch schon die Wurzel,
welche den ihm sonst fehlenden Halt finden laf3t. Er wiirde nicht
einmal seine labile Subjektivitit und Uneigentlichkeit erfahren,
wenn er einfach ins Leere liefe. Die Bedingung fiir sein Streben nach
einem Halt ist vielmehr, daf dieser bereits in ihm verhiillt anwesend
ist. Er ist dem eigenen Selbstsein sowohl transzendent, weil es ihn
nicht besitzt, sondern seiner bedarf, — als auch so innerlich, »daf3 sich
das unmittelbare Selbstsein, indem es mit dem geistigen Sein in Ver-
bindung tritt, diesem sich angleicht und mit ihm verschmilzt, so daf3
es sich selbst als geistiges Sein besitzt«. Die »Objektivitit«, die hier
dem Sein zuerkannt wird, hat natiirlich nicht die Bedeutung von
»Gegenstiandlichkeit«, sondern von Aktualitit im Gegensatz zur Po-
tentialitit. Sie bedeutet: »Sein und Geltung an sich und aus sich« und
»ein vollendetes, ruhiges, festes Sein, das eben als solches wirkt« (DU
273-275; 2671.).

Der Geist als »Grundg, auf den hin das Selbstsein ausgerichtet
ist, darf selbstverstindlich nicht als logischer Grund verstanden wer-
den, der nach dem »Prinzip des zureichenden Grundes« zur Begriin-
dung der objektiven Geltung eines Denkinhalts gefordert ist. Ein der-
artiger Grund besteht selber wieder in einem Seinsinhalt, der in
einem notwendigen Zusammenhang mit einem anderen Seinsinhalt
steht und dadurch den Platz, den das zu Begriindende in der All-Ein-
heit des Seins hat, kenntlich macht. Das Selbstsein oder die Seele
aber ist kein gegenstidndlicher Denkinhalt, der durch die Beziehung
auf einen anderen Inhalt in seiner Gegenstiandlichkeit erwiesen wer-
den konnte. Das unmittelbare Selbstsein ist vielmehr eine Realitit,
die sich als spezifische Seinsform — als die Bin-Form des Seins — in
unmittelbarer Selbstevidenz bezeugt. Wenn hier von ithrem »Grund«
gesprochen wird, so ist dieser im teleologischen Sinn zu verstehen.

Frank verdeutlicht, was hier mit »Grund« (und so auch mit
Geist) gemeint ist, durch ein Beispiel: Wenn angesichts des plotzli-
chen Todes eines geliebten Menschen verzweifelt gefragt wird: »Wie
konnte das geschehen?«, richtet sich die Frage nicht auf die gegen-
standlichen Ursachen des Todesfalls. Beantwortet ist sie nur, wenn

156

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Geist ist Grund

ein Sinn genannt wird, der sowohl tiber das nur Faktische als auch
iiber das nur subjektiv Gewiinschte hinausgeht. Ahnlich fragt die
Frage »Warum ist tiberhaupt etwas und nicht nichts?« nicht nach
einem Erkenntnisgrund, der einen Ort im Sein angibt, auf den das
Gegebensein ursdchlich zurtickgeht. Gefragt ist vielmehr nach dem
Recht und Sinn dessen, was ist. Man konnte es die Frage nach dem
»idealen« Grund nennen. Das Faktische in seinem bloflen Bestand fiir
sich genommen hat keinen sinnhaltigen Grund. Wir kénnen nur sei-
ne Faktizitit konstatieren; seine Evidenz ist blind; es begriindet sich
nicht selbst. Der Verweis auf irgendein Faktisches als Grund wiirde
unabschliefSbar die Frage nach weiteren Griinden nach sich ziehen.
Die Frage nach dem Sinn kénnen wir nur durch Vermittlung unseres
eigenen unmittelbaren Selbstsein beantworten, das eben kein gegen-
stindliches Sein mit dem Merkmal blinder Faktizitit ist. Unser eige-
nes Sein — und was mit ihm verbunden ist — erfahren wir als wahrhaft
real und eben damit als begreiflich, indem uns sein Sinn und, so ver-
standen, sein Grund bewuf3t wird (der Aufweis, daf das Selbstsein
einen Sinn hat, muf} noch gegeben werden).

Das heif3t: Sinnvoll begriindet ist etwas nur dann, wenn es »als
an sich gerechtfertigt« verstanden werden kann, wenn es also aus
sich selbst letzte Geltung besitzt. Das blof§ Wiinschenswerte geniigt
nicht. Darum - so Franks wichtige Folgerung, die auch gegen die
neukantianische Trennung von Sein und Wert (H. Rickert) gerichtet
ist, — kann sinngebender Grund nur das Sein selber sein. Nur dem
Selbstevidenten kommt die » Wiirde wahrer und tiefster Realitit« zu,
so daf der »sinngebende Grund zugleich der tiefste Grund der Reali-
tit« ist (DU 280).

Das Geistige, lif3t sich jetzt mit Frank sagen, ist der selbstwerti-
ge, sinngebende innerlich giiltige Grund von innerer Durchsichtig-
keit. »Es ist die Seinsform der inneren Objektivitit«. Wir finden die-
se Realitdt im Durchgang durch die Tiefen des unmittelbaren
Selbstseins als sinngebende, als Aktualitit verleihende Instanz, die
sich dadurch von unserer »bloflen« Subjektivitit unterscheidet. Die
Vorstellung, das Geistige sei ein inhaltlich oder qualitativ objektivier-
bares Seinsgebiet, ist endgiiltig iiberwunden. Gerade deshalb ist es,
wie das Sein, das wesensmiiflig Unergriindliche. In diesem Sinne
heifit es bei Frank: »Wer darum auch nur die geringste Erfahrung
von der Realitit des geistigen Seins besitzt, macht damit die Erfah-
rung, in gewisse bodenlose, fiir das logische Denken undurchdring-
liche Tiefen zu schauen — obgleich sie gerade in ihrer Undurchdring-

157

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

lichkeit durchsichtig, klar und evident sind«. Es kann nur in seiner
Bedeutung fiir uns oder in seiner Wirkung auf uns erfalSt werden
(DU 283; vgl. 280).

Frank nennt das geistige Sein in der Tiefe des Selbstseins »Le-
ben« (vgl. RM 221). Er unterstreicht hiermit nochmals, »daf3 das Sein
sich nicht in einem begrifflich bestimmbaren, gegenstindlichen In-
halt erschopft, daf3 es vielmehr noch ein anderes Ausmaf, eine Tiefe,
besitzt, das die Grenzen alles logisch Ergriindlichen tiberschreitet«
(DU 284).

4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist

Eindeutige Abgrenzungen sind in der Realitit des geistigen Lebens,
wie bereits erwidhnt wurde, nur beschrinkt moglich. Wo dennoch
klare Unterschiede behauptet werden, tragen diese leicht den Cha-
rakter einer Konstruktion. Gerade beim Transzendieren des Selbst-
seins in den Grund des Geistes ist eine genaue Scheidung beider
Seinsbereiche nicht moglich; vielmehr gehen sie, wo sie sich beriih-
ren, ineinander iber. Die Erfahrung zeigt, dafl das unmittelbare
Selbstsein in seiner letzten Tiefe »schon selbst >geistig«« ist. Und der
Geist gewinnt an der »Grenzeg, an der er dem seelischen Sein »voll-
giltige aktuale Realitdt« verleiht, selber den Ausdruck »subjektiven
Lebens« (DU 286).

Wie zuvor Nikolaus von Kues ist auch Frank sich, bewufdt, daf3
die logische Unterscheidung in der Ontologie nicht der einzige Weg
sein kann, um zum »Wissen« zu gelangen, daf8 sie, um eine der Er-
fahrung angemessene Deutung des Seins zu gewinen, durch das »be-
lehrte Nichtwissen« tiberboten werden muf3. Ein Denken, das auch in
der Ontologie grundsitzlich an quantifizierenden Abgrenzungen
festhilt, wird die behauptete antinomische Einheit von Seele und
Geist des Seinsmonismus verdichtigen. Fiir Frank bedeutet die Ein-
heit keineswegs Vermischung; er weifs mit Nikolaus, daf8 die »An-
dersheit« des Geistes gegeniiber dem inneren Selbstsein von anderer
Art ist als irgendeine numerische Verschiedenheit. »Der Geist ist der
Seele gegeniiber sowoh! transzendent als auch immanent, und zwar
nicht im Sinn einer einfachen, summativen Koexistenz dieser zwei
Relationen, sondern im Sinn ihrer inneren Wesenseinheit«. Diese
Einheit besagt aber gleichfalls, »dafs der Geist der Seele gegeniiber

158

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erfahrung der geistigen Realitit als Zuruf und Offenbarung

weder transzendent noch immanent ist, sondern zu ihr in einer ge-
wissen dritten unsagbaren Beziehung steht« (DU 287).

Frank will mit diesen Aussagen eine subtile Erfahrung beschrei-
ben, die fiir ihn unleugbare Evidenz besitzt, und er will sie auch in
seinen Lesern wecken. Die ontologische Deutung setzt diese Erfah-
rung — das bewufste Eintauchen in die Tiefe der eigenen Existenz —
voraus.

5. Die Erfahrung der geistigen Realitit als Zuruf und
Offenbarung

Frank ist sich bewuf3t, wie schwierig es ist, was er mit »Geist« meint,
verstiandlich zu machen. Darum ist die Weise, in der wir dieser Rea-
litdt »inne« werden, sorgfiltig freizulegen und dabei jeder Ausdruck
zu vermeiden, welcher eine verdinglichte Auffassung vom Geist be-
fordern konnte. Betont wurde, daf3 wir die geistige Realitit im Tran-
szendieren der Seele in die eigene Tiefe erreichen (vgl. DU 288; vgl.
88). Dieses paradoxe Sicherstrecken in das »andere« im Eigenen un-
terscheidet sich von der immanenten Selbstoffenbarung, die das We-
sen des unmittelbaren Selbstseins ausmacht, und auch von der Of-
fenbarung des Du, das eine »mir« gegeniiber transzendente Realitit
ist.

Im Transzendieren zur Realitdt des Geistes dringt diese selbst
von innen her in uns ein. Sie selber enthiillt sich uns, »indem wir
ihre auf uns gerichtete reale Einwirkung, ihre eigene Anziehungs-
kraft oder ihren an uns gerichteten >Zuruf< erfahren« (DU 286; 290).
Das »Transzendieren« hat hier den Charakter einer Offenbarung, in
der diese Realitdt in eigener Initiative sich mir 6ffnet. Wenn sich
auch die Offenbarung des geistigen Seins von jener des Du unter-
scheidet, so ist es doch kein unpersonliches »Es«, kein gesichtsloser
Abgrund. Der Sprache fehlt, wie Frank bemerkt, fiir die Offenbarung
der Realitit des Geistes die passende Wortform, die zwischen »Ichg,
»Du« und »Es« zu situieren wire. Obwohl ich das Geistige in der
innersten Tiefe meines Selbst erfahre, mit der es gleichsam ver-
schmilzt, ist es nicht einfachhin dasselbe wie »Ich«. In der »Stimme«
des Gewissens — bildlich gefafst in der Gestalt des »Schutzengels«
oder des sokratischen »Daimon« — die iiber die Regungen unseres
Ich richtet, kommt das noumenale Seins am deutlichsten als Zuruf
in der Du-Form zum Ausdruck. Die Besonderheit der Offenbarung

159

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

des geistigen Seins hat ihre Analogie, in der Wir-Erfahrung, in der,
wie oben gezeigt wurde, die Immanenz des Ich mit der Transzendenz
des Anderen vereint ist (DU 290).

6. Das geistige Sein — das Fundament der Personalitit

Es ist naheliegend, das »Selbst« als den »Ort« im Selbstsein zu be-
zeichnen, mit dem der Geist sich verbindet; indem es durch den Geist
von dem »an sich Bedeutsamen« erfiillt ist, kann es dem seelischen
Ich, das unsere Subjektivitit und Emotionalitit lenkt, als beurteilen-
de Instanz gegeniibertreten.2 Dadurch, daf8 das Selbst im Transzen-
dieren nach Innen dem geistigen Sein — dem »Prinzip der an sich
giiltigen Bedeutsamkeit« — zugewandt ist und an ihm teilhat, wird
der Mensch zur Person (DU 294). Der Geist erweist seine transzen-
dente Macht gerade dadurch, daf3 er das hohere Selbst oder die Person
befihigt, das eigene Verhalten zu bewerten — nach Frank das »einzig
wahre Merkmal«, das den Menschen vom Tier unterscheidet (DU
292f). Das »Personprinzip«, das Frank in seiner ersten philosophi-
schen Reflexion bereits als »heilig« qualifiziert hatte, ist kein blofSes
Postulat mehr, sondern hat durch den phinomenologischen Aufweis
der Offenbarung des Geistes in der Tiefe des Selbst eine ontologische
Begriindung erhalten. Der Geist wirkt durch das Selbst und in ihm;
dieses kann sich fiir das weitere Eindringen des geistigen Prinzips in
die Seele 6ffnen; es kann sich gegen das friedliche Einflieflen dieses
Prinzips aber auch verschliefen (DU 291f1.).

Obwohl die Wirksamkeit der geistigen Realitdt von der Emp-
fanglichkeit des Selbstseins fiir sie abhingt, ist sie doch jedem Men-
schen eigen. Denn jeder Mensch, selbst wenn er in sittlicher Hinsicht
leer ist, besitzt »das zumindest schlummernde Streben« zu etwas
»durch sich selbst Giiltigem« und so zu dem geistigen Grund seines
Seins.

Durch die ontologische Konstitution der Person durch die Pra-
senz des unendlichen Geistes gilt fiir den Menschen in gesteigerter
Weise, was von der konkreten Realitit insgesamt gesagt wurde: Er
»ist seinem Wesen nach stets mehr und anderes als alles, was wir an
ihm als abgeschlossene, sein Wesen konstituierende Bestimmtheit

2 Vgl. Kants Gegeniiberstellung des »homo noumenon« und »homo phaenomenonc«.
L. Kant: Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. S. 239.

160

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das geistige Sein — das Fundament der Personalitit

wahrnehmen. Und zwar ist er in einem gewissem Sinne eine Unend-
lichkeit, weil er innerlich mit der Unendlichkeit des geistigen Reiches
verwachsen ist«. Von dieser Verwurzelung in der Unerschépflichkeit
des geistigen Seins riihrt die Unergriindlichkeit jeder Person her (DU
295f).

161

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IX. Das Sollen griindet im Sein

Nicht die Intelligenzleistung ist das den Menschen als solchen aus-
zeichnende Merkmal — zur tierischen Intelligenz sieht Frank nur
quantitative Unterschiede —, sondern die im Personsein griindende
Erfahrung, vor sittlich bedeutsame Entscheidungen gestellt zu sein
(wie sehr Goethes Menschen- und Weltbild Frank in dieser Auffas-
sung bestirkt hat, zeigen die Verse aus dessen Gedicht »Das Gott-
liche« die er wie zur Bestdtigung zitiert: »Nur allein der Mensch
vermag das Unmogliche: Er unterscheidet, wihlet und richtet«.
GGdG 172). Die Forderung, sich selbst sittlich zu vervollkommnen,
ist uns nicht von auflen auferlegt, sondern mit unserem eigenen We-
sen gesetzt. »Das sittliche Bewuf3tsein des Menschen ist tiberhaupt
nichts anderes als die praktische Seite des Bewuf3tseins seines gott-
menschlichen Wesens«, schreibt Frank bereits in seiner Sozialphi-
losophie (GGdG 96). Vergleicht man die frithen Schriften Die Seele
des Menschen und Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft mit
den Erdrterungen zur Ethik in den Schriften aus der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg, ist (bei aller Kontinuitdt im Grundsitzlichen)
doch eine Verdnderung festzustellen. Hatte Frank anfangs das sitt-
liche BewufStsein unmittelbar auf das Wirken Gottes im Menschen
zuriickgefiihrt, so gesteht er in Die Realitit und der Mensch, daf3
diese Erklirung nicht sofort einsichtig ist, gibt es doch Menschen,
die ein lebendiges BewufStsein sittlicher Pflicht besitzen, aber tiber
keine religivse Erfahrung verfiigen, diese mitunter sogar als nicht
moglich ansehen (RM 2111.).

1. Das Sein ist Wille und Wert
In seiner Anthropologie geht Frank von der phidnomenologischen
Analyse des sittlichen BewufStseins aus. Sie bestitigt, daf3 der unbe-

dingte Anspruch an den Menschen, sittlich zu leben, eine Letztgege-

162

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist Wille und Wert

benheit von »vollig durchsichtiger und iiberzeugender« Evidenz ist.
Die unmittelbare »innere Autoritdt oder Uberzeugungskraft« des
sittlichen Imperativs kann, wie Kant festgestellt hatte und worin
Frank uneingeschrinkt zustimmt, nicht auf etwas Urspriinglicheres
(sei es eine gesellschaftliche Konvention oder sei es sublimer Ego-
ismus) zuriickgefiihrt und aus ihm erklart werden. Wiirde der sitt-
liche Imperativ auf eine duflere Instanz zuriickgehen, hitte er auch
an deren Bedingtheit teil. Doch der Annahme Kants, er entspringe
dem »intelligiblen Ich«, welches das Gesollte in Beziehung zum em-
pirischen Ich des Menschen setzt, folgt Frank nicht ohne Einschrin-
kung. Richtig an dieser Deutung ist, daf3 das sittliche Sollen nicht an
unserem personlichen seelischen Leben vorbei in uns eindringt. Aber
— das ist Franks gewichtiger Einwand gegen Kant —, es geht »blof3
durch es hindurch und nicht etwa aus ihm selbst in seiner Isolation
hervor«. In meiner empirischen Gegebenheit bin ich also nicht der
Ursprung des Sittengesetzes, ich »empfange« es als »Unbedingtes,
d.h. als Offenkundig-Autoritatives«. Die letztlich befehlende Instanz
ist von mir unterschieden, aber doch nicht als »etwas AuBerliches
nach Art irgendeiner mir fremden Realitdt«. Sie ist etwas anderes,
aber so, daf3 »die Tiefe meines Ich« an ihr teilhat und ihr als »Organ
und Bote« dient (RM 212). Das Ich oder unmittelbare Selbstsein ist ja
keine isolierte Instanz fiir sich, sondern befindet sich in differenter
Einheit mit dem Sein. Was Frank iiber die Einheit und Unterschie-
denheit von Seele und Geist ausgefiihrt hatte (siehe das vorangegan-
gene Kapitel), gelangt hier in neuer Hinsicht zur Anwendung.

In einem weiteren Schritt der Analyse zeigt sich, daf3 der sitt-
liche Imperativ Ausdruck eines Willens ist, der sich an meinen Wil-
len richtet und von ihm Gehorsam verlangt. Wenn jedoch weder der
individuelle menschliche Wille als solcher noch der Wille einer du-
Beren Instanz Ursprung des kategorischen Gebotes sein kann (und
die Deutung der Autonomie als Ausdruck der Theonomie zunéchst
beiseite gelassen wird), dann muf3 die befehlende Instanz als »gewis-
sermafSen subjektlos« angesehen werden. »Subjektlos« bedeutet, dafs
der befehlende Wille uns einfach in der Form »es ist gesollt«, »es ist
geboten« bewuf3t wird, ohne daf} seine Herkunft genannt werden
konnte; »subjektlos« bedeutet nicht, daf3 er Ausdruck eines elemen-
taren »unpersonlichen« Triebs ist; es bedeutet auch nicht, daf3 er
tiberhaupt niemandes Wille ist. Franks Folgerung (als Aussage tiber
den Befund der phinomenologischen Analyse) lautet: »Das sittliche
Gebot ist Ausdruck des Willens der Realitit selber als solcher, der

163

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

geistigen Sphire, die uns in der inneren Erfahrung gegeben ist und
uns selbst iibersteigt — und zwar in ihrer allumfassenden Einheit, also
in ihrer Absolutheit« (RM 213).

Dieser Befund besagt nicht, daf3 die Realitit bzw. das Sein als
Subjekt zu denken sei, das einen Willen »hat«. »Sie ist vielmehr
Wille, sie offenbart in der sittlichen Erfahrung ihr Wesen als Willen.
Dieser subjektlose Wille ist nichts Abstraktes, sondern ist konkrete
Realitit. Die Realitit als sich selbst offenbares (und somit sich uns
offenbarendes) an und fiir sich seiendes Leben — als allumfassende
Einheit betrachtet — tritt in der sittlichen Erfahrung als Wille hervor«
(RM 214).

Um den sittlichen Imperativ unverkiirzt zu verstehen, ist also
auf das Sein selbst, die Realitit, zuriickzugehen, die sich in der pha-
nomenologischen Analyse des Sollens von einer neuen Seite zeigt.
Die Unbedingtheit des sittlichen Sollens kann nicht anders denn als
Ausdruck der Unbedingtheit der Realitit selber gedacht werden. Thre
Absolutheit zeigt sich im Sollensgebot als »Hoheitlichkeit« (ebd.).
Die Realitit ist eben nicht nur All-Einheit, welche die Vielheit durch-
dringt und dadurch begriindet; sie ist Erstursprung und Urgrund
auch in dem Sinne, daf sie die alles ideal beherrschende Kraft ist;
dazu gehort, dafs sie als absoluter Wert, als heiliger Wille hervortritt.
Dieser Wille wirkt nicht als unabweisbare naturhafte Notwendigkeit,
sondern durch unser Ich und unsere Freiheit hindurch, also als Auf-
forderung und besitzt, anders als eine kausale Notwendigkeit, innere
Evidenz.

Der sittliche Imperativ hat die Eigenschaft eines Wertes, dessen
eigentliches Moment darin besteht, daf3 er durch sich selbst »Ver-
wirklichung >fordert«, so dafl wir vermdge seiner Uberzeugungs-
kraft zu seinem »freiwilligen ausfiihrenden Organ in der Welt« wer-
den. Er erweist sich als eine Instanz, die, indem sie unseren Geist an
sich zieht, »sich den Weg zu ihrer Verwirklichung in der empirischen
Realitat bahnt«. So kann Frank sagen: »Der unbedingte Wert und die
primire Realitit, gedacht als Wille, der sich an unseren Willen wen-
det, sind dasselbe«. Die Realitit als Wert steht nicht aufSerhalb von
uns, sondern ist mit unserem Geist in seiner letzten Tiefe verwandt;
sie ist die »Quelle, aus der er sein eigenes Wesen schopft und die ihm
das Element der Unbedingtheit eingiefSt« (RM 215). So konnen wir
das sittliche Gesetz als kategorisches und dennoch zugleich als eige-
nes (autonomes) erfahren, weil unser Geist teil hat an dem Geist oder
Urgrund, in dem es seinen Ursprung hat. Wo der Imperativ mit sei-

164

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

ner ganzen Evidenz von uns Besitz ergreift, wird er zu einer Kraft,
die mit dem tiefsten Wesen unseres Ich zusammenfllt — und so den
Charakter des Befehls ablegt. Franks Ethik und Axiologie hat das
Sein als dynamische Kraft oder Geist zur Voraussetzung. Es aktuali-
siert sich nicht allein kraft seiner eigenen Potentialitét, sondern auch,
indem es an das menschliche Selbstsein Forderungen stellt.

Die von Kant der philosophischen Ethik gestellte Aufgabe —
jedes heteronome Verstindnis des sittlichen Sollens auszuschliefSen
und die freie Selbstbestimmung als Bedingung des sittlichen Lebens
sicherzustellen — hat Frank aufgenommen.

2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam

In der Sozialphilosophie war Frank unmittelbar vom »Heiligen« aus-
gegangen, das wir erfahren, wo immer wir, vermittelt durch die Du-
Begegnung, der unergriindlichen Tiefe der Person-Realitit gewahr
werden und diese kraft ihrer Gottebenbildlichkeit von uns Anerken-
nung fordert (vgl. auch Kap. XIII, 1). Die »absolute gottliche Reali-
tdt« ist hier, indem sie in der Selbsterfahrung praktisch wird, das die
Sittlichkeit begriindende Prinzip. Auch in dieser frithen Schrift will
Frank zeigen, daf3 das so begriindete sittliche Gebot mir nicht als
»fremder Wille« gegentibertritt, sondern als »Grund und Wesen des
eigenen Lebens, seine Befolgung also nicht eigentlich die Erfiillung
eines Gebots oder eines Gesetzes ist (vgl. GGdG 179). Auch phéno-
menologisch aufzuzeigen, dafy das in der unmittelbaren Erfahrung
des Gottlichen begriindete sittlich Gesollte den Charakter des Befehls
abstreift, ist Frank offensichtlich wichtig, denn spiter, in Das Licht in
der Finsternis nimmt er diesen Gedanken wieder auf. Er benutzt da-
fiir zum Begriff »Gesetz« als Antonym den theologischen Begriff
»Gnade« (aus dem die Momente der Willkiir und Herablassung aus-
zuschlieflen sind, die in seinem Alltagsgebrauch oft mitgedacht wer-
den. Wesentlich ist die freie von Liebe erfiillte Zuwendung, die tiber
alles Geschuldete hinausreicht). »Gnade« charakterisiert die Erfah-
rung des Heiligen, das den Menschen nicht wie eine dufSere, fremde
Macht iiberwiltigt, sondern von innen her bereichert. Es 1afit ihn
nicht nur frei sein, sondern begriindet seine Freiheit, indem es — in
der Du-Begegnung — das Selbstsein weckt und bestitigt. Der Begriff
»Gnade« unterstreicht so das zutiefst personale (genauer: iiber-per-
sonale) Moment in der Erfahrung des Heiligen (GGdG 1831.).

165

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

Frank illustriert die gnadenhafte Erfahrung des Gesollten mit
zwei Beispielen aus den Evangelien. Die Begegnung mit der Heilig-
keit der Person Christi fithrt bei dem mit Christus gekreuzigten Ver-
brecher und der Christus sich zuwendenden Siinderin' zu einem sitt-
lichen Neubeginn, indem durch diese Begegnung in ihnen selbst das
Heilige geweckt wird und ihnen ihr eigenes Wesen bewufSt macht.
Diese Beispiele der Bekehrung und Reue zeigen, daf3 die gnadenhafte
Erfahrung des Heiligen selbst schon sittliches Leben ist, ohne daf$ es
durch den Gehorsam gegeniiber einem Gesetz vermittelt wére. Der
Mensch reicht mit seinen »substantiellen Wurzeln« in Gott hinein
und ist »potentiell >vergottlicht«, wie Frank immer wieder betont;
er ist deshalb »Gottes Sohn, Teilnehmer am gottlichen Leben«
(GGdG 184f.). Wahrhaft sittliches oder gottgefilliges Leben ist dar-
um mehr als nur die »Befolgung des jenseitigen Willens Gottes«, der
in der Form des Sittengesetzes bewufst wird; bei einer solchen gliche
das Verhaltnis des Menschen zu Gott dem eines Knechtes zu seinem
Herren. Wahrhaft sittliches Leben dagegen ist »Gottes Anwesenheit
in uns und unser Leben in ihm« (ebd.). Ein sittliches Verhalten, das
nur aus »Achtung vor dem Gesetz« und, wie Frank meint, folglich
»ohne Liebe zu Gott und ohne das innere Leben in ihm« geschahe,
nennt er »armselig«. (Ob dieses Urteil Kants Sollens-Ethik trifft,
muf3 dahingestellt bleiben. Franks spitere Ausfiihrungen lassen eine
gewisse Korrektur dieses Urteils erkennen.) Kant, der die Doppelna-
tur des Sittlichen als »Gnade« und als »Gesetz« nicht erkannt hat und
das sittlich Gesollte nur unter der Form des Gesetzes dachte, hat es
faktisch mit dem Naturrecht identifiziert. Frank betont dagegen, daf3
das sittlich Gebotene, je nach dem, wie lebendig die Anwesenheit des
Heiligen von einem Menschen erfahren wird, einen je anderen Cha-
rakter annehmen kann. Besonders dort, wo das gottmenschliche We-
sen der Du-Realitit dem seelischen Empfinden bewuft wird, wird
das sittlich Gesollte als intimer individueller »Wink des Gewissens«
erfahren werden, nicht aber in der »groben Allgemeinheit« einer ka-
tegorischen Pflicht.

1 Vgl. Lukas 7:36 ff., 23:40.

166

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sittliche und rechtliche Normen
3. Sittliche und rechtliche Normen

Das sittliche Bewuf3tsein weist eine Doppelnatur auf. Einerseits lebt
das Gesollte im Menschen »in seiner ganzen Absolutheit und spricht
in ihm selbst. Andererseits erscheint es dem menschlichen Geist als
ein transzendent-objektives Prinzip, das sich von aufSen an ihn wen-
det und von ihm Gehorsam verlangt«. Letzteres ist dadurch begriin-
det, daf3 der Mensch auch vom »gegenstindlich-kosmischen Sein«
allseitig durchdrungen ist, in dem Gott »nur als es von aufsen bestim-
mender Wille« handelt. Das Gesollte wird dem Menschen deshalb
auch als »gegeniiberstehender Wille Gottes« bewuf3t — sei es in der
Form naturrechtlicher Normen oder des Sittengesetzes (z.B. in der
Form der Zehn Gebote) oder, vielfach vermittelt, als positive Rechts-
norm oder auch als iiberliefertes Brauchtum (GGdG 182; 184).

Die {iibliche Unterscheidung, der zufolge das Sittengesetz die
inneren menschlichen Antriebskrifte bestimmt, wihrend das Recht
das duflere Verhalten normiert, hilt Frank fiir inkonsistent. Sowohl
die Normen des Rechts wie auch die der Sittlichkeit umfassen prin-
zipiell alle Lebensbereiche; Uberschneidungen sind deshalb nicht zu
vermeiden. Rechtliche und sittliche Gebote unterscheiden sich ledig-
lich graduell (quantitativ), nicht aber prinzipiell. Entscheidend
kommt es auf den Ursprung ihrer Verbindlichkeit, ihren »Bestim-
mungsgrund« an. Was die Befolgung eines Gebots sittlich verbind-
lich macht, ist sowohl bei den sittlichen Geboten und Normen als
auch bei den Rechtsnormen allein das in ihnen anwesende Heilige,
d.h. ihre frei erkannte »Wahrheit« (GGdG 181). Bei den positiven
Rechtsnormen und Gesetzen kann diese »Wahrheit« als die das Ge-
wissen bindende Kraft freilich sehr vermittelt sein. Ein parlamenta-
risch beschlossenes Gesetz ist nicht unmittelbarer Ausdruck gott-
licher Heiligkeit; sein Inhalt ist meist Ergebnis eines Kompromisses
egoistischer Interessen. Im Gewissen verbindlich ist es, wenn die Ge-
setzgebung als gerecht gelten kann und das Gesetz den Biirgern als
ein um des Gemeinwohls willen notwendiger Kompromif$ vermittelt
wird. Diese »Wahrheit« gentigt, um zur Gesetzestreue sittlich zu ver-
pflichten. Wo ein Gesetz nur als Machtdemonstration erfahren wird,
werden die Betroffenen versuchen sich ihm nach Méglichkeit zu ent-
ziehen. Der schleichende Zerfall des Gemeinwesens wire die unaus-

bleibliche Folge.

167

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein
4. Vernunft und sittlicher Takt

Schon in der Sozialphilosophie hat Frank die Vernunft hervorgeho-
ben, um im gesellschaftlichen Leben das im konkreten Fall sittlich
Gebotene zu bestimmen. Zum vernunftgemiflen Handeln ist es un-
erlidflich, die »idealen« Bedingungen zu berticksichtigen, die mit dem
Wesen oder Sinn des gesellschaftlichen Lebens vorgegeben sind.
Frank bezeichnet diese Bedingungen, die erfiillt sein miissen, damit
gesellschaftliches Leben tiberhaupt maoglich ist, als »ontologische, or-
ganisch-teleologische Gesetzmifligkeiten«. So wie mit der Konstitu-
tion des menschlichen Korpers gewisse Gesetze gesunder Ernidhrung
und Hygiene vorgegeben sind und beachtet werden miissen, sollen
nicht Siechtum und Tod die Folge sein, so miissen auch im mensch-
lichen Zusammenleben bestimmte Regeln beachtet werden. Thre
Ubertretung wiirde unweigerlich zum Zerfall des jeweiligen Ge-
meinwesens (vom Staat bis zur Familie und Ehe) fithren. Das mit
den »ontologisch notwendigen« Normen gesetzte Sollen — jene Ver-
haltensweisen zu vermeiden, welche den konkreten gesellschaftli-
chen Zusammenbhalt gefihrden — ist kein hypothetisches, das zu be-
folgen der Neigung iiberlassen bliebe. Denn die sittliche Pflicht, sie
zu beachten, geht nicht aus der Erfahrung als solcher hervor, sondern
liegt in der ontologischen »Wahrheit«, eben dem »Sinn« des gott-
menschlichen gesellschaftlichen Seins. Freiheit und Verantwortung
sind seine wesentlichen Elemente. Die »ontologischen Notwendig-
keiten«, die der — hiufig religios sanktionierten — Erfahrung entnom-
men werden konnen, bieten aber nur eine allgemeine Orientierung.
Deshalb bleibt es der Entscheidung der verantwortlichen Individuen
iiberlassen, zu bestimmen, was im konkreten Fall unter Beriicksich-
tigung der vorgegebenen Bedingungen sinnvoll zu tun ist. Mit einem
eindrucksvollen Text des englischen Historikers und Essayisten Th.
Carlyle tiber die Umschiffung von Kap Horn illustriert Frank die sitt-
liche Notwendigkeit, die durch Erfahrung bekannten »ontologi-
schen« Bedingungen (hier die nautische Erfahrung des Seefahrers
und die meteorologischen Gegebenheiten) in verantwortlicher Ent-
scheidung zu beriicksichtigen. Der Kapitin, der sie ignoriert, riskiert,
mit seinem Schiff an den Felsen Patagoniens zu zerschellen (GGG
112).

Neben den »ontologischen Notwendigkeiten« kennt Frank auch
solche, »die logisch aus dem allgemeinen Inhalt dessen folgen, was
man unter >Gesellschaft« versteht« (Frank nennt den Unterschied

168

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft und sittlicher Takt

»theoretisch sehr wesentlich«, aber »praktisch relative. GGdG 108,
113). So muf3 jede Gesellschaft zwingend eine gewisse konstante
Struktur mit einer verantwortlichen Autoritit besitzen. Der Versuch,
einen radikalen Anarchismus einzufiihren, hitte eo ipso die Selbst-
auflosung der Gesellschaft zur Folge. Frank, der die Gesellschafts-
experimente zu Beginn der bolschewistischen Herrschaft vor Augen
hat, fiigt mit dem von R. Stammler stammenden Bonmot hinzu, daf3
es den Menschen dennoch frei steht, auch Unmadogliches zu wollen
und sogar eine Partei zur Herbeifithrung einer Mondfinsternis zu
griinden.

In dem nach dem Zweiten Weltkrieg abgeschlossenen Werk Das
Licht in der Finsternis?, das Frank » Versuch einer christlichen Ethik
und Sozialphilosophie« nannte, ist die Frage nach den Maf3stiben der
gesellschaftlichen Ordnung erneut aufgenommen. Sittliches Handeln
muf3 darauf gerichtet sein, unter den jeweiligen Bedingungen ein ma-
ximal verniinftiges und gerechtes Zusammenleben zu ermdglichen.
Mit anderen Worten: Das Fundament einer Gesellschaftsordnung,
das dem Wesen des Menschen als Bild Gottes und dem Grundprinzip
der Liebe entspricht, ist die Gerechtigkeit, zu der wesentlich die Frei-
heit gehort. Es gilt also, Solidaritdt und Freiheit in den sich ver-
indernden Umstinden immer wieder neu in moglichst weitgehende
Ubereinstimmung zu bringen und so eine Ordnung zu schaffen, in
»der die individuelle Freiheit der notwendigen Solidaritt [...] nicht
zum Nachteil gereicht und die Solidaritit oder allgemeine Ordnung
nicht durch die Unterdriickung der individuellen Freiheit verwirk-
licht wird, daf3 also »das maximale Gleichgewicht und der maximale
Einklang unter den freien subjektiven Kriften aller gefestigt wer-
den«. In diesem Prinzip, in dem Frank »das Wesen oder die entschei-
dende Bedeutung des Naturrechts« sieht, wird das Vorbild der onto-
logischen All-Einheit des »Geisterreichs« sichtbar — der freien
Vereinigung freier personaler Wesen (LidF 2291.).

Weil die in Gesetzen und Rechtsvorschriften festgelegten Re-
geln infolge ihrer Allgemeinheit sich oft als unzureichend erweisen,
um unter den sich verdndernden Umstidnden »lebendige Gerechtig-
keit« zu gewihrleisten, und weil sie infolge ihrer Abstraktheit sogar
in Konflikt zu einander geraten konnen, ist ein »sittlicher Takt« un-
erldSlich, um die jeweils hochstmogliche Realisierung der sittlich ge-

2 S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphi-
losophie. Freiburg (Alber) 2008.

169

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

botenen Gerechtigkeit zu erreichen. Frank bezieht sich hier auf das,
was Aristoteles €miewxiig genannt hatte.> Er selber versteht unter
»Epikie« — ein, wie er sagt uniibersetzbares Wort — eine »ganzheitli-
che Entscheidungg, die in einer komplexen Situation versucht zu tun,
was konkret »paSt«, »angemessen und billig« ist (LidF 185). Er nennt
sie auch »das lebendige Empfinden dafiir, welches Gesetz in welcher
Form und in welchem Mafle in einem konkreten Fall angewendet
werden kann und muf3, damit wirklich das allgemeine Ziel des Ge-
setzes erreicht wird — die Bekdmpfung des Bosen in der Welt —, oder
genauer, welcher sittliche Akt, welche konkrete sittliche Entschei-
dung und Handlung unter den gegebenen konkreten Bedingungen
diesem allgemeinen Ziel des Gesetzes entspricht« (LidF 192). Denn
nicht die »buchstédbliche Einhaltung des Sittengesetzes«, bei der die
»konkreten Nite des realen Lebens« iibersehen werden kénnen, ga-
rantiert »die wirklich richtige sittliche Entscheidung«, sondern »nur
die Liebe, deren Forderungen immer konkret sind«. Wenn sittliche
Forderungen zueinander in Widerspruch treten, kann das Dilemma
nicht mittels einer »rational utilitaristischen Berechnung« des Nut-
zens und Nachteils der jeweiligen Alternativen geldst werden. »Von
der richtigen sittlichen Entscheidung kann man nur eines sagen: Sie
ist so beschaffen, daf3, wenn wir die ganze Fiille der konkreten Lage,
die ganze konkrete Bedeutung und alle Folgen unseres Tuns in Be-
tracht gezogen haben, wir eben so und nicht anders handeln miissen,
damit sie — ungeachtet der Unvollkommenheit und Siindigkeit unse-
res Tuns — in hochstem Mafle unserer Pflicht gegeniiber uns und
unseren Nichsten — dem Gefiihl der Verantwortung im Dienst an
Gott und den Menschen — gentigt« (LidF 185).

5. Die Unvermeidbarkeit der Siinde. Die Einddmmung des
Bosen

Frank hatte bei seinen Erwigungen zur Auflésung eines sittlichen
Dilemmas den radikalen Pazifismus der Tolstojaner vor Augen. An-
la8 dazu hatte L. Tolstoi mit seinem Essay gegeben »Widerstehe dem
Bosen nicht mit Gewalt«, in dem er sich auf das Wort Jesu berief
»Leistet dem, der euch etwas Boses antut, keinen Widerstand, son-

3 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch V, Kap. 14. 1137.

170

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unvermeidbarkeit der Siinde. Die Eindimmung des B&sen

dern wenn dich einer auf die rechte Wange schldgt, dann halt ihm
auch die andere hin« (Mt 5:39). Die Tolstojaner forderten daraufhin,
im gesellschaftlichen Verkehr auf alle ZwangsmafSnahmen zu ver-
zichten und sich auf Ermahnungen zu beschrinken, weil sie allein
der Liebe und der Achtung vor dem freien Wesen des Menschen ent-
sprechen. Zumal den bewaffneten Militir- und Polizeieinsatz lehnten
sie mit Berufung auf die Bergpredigt strikt ab.

Frank hat sich die Auseinandersetzung mit dem Pazifismus, der
auch nach dem Zweiten Weltkrieg gerade in christlich gesinnten
Kreisen in Westeuropa verbreitet war, nicht leicht gemacht. In der
nach Kriegsende iiberarbeiteten Schrift Das Licht in der Finsternis
sind ihr lange Abschnitte gewidmet. Den Pazifisten gesteht er zu,
daf3 das Gebot des Dekalogs »Du sollst nicht toten« universal gilt.
Darum ist »jeder, der getotet hat, ein Siinder — selbst wenn diese
Tétung aus den uneigenniitzigsten Motiven, aus dem Gefiihl der
Néchstenliebe [...] begangen wird. Auch der Soldat, der den Feind
im gerechtesten Verteidigungskrieg totet, [...] muf3 sich als Siinder
erkennen« (LidF 182). Die T6tung eines Menschen, auch in Notwehr
oder zu Verhinderung eines Verbrechens bleibt eine »schwere Stin-
de« (LidF 181).

Das Dilemma ergibt sich daraus, daf3 auch das Unterlassen einer
angemessenen Verteidigung bei drohender Kriegsgefahr oder gegen-
Uber einem gewalttitigen Verbrecher siindhaft ist, weil es gegen das
Gebot der Nichstenliebe verstoft. In dem Dilemma, sich entweder
gegen das Gebot der Nichstenliebe zu versiindigen, indem man die
Hilfe in der Gefahr unterldfSt, oder zu siindigen, indem man durch
die T6tung des Angreifers oder Verbrechers das Sittengesetz verletzt,
ist der Ausweg zu wihlen, »der am wenigsten von Siindigkeit be-
lastet ist oder im grofitmoglichen Mafle den Forderungen der mora-
lischen Pflicht gentigt« (ebd. 184). Der Christ steht also vor der Auf-
gabe abzuwigen, welche Siinde grofer ist: »die Siinde, die mit dem
aktiven Widerstand gegen das Bose verbunden ist«, also die Siinde
der Gewaltanwendung aus Néchstenliebe, oder »die Siinde der Un-
tatigkeit«.

Franks Formulierung lif8t keinen Zweifel an seiner Uberzeu-
gung, daf3 es Situationen geben konne, in denen die Verantwortung
fiir den Néchsten und der von der Liebe geleitete »sittliche Takt«
keine andere Wahl lassen, als »Zuflucht zu den weltlichen Mitteln
des Kampfes zu nehmen, die unvermeidlich mit Siinde belastet sind,
d.h. einen Weg zu betreten [...], der vom Weg der inneren geistigen

171

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

Vervollkommnung abweicht«. Gerade »die christliche Pflicht« notigt
uns, sagt Frank den Pazifisten, »eher eine Stinde auf unser Gewissen
zu nehmen, anstatt mit Riicksicht auf unsere personliche Reinheit
und Heiligkeit durch Untitigkeit schuldig am Triumph des Bosen in
der Welt zu werden« (LidF 181; Ubersetzung geindert). Daf3 es iiber-
haupt zu diesem Dilemma kommen kann, hat seinen Grund darin,
daf} die Welt, in der wir handeln miissen, »eine noch unerlgste und
deshalb mit Siinde belastete Welt« ist (LidF 181).

Mit den aus seiner Sicht ganz irrigen pazifistischen und anarchi-
stischen Folgerungen aus der Bergpredigt hat Frank sich wiederholt
auseinandergesetzt. Er hilt ihnen entgegen, daf3 schon das Sittenge-
setz und nicht erst die staatliche Ordnungsgewalt die freie Selbstver-
fiigung einschrinkt, diese also nicht als absolut verstanden werden
kann. Er gesteht den Tolstojanern allerdings zu, daf$ das Gesetz, wel-
che Form es auch hat, ein Tribut an den bésen Willen des Menschen
und damit an die Stinde ist. Wer das Gesetz und seine Sanktions-
gewalt zur Bekimpfung des Bosen einsetzt, erkennt eben dadurch
dessen Macht an und unterwirft sich ihr. Zwang jeder Art ist in der
Tat, wie Frank nachdriicklich betont, véllig ungeeignet, das Bose im
Herzen eines Menschen zu tilgen. Daf3 die mit den Gesetzen verbun-
dene Notigung dennoch moralisch berechtigt und unverzichtbar ist,
macht die »Antinomie« und »Tragik« der menschlichen Situation
aus. Diese Tragik macht es unvermeidlich, im Kampf gegen das Bose,
zu Mafinahmen zu greifen, die objektiv siindhaft sind, und diese
Siinde »auf seine Seele zu nehmen« (GGG 189).

Da Frank an der uneingeschrankten Geltung des Tétungsverbots
festhilt, kann er dem Vorwurf entgegentreten, der gute Zweck der
Nichstenliebe heilige bei ihm das unheilige Mittel der Gewalt-
anwendung. Davon kann, wie Frank ausfiihrt, keine Rede sein. Das
Prinzip »Der Zweck heiligt die Mittel« ist als unsittlich zuriickzu-
weisen, »weil es die Heiligkeit des Guten relativiert und den un-
bedingten Gehorsam gegeniiber der moralischen Pflicht durch eine
rational-utilitaristische, gleichsam wirtschaftliche Berechnung der
moralischen Vor- und Nachteile ersetzt« — nicht aber, weil es unter
bestimmten Umstidnden eine Handlung zulaf3t, die bose ist. Wo ein
Verbrecher einen Unschuldigen angreift und ein Helfer den Angrei-
fer in Notwehr totet, geht es nicht um die absolute Rechtfertigung
einer stindhaften Tat (das gilt, wie Frank eigens bemerkt, selbstver-
stindlich auch fiir den Verteidigungskrieg). Vielmehr wird hier ein
Mensch »gegen seinen Willen vor die tragische Notwendigkeit ge-

172

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

stellt, die moralische Reinheit einer einzelnen Handlung auf Grund
der Forderung der Néchstenliebe zu opfern«. Wer in diese tragische
Situation gestellt ist, weifs um die Siindhaftigkeit seines Tuns, weifs
aber auch, dafy Untitigkeit eine noch groflere Siinde wire. Seine
Handlung dringt sich ihm »ungeachtet ihrer Siindhaftigkeit« als
»einzig moralisch verpflichtende« Losung auf (LidF 184).

Der Maf3stab, an dem die sittliche Gutheit einer Handlung zu
messen ist, ist darum »nicht ihre Reinheit oder Siindenlosigkeit, son-
dern nur ihre Notwendigkeit fiir die moglichst effiziente Bewahrung
der Welt vor dem Bésen [dlja naibolee effektivnogo ograzdanija mi-
ra ot zla]« (LidF 183). Sittlich gerechtfertigt sind solche Handlungen,
welche die Gerechtigkeit fordern; — daf3 diese nicht in einem nur par-
tikuldren Nutzen bestehen kann, sondern allumfassend zu verstehen
ist, geht hinreichend deutlich aus der Ontologie der All-Einheit her-
VOL.

6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen

Frank nennt es »ein unerschiitterliches Axiom des christlichen Ge-
wissens«, daf3 jeder Mensch nicht nur fiir das von ihm selber ver-
ursachte Bose, sondern »auch fiir das in der Welt herrschende Bose,
dem er sich nicht widersetzt, verantwortlich ist« (LidF 176). Durch
dieses Axiom unterscheidet sich die christliche Moral von der biirger-
lichen Rechtsordnung, derzufolge allein der Titer fiir seine Tat ver-
antwortlich ist. Daf8 Verantwortung iiber das eigene Tun hinausrei-
chen kann, erleben wir, wo die menschliche Beziehung nicht vom
Recht, sondern von der Liebe bestimmt ist. So fragen sich Eltern,
was sie in ihrer Erziehung schuldhaft versdumt haben, wenn ihre
Kinder Béses tun. In einer Ehe »macht jeder der Partner sich selbst
fiir jede Ungerechtigkeit verantwortlich, die in der Beziehung unter-
lauft, sogar dort, wo die unmittelbare Schuld beim anderen liegt; er
fragt sich, welche seiner eigenen Siinden, welches Versiumnis jenes
Bose verursacht hat, das sich in die Seele des Partners eingeschlichen
hat«. Weil die Liebe zum Nichsten die oberste Pflicht des Christen
ist, »erkennt er sich als mittelbar fiir jedes Ubel, jedes Leid und jede
Not in der Welt verantwortlich [...]. Denn jedes Ubel oder Ungliick
versteht er als Ergebnis seines Versaiumnisses in der Erfillung der
Pflicht der Liebe«. Ebenso trigt fiir das Unrecht, das im 6ffentlichen
Leben geschieht, jeder eine gewisse Verantwortung, auch wer nicht

173

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

unmittelbar daran beteiligt ist: »Wir sagen uns: >Ich mufite das vor-
aussehen und ihm beizeiten entgegenwirken; und wenn das nicht
geschehen ist, dann ist am Bosen, das von anderen begangen wurde,
auch meine Nachlissigkeit schuld; meine Unaufmerksamkeit gegen-
tiber dem, was von anderen Menschen getan wird, ist ein Mangel an
tatiger Liebe zu den Nachsten oder der Sorge um sie«. »Das christli-
che BewufStsein gibt diesem Prinzip der Verantwortung jedes einzel-
nen fiir das weltliche Ubel eine allgemeine, grundsitzliche und uni-
versale Begriindung. Denn hier ist die Pflicht zur Liebe und zur
Verantwortung fiir andere nicht einfach eine moralische Vorschrift
oder ein moralisches Gefiihl, sie griindet vielmehr in der Wahrneh-
mung der inneren urspriinglich organischen All-Einheit des all-
menschlichen Lebens« (LidF 177). Frank nennt es eine »iiberaus we-
sentliche Schluf3folgerung«, daf3 jeder Mensch, also auch jener, der
sich ernsthaft um sittliche Vollkommenheit bemiiht, »den dunklen
Kriften dieser Welt unterworfen« ist, so daf3 auch in ihm »die uni-
versale Siindhaftigkeit der Welt« zur Wirkung gelangt (LidF 173f;
178). Die geistige Schicksalsgemeinschaft wirkt sich selbstverstind-
lich auch in positiver Hinsicht aus: Das stille Gebet eines Einsiedlers
hat, »all unseren naturalistischen Vorstellungen zum Trotz«, eine
heilsame Wirkung fiir alle anderen Menschen. Die Uberzeugung,
dafl alle Menschen zu einer universalen »Schicksalsgemeinschaft«
verbunden sind, so dafy an der Schuld des einen auch die anderen
teilhaben, findet sich auch in zahlreichen Zeugnissen der klassischen
russischen Literatur.*

Der ontologisch begriindete »Zusammenhang der ganzen Welt,
die Einheit ihres Schicksals«, hat weitreichende theologische Kon-
sequenzen, auf die noch niher einzugehen ist. Frank sieht in ihm
»letzten Endes die einzige Bedingung, unter der — entgegen der ver-
breiteten individualistischen Anschauung — die erlosende, siihnende
Kraft von Christi Offenbarung und Tat fiir uns tiberhaupt denkbar
ist«. Was fiir die Tat Christi gilt, gilt auf andere Weise fiir jeden

+ F Dostojewski 183t in seinem Roman »Die Briider Karamasow« den todkranken Mar-
kell sprechen: »Ja, und ich sage dir, Miitterchen, ein jeder von uns ist vor allen an allem
schuldig. [...] Ich weif3 nicht, wie ich es dir erkldren soll, aber ich fiihle es bis zur Qual«.
Ahnlich erkennt sich auch der Richter, der den Mérder des alten Karamasow verurteilen
soll, am Mord, obwohl er nichts mit ihm zu tun hat, mitschuldig. In I. Turgenews Ro-
man »Das Adelsnest« ist die junge Lisa bereit, »fiir unsere Siinden, an denen sie aktuell
keinen Anteil hat, Bufle zu tun.

174

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

Menschen: Jeder hat »durch seine ureigene Verbindung mit allen an-
deren Menschen, durch seine Teilhabe an der All-Einheit des Welt-
seins notwendig teil an der gemeinsamen, kosmischen Tat der Er-
l6sung«. Aus der idealen Einheit aller folgt weiter, daf3 die endgiiltige
Erlosung nur einer einzelnen Seele undenkbar ist, solange eine ande-
re krank ist oder untergeht. »Denn unabhangig davon, welches Glied
von der Krankheit betroffen ist, wire dies ein Zustand, der den Or-
ganismus als ganzen in Mitleidenschaft zoge«. Und er zitiert den
Apostel Paulus, daf3 »alle Glieder mitleiden, wenn ein Glied leidet,
und sich alle mit ihm freuen, wenn ein Glied geehrt wird« (1. Kor.
12:26. LidF 173-175. Zur geistigen Einheit s. auch Kap. XIII tiber die
Kirche).

7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der
Welt

Das sittliche Leben hat, wie gezeigt wurde, zwei Seiten: Es besteht in
der Ubereinstimmung mit dem immanenten Heiligen, aber auch im
Gehorsam gegentiber der vom transzendenten Sittengesetz auferleg-
ten Pflicht. Damit das Heilige im Menschen wachsen kann, muf3 die-
ser sich ihm in voller Freiheit 6ffnen. »Denn die wahrhaft erlosenden
und gnadenreichen Krifte wirken nur durch das Element der Frei-
heit, durch das spontane Erwachen der tiefen Krifte des mensch-
lichen Geistes, die jenen bereitwillig entgegenkommen«. Jeder
Zwang — selbst die Notigung durch die vom Sittengesetz auferlegte
Pflicht — schrinkt die Freiheit der Zustimmung zur »Wahrheit« ein
(GGdG 1881).

Die Welt vom Bosen zu befreien liegt ausschlieflich in der
Macht der »hochsten Gnadenkrifte«, die der Mensch nur »beglei-
ten« kann, indem er durch seine Liebe bewirkt, daf3 auch der andere
Mensch sich ihnen 6ffnet und sie in sich wirken lalt. Die Welt — zu
ihren Mitteln gehort auch das Sittengesetz — kann sich nicht selbst
vom Bosen befreien. Der christliche Realismus muf3 deshalb, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis mit grolem Nachdruck betont,
zwischen der Ausrottung des Bosen und seiner Eindimmung unter-
scheiden. Zum letzten gehort der Einsatz fiir das Wohl des Nach-
sten, der auch Gewaltmittel bis hin zur Totung eines Verbrechers
einschliefen kann. Denn als empirische Kraft ist die Gnade ohn-
maichtig — so wie das Licht des Logos, das in der Finsternis leuchtet,

175

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

diese aber bis zum Ende der Welt nicht tiberwinden kann (vgl. LidF
1791).

Franks Annahme einer um der Liebe zum Nichsten willen ge-
rechtfertigten »Siinde« enthalt zweifellos ein Problem. Frank sieht
die Losung in der Unterscheidung der Gebote des Sittengesetzes bzw.
des Naturrechts von den Geboten Christi; er kniipft dabei an einen
Gedanken des Apostels Paulus an. Der Sinn eines Gesetzes besteht in
der »Disziplinierung, Lenkung und Ziigelung des menschlichen Wil-
lens«. Es verlangt oder normiert bestimmte Handlungen, damit das
Leben nicht im Chaos versinkt. Das gilt auch fiir das Vierte Gebot des
Dekalogs, das dazu auffordert, seinen Vater und seine Mutter zu eh-
ren; denn auch dieses Gebot ist auf ein bestimmtes Tun gerichtet.
Anders die Gebote Christi, wie sie etwa im Gebot der Gottes- und
Nichstenliebe und in der Bergpredigt zum Ausdruck kommen. Sie
lenken das sittliche Leben »als erlosende und rettende Gnadex, die
dem Menschen »im Akt des Glaubens gegeben und deshalb frei ver-
wirklicht wird«. Wo die immanente Gnade zur Wirkung kommt, er-
halt das sittliche Leben einen neuen Charakter: Es wird nicht mehr
von der Sorge um die korrekte Erfiillung des Gesetzes beherrscht,
sondern geschieht im Vertrauen auf die befreiende Gnade und in
ihrer Kraft. Die mit Hilfe der Gnade zu erfiillenden Gebote Christi
haben einen anderen Sinn und deshalb auch ein anderes Objekt. Sie
gebieten oder verbieten keine bestimmten Handlungen und fordern
nicht die Erfiillung bestimmter Pflichten, sondern richten sich auf
»die innere geistige Ordnung des Menschen, aus der die Handlungen
hervorgehen — die ihr aber dennoch nie ganz adiquat sind«. Die Gna-
de ist darauf gerichtet, »so zu sein, wie man sein muf, um >durch das
Tor, das zum Leben fiihrt« zu gelangen« (vgl. Mt 7:14). Die Gnade
macht nicht im Sinne des »Gesetzesgehorsams« gerecht, wie Frank
mit Paulus sagt; vielmehr heilt sie das sittlich kranke Sein des Men-
schen, so dafd er in das Reich Gottes eingehen kann und »vollkom-
men« wird, wie es auch sein »himmlischer Vater« ist (vgl. Mt 5:48;
LidF 1881,

So gelangt Frank zu der Folgerung: An sich gibt es tiberhaupt
keine Handlungen, die als solche im strengen Sinn des Wortes
schristlich« zu nennen wiren; »sie sind dies nur in dem Maf3, in
dem sie wahres christliches Sein zum Ausdruck bringen« (LidF 190).
Das christliche Lebens als solches besteht in der »nicht sichtbaren
Aktivitit einer inneren Ordnung, die auf das Erreichen, das Bewah-
ren und die maximale Fiille des Seins in Gott abzielt«. Alles Tun,

176

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt

seien es duflere Handlungen oder eine innere Gesinnung, »sind nur
Ausdruck und Hinweis — und zwar ein inadiquater — auf das Sein als
Sein in Gott«. Zwar kann in der »Welt«, die noch nicht von der Gna-
de durchdrungen ist, unter gewissen Umstinden der »sittliche Takt«
eine Handlung nahelegen, die dem Sittengesetz widerspricht; auf der
Ebene der Gnade aber, die wesentlich »die Ordnung des geistigen
Seins des Menschen« betrifft, kann es keine Situation geben, die ver-
langen konnte, dieses Sein zu verletzen. Das Gebot »Liebe deinen
Néchsten wie dich selbst«, welches die Ordnung des christlichen
Seins zum Inhalt hat, gilt absolut und verbietet ohne Einschriankung,
den Mitmenschen zu hassen — gerade auch in den Situationen, die es
zur Pflicht machen, »die Normen des Naturrechts, d.h. die Hand-
lungsnormen zu iibertreten« und gegebenenfalls einen Angreifer in
der Notwehr zu téten (LidF 1921.).

Frank weif3 sehr wohl, dafs es letztlich nicht die der Gerechtig-
keit geschuldete dufsere Gewaltanwendung ist, die das menschliche
Zusammenleben am nachhaltigsten zerstdrt, mag sie auch vom be-
straften Ubeltiter als grausam empfunden werden; vielmehr ist es
der »Geist des Hasses«. Ein konkretes Beispiel bietet der Zusammen-
hang zwischen den beiden Weltkriegen im 20. Jahrhundert: »Die
Menschheit hitte sich lingst und verhéltnismifig leicht von den Zer-
storungen des Krieges von 1914-1918 erholt, wenn der in dieser Zeit
angesammelte Geist des Hasses, der Erbitterung und des Rachedur-
stes nicht das ganze 6konomische und politische Leben der folgenden
Jahrzehnte vergiftet hitte. Die Frucht eben dieses haflerfiillten Gei-
stes war der soeben vergangene zweite, noch weitaus schrecklichere
Krieg, der die Drachensaat des Hasses und des Rachedurstes in noch
viel grofierem Umfang ausgesit hat« (LidF 194).

Auch fiir sein Beharren auf der uneingeschrinkten Geltung des
Sittengesetzes, das ihn jeden VerstofS gegen das Totungsverbot als
»schwere Siindhaftigkeit« verurteilen laf3t, sieht Frank sich durch
die Erfahrung bestitigt. Denn sie zeigt, daf3 die Gewalt den verrohen
148¢t, der sie anwendet, und eine Atmosphare schafft, in der die Ge-
walt zur Gewohnheit wird. Die Gewohnung an Handlungen, die vom
Naturrecht verurteilt werden, kann »die Seele verderben«, weil sie
die Feinfiihligkeit abstumpfen laf3t. Das gilt selbst dann, wenn die
Gewalt von der Pflicht gefordert wird. Die umstandslose Rechtferti-
gung der Gewalt im »gerechten Krieg« verwischt die Grenze zwi-
schen Gut und Bdse, so daf schliefSlich jedes Mittel als erlaubt gilt.
Die altkirchliche Praxis, die vom Soldaten fiir die von ihm — gleich

177

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

unter welchen Umstinden — begangenen Gewalttaten Reue und Bu-
e verlangt, hat, wie Frank bemerkt, einen tiefen Sinn (LidF 182)3.

Eine gewisse Nihe Franks zu Kant ist auch in diesem Zusam-
menhang nicht zu iibersehen. Zustimmend zitiert Frank Kants be-
rihmten Satz aus der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitteng,
dafl »iiberall nichts [...] zu denken moglich [ist], was ohne Ein-
schriankung fiir gut konnte gehalten werden, als allein ein guter Wil-
le«é (LidF 194). Dieser Satz, demzufolge die Gesinnung fiir die sitt-
liche Qualitit einer Handlung ausschlaggebend ist, fillt, wie Frank
bemerkt, »mit dem Sinn der christlichen Wahrheit zusammen« (nur
Kants Begriff »Willen« halt er fiir erklarungsbediirftig). Doch auch
der Unterschied zu Kant ist deutlich erkennbar. Kant kennt nach
Franks Urteil mit dem Sittengesetz nur die eine Seite des sittlichen
Lebens, nicht die im Menschen immanent wirkende Gnade. Er ge-
langt zu rigoristischen Konsequenzen, weil er von der »Gliickselig-
keit«, die er als Beweggrund des sittlichen Handelns unbedingt aus-
schlielen will, nicht die Liebe zum Mitmenschen unterscheidet (so
verurteilt Kant, der die aristotelische Epikie nicht kennt, in geradem
Gegensatz zur Frank jeden Verstof3 gegen das Sittengesetz, so auch
die Liige, die zur Rettung eines von Mord bedrohten Mitmenschen
geschieht).

8. Die Utopie der Selbsterlosung

Fataler als der Irrtum der »Tolstojaner, die als ethische Puristen das
Gesetz und seine Sanktionen ablehnen und zur Passivitdt angesichts
der Gewalt neigen, ist die Auffassung, mittels rigider gesetzgeberi-
scher Mafinahmen eine Heilung der sittlichen Unvollkommenheit
des Menschen erreichen zu konnen. In den Geistigen Grundlagen
der Gesellschaft aus der Zwischenkriegszeit der zwanziger Jahre
warnt Frank im Blick auf das kommunistische Projekt des »neuen
Menschen« und auf christliche Gruppen, die sich von ihm beein-
druckt zeigten, vor dem Bestreben, durch staatliche Machtmittel die
Menschen vom Bosen zu befreien. Diese Tendenz ist als theokrati-

5 Vgl. auch S. L. Frank: S nami Bog, in: Duchovnye osnovy obs¢estva. Moskau (Res-
publika) 1992, S. 336.

¢ 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Kant’s Werke, Band IV. Berlin
und Leipzig 1911, S. 393 (Frank zitiert ungenau auf Russisch).

178

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Utopie der Selbsterldsung

sche Versuchung auch die Versuchung der Kirche, namlich das Heili-
ge mit weltlichen Mitteln durchzusetzen. Frank erkennt sie bereits
bei den Taboriten, den Wiedertiufern, im calvinistischen Genf und
dann bei den Jakobinern in der Franzosischen Revolution.

Wo ein Machthaber gewaltsam die Menschen sittlich vervoll-
kommnen und humanisieren will, rechtfertigt er sein Vorgehen mit
einer Ideologie, meist in Gestalt einer Sozialutopie; er verlangt zu
diesem Zweck bedingungslosen Gehorsam gegeniiber seinen Geset-
zen und schrénkt so die sittliche Selbstbestimmung seiner Biirger ein
oder hebt sie sogar auf. Dieser Versuch muf scheitern. »Die >Welt«
muf3 zwar restlos in das gottmenschliche Sein eingehen und verklirt
von ihm auf genommen werden — doch kann und soll sie, da sie Welt
bleibt, dieses nicht in die engen Grenzen und entstellten Formen, die
ihr als solcher eigen sind, aufnehmen«. Wahres sittliches Bemiihen
muf3 versuchen, die Welt fiir das Heilige zu gewinnen und das Heili-
ge vor dem Eindringen der Welt zu bewahren (GGdG 203).

Nach dem Zweiten Weltkrieg hatte Frank in einer bemerkens-
werten Analyse nochmals den geistigen Zusammenhang untersucht,
der zwischen dem Bestreben, durch politisch-organisatorische Maf3-
nahmen die Gesellschaft vom Bosen zu befreien, und dem Abgleiten
in den Terror besteht. Mit dem Titel Die Hdresie des Utopismus bil-
dete diese Analyse ein Kapitel in Das Licht in der Finsternis, sie er-
schien dann etwas verandert als eigener Aufsatz 1946 in russischer
und 1954 in englischer Sprache.” Unmittelbar hatte Frank in seiner
Analyse die Menschenverachtung vor Augen, die der sowjetische So-
zialismus auf dem Wege zur klassenlosen Gesellschaft praktizierte.
Mit grofSer Klarsicht erkannte er aber ebenso, daf auch die »Damonie
des Nationalsozialismus und des Faschismus« die Menschen verfiih-
ren konnte, weil in diesen Bewegungen »der von Anfang an bose
Wille sich den Anschein einer messianischen Bewegung zur Rettung
der Welt gab«3.

Unter »Utopismus« versteht Frank nicht einfach den Versuch,
durch organisatorische Mafinahmen die Gesellschaft gerechter zu
machen; utopistisch ist vielmehr die Auffassung, das vollkommenere
Leben konne durch einen bestimmten organisatorischen Aufbau der
Gesellschaft und unter Verzicht auf miihsame erzieherische Appelle

7 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Novyj zurnal, 1946, 137-153. Nochmals abgedruckt
in: Po tu storonu pravogo i levogo. Pod red. V. S. Franka. Paris 1972, S. 83-106.
8 S. L. Frank: Eres’ utopizma. In: Po tu storonu pravogo i levogo. Paris 1972, S. 88, 86.

179

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

an die freie Zustimmung der Biirger gleichsam automatisch erreicht
werden. Der Utopismus ist die Ideologie von Menschen, die meinen,
ein aufgeklirtes BewufStsein iiber die wahren Ursachen, welche das
vollkommene mitmenschliche Leben bisher verhindert haben, zu be-
sitzen. Sie glauben, dafl diese Ursachen »nicht innerhalb, sondern
auflerhalb des Menschenc, vor allem in den Mechanismen der beste-
henden gesellschaftlichen Ordnung liegen. Frank sieht in dem Glau-
ben, »die Welt durch den alles organisierenden autonomen Willen
des Menschen erlésen« zu konnen, »das typische Beispiel einer Hi-
resie«, namlich die »Entstellung einer religidsen Wahrheit«.

Gerade die kommunistische Sozialutopie setzt voraus, daf3 die
Menschen an sich gut sind und die sozialen Beziehungen nur durch
bose Umstinde verdorben sind. Sie glaubt, durch Enteignungen und
Planwirtschaft die Ubel beseitigen und die Gesellschaft befrieden zu
konnen. Damit die Befreiung von den Ubeln der Gesellschaft gelin-
gen konne, miissen alle ihre Glieder die von den Sozialingenieuren
erlassenen Gesetze konsequent befolgen. Da die mangelhaften Zu-
stinde trotz der ergriffenen MafSnahmen bestehen bleiben, miissen
Schuldige gefunden werden, welche die Ubelstinde zu verantworten
haben und die deshalb an ihrem verderblichen Tun zu hindern bzw.
zu ihrem Heil zu zwingen sind. Die Gesetze werden noch unnach-
sichtiger durchgefiihrt und konnen die Heilung der Gesellschaft doch
nicht erreichen. Da die Pramisse der Erlosungsutopie nicht in Frage
gestellt wird, miissen die Schuldigen, um der Gesundung der Gesell-
schaft willen, ausgerottet werden. Diesem Zweck diente in der So-
wjetunion die Parole von der »Verschirfung des Klassenkampfes«
und der Vernichtung des Klassenfeindes durch die so legitimierten
»Sduberungen«. Die Anmaflung zu wissen, was wahrhaft menschlich
ist, trifft im Utopismus mit der Verachtung der Freiheit und dem
Glauben an die befreiende Rolle der Gewalt zusammen; denn an den
freien Willen zu appellieren fiihrt nach der Meinung der Ideologen
nicht zur Besserung der menschlichen Gesellschaft.

Bereits der Apostel Paulus hat die »Haresie« der Selbsterlosung
entschieden zuriickgewiesen und ihm die christliche Hoffnung auf
Erlosung durch Gnade gegeniibergestellt. Wohl kann das Gesetz,
wie Paulus im Romerbrief ausfiihrt, das Bose duflerlich ziigeln und
ist deshalb unverzichtbar. Als Korrektiv der Siinde ist es aber auch
deren Korrelat. Es kann deshalb das Bose nicht prinzipiell iiberwin-
den und von ihm befreien. Das vermag nur die Gnade, deren Korrelat
die Freiheit ist. Das Gesetz aber ist der Widerpart von Freiheit und

180

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Utopie der Selbsterldsung

Gnade. Wo aus dem Gesetz die »Wahrheit« (das seinsgemifse Heilige
im Sinne Franks) geschwunden ist, wird es zum »gnadenlosen« In-
strument des Terrors.

Der utopistische Versuch, »mit menschlichen Kriften das Reich
Gottes auf Erden zu errichten«, mifachtet die Grenze, die der welt-
lichen Ordnungsmacht durch das Wort Jesu gesetzt ist: »Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist« (Lk 20:25). So
sehr damit die weltliche Macht in ihrer Selbstiandigkeit anerkannt ist,
so ist diese doch durch den Herrschaftsanspruch Gottes begrenzt und
relativiert. Frank macht damit nochmals auf die Zweiheit des Lebens
aufmerksam, die zum Grundbestand des Daseins gehort: Der Mensch
ist sowohl den Kriften dieser Welt unterworfen, aber er besitzt auch
ein freies Sein in Gott. Weder kann das Reich des Kaisers das Reich
Gottes verschlingen, noch kénnen, solange die Welt besteht, die
Krifte der Gnade die Welt in das Gottesreich verwandeln. Der Ver-
such, die Welt insgesamt zur Kirche Christi zu machen, wiirde un-
ausweichlich zur Verweltlichung der Kirche fithren und das »Salz der
Erde« wiirde seine Kraft verlieren zu salzen. Diese Grenzziehung ist
den weltlich-rational denkenden Staatslehrern, den »Griechen« und
»Romern«, unverstindlich und eine »Torheit« — »fiir das leiden-
schaftliche und nur die eine Seinsebene kennende Denken der Juden«
aber ist sie ein »Argernis« (wie Frank in Anspielung auf den Ersten
Brief des Paulus an die Korinther, 1:23, sagt). Der Versuch, die Gren-
ze zwischen der Welt und dem Heiligen zu verwischen oder aufzuhe-
ben, ist im Grund »eine judaisierende Entstellung«? der christlichen
Offenbarung, fiir welche das Gottesreich »nicht von dieser Welt« ist.
»Sie ist als solche die Reaktion auf das >Argernis¢, welche die Offen-
barung fiir >Juden< immer bleibt, d. h. fiir Menschen, fiir die das Maf3
der Wahrheit in ihrer Niitzlichkeit besteht, die den eigenen Augen
sichtbar, klar und in ihrem Leben verkorpert ist. Der Zugang zum
Reich Gottes, der den Menschen durch Christus eréffnet wurde, wird
hier, kurz gesagt, als politisches Programm verstanden, um das mes-
sianische Gottesreich auf Erden zu verwirklichen« (LidF 140; 142).

Schon in Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
in den utopistischen Bestrebungen in neuem Gewand die Wiederkehr
der pharisiischen Uberzeugung erkannt, das Heil durch strikte Un-

9 Die Wortform »judaisierende Entstellung« [iudaizirujuscie] hat in der russischen Kir-
chengeschichte ein gewisses Vorbild. Im 15. Jahrhundert war in Nowgorod eine ratio-
nalistisch denkende christliche Haresie entstanden, die von ihren orthodoxen Gegnern
Judaisierende [Zidovstvujustie] genannt wurden.

181

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sollen griindet im Sein

terordnung unter das Gesetz gewinnen zu konnen: »Jeder Glaube an
den absoluten und heiligen Charakter irgendwelcher Prinzipien und
Formen des dufderen, empirischen gesellschaftlichen Lebens, jeder
Versuch, durch duflere Mafinahmen und gesellschaftliche Reformen
das >Reich Gottes auf Erdenc« zu errichten, enthilt in sich die geistige
Krankheit des Pharisdismus und macht in dem Maf3, in dem er ver-
wirklicht wird, das ihm eigene sittliche Bose offenkundig — seine Un-
menschlichkeit, seine Herzlosigkeit, seinen todlichen Formalismus«
(GGdG 203).

Wenige Jahre bevor Frank seine Sozialphilosophie abfafite, hatte
der marxistische Philosoph Georg Lukacs, damals fiir kurze Zeit
Volkskommissar in der ungarischen Raterepublik, die Frage gestellt,
ob das Ziel, »die Menschheit von der Ausbeutung zu befreien«, auch
die Anwendung terroristischer Mittel und die physische Vernichtung
des Klassenfeindes rechtfertige. Lukdcs hatte diese Frage bejaht: Der
Revolutionir darf um des guten Zweckes willen sich subjektiv schul-
dig machen und muf akzeptieren, dafs er folglich auch unter seinem
subjektiven Schuldgefiihl leidet.1® Frank erwihnt diese brisante Dis-
kussion nicht; die Gedanken iiber »Gnade und Gesetz«, die er in den
Geistigen Grundlagen der Gesellschaft entwickelt, enthalten jedoch
eine Stellungnahme. Der Staat darf und muf3, um das Bose »zu bin-
digen«, mittels seiner Gesetze in das gesellschaftliche Leben regelnd
eingreifen. Dabei kann es, wie Frank erkennt, zu »tragischen Kon-
flikten« kommen, denen das Individuum nicht ausweichen darf.
Denn das Gesetz »widerspricht an sich dem Ideal der auf Freiheit
und Liebe gegriindeten wesenhaften Sittlichkeit und bezeugt die
stindhafte Schwiiche des Menschen« (GGdG 187-190). Der Unter-
schied der Position Franks zu jener des Marxisten Lukacs ist offen-
sichtlich. Anders als dieser wufte Frank, daf3 das sittliche Gute und so
auch die Gerechtigkeit allein durch freie Zustimmung verwirklicht
werden kann. Darum ist die Gewaltanwendung fiir ihn nicht schon
gerechtfertigt, um Gerechtigkeit durchzusetzen, sondern nur um ak-
tuelles Unrecht zu verhiiten.

10 Vgl. G. Lukécs: Taktik und Ethik, Politische Aufsitze I, 1918-1920, hg. v. J. Kammler
und F. Benseler. Darmstadt-Neuwied 1975. Dazu Agnes Heller, in: R. Dannemann (Hg.):
Georg Lukdcs. Jenseits der Polemiken. Beitrdge zur Rekonstruktion seiner Philosophie.
Frankfurt 1986.

182

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christlicher Optimismus
9. Christlicher Optimismus

Sowohl die eigene Lebenserfahrung als auch das neuplatonische Den-
ken hitten Frank veranlassen konnen, das » Dunkel« in der Welt fiir so
machtig zu halten, dafd der Kampf mit dem »Licht« ewig unentschie-
den bleiben muf3. Dennoch ist sein Urteil tiber die »Welt« von einem
mit empirischen Maf3stiben nicht zu begreifenden Optimismus be-
stimmt: »An und fiir sich, in ihrer urspriinglichen inneren Beschaf-
fenheit, ist sie nicht Finsternis. Als Schopfung des gottlichen Lichts,
das vom Logos herriihrt und von dieser Herkunft geprigt ist, verbirgt
sie in ihren Tiefen das Prinzip des Lichts«. Die »Welt« ist zwar von der
Finsternis des Bosen durchdrungen, sie ist nach dem Johannesevan-
gelium sogar das Symbol dieser Finsternis; aus derselben Quelle aber
weifd Frank auch, daf die Welt »das Gefaf3s und Material ist, in dem der
Logos sich inkarnierte«. Sie ist, wenngleich auf andere Weise als die
individuelle Person, »Bild und Gleichnis Gottes«, denn sonst wire es
nicht méglich, in ihr »Gottes unsichtbare Wirklichkeit« wahrzuneh-
men, wie es im Romerbrief heifst (vgl. Rom.1:20).

Weil trotz des Siindenfalls der »positive und heilige Urgrund«
nach wie vor in der Welt présent ist, ist es geboten, die Autoritét des
Naturrechts »als das normierende Prinzip des weltlichen und
menschlichen Lebens anzuerkennen«. Entschieden widerspricht
Frank der bei einigen protestantischen Theologen anzutreffenden
Auffassung, das naturrechtliche Denkens sei ein Relikt des Heiden-
tums und in der christlichen Religion der Gnade ein Fremdkorper. Im
Naturrecht kommen vielmehr zwei einander widerstreitende Prinzi-
pien wie in einem Kompromifd zusammen: »die Heiligkeit des Men-
schen in seinem ontologischen Urgrund wie auch seine Siindhaftig-
keit und Unvollkommenheit in seiner empirischen Beschaffenheit«
(vgl. LidF 231).

Nicht Riickzug von der Welt mit der Begriindung, die eigene
Heiligkeit zu bewahren, sondern titige Zuwendung, sogar »Liebe
zur Welt« ist gefordert: »Die Zuriickweisung der Welt als Sphire
der Finsternis muf3 mit der Liebe zum heiligen ersterschaffenen We-
sen der Welt einhergehen, in dem die Welt das Licht des Logos, das
sie geschaffen hat, reflektiert«. Diese theologisch-ontologisch be-
griindete Anerkennung der wesentlich unversehrten urspriinglichen
Natur der Schopfung ist sowohl die Bedingung dafiir, den Begriff der
Kirche (wie Frank ihn konzipiert) denken zu kénnen, als auch die
Voraussetzung fiir das Gebot der Néchstenliebe (LidF 243-245).

183

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

X. Das transzendentale Wissen von Gott

Die bisherigen Uberlegungen haben deutlich gemacht, da8 Gott in
einem »lebendigen« Vollzugswissen gewufst wird. Dieses Wissen,
das die rationale Begrifflichkeit hinter sich ldfit, entspringt nicht
einem emotionalen Uberschwang. Es ist das verstehend erlebte niich-
terne, aufmerksame Streben oder Transzendieren des menschlichen
Selbstseins ins Unendliche des Urgrundes der Realitit, das Gott »be-
rihrt« oder »erfahrt«. Die rationale Argumentation ist dabei keines-
wegs iiberfliissig. Sie muf3 sich aber bewuf3t machen, dafi sie selbst
nur bis an die Schwelle zur Gotteserfahrung gelangen kann (bis an
die »Mauer des Paradieses«, wie Nikolaus von Kues sagt), und sie
muf$ das Transzendieren kritisch begleiten, damit es sich nicht mit
einem vorldufigen Wissen begniigt. Die Begriffe, mit denen der le-
bendige Vollzug der transzendentalen Erfahrung beschrieben und
verstandlich gemacht wird, miissen philosophisch gerechtfertigt sein.

1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen
Glaubens

Einer der Einwinde gegen die philosophische Gotteserkenntnis, den
zu entkriften Franks wiederholtes Anliegen ist, lautet, daf3 die »Gott-
heit«, die sich dem »natiirlichen« transzendentalen Denken in der
»allgemeinen Offenbarung« des Seins zeigt, wenig oder nichts mit
dem Gott des christlichen Glaubens zu tun habe; der Gott der Phi-
losophen sei etwas véllig anderes als der Gott und Vater Jesu Christi.

Die Behauptung einer uniiberbriickbaren Kluft zwischen beiden
Bereichen kann schon deshalb nicht wahr sein, entgegnet Frank, weil
wir, um iiberhaupt das natiirliche Wissen vom Glauben unterschei-
den zu konnen, beides zuvor mit einem einzigen geistigen Blick um-
fal3t haben miissen. Das aber hat zur Bedingung, daf$ das »sogenann-
te snatiirlichec Sein selbst in seinen letzten Tiefen — auf abgeleitete

184

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens

Weise — auch iibernatiirlich ist«. Die Auffassung, der Glaube als Wis-
sen des Ubernatiirlichen und die Vernunft als natiirliche Erkenntnis-
weise stiinden sich feindlich oder beziehungslos gegeniiber, wiirde
jede anspruchsvolle Theologie ausschlieffen und »sowohl in der Phi-
losophie als auch in der Religion nur zu Obskurantismus« fiithren
(RM 229; 232£.).

So offensichtlich der Unterschied zwischen der Erfahrung des
Herzens, in der Frank das Wesen der religiosen Erfahrung sieht,
dem esprit de finesse Pascals, und dem rationalen Wissen, dem esprit
géométrique, auch ist, so ist doch eine eindeutige scharfe Trennung
zwischen beiden Bereichen nicht méglich. Das rationale Denken, das
bis zu der Grenze vordringt, die es selbst vom Glauben trennt, erfihrt
nicht nur seine Beschrinkung und Ohnmacht, sondern weist eben
dadurch auch auf das »Unberiihrbare« hin, das jenseits ihrer liegt.
In diesen Bereich vermag nur das transzendentale Denken »beriih-
rend« einzudringen, so da3 in konkreter Beschreibung zum Aus-
druck gebracht werden kann, worin der Glaube iiber die Vernunft
hinausgeht.

Die Erfahrung des Herzens hat ihre einzigartigen unvergleich-
baren Momente, die das ausmachen, was personliche Religiositat ge-
nannt wird: die einmalige individuelle Geschichte der Seele mit Gott
mit ihren »lyrischen« und »dramatischen« Hohepunkten. Diese Er-
fahrung ist jedoch von Elementen durchdrungen, die der rationalen
Verallgemeinerung zuginglich sind und die ihre »metaphysische«
Komponente genannt werden konnen. Ein Heiliger, der auf besonde-
re Weise mit der lebendigen gottlichen Fiille verbunden ist, besitzt
zweifellos ein unvergleichlich tieferes, lebendigeres »Wissen« von
Gott als der Philosoph oder Theologe, der nur rational scharfsinnig
iiber Gott nachdenkt und nur die »allgemeine Natur« Gottes kennt.
Doch auch das Gottesverhaltnis, das den Heiligen auszeichnet, ent-
hilt die metaphysische Komponente: Auch er erfahrt Gott »als ewi-
ges, allumfassendes und allgegenwiirtiges Wesenc, »als den absolu-
ten Grund allen Seins«, der »in unzertrennlicher Verbindung zu
allem Seienden« steht. Unbeschadet der Verschiedenartigkeit des
philosophischen Wissens und des Glaubens »fliefSen sie doch in der
einen, allumfassenden Realititserfahrung zusammen«. Die religidse
Erfahrung hat, wie Frank sagt, »eine Seite, in der sie mit der meta-
physischen Erfahrung zusammenfillt« (RM 323). Der rational vor-
gehende Theologe muf3 sich bewufst sein, dafs die eigentliche Quelle,

185

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

aus der er schopft, das verstehende Erleben des Herzens ist, soll seine
wissenschaftliche Dogmatik nicht zur toten Konstruktion erstarren.

2. Der Gottesbeweis

Um die Begrenzung der Ratio aufzudecken, bedarf es der argu-
mentativen Stringenz; nur wenn sie gewihrleistet ist, ist auch der
Uberstieg (der Cusanische transcensus) zum Unfalbaren (incompre-
hensibile) kein unverantwortlicher Sprung ins Ungewisse oder
schwiarmerisches Vermuten. Frank hat deshalb nicht gezogert, vom
»Beweis« fiir das Sein Gottes zu sprechen, wenngleich sein Beweis
ginzlich anders vorangeht als die beriihmten »fiinf Wege« des Tho-
mas von Aquin. In klarem Unterschied zu den sog. klassischen Got-
tesbeweisen lehnt Frank den Ausgang von der uns gegenstindlich
gegeniiberstehenden Weltwirklichkeit ab. Die »einzige Primérquel-
le«, in der die Frage nach Gott entsteht und aus der sie auch beant-
wortet werden kann, ist fiir ihn, wie bereits deutlich wurde, die »rei-
ne >Erfahrung des Herzens«. Jede religiose Erfahrung ist aber
unvermeidlich beschrinkt; so ist seine eigene Erfahrung durch die
Glaubenserfahrung der christlichen Kirche geprigt. Doch darf der
Forscher, wie Frank bemerkt, diese Beschrinkung in Kauf nehmen,
sofern er sich um ein urspriingliches »religioses Gesplir« bemiiht
und, um seinen geistlichen Horizont zu erweitern, bereit ist, bei »den
Meistern auf diesem Gebiet, den Heiligen und Mystikern«, in die
Schule zu gehen. Als beispielhaft sieht Frank die Einstellung an, die
er in Bergsons Werk Les deux sources de la morale et de la religion
angetroffen hat. Den als »wissenschaftlich« und vorurteilsfrei ge-
priesenen Versuch, induktiv aus allen bezeugten religiosen Erfahrun-
gen einen ihnen gemeinsamen Gottesbegriff zu ermitteln, halt er fir
vollig ungeeignet und unergiebig. Selbstverstindlich scheidet auch
ein autoritativ festgelegtes Gottesverstandnis fiir die philosophische
Frage aus.

Klar und knapp hat Frank seinen Beweis fiir das Sein Gottes in
Die Realitit und der Mensch vorgelegt. Er schreibt hier: »Das Sein
der menschlichen Person, wenn man sie in ihrer ganzen Tiefe und
Bedeutung versteht, namlich als Wesen, das sich selbst transzen-
diert, ist selbst der »einzige, aber vollig addquate >Gottesbeweis«.
Alle Eigenschaften Gottes, die aus seiner Beziehung zur gegenstind-
lichen Welt erschlossen werden kénnen — so etwa die Vorstellung von

186

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gottesbeweis

Gott als des allmichtigen Schopfers und Erhalters der Welt — sind
»von der reinen Erfahrung her betrachtet, mehr oder weniger pro-
blematisch«, denn — so Franks methodisch mafigebende Einsicht —
»Gott offenbart sich mir unmittelbar nur in der ungeteilten Einheit
»Gott und ich«. Die Idee »Gott«, welche die meisten Menschen ir-
gendwie haben, philosophisch rechtfertigen, kann deshalb nur hei-
Ben, »sie >verstehen, d.h. im Rahmen des Moglichen ihren Inhalt
erliutern und ihn mit anderen uns bereits bekannten Gegebenheiten
der inneren Erfahrung der Realitdt in Beziehung bringen« — nicht
aber, sie aus irgendwelchen dufSeren Gegebenheiten schluf3folgernd
abzuleiten (RM 242; 246; 250; DU 362).

Die Erfahrung, von der Frank ausgeht, ist die Entfremdungs-
erfahrung, die auch in der neuzeitlichen Philosophie thematisiert
wird. Fiir Frank — der hier mit Kierkegaard iibereinstimmt — begleitet
das Bewufltsein, fremd und heimatlos in der Welt zu sein, die
menschliche Existenz als solche. Gerade in der unabweisbaren Frage
nach dem Sinn seines Lebens wird dem Menschen bewuft, daf3 das
blofSe Dasein allein weder Sinn noch »Heimat« bietet. Sowohl die
objektivierte menschliche Natur im Staat und im 6ffentlichen Leben
als auch die kosmisch-naturhafte Wirklichkeit konnen jederzeit
gleich einem Fremdkorper auf den Menschen eindringen und ihm
bewuf3t machen, wie sehr er in seinem Dasein einem »blinden Gang
der Dinge« ausgeliefert ist. Nicht einmal Liebe und Freundschaft
schlieflen die Moglichkeit aus, daf3 der Geliebte oder Freund plétzlich
zum Fremden wird und der Mensch die Erfahrung tiefster Einsam-
keit macht. Welt und Natur sind in ihrer sich selbst gentigenden Ord-
nung fiir seine Sinnsuche blind; sie konnen deshalb dem Menschen
keine letzte Geborgenheit bieten. Ebenso lifst ihn die menschliche
Gesellschaft allein. Nicht zuletzt ist es gerade ihre Geschichte, welche
die Frage nach dem Sinn des Lebens auslost. SchliefSlich bietet auch
das eigene Gefiihlsleben mit seinen Schwankungen und Widersprii-
chen dem Menschen keine Antwort auf seine Sinnfrage.

Wenn weder die duflere Welt noch die in uns selbst wirkenden
naturhaften Krifte die innerste Sehnsucht nach Heimat und Sinn
befriedigen konnen, ist sie vielleicht — so Franks nichste Frage — im
unendlichen Sein zu finden? Seine Antwort: Nein. Die Realitit, die
wir im Transzendieren tiber unser eigenes Selbstsein hinaus entdek-
ken, ist namenlos. Heimat oder inneren Halt und Sinn kann uns nur
eine Instanz gewihren, die »alles in sich hat, was das Wesen unseres
Ich als Person ausmacht. Denn alles Unpersonliche ist uns fremd und

187

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

kann fiir uns nicht Zuflucht sein« (RM 245). Zwei Attribute sind es,
die jene sinngebende Instanz, deren wir offensichtlich bediirfen, aus-
zeichnen miissen: Sie muf3, um unbedingt fester Grund unseres Seins
sein zu konnen, das Sein aus eigener Kraft (a se) besitzen, und sie
muf »innerlich unbedingt sinnvoll« sein. Beide Attribute ergeben
sich aus ihrer Beziehung zu unserem Selbstsein. Im namenlosen
und unpersonlichen endlosen Sein, das die Ontologie bedenkt, sind
sie nicht zu finden.

Franks Argumentation gelangt hier an ihren entscheidenden
Punkt: Der Grund fiir die von der inneren Erfahrung bezeugte Hei-
matlosigkeit in der gegenstindlichen Welt liegt darin, dafy der
Mensch diese Welt an Urspriinglichkeit und Tiefe unendlich tber-
trifft. Die Erfahrung selbst — in dieser Welt keine wahre Bleibe zu
besitzen — ist jedoch nur méglich, weil der Mensch »in einer anderen
Seinssphire« bereits eine Heimat hat. Es ist also gerade die Erfah-
rung, heimatlos in der Welt zu sein, die den Menschen verstehen
1483t, daf3 er »in dieser Welt der Vertreter eines anderen, vollkommen
realen Seinsprinzips ist« (RM 2501.).

In diesem Gedanken besteht das eigentliche Argument. Es
schliefit nicht von irgendwelchen Folgen auf deren Ursache. Viel-
mehr wird ein Prinzip angewendet, das allgemeiner und urspriing-
licher ist als ein Vernunftschlufi: Als lebendiges Subjekt weifs ich, daf3
ich der gesamten objektiven Welt-Wirklichkeit erkennend und wer-
tend gegeniiberstehe. Ich weifl damit von der Weltiiberlegenheit
meines Wesens als Person. Zugleich weifs ich in meiner Selbst-
erkenntnis aber auch, daf ich mit meiner Uberweltlichkeit nicht mir
selbst gentige, sondern ohne Grund und Halt bin. Das besagt: Indem
ich mich in meiner Weltiiberlegenheit als unvollkommen erkenne,
erkenne ich eben dadurch die Fiille und Urspriinglichkeit einer Rea-
litat iiber der Welt, denn der Bezug auf sie macht mich als »partiku-
lire, sekundire, beschrinkte und unvollkommene Auflerung« erst
denkbar. Mit anderen Worten: Indem ich mein »Sein und Wesen als
von aller objektiven Wirklichkeit verschieden und es zugleich als un-
gentigend und in seinem rein immanenten Wesen der Fiille, Festig-
keit und inneren Begriindung ermangelnd« erfahre, erfahre ich mich
als »Bilds, als Erscheinungsweise, als irdische Auferung eines iiber-
weltlichen Prinzips — eines Prinzips, das anders ist als alles irdische
Sein« (RM 252). Das, worauf bezogen ich mich als beschrankt er-
fahre, kann nicht selber beschriankt sein.

Frank erinnert daran, daf$ der platonische Sokrates formal dhn-

188

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gottesbeweis

lich argumentiert hatte: Es sei widersinnig anzunehmen, daf3 wir
vernunftbegabten Menschen, die als leibliche Wesen nur einen ver-
schwindend geringen Teil der Welt ausmachen, durch einen gliick-
lichen Zufall als einzige in den Besitz der sonst nirgendwo an-
zutreffenden Vernunft gelangt seien. Es ist also gefordert, als deren
Herkunftsort eine tiberweltliche Vernunft anzunehmen (RM 2511).

Franks Uberlegung schliefit den Gedanken ein, dafl wir unseren
Mangel nicht erfahren, d.h. Gottes nicht bediirfen und ihn suchen
konnten, wenn wir selber nicht immer schon eine gewisse verkleiner-
te Spiegelung dessen wiren, was wir entbehren (vgl. RM 253). Mehr-
mals beruft er sich fiir diesen Gedanken auf Augustinus, der ihm
vielfiltigen Ausdruck gegeben hat: viderim me, viderim te — wiirde
ich mich erkennen, wiirde ich auch dich erkennen. Das hier angespro-
chene Verhiltnis — die Erfahrung des Menschen, nach Gott zu fragen
und so auf ihn bezogen zu sein — entspricht der biblischen Aussage,
daf3 der Mensch das »Bild« Gottes ist. Doch anders als die Bibel, die
vom Schopfer ausgeht, geht der Philosoph vom immanent erfahr-
baren Wesen des Menschen aus: Indem der Mensch sich als auf die
Wesensfiille verwiesen und damit als deren Abbild erkennt, erkennt
er eben dadurch auch das transzendente Urbild oder den absoluten
Tiefengrund des Abbildes.

Mit der Erkenntnis, daf3 Gott ist, ist freilich keine Aussage dar-
tber gemacht, was Gott ist, d.h. tiber den Inhalt des Gottesbegriffs.
Verstehbar ist fiir uns nur das Verhiltnis Gottes zu uns. Nur von ihm
ausgehend konnen wir von Gott sprechen. Ein isoliertes, in sich selbst
seiendes Wesen Gottes ist fiir uns nicht denkbar, weil es prinzipiell
tberrational und undefinierbar ist. Allein im antinomischen »belehr-
ten Nichtwissen« konnen wir uns diesem Wesen als einer Instanz
nihern, »die, indem sie eben eine der Instanzen des Seins und dabei
grundsitzlich verschieden von allem anderen ist, zugleich ihr Wesen
in der Gesamtheit ihrer Beziehungen zu allem anderen hat, weshalb
dieses Andere irgendwie auch zu ihr gehort«. Einfacher gesagt: Gott
ist — und als solcher ist er »er selbst und das andere« — er ist die
Einheit seiner selbst mit dem, was ihm gegeniibersteht, und so auch
mit mir (RM 255).

! Frank gibt fiir diesen Verweis keine Quelle an. Man kann vermuten, daf8 er an Platons
Phaidon denkt. Im Anhang iiber die »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« in
Der Gegenstand des Wissens setzt er sich ausfiihrlich mit Platons Beweisen zur Un-
sterblichkeit der Seele und zum Sein Gottes auseinander.

189

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

Nur die Diskursivitdt unseres Denkens zwingt uns, die Frage
nach »Gott« und die Frage nach »Gottes Beziehung zu allem anderen«
auseinanderzuhalten; in der iiberrationalen Realitit ist das eine vom
anderen nicht zu trennen (vgl RM 256). Auf den Vorwurf des Pan-
theismus oder Seinsmonismus, den Franks Formulierungen bei ober-
flachlicher Kenntnisnahme auslgsen kénnen, ist noch einzugehen.

3. Das ontologische Argument

Methodisch entspricht Franks Begriindung der Realitit Gottes und
seiner Immanenz im Menschen in seinen wesentlichen Ziigen dem
ontologischen Gottesbeweis. Bereits in seiner Erkenntnislehre 1915
hatte Frank sich in einem eigenen Kapitel und in dem umfangreichen
Anhang »Zur Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« aus-
fithrlich mit dessen Gehalt auseinandergesetzt. Keineswegs beginnt
seine Geschichte, wie Frank feststellt, erst mit Anselm von Canter-
bury; sein wesentlicher Gedanke ist bereits bei Parmenides anzutref-
fen. Frank verfolgt dann seine Entwicklung in der Antike insbeson-
dere bei Plotin und Augustinus, in der Neuzeit bei Nikolaus von
Kues, Descartes, Malebranche, Spinoza, Leibniz bis hin zum Deut-
schen Idealismus, hier insbesondere bei Fichte. Es handelt sich um
eine Idee, so sein Ergebnis, die nicht nur fast alle grofSen Denker
beschiftigt hat, sondern die »in gewissem Sinn das zentrale Problem
der Philosophie«, ja sogar deren »zentrale Wahrheit« ausmacht
(GAW 520).

Seine eigene Sicht des ontologischen Arguments hat er 1930 in
einem Beitrag fiir das »Russische wissenschaftliche Institut« in Bel-
grad mit dem Titel Der ontologische Beweis des Seins Gottes syste-
matisch entwickelt.? Es geht ihm hierbei vor allem darum, die logi-
sche Struktur des Beweises gegen spitere und bis in die Gegenwart
verbreitete Fehldeutungen klarzustellen. Denn gegen die gelidufige
Fassung, in welcher der Beweis meist vorgebracht wird, wire Kants
berithmter Einwand berechtigt (100 Taler, die mir fehlen, deren Be-
griff ich aber denke, werden dadurch nie zu realen 100 Talern). Bei
endlichen Dingen gliche es in der Tat dem Bemiihen eines Magiers,
die Realitit des Gedachten aus dem bloflen Begriff ableiten zu wol-
len. Beim giiltigen ontologischen Beweis (den, wie Frank nachweist,

2 Diese Abhandlung ist im Band 8 der Werkausgabe, Verlag Alber, Freiburg, enthalten.

190

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ontologische Argument

auch Anselm vertreten hatte) aber haben wir es mit einem ganz
anderen Denkinhalt zu tun. Kant hat, wie Frank mit Hegel feststellt,
unbegriindet vorausgesetzt, daf sein Einwand auch fiir jene Begriffe
gilt, deren Inhalt iiber dem »Endlichen« steht. Er hitte beweisen
miissen, dafl bei jedem logisch notwendigen Urteil die Denkmog-
lichkeit seines Inhalts von der realen Existenz dieses Inhalts ge-
trennt ist.

Mit dem Sein aber haben wir einen Begriff, dessen Inhalt nur als
real angenommen werden kann; er kann nicht blof$ hypothetisch ge-
dacht oder als blof} gedacht »vorgestellt« werden. Gerade die offen-
sichtliche Tautologie in der Aussage »das Sein ist« zeigt den Sinn des
ontologischen Arguments. Er besagt, daf3 das Denken des Seins nicht
anders moglich ist, als daf3 das Sein (der Inhalt dieses Denkens) real
ist, »weil ich im Sein eben etwas habe, das sich iiber den Gegensatz
von >Denkbarkeit« und >Realitdt auflerhalb des Denkens< erhebt«.
Dafs das Sein ist, folgt notwendig aus seinem Begriffsinhalt. Das gilt
selbstverstandlich nicht fiir das Denken tiber das Sein eines endlichen
Seienden, etwa der 100 Taler.

So zeigt die cartesische Formel cogito, ergo sum (genauer miifSte
es heiflen cogito, ergo est cogitatio) das denkende Bewufitsein als
einen »Inhalt«, der nur als seiend gedacht werden kann. Bei den Be-
griffen Sein und Bewuf3tsein ist es sinnlos zu behaupten, sie wiren
»blofle Begriffe und alle sie betreffenden logisch notwendigen Urteile
wiren nur hypothetisch und wiirden deshalb nichts tiber die Realitit
des Subjekts des Urteils aussagen« (GAW 226f.). »Das Denken er-
kennt sich notwendig als seiend, und ein Denken als >blof§ Gedachtes«
ist ein innerer Widerspruch« (GdW 493). Es gibt also Denkinhalte,
die als »blof3 eingebildet« nicht gedacht werden konnen, deren Gehalt
wesentlich iiber die Grenzen eines Denkinhalts hinausgeht.

Zur logischen Struktur des ontologischen Arguments gehort,
daf3 das Sein, das unbedingt seiend ist, kein Gegenstand ist, der dem
Erkenntnisblick im epistemischen Sinn gegeniibersteht und ihm ver-
mittelt durch den Begriff zuginglich wird. Es wird vielmehr durch
seine Selbstenthiillung erkannt. Bildlich ausgedriickt: Wir haben hier
keine an sich dunkle Sache, welche erst noch von aufSen durch einen
Lichtstrahl beleuchtet werden miifite, sondern ein Licht, das sich
selbst erhellt. Das heif3t, dafy die »einfache geistige Anschauung«
des Inhalts geniigt, um seine reale Existenz zu erkennen. Es handelt
sich um unmittelbare Evidenz oder Selbstevidenz, nicht um die Ab-
leitung aus irgendwelchen dieser Evidenz logisch vorangehenden

191

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

Einsichten. Das ontologische Argument ist darum kein »Beweis« im
iblichen Sinne des Wortes.

Frank verweist in seiner Abhandlung auch auf Fichtes Begriff
des »Sehens«, von dem (wie bei Descartes’ »Denken«) gilt, dafd wir
das Sehen niemals nur »hypothetisch« sehen. »Denn dieses Sehen
selbst sieht sich, es ist fiir uns, genauer, fiir sich selbst, nur kraft
seiner selbst anwesend«. »Nicht das >Sehen« als bloler Akt, nicht
das >Denken, ist das, was uns in der Form der Selbstenthiillung ge-
geben ist und worauf deshalb der ontologischen Beweis anwendbar
ist, sondern die Einheit des >Sehens< mit dem >Gesehenens, das abso-
lute Leben, gleichsam der lebendige Herzschlag der tiefsten Urquelle
alles Denkbaren und Seienden, der zugleich Sehen und Gesehenes
ist«.’

Was seine »Idee« nicht aufler sich haben kann, so daf3 sie denk-
bar wire, auch ohne mit der Realitit verbunden zu sein, ist die ab-
solute Realitdt. Das Absolute ist »jene Realitat, die unserem Denken
nicht als >Gegenstand« gegeben ist, sondern als etwas, das unserem
Denken unabtrennbar eigen ist, und zwar deshalb, weil unser Den-
ken nicht verneint werden kann, denn die Verneinung selbst ist, wie
auch alles tibrige, sein Ausdruck und deshalb, bezogen auf es selbst,
sinnlos. Man kann nicht die bloSe Idee, den Gedanken an das absolu-
te Sein haben und fragen: Ist dieser Gedanke wahr, entspricht ihm
etwas in der >Realitat selbst« ? Denn hier setzt die Frage schon voraus,
worauf sie sich bezieht, und verliert darum ihren Sinn. [...] Man
kann sinnvoll fragen: Existiert dieser oder jener einzelne Inhalt?
Denn das heifst: Gehort er zum Sein? Doch man kann nicht fragen:
Existiert das Sein selbst? Denn der Gedanke, der in der Frage >Exi-
stiert das ... ?< ausgedriickt ist, setzt eben das Sein voraus. Das carte-
sische cogito, ergo sum verwandelt sich, wenn man es genauer be-
denkt, in die Wahrheit: cogito, ergo est esse absolutum (oder ens
absolutum)«.* Die Negation ist auf das Sein nicht anwendbar, weil
sie das Sein voraussetzt. Was Descartes mit der Formulierung des
cogito also eigentlich beweist, ist nicht das Sein des vereinzelten Ich,
sondern das absolute Sein als solches.

Klarer hat Descartes, die Einsicht, da3 das Sein an sich absolut

3 S. Frank: Der ontologische Beweis fiir das Sein Gottes. Kapitel I. In: S. L. Frank: Phi-
losophische Aufsitze. Freiburg (Alber).

4 Ebd. — Descartes hat seine Einsicht in die absolute SelbstgewifSheit des Geistes ver-
schiedentlich vorgetragen: In den Principia Philosophiae (Teil 1), in den Meditationes
(Teil 1) und franzdsisch im Discours de la méthode (Teil 4).

192

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der religiose Charakter des Arguments

ist, mit dem »anthropologischen« Argument in seiner »Dritten Me-
ditation« ausgefiihrt. Er zeigt hier, ausgehend von der GewiSheit des
Ich, daf der Begriff des endlichen Seins erst durch Einschrinkung des
unendlichen gewonnen wird. Die Wortform »unendlich« verleitet
dazu, das Unendliche als Negation des Endlichen vorzustellen (un-
endlich = nicht endlich). Tatsdchlich aber ist schon das Sein als sol-
ches unendliches Sein, »alles umfassende Fiille« (ens amplissimum).
Erst durch den nachfolgenden Akt der Beschrinkung dieser ur-
spriinglichen Fiille gelangen wir zum Endlichen. Darum ist das End-
liche das Abgeleitete und Sekundire, nicht das Unendliche. Das
heiflt: Descartes’ Uberlegung tendiert darauf zu zeigen, daf3 die
Selbstevidenz des Ich in seiner Begrenztheit nicht die logisch ur-
spriingliche Selbstevidenz ist; urspriinglich ist die Selbstevidenz der
Fiille des Seins, weil unser begrenztes Ich iiberhaupt nur auf dem
Boden dieses urspriinglich-unendlichen Seins, durch Begrenzung,
denkbar ist. Descartes hat, wie Frank anmerkt, diese Konsequenz al-
lerdings nicht klar gezogen — er hitte sonst den Individualismus,
durch den er zum Initiator der neueren Philosophie wurde, nicht ver-
treten konnen. — Ganz offensichtlich greift Frank mit dieser Uberle-
gung auch auf Nikolaus von Kues zurtick (s.u.).

Die erwiesene Notwendigkeit des Seins ist weder eine blof3 fak-
tische noch eine nur logische Notwendigkeit. Sie ist von anderer Art,
die Frank »urspriingliche« oder »absolute« Notwendigkeit nennt. Sie
kommt dem Sein als umfassender All-Einheit zu, in der die faktische
Gegebenheit in ihrer Uniiberwindbarkeit mit der Unabweisbarkeit
des Logischen vereint ist.

4. Der religiose Charakter des Arguments

Die Erlduterungen, die Frank zum Sinn des ontologischen Argu-
ments gibt, sind fiir den religiosen Gehalt seiner Philosophie auf-
schlufireich. Das Wissen von Gott, das dieses Argument offen legt,
ist nicht »die Frucht des stolz abstrahierenden Verstandes«. Es »ist
einfach die Anwesenheit Gottes selber in unserem BewufStsein«. Es
ist darum ein lebendiges Wissen, in dem es die Trennung von Subjekt
und Objekt nicht mehr gibt. Selbstverstindlich ist es immer moglich,
auch von Gott wie von einem Gegenstand zu reden und den Begriff
»Gott« wie jeden anderen Begriff gleichsam als Etikett zu gebrau-
chen. Von den Dingen konnen wir Begriffe bilden, die ontologisch

193

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

etwas anderes sind als das Gemeinte selber. Thre Realitit ist uns mit-
tels der Begriffe gegeben. Das wahrhafte Wissen von Gott aber ist
kein abstrakt vermitteltes oder begrifflich-gegenstindliches Wissen.
Gott erkennen oder wissen wir, »indem er selbst sich uns in seiner
Realitit offenbart«. Der ontologische Beweis ist in Franks Auffas-
sung deshalb eigentlich nur die »rationale Rechenschaft iiber ein un-
mittelbares mystisches Erschauen [o ... uzrenii]«.

Das lebendige Wissen von Gott — wie im ontologischen Beweis
aufgedeckt — zeichnet zwei Momente aus, die auch fiir den religiosen
Glauben wesentlich sind: Es ist sowohl frei als auch irrtumslos. Die
Aufmerksamkeit auf die im eigenen Selbstsein sich erdffnende gei-
stige Realitit auszurichten, ist nur als freier Akt moglich. In ihm [6st
der Mensch sich von der gleichsam »hypnotisierenden Wirkungx,
welche die sinnlich-gegenstindliche Welt auf ihn ausiibt und ihn
iiberzeugt sein 1dfit, allein in ihr wahre Realitit finden zu konnen.
Das lebendige Wissen, »in dem die Seele von Gott entflammt ist«,
ist irrtumslos, weil in ihm die Beziehung des Subjekts zum Objekt
eine ganz andere als im gegenstindlichen Wissen ist. In ihm »fallt die
Idee Gottes mit seiner Realitit zusammen«, und diese Koinzidenz
laBt (wie Descartes vom denkenden Bewuf3tsein gezeigt hat) keinen
Raum, in den Zweifel und Irrtum eindringen kénnten. Wohl kénnen
wir uns in unserem Denken iiber Gott »grob tiduschen«; doch in der
inneren geistlichen Erfahrung gibt es dafiir keinen Platz. Das Wesen
des ontologischen Beweises, resiimiert Frank, besteht gerade darin,
die »spezifische Gewisheit der religiosen Erfahrung« zu erkliren.’

Sich selbst als Abbild einer absoluten Seinsinstanz wahrzuneh-
men ist etwas anderes, als etwa einen komplexen mathematischen
Zusammenhang zu begreifen. Fiir diesen geniigt geschérfte intellek-
tuelle Aufmerksamkeit. Dagegen bedarf es einer »lebendigen Intui-
tion«, um die Sehnsucht nach einem festen Grund im eigenen Selbst-
sein — und darin schon seine Anwesenheit und sein Wirken -
wahrzunehmen. Denn Gott als das unergriindliche Worauthin unse-
res Transzendierens ist kein Sachverhalt, der wie ein Objekt sich der
Erkenntnisanstrengung passiv darbietet. Schon die vorurteilsfreie
Wahrnehmung des eigenen Gefiihlslebens auf dem Hintergrund des
korperlichen Befindens erfordert intensive Aufmerksamkeit; erst

5 Ebd., Kapitel III. Frank zieht hier einen Satz aus dem 1. Johannesbrief (4:13) heran:
»Daran erkennen wir, daf8 wir in ihm sind und er in uns, denn er hat uns von seinem
Geist gegebenc.

194

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

recht verlangt die lebendige Wahrnehmung des eigenen Selbstseins
in der unbegrenzten Bewegung seines Transzendierens eine besonde-
re Bereitschaft. Wo sie gelingt, erfahren viele Menschen sie als »Of-
fenbarung«, durch die sich ihr Selbstverstindnis tiefgreifend ver-
andert.

5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

Franks Argument appelliert an die Bereitschaft, sich auf die eigene
innere Erfahrung einzulassen. Damit unterscheidet sich sein ontolo-
gischer Aufweis nachdriicklich von dem »klassischen« Gottesbeweis,
der aus der Kontingenz der Welt auf die Notwendigkeit ihres absolu-
ten oder unbedingten Urhebers schlieft. Dieser kosmologische Be-
weis, so Frank, setzt zwischen der Welt und Gott einen Zusammen-
hang voraus und versucht zu zeigen, daf das gegebene Faktum, die
Welt, nur durch diesen Zusammenhang begriindet und gerechtfertigt
ist. »Begriinden« heif3t hier, ein bestimmtes Phinomen von einem
umfassenderen Ganzen her verstidndlich machen. Frank wendet ge-
gen diese Beweisfithrung ein: Wiirde man versuchen, Gott schlufs-
folgernd als »Grund« der Welt zu erweisen, wiirde man ihn »den
Zusammenhingen des Seins unterworfen denken, ihm als Teilinhalt
des Seins einen Ort im Ganzen des Seins zuweisen, was unsinnig und
widerspriichlich wire«. Das Sein wiirde zu einer Kategorie, die Gott
wie auch der Welt iibergeordnet ist und sie umschliefit. Gott wire
vom Sein verschlungen. Will man diese fatale Konsequenz vermei-
den, darf Gott nicht aus einem ihm vorausliegenden allgemeinen
Grund deduziert werden. Er darf nicht als das Abgeleitete, sondern
muf$ von vornherein nur als das Begriindende gedacht werden (DU
351f.). Auflerdem setzt jede schlufolgernde von der Weltwirklich-
keit ausgehende Beweisfithrung den Begriff Gottes als bekannt vor-
aus, muf3 ihn also bereits anderweitig gewonnen haben.

Bei seiner Ablehnung des (auch von Thomas von Aquin favori-
sierten) kosmologischen Beweises hat Frank offensichtlich die Induk-
tion vor Augen, mit welcher der Naturwissenschaftler unter Anwen-
dung des Kausalgesetzes einem Phinomen, das er als Wirkung
ansieht, ein anderes Phinomen als Ursache zuordnet. Unter dieser
Voraussetzung hat Frank recht, wenn er die Anwendung des Kausal-
gesetzes fiir den Beweis des Seins Gottes zuriickweist. Der kosmolo-
gische Beweis, richtig verstanden, arbeitet jedoch nicht mit diesem

195

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

Gesetz; er stellt seine Ausgangsphdnomene unter die transzendenta-
le Bedingung der Mdoglichkeit ihrer Existenz. Er zeigt, daf das Be-
dingte nur im Horizont des Unbedingten gedacht werden kann. Fiir
das Verstindnis dieses Prinzips ist die analogia entis unverzichtbar.

In seiner Abhandlung tiber den »ontologischen Beweis fiir das
Sein Gottes« geht Frank auch auf das physikoteleologische Argu-
ment ein, das Gott als Grund fiir die Ordnung und Harmonie der
Weltwirklichkeit erkennen will. Die Tatsache, daf3 neben der Voll-
kommenheit und Zweckmifigkeit auch »Zufall, Sinnlosigkeit, Dis-
harmonie und Ubel« in der Welt herrschen, raubt nach Franks Auf-
fassung dieser Uberlegung »jede Uberzeugungskraft«. Angesichts
der Wiirde der menschlichen Person bedeutet »schon ein einziges
Faktum von Tragik und Unrecht eine Dissonanz, welche die gesamte
Harmonie sofort zerstort«. Frank verweist auf Dostojewski, der Iwan
Karamasow sagen lafit, dafl schon das Trinchen eines einzigen
schuldlos gequalten Kindes »nicht mehr erlaubt, die Welt zu >akzep-
tierenc«.”

6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

Nach Franks Urteil liegt den thomanischen Gottesbeweisen eine sub-
tile Fehldeutung des Verhiltnisses von Gott und Welt zugrunde. In
ihnen werde Gott »in der logischen Form objektiver Wirklichkeit«
gedacht, »als eine aufierhalb von uns objektiv seiende Realitit, als
ein Objekt, dessen Sein durch unser Denken zu bestitigen ist«. Von
Thomas werde Gott, so interpretiert Frank weiter, »gleichsam als
Fundament des Universums gedacht, und in diesem Sinne als etwas,
das tiber einen ebensolchen allgemeinen kategorialen Charakter ob-
jektiven Seins verfiigt wie die Welt auch — ungefahr vergleichbar
dem, wie das Fundament und das darauf basierende Gebaude auf die-
selbe Weise den allgemeinen physikalischen Gesetzen unterworfen
sind« (RM 237). Frank konzediert zwar, dafs Thomas mit dem Prinzip
der analogia entis »ein Motiv véllig anderer Ordnung« kenne, das
iiber die Einordnung Gottes in die »objektive Wirklichkeit« hinaus-

¢ Zum kosmologischen Gottesbeweis vgl. J. Schmidt: Philosophische Theologie. Stutt-
gart (Kohlhammer) 2003. K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Be-
griff des Christentums. Freiburg (Herder) 1976, S. 76-79.

7 S. Frank: Der ontologische Beweis. Kapitel 3. A.a.O. Vgl. DU 351.

196

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

fithre; er meint jedoch, dieses Prinzip in der Frage der Gotteserkennt-
nis bei Thomas »aufler Acht« lassen zu kénnen.

Tatsdchlich stimmt Thomas mit Frank darin {iberein, dafd wir
von Gott mit Gewifsheit nur wissen, dafs er ist, nicht aber, was er ist.
Daf3 Gott ist, wissen wir aus seinen » Wirkungen, deren erste darin
besteht, daf3 er das Seiende im Sein erhilt. Alles Geschaffene wird
nach logischen Kategorien, etwa nach Gattung und Art, unterschie-
den und so in seinem »Was« bestimmt. »Das gottliche Wesen aber ist
unbegrenzt, da es in sich alle Vollkommenheit des ganzen Seins um-
faB3t«.® Thomas macht sich hier die Auffassung des Dionysios Are-
opagita zu eigen: »Das Geschopf hat etwas, was Gott gehort; deshalb
ist es Gott dhnlich. Diese Aussage ist aber nicht umkehrbar, so daf3
gesagt werden konnte, Gott habe etwas, das dem Geschopf gehort,
und deshalb sei Gott dem Geschopf dhnlich. »Denn was in Gott voll-
kommen ist, findet sich in den anderen Dingen in nur beschrinkter
Teilhabe«.” Thomas denkt Gott nicht »in der logischen Form« der
Weltdinge, sondern versteht sein Verhiltnis zur Welt als analoges,
in dem Gott das analogatum primarium ist, in Franks Terminologie
der »Urgrund«. Der Vorwurf, den Frank gegeniiber Thomas erhebt,
lauft darauf hinaus, daf3 dieser nicht vermochte, transzendental-
philosophisch zu denken. Fiir Frank selber stehen transzendental-
philosophisches und analoges Denken nicht im Widerspruch; nicht
selten gebraucht er die Analogie, um Ergebnisse des transzendental-
philosophischen Denkens zu verdeutlichen.

Die von Frank bei der Anwendung der Seinsanalogie verfolgte
Intention entspricht jener, die auch Karl Rahner in seiner Transzen-
dentaltheologie im Sinne hat. Ein Seitenblick auf die Erklarung Rah-
ners la3t auch Frank besser verstehen. Es wire verfehlt, heif3t es bei
Rahner, das analoge Erkennen als blofSe Mitte oder gar Mischung von
univokem und dquivokem Begreifen zu verstehen. Nicht das univoke
Begreifen mittels klarer Einzelbegriffe ist das Urspriingliche in unse-
rer Erkenntnis. Vielmehr ist die »transzendentale Bewegung des Gei-
stes« das »Urspriingliche« — und eben diese Bewegung auf den unbe-
grenzten Horizont unseres Begreifens »wird mit analogia auf andere
Weise bezeichnet«. Dagegen sind die eindeutigen Begriffe unserer
wissenschaftlichen und alltiglichen Sprache »defiziente Modi jenes

8 Thomas Aquinas: Summa contra gentiles, ITI, qu. 49, 3. Vgl. I, qu. 28. 43.
° Thomas Aquinas: Summa contra gentiles. I, qu. 29: per quandam deficientem partici-
pationem. Ferner z. B.: De veritate. qu. 10, art. 11, ad 10.

197

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

urspriinglicheren Verhiltnisses, in dem wir zu dem Woraufhin unse-
rer Transzendenz stehen«. Der analoge Sinn, wenn er sprachlich ar-
tikuliert wird, ist auf jene Begriffe angewiesen; doch er selbst liegt
iiber ihnen: »So ist eine Aussage iiber dieses Geheimnis [Gott]
immer eine urspriingliche, nicht mehr von uns selbst verwaltbare
Schwebe zwischen der weltlichen Herkunft unserer reflektierten
Aussage und der Ankunft dort, wohin diese Aussage eigentlich zielt,
namlich auf das Worauthin der Transzendenz«. Rahner verwendet
hier dasselbe Wort »Schwebe, das Frank bereits in Das Unergriind-
liche gebraucht hat, um das »belehrte Nichtwissen« zu charakterisie-
ren, das im »Schweben iiber« den sich ausschliefenden Widersprii-
chen gewonnen wird. In Rahners Deutung geschieht im analogen
Denken ein »Schweben iiber« dem »kategorialen Ausgangspunkt
und der Unbegreiflichkeit des heiligen Geheimnisses«, das uns — wie
Rahner mit Frank tibereinstimmend sagt — »als geistige Subjekte in
unserem Selbstvollzug« kennzeichnet.’® (Zur Seinsanalogie bei
Frank siehe auch Kapitel XI, 2.)

7. Der Trost der Philosophie

Die besondere Zuwendung, in der Gott sich als Du oder sogar als
Vater zeigt, geht iiber die allgemeine, transzendentale Erfahrung
Gottes hinaus. Franks Zuriickhaltung, die ihn hiufig apersonal von
der Gottheit statt von Gott sprechen laflt, wird man als Scheu ver-
stehen diirfen, das, was sich dem transzendentalen Denken durch die
Vertiefung in das eigene Selbstsein offenbart, umstandslos mit dem
vertrauten Wort »Gott« zu nennen. Denn was die religitse Sprache
»Gott« nennt, ist »eine ganz bestimmte Erscheinungs- oder Offenba-
rungsweise« dieses Urgrundes, der sich uns allgemein als Gottheit
oder einfach das »Heilige« zeigt (vgl. DU 343).

Das Wissen von Gott auf Grund der »allgemeinen Offenba-
rung« wird nicht dadurch entwertet, daf$ es durch die »positive« ge-
schichtliche Offenbarung tiberboten wird. Fiir nicht wenige Men-
schen ist die transzendentale Erfahrung die einzige Quelle ihres
religiosen Lebens. So ist Franks philosophische Rede iiber die Un-
beriihrbarkeit des gottlichen Seins keineswegs von Resignation be-

10 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 80f. Vgl. auch K. Rahner: Geist in Welt, Innsbruck 1939.

198

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Trost der Philosophie

gleitet. Frank kennt, dhnlich dem christlichen Philosophen der Spit-
antike, Boethius, den »tiefen Trost«, den das transzendentale Wissen
von der Gottheit schenken kann. Denn trotz der »theoretisch und
real schlechthin uniiberbriickbaren Differenz«, in welcher der unsag-
bare »Urgrund« der Realitédt zu allem weltlichen Sein steht, gibt es
doch eine »antagonistische Verbindung innerhalb der Realitdt« zwi-
schen ihm und uns. Das transzendentale Wissen von dieser Verbin-
dung ist durch nichts zu widerlegen, weil jede Widerlegung oder
Leugnung sie immer schon voraussetzt und durch sie tiberhaupt erst
verstehbar ist. Das »Nein« zu dieser Verbindung kann das argumen-
tierende Nein des Atheisten sein, es kann aber, fundamentaler, auch
das »Nein« einer existentiell erfahrenen Grundlosigkeit oder Gottes-
ferne sein. Aber es ist gerade die Not dieser Erfahrung, die nach
Frank die verborgene Realitit des Grundes bezeugt. » Alle Tragik der
Entbehrung erwdchst selber letzten Endes aus der Ruhe des unsicht-
baren, unbewufiten und verborgenen Besitzes«, falit er seine Lebens-
weisheit (und zugleich den Grundgedanken des »ontologischen Ar-
guments«) zusammen (DU 338f.).

Auch das Wissen, daf$ im Urgrund alles Gegensitzliche zusam-
menfillt, schenkt Trost und Ermutigung. Die »harte Schale« des
Seins, die uns in der Gestalt der Welt kalt und unbarmherzig gegen-
iibertritt, ist in diesem Grund mit der »intimsten Tiefe des unmittel-
baren Selbstseins« versohnt. Der Urgrund bietet dem Menschen, der
sich dem »unheimlich-fremden Wesen der wertindifferenten, unmit-
telbar sinnleeren Welt der kosmischen Realitit« ausgeliefert erfihrt,
Heimat. Frank sieht in der Versshnung der gegenstindlichen Welt
mit dem geistigen Sein sogar »fiir uns den fundamentalen Sinn des
Zusammenfallens der Gegensitze« (vgl. DU 341f.).

Das belehrte Nicht-Wissen, das sich von jedem partikularen
Wissen unterscheidet, vermag Trost zu schenken, weil nicht wir es
sind, die sich in einem subjektiven Erkenntnisakt des Urgrundes der
Realitdt bemichtigen, sondern diese »dringt in uns ein und erschliefSt
sich auf diese Weise«. Selbstverstidndlich wird dadurch nicht das lo-
gische Erfassen des Inhaltes dessen, was sich offenbart, ermoglicht.
Es ist Offenbarung des Unergriindlichen als solchen (DU 340). Frank
hat ein waches Bewuf3tsein dafiir, daf3 die Realitit sich unterschied-
lich tief offenbaren kann: im Du als jene intime innige Vertrautheit,
die tiberhaupt nur zwischen einem Ich und einem Du moglich ist,
aber auch als das Urprinzip, in dem mein unmittelbares Selbstsein,
meine Seele, mit der mir fremden gegenstindlichen Welt zusam-

199

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

menfillt, eben als das schlechthin Unergriindliche, als die nur dunkel
erahnbare Tiefe der Realitit. »Das ist der konkrete Inhalt der all-
gemeinen Offenbarung. Man muf ihn nehmen, wie er ist, ohne jeg-
liche Umdeutung« (DU 388).

200

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Xl. Das verstehende Erleben des Gottlichen
und Heiligen

In der Vorstellung, Gott sei eine nach dem Muster der Gegenstands-
erfahrung objektivierbare Wirklichkeit, sieht Frank den in das reli-
giose Leben immer wieder neu eindringenden gefihrlichen Grund-
irrtum. Durch ihn wird das Wesen Gottes zutiefst verfilscht; ihn
zuriickzuweisen und zu zeigen, daf8 Gott nur als das dem Menschen
selbst innerliche unergriindliche heilige Geheimnis erfahren werden
kann, ist das Ziel seines religios-philosophischen Denkens.

In der Absicht, die Gefahr der vergegenstindlichenden Fehldeu-
tung auch in der sublimsten Form aufzudecken, problematisiert
Frank die Urteile »Gott ist« und »es gibt Gott«. Das Urteil »Gott ist«
sagt, genau genommen, von Gott wie von einem Einzelseienden, dafs
er zum Sein gehort. Von Gott aber lafit sich ebensowenig wie vom
Sein sinnvoll sagen, »es ist«. Wollte man mit einem Verb den Selbst-
vollzug des Seins ontologisch aussagen, miifite man sagen, »es >west«
[bytijstouet], und alles andere »ist< kraft dessen«. Ebenso kénnte man
von Gott ontologisch korrekt nur sagen »Gott gottet, nicht aber »es
gibt Gott«, denn Gott ist es, der alles gibt und damit auch das Sein;
nicht aber gibt das Sein Gott (DU 346-348).!

Gott liegt jeder Bestimmunyg, die ihn dem Sein ein- und unter-
ordnen wiirde, voraus. Er ist das unauflosbare »Urgeheimnis der
Realitit als solcher«, die »Urrealitit, der gegeniiber alles Sein schon
etwas Abgeleitetes, zu Begriindendes und zu Verwirklichendes ist,
er ist der Grund jeder Bestimmbarkeit (DU 337; 342f.; 354). Zu der
Einsicht, daf$ es unmoglich ist, Gott von einem Bezugspunkt her zu
verstehen, der auflerhalb seiner sich befindet, und sei es das Sein, ist
Frank offensichtlich durch die Traktate von Nikolaus von Kues, ins-
besondere De non aliud, angeregt worden; aber auch Platons Gedan-
ken, dafl das Sein dem »Guten« nicht iibergeordnet werden kann,

! Man wird annehmen kénnen, dafd Frank zu den im Russischen véllig ungebrauchli-
chen Verbformen »west« und »gottet« von Heidegger angeregt wurde.

201

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

sondern dieses noch »jenseits« des »Wesens« ist, erwdahnt Frank.2
Von den Theologen, welche die Unmoglichkeit betonen, Gottes We-
sen in Allgemeinbegriffe zu fassen, werden aus der 6stlichen und
westlichen Christenheit Gregor von Nazianz, Gregor der Grofe und
Johannes vom Kreuz genannt.

Fiir die Moglichkeit, Aussagen tiber Gott zu machen, gilt, was
Frank im »Stundenbuch« R. M. Rilkes ausgedriickt fand: »Du hast so
eine leise Art zu sein. Und jene, die dir laute Namen weihn, sind
schon vergessen deiner Nachbarschaft«. Die angemessenste Rede
iiber das Géttliche wiirde in ehrfiirchtigem Schweigen bestehen, weil
mit ihm am nachhaltigsten seine Nicht-Gegebenheit anerkannt wiir-
de. Doch wiire es irrig, in Frank den Verfechter einer radikalen »ne-
gativen Theologie« zu sehen. Wenngleich Gott kein Gegenstand der
duferen Erfahrung und des darauf griindenden rationalen Wissens
ist, so kénnen wir doch seiner Realitit, die sich uns in der Tiefe un-
seres Selbstseins erschlieflt, »begegnen, so dafl wir auch von ihm
»wissen«. Dabei ist das »Wissen« von Gott, d.h. das wissende »Be-
rithren« seiner als Realitit, von urspriinglicher Evidenz, die als sol-
che vollig unabhingig davon ist, welche Kenntnisse man von der ob-
jektiven Wirklichkeit hat. Dennoch sind es in der Regel besondere
Erfahrungen des weltlichen Seins, die zur Begegnung mit dem Gott-
lichen hinfiihren, ja diese verhiillt schon in sich enthalten. In ihnen
leuchtet dem menschlichen Subjekt ein »sinngebender Grund« auf
oder, es wird ein in ihnen enthaltenes »objektiv Giiltiges« sichtbar.
Was Frank hier »verstehendes Erleben« nennt, stimmt in vieler Hin-
sicht mit dem {iiberein, was andere Autoren »transzendentale Erfah-
rung«® nennen. Auch er selber spricht in diesem Zusammenhang
hiufig einfach von »Erfahrung«.

1. Bedingungen fiir die Erfahrung des Géttlichen

Das erfahrende »Wissen« des Gottlichen ist nicht das Ergebnis einer
Erkenntnisanstrengung. Doch das heifdt nicht, dafS es ohne jeden ei-
genen Beitrag gewonnen werden konnte. Das menschliche Subjekt
mufl etwas dazu tun, damit es imstande ist, das Unergriindliche zu
»beriihren«. Es bedarf eines »unmerklichen inneren Umschwungs

2 Frank zitiert aus Platon: Der Staat, 6. Buch (509) und Der Siebte Brief (341 cd).
3 Vgl. zu diesem Begriff J. B. Lotz,: Transzendentale Erfahrung. Freiburg (Herder) 1978.

202

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingungen fiir die Erfahrung des Géttlichen

der Seele, sagt Frank an Platon ankniipfend. Ohne sich selbst fiir die
Frage nach dem Sinn des Seins zu 6ffnen, ist die transzendentale
Erfahrung nicht zu gewinnen. Wie in der Du-Begegnung die »leben-
dige Hinwendung« zu dem sich offenbarenden Du erforderlich ist, so
auch zu der sich offenbarenden Gottheit. Wie die Du-Begegnung
wieder zu einer sachhaften Er- oder Es-Beziehung werden kann, so
kann auch das aufleuchtende gottliche Sein jederzeit wieder aus dem
Auge verloren werden. Ohne »lebendige Konzentration und Selbst-
vertiefung« ist das gewonnene »lebendige Wissen« nicht zu be-
wahren.

Was fiir die allgemeine transzendentale Offenbarung gilt, trifft
a fortiori auf den eigentlichen religigsen Glauben zu. Mit der Heili-
gen Schrift nennt Frank als besondere Bedingung, um dem Gott des
Glaubens begegnen zu konnen, die Kindlichkeit, die noch »ungebro-
chene Ganzheitlichkeit«, fiir welche die russische Sprache das Wort
celomudrie mit der Bedeutung Keuschheit besitzt.* Allein das »reine
Herz« ist befihigt, »Gott zu schauen, sagt Frank mit einem Vers aus
den »Seligpreisungen«.® Aber er betont sofort: Der Blick des »Her-
zens« als existentieller Blick aus der Tiefe des eigenen Seins ist dem
Erkennen der Vernunft nicht entgegengesetzt. Vielmehr ist das
»Herz« als Inbegriff »des ganzheitlichen, allumfassenden inneren
Seins« zu verstehen, von dem »auch die >Vernunft« ein Strahl sein
kann«. Die Vernunft aber muf3, um sich selbst transzendieren und die
Gottheit erreichen zu konnen, ihre Kraft aus der Ganzheitlichkeit des
»Herzens« schopfen. Dieses ist das eigentliche Organ, aus dem sich
die Sehnsucht nach Gott speist. Die Vernunft, die sich im transzen-
dentalen Denken verwirklicht, kann und soll darum die Erfahrung
des Herzens begleiten und ihr Klarheit verleihen. Sie kann nach-
zeichnen, wie das »Herz« in der eigenen Tiefe die Ur-Einheit von
Sein und Wert findet (vgl. DU 354 f; RM 324).

Die Bedingung zu erfiillen, um Gott schauen zu konnen, ist je-
doch nicht die voraussetzungslose souverine Leistung des Menschen.
Der Befihigung, Gott schauen oder seine Offenbarung horen zu kon-
nen, liegt immer schon die Einheit mit dem sich Offenbarenden vor-

+ Das Wort celomudrie (Keuschheit) ist zusammengesetzt aus celyj (ganz) und mudryj
(weise)

> Matthdusevangelium 5:8. Vgl. auch: »Ich preise dich Vater, Herr des Himmels und der
Erde, weil du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Unmiindigen aber offenbart
hast«. Mt. 11:25.

203

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

aus. Die Realitit selbst im unmittelbaren Selbstsein ermoglicht und
weckt in ganz unterschiedlichen Formen die Frage nach dem Sinn des
Seins und fiihrt den Fragenden in die eigene Tiefe. Der Mensch kann
sich dieser Dynamik freilich widersetzen. Die von Gott gegebene
Freiheit des Menschen und die freie Selbstoffenbarung Gottes bedin-
gen einander als konstitutive Momente der Gottesbegegnung. Frank
geht freilich davon aus, dafy Gott, der bereits in jedem Menschen
gegenwirtig ist, auch erfahren wird, sobald der Mensch wahrhaft zu
sich selbst gelangt, — gemafs dem Augustinus-Wort »Wiirde ich mich
wahrhaft selbst erkennen, wiirde ich auch dich erkennen« (DU 274).6

2. Andersheit und Ahnlichkeit

Die analogia entis als Einheit von wesentlicher Andersheit und in-
timer Ahnlichkeit des géttlichen und menschlichen Seins ist die Be-
dingung wahrhaft geistlicher Erfahrung, denn gerade in dieser Ein-
heit begegnet uns das unergriindliche Geheimnis des gottlichen
Seins. Die Aussage, Gott sei »der ganz Andere, hat jedoch in logi-
scher Hinsicht ihre Tiicke. Frank gibt zu bedenken, daf$ Gottes An-
dersheit weder als blof3 »kontrare« verstanden werden darf, weil sie
so innerhalb einer gemeinsamen Gattung gedacht und so dieser
Gattung untergeordnet wiirde, noch darf sie jede Beziehung tiber-
haupt abweisen. Denn die Behauptung, daf$ die Gottheit gar nichts
mit der Welt zu tun habe, wire nicht mit der Einsicht vereinbar, daf3
sie der Urgrund und die Urquelle von allem ist. Die Andersheit des
Gottlichen zu allem tibrigen muf8 von anderer Art sein als jene, die
als Gegensatz zur Identitit verstanden wird. Sie kann nur darin lie-
gen, dafy Gott »sich iiber den alles iibrige umfassenden Gegensatz
von >Andersheit< und >Nichtandersheitc erhebt« (DU 357). Die Be-
ziehung des Seins zum Seienden, des Schopfers zum Geschopf, Got-
tes zur Welt (und umgekehrt) kann nach diesem Prinzip ohne ver-
filschende Uberbetonung der einen oder der anderen Seite nur im
»transrationalen Schweben tiber« dem logisch Gegensitzlichen er-
lebt werden. Weil Gottes »Andersheit« nicht logisch zu verstehen
ist, bedeutet sie nicht Distanz. Sie kann vielmehr als mit »tiefster,
innerlichster Verwandtschaft oder Ahnlichkeit« verbunden erfahren
werden.

¢ viderim me, viderim te. Augustinus: Soliloquia II, 1.

204

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die transzendentale Erfahrung der Realitit im Schénen

Weder die Andersheit noch die Ahnlichkeit erstrecken sich nur
auf einige Merkmale des gottlichen Seins. Das gottliche Sein ist eine
unzerlegbare Einheit. Es scheint »durch das konkrete Antlitz aller
Erscheinungen und Aspekte des Seins« hindurch. Die Analogie, de-
ren Begriff Frank hier entwickelt, besagt, daf das gottliche Sein allem
ahnlich, d.h. in allem gegenwirtig, ebenso aber auch allem gegen-
iiber anders und transzendent ist. Durch seine alles durchdringende
Anwesenheit wird alles, was ist, in seinem Sein begriindet und so
zum Abbild und Symbol des Letztbegriindenden. Transzendentale
Erfahrung der Realitit ist Erfahrung ihrer Analogizitit. Frank beruft
sich bei dieser Explikation der analogia entis auf Dionysios Areopa-
gita und Thomas von Aquin.

Die Nihe wie die Andersheit, d.h. die Analogie, kann jeweils
sehr unterschiedlich verwirklicht sein. Das Sein, das uns in dem ein-
fachen Urteil »das ist« begegnet, ist von »blinder, im eminenten Sin-
ne nicht selbstevidenter, wesentlich nicht einleuchtender Faktizititc;
in ihm gelangt Unbedingtheit des Absoluten nur dufSerst schwach
zum Ausdruck (vgl. DU 3581.). Weil die Ahnlichkeit der verschiede-
nen Seienden mit dem gottlichen Sein und damit ihre eigene Sein-
stiefe unterschiedlich ist, spricht Frank von einer Hierarchie der Sei-
enden, in welcher der jedem Einzelnen zukommende Rang durch den
Grad bestimmt ist, indem es das gottliche Sein anzeigt oder symboli-
siert. In dieser Rangfolge steht der Mensch als Trager des geistigen
Seins, d. h. als Person, der Gottheit niher als das kosmische Sein, das
Lebendige niher als das Tote, das gute Sein niher als das tible. Der
eigentliche Ort analoger Beziehung ist darum das personale Selbst-
sein, denn ihm kommt die Absolutheit selber in abgeleiteter Weise
zu (DU 360).

Gerade Franks Ausfithrungen zur analogia entis zeigen, wie un-
begriindet der Vorwurf ist, er neige einem Seinsmonismus zu. Tat-
sichlich iiberwindet die Einsicht, daf3 Gott als transzendenter in
allem anwesend ist, die unlosbaren Widerspriiche, zu denen die Ein-
seitigkeiten des Monismus und Dualismus fithren.

3. Die transzendentale Erfahrung der Realitit im Schénen
Zu den Lebensbereichen, von denen ausgehend Frank aufweist, daf3

wir in unserer geistigen Tiefe an einen Realitéitsbereich riithren, der
nicht von unseren subjektiven Bediirfnissen hervorgebracht wird und

205

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

doch zu uns gehort, zahlt neben der Wir-Beziehung (siehe Kap. V, 2
und 5) und der Erfahrung sittlicher Pflicht (siehe Kap. IX, 1) das &s-
thetische Erleben des Schonen. Der hier sich eréffnende Zugang zur
Realitat steht seiner Bedeutung nach nicht an erster Stelle, ist aber
doch, wie Frank bemerkt, der augenfilligste. An ihm wird die ontolo-
gische Struktur der religiosen Erfahrung erkennbar. Sowohl in Das
Unergriindliche als auch in Die Realitit und der Mensch kommt er
auf ihn ausfiihrlich zu sprechen (DU 311-323; RM 191-197). Auf die
offensichtlichen Bertihrungspunkte von Franks Analyse der dstheti-
schen Erfahrung mit den Einsichten anderer Denker (Solowjow, Dil-
they, Cassirer, Scheler, Croce) werde ich nicht eingehen.

Franks Analyse zielt auf das Phanomen des »Ausdrucks«, dem
wir in einem Kunstwerk oder in einer schonen Naturerscheinung
begegnen. Was dsthetisch zum »Ausdruck« gelangt, kann logisch-
sachlich nicht angemessen wiedergegeben werden; jeder Versuch da-
zu wiirde hinter dem dsthetisch Erfahrenen prinzipiell zuriickblei-
ben. Im Kunstwerk oder im Naturschonen, also in einem sinnlichen
Gegenstand, kommt etwas Nichtsinnliches zum Ausdruck, durch
welches die Realitit selbst zu uns »spricht«. Die »rauhe Rinde« des
Faktischen, des logisch Festgelegten, wird im Ausdruck des Schonen
»durchsichtigs, so daf3 »die Realitat selbst durch sie durchscheint«.
Dabei wird im physikalisch beschreibbaren Gegenstand etwas spiir-
bar, das von ganz eigener, vollig anderer Evidenz ist als das gegen-
standlich Faktische. Mit diesem ist es in keiner Hinsicht logisch ver-
bunden. Das Schone selbst besitzt eine eigene innere Einheit, die sich
in dem duflert, was wir die Harmonie ihrer Teile nennen. Es ist in
seiner Erscheinung »ein allumfassendes, eigenstindiges Ganzes, das
auch im Beschriankten, Partikularen, ganz anwesend ist; als solches
hat es die Eigenschaft geistiger Realitit. Frank beschreibt das Wesen
der asthetischen Form als Verbindung eigenstindiger Ganzheit und
Beschriankung. Durch sie erhilt die Realitdt in einem beschrinkten,
gegenstiandlichen Rahmen einen »eigentiimlichen Ausdruck voll-
endeter Unendlichkeit, aktualisierter, allumfassender und daher sich
selbst gentigender Fiille«.

Ein weiteres Moment, das Frank besonders unterstreicht, ist die
ontologische Verwandtschaft der Realitat, die sich im Schonen zeigt,
mit dem Selbstsein des Subjekts. Wir konnen im Schonen »etwas
Bedeutendes, einen geistigen Sinn« erfahren, weil sein Gehalt mit
jener Realitit iibereinkommt, die wir in der Tiefe unserer eigenen
inneren Selbst-Erfahrung entdecken. Wir begegnen im Schénen »et-

206

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die transzendentale Erfahrung der Realitit im Schénen

was, was der intimen Tiefe unseres Ich verwandt ist«. Das Schone
nimmt uns, anders als das gegenstindlich Faktische, das aufdringlich
und gleichsam gewaltsam Aufmerksamkeit fordert, »innerlich gefan-
gen, indem es uns eine gewisse letzte, innerlich sinnhaltige Tiefe, die
unserem eigenen Wesen nahekommt, immanent bezeugt« (RM 193).
Frank nennt das adsthetisch Gehaltvolle etwas »>Seelenihnliches, et-
was, das inneres Leben ist, in dufSerer Gestalt verkorpert und aus-
gedriickt«. Es bewirkt, dafy im Augenblick der dsthetischen Erfahrung
das Gefiihl der Einsamkeit schwindet: Wir treten mit etwas in Ge-
meinschaft, das unserem Selbstein verwandt ist. Dieses Bewuf3tsein
ist sehr wohl mit dem klaren Wissen vereinbar, daf3 »Seelenihnlich-
keit« hier nicht bedeutet, daf3 das Schone ein reales, fiir sich selbst
seiendes Subjekt wire; noch weniger besagt sie, daf3 die dsthetische
Erfahrung das Resultat einer »Einfiihlung« ist, in der wir unsere ei-
gene seelische Stimmung auf den Gegenstand iibertragen. Entschei-
dend kommt es hier darauf an zu verstehen, dafd das »Bedeutungs-
volle«, das uns durch die sinnliche Wahrnehmung des Schénen
vermittelt wird, weder ein Ausschnitt aus der gegenstindlichen
Wirklichkeit noch ein Teil unseres eigenen Innenlebens oder unsere
blofe Projektion ist, sondern dem Gegenstand selbst zukommt. Es ist
der Gegenstand selber, von dem die ésthetische Wirkung ausgeht.
Dieser ist schon, in ihm gelangt die Realitit — das Sein im Seienden
—zum Ausdruck.

In der Begegnung mit dem Schonen unterscheidet sich der im-
manente Inhalt der dsthetischen Erfahrung deutlich von den durch
ihn ausgelosten Gefiihlen in uns. Die Realitit, die im Schonen zum
Ausdruck kommt und mit jener verwandt ist, die wir in der Tiefe
unseres Selbst erfahren, ist selber unpersonlich. Sie hat kein Selbst-
bewufStsein und driickt sich nicht vorsitzlich aus. Das aber zeigt, daf3
die dsthetische Realitit, die mit unserem Selbstsein wesensverwandt
ist, doch weitreichender ist als dieses und mit der Realitit als solcher
zusammenfillt. »In ihr dringen wir gewissermafien nicht nur im In-
neren unser selbst, in den Tiefen unseres vereinzelten Ich, sondern
auch auflerhalb von uns, in der uns umgebenden Welt durch die
Schale der objektiven Wirklichkeit hindurch und spiiren den leben-
digen inneren Kern des Seins« (RM 197). Dagegen beruht die These
von der »Einfiithlung« oder »Beseelung, so Frank, auf dem (psycho-
logistischen) Vorurteil, dafd das »Seelendhnliche«, welches dem
Schonen eignet, dem Gegenstand, der seiner selbst nicht bewufst ist
und selber keine Seele besitzt, vom Betrachter zugefiigt sein mufs.

207

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Sehr deutlich wird durch diese Bemerkung der Unterschied von
Franks »verstehendem Erleben« zum »Verstehen« des Kunstwerks
bei W. Dilthey. Fiir Dilthey vollendet sich das Verstehen, indem der
Betrachter den urspriinglichen kiinstlerischen Schaffensvorgang
nacherlebt. Sein Ich »findet« sich so im Du des Kiinstlers »wieder«
und erfahrt dadurch eine Erweiterung seiner bisherigen »Determina-
tion«. Die Bedingung fiir das Nacherleben des kiinstlerischen Schaf-
fensakts ist fiir Dilthey die allen Menschen gemeinsame »allgemeine
Menschennatur, verstanden als Psyche. In Franks Sicht versteht das
Subjekt in der Erfahrung des Schénen (nicht nur des Kunstschénen)
sich selber tiefer (erweitert sich in seiner »Determination«, wie Dil-
they schreibt), weil es von der universalen geistigen Einheit des Seins
angeriihrt und ihrer in »lebendigem Wissen« bewuf3t wird.

Frank iibersieht nicht, daf dem Schénen etwas Zweideutiges,
sogar verfiihrerisch Schillerndes anhaften kann. Die unergriindliche
Fiille der Realitdt gelangt im Schonen nur eingeschrankt zum Aus-
druck. Es »ist in einem gewissen Sinne gleichgiiltig gegeniiber Gut
und Bose«. Die Beobachtung, wie totalitire politische Michte die
Schonheit in ihren Dienst stellen, konnte das eindrucksvoll bestiti-
gen. Zur bitteren Lebenserfahrung gehort, schreibt Frank, dafl die
dsthetische Harmonie mit der »wahrhaften, uns versshnenden und
errettenden Seinsharmonie« nicht schlechthin identisch ist. Zwar er-
offnet sich im Schonen die Realitit selbst, aber gewissermaflen nur
»oberflichlich«. Es enthilt nur die »tréstliche Andeutung der Még-
lichkeit eines ganz anderen Seins«. Insofern aber ist durch die dsthe-
tische Erfahrung doch »die Gewihr fiir die Moglichkeit und Denk-
barkeit« der »aktuellen, voll verwirklichten Harmonie des Seins«
gegeben.

4. Religiose Erfahrung

Im Umgang mit der Welt und in der Begegnung mit den Menschen
eroffnet sich die Moglichkeit, im Transzendieren des Selbstseins die
Realitét in ihrer Unergriindlichkeit »verstehend zu erleben«. Thm ist
insofern ein religioser Charakter eigen, weil in ihm der »Urgrund«
der Realitdt auf nicht-beriihrende Weise beriihrt werden kann.

In seiner Sozialphilosophie beschreibt Frank das religiose Grund-
gefiihl als lebendig erfahrene Verbundenheit »mit jenem absoluten
Prinzip, das der universalen Gemeinschaftlichkeit des Seins zugrunde

208

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiose Erfahrung

liegt«. Er charakterisiert es auch als Erfahrung, »zu einem Ganzen zu
gehoren, das uns nicht von aufSen umgibt, sondern von innen vereint
und erfiillt«. Die religiose Grunderfahrung, daf3 wir mit unserem
Selbstsein in die »geheimnisvoll uns umgreifenden Tiefen des Seins«
hinabreichen, kann sich anldfilich ganz alltiglicher Situationen ein-
stellen. Vom oberflachlichen und bald voriibergehenden Beriihrtsein
durch das »absolute Prinzip« kann es sich bis zur mystischen Erfah-
rung der Anwesenheit des gottlichen Du in allen Dingen vertiefen.
Mit auBSergewohnlicher Eindringlichkeit hat das religiose Genie des
hl. Franz von Assisi diese Anwesenheit und kraft ihrer die »Gemein-
schaftlichkeit« mit allen Geschopfen erfahren (vgl. GGdG 148).

Besondere Anldsse, um die Tiefe der Realitit zu erfahren, sind
die erotische Beziehung zwischen Ehegatten, die lebendig erfahrene
Sorge der Eltern um ihre Kinder, das Erleben der heimatlichen Ge-
borgenheit am »hiuslichen Herd«, das vertraute gemeinsame Mahl,
das Bewuf3tsein, mit den Vorfahren verbunden zu sein und, nicht
zuletzt, das Bewufstwerden eines gemeinsam erlittenen Lebens-
schicksals.

Auch eine gegenstindliche Wirklichkeitswahrnehmung — etwa
einer auflergewdhnlichen, erhabenen Naturerscheinung — kann das
Transzendieren des eigenen Selbstseins anstofien, so daf3 das »Herz«
(im Sinne Pascals) iiber sich selbst hinausgefiihrt wird und zu einer
Begegnung mit der Tiefe der Realitit gelangt. Die erlebte Einheit mit
der Natur kann das Bewuf3tsein vermitteln, zu einem geheimnisvol-
len iiberkosmischen, lebendigen Ganzen zu gehoren. Das gilt auch
fiir die Naturfrommigkeit eines Schamanen. Die Frage, wer in seiner
Religiositdt Gott naher ist — der Schamane oder der philosophisch
und theologisch gebildete Glaubige — ist allein daher zu beantworten,
in wessen »Herzen« die »Realitdt« in ihrer unergriindlichen gott-
lichen Fiille vollstindiger und angemessener erfahren wird. Fiir
einen Auflenstehenden bleibt es unentscheidbar. Die Realitt ist nie-
mals als bestimmte oder abgegrenzte zu haben und darum nicht
mefbar. Die wahre Begegnung mit Gott — und sei sie ein undeut-
liches Beriihren Gottes in seiner ganzen UnfafSbarkeit — geschieht
ausschliefSlich »in den letzten, dem dufleren Blick verborgenen Tie-
fen unseres Wesens«. Frank macht (mit M. Buber) darauf aufmerk-
sam, dafs in der Naturfrommigkeit eines Schamanen oder Fetischver-
ehrers die Bewegung des »Herzens« freilich »ginzlich an einen
einzelnen #ufleren Eindruck gebunden ist und qualitativ durch ihn
bestimmt wird« (RM 241f.).

209

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Unter den Anlassen, die eine religiose Erfahrung anstoffen kon-
nen, ragt die Begegnung mit der »tiberweltlichen Tiefe eines anderen
personalen Geistes« hervor. Weil unser Ich mit dem Du-Sein und
dem Wir-Sein ontologisch verbunden ist, kann das fiir das Selbstsein
konstitutive Transzendieren in das Unendliche durch die Begegnung
mit der personalen Heiligkeit eines anderen Menschen in besonderer
Weise aktualisiert werden und »in uns bislang verborgene Tiefen
unseres eigenen Ich« wecken. Frank sieht die Bedeutung Jesu fiir die
religiose Erfahrung gerade darin, daf8 die Begegnung mit seiner Per-
son »den Zugang zu den inneren Tiefen unseres eigenen geistigen
Seins« erschlief3t (RM 242).

In seiner theologisch-spirituellen Schrift Mit uns ist Gott hat
Frank sich ausdriicklich mit der religiésen Erfahrung befaf3t.” Sie ist
ein eindrucksvolles Beispiel fiir die Fahigkeit ihres Verfassers, seine
philosophisch-phinomenologischen Einsichten fiir das religiose Le-
ben fruchtbar zu machen. Frank kniipft hier, um den »Gegenstand«
der religiosen Erfahrung sichtbar zu machen, an der Erfahrung sitt-
licher Schonheit an.

Wer von einer wahrhaft uneigenniitzigen Hilfeleistung oder
vom grofSmiitigen Verzeihen einer Krinkung innerlich angeriihrt
wird, erlebt die Schonheit dieser Tat als etwas Reales, »das in einer
unsichtbaren Tiefe existiert und sich sogar in gewissem Sinne ab-
sichtlich in ihr verbirgt«. Sie ist kein sinnlich gegebenes Faktum,
dennoch wird ihre Realitdt nicht nur vermutet, sondern ist gewifs.
Wir konnen sie »unmittelbar mit unserer Seele« wahrnehmen, weil
die eigene Seele ihr verwandt ist. Sehr dhnlich ist die Wahrnehmung
dieser Realitit, wenn wir unsere Pflicht gegen inneren und dufSeren
Widerstand erfiillt haben. Frank beschreibt das Aufleuchten dieser
Realitdt so: »In der innersten Tiefe unseres Herzens erfahren wir
die lebendige Anwesenheit und Wirkung einer Kraft oder Instanz,
von der wir unmittelbar wissen, dafs sie eine Kraft héherer Ordnung
ist, daf3 unsere Seele eine Kunde aus der Ferne erreicht hat, aus einem
anderen Seinsgebiet als jenes, dem die gesamte gewohnliche, alltig-
liche Welt angehort«. Weil wir hier einer Realitit begegnen, die we-
sentlich anders ist als das Faktische und Begrenzte, ist es moglich,
immer tiefer in sie einzudringen und sie sich zu vergegenwirtigen.

7 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyslenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obstest-
va. Moskau 1992, S. 217-404. Vorgesehen ist die deutsche Veréffentlichung als 6. Band
der Werkausgabe bei Alber, Freiburg.

210

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiose Erfahrung

Die Realitit, die hier begegnet, ist — das wird bei diesem Beispiel
besonders deutlich — absolut.

Frank ist {iberzeugt, daf3 »die Erfahrung des Guten und Schénen
zur religiosen Erfahrung gehort und gleichsam ihren Keim bildet«;
sie ist aber damit noch nicht erschopfend beschrieben. Hinzu kommt,
daf3 ihr »Gegenstand«, den wir »als etwas Urspriingliches, als letzte
Tiefe und als Absolutes erkennenc, »eine letzte, hochste Freude, voll-
kommene Befriedigung und Begeisterung« verschafft. Auf der sub-
jektiven Seite entspricht ihm »das Gefiihl, das wir >Ehrfurcht< nen-
nen, eine unteilbare Einheit bewegter Verehrung — der Furcht
vergleichbar, aber keineswegs mit ihr identisch, und der Seligkeit
von Liebe und Bewunderung«. Frank sieht sich durch den Religions-
phinomenologen Rudolf Otto, der die Elemente des tremendum und
des fascinans als kennzeichnend fiir das Mysterium des Heiligen an-
genommen hatte, bestitigt. Geht man weiter strikt von der Erfah-
rung aus, so laf3t sich das Gottliche als »etwas absolut Erstes, All-
umfassendes, alles Durchdringendes, alles Bestimmendes, Ewiges«
umschreiben. Thm gegeniiber erscheint das eigene Leben als etwas
Abgeleitetes, das in essentieller Hinsicht weder seinen Grund noch
sein Endziel in sich hat, sondern beides auf3erhalb seiner selbst vor-
aussetzt. Was wir als Grund und Endziel begrifflich unterscheiden,
und zwar als das, »woraus wir hervorgegangen sind, worauf wir uns
stiitzen, worin und wodurch wir sind und wohin letzten Endes unser
Herz strebt, das ist im Sein »ganz offenbar ein und dasselbe«: »Eben
dies unsagbar Eine, Erste und Letzte ist das, was wir mit den Worten
Heiligkeit, Gottheit, Gott bezeichnen«. Durch die phinomenologi-
sche Analyse der »Unruhe« des Herzens erkennt Frank mit Augusti-
nus den essentiellen »Hinweis auf das Letzte, Hochste, absolut Wert-
volle, Heilige, auf letzten Trost und Gliickseligkeit«.

Damit ist die religiose Erfahrung im eigentlichen Sinn um-
schrieben. Sie geschieht, wo in der Realitdt »jenes Unsagbare« begeg-
net, das die menschliche Sprache andeutungsweise in solchen Worten
wie »das Heilige«, »Gottheit«, »Gott« ausdriickt (S nami Bog 237).
Sie vollendet sich, wenn dem Menschen das Heilige oder die Gottheit
als Du begegnet und er darauf antwortet. Der zuvor anonyme »Ur-
grund« des Seins offenbart sich dann als ein Gesicht von unergriind-
lichem Ausdrucksreichtum. Seine Erfahrung ist durch die Weise, wie
die Realitit sich erschlief3t, charakterisiert.

Es kommt hier sehr darauf an, mahnt Frank, den phinomenolo-
gisch erhobenen Gehalt nicht durch eine abgeleitete theologische

211

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Theorie zu ersetzen. Gerade die vorgefertigten Begriffe der tiberkom-
menen theologischen Sprache konnen das Bemiihen, eine urspriing-
liche Erfahrung des Geglaubten zu gewinnen, behindern, indem sie
ein Wissen suggerieren, das mit dem lebendigen Erfahrungswissen
nur wenig gemein hat. Um dieses phanomenologisch zu klarende Er-
fahrungswissen geht es, wenn Frank von der »Gottheit« spricht.

Echte religiose Erfahrung hat die Einheit (nicht eine Mischung)
von Immanenz und Transzendenz zum »Gegenstand«. »In der reli-
giosen Erfahrung haben wir eine eigentiimliche, klare Verbindung
intimer Nihe mit der Ferne — philosophisch ausgedriickt, von dufler-
ster Immanenz (die hier der lebendige Besitz, die Verflechtung des
Erfahrungsgegenstandes mit unserem >Ich¢ ist) mit Transzendenz.
Die Natur der religiosen Erfahrung besteht darin, daf$ etwas in unse-
re Seele eindringt, sie unmittelbar beriihrt und von ihr innerlich
empfunden wird, was zugleich als etwas erkannt wird, das von einer
unerreichbaren Tiefe oder Ferne ausgeht«. Der religiose »Gegen-
stand« selber wird dabei »als etwas Verborgenes« erfahren. Mit an-
deren Worten: Es handelt sich um »die immanente Erfahrung einer
transzendenten Realitiat« (ebd. 250).

Weil diese Realitdt tiber unser Ich hinausgeht und, als Unbe-
grenzte, uns nicht in ihrer ganzen Fiille zuginglich ist, kann sie, was
fiir die unmittelbare sinnliche Erfahrung kaum moglich ist, tiber-
sehen oder bestritten werden. »Das im Grunde Gewisse erweist sich
hier als psychologisch und subjektiv ungewifi«, ja es kann sein, dafs es
nicht einmal als vorhanden erkannt wird. So kann jemand vom Sché-
nen und Guten beeindruckt sein, ohne darin das absolut Transzen-
dente zu bemerken. Das Horen der »gottlichen Stimme« gleicht der
Wahrnehmung eines »feinen Windhauchs«, sagt Frank mit dem
Propheten Elija. Gott »ist nur als Fliistern in der Stille zu horen oder,
genauer, tonlos in der Stille selbst. Deshalb ist es ganz unmaglich, ihn
inmitten des Larms der weltlichen Hast und des Geschwitzes zu ver-
nehmen, und es ist sehr leicht moglich, ihn zu iiberhéren, nicht auf
ihn zu reagieren, seine Anwesenheit zu bestreiten« (ebd. 252).

5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
Der »Gegenstand« des christlichen Glaubens ist nicht die »Gottheit«
als absolutes apersonales »Heiligtum«, sondern Gott als » Vater« und

so auch als »Person«. Dennoch ist nicht zu iibersehen, daf3 Frank sich

212

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott

sehr reserviert zeigt, wenn es um die Ubertragung des Personbegriffs
auf Gott geht. Die Vorstellung von Gott als einer »Person, die »ir-
gendwo« »existiertg, so fiirchtet er, verfehlt fast unvermeidlich »jene
unaussprechliche, unermeflliche Fiille, jene unendliche Tiefe und ab-
solute Urspriinglichkeit«, die Gott ist. Diese Gefahr geht bereits von
unserer Sprache aus, die von Gott als einem »jemand« spricht und ihn
so zu einer »abgegrenzten Seinsinstanz« vergegenstindlicht. Immer
wieder betont Frank den fiir ihn zentralen Gedanken, daf3 die Bezie-
hung des Menschen zu Gott niemals der Beziehung zwischen zwei
Einzelinstanzen gleicht, sondern die All-Einheit des erlosten Seins
einbezieht. Frank kann sich hier auf den Satz des Apostels Paulus im
1. Korintherbrief (15:28) berufen, dem zufolge die Erschaffung des
Seins durch Gott erst dann vollendet ist, wenn »alles« Gott unterwor-
fen sein wird und er selber »alles in allem« ist. Franks Deutung ver-
sucht, die urspriingliche Dynamik dieses Satzes zu bewahren.

Um die Gefahr der Vergegenstindlichung zu vermeiden, die mit
der Vorstellung Gottes als einer Person verbunden ist, betont Frank,
daf3 Gott als transzendentale Bedingung dafiir, daf3 der Mensch Per-
son sein kann, selber wesentlich mehr als eine Person ist. Damit ist
gesagt, da3 Gott »dem tiefsten Innern unserer Person nahe und ver-
wandt« ist und es doch unendlich iibersteigt. Gott ist »die Antwort
auf das, was in der Welt einzigartig ist: auf das Wesen unserer Per-
son«. Dem entspricht die Eigenart unserer Beziehung zu ihm. Wir
stehen ihm nicht »gegeniiber«, sondern sind in eine »Gemeinschaft«
mit ihm aufgenommen, die »personal« genannt werden kann [ov [i¢-
nom obscenii®] (S nami Bog, 257).

Daf3 diese Gemeinschaft niemals nur als eine Zweierbeziehung
zu verstehen ist, findet Frank durch die Predigt Jesu vom »Reich«
Gottes bestitigt. Dieses »Reich« umfaflt die Realitit — eben die
Schopfung — als umfassendes Ganzes. Denn das »Reich«, so Franks
Exegese, ist nicht eine Einrichtung neben Gott, sondern ist als die
erloste Schopfung eins mit Gott. Es ist darum nicht »irgendwo« au-
Berhalb der Welt zu suchen; es »ist nichts anderes als das Sein, voll-
stindig durchdrungen und erleuchtet von gottlichen Kriften, das
Sein, in dem Gott »alles in allem« ist, das Reich der Wahrheit, des
Guten, Schonen, Heiligen«. Mit dem »Reich« ist unsere Einheit mit
Gott gemeint. Von ihm heiflt es deshalb, daf3 es »in uns« ist (Lk.

8 Frank spricht in Mit uns ist Gott nicht mehr von sobornost’, Gemeinschaftlichkeit,
sondern von obsc¢enie, Gemeinschaft.

213

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

17:21), daf8 wir es »wie ein Kind« (Lk. 18:17), ohne es abstrakt be-
griinden zu konnen, »im Genuf$ unmittelbarer Erfahrung« anneh-
men sollen (ebd. 258).

Wie die Beziehung zu Gott als »personale Gemeinschaft« erfah-
ren werden kann, erldutert Frank an der Beziehung des Kindes zur
Mutter und zum Vater. Die Gemeinschaft mit ihnen »besteht keines-
wegs in der klaren, niichternen, intellektuell auszudriickenden Uber-
zeugung von ihrer Existenz als >Personens, sondern einfach in der
nicht in Worte zu fassenden Empfindung ihrer Realitit als einer
Quelle von Wiarme, Zirtlichkeit, Geborgenheit, Aufgehobensein«
(ebd. 259). Das Wort » Vater«, mit dem Jesus selber Gott anredet und
mit dem auch seine Jiinger Gott anreden sollen, bezeichnet, wie Frank
erklart, »nicht nur ein liebendes, uns ernihrendes und schiitzendes
Wesen«. Der » Vater« verkorpert in der Sprache Jesu »auch die unteil-
bare, kollektive familiire Einheit der Gattung oder Familie, in deren
Bestand allein mein Leben moglich ist. Er ist das Symbol des Vater-
hauses, etwa in der Art des heutigen Heimatbegriffs« (ebd. 263).

Der Glaube an Gott im christlichen Sinn ist auch fiir Frank mehr
als die ehrfiirchtige Erfahrung des unergriindlichen unpersonlichen
Urgrundes des Seins. Er ist die Erfahrung eines den Menschen an-
sprechenden, anschauenden Du, das ihn in seine »personliche Ge-
meinschaft« aufnimmt. Er ist das vertrauensvolle Verhiltnis des
»Kindes« zu Gott als Vater. Der Glaube geht »iiber die Anerkennung
des transzendenten, abgesonderten Seins Gottes als Person« hinaus,
denn er ist auf Gott gerichtet, »nicht nur als personales Wesen, son-
dern zugleich als gottliche Heimat der Seele«. Wahrer Glaube ist dar-
um nicht schon dort gegeben, wo jemand »denkt und tiberzeugt ist,
daf irgendwo >Gott existiert«; wahrhaft »glaubig« ist erst, »wessen
Seele vom Licht der gottlichen Wahrheit beriihrt wird, der die leben-
dige Empfindung des Reichs des Heiligen, der himmlischen Heimat
hat«. »Wir erfahren Gottes Realitit in dem Moment, in dem er un-
sere Seele beriihrt und in unserer Seele — auf diese Beriihrung ant-
wortend — sich ein ihm zugewandtes Gefiihl entziindet. In diesem
Sinne ist der Glaube an den personalen Gott das Wesen der religiosen
Erfahrung« (ebd. 262). Glaube, mit anderen Worten, ist nicht die
Anerkennung eines bestimmten Gegeniiber, sondern die »lebendige
Berithrung des allumfassenden und alles erfiillenden gnadenvollen
Seins« (ebd. 260). Es wird uns zuganglich, wie Franks neutestament-
lich begriindete Bemerkung zeigt, »weil wir es durch dasjenige wahr-
nehmen, was gottlich ist in uns selbst« (ebd. 242). Daf3 die Anwesen-

214

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die GewiBheit des Glaubens

heit Gottes im Menschen als Bedingung dafiir, ihm begegnen zu kon-
nen, eine freie personale Tat Gottes und somit bereits »Gnade« ist,
steht fiir Frank aufSer Frage.

Die Gemeinschaft mit Gott erfahre ich in der »Beriihrung, die
in gewisser Weise der Begegnung von Ich und Du gleicht. Der Unter-
schied zur zwischenmenschlichen Ich-Du-Begegnung darf jedoch
nicht iibersehen werden. In der Begegnung ist immer auch die An-
dersheit zwischen mir und dem ewigen Du Gottes prisent, weil es
tberhaupt »Grundlage, Boden und tiefste Wurzel« meines Ich, seine
»transzendentale« Bedingung, ist. Doch erfahre ich, wo das géttliche
Du sich mir zeigt, dafi ich mit ihm eins bin und mit ihm zusammen-
fliefle. Es ist nicht moglich, eine Trennungslinie Gott gegeniiber zu
ziehen wie zwischen den welthaften Gegenstinden. »So sehe ich
nicht mehr deutlich, wo die letzte Tiefe meiner selbst endet und wo
beginnt, was ich Gott nenne« (ebd. 263). So kann man verallgemei-
nern: Das Selbstsein erfihrt sich ausgerichtet auf einen absoluten
Sinn und, weil an ihm teilhabend, in ihm geborgen.

6. Die GewiBheit des Glaubens

In einer Analyse der gnoseologischen Qualitit des Glaubensaktes,
zeigt Frank, daf$ dem religiosen Glauben auch die Gewifiheit zu-
kommt, die der Erfahrung als Wirklichkeitserfahrung eigen ist. Sie
gleicht dem auf unmittelbarer Erfahrung beruhenden unbezweifel-
baren Wissen, zu sein. Ahnlich ist mir die Wirklichkeit eines Schmer-
zes oder einer Freude, die ich unmittelbar erlebe, die also in meinem
Bewuftsein ist, unwiderleglich gewifs. Gewif$heit — die nicht mit ana-
lytischer Einsicht in den betreffenden Sachverhalt verwechselt wer-
den darf - ist gegeben, wenn der Gegenstand des Wissens oder Den-
kens im BewufStsein real anwesend ist. Sobald ein Gegenstand sich
auferhalb des BewufStseins befindet und ich nur an ihn denke oder
thn mir vorstelle, ist das Urteil iiber seine Realitdt der Tauschung
ausgesetzt, es kann wahr oder falsch sein (ebd. 233). Das gilt selbst-
verstindlich auch fiir religiése Denkinhalte. Doch ist der Glaube we-
sentlich mehr als das Denken an gewisse Inhalte; er ist die Erfahrung
der Anwesenheit Gottes. Der Glaube, soll er das Vertrauen rechtfer-
tigen, das ich seinem Inhalt entgegenbringe, mufs, so betont Frank,
auf unmittelbarer Evidenz, d.h. auf unmittelbarer Erfahrung der
Realitit Gottes und seiner Zuwendung beruhen (ebd. 224).

215

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Worin kann dieser Glaube begriindet sein? Den Menschen des
rationalen Denkens ist, wie Paulus schreibt, der christliche Glaube
eine »Torheit« (1. Kor. 1:23). Denn sein Inhalt — daf3 Gott sich dem
Menschen bis zur eigenen Selbsthingabe in Liebe zuwendet — ist
schlichtweg unwahrscheinlich. Keine duflere Autoritatsinstanz reicht
aus, um ihn vertrauenswiirdig zu machen — weder die der Eltern noch
die der kirchlichen Lehrer bis hin zu den Aposteln. Jede Autoritit,
welche behauptet, eine Kenntnis von Gott zu besitzen, die mir fehlt,
miifite diese Behauptung begriinden. Wiirde sie sich dafiir wieder auf
eine Autoritit berufen, hitten wir einen Fortgang ins Unendliche.
Selbst der Verweis auf Gott als dufSerer Autoritétsinstanz liefe auf
eine petitio principii hinaus, denn man miiffte der Autoritit Gottes
glauben, dafl Gott die den Glauben rechtfertigende Autoritit sei.
Frank antwortet darauf: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letz-
ten Endes nur Gott selbst«. Das heif3t aber, der Glauben, soll er gewif3
sein und so zur Lebensgrundlage werden konnen, mufs sich auf un-
mittelbare Erfahrung stiitzen konnen und nicht auf eine vermitteln-
de Autoritit. Diese fiir den Glauben unabdingbare Eigenschaft der
unvermittelten »GewifSheit« hat erstmals in der Geschichte des reli-
giosen Lebens der Prophet Jeremias erkannt.

Das »eigentlich Revolutionire« der Offenbarung Christi besteht
Frank zufolge gerade darin, dafi sie Gottes Verhiltnis zum Menschen
als »Immanenzc, als »unmittelbare Nihe und Zugénglichkeit« ent-
hiillt (ebd. 229). Der eigentliche Gehalt des christlichen Glaubens
besteht eben im »Wissen« der erlosenden Anwesenheit Gottes in
der Seele des Menschen. Das wird durch die Lehre vom Heiligen
Geist bestitigt, denn sie »ist nichts anderes als die Enthiillung jener
Kraft oder Hypostase Gottes, durch die Gott in der menschlichen
Seele immanent anwesend ist« (ebd. 228f.). Oder, wie es der erste
Johannesbrief sagt: »Daran erkennen wir, daf8 wir in ihm bleiben
und er in uns bleibt: Er hat uns von seinem Geist gegeben« (1. Joh
4:13; 3:24).

Gibe es die auf Erfahrung gegriindete Gewifsheit des Geglaub-
ten nicht, dann wire der Glaube das Ergebnis einer Willensanstren-
gung, mit der man sich zwingt, das an sich Unwahrscheinliche doch
fiir wahr zu halten. Ein derartiger Glaube konnte weder befreiend
sein noch konnte er das Bewufitsein begriinden, in Gott unbedingt
geborgen und so unsterblich zu sein (vgl. ebd. 243). Der Wille, der fiir
den Glauben unerlif3lich ist, ist nicht der Wille, etwas fiir wahr zu
halten, was eigentlich ungewif$ ist. Nachdriicklich betont Frank, daf3

216

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

jeder Zwang, auch der Selbstzwang, dem Glauben widerstreitet. Der
Wille, auf den der Glaube nicht verzichten kann, ist der Wille zum
»Aufmerken« [vnimanie], der Wille, auf den Zuruf eines Du zu hé-
ren und zu antworten, oder, mit Franks Worten, »den geistigen Blick
anzuspannen, um wahrhaft zu entdecken und zu sehen, was ist« (ebd.
253). Dieser »Wille zum Aufmerken« ist ein freier Akt, der seine
Entsprechung in der Zuwendung zum Du der anderen Person hat:
Gott »gibt sich nur dem, der sich ihm frei, aus eigenem inneren An-
trieb, offnet und ihm entgegengeht« (ebd. 255). Frank beruft sich auf
das Wort Jesu: »Wer Ohren hat, der hore«. Dieses » Aufmerken« und
»Horen« ist moglich, weil das Ich als solches bereits durch die Bezie-
hung zum Du konstituiert ist.

Frank fiigt noch einen weiteren Aspekt hinzu. Religitse Erfah-
rung ist »die Erfahrung einer Gemeinschaft«. Er nennt den Glauben
deshalb »Wissen—Erleben, Wissen-Gemeinschaft [znanie-pereZiva-
nie, znanie-obscenie]« (ebd. 271; 279). Mit »Gemeinschaft« ist nicht
die Vermittlung des Glaubensinhalts durch andere, auch nicht der
gemeinschaftliche Vollzug des Glaubensaktes gemeint. Die Begriffe
»Wissen-Gemeinschaft« und »Wissen-Erleben« besagen, daf8 im
Glauben das Gewuf3te als Erleben mit dem Wissenden eins ist — ver-
gleichbar der Einheit von Ich und Du in der Ich-Du-Begegnung. Es
geht Frank um die ontologische Qualitit des Glaubens als lebendiger
freier Selbstmitteilung der Realitit Gottes an den Glaubenden.

7. Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J.
Hick

Ein kurzer Blick auf zwei Beitrige zu dem in jiingster Zeit gefiihrten
religionsphilosophischen Diskurs soll die Besonderheit von Franks
Position verdeutlichen. Der amerikanische Philosoph William Alston
(geb. 1921) geht von den Zeugnissen fremder religioser Menschen
tber ihre mystischen Begnadungen und Erfahrungen aus und ent-
nimmt ihnen, daf} sie eine direkte und unmittelbare nichtsinnliche
Wahrnehmung Gottes haben (direct awareness of God; perceiving
God).? In ihren Erfahrungen ist das Wahrgenommene, Gott, vom

9 W.P. Alston: Perceiving God: The Epistemology of Religious Experience, London
1991. Vgl. dazu A. Hansberger: Gott wahrnehmen. William Alstons perzeptives Modell
religioser Erfahrung. In: F Ricken (Hg.): Religiose Erfahrung. Ein interdisziplinirer
Klarungsversuch. Stuttgart 2004, S. 113-125. M. Wasmaier: Zwischen Pragmatismus

217

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Wahrnehmungssubjekt unterschieden und kommt so verstanden von
aufSen. Es handelt sich, Alston zufolge, um eine Subjekt-Objekt-Re-
lation, in der das Wahrgenommene ursdchlich auf das wahrnehmen-
de Subjekt wirkt; dennoch ist das, was sich in der Wahrnehmung
»prasentiert«, unmittelbar gegeben. Das Wahrnehmungserleben
selbst ist vorbegrifflich; die begriffliche Identifizierung folgt nach-
traglich.

Anders als Frank geht Alston von gegenstindlich vorliegenden
Zeugnissen aus, nicht vom eigenen Selbstsein. Einen Seins- und
Geistbegriff kennt er nicht. Er ist deshalb auflerstande, plausibel zu
machen, wie die »Wahrnehmung« Gottes, die nach seinem Urteil
nicht-sinnlicher Art ist, sich von Erfahrungen gegenstindlicher Art
wesentlich unterscheidet. Es ist fiir ihn deshalb konsequent zu be-
haupten, wie E Ricken feststellt, Gott sei dem Mystiker »in derselben
Weise gegeben, wie die Gegenstinde unserer Umgebung unserem
BewuBtsein in der Sinneswahrnehmung gegenwirtig oder gegeben
sind«.1° Die Einheit von Immanenz und Transzendenz, die Frank zu-
folge die Erfahrung Gottes kennzeichnet, vermag Alston nicht zu
denken.

Der englische Religionsphilosoph John Hick!! (geb. 1922) geht
bei der Erklidrung der religiosen Erfahrung davon aus, daf8 jede Wahr-
nehmung der Interpretation bedarf, weil erst durch sie das Wahr-
genommene eine Bedeutung erhilt. Eine Wahrnehmung, die fiir sich
schon eindeutig wire, gibt es nicht (all intentional experience is ex-
periencing-as). Weil jede Wahrnehmung an sich mehrdeutig ist,
kann keine Deutung beanspruchen, die allein mogliche zu sein. Des-
halb kann eine Erfahrung, die religios gedeutet wird, auch naturali-
stisch verstanden werden. Auch das sogenannte »Transzendente« ist,
wie Hick den verschiedenen religiosen Gottesbilder induktiv ent-
nimmt, unterschiedlichen Deutungen zuginglich. Jede Deutung er-
folgt durch die »Linse« einer bestimmten Kultur mit ihren jeweiligen
Begriffen und geschichtlich bedingten Erfahrungen. Hick folgert dar-
aus, dafl wir das »ultimately Real« niemals als solches oder an sich

und Realismus. Eine Analyse der Religionsphilosophie von William P. Alston. Heusen-
stamm 2007.

10 E Ricken: Religiose Erfahrung und Glaubensbegriindung. In: Theologie und Philoso-
phie 70 (1995), S. 400.

11 J. Hick: An Interpretation of Religion. London 1989. Vgl. hierzu: G. Gide: Viele Re-
ligionen — ein Wort Gotten. Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religionstheo-
logie. Giitersloh 1998.

218

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

erreichen. Was wir als das »Real« ansehen, ist Ergebnis einer Deu-
tung der Wirklichkeit mittels religioser Begriffe. »We describe as
religious experience those in the formation of which distinctively
religious concepts are employed«.12

Der folgenreiche Unterschied zu Frank liegt, wie schon bei Al-
ston, darin, dafy Hick von vornherein in der Subjekt-Objekt-Relation
denkt. Er gelangt nicht zum lebendigen Wissen des Seins, sondern
bleibt bei begrenzten BewufStseins- und Denkinhalten stehen. Es ge-
lingt ihm darum nicht, eine transzendentale Erfahrung des Gott-
lichen zu erreichen. Zur Begriindung seiner These, daf$ in die Wahr-
nehmung (Erfahrung) eines Gegenstandes die kulturabhingigen
Strukturen unseres Denkens erkenntnisbestimmend einfliefSen, be-
ruft Hick sich auf Kants Kategorienlehre. Die fiir Kant fundamentale
transzendentale Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit der
Gegenstandserkenntnis stellt er nicht.

12 ] Hick, a.a.O. S. 153.

219

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Xll. Der Mensch und das Sein: Geschopf und
Schopfer

Franks Ausfithrungen zur Schépfung gehéren zum spekulativ Kiihn-
sten und Schwierigsten seines Werks. Sie versuchen, einen wesent-
lich theologischen Gedanken philosophisch nachzudenken und die
Einheit und Differenz Gottes zum Sein aus dem Wesen Gottes im
Ur-Akt der Schopfung zu verstehen. Die allgemeine ontologische
Einsicht in die Anwesenheit des Seins in allem findet ihre spekulativ-
theologische Bestitigung. Der tiefe christliche Gedanke, da8 Schop-
fung und Erlésung innerlich zusamengehéren, spielt in diesem Zu-
sammenhang eine Rolle. Die von Gott ausgehende Vereinigung mit
dem »Anderen« wird als seine Befihigung zur Teilnahme am Schop-
fungswerk erkannt.

1. Das Ungeschaffene im Menschen

Franks Gedanke, daf3 der Mensch nicht nur Kreatur ist, sondern in
ihm auch ein »ungeschaffenes Prinzip« anwesend ist, setzt beim tra-
ditionellen rational-religiosen Denken an und versucht, ausgehend
von der geistlichen Erfahrung, in neuer Hinsicht die Einheit und Un-
terschiedenheit von Schopfer und Geschopf aufzuzeigen. Es geht
auch darum, die objektivierende Vorstellung von Gott als ein jensei-
tiges Gegebeniiber in gewisser Weise zu rechtfertigen und sie auf
ihren wahren Kern zuriickzufiihren. Frank kniipft dabei an die Lehre
zahlreicher Mystiker an, die von zwei »Schichten« oder »Seelen« im
inneren Sein des Menschen spricht: Der Mensch ist autonomes Sub-
jekt — in dessen Tiefe Gott »wohnt«, ohne daf$ das autonome Selbst-
sein durch die Immanenz Gottes als dessen Grund beeintrichtigt
wiirde. Frank findet diese Erfahrung im Christentum schon bei Pau-
lus, der davon spricht, daf3 Christus oder der Heilige Geist in ihm
selbst lebt und wirkt; weiter kommt sie bei altchristlichen Autoren
wie Tertullian, Augustinus, Dionysios Areopagita zum Ausdruck, im

220

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ungeschaffene im Menschen

Mittelalter bei Hugo und Richard von St.Victor, bei Meister Eckhart,
der devotio moderna des 14. und 15. Jahrhundert und deutlich bei der
hl. Theresa von Avila (gest. 1582), die im Menschen »Geist« und
»Seele« unterscheidet, und dem hl. Franz von Sales (gest. 1622), der
in der Seele zwei Prinzipien wahrnimmt, die er hinsichtlich ihrer
Néhe zur gottlichen Gnade mit den Namen der Abrahamsfrauen
»Sarah« und »Hagar« benennt. Auch auflerhalb des Christentums
ist die Erfahrung der zwei Schichten anzutreffen: im Alten Testa-
ment, in der Kabbala, und insbesondere in der von Frank geschitzten
arabisch-persischen Mystik.

Die Uberlegungen, die Frank in seinem Spitwerk Die Realitit
und der Mensch zu dieser Zweiheit anstellt, fithren Gedanken weiter,
die bereits in dem Buch Die Seele des Menschen, das er noch in Ruf3-
land vor der Revolution hatte veréffentlichen konnen, angedeutet
waren. Die Zweiheit im eigenen Inneren, die Frank verstindlich zu
machen unternimmt, entspricht nicht der Unterscheidung des eige-
nen Selbstseins vom psychophysischen Organismus, sie entspricht
auch nicht dem Haben bestimmter einzelner Erkenntnisinhalte. Sie
liegt innerhalb des Selbstseins. Wenn Augustinus sagt: »Gott war
schon immer in mir, nur ich selbst war nicht bei mir«, so unterschei-
det er gleichsam zwei Ich, die einander gegeniibertreten kénnen.
Auch der Ausdruck vom »Gipfel« oder »Funken der Seele«, der in
der deutschen Mystik anzutreffen ist, bezeugt die Unterscheidung
gleichsam von mir selbst und meiner »Seele«. Die Erfahrung dieser
Zweiheit kann etwa nachvollzogen werden, wo der Mensch sich des
Unterschieds bewuf3t wird zwischen seinem Selbstbewufltsein, das
sich als Ich ausdriickt, und der Wahrnehmung der eigenen inneren
Welt als einer lebendigen Fiille oder auch vermeintlichen Leere. Fiir
viele Menschen ist die Entdeckung dieser seelischen Wirklichkeit
eine Art »Offenbarung, die sie, wie Frank bemerkt, erschrecken las-
sen kann. Sie ist vom Ich unterschieden, doch nicht wie ein Objekt
der gegenstindlichen Wirklichkeit, vielmehr wie etwas, das in ihm
selbst lebt. Versucht man weiter zu verstehen, was sich hier als »See-
le« zeigt, so merkt man, dafS sie als Realitit die Unterscheidung von
Subjekt und Objekt, Immanenz und Transzendenz tibersteigt und sie
in sich vereint. Von dieser Erfahrung ausgehend laf3t sich verstehen,
daf3 die Beziehung zu Gott, die von meinem »Ich« und die von mei-
ner »Seele« ausgeht, jeweils eine andere ist. Dem Ich als Subjekt des
Erkennens und Wollens tritt Gott wie eine transzendente Instanz von
auflen gegeniiber, vergleichbar den Inhalten der objektiven Wirklich-

221

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

keit. Meine Seele aber als in mir lebende Realitit, die auf die Realitit
in ihrer ganzen Fiille hin offen ist, erfahrt Gott als in ihr wohnend
(RM 293 ff.).

Um diese Zweiheit innerhalb des Selbstseins und die damit ver-
bundene unterschiedliche Beziehung zu Gott weiter verstindlich zu
machen, erinnert Frank an die allgemeine epistemologische Einsicht,
derzufolge es die transzendentale Bedingung jeglichen Wissens ist,
dafl wir vor und unabhingig von der Ausrichtung des Erkenntnis-
blicks auf die Objekte diese doch schon irgendwie »haben«. Dieses
»Haben« und somit ihre Erkenntnis ist moglich, weil wir mit den
Erkenntnisgegenstinden in der alles umgreifenden Einheit der Rea-
litdt immer schon verbunden sind. Diese Bedingung gilt auch fiir
unsere rational-religiose Beziehung zu Gott, in der wir Gott wie
einer gegeniiberstehenden transzendenten Grofle gegeniibertreten.
Das mit dieser Beziehung verbundene Wissen von Gott ist kein pri-
mires Wissen. Dafd wir iiberhaupt »die Idee Gottes als einer tran-
szendenten, uns dufleren Realitit« bilden konnen, hat vielmehr die
Immanenz Gottes in uns oder das ungegenstindliche Wissen von
Gott, das mit seiner Anwesenheit in uns identisch ist, zur Bedingung.
Franks Folgerung zur Erklarung der »rationalen« Beziehung zu Gott
lautet nun, daf} die Seele jenes »primire Wissen« von Gott, das in
seiner Immanenz griindet, dem rationalen Selbstbewufstsein d. h. ge-
wissermaflen der Oberfliche der Seele »iibergibt«: »Nur dadurch
kann mein Ich (in seinem Unterschied zu Gott) Gott auf sekundire
Weise als transzendente Instanz haben, sich auf ihn richten, die
Pflicht erkennen, ihm zu gehorchen, d. h. einen transzendenten Maf3-
stab des eigenen Lebens haben« (RM 296{.). Das rationale » Wissen«
von Gott ist deshalb, obwohl »sekundir«, keine blofie Begriffskon-
struktion, sondern griindet in der Erfahrung der realen Immanenz
Gottes als jenseitigen.

Die Immanenz Gottes im Menschen ist nicht nur die Bedingung
dafiir, von Gott wissen zu konnen. Auch die Befihigung, mich selbst
und alles andere in der Welt zu beurteilen und zu bestimmen, so
Franks weitreichende Folgerung fiir die Anthropologie, griindet in
der Verwurzelung in Gott. Das heif3t, daf3 das Wesen des Menschen
als Person — seine Freiheit und Urspriinglichkeit, sein Selbstand, und
damit auch seine Befihigung zu schopferischem Handeln — keine
Naturgegebenheiten sind, sondern ihren Grund darin haben, daf3
Gott ihm innewohnt. Frank formuliert es so: Subjekt und Person bin
ich dadurch, daf3 ich »eine Ausstrahlung der allumfassenden Reali-

222

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ungeschaffene im Menschen

tit« bin, die durch die Tiefen meines Wesens hindurchgeht. Gerade
als autonomes Subjekt und Person bin ich »wesentlich nichts anderes
als die abgeleitete Spiegelung« dieser Tiefendimension. Hier findet
Frank das Wort Meister Eckharts bestitigt: Weil vom »Erstursprung
und Zentrum der Realitdt, von Gott« ein »Funke« im Menschen le-
bendig ist, ist er selber »ein abgeleitet-urspriingliches Zentrum des
Seins« (RM 298).

Weil das Wirken Gottes einem Lichtstrahl gleicht, der durch das
Zentrum der Person hindurchgeht, genauer, es als solches iiberhaupt
ins Sein ruft, also dem Menschen nichts fremdes ist, kann Frank in
ihm das urspriingliche Verhiltnis zwischen Gnade und Freiheit er-
kennen. Gnade und Freiheit sind »nicht zwei verschiedene und ein-
ander duflerliche Krifte — in ihrem letzten, innersten Wesen sind sie
zwei Momente, zwei Seiten ein und derselben wirksamen Realitit«.
Sie stehen einander nicht entgegen, weil die Gnade, das Wirken Got-
tes »von oben, die Freiheit schafft. Zur Erlduterung dieses Verhalt-
nisses, in dem das Verhiltnis zwischen der menschlichen Personalitit
und dem Innesein Gottes wiederkehrt, nimmt Frank das Begriffspaar
anima und animus auf, das »zwei Momente ein und derselben wirk-
samen Realitit« bezeichnet: Die anima, das »weibliche« Prinzip des
menschlichen Geistes, dem die ontologische Prioritit zukommt,
empfingt und birgt in ihrem Schofs den Samen der Gnade, der als
animus »nach auflen tritt und als selbstdndiges aus sich heraus han-
delndes Wesen sein eigenes Leben hat« (RM 298).

Die Unterscheidung zwischen der Tiefe der Seele und dem Ich
als dem unmittelbaren SelbstbewufStsein darf die unteilbare Einheit
der Person nicht vergessen oder sogar zu ihrer Spaltung fithren. Der
gottmenschliche Grund meines Seins ist selber das innerste Wesen,
die »Wurzel«, meiner selbst als Subjekt. Die Tiefenschicht der
menschlichen Seele ist mit Gott so eng »verschmolzen«, dafd — diese
Folgerung sieht Frank als unabweisbar an — »die reine Geschépflich-
keit durchbrochen und in diesem Sinn ein ungeschaffenes, iiberkrea-
tiirliches Prinzip der menschlichen Seele« anzuerkennen ist. Meister
Eckhart hatte diese Auffassung, wie Frank weif3, den Vorwurf einge-
tragen, eine haretische Lehre zu vertreten. Frank bemiiht sich auch
in dieser sublimen Frage um Klirung und Akzeptanz. Selbstver-
stindlich ist das Sein des Menschen, wie er immer wieder betont,
keine »primire, absolut-urspriingliche Realitét«; es besteht aber in
der »Verbindung mit Gott«, deren »Begriindung« Gott selbst ist.
Diese intime Verbindung macht den Menschen »in abgeleiteter Wei-

223

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

se der Ewigkeit Gottes selbst teilhaft« — und begriindet damit den
Glauben, nicht endgiiltig vernichtet werden zu konnen, also un-
sterblich zu sein (RM 301). Zu beachten ist selbstverstindlich, daf3
die Uber-Kreatiirlichkeit nur dem personalen Geist des Menschen
zukommt, keineswegs aber den empirischen seelischen Inhalten sei-
nes Lebens.

Jede Formulierung des tiberrationalen Verhiltnisses von Gott
und Mensch ist ein Behelf. Sie kann nur annihernd das letztlich Un-
ergriindliche aussagen: Gott und Mensch haben »ein identisches We-
sen, aber in zwei verschiedenen kategorialen Formen: In Gott in der
Form des urspriinglichen, aktualen und unendlichen Seins und im
Menschen in der Form des abgeleiteten, potenziellen und begrenzt-
partiellen Seins, quasi en miniature« (RM 303).

Mit gebiihrender Vorsicht kann diese » Tiefenschicht« des Men-
schen, die aus Gott »geboren« ist oder aus ihm »fliefit«, auch als
Emanation Gottes bezeichnet werden — wenn beachtet wird, daf3 sie
selbstverstandlich nicht mit Gott identisch und kein Teil von ihm ist.
Nochmals in Anlehnung an Meister Eckhart: Wie ein »Funke«
leuchtet als letzter Grund meines eigenen Wesens »der Strahl, der
von der zentralen Sonne des Seins ausgeht«. Jene »Tiefenschicht«
nimmt »sozusagen eine Zwischenposition zwischen >Geschépf« und
Gott« ein. Zur Bestitigung dieser gewify ungewdhnlichen Aussage
beruft Frank sich auf zwei auch fiir Theologen unverdichtige Zeu-
gen: auf Maximus den Bekenner (gest. 662) und auf Franz von Sales
(gest. 1622). Nicht zuletzt im Zeugnis des Neuen Testaments selber
sieht Frank eine Bestitigung seiner These: Heif3t es in ihm nicht, daf3
wir berufen sind, »Kinder« und »S6hne« Gottes zu sein (hier ware
an den Romerbrief 8:14ff. zu denken)? Weiter verweist Frank auf
das Gesprich Jesu mit Nikodemus, in dem Jesus von der »Geburt«
des Menschen »aus dem Geist« spricht (Johannes 3:3). Diese »Ge-
burt von oben« und Annahme des Menschen als »Kind« Gottes darf
nicht auf einen zeitlichen Moment in der Lebensgeschichte eines
Menschen, etwa eine »Bekehrung«, eingeengt (oder gar als blofle
blumige Redeweise abgetan) werden. »Der Mensch konnte nicht
>Kind Gottes< werden, wenn er es nicht dem Wesen nach von Anfang
an wire, nicht von Gott schon so vorgesehen wire. In der ontologi-
schen Ordnung gehort der Primat gerade diesem héheren Wesen des
Menschen als dem wahren Endziel, das Gott mit dem Menschen
erreichen will«. In ontologischer Hinsicht ist die »Geburt von oben«
eine iiberzeitliche »ewige Geburt«, die als transzendentale Bedin-

224

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch: Mitschépfer mit Gott

gung dem Geschehen in der Zeit enthoben ist (RM 304). Das End-
ziel, das, wie Frank sagt, transzendental gegenwdrtig ist, besteht
nach kirchlicher Lehre in der »Vergéttlichunge, in der Teilhabe des
Menschen am Wesen Gottes.

2. Der Mensch: Mitschépfer mit Gott

Mit dem das Wesen des Menschen auszeichnenden »ungeschaffenen
Prinzip« ist seine Befihigung grundgelegt, in der Kraft Gottes auch
selber Schopfer zu sein. Frank sieht sich mit dieser These im Wider-
spruch zur theologischen Tradition (er erwdhnt Augustinus und Tho-
mas), die allein Gott die Befihigung zum Erschaffen des Seins zuer-
kennt. Freilich, Franks These, die auch den Menschen wahrhaft
schopferisch sein ldfit, ist eine Analogie, in der das Schopfertum Got-
tes das analogatum primarium ist. Die Zweiheit im menschlichen
Subjekt — seine Autonomie und zugleich die Immanenz einer es iiber-
steigenden geistigen Realitit — ist die Bedingung seines Schopfer-
tums.

Besonders augenfallig verwirklicht sich die Fahigkeit, schopfe-
risch titig zu sein, im kiinstlerischen Schaffen. Um dieses Schop-
fertum zu charakterisieren, greift Frank, wie schon bei der Phino-
menologie des Schonen, den Begriff »Ausdruck« auf — »eines der
ritselhaftesten Worte der menschlichen Sprache«. »Die Kunst ist,
da sie >Ausdruck« ist, Verkorperung. In ihr wird etwas Geistiges in
einen Korper gekleidet, dringt gleichsam ins Materielle ein und er-
scheint in ihm als seine »Form« (RM 308).

Evident setzt dieser Akt schon Seiendes voraus. Doch gelangt
durch ihn Neues in das Sein, indem das Geistige, das der Kiinstler
noch unfertig in sich tragt, durch sein Tun eine gegenstindliche Ge-
stalt gewinnt. Zwei Momente verschmelzen dabei zu einer unver-
mischten Einheit: das Tun und Miihen des Kiinstlers und die ihn
zum Schaffen dringende und begleitende Inspiration. Das vom
Kiinstler geschaffene Werk ist so »der individuell-menschliche Aus-
druck« des in ihm wirkenden »tibermenschlichen Geistes«. In dieser
Einheit kann der Anteil des menschlichen Schépfers von der als »Ge-
schenk von oben« erfahrenen Inspiration nur »abstrakt« unterschie-
den werden. Goethe hat das Zusammenwirken dieser Momente mit
seiner Bemerkung bezeugt, »daf8 alles Denken zum Denken nichts
hilft, daf3 die guten Einfille immer wie freie Kinder Gottes vor uns

225

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

dastehen und uns zurufen: da sind wir!« (RM 210).! Die Erfahrung,
zu schopferischem Tun gedringt zu sein, ist, wie Frank an mehreren
Stellen seines Werkes betont, auch dem Philosophen nicht fremd.
Auch der wahrheitsuchende Philosoph weif3, dafy der Ursprung des
schopferischen Aktes nicht allein seine individuelle Subjektivitat ist.
Ebensowenig wird die Annahme eines »unpersonlich-allgemeinen
Trigers von Bewuftsein« als Quelle der Inspiration durch die Erfah-
rung gerechtfertigt.

Aus diesen Erwigungen ergibt sich als metaphysisch und theo-
logisch hochst bemerkenswerte Konsequenz: Gott ist nicht nur der
schopferische Ursprung des Seins, sondern hat das Sein selbst mit
schopferischer Kraft ausgestattet, d.h. er hat seiner Schopfung die
Befihigung verliehen, an seinem eigenen Schépfungswerk mitzuwir-
ken. »Gottes Schopfertum trigt den Charakter einer Erschaffung von
Schopfern«, die seinen Schopfungsplan ausfithren. Vergleichbar ist
diese Beziehung mit der eines Komponisten, der das Musikwerk ge-
schaffen hat, zu dessen schopferischen Interpreten (RM 382). Der
von der gottlichen Schopferkraft herkommende schopferische Im-
puls, der sich in der weltlichen Evolution duflert, ist begrifflich-ab-
strakt vom priméren schopferischen Handeln Gottes klar zu unter-
scheiden. In der konkreten Evolution aber sind sie zu einer Einheit
zusammengewachsen. Im Unterschied zu den auch im Kosmos zu
beobachtenden unpersonlichen und artspezifischen schépferischen
Prozessen ist sich die menschliche Kreativitat ihrer selbst als aktiver
Kraft bewufst. Als ihr Ursprungsort erweist sich die vom Urgrund der
Realitat »abgeleitete Urspriinglichkeit«, die den Menschen als Person
auszeichnet.

Wenngleich in besonderer Weise der Kiinstler, zumal der Dich-
ter, sich seiner schopferischen Kraft bewuft ist, oft bis zur Verach-
tung des »gemeinen Volks«, besteht Frank doch darauf, daf3 jeder
Mensch seine Berufung zum schopferischen Tun erfiillen kann, daf3
also in allen Lebensbereichen — auch im familidren und selbst im
politischen — in gewissem Ausmafd wahrhaft Neues geschaffen wer-
den kann.

In der Erfahrung, im geistigen Schaffen von einer geschenkten
Inspiration gefiihrt und gedringt zu werden, wird die Unergriind-

! Frank hat diesen Satz aus den Gesprichen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Ubersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespriche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

226

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch: Mitschépfer mit Gott

lichkeit der Realitit bewuflt, ohne daf diese Erfahrung einen reli-
giosen Charakter haben miifite. Wie schon die phdanomenologische
Analyse der édsthetischen Erfahrung und der Erfahrung des sittlichen
Imperativs zeigte, kann das Transzendieren zum gottlichen Urgrund
der Realitit je nach der konkreten Begrenztheit des Subjekts und
seines Aktes, in sehr verschiedener Gestalt, Tiefe und Intensitit er-
lebt werden. Der Kiinstler verspiirt in der schopferischen Inspiration
»die Wirkung Gottes nur von einer ihrer Seiten, ndmlich als schop-
ferisches Prinzip und somit als Quelle seiner eigenen, menschlichen
Kreativitat, wihrend die iibrigen >Attribute« Gottes, die sich in der
religiosen Erfahrung offenbaren, aufSerhalb seines Gesichtsfelds blei-
ben«. Entscheidend ist jedoch, daf3 »jede geistige Kraft (sofern sie
durch das Zentrum der menschlichen Person wirkt und daher in die
schopferische menschliche Freiheit tiberfliefSt) von jenem Mittel-
punkt und Erstursprung der Realitit ausgeht, den wir Gott nennenc.
Frank meint, daf§ der Mensch gerade in seiner Eigenschaft als kiinst-
lerischer Schopfer sich als »Bild und Gleichnis Gottes« erfihrt — da-
durch allerdings auch der besonderen Versuchung ausgesetzt ist, sich
zum Titanen zu stilisieren — wihrend im eigentlichen religiosen und
sittlichen Erleben eher die Differenz zu Gott bewuflt wird (RM
310¢)).

Der Mensch, der am gottlichen Schopfertum mitwirkt, ist da-
durch noch nicht dem Wesen Gottes dhnlich geworden. Denn Gott
ist nicht nur der schopferische Erstursprung des Seins; er ist dariiber
hinaus auch »personifizierte Heiligkeit, das ideale Prinzip der inne-
ren Vollkommenheit, gleichsam der geistigen Durchsichtigkeit und
Rechtfertigung des Seins«. Gott begniigt sich nicht damit, etwas an-
deres ins Sein zu rufen, sein Wille ist darauf gerichtet, das Geschaf-
fene auch mit dem eigenen Wesen zu durchdringen, es zu vergott-
lichen. Menschliches Schaffen ist darum erst dann im vollen Sinn
Mitschaffen mit Gott, wenn es auch »die Heiligkeit Gottes in das
eigene — individuelle und kollektive — Sein einbringt und aufnimmt«.
Freilich, in dieser Hinsicht ist der Mensch »am wenigsten >Schopfer<
und im hochsten Grad blofler Empfanger der gnadenreichen Realitét
Gottes« (RM 314). Obwohl das menschliche Schaffen innerhalb sei-
ner eigenen Sphire souverin ist (das kiinstlerische ist nur seiner ei-
genen Vollkommenbheit verpflichtet), bleibt es als ganzes dem Prinzip
der Heiligkeit untergeordnet. Im Blick auf die Kreativitit des Kiinst-
lers zeigt sich das darin, daf3 wirklich schipferisches Tun »ohne sitt-
lichen Ernst und ohne Verantwortungsgefiihl« nicht moglich ist; es

227

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

erfordert »die sittliche Anstrengung der Wahrhaftigkeit«, es muf3
»mit Demut verbunden sein und durch die Askese uneigenniitzigen
Dienens vollbracht werden« (RM 315). Dem schépferischen Tun des
Menschen ist eine immanente Grenze gezogen, weil Gott ihm mit
dieser Befihigung nicht die ganze Fiille seines Wesens mitteilt.

3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der
Schopfung

Von Kritikern ist Frank vorgeworfen worden, dafs in seiner Philoso-
phie der All-Einheit der Begriff der Schépfung ein leeres Wort sei.
Frank hat besonders in seinem letzten Werk Die Realitdt und der
Mensch zu dieser Problematik Auskunft gegeben. Von dem »iiber-
rationalen Geheimnis« der Schopfung konnen wir iiberhaupt nur
sprechen, weil wir selber die Erfahrung des menschlichen Schopfer-
tums machen. So kann man, ausgehend von der Analogie des kiinst-
lerischen Schaffens, sagen: Die Erschaffung des Seins bedeutet, daf3
Gott etwas von sich weggibt und mitteilt. Mit anderen Worten: Der
Schopfungsakt besteht darin, dafy Gott »die Realitdt aus sich heraus-
setzt, indem er gleichsam das urspriingliche kategoriale Moment des
sist¢ seines eigenen Wesens nach aufSen ausstrahlt«. Frank spricht
sogar von einer »Selbstaufteilung« Gottes, in der dieser »eine sich
duflere Sphire setzt, indem er ihr in abgeleiteter Weise seine eigene
Urspriinglichkeit verleiht«. Das von Gott nach aufSen gesetzte »ist«
darf nicht als lebloses Substrat des Seins verstanden werden, sondern
als »ein aktives, dynamisches Prinzip«, als sich entfaltendes » Leben«.
Damit ist aber auch die Grenze der Analogie erreicht: Zur Anders-
heit, die in der Analogie zu beachten ist, gehort, daf3 Gottes Schop-
fungsakt, anders als die der Zeit unterworfene kreatiirliche Evoluti-
on, iiberzeitlich-ewig ist. Das schliet die Vorstellung aus, der
Schépfungsvorgang gleiche einer »augenblicklichen Geburt«, nach
deren Abschluf das Sein sich selbst iiberlassen bliebe. In Franks Per-
spektive aber ist das Weltsein nicht so sehr das Ergebnis als vielmehr
der »immanente Ausdruck« von Gottes Schopfertum. Schon in der
Bibel findet er die Lehre, daf3 Gottes Schaffen auf die gesamte Welt-
dauer ausgedehnt ist. Das Sein »ist nichts anderes als fortwahrende
Erschaffung«. Das heift aber: das Weltsein ist wesentlich kontingent.
Von der Weltseite her gesehen hat der Schopfungsakt den Charakter
eines evolutiven Prozesses. Frank konnte sich hier Bergson anschlie-

228

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schépfung

Ben, der in der Zeitlichkeit des Weltseins die AufSerung des ihm zu-
grunde liegenden Moments der Schopfung sah (RM 374; 381f1.).

In der vom biblischen Schopfungsbericht aufgeworfenen Frage,
wie es zu verstehen sei, daf8 Gott »im Anfang« Himmel und Erde
erschaffen hat, schliefSt Frank sich der Deutung an, die W. Solowjow
dem ersten Wort des Buchs Genesis gegeben hatte. In seiner Schrift
»La Russie et 'Eglise universelle«, 1889, hatte Solowjow das hebri-
sche Wort be-reschit nicht als Umstandswort (»anfangs«) verstan-
den, sondern als Aussage tiber die Erschaffung des » Anfangs«.2 Die-
ser »Anfang« selbst »ist die urspriingliche Grundlage oder das
urspriingliche Substrat des universalen Seins« (RM 375).

Was hiermit gemeint ist, wird verstindlicher, wenn man der
Frage nachgeht, ob Gott irgendein Material benutzt, das er aufSer sich
vorfindet, oder ob sein Schaffen allein »durch seine eigene innere
aktive Kraft bestimmt« ist. Damit ist die Frage nach der Erschaffung
aus dem »Nichts« aufgeworfen. Schon die Analogie des gottlichen
Schopfungsaktes mit dem Schaffen des Kiinstlers legt sie nahe. Die
Antwort ist nur auf die Weise des »belehrten Nichtwissens« zu ge-
ben. Dazu ist zunichst festzuhalten, daf$ die Kategorien »innerhalb«
und »aufserhalb«, die alle partikulidren Denkinhalte und alle welt-
lichen Beziehungen logisch bestimmen, auf Gott, der kein partikuli-
rer Inhalt ist, nicht angewendet werden konnen. Vielmehr »wird
jedes auflerhalb (wie auch jedes innerhalb) durch Gott selbst gesetzt,
ist ein Moment seiner alles bestimmenden unendlichen Fiille«. Dar-
um ist »jedes >Andere als Gott<>ein Anderes in Gott selbst, ist >Got-
tes Anderes¢, ist das Moment der >Andersheit¢, das aus der Selbst-
erschlieBung Gottes hervorgeht«. In Das Unergriindliche heifit es
dhnlich: Die Andersheit der Welt gegeniiber Gott »stammt selber
aus Gott und ist in ihm begriindet«, und sie »verbleibt in Gott«. Die
All-Einheit ist im »belehrten Nichtwissen« als Koinzidenz zu verste-
hen: Der transzendente Erstursprung ist zugleich der immanente
Grund der Schopfung. Gott ist selbst »die All-Einheit, auflerhalb de-
rer iiberhaupt nichts denkbar ist«. Gott ist »die Einheit von »diesem
und dem anderen« (RM 383). All-Einheit hat in diesem Verstandnis
nichts mit Vermischung zu tun, sondern besagt die iibergreifende
Einheit von Andersheit und Selbigkeit. Dem transzendentalen Den-
ken zeigt sich »die >Andersheit« Gottes als eine ganz andersartige,

2 Vgl.: W. Solowjow: RufSland und die universale Kirche. In: Deutsche Gesamtausgabe
der Werke von W. Solowjew. Band 3. Freiburg 1954, S. 351f.

229

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

ungewdohnliche Andersheit«. Weil in der Schépfung die radikale An-
dersheit Gottes mit seiner Inmanenz transrational vereint ist, ist sie
nur »einer ganz anderen geistigen Einstellung als dem abstrakten
Denken« zuginglich (DU 428).

Damit ist das Entscheidende gesagt: »Gott hat es bei der Schop-
fung nicht mit irgendeinem ihm selbst fremden und von ihm unab-
hingig existierenden Material zu tun. Aber er erschafft nicht »aus
dem Nichtsc. Sein Schaffen ist — wie jedes Schaffen — ein Formen
von Material. Nur setzt er es selbst. Dieses Material ist >das Andere
Gottes selbst< — ein Prinzip, das Gott sich selbst entgegensetzt als
>Anderes«. Dieses Andere ist nicht irgend etwas Bestimmtes. Es ist
ungeformte Potenz oder einfach »schlechthin elementare Dynamike,
die, weil formlos, von der Einheit von Akt und Potenz, die das Wesen
Gottes ausmacht, unterschieden ist. Die blof3e Potenz oder Formbar-
keit als das Gott gegeniiberstehende Prinzip ist deshalb auch nicht die
Realitit in ihrer Verbindung mit Gott, die kraft dieser Verbindung
gleichfalls eine Einheit von Akt und Potenz ist. So kann in Franks
Sicht die Erschaffung der Welt als »Formung, Gliederung und Koor-
dinierung« verstanden werden, in der Gott seine Aktualitit und Voll-
kommenbheit in diese formlose Potentialitit einfiihrt (RM 384; DU
428).

Gott bringt durch die begrenzte, jeweils andere Mitteilung sei-
nes eigenen Seins das von ihm verschiedene Sein der Geschopfe her-
vor. Erschaffen bedeutet in Franks Verstindnis, dafl Gott seinen
»Sinngehalt« oder sein Sein der Welt verleiht und sie dadurch in
ihrem »Gehalt« oder » Wert begriindet« (DU 428). Darum kann die
Schopfung als »Gewand« Gottes und »Abglanz seiner »Herrlichkeit««
erfahren werden (DU 430; 433), oder, wie Frank mit Cusanus sagt, als
Gottes Offenbarung, »explicatio Dei«. Sie ist darum in gewisser Hin-
sicht dem »Ausdruck« vergleichbar, den der menschliche Geist sei-
nem Korper gibt. Doch wenn Gott sich zum »Ausdruck« bringt,
»>schafft« das >Innere¢, das sich nach auflen, in der Welt ausdriickt,
selbst sein Ausdrucksmittel, die >Umbhiillungs, in der es sich aus-
driickt« (DU 433). Weil die Differenz Gottes zur Welt in Gott ver-
bleibt, ist die Andersheit des Schéopfers gegeniiber der Schopfung
»eine positive, verbindende, sverbriidernde« Beziehungg, in der gera-
de »die hohere transrationale Einheit«, aus der sie hervorgeht, zum
Ausdruck kommt. Bei diesen Aussagen ist immer im Auge zu be-
halten, daf3 Gott als das non aliud (wie Nikolaus von Kues in gnoseo-
logischer Hinsicht Gott nannte) die »transzendentale Bedingung«

230

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schépfung

jeder geschopflichen Unterscheidung von aliud und idem ist (GdW
289)°. Ganz abwegig wire es, Gott als » Substanz< oder >Substrat« der
Welt« zu denken, weil dann seine »véllige Andersheit« nicht mehr
gewahrt wire.*

Damit ist klar geworden, welche Bedeutung die traditionelle
Formel, nach der Gott die Welt »aus dem Nichts« geschaffen hat,
fiir Frank hat. Sie betont die »absolute Abhingigkeit, nicht nur des
Wesens, sondern auch des Seins der Welt von ihrem einzigen Ur-
grund, von Gott«. Sie besagt: Die Welt ist nicht a se, vielmehr ist »die
letzte Begriindung des universalen Seins diesem selbst transzendent«
(RM 377). Das »Nichts«, aus dem Gott, wie die traditionelle Rede-
weise sagt, schafft, kann also nicht als eine Art Stoff gedacht werden,
der dem Schaffen Gottes vorauslige: Das Nichts ist nichts. Das Wort
unterstreicht nur, daf$ das Geschaffene nicht war, »bevor« es geschaf-
fen wurde, daf3 es das ihm eigene Sein, durch das es als solches be-
stimmt ist, ganz von einem anderen, dem Schopfer, erhalt (»bevor«
ist hier ohne jede zeitliche Konnotation gebraucht). Es besagt, daf3
das Sein, durch welches das Geschopf ist, »vor« der Erschaffung als
gottliches Sein in Gott ist. Mit den Worten des Nikolaus, dem Frank
im Wesentlichen folgt: Das Sein der Geschopfe ist in Gott das Sein
Gottes (vgl. DU 428; vgl. 357).5

3 Vgl. zu diesem Cusanischen Kernbegriff wie zum Cusanischen Koinzidenzgedanken
G. Schneider: Gott — das Nichtandere. Untersuchungen zum metaphysischen Grunde
bei Nikolaus von Kues. Miinster (Aschendorff) 1970. Besonders S. 65 ff.

¢ Eine univoke Anwendung des Substanzbegriffs, der von den irdischen Seienden ge-
wonnen wird, auf Gott ist ausgeschlossen. Thomas von Aquin hilt die Ubertragung des
Substanzbegriffs auf Gott fiir nicht méglich, weil in Gott Sein und Wesen (esse et quid-
ditas) eins sind (unde Deus non est in genere substantiae, sed est supra omnem sub-
stantiam): Quaest. disp. de potentia 7, art. 3, ad 3 und 4. An anderen Stellen hilt er eine
analoge Anwendung des Substanzbegriffs auf Gott fiir zuldssig. — Zum Begriff der
Schépfung vgl. auch Béla Weissmahr: Philosophische Gotteslehre, Stuttgart (Kohlham-
mer) 21994, bes. S. 124-137. Ferner Thomas von Aquin: Summa theol. I, q. 8, a. 1.

5 Schon in De docta ignorantia (II, cap. IV, 115) hat Nikolaus am Beispiel der Gestirne
dargelegt, wie die Immanenz des Alls [universum] im Einzelding sich von der Imma-
nenz Gottes im Geschépf unterscheidet:

»Wie Gott als der Unermefliche weder in der Sonne noch im Mond ist, obwohl er auch
auf absolute Weise in ihnen das ist, was sie sind, so ist auch das All [universum] zwar
nicht in der Sonne noch im Mond, aber es ist in ihnen das, was sie sind, in eingeschrink-
ter Weise [contracte]. Die absolute Washeit [quidditas] der Sonne ist von der absoluten
Washeit des Mondes nicht verschieden — es ist Gott, die absolute Seiendheit [entitas]
und Washeit [quidditas] von allem. Die eingeschrinkte Washeit [quidditas contracta]
der Sonne dagegen ist von der eingeschrinkten Washeit des Mondes verschieden; denn

231

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

In dem Gedanken, daf§ analog zum Kiinstler auch Gott aus
einem »Material« schafft, das mehr ist als blof3es Nichts, findet Frank
eine Losung einer gerade den religiosen Menschen der Gegenwart
bedringenden Frage: Wie ist die offensichtliche Unvollkommenheit
der Welt mit der Allmacht eines allgiitigen Gottes zu vereinbaren?
Wie der schaffende Kiinstler dem widerstandigen Material mit einer
gewissen Anstrengung seine Form aufzwingen mufs, so setzt auch
das in der Schopfung zu formende Material Gott einen Widerstand
entgegen. Dieses Material ist, d.h. es ist mehr als nichts. Es ist »le-
bendige«, noch »ungeformte Dynamik, die zu ihrer Formung einer
gewissen Ziigelung, der Einfiigung in einen schopferischen Plan be-
darf«. Wie das Wirken des Kiinstlers durch Miihen bei der Uberwin-
dung von Schwierigkeiten, durch Riickschlage und Mifilingen ge-
kennzeichnet ist und oft neu ansetzen muf3, so auch Gott in seinem
Schaffen (RM 384f.). Selbstverstiandlich ergibt sich dieser Eindruck,
wie Frank eigens anmerkt, nur aus der Perspektive der Schépfung.
Aber die Allmacht des Schépfers erscheint in dieser Sicht »vereinbar
mit dem Moment der Dramatik, der angespannten schépferischen
Anstrengung und mit der relativen Unvollkommenheit seiner
Schopfung«. Sowohl die natiirliche Evolution als auch die Mensch-

die absolute Washeit eines Dinges ist nicht das Ding selbst, wohl aber ist die einge-
schrinkte Washeit nichts anderes als das Ding selbst.

Soist klar, dafs — weil das All eine eingeschrinkte Washeit ist, die in anderer Weise in der
Sonne eingeschrinkt ist und in anderer Weise im Mond — die Identitit des Alls in Ver-
schiedenheit [in diversitate] besteht wie die Einheit in der Vielheit [sicut unitas in plu-
ralitate]. Das All ist, obwohl es weder Sonne noch Mond ist, dennoch in der Sonne
Sonne und im Mond Mond.

Gott aber ist nicht in der Sonne Sonne und im Mond Mond, sondern das, was Sonne und
Mond ohne Vielheit und Verschiedenheit ist [sine pluralitate et diversitate]. Das All
bedeutet Allheit [universalitatem], d.h. Einheit von Vielem«. —

Nikolaus sagt zwar, daf alles in allem ist. Das aber heift nicht, daf3 ein Einzelding alles
ist: Das All ist vielmehr auf individuelle Weise das Einzelne — Sonne oder Mond.

M. Enders faflt den Cusanischen Gedanken so zusammen: »Die Koinzidenz Gottes mit
dem absoluten Sein und damit die Immanenz des wahren Seins der Geschopfe in Gott
bedeutet nicht, dafl dadurch die Subsistenz der geschaffenen Entitdten in ihren eigenen
geschopflichen Seinsformen aufgehoben wire, sondern nur, dafl Gott universelle Seins-
ursache ist, daf8 er als die Form aller Formen diesen das Sein allererst verleiht und damit
jede Seinsform bildet und gestaltet«. »Der Seinsgrund und damit das wahre Sein [...]
jeder hervorgebrachten Seinsform ist seine innergéttliche, mit Gott selbst identische
Seinsweise; insofern ist Gott das Sein selbst bzw. ist jedes Geschopf in Gott das, was es
— in seiner exemplarursichlichen, eigentlichen Seinsform ist«. Vgl. M. Enders: Unend-
lichkeit und All-Einheit In: Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Hg.
M. Thurner. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 383-441. S. 429.

232

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schépfung

heitsgeschichte konnen in ihrer Unvollkommenheit verstanden wer-
den als »Ausdruck des angespannten tragischen Kampfes der schop-
ferischen Kraft Gottes mit der chaotischen Unordnung und der Wi-
derspenstigkeit der elementaren Dynamik seines Materials — der
reinen Potentialitit des Seins« (RM 385). Die Dunkelheit, die dieser
Losung in gewisser Weise anhaftet, konnte auf Jakob Béhmes Einfluf3
zuriickgehen. Doch Franks Erwigungen sind keine Spekulationen
um ihrer selbst willen; sie versuchen, die augenscheinliche Schwiche
des gottlichen Willens in der Welt, die schon im Neuen Testament
ausgesagt ist, zu deuten. Die Schrift Das Licht in der Finsternis, die in
der Schreckenszeit des Zweiten Weltkriegs geschrieben wurde, hat
den Widerstand zum Thema, der (gemifS dem Johannesevangelium)
dem gottlichen Logos von der menschlich-geistigen »Welt« ent-
gegengebracht wird und den das »Licht« bis zum Jiingsten Tag nicht
tiberwinden kann.

Franks Ausfiihrungen tiber das »Ungeschaffene« im Menschen
lieen schon erkennen, dafy der Mensch in einem anderen Verhaltnis
zu Gott steht als die gesamte iibrige Schopfung: Er ist Geschopf und
zugleich »Bild und Gleichnis Gottes«; dies bedeutet, dafs der Mensch
»ein Geschopf ist, in dem Gott selbst unsichtbar potentiell anwesend
ist«. Wieder zeigt sich die Zweieinheit, die dem Menschen eigen ist:
Als Naturwesen ist er Geschopf wie die iibrige Welt. Zu dieser Na-
turseite gehort auch sein psychisches Leben mit seinen Trieben und
Begierden. Durch sein geistiges Wesen aber unterscheidet sich der
Mensch von allem anderen: Er ist »Person« — »eine Schopfung, in
der Gott sein eigenes Wesen als Geist, Person und Heiliger ausdriik-
ken will«. Er verfiigt mit dem Personprinzip tiber »Selbstbewuftsein,
Autonomie, die Fahigkeit, seine Handlungen zu kontrollieren und
ithnen, in Unterordnung unter das oberste Prinzip des Guten oder
der Heiligkeit, eine Richtung zu geben« (RM 387). Diese Abgren-
zung aber ist relativ. Frank gelangt hier zu einer bemerkenswerten
Folgerung (die in dhnlicher Weise auch vom Theologen K. Rahner
vertreten wurdeé). Der Mensch empfindet nicht nur den tiefen Ge-

6 »Wenn niamlich Werden wirklich Selbsttranszendenz ist, auch u.U. zu einem neuen
Wesen hin, wenn auch nur kraft der Dynamik absoluten Seins (welches hinwiederum
nicht aufhebt, daf3 es sich um eine Selbsttranszendenz handelt), wenn Materie und Geist
nicht einfach disparate Gréfen sind, sondern Materie gewissermafSen gefrorener Geist
ist, dessen einziger Sinn die Erméglichung wirklichen Geistes ist, dann ist eine Entwick-
lung der Materie auf Geist hin kein unvollziehbarer Begriff. Gibt es iiberhaupt unter der
Bewegung durch das absolute Sein ein Werden im Materiellen; durch das dieses sich

233

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

gensatz, der ihn als Geist und Person von den anderen kreatiirlichen
Seinstragern trennt; sein religidses und dsthetisches Empfinden laf3t
ihn sogar in den unpersénlichen Schépfungen der Natur ein »seelen-
dhnliches Prinzip« wahrnehmen, so daf3 diese gleichsam als Gottes
»erster Werkentwurf« erscheinen, als »Schopfung, der es noch bevor-
steht, freier Geist zu werden und dadurch eine Verwandtschaft mit
dem Menschen zu erlangen«. Das gegenwiirtige Verhiltnis des Men-
schen zum Untermenschlichen 143t sich als das eines »erwachsenen
dlteren Bruders« zu den noch »kindhaften Wesen« begreifen, aus
denen die natiirliche Welt besteht.

4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

Die Erschaffung des Seins ist keine blofe, durch nichts begriindete,
gottliche Machtdemonstration (wie die Vorstellung, Gott schaffe
»aus dem Nichts« nahelegen kinnte). Wire die Schopfung ein blofler
Machterweis, so wiren die Menschwerdung Gottes und der Kreuzes-
tod des Gottessohnes nicht mehr sinnvoll zu verstehen. »Keine theo-
logischen Kliigeleien vermogen die Idee der grenzenlosen Allmacht
Gottes mit der christlichen Idee des leidenden Gottes zu versshnen,
eines Gottes, der aus Liebe zur Welt zum freiwilligen Teilnehmer an
der Tragodie des Weltlebens wurde« (RM 380).

Die fortdauernde Erschaffung der Welt und ihre Erlésung sind
in irdischer Vorstellungsweise zeitlich unterschieden; heilsoko-
nomisch aber sind es »zwei Seiten eines umfassenden schopferischen
Aktes«, in dem Gott in seinem Wirken sich selbst an das Geschopf
mitteilt. Diese Mitteilung, in der Gott die Schépfung an seinem ei-
genen Sein teilhaben laf3t, vollendet sich in ihrer » Vergottlichung«:
In ihr wird die Schopfung zum »Reich Gottes«. Es wire ganz ver-
fehlt, sich dieses »Reich« als eine paradiesische Enklave in der Welt
vorzustellen; es ist die Welt selber, die dann — neu geschaffen und von
Gottes Geist durchdrungen — »nur noch die duflere, korperliche
Sphire des gottlichen Seins selbst« ist (RM 389). Aber das Einbrin-
gen des gottlichen Geistes und Lichtes in die Schépfung ist ein lang-

selbst tiberbietet, dann kann, da dieses absolute Sein Geist ist, diese Selbstiiberbietung
nur in der Richtung auf den Geist hin geschehen«. Karl Rahner: Die Hominisation als
theologische Frage, in: P. Overhage, K. Rahner, Das Problem der Hominisation, Freiburg
1961, S. 78.

234

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

wieriger Prozef3, in dem es »keine Garantie fiir einen kontinuierli-
chen Fortschritt« gibt; in ihm sind durchaus auch »MifSlingen, Still-
stand, Katastrophen und Momente von Niedergang und Riickschritt«
zu beobachten.” Der siindige Wille setzt der Vollendung der Schop-
fung Widerstand entgegen. Von Gottes Allmacht kann nur in dem
Sinn gesprochen werden, dafl Gott »die alles tiberwindende Kraft
des schopferischen Erstursprungs allen Seins ist«, die »nur eines
fraglos garantiert: den Sieg am Ende« (ebd.). Das »Reich Gottesg,
aus dem das Bose endgiiltig vertrieben ist, die Erlosung, ist keine
verbesserte Verlingerung des Bisherigen, sondern gleichbedeutend
mit einer neuen Schopfung. Erst in einer solchen ist erreicht, wie es
im 1. Korintherbrief (15:28) heif$t, daff Gott »alles in allem« ist. Das
Sein ist die »Selbstoffenbarung« und »Selbstverksrperung« Gottes.

Auf den ersten Blick scheint die Schrift aus der Kriegszeit Das
Licht in der Finsternis in Widerspruch zu der Gewifsheit des Sieges zu
stehen. Sie erscheint als ein Zeugnis des Pessimismus und des Ver-
zagens. Dem Glauben, dafi es einen »Fortschritt« gebe, der aus dem
»Reich der Notwendigkeit« schliefSlich in ein irdisches »Reich der
Freiheit« fithren werde, ist durch die Schreckensereignisse des
20. Jahrhundert fiir alle Zukunft der Boden entzogen. Es ist nicht
mehr denkbar, »daf3 die >Macht der Finsternis< nur ein zufilliger,
zeitlich begrenzter Zustand der Welt ist, und sie unauthaltsam von
der Macht des Lichtes verjagt und besiegt wird« (LidF 63). Vielmehr
»verharrt die Welt hartnackig im Bosen«, wie es schon das Johannes-
evangelium sagt. Darum ist, so Franks erniichterndes Urteil, ein
»endgiiltiger Sieg des Guten — innerhalb des irdischen Seins — un-
moglich«. Der Kampf gegen die Finsternis »dauert in der Welt-
geschichte ewig an« (LidF 65).

Tatséchlich besteht der Grundton auch dieser Schrift in einem
gldubigen Optimismus. Gerade in der Not des Kriegs ist es Franks
Anliegen, bewufst zu machen: Der Kampf gegen das Bose kann mit
Mut gefiihrt werden, weil das »Licht« unbesiegbar in der Welt anwe-

7 Frank hielt selbst die Zerstérung der ganzen menschlichen Zivilisation auf unserem
Planeten nicht fiir ausgeschlossen. Sein Bedenken bekundet er mit einer Bemerkung
Goethes. Frank bezieht sich hier auf ein Gesprich, das der alte Goethe mit Eckermann
am 23. Oktober 1828 fiihrte. Im Original lautet der Abschnitt: »Ich sehe die Zeit kom-
men, wo Gott keine Freude mehr an ihr [der Menschheit] hat und er abermals alles
zusammenschlagen muf zu einer verjiingten Schopfung. Ich bin gewif, es ist alles da-
nach angelegt, und es steht in der fernen Zukunft schon Zeit und Stunde fest, wann
diese Verjiingungsepoche eintritt.«

235

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

send ist. Denn der Sieg ist ungeachtet der ungeheuren Macht, welche
das Bose in der Welt besitzt, jenseits der Zeit bereits errungen. Fiir
unser gegenstindliches Denken erfolgt die Vollendung am Ende der
(nach den gewohnlichen ZeitmafSen als unendlich vorgestellten) Zeit.
In metaphysischer Hinsicht aber mufS der Sieg als »tiberzeitlich sei-
end« gedacht werden. Das heifst, daf$ der Sieg kraft Gottes Allmacht
»sich in den metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat
und nur noch auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich
enthiillen mufS«. Frank sieht diese Deutung durch das Johannesevan-
geliums bestitigt: »In der Welt werdet ihr in Bedringnis sein; aber
falst Mut: Ich habe die Welt besiegt« (Joh. 16:33).

In eschatologischer Perspektive ergibt sich angesichts der Greuel
der Weltgeschichte aus der differenten Einheit Gottes mit der Schop-
fung eine trostvolle Konsequenz: Wenngleich Gottes endgiiltiger
Sieg iiber alle Widerstinde erst »nach einem langen und schweren
Kampf voller dramatischer Wendungen eintreten« wird, so geht doch
der Schipfergott selber diesen »schweren, leidvollen Weg« bis hin zu
seinem endgiiltigen Triumph. Er nimmt teil »am Gang des Weltseins
bis zur Vollendung durch tragisches Ringen. Zugleich aber ist es die-
se Anteilnahme, welche den Sieg am Ende garantiert«. Im Erschaffen
der Welt und in ihrer Erlésung entiduflert sich Gott und entwickelt
sich auf geheimnisvolle Weise selbst. In welchen Schritten diese Ent-
wicklung vor sich geht, wissen wir nicht; verbiirgt ist nur ihr erfolg-
reiches Ende, weil »Gott der einzige Erstursprung und der einzige
Urgrund allen Seins ist« (RM 390).

Diese Zweiheit — der »tragische schopferische Kampf« in der
Zeit und auf der metaphysischen, tiberzeitlichen Ebene »die harmo-
nisch-gliickselige Ruhe des bereits erzielten Sieges« — ist auch in je-
dem Menschen anwesend und kann von ihm verstehend erlebt wer-
den. Weil in Gott die Gliickseligkeit auf unbegreifliche Weise eins ist
mit der intimen Anteilnahme an menschlichen Schmerzen, kann der
Mensch, ungeachtet der Schicksalsschlidge doch gewifs sein, dafi er in
Gott geborgen ist. Fiir Frank ist die Annahme der Tragik des Daseins
gerade der Weg, auf dem der Mensch zur selig-freudigen Geborgen-
heit bei Gott gelangt, weil es der Mitvollzug des Weges Gottes in der
Welt ist. »Es ist dies eine groflartige und geheimnisvolle Wechselbe-
ziehung — die klarste AufSerung der transzendentalen Allmacht des
heiligen Gottes, die alle unsere gewchnlichen Vorstellungen tiber-
steigt«. Die Tragik und die Zerrissenheit des menschlichen Daseins
wiiren als solche gar nicht erfahrbar, wenn ihnen nicht das lebendige

236

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

Wissen vorauslage, »im Schof$ von Gottes Heiligkeit und Allmacht«
gesichert zu sein. Das Elend des Menschen ist, wie Frank mit Pascal
sagt, »misére d'un grand seigneur, d’un roi depossedé«, d.h. es be-
steht zusammen mit dem BewufStsein seiner privilegierten »aristo-
kratischen« Herkunft — und erweist gerade so, daf3 es nicht die letzte
metaphysische Realitit ist (RM 391£.). Der Gedanke, der dem onto-
logischem Beweis zugrunde liegt, kehrt hier wieder: Gerade die Tra-
gik des Lebens deckt, indem sie als Widerspruch zum eigentlichen
Wesen des Menschen erfahren wird, den Zwiespalt zwischen den
»blinden Weltkriften« und dem geistigen Prinzip im Menschen auf.
Thre Erfahrung kann deshalb, weil sie den Weg zur vertieften Wahr-
nehmung des Geistigen er6ffnet, sogar als »Gnadengeschenk Gottes«
bezeichnet werden. Die Erfahrung des Sterbens bildet hier keine
Ausnahme. Auch der Tod hat zwei Gesichter: An ihm wird am nach-
driicklichsten die Unvollkommenheit des Seins offenbar, zugleich
aber ist er doch »das bewegende Mysterium des Ubergangs«, das »ins
ewige Leben« fiihrt (RM 393.Vgl. auch XVI.2 iiber den »Sinn des
Leidens«).

Der letztlich unfaf$bare Gedanke der christlichen Theologie, daf3
der gottliche Logos selbst den Kreuzestod Jesu mitstirbt und gerade
dadurch den Tod und das Bése besiegt, hat in Franks ontologischer
Eschatologie seinen Niederschlag gefunden. Dabei zeigt sich noch-
mals, daf3 die Inkarnation als die Aneignung der sterblichen mensch-
lichen Natur durch den gottlichen Logos von Frank nicht als indivi-
duell beschrinktes Ereignis in der Biographie Jesu von Nazareth
verstanden wird, sondern (in der Tradition der patristischen Theo-
logie) als das alle Zeit- und Raumbestimmungen tbergreifende
grundlegende ontologische Geschehen iiberhaupt. Dieses Verstind-
nis der Inkarnation als Vereinigung der gottlichen mit der mensch-
lichen Natur impliziert das Bekenntnis zur Dreifaltigkeit Gottes.
»Gott der Schopfer, Gott, der in die Welt herabsteigt, um durch die
Grof3tat der Passion an dem tragischen Weg der Erlosung mitzuwir-
ken, Gott, der sich der Welt einprigt und sie als Heiliger Geist — als
Geist der Heiligkeit — von innen her in seinen Schof$ zuriicklenkt:
Diese drei Personen Gottes, die in dem Dogma der Dreifaltigkeit
zum Ausdruck kommen, sind gleichsam nur die dufleren Auswirkun-
gen oder Aspekte des unzuginglichen Wesens Gottes selbst, seiner
>Wesenheit«. Aber diese Wesenheit ist die Ruhe und Seligkeit der
allumfassenden vollendeten Fiille, des Alpha und Omega des univer-
salen Seins« (RM 394).

237

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

Ein Modalismus, demzufolge Gott nur vom Menschen trinita-
risch wahrgenommen wird, kann der Inkarnation, die auf die Erlo-
sung der Welt ausgerichtet ist, nicht gerecht werden.8 So wie die
frithchristliche Irrlehre des Modalismus das christliche Gottesbild
zerstort hatte, so findet in Franks Sicht auch in jlingster Zeit eine
Auffassung Verbreitung, die Gott ganz den Bedingungen des welt-
lichen Seins unterwirft und die allein in docta ignorantia wiSbare
Koinzidenz von dynamischem Werden und ewiger Vollendung auf-
16st und behauptet, daf3 »die Zeit, der zeitliche Prozef3, der addquate
Ausdruck des absoluten Urwesens des Seins sei« und Gott »im
schmerzhaften Prozefl der Weltentwicklung geboren werde und her-
anwachse«. Frank nennt keinen Namen eines Vertreters dieses, wie
er sagt, »verheerenden Irrtums« — man konnte an den spdten
M. Scheler aber auch an die Seinsauffassung M. Heideggers denken.

Die unauflosliche Zweiheit, welche die Selbsterfahrung des
Menschen kennzeichnet — einerseits ist er Teil des Weltseins und als
solcher mit »dramatischer schopferischer Aktivitit« ausgestattet und
doch immer von Neuem MifSerfolgen und Niederlagen ausgesetzt,
andererseits kann er die Erfahrung »unerschiitterlicher seliger Ruhe
in den letzten Tiefen seiner Seele« machen — hat ihren Grund im
Wesen Gottes, dessen Abbild er ist. Auch Gott, der Urgrund alles
Seins, ist, wie Frank am Ende seiner »Metaphysik des menschlichen
Seins« nochmals umreif3t, eine differente Einheit von Aktualitit und
Potentialitit. Als Schopfer und Erléser ist Gottes Sein selber voller
schopferischer formender Aktivitit »mit aller ihr eignenden Drama-
tik«. Zugleich ist »in ihm von Anbeginn, von Ewigkeit her, alles er-
reicht und verwirklicht, was er, in einem anderen Aspekt seines Seins,
schopferisch anstrebt. Frank fand dieses gldubige Vertrauen in Goe-
thes Worten aus den Zahmen Xenien poetisch ausgedriickt (s. Kapitel
XVIII, 5).

8 Frank verwirft in diesem Zusammenhang den »Sabellianismus«, eine antitrinitarische
Irrlehre zu Beginn des dritten Jahrhunderts, die in Gott nicht die drei gottlichen Hypo-
stasen unterschied, sondern lehrte, dafy der eine Gott — eben der »Vater« — sich dem
Menschen nur unterschiedlich zeige (modalistischer Monarchianismus), dafl es folglich
der eine Vatergott sei, der Mensch wurde und am Kreuz gelitten hat (RM 394).

238

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Xlll. Gottmenschentum

Die differenzierte Einheit des menschlichen Selbstseins mit dem
gottlichen Sein, um welche die bisherigen Uberlegungen konzen-
triert waren, soll mit dem Stichwort »Gottmenschlichkeit« mit der
ihr eigenen Problematik eigens zur Sprache kommen. Die bisher
erdrterte Anthropologie hatte gezeigt, dafl der Mensch zwei Seins-
bereichen angehort: Durch seinen Korper und sein psychisches Le-
ben, soweit dieses durch korperliche Vorgiange bestimmt wird, ist er
Teil der »objektiven« Weltwirklichkeit. Er kann sich jedoch iiber die
Welt erheben, indem er wertend und urteilend Stellung zu ihr
nimmt. Durch die urteilende Stellungnahme ragt er aus dem Natur-
geschehen wesentlich heraus, denn die mit ihr vollzogene Unter-
scheidung zwischen »Subjekt« und »Objekt« konstituiert iiberhaupt
erst den Begriff des »objektiv Wirklichen«. Im Vollzug seines Selbst-
bewuf3tseins distanziert er sich auch von sich selbst: Er selber ist fiir
sich Erkennender und Erkannter, Bewertender und Bewerteter. Diese
Befihigung, sich vom Gegebenen zu distanzieren, setzt die Befihi-
gung zum Transzendieren voraus, die ihrerseits nur zu verstehen ist
durch die Teilhabe an einer Realitiit, die wahrhaft vollendete Fiille ist.
Der Mensch erfihrt sein alle Grenzen transzendierendes Selbstsein
jedoch zugleich als grundlos und erkennt damit die Notwendigkeit
eines ihn stiitzenden in sich selbst ruhenden Grundes. Die Erfahrung
des Noch-Nicht ist die Bedingung des Strebens auf die Fiille der Rea-
litit hin; zugleich ist die Uberschreitung jeder Begrenzung moglich,
weil die unbegrenzte Fiille als Strebeziel in ihm bereits gegenwdrtig
ist (vgl. RM 2571.).

Der Grund oder die Wurzel des Menschen reicht in Gott hinein.
Diese Verbindung kann nicht etwas neben Gott sein, sie reicht in das
Wesen Gottes selbst. Es bedarf der Klarung, wie Gottes Wesen und
seine Beziehung zum Menschen in Gott selbst eine »unteilbare Ein-
heit« bilden konnen, und weiter, wie diese Einheit mit der Transzen-

239

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

denz Gottes und mit seiner Personalitit zusammengeht (RM 260;
vgl. 255; DU 324).

1. Die transzendentale Einheit. Imnmanenz und Transzendenz

Eine Hilfe, um die Verwurzelung des menschlichen Seins in Gott zu
verstehen, bietet die Ich-Du-Beziehung. Indem das Selbstsein des Du
in mein Sein eingeht, werden wir zur Einheit des Wir, in der Ich und
Du doch eigenstindige Realititen bleiben, sich also nicht vermischen.
Die Analogie stof3t hier aber schon an ihre Grenze. Denn die Begeg-
nung zwischen Menschen und ihre Wir-Einheit erfolgt von auflen
her und ist faktisch zufillig; sie bleibt deshalb immer der Méglichkeit
zu scheitern ausgesetzt. Gott aber begegne ich als dem Grund meines
eigenen Seins, der in meinem Ich schon immer anwesend ist. Die
Beziehung zu ihm ist darum nicht eine unter den vielen Du-Bezie-
hungen, die ein Mensch eingehen kann, sowenig Gott ein Seiendes
unter anderen ist. Er ist vielmehr die »transzendentale Moglichkeits-
bedingung der Seinsform Du«. Indem die Fiille der Realitdt — Gott —
sich mir zuwendet, erweist sie sich selbst wesentlich als »Du«-Sein
und begriindet so tiberhaupt erst die Moglichkeit, eine Beziehung als
Du-Beziehung einzugehen. Gott, der wesentlich Zuwendung, Offen-
barung ist, ist so das Urbild oder die »Idee« des Du (vgl. DU 3671.).

Weil die Zuwendung Gottes zu mir mich erst zum vollen Ich-
sein erweckt, wiirde ich, sofern diese Zuwendung aufhéren konnte,
auch aufhéren als selbstverantwortliches Subjekt zu existieren. Gott
steht (rational gesprochen) meinem beschrinkten Ich kraft seiner ab-
soluten Objektivitit oder Selbstbegriindung gegentiber, ist mir trans-
zendent — und lebt doch »zugleich in den Tiefen meines Ich« (RM
261). Weil die rationale Betrachtungsweise, in der Bestimmungen
wie »auflerhalb« und »innerhalb« in derselben Hinsicht einander aus-
schlieflen, auf die Beziehung Gottes zum Menschen nicht anwendbar
ist, erscheint sie irrational. Dasselbe gilt fiir die Beziehung Gottes zum
Sein. Als mir transzendente Instanz ist Gott »nicht nur zugleich >au-
erhalb< und >innerhalb< von mir«; »gerade als Wesen, das anders ist
als ich selbst, erkenne ich ihn als den inneren Grund meines Seins«
(RM 262). Unter der Riicksicht, unter der ich Gott als den erfahre, der
mich vor meiner Grundlosigkeit bewahrt, ist er mir gerade nicht dhn-
lich, kein Du, sondern mir jenseitig und direkt entgegengesetzt.

Aber auch hier waltet die schon aufgewiesene Dialektik: Wahr-

240

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die transzendentale Einheit. Imnmanenz und Transzendenz

haft sinngebender Grund kann fiir mich nur sein, was mir als Person
verwandt ist. So wird Gottes Objektivitit, durch die er sich von der
grundlosen Subjektivitdt meines Ich zutiefst unterscheidet, »in der
Erfahrung des Herzens als das mir Notwendige erkannt, gerade weil
es der letzten Tiefe meines Ich als Person entspricht«. Weil der vom
Menschen her gedachte Begriff der Person stets auch grundlose Sub-
jektivitit besagt, hat es in der neueren Geschichte des Denkens so viel
Widerstand gegeben, den Personbegriff auf Gott anzuwenden. In
Franks Verstiandnis ist Gott das Prinzip dessen, was im personalen
Seinsprinzip positiv ist, zugleich aber ist er »allem fremd, was die
>Subjektivititc der Person als ein irgendwie mangelhaftes Sein aus-
macht«. Gott ist die — in der Schopfung unvorstellbare — Einheit von
Personalitdt und absoluter Objektivitit: »in personaler Gestalt das
Gute, die Wahrheit selbst« (RM 262). Gott ist als Person keine objek-
tivierbare Wirklichkeit fiir sich. Er ist als Erstursprung der Realitt
der Grund, der dem chaotischen subjektiven Selbstsein des Men-
schen Halt gibt — und somit das, was der Mensch nicht selbst besitzt,
sondern wessen er bedarf. Das Personsein Gottes ist nur vom be-
grenzten menschlichen Personsein her zu verstehen.

Gott ist darum gegeniiber dem Menschen bleibend ein anderer,
d.h. er ist als jenseitiger mit dem Menschen wesenseins. Die antino-
mische Beziehung zu Gott ist hiermit auf den Punkt gebracht: Gott
ist eine jenseitige Instanz, zu der wir im Verhiltnis einer numerisch
und qualitativ anderen Realitit stehen — doch zugleich erfahren wir
dieses Verhiltnis als zum inneren Wesen unseres eigenen Seins ge-
horig, als uns immanent. »Wenn wir also von unserem Ich in seinem
Unterschied zu Gott sprechen, dann sprechen wir von einer Realitit,
die in sich selbst das Siegel dessen trigt, zu dem sie in Beziehung
steht« (vgl. RM 264).

Um die antinomische Beziehung Gottes zum Menschen zu ver-
deutlichen und vor Mifsverstindnissen zu bewahren, mufS es genii-
gen, den geistigen Blick aus immer verschiedenen Richtungen auf sie
zu lenken und zum Nachvollzug der ihr zugrundeliegenden Erfah-
rung anzuleiten. Schon diese selbst enthilt die Antinomie. — Wer
trotz dieser von Frank vorgenommenen Klarstellungen den Vorwurf
erhebt, sein Denken vermische Immanenz und Transzendenz, vertre-
te also einen Seinsmonismus, hitte in der Tat, wie Frank mit Bezug
auf einige zeitgendssische Kritiker bemerkte, nicht begriffen, wovon
die Rede ist (vgl. DU 414).

241

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum
2. Gott und Mensch — ineinander verschrinkte Begriffe

In der Geschichte des philosophischen und des theologischen Den-
kens sieht Frank immer wieder die Tendenz wirksam, den schmalen
Mittelweg (der nichts mit einem Kompromif$ zu tun hat) zwischen
dem monistischen Pantheismus und dem rationalistisch als Zweiheit
gedachten Verhiltnis von Gott und Mensch zu verlassen und so auch
den auf ihm griindenden Humanismus zu gefihrden.

Die Umgangssprache wie auch die gewohnliche religiose Spra-
che sprechen von »Gott« und vom »Menschen« wie von zwei ver-
schiedenartigen und von einander unabhingigen Seinsinstanzen.
Diese Sprechweise setzt dabei in der Regel unreflektiert voraus, daf3
jede ohne Bezug auf die andere bestimmt werden kann. Als abgelei-
tete ist diese Sprechweise, wie Frank zugesteht, durchaus berechtigt.
Dem transzendentalen Denken aber zeigt sich, daf3 »die Zweieinheit
der Gottmenschlichkeit logisch friiher ist als die Begriffe Gott und
Mensch«, Gott und Mensch also nicht aufSerhalb des Verhiltnisses,
in dem sie zueinander stehen, gedacht werden kénnen. Mit anderen
Worten: Es ist das transzendentale Verhiltnis beider Wesenheiten,
»das diese Begriffe selbst konstituiert« (RM 283). Will das philoso-
phische Sprechen vom Menschen ebenso wie von Gott nicht in un-
entwirrbare Schwierigkeiten geraten, muf3 es beriicksichtigen, daf3
die Immanenz Gottes im Menschen es nicht erlaubt, Gott und
Mensch als Realititen zu denken, deren Verschiedenheit logisch
ihrer wechselseitigen Beziehung vorgeordnet wire.

Frank sieht die Neigung, Gott und Mensch als Realititen zu
denken, die keine urspriingliche Beziehung zueinander haben, in
zwei Auffassungen der frithchristlichen Theologiegeschichte wirk-
sam, dem Augustinismus und Pelagianismus. Es handelt sich um
Prototypen des Mifsverstindnisses, das in unterschiedlichem Gewand
bis in die Gegenwart zu Unheil fithrt (Frank will nicht die Auffassung
historischer Personen charakterisieren, sondern mit diesen Namen
verbundene geschichtlich wirksam gewordene Tendenzen). Fiir den
Augustinismus schliefSt die Stindhaftigkeit des menschlichen Willens
ein wahrhaft gutes Handeln ohne ausdriickliche géttliche Gnaden-
hilfe aus (Augustinus: non posse non peccare), wihrend fiir den Pe-
lagianismus der menschliche Wille eine mit Gott gleichberechtigt
zusammenwirkende schopferische Kraft ist, die letztlich auch ohne
Gott ihr Heil wirken kann. Frank sieht im Pelagianismus die Anlage
zu jener Selbstvergottung des Menschen, die sich im areligiosen Hu-

242

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und Mensch — ineinander verschrinkte Begriffe

manismus der Neuzeit vollendete. Der Augustinismus, der den frei-
en schopferischen Willen des Menschen nicht angemessen aner-
kennt, tendiert dagegen dazu, den Wert der menschlichen Geschichte
und Kultur zu negieren. Beide Formen versuchen, das Verhiltnis von
Gott und Mensch rational zu denken; sie verkennen Gottes Imma-
nenz im Menschen und neigen zum Dualismus. Frank sieht ihn in
der im Alten Testament vorherrschenden radikalen Uberhéhung
Gottes als des souverdnen Schopfers iiber das von ihm abhingige
Geschopf vorgebildet. In dieser Uberhohung kommt die Ahnlichkeit
mit Gott, die den Menschen als sein Abbild auszeichnet, kaum mehr
zur Geltung; dieser gleicht vielmehr einem blofien Naturwesen, das
von Gott verschieden ist und nur ein dufleres Verhéltnis zu ihm hat
(vgl. RM 284ff.).

Beide Formen haben das Verhiltnis der Freiheit und Selbstin-
digkeit des Menschen mit der totalen Abhingigkeit des geschopf-
lichen Seins nicht als iiberrationale Synthese zu denken vermocht.
In einer solchen aber sind beide Momente miteinander verbunden
und bestimmen sich gegenseitig, weil sie »sich in der letzten Tiefe
auf eine gemeinsame, sie beide bestimmende Einheit stiitzen«. Gott
und Mensch konnen nach Frank in ihrer Beziehung nur dann zutref-
fend verstanden werden, »wenn sie als ungetrennt-unvermischte
Momente der Gottmenschlichkeit als des wahrhaft urspriinglichen
Prinzips gedacht werden«. Sobald sie als unbedingt verschiedenartige
Realititen gedacht werden, erweisen sie sich als nicht realisierbare
Abstraktionen (vgl. RM 289f.). Die »Idee der Gottmenschlichkeit«
bedeutet, daf3 die Beziehung zu Gott — den sich selbst behauptenden
Grund der Realitdt — mit dem Selbstsein des Menschen eins ist und
»das bestimmende Merkmal des Wesens des Menschen« ausmacht.
Oder schirfer: »Das, was den Menschen zum Menschen macht, das
Prinzip der Menschlichkeit im Menschen, ist seine Gott-Menschlich-
keit« (RM 260).

In Das Unergriindliche schreibt Frank: »Erst in der Gottmensch-
lichkeit offenbart sich die wahre, konkrete Fiille sowohl der Mensch-
lichkeit als auch der Gottheit«. Gott ist Selbstmitteilung, »ein fort-
withrend iiber den Rand >seiner selbst« sich ergiefSender Strom — eine
Realitit, die immer schon mehr ist als nur >sie selbst, die also auch
mich, den von ihr Geschaffenen, jenseits ihrer selbst umfafst« (DU
399). Dieser ewige »Strom« der Selbsthingabe ist nicht anders denn
als »Liebe« zu verstehen. Gottes Liebe schlieSt den Menschen
»gleichsam von Anfang an in sich ein« und zwar in »transrationaler

243

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Einheit« mit seiner Gottlichkeit. So mufs man sagen: Gerade in seiner
reinen Gottlichkeit enthilt Gott in sich »eine Potenz von >Mensch-
lichkeit««. »Gott ist eben nicht »nur Gott und sonst nichts< sondern
ganz wesentlich >Gott und ich««. »Er ist wahrer Gott eben als Gott-
mensch« (DU 414).

So ist auch der Mensch »iiberhaupt nur Mensch, menschliche
Person mit der ganzen ihr eignenden Freiheit und Eigenstindigkeit,
sofern er mehr und anderes ist als nur Mensch, als ein begrenztes, in
sich verschlossenes Naturphanomen. So ist er letzten Endes »Menschc«
nur, sofern sich in ihm Gottmenschlichkeit und Gottmenschentum
realisiert, d. h. sofern er in Gott ist und Gott in sich hat«. Diese Aus-
sagen sind selbstverstiandlich nicht als logische Identifizierung zu
verstehen; als solche wiren sie unertriglich. Sie sind sinnvoll, wenn
sie in ihrer antinomischen Einheit verstanden werden, also der Satz,
dafl Gott in mir geboren wird, mit dem Satz, daf3 derselbe Gott »zu-
gleich mein ewiger Vater und Schopfer bleibt«, eine Einheit bildet
(DU 412-414).

3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

In der Anthropologie Die Realitit und der Mensch bezeichnet Frank
die »untrennbare Verbindung der Idee des Menschen und der Idee
Gottes«, die Gottmenschlichkeit (Bogocelovecnost’), als den »eigent-
lichen Sinn des christlichen Glaubens« und zugleich als das einzig
mogliche Fundament des Humanismus (RM 125). Der Begriff »Gott-
mensch« ist kein biblischer Begriff; bezogen auf Jesus Christus findet
er sich zuerst bei Origines (gest. 254)!; dann in lateinischer Form bei
Augustinus (354-430)2. In der weiteren friihchristlichen Theologie
wurde dieser Begriff nur selten verwendet. Bei Frank taucht der Be-
griff »Gottmenschentum« [bogocelovecestvo] erstmals im Aufsatz
Grundlinien einer Kulturphilosophie vom Dezember 1905 auf, hier
noch unvermittelt und eher beildufig neben der »moralischen Bedeu-
tung« jedes Menschen, mit der Kant und Fichte die Einzigartigkeit

! »Theanthropos«. Origines: Peri archon, De principiis II, 6,3. Migne tom. XI (hier in
der lateinischen Ubersetzung des Rufinus v.Aquileia: deus homo).

2 Augustinus: De catechizandis rudibus, Cap. IV (»idem Dominus Jesus Christus, Deus
homox«).

244

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

jedes Menschen begriinden.?> Frank hatte, als er diesen Aufsatz ab-
fa3te, sehr wahrscheinlich keine nahere Affinitat zur Theologie. Er
war jedoch mit der Philosophie Hegels bekannt. Dieser verwendete
den Begriff »Gottmensch« in seiner Religionsphilosophie; Feuerbach
und Stirner hatten ihn in kritischer Absicht aufgegriffen. Es ist nicht
vollig auszuschliefen, daf3 Frank auch von diesen Autoren angeregt
worden war, in jenem frithen Aufsatz vom »Gottmenschentum« zu
sprechen; auch die Bemerkung, letztes Ziel der Geschichte sei die
Verwirklichung der Freiheit, verweist auf Hegel. Andererseits bildet
der Begriff »Gottmenschentum« den Angelpunkt von W. Solowjows
gesamtem Denken, wihrend der Begriff »Gottmensch« bei den deut-
schen Autoren eher am Rande steht. Man kann davon ausgehen, dafs
Frank bereits in jener frithen Zeit aus dem von Solowjow mitgeprig-
ten philosophischen russischen Sprachgebrauch den Begriff »Gott-
menschentum« kannte (in Der Gegenstand des Wissens, 1915, ver-
weist er in einer Fusnote auf Solowjows Vorlesungen iiber das
Gottmenschentum). Fiir die Annahme, daf Solowjow diesen Begriff
dem jungen Frank vermittelt hat, spricht auch die unpersonliche
Form »Gottmenschentume, die bei ihm geldufig ist, bei den deut-
schen Autoren aber nicht vorkommt (sie sprechen vom »Gottmen-
schen«). Die philosophische und religise Tiefe, die der Begriff in
Franks spiteren Werken gewinnt, ist nachhaltig auch durch Nikolaus
von Kues beeinfluf3t, der vom Menschen als »unvollendetem« oder
»geschaffenem Gott« spricht (deus occasionatus, deus creatus).
Frank benutzt in seinem friihen Aufsatz die Wortform ideja bo-
gocelovecestva (Idee des Gottemenschentums); in seinen Geistigen
Grundlagen der Gesellschaft verwendet er sowohl bogocelovecestvo
als auch bogocelovecnost’, ohne daf3 ein Unterschied in der Bedeu-
tung zu erkennen wire. In Das Unergriindliche unterscheidet er Bo-
gocelovecestvo und bogoclelovecnost’: der erste Begriff (mit grofSem
Anfangsbuchstaben) bezieht sich auf die Gottmenschheit des bibli-
schen Gottessohnes, der zweite auf die Gottmenschlichkeit, die po-
tentiell jedem Menschen eigen ist. In der gleichen Bedeutung spricht
Frank in Die Realitidt und der Mensch von der Idee der Gottmensch-
lichkeit (ideja »Bogocelovecnosti«). (Solowjows Ctenija o bogocelo-
vecestve sind in der Deutschen Gesamtausgabe als Vorlesungen iiber

3 Vgl. P. Ehlen: Der Begriff des »Gottmenschentums« in der Philosophie V. S. Solov’evs
und S. L. Franks. In: Forum fiir osteuropaische Ideen- und Zeitgeschichte. 4. Jg. 2000,
Heft 2, S. 41-74.

245

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

das Gottmenschentum ubersetzt; spiter gebraucht Solowjow auch
den Terminus bogocelovecnost’).

4. Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

Sichtlich ist Frank darum bemiiht, zumal in seinen spiten Schriften,
den Leser zu iiberzeugen, daf3 seine These von der »untrennbaren
Verbindung der Idee des Menschen und der Idee Gottes« (RM 125)
die besondere Einheit von Gott und Mensch in der Person Christi
nicht in Frage stellt. Offensichtlich hat er gerade in Hinblick auf die
Mittlerschaft Christi Einwénde von theologischer Seite vorausgese-
hen. Darum sollen die Kerngedanken seiner Christologie wenigstens
knapp referiert werden; einige Wiederholungen sind dabei dennoch
nicht zu vermeiden.

Frank zeigt sich in der theologischen Literatur, die ihm unter
den beschrinkten Umstinden von Emigration und Krieg zuginglich
war, bewandert, doch hat er die theologischen Themen nicht als Be-
rufstheologe behandelt. Sein Interesse richtet sich nicht auf die theo-
logische Systematik als solche, sondern auf die tragfihige Begriin-
dung des Humanismus. Diese kann, wie er nach dem Zweiten
Weltkrieg in einem Brief an W. Iwanow geschrieben hatte?, allein
von der »Gottessohnschaft des Menschen« ausgehen: diese Wiirde
aber griindet in der von Gott seit Ewigkeit gewollten Menschwer-
dung seines Logos. Da fiir Frank die Anthropologie nicht ohne Onto-
logie und diese nicht ohne die Anthropologie gedacht werden kann,
verstand er die Inkarnation, durch die Gott sich mit der Schopfung
unlésbar verbindet, dhnlich wie schon Solowjow als Ur-Ereignis, das
konstitutiv fiir das Sein schlechthin ist. Fiir das gegenstindliche Ver-
stehen sind die Erschaffung der Welt mit dem Menschen und die
Inkarnation zwei unterschiedene, einander folgende Ereignisse; un-
ter heilsokonomischer und ontologischer Riicksicht sind sie iiberzeit-
lich eins. Die gegenstindliche Betrachtungsweise ist fiir die didakti-
sche Vermittlung unerlaflich, doch fiihrt sie zu Ungereimtheiten,
sobald die zeitlich-geschichtliche Dimension als die einzige mogliche
angesehen wird.

Die Berufung des Menschen, am Wesen Gottes teilzunehmen,

4 Brief an Vjaleslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.

246

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

»Gottmensch« zu sein, erfiillt sich in seiner »Vergottlichung«, der
»Theosis«. Auf diese Erhebung des Menschen ist nach der Lehre der
Kirche, zumal der griechischen Kirchenviter, die Menschwerdung
Gottes gerichtet. Um iiberhaupt verstehen zu konnen, was » Vergott-
lichung« bedeutet, mufs dem Menschen ihre »Potenz von Anfang an
eigen sein«. Frank verwendet, um diese Berufung des Menschen zu
charakterisieren, auch die biblischen Begriffe »Kind« und »Sohng,
die fiir ihn eine Seinsbeziehung aussagen. Begriindet ist sie, wie es
unmif3verstindlich heif3t, in der »untrennbaren« und doch »unver-
mischten« Einheit, in welche die menschliche Natur mit der gott-
lichen in der Person Christi aufgenommen ist. Der Mensch erlangt
die »Kindschaft« oder »Sohnschaft« durch einen Mittler, der im Voll-
besitz des gottlichen Wesens, also Gott selber ist. Frank schreibt:
»Wir miissen das aktuelle und absolute Gottmenschentum Christi
als Begriindung unseres eigenen potentiellen Gottmenschentums er-
kennen«. »Die ganze Bedeutung von Christi Gestalt liegt darin, dafl
in ihm das, was potentiell unser eigenes Wesen ausmacht, als aktuell
und absolut verwirklicht gedacht wird. Er ist der >neue Adam, der
neue und vollkommene Stammvater der wahren Natur des Men-
schen« (S nami Bog 315°; vgl. Romerbrief 5:14). Darum ist jeder,
der an der menschlichen Natur teilhat, also Mensch ist, berufen, auch
an der gottlichen Natur teilzuhaben, »Kind« und »Sohn« Gottes und
in diesem Sinne Gottmensch zu sein.

Damit ist die Grundlage des christlichen Glaubens genannt, die
auch das Fundament des christlichen Humanismus bildet. In Franks
Formulierung lautet die entscheidende Frage: War Christus »nur ein
sgott-dhnlichesc Wesen oder war in ihm wirklich das wahre Wesen
Gottes gegenwirtig«? Die Auseinandersetzung dariiber auf dem
Konzil von Nizda im Jahr 325 ging nicht, wie Frank betont, »um eine
leere Kleinigkeit, sondern um eine Frage, von deren Losung abhing,
ob unsere Seele den Frieden des wahren Wissens finden kann oder ob
sie zur aussichtlosen Unruhe des Nichtwissens und Zweifelns ver-
urteilt ist«. Jenes erste okumenische Konzil der Christenheit mar-
kierte diese Frage durch die beiden Begriffe homoousios (wesens-
gleich) und homoiousios (wesensidhnlich), — bei denen, wie Frank
bemerkt, ein blofler »Halbvokal«, das griechische Jota, den hochst
wichtigen Bedeutungsunterschied anzeigte (S nami Bog 276).

> S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyslenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obscest-
va. Moskau 1992, S. 217-404.

247

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Schon in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
die Begriffe »unvermischt« und »ungetrennt« verwendet. Er nahm
damit die Begriffe auf, mit denen das Konzil von Chalzedon im Jahre
451 das christologische Dogma definiert hatte: Christus ist wahrer
Gott und zugleich wahrer Mensch — unvermischt und doch eine Ein-
heit. Diese Einheit wurde in der theologischen Fachsprache als »hy-
postatische Union« bezeichnet (das Wort hypostasis meint den gott-
lichen Logos als den Grund oder Triger, mit dem die individuelle
menschliche Natur Jesu vereint ist). Das Dogma wollte zwei irrige
Auffassungen zuriickweisen: die geldufige antike Vorstellung eines
gottlich-menschlichen Mischwesens (deshalb »unvermischt«) ebenso
wie die Vorstellung, die einzig wahre Natur Christi sei die gottliche,
seine menschliche Natur sei blofSer Schein (deshalb: beide Naturen
sind »ungetrennt«). Frank hat die christologische Terminologie zu-
nichst verwendet, um das gottmenschliche Wesen jedes Menschen
auszusagen: Er ist berufen, mit dem Wesen Gottes vereint zu werden
(»ungetrennt«), zugleich aber bleibt er ein begrenztes Geschopf
(»unvermischt«). Auf die besondere Weise, in der die menschliche
Natur Jesu Christi mit Gott eins und doch nicht mit ihm vermischt
ist, geht Frank erst in seinen spéteren Schriften ein.

Als Erkenntnistheoretiker weifl Frank, daf3 die gottliche Natur
Jesu Christi nicht als gegenstindliches Faktum bewiesen werden
kann. Kann ein phdanomenaler Vergleich der Religionsstifter, die mit
dem Anspruch auftraten, die Wahrheit iiber Gott zu verkiinden, in
gewisser Hinsicht die Besonderheit Jesu Christi erweisen? »Daf3
Christi Lehre und Personlichkeit hoher, reiner, schoner und iiberzeu-
gender ist als die Lehre und Personlichkeit von Moses, Mohammed
oder Buddhag, ist als Ergebnis eines derartigen Vergleichs unbe-
streitbar. Daraus konnen wir entnehmen, »daf3 die gottliche Wahr-
heit in der Lehre und Gestalt Christi vollstandiger, tiefgriindiger, kla-
rer, zutreffender ausgedriickt ist als irgendwo sonst; sie wird bei ihm
»als allumfassende, selbstvergessene Liebe« sichtbar. Der Vergleich
143t »mit voller Gewif$heit« erkennen, »dafl Christi Person und Leh-
re Gott zumindest unermefSlich niher steht als die Person Moham-
meds und dafy im Vergleich mit der iibermenschlichen Vollkommen-
heit Christi Mohammed, auch wenn man in ihm einen wirklichen
gottlichen Propheten sieht, nur ein unvollkommener, siindiger
Sterblicher bleibt. Und selbst die erhabene Predigt Buddhas, der die
Menschen lehrte, durch Verzicht auf irdische Wiinsche die Seligkeit
des Nirwana zu erreichen, steht ganz offensichtlich an Wahrheitsfiil-

248

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

le hinter der Predigt Christi zuriick, die den Weg zum ewigen Leben
und zur Seligkeit des himmlischen Reiches tiber Selbstentsagung und
Nichstenliebe wies. Ebenso ist Buddhas Gestalt, eines Kénigssohns
in der Jugend, der als alter Mann friedlich unter einem Baum ver-
schied, bei all ihrer Schonheit unvergleichbar mit Christi Gestalt,
dem obdachlosen Zimmermannssohn, dessen Herz unabléssig vom
gottlichen Licht der Liebe brannte und der die toédliche Qual des
Kreuzes auf sich nahm, um die Welt von der Macht der Siinde zu
erretten« (S nami Bog 227).

Was rechtfertigt die Folgerung, daf3 das gottliche Licht der
Wahrheit in der Person Christi »klarer leuchtet« als in irgendeiner
anderen? Frank antwortet mit Spinozas berithmtem Wort, dem epi-
stemologischen Prinzip seiner Philosophie: »Die Wahrheit ist das
Mafs ihrer selbst und des Irrtums«. Angewendet auf die gestellte Fra-
ge heif3st das: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letzten Endes nur
Gott selbst«; eine duflere, gegenstindliche Begriindung zu suchen,
wire der gestellten Frage vollig unangemessen. Die Gewifsheit, daf3
durch Jesus Gott selbst spricht, griindet in dem Licht, das bis heute
von dieser Gestalt ausgeht: »Ich glaube an das Evangeliumc, sagt
Frank, »weil ich durch das darin bewahrte Bild Christi Gott selbst
sehe und Wahrheiten erfahre, die solcherart sind, daf3 ich sie als
Stimme Gottes wahrnehme. Ich verehre die Kirche, weil ich in den
Worten und Taten ihrer grofsen Lehrmeister, Bekenner, Heiligen und
Weisen mit Gewifsheit die gottliche Wahrheit und Weisheit wahr-
nehme« (S nami Bog 228). (Das Argument, daf3 die Wahrheit in der
Seele einen Widerhall auslost, der auch seine Herkunft erfahren 148t,
ist neuplatonisch. Frank hatte es bei Nikolaus von Kues finden kon-
nen; s.u.).

Erneut geht Frank in diesem Zusammenhang auf die Frage ein,
welche die Mitte seiner eigenen Anthropologie ausmacht und die
dann in der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts zunehmend
den theologischen Diskurs beherrscht. Die Menschwerdung Gottes
und damit auch »der Begriff des vollkommenen Gottmenschen«
blieben unverstindlich, »wenn das urspriingliche Wesen [per-
vozdannoe suscestvo] des Menschen als solchen nicht von Ewigkeit
her darauf angelegt und dazu pridestiniert wire, dieses vollkom-
mene gottmenschliche Wesen in sich zu verkorpern, wenn also nicht
eine ewige, uranfangliche [iskonnogo] Verwandtschaft und Einheit
von Mensch und Gott existierte. In diesem Sinne ist das Gottmen-
schentum eine allgemeine Idee, die sich auf den Menschen schlecht-

249

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

hin, auf die gesamte Menschheit erstreckt. Das Gottmenschentum
Christi ist die Verwirklichung der Moglichkeit, die im Wesen des
Menschen angelegt ist«. Das heifst, diese Moglichkeit ist der
menschlichen Natur kraft des seit Ewigkeit bestehenden gottlichen
Willens zur Inkarnation verliehen, anders gesagt, die menschliche
Natur ist von Ewigkeit her dazu bestimmt und ermaichtigt, in die
Einheit mit Gott aufgenommen zu werden, weil die Gestalt Christi,
des vollendeten Gottmenschen, von Ewigkeit her gewollt ist (S nami
Bog 315).

Ebenso betont Frank in Die Realitit und der Mensch, daf3 die
»allgemeine >Gottmenschlichkeit« als »Konstitutionsprinzip« des
menschlichen Wesens »notwendig« anzunehmen ist, will man die
Inkarnation verstehen. »Die Erkenntnis der potentiellen Gott-
menschlichkeit des Menschen als solchen eriffnet eine allgemeine
metaphysische Perspektive, in der die vollkommene gottliche Inkar-
nation — ohne aufzuhoren, ein Wunder zu sein — ihren willkiirlichen
Charakter verliert und mit dem allgemeinen Verstindnis des Lebens
und Wesens des Menschen tibereinstimmt«. Unter dieser Vorausset-
zung wird die Inkarnation nicht mehr als ein Ereignis verstanden, das
»von auflen in die allgemeine Ordnung des Weltseins eindrangk,
sondern, so kann erginzt werden, als das hochste Moment eines im
Wesen Gottes griindenden Heilsplans. Zu Recht bemerkt Frank, daf3
er in dieser Auffassung mit W. Solowjow iibereinstimmt (RM 290-
291).

Daf3 die unvermischte Einheit von Gott und Mensch in der »hy-
postatischen Union« anders verwirklicht ist als im Gottmenschentum
irgendeines »Durchschnittsmenschen, ist der uniibersehbare Eck-
punkt in Franks Lehre vom Gottmenschentum. Die »gesamte reli-
gionsgeschichtliche Erfahrung, zumal die Erfahrung mit allen my-
stischen Erhebungen«, weist es als »unsinnige und verderbliche
Verirrung« aus, wenn ein Mensch sich mit Christus gleichsetzen
und den »unermefSlichen Unterschied« ihm gegeniiber verwischen
wiirde. Daraus folgt aber nicht, »daf3 eine andere Form der Verbin-
dung dieser beiden Prinzipien in der menschlichen Person unmog-
lich« wire (RM 290). Die Géttlichkeit, die in Christus in ihrer ganzen
Fiille aktualisiert ist (vgl. Kolosserbrief 1:19), bleibe in den anderen
Menschen potentiell und beschrankt. Frank fiihrt als theologischen
Bewetis fiir diese Moglichkeit die Lehre vom Heiligen Geist und von
der Kirche als Leib Christi an, welche die Anwesenheit Gottes »we-
nigstens in der kollektiven Einheit der glaubigen Menschheit« vor-

250

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

aussetzen. Das Bekenntnis des Paulus »Christus lebt in mir« (Gala-
terbrief 2:20) bringt die mystische Erfahrung zum Ausdruck, daf3 er
»die reale Anwesenheit Gottes in der Tiefe seiner Seele« verspiirte.
Auch in der Aufforderung des Evangeliums, Christus nachzufolgen,
sieht Frank die Moglichkeit vorausgesetzt, »sich ihm anzugleichen,
und dadurch »gewissermafSen die wahre Menschennatur zu verwirk-
lichen« (RM 291). Auch die Verheiffung Christi im Johannesevan-
gelium zieht er zur Begriindung heran, daf der Mensch berufen ist,
»Gottmensch« zu werden: »Wer an mich glaubt, wird die Werke, die
ich vollbringe, auch vollbringen, und er wird noch gréflere vollbrin-
gen« (Joh. 14:12)« (S nami Bog 315).

Frank geht es, wie er immer von neuem hervorhebt, um die
Wiirde des Menschen. Im Christentum sieht er sie auf das einzig
wirklich tragfihige Fundament gestellt: dal Gott selbst Mensch ge-
worden ist. Das Christentum ist fiir ihn deshalb »die Religion der
Menschlichkeit« oder »die Religion der menschlichen Person«, denn
»es offenbart die Heiligkeit, den absoluten Wert der menschlichen
Person«. »Heiligkeit oder absoluter Wert« aber sind nichts anderes
als »das Attribut der Gottheit«. Weder der antike Grieche noch der
alttestamentliche Jude kannte die gottliche Wiirde des Menschen; »er
hatte nicht das Gefiihl der Ehrfurcht vor dem absoluten Wert der
Realitit, der sich in jedem menschlichen Wesen offenbart — und zwar
so, dafl er unter keinen Umsténden verloren gehen kann und deshalb
auch im lasterhaftesten, niedrigstehenden und nichtswiirdigsten
Menschen prisent ist. Ungeachtet ihres Humanismus konnte die
antike Welt glauben, daf3 ein Sklave und Barbar ein Wesen von
grundsitzlich anderer Natur sei als ein Freier und Hellene. Der alt-
testamentliche Mensch konnte — wenigstens bis zu den religitsen
Errungenschaften der grofSen Propheten — Fremde und Heiden als
Wesen von anderem Rang auffassen als das auserwihlte Volk Israel.
Er konnte denken, daf3 die Seele des Siinders und Ruchlosen vernich-
tet wird«. Frank erkennt in den neuzeitlichen Greuel der Revolutio-
nen, der Kriege und des Vélkermords das »Wiederaufleben dieser
primitiven Vorstellungen«. Aber, so fiigt er hinzu, »all dies wider-
spricht dem christlichen Bewuf3tsein, welches die Heiligkeit der
menschlichen Person, des menschlichen Wesens als solchen behaup-
tet«. Wenn die christliche Predigt dem Menschen zugleich seine
Siindhaftigkeit vor Augen halt, dann deshalb, um ihm den »widerna-
tiirlichen >Fall< aus der Hohe, auf der zu stehen er berufen ist«, be-
wufdt zu machen (ebd. 316).

251

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Frank ist iiberzeugt, daf seine Lehre von der Gottmenschlich-
keit des Menschen die allgemein-menschliche Bedeutung des chri-
stologischen Dogmas erschliefst. Deshalb ist es fiir ihn bemerkens-
wert, dafl bereits die frithchristliche Kirche die menschliche Natur
Christi, des »neuen Adam«, gegen Irrlehren wie den Doketismus
und Monophysitismus, welche die irdische Leiblichkeit Christi als
bloflen Schein erklarten und nur seine Gottheit als seine eigentliche
Natur gelten liefSen, entschieden verteidigt hat (RM 292). Schon die
Tatsache, daf3 Gott die menschliche Natur als geeignet ansieht, in die
Einheit mit ihm aufgenommen zu werden, bezeugt eine gewisse Ver-
wandtschaft des Menschen mit Gott und ist ein Beweis seiner tiber-
natiirlichen Wiirde.

Beim Vergleich der Religionen macht Frank auf ein sonst kaum
beachtetes Moment aufmerksam, das nochmals die Gottmenschlich-
keit des Menschen zum Inhalt hat. Er erkennt zwischen der Wahrheit
der christlichen Verkiindigung und der Wahrheit, wie sie andere Re-
ligionen predigen, einen »prinzipiellen Unterschied«: Den nicht-
christlichen Religionen geht es um die sittliche Vervollkommnung
der Menschen. Sie sind darum »Gesetzesreligionen«, »deren mora-
lischer Gehalt sich in bestimmten sittlichen Regeln und Lebensord-
nungen erschopft.« Sieht man von der menschlichen Siindhaftigkeit
ab, konnen die Gebote, »welche die alttestamentliche, mohammeda-
nische, konfuzianische, zum Teil auch die buddhistische Religion vor-
schreiben, konsequent und vollstindig verwirklicht werden«. Thre
Wahrheit ist darum eine »moralische«. Anders das Grundgebot der
christlichen Botschaft, namlich »vollkommen zu sein, >gleichwie euer
Vater im Himmel vollkommen ist¢, mit anderen Worten, Gott voll-
stindig gleich zu werden«. Dieses Ziel ist »mit menschlichen An-
strengungen durch eine bestimmte Verhaltens- und Lebensordnung
allein nicht zu verwirklichen«. Darum ist die christliche Religion
»keine Religion des >Gesetzes¢, sondern der Gnade«, die dem Men-
schen seine Berufung zur Vergottlichung bewuf3t macht. Thre Wahr-
heit ist darum eine »absolute, gottliche Wahrheit« (S nami Bog
3521).

252

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Heil fiir alle Menschen
5. Das Heil fiir alle Menschen

Schon der Vergleich der verschiedenen Religionen hatte die Frage
aufgeworfen, wie der Bekenner einer nicht-christlichen Religion das
Heil gewinnen kénne. Der ewige Heilswille Gottes hat in der Inkar-
nation seinen uniiberbietbaren Ausdruck gefunden. Weil es der jede
Grenze iibersteigende Gott ist, der sich in der Menschwerdung offen-
bart, hat sie universale Bedeutung. Wer in der Person Christi »den
absoluten Ausdruck Gottes und seiner Wahrheit« erkannt hat, so
beantwortet Frank diese heifs diskutierte Frage, weifs darum auch,
»dafl diese Wahrheit universal ist und daf8 ihr Widerhall fiir die
menschliche Seele immer und iiberall zu horen war und ihren par-
tiellen Ausdruck fand«. Die christliche Religion als die wahre anzuer-
kennen, heif3t deshalb nicht »alle anderen als falsch zu verwerfenx,
wohl aber, im Christentum »die Fiille der Wahrheit und deshalb das
Maf3 fiir die relative Wahrheit der anderen Religionen zu sehen«. Die
sinn- und lebengebende Erfahrung der Wahrheit Christi ist folglich
auch dem méglich, der Christus nicht kennt, — nicht weil er aus sei-
ner eigenen Kraft diese Wahrheit finden konnte, sondern weil »der
Logos — das Wort oder die Vernunft Gottes [Slovo ili Razum BoZij] —
auch auflerhalb seiner Inkarnation in der Person Jesu Christi [i vne
svoego voploscenija v licnosti lisusa Christa] ewig lebt und wirkt«. Es
macht Gottes Wesen aus, so die Grundeinsicht Franks, sich zu offen-
baren; er ist wesentlich ein »Strom der Liebe«, der das Heil auch dort
wirkt, wo seine geschichtliche Menschwerdung nicht erkannt wird.
Frank fihrt fort: »Das eigentlich Wesentliche ist, daf3 die Fiille der
gottlichen Wahrheit, die sich in Christus und seiner Offenbarung
manifestiert hat, in den Seelen der Menschen faktisch leben und wir-
ken kann ganz unabhingig davon, ob sie sich der Quelle der von
ihnen bezeugten Wahrheit bewuf3t sind oder nicht« (ebd. 289).6 Wo

¢ Barbara Hallensleben gibt in ihrem Aufsatz Franks Worte i vne svoego voploscenija
wieder: »... weil der Logos [...] auch ohne seine Verkérperung in der Person Jesu Christi
ewig lebt und wirkt« [kursiv von mir, P. E.] und bemerkt unmittelbar anschlieflend:
»Darin steht Frank den Uberlegungen Karl Rahners zum >anonymen Christentumc in-
haltlich und methodisch sehr nahe«. — Die korrekte Ubersetzung des Zitats ist fiir das
richtige Verstidndnis sehr folgenreich. Frank behauptet keineswegs, daf8 Gott »ohne« die
Inkarnation das Heil der Menschen wirkt. Ebensowenig lehrt Rahner, daf§ ein Nicht-
Christ das Heil »ohne« die Inkarnation gewinnen konne. Beide Autoren behaupten nur,
dafl eine gegenstindliche Kenntnis der Inkarnation fiir das Heil nicht notwendig erfor-
derlich ist. B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877-1950). Sein religids-philosophisches

253

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

die von Christus vermittelte Wahrheit faktisch bezeugt — und leben-
dig gewufdt — wird, ist sie erlosend, auch wenn ihre Herkunft nicht
explizit erkannt ist. So wichtig das adidquate Wissen ist, daf3 Gott in
Christus auf unvergleichliche Weise anwesend ist, so ist es doch
wichtiger, »daf8 wir die Fiille und Addquatheit dieser Wahrheit de
facto in unserer Seele leben, gleichviel, ob wir ihre Identitit mit der
Person Christi erkennen oder nicht«. Frank beruft sich auf das Wort
der Schrift, daf3 »nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, in das Him-
melreich kommen wird« (Matthdusevangelium 7:21), und auf das
Beispiel des barmherzigen Samariters, der nicht dem orthodoxen Ju-
dentum angehorte und doch von Jesus als gerechtfertigt angesehen
wird (ebd. 288).

Fiir das christliche Selbstverstandnis wird der Glaube an Gottes
erlésende Zuwendung dem Einzelnen durch die Kirche vermittelt.
Welche Rolle spielt diese Vermittlung unter Franks Voraussetzung?
Die Bestitigung der Wahrheit, daf8 Gott sich dem Menschen zuwen-
det, finden wir nach Frank in der lebendigen Erfahrung seiner Anwe-
senheit im eigenen Selbstsein. Diese Erfahrung begriindet die Gewif3-
heit, daf Gott nicht etwas, sondern sich selbst gibt. Daraus ergibt sich,
daf der letzte Grund, weshalb wir an Christus glauben, nicht die du-
Bere Kenntnisnahme der Uberlieferung und Lehre der Kirche sein
kann. »Worauf konnte denn unser Vertrauen in diese Lehre beru-
hen?«, fragt Frank. Die Uberzeugung, dafl die Tradition und Lehre
der Kirche (vermittelt durch Eltern, Lehrer, kirchliche Autorititen)
heilsbedeutsam ist, beruht darauf, dafy Christus selber in ihr gehort
wird. Wir machen uns die kirchliche Glaubenslehre zu eigen, sagt
Frank, weil sie »die Wahrheit erklért, die wir empirisch [opytno] in
der Gestalt Christi erfahren haben; und diese Glaubenslehre ist eben
insofern wahr, als sie dieser lebendigen empirischen [opytnoj] Wahr-
heit entspricht« (ebd. 288). Die Vermittlung durch die Kirche ist da-
mit nicht tiberfliissig geworden, denn ihre Autoritit ist »ein notwen-
diger Bestandteil der religiosen Erfahrung, ein Moment, durch das
wir uns die fremde Erfahrung innerlich aneignen, durch das sie sozu-
sagen eine unzerlegbare chemische Verbindung mit unserer eigenen
Erfahrung eingeht und letzten Endes zu unserer personlichen Erfah-
rung wird«. Der Glaube ist notwendig durch eine duflere Instanz ver-
mittelt; sein Ursprung aber ist nicht der jeweilige Verkiindiger, son-

Denken anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Uberlegungen«, in: Freiburger
Zeitschr. fiir Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 560.

254

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

dern die eigene lebendige Erfahrung des Inhalts der verkiindeten Bot-
schaft. Ermdglicht ist diese Erfahrung — das Horen und Vernehmen
der Wahrheit — durch die urspriingliche Gottmenschlichkeit des
Menschen. Nur in psychologischer und padagogischer Hinsicht un-
terscheidet sich die vermittelnde Autoritdt von der Erfahrung; »in der
Wesensordnung ist sie nur ein indirekter Umweg, um unsere eigene
religiose Erfahrung zu erweitern, zu bereichern, zu vertiefen und zu
verfeinern« (ebd. 284). Die eigene Erfahrung bedarf dieser »Erweite-
rung« und ist fiir sie offen. (Zum »Glauben als Erfahrung« siche
Kap. XI, 6. Zur »Kirche« siehe Kap. XIII).

6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive«
Offenbarung

Nachdriicklich hebt Frank die geschichtliche »konkret-positive« Of-
fenbarung, in der »das gottliche Du selber in das irdisch-zeitliche
Sein eintritt«, von der »allgemeinen und ewigen Offenbarung« ab.
Die Interpretation der ersten will Frank den Theologen vorbehalten,
dagegen bedeutet Philosophieren in seinem Verstindnis im wesent-
lichen nichts anderes als in der allgemeinen Offenbarung »sich ori-
entieren durch geistiges Sichoffnen und Vertiefen in sich selbst durch
potenziertes, transzendentales Denken«.

Was Frank unter »allgemeiner« Offenbarung versteht, ist das
grundsitzlich jedem Menschen zu jeder Zeit mogliche »lebendige
Wissen«, daf3 Gott ist, sich ihm zuwendet und sein Heil will. Sie ist
die Selbstmitteilung Gottes, die mit seinem ewigen Wesen identisch
ist. Die Moglichkeit, sie zu vernehmen, ist dem Menschen mit sei-
nem Selbstsein verliehen und griindet im universalen Heilswillen
Gottes, der in der Schopfung und in der Inkarnation seinen fun-
damentalen Ausdruck gefunden hat. Auch in der Schopfung teilt
Gott sich selbst mit. Frank insistiert darauf, daf$ auch in der allgemei-
nen Offenbarung »die unergriindliche Gottheit sich deutlich offen-
bart, und zwar als >Gott-mit-mir< (oder >Gott-mit-uns¢), d.h. als
>Gott-mit-der-Welt<. Sie nimmt auf gewisse Weise bereits konkrete
Gestalt [oblik] an. In welchem Grad dieses >Gestaltannehmenc« [obli-
Cenie], diese Konkretisierung sich der konkreten Offenbarung anna-
hert (wenngleich sie diese nie erreichen und mit ihr zusammenfallen
kann), vermag keineswegs von vornherein genau und eindeutig be-
stimmt zu werden« (DU 379).

255

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Der Unterschied dieser ewigen und allgemeinen Offenbarung
zur geschichtlichen Menschwerdung Gottes darf nicht als »absolut
trennender logischer Unterschied« verstanden werden. Es handelt
sich vielmehr um einen »transrationalen Unterschied, in dem Tren-
nung zugleich Verbindung und somit antinomische Einheit« be-
deutet. Diese antinomische Einheit umfafit selbstverstindlich beide
Seiten: »Wenn die allgemeine und ewige Offenbarung — die Offen-
barung des Urgrundes der Realitit als solcher — von der positiv-kon-
kreten Offenbarung nicht getrennt werden kann, so ist letzte auch
untrennbar von der ersten«. Das bedeutet, daf$ auch die Theologie —
nicht anders als die Transzendentalphilosophie — die allgemeine ewi-
ge Offenbarung voraussetzen muf. »Denn jede konkrete Offenba-
rung setzt — um die Stimme und Erscheinung Gottes vernehmen zu
kénnen — unsere Empfinglichkeit fiir sie voraus, unser Vermogen,
eine konkrete Einzeloffenbarung gerade als Offenbarung Gottes zu
erkennen. Dies aber bedeutet nichts anderes, als daf die allgemeine
Natur der Offenbarung — die Realitit Gottes als Du in ihrem all-
gemeinen ewigen Wesen, worin ja die allgemeine ewige Offenbarung
besteht — jeder besonderen konkreten Offenbarung logisch voraus-
geht« (DU 378). Wer die positiv christliche Offenbarung »objektiv,
d.h. logisch spezifizieren wollte, miifste vorgingig dazu bereits wis-
sen, was Offenbarung Gottes bedeutet. Gerade die Spekulationen, die
wir bei den Kirchenvitern und Kirchenlehrern, aber auch bei spite-
ren Meistern des geistlichen Lebens antreffen, so meint Frank, be-
zeugen die antinomische Einheit beider Offenbarungsweisen, denn
auch in der Gottesbegegnung des christlichen Heiligen sind Elemente
der allgemeinen Offenbarung der Realitédt enthalten. Es ist deshalb
nicht méglich, die allgemeine oder philosophische Gotteserfahrung,
die auf »die Realitdt in ihrem Urgrund« gerichtet ist, von der des
Mystikers, der vom Heiligen Geist geleitet wird, »eindeutig« und
»scharf« abzugrenzen. Denn mittels eines dufSeren oder objektiven
Kriteriums kann nicht gemessen werden, wie weit jeweils die Gestalt,
in der Gott sich in der allgemeinen Offenbarung einem Individuum
zu erkennen gibt, von der christlichen Offenbarung noch entfernt ist.

Entschieden weist Frank die, wie er sagt, »weitverbreitete« An-
nahme zuriick, daf} »in einer bestimmten, in der Zeit sich ereignen-
den konkreten Einzeloffenbarung die Offenbarung als solche sich
restlos erschopfe«. Reicht doch — so wird man Frank verstehen miis-
sen — der Gehalt der Offenbarung iiber die zeitliche Begrenzung des
geschichtlichen Ereignisses hinaus. So kann und muf3, was in den

256

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

Sdtzen der Hl. Schrift festgehalten ist, immer wieder lebendig wer-
den, denn das begrentzte menschliche Leben reicht nicht aus, um die
unendliche Bedeutung der geschichtlichen Menschwerdung Gottes
in Christus einholen zu konnen. Frank nennt auch diesen Erkennt-
nisprozefs Offenbarung. Es sei darum geradezu »blasphemisch« an-
zunehmen, »daf3 die Offenbarung restlos in der mit Buchstaben nie-
dergeschriebenen Offenbarung aufgehe und neue Offenbarungen
tiberhaupt unméglich seien« (vgl. auch Kap. V,3: Das Wort — das Me-
dium der Offenbarung). Wie sehr es Frank darauf ankommt, auch
seine christlichen Leser von dieser Moglichkeit zu tiberzeugen, zeigt
seine theologische Begriindung: Der von Christus verheiflene Heili-
ge Geist, »der weht, wo er will¢, der »in die ganze Wahrheit ein-
fithrt«, »der Gott ist als Gott mit mir und Gott in mir, ist gerade die
ewig-untrennbare Verbindung der konkreten und allgemeinen Of-
fenbarung« (DU 378f., Ubersetzung gedndert; vgl. Joh. 3:8; 16:13).
Die in der Geschichte anzutreffende Spannung zwischen Philoso-
phen und Theologen fiihrt Frank sowohl auf die Neigung der Phi-
losophen zuriick, die Bedeutung der allgemeinen Offenbarung auf
Kosten der geschichtlichen hervorzuheben und diese, »wenn nicht
sogar ginzlich zu beseitigen, so doch zu >reinigen<« und aufklarerisch
auf einen allgemeinen Sinn zu reduzieren — als auch auf die umge-
kehrte Neigung der Theologen, die Bedeutung der positiven konkre-
ten Offenbarung auf Kosten der allgemeinen und ewigen hervor-
zuheben, um sie nicht in der letzten aufzulésen und dem geistigen
Blick entgleiten zu lassen. Franks Intention ist offensichtlich darauf
gerichtet, vor dem christlich-glaubigen Menschen (als den er sich
selber versteht) die Maoglichkeit zu rechtfertigen, daf8 grundsatzlich
jeder Mensch seine Berufung zum Heil erfahren kann.

Fiir die Beurteilung von Franks Position sind die Bemerkungen
am Ende seiner Ausfithrungen zur Offenbarung wichtig: Das Ver-
hiltnis der allgemeinen Gotteserkenntnis zur einzigartigen ge-
schichtlichen Offenbarung in Jesus Christus ist rational nicht be-
stimmbar. Die wahre Beziehung ist nur dem »freien Schweben in
der Sphire einer hoheren Einheit« zugdnglich, die den »Widerstreit
zwischen ihnen umfaflt und durchdringt«. Der Philosoph ist gehal-
ten, wenn er wirklich »das belehrte Nichtwissen« erreichen will, de-
miitig anzuerkennen, »dafs in allen konkreten Formen der religiosen
Erfahrung, wenn Gott selbst uns ergreift und uns die lebendige
Offenbarung seiner selbst gibt, das Unergriindliche ganz anders
sichtbar, spiirbar wird und uns nahe kommt als in der tiefsten phi-

257

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

losophischen Spekulation«. Aber auch der religiose Mensch muf3 an-
erkennen, zumal wenn er die Realitdt der geschichtlichen Offen-
barung verstanden hat, daf3 hinter ihr »die Horizonte einer funda-
mentalen allgemeinen ewigen Offenbarung sichtbar werden, welche
der mystische Grund der intellektuellen Anschauung der Philosophie
ist und mit Hilfe des philosophischen Denkens klarer ausgedriickt
werden kann« (DU 381). Die allgemeine Offenbarung ist mit der
Offenbarung Gottes, die im Glauben an Jesus Christus geschieht, im
Sinne der Cusanischen coincidentia oppositorum vereint.

In seiner Schrift Mit uns ist Gott macht Frank noch unter einer
weiteren Riicksicht auf die innere Beziehung beider Offenbarungs-
weisen aufmerksam. Auch die positive, also biblische Offenbarung
»ist fiir uns nur dann eine wirkliche Offenbarung, wenn sie als Wahr-
heit, als etwas innerlich Uberzeugendes erlebt wird«. Das Kriterium
dafiir, dafy Gott sich in ihr wirklich offenbart, liegt allein darin, daf3
wir »unmittelbar die Anwesenheit, die Realitit Gottes und seiner
Wahrheit« in der Person, die sie uns vermittelt, erfahren. Der Ver-
kiinder dieser Wahrheit, Christus, ist ihre Verkorperung. Er »unter-
scheidet sich von jeder anderen vermittelnden, religiosen Autoritit
dadurch, dafs er als unfehlbare Instanz erlebt wird, das heif3t als un-
mittelbarer Ausdruck [vyrazitel’] der reinen gottlichen Wahrheit, als
Verkiinder von Gottes Stimme — letztlich als Verkorperung und Er-
scheinung Gottes selbst, kraft dessen die Begegnung mit ihm fiir die
menschliche Seele eine Begegnung mit Gott selbst, Gotteserschei-
nung, Theophanie ist«. Unter dieser Voraussetzung kann die Offen-
barung »unfehlbar« genannt werden; denn von »Unfehlbarkeit« zu
sprechen, ist nur dann sinnvoll, wenn sie »eine andere Bezeichnung
fiir Evidenz, das heif3t fiir die unmittelbare Schau der Realitit selber«
ist. Denn »hier wie iiberall ist die Wahrheit nicht das Urteil iiber die
Realitit, sondern ihre lebendige Anwesenheit selber fiir uns« (S na-
mi Bog 286).

Die »Fiille« der Wahrheit, die erst in der erfahrenen Begegnung
mit Christus offenbar wird, ist die Fiille Gottes als »Strom der Lie-
be«, als » Vater«. Frank verweist hierfiir auf das Johannesevangelium
(Joh. 14: 7-11 u.a.). Wenn wir die volle Realitit Gottes erfahren,
erfahren wir sie »notwendig als Person oder nach Art einer Person«
— als ein sich uns zuwendendes Du (ebd. 287). Deshalb kann Frank
den Hegelschen Terminus aufgreifend sagen: Das Christentum ist
gegeniiber allen anderen Religionen nicht einfach eine »besonderes,
»sondern die absolute Religion, das heif3t das absolute, reinste Mu-

258

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

ster des Wesens der Religion schlechthin«. Was in den anderen Reli-
gionen »in latenter, unvollendeter Form, die Mif$verstindnisse und
falsche Interpretationen zuldflt,« anzutreffen ist — die Figur eines
Propheten oder Lehrers, der die Wahrheit iiber Gott verkiindet —,
das zeigt sich in der christlichen »in vollendeter, addquater Form als
unmittelbare Wahrnehmung der Gottlichkeit, der Verschmelzung
der menschlichen Person des Lehrers mit Gott, der Anwesenheit Got-
tes selbst in ihr« (ebd.).

Christus ist nicht nur der Verkiinder, sondern der Mittler der
Realitit, die er verkiindet, heif3t es in Das Licht in der Finsternis, weil
er ihre »lebendige Verkorperung« ist und so »auch die Kraft dieser
Realitdt« besitzt. Diese Kraft hilft uns, »nicht einfach die Botschaft
wahrzunehmen und zu héren, sondern ihr entgegenzugehen und den
in ihr enthaltenen Aufruf getreu zu verwirklichen«. Soll die gottliche
»Wahrheit« fiir den konkreten Menschen erlosend sein, muf3 sie, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis ausfiithrt, mehr als eine blof3e
»Idee« sein; sie mufs selbst »konkret« und »personal« sein (LidF 121).

Auch fiir die Apostel wurde die Begegnung mit Jesus zur Offen-
barung erst, als sie die Erfahrung machten, dafy Jesus wesentlich
mehr als ein gewohnlicher Rabbi ist. Die Wahrheit ihrer Botschaft
ist nur durch die Erfahrung, die sie mit ihm gemacht haben, garan-
tiert. Thr Zeugnis wie auch die spiateren dogmatischen Formulierun-
gen haben die vermittelnde Funktion, in ihren Horern eine dhnliche
Erfahrung zu wecken; sie sind keineswegs iiberfliissig. Wo ein
Mensch das Zeugnis der Kirche innerlich annimmt, wird die Gottes-
erfahrung, die er in seinem Selbstsein machen konnte, auch ohne
Christus begegnet zu sein, wesentlich vertieft. »Allein mit unserer
personlichen Erfahrung, ohne die Mitwirkung von Christi Offenba-
rung, konnten wir niemals die Fiille, Klarheit, Vollkommenheit er-
reichen, um das wahre Wesen Gottes, die wahre gottliche Wahrheit
[istinnoj pravdy BoZiej] zu wissen« (ebd. 288).

Die Menschwerdung Gottes in Bethlehem ist der Angelpunkt
von Franks theologischer Reflexion. Sie ist von Ewigkeit her gewollt,
um dem Menschen das Geschenk der Vergottlichung zu machen. Daf3
kein Mensch von dieser Moglichkeit ausgeschlossen ist, hat seinen
Grund in eben dieser Menschwerdung. Sie ist kein zusitzliches, ei-
gentlich tberfliissiges geschichtliches Ereignis, keine blofl duflere
zeitliche Folge des ewigen Heilswillens Gottes, sondern bildet mit
ihm eine Einheit. Deshalb kann auch die allgemeine Offenbarung
eine Begegnung mit Gott selbst ermoglichen. Denn schon die Selbst-

259

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

mitteilung Gottes in der Schopfung geschieht in Hinblick auf die
Erhebung und Vergottlichung des Menschen. Wer Gott ist, der sich
in seinem Schaffen mitteilt, wird erst durch seine Menschwerdung
und seine Passion ganz offenbar. Infolge ihrer Einheit gewinnt die
allgemeine (transzendentale) Gotteserfahrung erst von der christli-
chen Offenbarung her ihren vollen Sinn gewinnt.

7. Parallelen zur gegenwirtigen Theologie

Die theologisch relevanten Ausfiihrungen S. L. Franks, insbesondere
zum Transzendieren des menschlichen Geistes auf das Unergriind-
liche und zur allgemeinen Offenbarung Gottes in der Transzendenz-
erfahrung, weisen in einigen Punkten eine frappierende Ahnlichkeit
mit dem Denken Karl Rahners (1904-1984) auf. Rahner hatte seine
grundlegenden religionsphilosophischen Uberlegungen bereits 1936
vorgelegt’, doch konnten sie erst nach dem Zweiten Weltkrieg fiir die
Theologie fruchtbar werden. Ich gebe nur einige Hinweise, um die
gedanklichen Parallelen anzudeuten, und beschrinke mich im we-
sentlichen auf das Werk Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in
den Begriff des Christentums (1976), in dem Rahner seine theologi-
sche Position gedringt zusammengefaf$t hat (diese Hinweise sind
sehr fragmentarisch und lassen Rahners theologische Begriindungen
aufler acht).

Rahners Denken ist dhnlich dem Franks von dem Leitmotiv be-
wegt, »das Dilemma einer >Immanenz< oder >Transzendenz< Gottes«
zu Uberwinden, »ohne daf8 das eine oder das andere Anliegen geop-
fert wird«.8 In der theologischen Lehre vom Menschen kann der Satz
als Grundsatz angesehen werden, daf jeder Mensch »als Subjekt das
Ereignis der ungeschuldeten Selbstmitteilung Gottes« ist. Rahner
nennt diese Selbstmitteilung Gottes an den Menschen ein »iiber-
natiirliches Existential«. Dadurch ist der Mensch zu einer Erfahrung
befihigt, die »transzendental« ist und »zu den notwendigen und un-
aufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts selbst gehort«.”

7 K. Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von
Aquin. Innsbruck/Leipzig 1936 (neubearbeitet von J. B. Metz, Miinchen 1957).

8 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg (Herder) 1976, S. 94.

% Ebd., S. 31.

260

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen zur gegenwirtigen Theologie

Die unbegrenzte Dynamik des menschlichen Geistes ist kraft dieser
Selbstmitteilung, die als Gnade zu bezeichnen ist, auch im profanen
Umgang mit den Alltagsdingen auf die transzendente Wirklichkeit
Gottes gerichtet; Gott wird in dieser transzendentalen Erfahrung als
»heiliges Geheimnis« erfahren.’® Wo der Mensch »in den Abgrund
seines Daseins fallt, der allein allem Grund gibt, und wo dieser
Mensch dabei den Mut hat, in sich selbst hineinzublicken und in
seiner Tiefe seine letzte Wahrheit zu finden, da kann er auch die
Erfahrung machen, daf8 dieser Abgrund als die wahre vergebende
Bergung ihn annimmt«."" Die gedankliche Vermittlung der Tran-
szendenzerfahrung mufl »nicht notwendig eine explizit-religiose
sein, und darum ist Heils- und Unheilsgeschichte nicht begrenzt auf
die Geschichte des Wesens und des Unwesens der Religion streng als
solcher«. Von dieser Einsicht ausgehend ist es folgerichtig, dafs Rah-
ner von einer »universalen Heilsgeschichte« spricht, »die als katego-
riale Vermittlung der tibernatiirlichen Transzendentalitdt des Men-
schen mit der Weltgeschichte koexistiert«. Sie wird von Rahner
ausdriicklich als »allgemeine iibernatiirliche Offenbarungsgeschich-
te« qualifiziert. So ergibt sich, »daf die Offenbarungsgeschichte als
solche in der Menschheit koextensiv ist mit der Freiheitsgeschichte
der Welt iiberhaupt«.

In der Selbstmitteilung Gottes als Angebot an den Menschen ist,
wie Rahner betont, »immer schon der Gott des iibernatiirlichen Heils
und der Gnade am Werke, so daf$ der Mensch gar nie anfangen kann,
etwas zu tun oder auf Gott hin zu gehen, ohne daf8 er darin schon
getragen wire durch die Gnade Gottes«.12 »Ein besonderes >Eingrei-
fen< Gottes kann darum nur als geschichtliche Konkretheit der tran-
szendentalen Selbstmitteilung Gottes verstanden werden, die der
konkreten Welt immer schon innerlich ist«.® Ausdriicklich beruft
sich Rahner auf den »allgemeinen Heilswillen Gottes« als Grund fiir
die Folgerung, daf8 man christlicherseits »kein Recht [habe] das fak-
tische Ereignis des Heils auf die alt- oder neutestamentliche explizite
Heilsgeschichte zu begrenzen«. Die freie Annahme von Gottes An-
gebot mufs vom Menschen freilich gewuft sein. Hierzu schreibt Rah-
ner: Man darf nicht voraussetzen, »daf} die einzige Art, in der etwas

0 Ebd., S. 136f. und an zahlreichen anderen Stellen.
1 Ebd., S. 138.

12 Ebd., S. 150.

13 Ebd., S. 94.

261

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

wirklich und wahrhaft gewuf3t werden konne, jenes kategoriale wort-
und satzhaft-begrifflich objektivierte Wissen sei, von der wir ge-
wohnlich ausgehen, wenn wir von >Wissen« sprechen«. ¢

Die fiir Franks religioses Bewufstsein grundlegende philosophi-
sche Annahme wird man darin sehen diirfen, daf3 im Sein, das mit
seinem Urgrund eins und von ihm unterschieden ist, Gott selbst sich
entiduflert, so dafd der Mensch als Subjekt des von Gott ausgehenden
»Reichs der Geister« in seinem Selbstsein Gott begegnen kann (zu
Franks Verstdndnis der Schopfung s.X1I,3). Auch hierin ist ihm der
Theologe Rahner nahe. In der Schépfung sieht Rahner ein »Teilmo-
ment an jener Weltwerdung Gottes, in der faktisch, wenn auch frei,
Gott sich selbst aussagt in seinem welt- und materiegewordenen Lo-
gos«. Er fahrt fort: »Wir haben durchaus das Recht, Schépfung und
Menschwerdung nicht als zwei disparat nebeneinander liegende Ta-
ten Gottes >nach auflenc zu denken, die zwei getrennten Initiativen
Gottes entspringen. Sondern wir diirfen uns Schopfung und Mensch-
werdung, in der wirklichen Welt als zwei Momente und zwei Phasen
eines — wenn auch eines innerlich differenzierten Vorgangs der
Selbstentiduflerung und Selbstiuflerung Gottes denken«.1?

Franks Argument dafiir, daf3 die »positive« Offenbarung keine
letztlich entbehrliche Zugabe zur allgemeinen Offenbarung ist, son-
dern erst die volle Wahrheit iiber Gott mitteilt, gleicht dem Argu-
ment, das auch Rahner fiir die innere Notwendigkeit einer »kontin-
gent geschichtlich ereignishaften« Offenbarung gibt. Beide Autoren
gehen von der von Gott geschaffenen personalen und geschichtlichen
Existenzweise des Menschen aus, dem die Zuwendung Gottes zuteil
werden soll. Der Mensch kann sie in ihrer Fiille nur entgegenneh-
men, so Frank, wenn sie sein personales Wesen anspricht. »Die
Wahrheit Gottes [...] ist die lebendige Realitit Gottes selbst. Sofern
wir diese Realitdt notwendig als Person oder nach Analogie einer
Person wahrnehmen, ist die Wahrheit unmittelbar in der Person ge-
geben und verkérpert« (S nami Bog 288). Ahnlich argumentiert Rah-
ner: Gott hat den Menschen in die Zeit hinein geschaffen und ihm so
eine geschichtliche Existenzweise gegeben. So liegt es nahe, daf8 auch
Gottes Selbstmitteilung sich in geschichtlicher Gestalt vollendet.

Schon friith hat Rahner den »Extrinsicismus« beklagt, mit dem
in der katholischen Theologie die Beziehung von Natur und Gnade

4 Ebd,, S. 152.
5 Ebd., S.197.

262

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen zur gegenwirtigen Theologie

betrachtet wurde. Parallel zu Frank betont auch Rahner, daf3 es nicht
moglich ist, eine begrifflich scharfe Grenze zwischen der philo-
sophisch zu erhebenden Natur des Menschen und dem »iibernatiirli-
chen Existential« zu ziehen, daf3 vielmehr das eine das andere durch-
dringt.’® Aus der Tatsache, daf$ Gott als Schopfer sich selbst dufSert,
ergibt sich fiir ihn, daf8 die menschliche Natur in Hinblick auf die
Inkarnation und die Erlésung die »Potenz« erhilt, die Zuwendung
Gottes in Fiille aufnehmen zu konnen. Denn dazu, daf3 die Gnade
die letztlich Gott selbst ist, ihm »sich schenken konne, ist er gedacht
und ins Dasein gerufen«. Das »Existential«, d.h. die »Hinordnung«
auf den Empfang der Gnade ist Rahner zufolge selbstverstindlich
dem Menschen gegeniiber »ungeschuldet«.

Frank hat zwar nicht ausdriicklich unterstrichen, daf3 der
Mensch keinerlei Anspruch auf die Zuwendung Gottes hat; doch
folgt aus seinem gesamtem Denken zweifelsfrei, dafy Schopfung und
Erlosung als Akte gottlicher Liebe anzusehen sind, die so frei sind,
wie Gott seinem eigenen Wesen gegentiiber frei ist.

Wenigstens am Rande soll Rahners Lehre von der »aktiven
Selbsttranszendenz« oder »Selbstiiberbietung« erwihnt werden.
Rahner war der Uberzeugung, dafl die Einheit von potentia activa
und passiva im Sein und damit der »metaphysische Werdebegriff«
es erlaubt, die Evolution der Naturkrifte bis hin zum Menschen phi-
losophisch zu verstehen. Rahner vermeidet damit die auch von Frank
kritisierte Vorstellung eines Wirkens Gottes »neben« oder »zusitz-
lich« zu den weltlichen Ursachen. Auch Rahner geht es darum, die
absolute Souverinitit und Transzendenz Gottes gegeniiber allem Ge-
schaffenen zu sichern. Gott ermichtigt die Geschopfe zu einem Wir-
ken, das die Moglichkeiten eben dieses Geschopfes iiberschreitet. Das
Geschopf gelangt so aus sich, vermdge der in ihm anwesenden gott-
lichen Seinsmacht, zu groflerer Seinsfiille.”” Auf die Frage, wie die

16 K. Rahner: Uber das Verhiltnis von Natur und Gnade. In: K. Rahner: Schriften zur
Theologie. Band 1, (8. Auflage) 1967 (Benziger) Einsiedeln. S. 334; 338; 341. Erstver-
offentlichung 1950 in der Zeitschrift »Orientierung«.

17 Nach Rahner geschieht diese Selbsttranszendenz »in der Kraft der absoluten Seins-
fiille, die einerseits dem endlichen, nach seiner Vollendung hin sich bewegenden Seien-
den so innerlich zu denken ist, da3 dieses Endliche zu einer wirklichen aktiven Selbst-
transzendenz ermichtigt wird und es die neue Wirklichkeit nicht einfach nur als von
Gott gewirkte passiv empfingt — und diese Kraft der Selbsttranszendenz ist anderseits
gleichzeitig so von diesem endlichen Wirkenden unterschieden zu denken, daf sie nicht
als Wesenskonstitutiv dieses Endlichen, sich selbst Wirkenden aufgefafSst werden darf,
weil sonst, wenn die Wirksamkeit gewihrende und zu ihr ermichtigende Absolutheit

263

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

gottliche Wirkmacht in die Konstitution einer endlichen Ursache ein-
geht, ist auch hier zu antworten: Weder indem eine Vermischung
noch eine Trennung erfolgt.®

des Seins das Wesen des endlichen Wirkenden selbst wire, dieses zu einem wirklichen
Werden in Zeit und Geschichte gar nicht mehr fihig wire, weil es die absolute Fiille des
Seins schon als sein Eigenstes besife«. K. Rahner, Die Christologie innerhalb einer evo-
lutiven Weltanschauung, in: Schriften zur Theologie, Bd. V, Einsiedeln u.a. 1962,
S.191%

18 Zur jiingsten philosophischen Diskussion siehe B. Weissmahr: Selbstiiberbietung
und die Evolution des Kosmos auf Christus hin. In: H. Schéndorf (Hg.): Die philosophi-
schen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg (Herder) 2005, S. 143-177. Ferner:
B. Weissmahr: Kann Geist aus Materie entstehen? In: Zeitschrift fiir kath. Theologie
121 (1999), S. 1-24.

264

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XIV. Die Kirche —die gottliche All-Einheit in der
WVelt

Da der Einheit die ontologische Prioritit vor der Vielheit zukommt
und diese erst ermdglicht, ergibt sich schon aus der Systematik von
Franks Denken die Frage, ob der eine gottliche Urgrund in spezifisch
gesellschaftlicher Weise in der gesellschaftlichen Vielheit anwesend
ist. Frank beantwortet diese Frage in seiner Sozialphilosophie mit
einem Kapitel iiber »Kirche« und >Welt«. Thm geht es dabei nicht
um die sozialwissenschaftlich zu beschreibende Kirche als empirisches
Faktum. Seine Frage richtet sich auf die ontologische Realitit der Kir-
che. Sie erdffnet sich dem Philosophen durch die phinomenologische
Betrachtung der tiberindividuellen Wir-Einheit. Sie laf3t diese Einheit
»in ihrer lebendigen Tiefe als etwas Heiliges, als Ausdruck des tiber-
menschlich-gottlichen Prinzips im menschlichen Leben« verstehen.

1. Die »Wahrheit« des Wir als das »Heilige«

Ontologisch betrachtet ist jedes gesellschaftliche Wir ein spezifischer
Vollzug der All-Einheit und damit Ausdruck jener »inneren Fiille
und Freiheit des Lebens«, den Frank »Gemeinschaftlichkeit« [sobor-
nost’] genannt hatte. Mit ihr ist »die gottliche Wahrheit in die Welt
eingesenkt« (GGdG 194). Weil die gottliche Realitit kein fiir sich
abgeschlossener Bestand, sondern Leben ist, ist auch ihre Wahrheit
keine definierbare Wahrheit. Das gilt auch fiir die Wir-Realitit. Thre
Wahrheit ist die lebendige Einheit, in der jedes Glied als gleichbe-
rechtigter Triger seiner gottlichen Wiirde, eben als Du, anerkannt
wird. Sie ist auf die Integration des Vereinzelten in die Ordnung der
Freiheit und des gemeinschaftlichen Lebens gerichtet. Diese die Exi-
stenz jeder Gesellschaft begriindende Dynamik bezeichnet Frank als
die Achtung des Heiligen.! Dieses »Heilige« muf3 keine duflerliche

1 Vgl. Kapitel V »Das Transzendieren zum Du. Die Grundform der Offenbarung. Das

265

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt

religiose Gestalt haben, an der es als solches erkennbar wire. Ein
Beispiel dafiir, daf3 das Individuum sich in profanen Umsténden ganz
unspektakulir aus seiner Vereinzelung in eine Wir-Einheit auf-
genommen erfihrt und dabei das unergriindliche Moment ihrer Hei-
ligkeit bejahend erlebt, ist die »briiderliche« Verbundenheit in einer
Mahl- oder Trinkgemeinschaft.

»Das Streben nach Wahrheit, das die menschliche allzumensch-
liche« Natur in ihrer empirischen Gegebenheit tiberwindet« und sie
zu der ihr geméfSen Einheit fiihrt, »ist jedem gesellschaftlichen Leben
immanent, konstituiert dessen Wesen selbst« (GGdG 194). Keine
Gesellschaft kann existieren, ohne daf3 das Teil wenigstens in mini-
malem Ausmaf sich als Glied dieses Ganzen fiihlt und den Anderen
gleichfalls als solches respektiert. Das gilt nicht minder fiir eine neu-
trale Geschiftsbeziehung oder ein Verbrechersyndikat als fiir eine
Liebesgemeinschaft; es ist unabhingig davon, ob eine Gesellschaft
demokratisch oder autoritir verfafSt ist. Der praktisch hochst wichti-
ge Unterschied einer Liebesgemeinschaft zur Geschiftsbeziehung
liegt darin, dafs in letzterer die Gemeinschaftlichkeit ganz dem dufle-
ren Zweck, einen individuellen Gewinn zu erzielen, untergeordnet
ist und sie deshalb am Rande der Selbstauflosung existiert.

Wer die »Wahrheit« des Wir als Anerkennung der géttlichen
Wahrheit im Anderen lebendig erkennt, gelangt so zur »Wahrheit«
der Kirche. Er ahnt, daf3 er auch »mit allen anderen Menschen in der
primiren Ungeteiltheit des Wir verbunden« ist. Frank illustriert die-
sen Zusammenhang mit einem Satz des alt-christlichen Ménchs Do-
rotheos von Gaza (gest. ca. 565): Wie die Punkte innerhalb eines
Kreises sind auch die Menschen einander um so néaher, je naher sie
dem Mittelpunkt des Kreises — Gott — kommen. Formal-logisch aus-
gedriickt: »Der Zusammenhang zwischen den einzelnen Gliedern
eines Ganzen und der Zusammenhang der Glieder des Ganzen zur
Einheit, die dem Ganzen zugrunde liegt und es konstituiert, sind nur
korrelative Momente ein und derselben ontologischen Beziehung«.
Die Liebe zu Gott und die Liebe zum Menschen sind darum von ein-
ander nicht zu trennen (GGdG 193).

Frank hat seine Einsicht zusammengefaf3t: Allein kraft der in ihr
wirksamen »Gemeinschaftlichkeit« als eines minimalen » Ausdrucks
der Liebe« kann Gesellschaft tiberhaupt existieren. Anders gesagt:

Sein ist Wir-Sein« und Kapitel XI »Das verstehende Erleben des Gottlichen und Heili-
genc.

266

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — soziologisch, ontologisch, theologisch

»Die Gesellschaft in ihrem eigentlichen Wesen ist das Zutagetreten
der gottmenschlichen Natur des Menschen«. Durch die Anerken-
nung des Heiligen als Bedingung des gesellschaftlichen Lebens ver-
schmelzen die menschlichen Seelen auch »mit Gott« und werden zu
einem »geistigen Organismus«. Hierin zeigt sich, »was man — im
tiefsten und allgemeinsten Sinne — unter dem Namen Kirche ver-
steht. [...] Jeder Gesellschaft liegt notwendig die Kirche als Kern
und lebenspendendes Prinzip zugrunde. Was wir als Gemeinschaft-
lichkeit erkannten, als primére Einheit des Wir, enthiillt sich uns nun
voller und tiefer als Kirche« (GGdG 196).

2. Die Kirche — soziologisch, ontologisch, theologisch

Daf3 die von Frank so verstandene Kirche nicht mit einer soziologisch
bestimmbaren Organisation identisch ist, ist offenkundig. Schwieri-
ger ist die Abgrenzung zum theologischen Kirchenbegriff, dem er in
einigen Aspekten sehr nahe steht. Mit seinem philosophischen Be-
griff will Frank die »mystische gottmenschliche Realititc, die fiir den
Gldubigen in der Kirche seines Bekenntnisses empirisch greifbar ist,
in ihrer ontologischen Seinsweise freilegen. Nicht alle Elemente die
fiir den theologischen Begriff der Kirche als »Leib Christi« wesent-
lich sind, sind damit in ihn aufgenommen.

Die Theologie liefert mit ihrer Unterscheidung der »sichtbaren«
und »unsichtbaren« Kirche dem Philosophen ein begriffliches Hilfs-
mittel. Auch die ontologisch verstandene Kirche ist »unsichtbar«.
Auch fiir die Zugehorigkeit zu ihr ist ein »Glaube« unverzichtbar.
Er ist jedoch nicht identisch mit dem inhaltlich bestimmten Credo
der sichtbaren christlichen Kirche (GGdG 197). Nach der theologi-
schen Lehre der Kirche selber, schreibt Frank, reicht die »unsicht-
bare« Kirche, als die Gemeinschaft aller Erlosten, iiber die Grenzen
der »sichtbaren« Kirche hinaus. Denn zu ihr gehéren »aufSer ihren
lebenden auch alle schon verstorbenen und noch nicht geborenen
Glieder«2. In ihr sind die Trennwinde zwischen den christlichen Kon-
fessionen iiberwunden; zu ihr gehort auch und zwar »zuallererst die
alttestamentliche Kirche, das von Gott erwihlte Volk Israel, als des-
sen Fortsetzung und Vollendung sich die neutestamentliche Kirche

2 Frank konnte mit dieser Behauptung an Paulus ankniipfen, der im Brief an die Ephe-
ser schreibt: »In ihm hat er uns erwihlt vor der Erschaffung der Welt« (1:4).

267

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt

versteht«. Auch die geistige Welt der Antike, die »Erzieher auf Chri-
stus hin« war?, gehort in diesem weiteren Sinne zur unsichtbaren
Kirche. Einen »Keim des Glaubens«, ungeachtet moglicher Verzer-
rungen und Verarmungen, erkennt die christliche Kirche sogar im
Islam und im Buddhismus und letztendlich in allen heidnischen Re-
ligionen und »betrachtet sie deshalb mindestens potentiell als ihr zu-
gehorig.

Von diesem »tief mystischen Begriff der Kirche«, den die christ-
liche Theologie selber entwickelt hat, geht Frank zu seinem ontolo-
gischen Begriff iber, »nach dem jede im Glauben verwurzelte Einheit
des menschlichen Lebens Kirche ist, insofern sie — unabhingig vom
dogmatischen Inhalt der Glaubensrichtungen, von menschlichen
Gottesvorstellungen — gottmenschliches Leben ist, Anwesenheit des
gottlichen Prinzips in der gesellschaftlichen Vereinigung der Men-
schen« (GGdG 197).

Frank situiert diesen Begriff der Kirche »zwischen dem rein re-
ligiosen Begriff der einen wahren Kirche und dem empirischen Be-
griff«. Doch ist nicht zu iibersehen, daf3 seine Beschreibung weit-
gehend mit jener der »>wahren Kirche« im religis bekenntnishaften
Sinn« iibereinstimmt — mit der wichtigen Einschrinkung, daf8 Franks
ontologisch verstandene Kirche nicht eine in der Geschichte ins Le-
ben gerufene sichtbare Einheit, sondern eine »urspriingliche« und
zwar »gottmenschliche Einheit [ist] — eine Einheit, die aus der Ver-
wurzelung des menschlichen Lebens im Heiligen, in Gott riihrtc, die
»alle im Glauben gegriindeten menschlichen Einheiten umfaflt, wie
irrig dieser Glaube seinem Inhalt nach auch sein mag«. In »formaler«
Hinsicht ist fiir Frank der ontologische mit dem »mystisch-dogmati-
schen« Kirchenbegriff eins: Denn auch fiir diesen gilt, daf3 die »viel-
gestaltigen Teilbekenntnisse des Glaubens und die auf ihnen gegriin-
deten >Kirchen« partikuldre, unvollkommene, hiufig entstellte und
sogar ganz korrupte Abspaltungen ihres Urgrunds [sind] — der einen
wahren Kirche, als dem Gegriindetsein des ganzen menschlichen Le-
bens mit allen Bereichen und Formen in dem einen wahren Gott. [...]
Jede Einheit von Menschen im Glauben, jede Ubereinstimmung
menschlicher Seelen im Heiligen, durch das sie leben — mag dieses
Heilige auch noch so gespenstisch und triigerisch sein —, enthilt ne-

3 Frank greift hier eine Aussage der patristischen Literatur auf, vgl. Klemens von Alex-
andrien (gestorben 215), Stromateis (inbes. Buch VI, Kapitel XVII); vgl. auch Galater-
brief 3:24.

268

- am 24.01.2026, 04:2212. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale Kirche«

ben dem rein menschlichen Prinzip ein iibermenschliches Prinzip,
einen Abglanz der Gottheit in den menschlichen Herzen, und sei er
auch noch so schwach, entstellt und sogar véllig verkehrt« (GGG
198).

Frank beschwort hier das im Du aufscheinende »Heilige«, das als
solches in einem Akt des »Glaubens« erkannt und anerkannt wird. So
ergibt sich, daf8 die »Gemeinschaftlichkeit« [sobornost’] eine »Ein-
heit des Glaubens, eine Einheit des Dienstes an der Wahrheit und
am Gegriindetsein in einem {ibermenschlichen Heiligen ist«. Das
heif3t aber, daf3 jeder konkreten Gesellschaft eine »urspriingliche or-
ganische Wir-Einheit« »als Kirche zugrunde liegt« (GGdG 1991.).

3. Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale
Kirche«

Franks theologisch-spirituelle Schrift Mit uns ist Gott, verfaf3t wih-
rend des Zweiten Weltkriegs?, enthilt nicht nur ein ausfiihrliches
Kapitel tiber »Die Idee der Kirche und die Antinomie ihrer beiden
Begriffe«; die ganze Schrift ist mittelbar der Frage nach dem Sinn
der christlichen Kirche gewidmet und ldf3t erkennen, wie sehr ihren
Verfasser diese Frage bewegte. Wieder geht es darum, die Kirche als
absolute geistige Realitiit aufzuweisen. Die Argumentation ist {iber-
wiegend theologisch, doch benutzt Frank die ontologische Termino-
logie, um die Unterscheidung zur empirisch-realen Kirche zu erkli-
ren.

Gott will sich nicht nur mit den Menschen als Individuen ver-
binden, sondern mit der kollektiven Einheit der Menschheit und, dar-
tber hinaus, mit der Schopfung als ganzer. Jeder Mensch ist zwar
schon als Individuum Gottes Abbild und als solches von absolutem
Wert. Aber als Person ist er auch Glied des »Reichs der Geister« und
somit auf Gemeinschaft bezogen; seine »Stimme gewinnt erst Sinn,
wenn sie am Chor der Stimmen teilhat, am Chor der Menschheit und
der ganzen Schopfung, durch den Gottes eigene Stimme erklingt.
»In dieser Wechselbeziehung« — zwischen Gott und dem »Chor« der
ganzen Schopfung — »besteht die Realitit der Kirche« (S nami Bog
369).5 Schon die Juden wufdten, dafs der Messias nicht nur viele Ein-

¢ Das Manuskript schloff Frank im Dezember 1941 in Lavandou (Var), Frankreich ab.
5 Frank scheint zu dieser bildhaften Formulierung durch Franz Rosenzweigs »Stern der

269

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt

zelne, sondern das Volk Gottes erlosen werde. Die Propheten Israels
erkannten, daf3 ihr Volk berufen war, das Samenkorn der allumfas-
senden Einheit der erlosten Menschheit zu sein. In ihrem Wesen ist
die christliche Kirche »das >neue Israel«, der »Keim« des »Reiches,
das die ganze Menschheit und schlieBSlich die ganze Schépfung um-
fa3t. Christus erlgst mich als Individuum, »indem er die ganze Welt
erlost«. Erlosung bedeutet darum »Wiedergeburt der Schopfung,
Verklarung der Welt, Eintreffen des Reiches Gottes als allumfassen-
der Einheit des erleuchteten Seins, wenn Gott alles in allem sein
wird« (S nami Bog 370; vgl. 1. Korintherbrief 15:28; Epheserbrief
1:23).

Auch in seiner Spitschrift unterscheidet Frank in der einen Kir-
che, die der »Keim« des universalen Heils sein soll, zwei »Schichtenx,
die »empirisch-reale« und die »eigentlich mystische«. Sie diirfen
weder von einander getrennt, noch miteinander vermischt werden.
Falsch wire es, die mystische Kirche nur als »gottliche Grundlage«
der empirischen kollektiven Realitit zu verstehen. Noch irriger wire
es, allein die mystische Kirche als die wahre Kirche Christi anzusehen
und ihre empirische Gestalt bestenfalls als unvollkommene Anna-
herung an sie. Die Kirche darf nicht auf das mystische Element einge-
schriankt werden, weil zu ihr notwendig »die Verkdrperung in einer
konkreten empirischen menschlichen Realitdt« gehort. Das bedeutet
auch, daf3 die »mystische Kirche« mehr als ein »abstraktes« Moment
an der empirischen ist; sie ist selbst »eine ganz konkrete, substantiel-
le Realitit, wenngleich unsichtbar, eine Realitit, deren Konturen und
Grenzen weder durch sinnliche Wahrnehmung noch durch rationales
Denken exakt festzulegen sind«. So ist zu verstehen, dafi sie mit der
»empirisch-realen« Kirche in einem »komplizierten Verhiltnis« »der
Solidaritit, der Nihe, der teilweisen Identitdt und des standigen Un-
terschieds und Widerstreits« steht. Diese Beziehung von Einheit und
Unterschiedenheit freizulegen, ist Franks Anliegen (ebd. 371). Wie-
der geht es um die Grundfrage seiner Philosophie: die Zwei-Einheit
von Sein und Seiendem, bezogen auf einen bestimmten Seinsaspekt.

Die Kirche als Keimzelle der Erlosung geht auf Jesus Christus
zuriick, der, indem er seine »lebendige Kraft« in die Welt einsenkte,
»den Anfang fiir das organische Wachsen und Heranreifen einer
Realitat in der Welt gelegt hat, welche die Welt verkldrt und zur

Erlosung« inspiriert. Er hatte dieses Buch in einer Rezension gewiirdigt: Misti¢eskaja
filosofija Rozencvejga, in: Put’, Januar 1926, No. 2, 139 ff.

270

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale Kirche«

Verwirklichung des >Reiches Gottes« fiihrt«. Dabei ist zu sehen, daf3
Christus kein »Gesetzgeber« war, der eine Kirche in Gestalt einer
»sozialen Organisation« gegriindet hitte. Vielmehr miissen die
Menschen, von Christi Kraft begleitet, in eigener Verantwortung
die Bedingungen schaffen, damit die von ihm gelegte Saat reifen
kann. Die Strukturen der empirisch-realen Kirche haben sich, so wird
man Frank verstehen miissen, aus geschichts-immanenten Ursachen
entwickelt; freilich »notwendig«, weil die Gnade durch die Struktu-
ren der Welt, die sie verkliren soll, wirken muf3.

Nur der geistigen oder »wesentlich-mystischen« Kirche, die das
Wirken des Geistes Christi in der Welt ausmacht, kommen die Merk-
male zu, welche im tiberlieferten Glaubensbekenntnis ausgesagt wer-
den. Nur sie ist wahrhaft »katholisch [kafolicnal¢, allumfassends,
weil zu ihr alle Menschen gehéren, die sich vom Geist Christi leiten
lassen. Das heif3t, daf3 sie »iiberzeitlich« ist, weil die Realitdt des Er-
losungsopfers, das Christus stellvertretend fiir alle Menschen dar-
gebracht hat, iiber den geschichtlichen Zeitpunkt seines Todes hin-
ausreicht und auch die Menschen, welche ihn nicht kennen, an dieser
»Realitdt« teilhaben konnen. Die Katholizitit der Kirche bedeutet
folglich, daf3 die Kirche keine sichtbaren dufleren Grenzen hat. Sie
ist auf die »Erneuerung und Erlosung der ganzen Schopfung« aus-
gerichtet; sie ist »die Einheit der gesamten Menschheit, welche Erlo-
sung sucht und somit auch erlost wird«. Die Zugehorigkeit zu dieser
Heilsgemeinschaft kann deshalb nicht von der »nach bestimmten Re-
geln« vollzogenen Taufe und vom formalen Bekenntnis des Glaubens
abhingen. Entscheidend ist allein »die beharrliche Teilhabe der
menschlichen Seele an Christi Wahrheit und Realitdt«. Sogar die Re-
geln der empirischen Kirche, bemerkt Frank, riumen die Maglichkeit
ein, daf3 Menschen zur Kirche gehoren, die nicht alle Merkmale be-
sitzen, die zur formellen Aufnahme in die Kirche iiblicherweise er-
forderlich sind (vgl. ebd. 3731.).

Zu den Merkmalen der Kirche, die im iiberlieferten Credo ge-
nannt werden, gehort auflerdem die »Einheit«. Auch sie bezieht
Frank auf die geistige Kirche. Die zahllosen Spaltungen, die sich in
der Geschichte ereignet haben, »zerreiflen Christi Gewand, nicht
aber den lebendigen mystischen Leib Christi«. Auch ist diese Kirche
»heilig«, denn sie ist nichts anderes als der in der Menschheit und in
jedem Menschen anwesende Heilige Geist. Wie jeder Mensch, auch
der verbrecherischste, eine »gottmenschliche Wurzel« hat, die ihn
zum Triger unverlierbarer Wiirde macht, so besitzt auch die

271

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt

Menschheit als ganze eine »Tiefenschicht«, die sie »Gottmenschheit«
sein laft. Aus der »Heiligkeit« der Kirche ergibt sich tautologisch
ihre »Unfehlbarkeit«, die von Frank in moralischem Sinn verstanden
wird. Alle organisatorischen Funktionsunterschiede sind innerhalb
der mystischen Kirche hinfillig; in ihr ist jeder, der auf Gott hort,
berufen, Priester und Prophet zu sein.

Dagegen ist die empirisch-reale Kirche ein Teil der geschicht-
lichen Wirklichkeit und unterliegt ihren Regeln. Sie erscheint so als
das gerade Gegenteil der mystischen: Sie ist von Siinde gezeichnet,
unheilig, zersplittert und auf den geschichtlichen Augenblick fixiert.
Dennoch widersteht Frank der spiritualistischen Versuchung, die
menschlich-organisatorische Seite der Kirche schlechthin als Ubel
zu verurteilen. Er erkennt sie als unverzichtbar an, denn die gottliche
Gnade, welche die menschliche Welt verwandeln soll, bedarf »der
planmifSigen menschlichen Gestaltung« in der Form von Organisati-
on und Autoritit, weil Freiheit nur durch Disziplin und Gehorsam
fruchtbar werden kann. In ihr muf3 es deshalb auch, anders als in
der mystischen Kirche, Macht und Recht geben.

Die volle Jurisdiktionsgewalt eines Oberhauptes, wie sie dem
Papst in der katholischen Kirche zukommt, sieht Frank als sinnvoll
an; doch zugleich betont er, dafy die Gehorsamspflicht dem Papst ge-
geniiber nur auf dem ius humanum beruhen konne. Die durch das
Papsttum gewihrleistete »iibernationale Einheit« der katholischen
Kirche findet seine Bewunderung. Auf die strenge Durchsetzung die-
ser Finheit fiithrt er es zuriick, daf3 die katholische Kirche »mehr fiir
die christliche Erziehung der Menschheit, fiir die Verankerung und
Bewahrung christlicher Lebensgrundsitze getan hat als jedes andere
christliche Bekenntnis«. Und er fiigt hinzu: »In unseren verworrenen
und schweren Tagen, in denen die Welt von neuem gegen das Chri-
stentum vorgeht, bleibt die einzige irdische Instanz, auf die man bei
der Rettung der christlichen Kultur Hoffnungen setzen kann, die ro-
misch-katholische Kirche in der strikten Festigkeit der in ihr gelten-
den Kirchendisziplin und Autoritit« (ebd. 378).

Die empirisch-menschliche Kirche als »Realitdt rein irdischer,
menschlicher Ordnung« ist mit threm »inneren Grund«, welcher
»der iiberweltlichen, gnadenhaften Ordnung entstammtg, zu einer
»Zwei-Einheit« vereint (ebd. 376). Erst diese Einheit, welche die Ent-
gegensetzung, ja den Widerstreit beider Elemente nicht aufhebt,
macht »die Kirche als solche« aus. Frank betont nicht nur die »un-
trennbare Zusammengehorigkeit« des mystischen und empirisch-

272

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

realen Elements, sondern bezeichnet sie als »innere organische Ein-
heit«. Als konkrete ist sie die »immer unvollkommene Verkérperung
der vollkommenen, idealen Gottmenschlichkeit Christi in der Sphére
des freien menschlichen kollektiven Seins. Die Kirche als geheimnis-
voller gottmenschlicher Organismus oder als unsichtbarer organi-
scher Prozef3 des Aufkeimens von Gottes Reich in der Welt und die
Kirche als vorsitzliche, rein menschliche, irdische Struktur und Or-
ganisation sind nur zwei Schichten derselben Kirche im vollen Sinne
dieses Begriffs. Dabei bestehen der wahre Sinn und die Bestimmung
der zweiten Schicht — der Kirche als empirisch-menschliche Realitdt —
in ihrer Unterordnung unter die erste, in ihrer Funktion als Werk-
zeug und menschlicher Ausdruck der ersten Schicht, der eigentlich-
mystischen Kirche« (ebd. 380)

4. Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

Die »eine, heilige, katholische Kirche«, von der das Glaubens-
bekenntnis spricht, ist in der mystischen Kirche verwirklicht, die
aus innerer Notwendigkeit einen sichtbaren Leib hat. Dieser aber ist
gespalten, unheilig, begrenzt und »von rein irdischer, menschlicher
Art« (ebd. 376). Nichtsdestoweniger macht nur die »untrennbare«
und »unaufldsbare« Einheit der »beiden Naturen der Kirche« die
»Einheit der Kirche als solcher« aus. Diese innere Einheit aber ist
zugleich voller Spannung bis hin zum »rational uniiberwindlichen
antinomischen Widerstreit«: »concordia discors«.

Formal gilt fiir »das gottmenschliche Wesen der Kirche das glei-
che«, was im Dogma iiber die unvermischte und ungetrennte Einheit
der beiden Naturen in Christus ausgesagt ist — »allerdings mit dem
duflerst wichtigen Unterschied, dafy das >Unvermischtsein< hier bis
zum Widerstreit geht. Denn im Unterschied zur menschlichen Natur
Christi ist die menschliche Natur der Kirche nicht ohne Siinde« (ebd.
378). Freilich, dieser »Widerstreit« vermag die Einheit nie zu zer-
storen; vielmehr »bezeugt er die Macht des gottlichen Prinzips der
Gnade in der Kirche« (ebd. 379).

Die Einheit des Gottlichen und des Menschlichen in der christ-
lichen Kirche ist deshalb anders zu denken als die in der Sozial-
philosophie analysierte Einheit von Kirche und Gesellschaft. In die-
ser ging es um die Frage, wie eine menschliche Gesellschaft
tiberhaupt existieren konne, ohne von den in ihr widerstreitenden

273

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt

Kriften zerrissen zu werden. Frank hatte auf den »Dienst am Heili-
gen« verwiesen, der, wie beschrinkt er auch ist, die Einheit des jewei-
ligen Wir stiftet. Er hatte diesen Dienst als das Wesenselement der
Kirche gedeutet und war zu der Aussage gelangt: Die Kirche ist der
Existenzgrund jeder sichtbaren menschlichen Gesellschaft. Diese
aber kann ihren Grund oder ihre Seele verlieren und sich auflosen.

Zur empirisch-realen Kirche gehdren nur jene Menschen, die
sich ausdriicklich zu ihr bekennen. Zur »mystische Kirche«, wie
Frank sie in seiner Schrift Mit uns ist Gott konzipiert, gehoren alle,
die sich in ihrem Verhalten vom Heiligen Geist leiten lassen. Das
kann, so mufl man Frank wohl verstehen, beim selben Menschen in
wechselnder Intensitit geschehen. Daf8 die Achtung des Heiligen sich
in der Anerkennung einer bestimmten Wir-Einheit realisiert, scheint
nicht erforderlich. Ein sichtbares Merkmal, an dem die Zugehérigkeit
zur »mystischen Kirche« abgelesen werden konnte, gibt es nicht; zu
ihr konnen darum Angehérige der christlichen Kirchen und Gemein-
schaften, aber auch nichtchristliche und religionslose Menschen ge-
horen. Gott allein weif3, ob und in welcher Fiille der Geist Christi ein
konkretes Verhalten lenkt, wie auch er allein die Grenze kennt, die
zum bewufst Widerchristlichen und Bésen verlauft. Die »mystische
Kirche« wird es geben, solange es die Menschheit gibt.

Daf Frank das Bild der irdischen Kirche so diister zeichnet und
ihre Fehlbarkeit und Siindhaftigkeit derart betont, ist, so wird man
vermuten diirfen, in seiner Erfahrung begriindet. Doch stellt sich in
systematischer Hinsicht die Frage, ob die »innere« und »organische«
Einheit des Gottlichen und Menschlichen in der »Kirche als solcher«
nicht zur Folge haben miifSte, da8 die »real-empirische« Kirche auch
an der »mystischen« Realitit — also an deren »Heiligkeit«, »Katholi-
zitat« und »Einheit« — teilhat.6 Wire die sichtbare Kirche tatsdchlich
»eine Realitdt rein irdischer menschlicher Ordnung«, bliebe sie der
mystischen Kirche nur dufSerlich angefiigt. Es wire kaum verstind-
lich, wie sie »Wegbereiterin« und »menschliches Werkzeug« der my-
stischen Kirche sein kann. Frank selbst schreibt an einer Stelle, daf
»ihr innerer Grund der tberirdischen Gnadenordnung angehort«
(ebd. 376). Damit ist die blofle Menschlichkeit der empirischen Kir-

¢ Nicht ohne Konsequenz fiir das theologische Verstindnis der Kirche ist, dafl Frank die
»Apostolizitit« nicht unter den Merkmalen der Kirche auffiihrt. Mit der » Apostolizitat«
wire ein geschichtlich-empirisches Element als konstitutiv fiir die »Kirche als solche«
anerkannt.

274

- am 24.01.2026, 04:2212. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

che tiberwunden. Gerade das philosophische Prinzip des »antino-
mischen Monodualismus« erlaubt, die Einheit von Geist und Leib
und somit den Begriff der Kirche und des Sakramentes so zu denken,
daf3 weder das Mystische seine Geistigkeit und Unsichtbarkeit ein-
biif$t noch das Empirisch-Reale seine Beschrinktheit verliert.”
Franks Bemiihen um die Idee »Kirche« ist von der quilenden
Frage geleitet, wie die Spannung aufzul6sen ist zwischen der absolu-
ten und universalen Bedeutung Christi fiir das Heil jedes Menschen
und der beschrankten geschichtlichen Reichweite der christlichen
Kirche, wie also die so beschriankte Kirche dennoch der Keim des uni-
versalen Heils sein konne. Eine spiritualistische Vergeistigung und
Entweltlichung der Kirche kommt fiir Frank aus philosophischen
wie aus theologischen Griinden nicht in Frage. Der Angelpunkt sei-
nes Denkens, die Gottmenschlichkeit, die ihr Vorbild in der Gott-
menschlichkeit Christi hat, besagt Unterschiedenheit in untrenn-

7 Obwohl Frank darauf beharrt, daf3 die wahre Kirche Christi nicht mit einer real be-
stehenden Kirche identifiziert werden konne, kommt seine »Idee der Kirche« in einigen
Punkten dem Selbstverstindnis der katholischen Kirche, wie es im Anschlufd an das
Zweite Vatikanische Konzil formuliert wurde, sehr nahe. In der Erklirung »Dominus
Jesus« aus dem Jahr 2000 heif3t es u.a., daf3 »sich das Heilswirken Jesu Christi mit und
durch seinen Geist iiber die sichtbaren Grenzen der Kirche hinaus auf die ganze
Menschheit [erstreckt]«. Das Anliegen, das Frank mit dem Begriff der »mystischen Kir-
che« verfolgt, ist aufgenommen, wenn festgestellt wird: »Die Lebensgemeinschaft im
Geist« gilt »fiir alle Menschen guten Willens, in deren Herzen die Gnade unsichtbar
wirkt« (n. 12). Weiter betont die »Erklirung«, dafl die Kirche nicht mit dem »Reich
Gottes« identisch ist, vielmehr seinen »Keim« und »Anfang« bildet. »Das Reich Gottes
hat eine eschatologische Dimension: es ist eine in der Zeit gegenwirtige Wirklichkeit,
aber seine volle Verwirklichung wird erst mit dem Ende bzw. der Erfiillung der Ge-
schichte kommen«. Die Kirche ist »nicht selbst Ziel, da sie auf das Reich Gottes hin-
geordnet ist, dessen Wirklichkeit sie keimhaft und zeichenhaft darstellt und dessen
Werkzeug sie ist« (n. 18). Franks Intention ist getroffen, wenn es heif3t: »daf3 das Reich
Gottes — auch wenn es in seiner geschichtlichen Phase betrachtet wird — nicht mit der
Kirche in ihrer sichtbaren und gesellschaftlichen Wirklichkeit identisch ist. Es ist ndm-
lich nicht richtig, wenn man das Werk Christi und des Geistes »auf ihre [der Kirche]
sichtbaren Grenzen einengt<. Man muf$ deshalb auch beriicksichtigen, daf8 >das Reich
alle einbezieht: die einzelnen, die Gesellschaft, die ganze Welt. Fiir das Reich wirken
bedeutet Anerkennung und Férderung der gottlichen Dynamik, die in der Geschichte
der Menschheit anwesend ist und sie umformt. Das Reich aufbauen bedeutet arbeiten
zur Befreiung vom Ubel in allen seinen Formen. Das Reich Gottes ist letztlich die Of-
fenbarung und Verwirklichung seiner Heilsabsicht in ganzer Fiille«« (n. 19). — Das De-
kret des Konzils »Unitatis redintegratio« iiber den Okumenismus beschreibt mit dem
Ausdruck »Fille« (plenitudo unitatis/plenitudo catholicitatis) die Paradoxie, dafl das
Heil in den Sakramenten der katholischen Kirche prisent ist und kraft dieser Prisenz
auch auferhalb ihrer wirksam sein kann.

275

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kirche — die gottliche All-Einheit in der Welt

barer Einheit. Deshalb kann auch »Kirche« fiir Frank nicht ohne
sinnliche und geschichtliche Wirklichkeit sein. Nicht in jeder Hin-
sicht wird man seine Uberlegungen fiir gelungen ansehen kénnen.
Auf jeden Fall machen die Ausfiihrungen iiber die Kirche deutlich,
wie wichtig es fiir den Philosophen Frank war, gegen die radikale
Sakularisierung des neuzeitlichen Denkens die Grundvollziige des
christlichen Lebens als zum menschlichen Selbstsein gehorig aus-
zuweisen. Er will zeigen, daf8 die mit den theologischen Begriffen
gemeinte Wirklichkeit — Kirche, Heiliges, Gnade, Vergottlichung —
nicht als Produkt miifliger Spekulation abgetan werden kann, daf3
sie vielmehr die Vollendung eines philosophisch-phinomenologisch
aufweisbaren Seinsgrundes ist. Gerade die Schriften aus Franks Spit-
zeit Mit uns ist Gott wie auch Das Licht in der Finsternis bezeugen
eine gute Kenntnis des Neuen Testaments und ein tiefes Eindringen
in die christliche Spiritualitit (zur »Kirche« siehe auch Kap. XVII
»Nikolaus von Kues — der Lehrer«).

276

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XV. mysterium iniquitatis

Die Philosophie der All-Einheit, in der Gott der Urgrund und Mittel-
punkt allen Seins ist, scheint keine Moglichkeit zu bieten, das Bose in
ithren Horizont aufzunehmen. Fiir Frank aber war das Bose eine un-
leugbare Tatsache. Eindrucksvoll bezeugt die Schrift Das Licht in der
Finsternis die Gewifsheit von dessen dunkler Macht; das ungeheure
Leid, das Menschen im 20. Jahrhundert anderen Menschen zufiigten,
hatte diese Gewif$heit unumstoflich gemacht. Viele der zeitgendssi-
schen Philosophen aber vermochten hinter der Grausamkeit der
Menschen nicht die geistige Macht des Bosen zu erkennen. In einem
Brief vom Sommer 1942 an den Freund Ludwig Binswanger klagt
Frank dariiber, dafl auch M. Heidegger »die wahre Quelle aller Tra-
gik« verkenne. Heidegger »konzentriert sich ganz willkiirlich nur auf
das >mang¢, das Verlogen-alltiglich-ordinire; dies ist aber nur eine,
und vielleicht gar nicht die schlimmste Erscheinung des Bosen, des
>Teufels« als >Vater der Liige<; der Hauptfeind, der zu iiberwinden ist,
sind verblendende und verwirrende Leidenschaften (sinnliche und
geistige), die in mir wiiten, mich dem Grunde entziehen und jeder-
zeit zu vernichten und zu entleeren suchen«. Hier wirkt »das Ddmo-
nische, Bose, das Chaotische, Zerstorende«, das, was die Bibel »Siin-
de« nennt. Dieses »Ddmonische« ist »keine >theologische:, auch
keine rein sethische« Idee, sondern der grundlegende ontologische
Zug des menschlichen Daseins«.! Das eigentlich Schreckliche befin-
det sich, wie Frank in diesem privaten Brief schreibt, im Inneren jedes
Menschen.

Nachdriicklich hat Frank in seinen Werken sich mit der Macht
des Bosen auseinandergesetzt: Am Vorabend des Zweiten Weltkriegs
in Das Unergriindliche. Dann in dem Buch Das Licht in der Finster-

U S. L. Frank am 24.07.1942 an L. Binswanger. Zitiert nach N. Plotnikow: Heidegger—
Rezeption in Rufiland: Semen L. Frank und Ludwig Binswanger. In: Daseinsanalyse.
Zeittschr. f. phinomenologische Anthropologie und Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 123.

277

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

nis, dessen Niederschrift 1934 geplant und 1940 abgeschlossen wur-
de, aber nach dem Kriegsende im Riickblick auf die »ddmonischen
Krifte«, welche die Kriegsfurie entfesselt hatte, nochmals »radikal«
iiberarbeitet wurde?. Breiten Raum nimmt die Auseinandersetzung
mit dem Bosen auch in dem 1949 vollendeten Werk Die Realitit und
der Mensch ein, als allen vor Augen lag, welche Zerstorungen an
Seele, Leben und Giitern der Krieg bewirkt hatte.

Methodisch wiahlt Frank auch bei diesem Thema die phanome-
nologische ErschlieBung der eigenen Selbsterfahrung und des eige-
nen Selbstseins. Wer wissen will, was das Bose ist, muf3 sich dem
Bosen in seinem eigenen Inneren zuwenden. Am Ende seiner Reli-
gionsphilosophie schreibt er: »Leicht und billig ist es, das Bose objek-
tivierend als eine mir duflerliche und unverstindliche Tatsache des
weltlichen Seins zu betrachten, das unlésbare Theodizeeproblem zu
stellen und, indem man die Position eines Richters iiber das Sein
einnimmt, tiber die ganze Welt — selbst tiber Gott — das Urteil zu
sprechen. [...] Damit wire der einzige Weg zur wirklichen Erfassung
des unergriindlichen Wesens des Bosen verstellt — der Weg in die
eigene Tiefe, in der allein, indem ich meiner Schuld bewuf3t werde,
das Unergriindliche sichtbar wird« (DU 459f., Ubersetzung ge-
andert).

1. Der Widersinn des Bésen

Das »unergriindliche« Wesen des Bosen verstehen zu wollen ist aus-
geschlossen. Jeder Versuch dazu verstrickt sich in unauflosbare Apo-
rien. Um etwas verstehen zu konnen, muf$ es der Vernunft zuging-
lich sein; in ihm selbst muf3 also etwas Verniinftiges enthalten sein.
Wire das Bose zu verstehen, gibe es dafiir auch einen einsehbaren
Grund; es hitte dann seinen Platz im Sein. Das anzunehmen aber
hiefe, die Augen vor der unverséhnlichen zerstorerischen Negativi-
tit des Bosen zu verschliefSen.

Nach einer auf Augustinus zuriickgehenden philosophischen
Tradition besitzt das Bose selber kein eigenes Sein, weil alles, was ist,
insofern es ist, immer gut ist. Das Bose besteht gerade im Mangel an

2 Vgl. die Angaben Franks in »Predsmertnoe. Vospominanaija i mysli. In: Russkoe mi-
rovozrenie, St. Petersburg 1996, S. 58. Ferner Franks Angaben im »Vorwort« von Das
Licht in der Finsternis.

278

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Widersinn des Bésen

Sein — und setzt es damit voraus.? Frank schlief3t sich dieser Auffas-
sung an und beruft sich dafiir auf Makarios den Grofen (gest. etwa
390) in der griechischen und auf Thomas von Aquin* in der west-
lichen Welt (DU 444). Doch wer vom Bésen spricht, kann nicht um-
hin, vom Sein zu sprechen; er macht somit, nach einer von Frank
zitierten Bemerkung Platons, eine »illegitime« oder »Bastard-Aus-
sage«, indem er versucht, das nicht Sagbare dennoch mit Begriffen,
die ihre Rechtfertigung im Sein haben, zu erfassen (DU 440).° Jeder
Willensimpuls in seinem blofSen Seinsgehalt ist gut, selbst wenn er
darauf gerichtet ist, nur um des Genusses willen zu zerstéren oder zu
toten. Es scheint kaum maglich, den Seinsgehalt von der bosen Ziel-
setzung zu unterscheiden. Schon wenn wir das Bose als Angriff auf
das Sein bezeichnen, schreiben wir ihm gleichsam eine Kraft zu und
behaupten es als ein Seiendes. Das geschieht sogar schon, wenn wir
sagen: Es gibt das Bose. Wenn wir andererseits — zu Recht — darauf
beharren, daf3 alles, was ist, unter Riicksicht seines Seins gut ist,
scheint es, daf3 wir das Bose als solches zu bloSem Schein verfliichti-
gen. Gegen eine solche Konsequenz aber striaubt sich unser Empfin-
den und unser Verstand.

Versucht man, {iber den Seinsgehalt des Tréagers, der Umstande
und Folgen einer bosen Tat hinaus, deren eigentlich Boses, das onto-
logisch kein Sein besitzt, zu bestimmen, st6f3t unser Denken an eine
Grenze, wenngleich in ganz anderer Weise als angesichts der uner-
griindlichen Realitat Gottes. Diese Einsicht ist nicht leicht zu akzep-
tieren. Selbst die Philosophen, die am tiefsten in das Wesen des Bo-
sen eingedrungen sind, J. Bohme und F W.]. Schelling, haben, wie
Frank meint, der Versuchung nicht widerstanden, das Bose erkldren
zu wollen, und haben es so in seiner radikalen Widersinnigkeit ver-
fliichtigt.¢ G. W. E. Hegel habe es letztlich geleugnet, um den pan-

3 Augustinus hatte das Bose einen »Raub an Gutem« genannt: Quid est autem aliud
quod malum dicitur, nisi privatio boni? In: Enchiridion de fide, spe et caritate, Cl. 0295,
cap. 3. — Mali enim nulla natura est; sed amissio boni mali nomen accepit. In: De civi-
tate dei, 11, cap. 9 in fine.

* Thomas von Aquin: Unde dico, quod id quod est malun non est aliquid; sed id cui
accidit esse malum, est aliquid, in quantum malum privat nonnisi aliquod particulare
bonum. In: De malo, qu. I, art. L.

5 Platon im » Timaios« 52b: Aoyiop® tivi vod.

¢ Nach Jakob Bohme ist die Negativitit als das Prinzip der Unterscheidung von sich
selbst auch Gott eigen; ohne dieses Prinzip hitte Gott kein BewufStsein und wire nicht
Geist. Das Prinzip der Negativitit als Prinzip des Geistes und des Lebens aber ist zu-
gleich das Prinzip des Bosen. Das Licht bedarf, um offenbar zu sein, der Finsternis: »So

279

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

theistischen Grundzug seiner Philosophie bewahren zu kénnen. Das
Bose ist das radikale Nein gegen das Sein und die Vernunft. Weil
schlechthin widersinnig, besitzt es nie die Evidenz, die einer Wahr-
heit zukommt. Es ist die » Unwahrheit« selbst. Gegen Gott, der das
Licht der Wahrheit oder die Evidenz selbst und so die Bedingung
jeglicher Wahrheitserkenntnis ist, kann das Bose deshalb nie ein Ar-
gument sein. Es kann nicht verstanden, muf3 aber in seiner aufdring-
lichen Faktizitit zur Kenntnis genommen werden. Es ist als solches
»in gewissem Sinn die absolute Grenze jeder Philosophie« (DU 442).

In Franks Deutung ist das Bése mehr als ein blofles Nichts und
besitzt doch nicht den Rang eines Seienden. Es ist ein »gewisserma-
8en seiendes Nichts«, »eine vom Sein abgefallene Realitit«. Es
gleicht einem » Etwas¢, das sich als Realitdt gerade durch seine Los-
l6sung von der wahren, begriindeten und legitimen Realitit konsti-
tuiert« (vgl. DU 441; RM 333). »Durch die harmonische, gottliche
All-Einheit gehen tiefe Risse, klaffen Abgriinde des Nichtseins — Ab-
griinde des Bosen. Die All-Einheit, wie sie empirisch erscheint, ist
eine geborstene Einheit« (DU 442; vgl. 467). Die philosophische
Uberzeugung, dal Gott der absolute Urgrund des Seins ist, hat Frank
nicht preisgegeben; einem ontologischen Dualismus ist eine ent-
schiedene Absage erteilt. Doch zugleich wird die widergottliche »Fin-
sternis« der »Welt« (nach dem Wort des Johannesevangeliums) in
hochster Eindringlichkeit erfahren. Nicht tibersehen werden darf
Franks Einschrankung: Zerrissen ist die All-Einheit des Seins, wie
sie uns »empirisch erscheint«.

2. Das konstruktive und das zerstorerische Moment der
Negation

Es bleibt die Frage, wie der »Abfall« von der »wahren Realitat« mog-
lich sein kann. Die Rolle der Negation bei der Konstitution der All-

keine Pein wire, so wire ihr die Freude nicht offenbar. Das Bose muf3 eine Ursache sein,
daf} das Gute ihm selber offenbar sei, und das Gute muf3 eine Ursache sein, daf8 ihm das
Bose in seiner Arglistigkeit und Bosheit offenbar werde, auf daf3 alle Dinge in ihre
Beschaulichkeit kimen«. In: Mysterium Magnum, c¢. XXVIII, §68, 69. — Gerade weil
die philosophische Intuition Bohmes jener des Cusanus und Franks dhnelt, ist sorgfiltig
auf den Unterschied zu achten. Thnen zufolge ist alles, was Sein hat, in Gott »einge-
faltet«, nicht aber das Bose, eben weil es als solches kein Sein besitzt. IThnen erlaubt eine
ausgearbeitete Ontologie, die bei Bohme fehlt, diese Unterscheidung.

280

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das konstruktive und das zerstorerische Moment der Negation

Einheit erschliefSt die Struktur dieser Moglichkeit; doch ein Grund,
weshalb der Abfall geschehen ist, ist damit nicht genannt. Wie schon
ausgefiihrt wurde, ist jedes bestimmte Einzelne, was es ist, durch
Abgrenzung vom anderen. Zugleich verbindet die Abtrennung mit
dem, was jenseits ihrer liegt. Das heifit: Infolge seiner Abgrenzung
ist alles mit allem anderen auch verbunden. Das Nicht der Negation
setzt »zugleich und in einem Akt sowohl die Einheit als auch die
Getrenntheit von allem — es setzt alles als ein jedes fiir sich« (DU
444). Als konstituierendes Prinzip bestimmt das Nicht das Einzelne
nicht nur von auflen, es kommt ihm auch innerlich zu. Indem es
durch Abgrenzung fiir sich sein laf3t, »bildet [es] das tiefste Moment
dessen, was wir >Freiheit< nennen«. Indem es abgrenzt und so iiber
sich hinausweist, begriindet es »die Fihigkeit, auch das zu haben oder
zu sein, was das jeweilige Finzelne als solches actualiter nicht ist«.
Das »Nicht« ist also sowohl die »Kraft, die unsere Individualitit be-
hauptet, als auch die Anziehungskraft zwischen uns und der All-Ein-
heit«. Mit anderen Worten: Es ist konstitutiv fiir die gegliederte Ein-
heit des Weltseins. So hat jedes Individuum seine Mitte in sich, aber
»dieses >Innere< hat seinen Mittel- oder Stiitzpunkt aufler sich, in
seinem Zusammenhang mit allem, mit dem All-Einen« (DU 445).

Sobald Boses geschieht verindert sich die Funktion der Negati-
on: Sie wird zu einem absolut isolierenden Nein. Sie verbindet nicht
mehr, sondern grenzt nur noch ab. Das Einzelne 16st sich damit aus
dem »allgemeinen Seinszusammenhang« und verschlief3t sich in sich
selbst. Es hilt seinen Mittelpunkt, der ein solcher nur durch den Zu-
sammenhang mit allem anderen ist, fiir den absoluten und einzigen
Grund der Realitdt. Indem es das Andere als unwesentlich zurtick-
weist, erhebt es sich selbst »zu einem Schein-Absoluten, zu einer
Pseudo-Gottheit« (DU 446). Obwohl es Teil ist, erkennt es nur noch
seinen eigenen Willen als mafigebliches Gesetz an.

Doch die Absolutheit des isolierten Einzelnen ist angemaft.
Was sich zum Alles-Sein aufgeblidht hat, bleibt dennoch auf alles
andere seinsmif3ig angewiesen. Die vorgebliche Absolutheit ist eine
absolute Leere, die in unersittlicher Gier zum Ausdruck kommt, alles
andere sich anzueignen und zu verschlingen. Mit der Selbstabsonde-
rung im Bosen, die das andere zuriickstofSt und es doch als Stiitze
seines eigenen Seins braucht, ist eine unaufhorliche Selbstzerflei-
schung in das Sein oder die »Welt« gekommen. »Hier ist nicht nur
homo homini lupus, hier in der metaphysischen Tiefe ist ens enti
lupus«. Die Folge des Bosen ist, wie der tiefgriindige Satz des Romer-

281

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

briefs sagt, der Tod (5:12). Die Siinde hat die Schopfung bis in den
Grund hinein entstellt.”

3. Das Bose — eine Folge der Freiheit?

Die phinomenologische Beschreibung der Selbstverschliefung und
Selbstzerstorung im Bosen hat die Frage offen gelassen, warum es
zum Bosen kommt. Niemand muf Boses tun oder stindigen; das Bose
ist das schlechthin Nichtgesollte. Beruht das Tun des Bosen auf einer
Entscheidung, in welcher der Mensch die ihm von Gott zum Tun des
Guten geschenkte Freiheit mifSbraucht? In der religiosen Unterwei-
sung ist diese Vorstellung weit verbreitet. Frank aber hilt die Annah-
me, wir konnten, wo es um das Wollen eines Ziels geht, zwischen
bestimmten Moglichkeiten bewufSt wdihlen, fiir eine »grobe intellek-
tualistische Verzeichnung des tatsichlichen, irrationalen Gehalts des
Willensprozesses«. Wo es nicht um die Auswahl von Mitteln, son-
dern um das Wollen selbst oder das Ziel selbst geht, »findet ein vollig
irrationales Schwanken statt, eine gewisse Potentialitit und Unbe-
stimmtheit des dynamischen Prozesses des Strebens, des Schaffens,
des Werdens«. Das Ziel, sagt Frank, der sich hier H. Bergson an-
schlief3t, »ist iiberhaupt nicht etwas, das dem Wollen vorausginge
und es bestimmte. Das Ziel bildet sich erst im Prozef3 des Strebens
oder Wollens«. Die Willensfreiheit kann nicht auf die Wahlfreiheit
zuriickgefiihrt werden. Diese eher psychologische Feststellung wird
von Frank (mit Thomas von Aquin und Hegel) durch den philosophi-
schen Freiheitsbegriff als Selbstverwirklichung oder Bei-sich-selbst-
Sein erginzt. Wahre Freiheit ist nicht die Moglichkeit, alles Beliebige

7 Auf dhnliche Weise beschreibt Schelling in seiner Freiheitsschrift den Selbstwider-
spruch, in den der Siinder verfillt: Durch die Kraft der Mitte, die er in sich hat, ist der
Mensch berufen, »iiber alle Dinge zu herrschen. Denn es bleibt auch dem aus dem
Centro gewichenen immer noch das Gefiihl, daf er all Dinge gewesen ist, namlich in
und mit Gott; darum strebt er wieder dahin, aber fiir sich, nicht wo er es sein konnte,
namlich in Gott. Hieraus entsteht der Hunger der Selbstsucht, die in dem MaS, als sie
vom Ganzen und von der Einheit sich lossagt, immer diirftiger, armer, aber eben darum
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist im Bosen der sich selbst aufzehrende und
immer vernichtende Widerspruch, dafl es kreatiirlich zu werden strebt, eben indem es
das Band der Kreatiirlichkeit vernichtet, und aus Ubermut, Alles zu sein, ins Nichtsein
fallt.« E W.J. Schelling: Philosophische Untersuchung iiber das Wesen der mensch-
lichen Freiheit und die damit zusammenhiangenden Gegenstinde. Hamburg (Meiner)
1997, S. 62 (SW. VII, 3901.).

282

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Bose — eine Folge der Freiheit?

zu tun; sie ist mit Notwendigkeit vereinbar, ja, sie »ist innere Not-
wendigkeit als Bestimmtsein durch sich selbst« (RM 3221.).

Unter dieser Voraussetzung ist es nicht moglich, von einer
wahrhaft freien Wahl des Bosen zu sprechen, — denn die Selbstver-
wirklichung des Menschen besteht in der Entfaltung seiner Gott-
menschlichkeit. Die Siinde ist »nicht nur keine Selbstverwirklichung
des Menschen; als Verrat an Gott ist sie auch ein Verrat an unserem
wahren Selbst« (RM 3238). Wie aber ist die Siinde moglich, wenn sie
nicht aus unserer Freiheit hervorgeht? In Franks Antwort ist der Ein-
flu3 der paulinischen Anthropologie zu erkennen. Obwohl wir klar
wissen, daf$ wir Boses tun, tun wir es, infolge der Schwiche unseres
Willens, nicht auf Grund unserer Freiheit. Selbst wenn eine bose Tat
vorsdtzlich geschieht, kann der Titer seine wahre Freiheit bereits
verloren haben und unter der Kontrolle seiner bosen Leidenschaften
handeln, »unter der Herrschaft der Siinde« stehen und ihr Gefange-
ner sein (vgl. Romerbrief 3:9; vgl. RM 3241.).

Doch ohne jede Freiheit oder Urspriinglichkeit in der Tiefe des
Selbstseins ist der Begriff »Siinde« nicht denkbar (naturalistische
Philosophen, die nur die »objektive Wirklichkeit« anerkennen, leug-
nen, wie Frank bemerkt, logisch konsequent den Begriff des sittlich
Bosen). Frank versucht, einer Antwort niher zu kommen, indem er
den Begriff der Freiheit differenziert: »Die Freiheit, die mit der Idee
der Siinde vorausgesetzt wird, kann weder jene wahre Freiheit sein,
welche in der Selbstverwirklichung der Person des Menschen be-
steht, noch jene abstrakt-ideale, praktisch machtlose >Freiheit¢, die
sich auf das BewufStsein der Verantwortung, auf die sittliche Wer-
tung reduziert. Sie muf [...] eine solche Freiheit sein, die in einem
anderen Sinne Unfreiheit ist«. Noch zugespitzter ausgedriickt: Es
muf3 eine Freiheit sein, die »gleichzeitig ist und nicht ist«. Sie muf
mehr sein als die blofle Fahigkeit, das Bose sittlich zu beurteilen (wie
die Freiheit im augustinisch-kalvinistischen Verstindnis); sie muf, in
der Realitidt wurzelnd, selbst dynamisch sein kénnen. Denn es darf
nicht tibersehen werden, daf3 Sollen und Sein, Ideales und Reales in
der letzten Tiefe der Realitit eins sind (RM 3271.).

Die Widerspriichlichkeit dieser Freiheit rithrt daher, daf3 die
Siinde, die aus ihr hervorgeht, als seiendes Nichts keinen Platz im

8 In Das Unergriindliche gebraucht Frank das russische Wort zlo, das die Bedeutungen
das Bése und das Ubel umfaBt. In Die Realitit und der Mensch verwendet Frank den
eindeutigen Begriff grech, deutsch die Siinde.

283

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

Sein beanspruchen kann. Frank greift zur Erlduterung dieses Zwi-
schenzustandes nochmals seine anthropologische Grundthese auf:
Die wahre Freiheit des Menschen, der Gottes »Bild« ist, ist in abge-
leiteter Weise die Freiheit Gottes: die Koinzidenz von Aktualitit und
Potentialitit. Gott ist selber wesenhaft Freiheit, er ist die Fiille des
Seins in der Einheit von Aktualitdt und Potentialitét, d. h. er ist ewige
Selbstverwirklichung und Selbsterschaffung, absolute schépferische
Dynamik, in der vollendetes Sein und schéopferisches Leben zusam-
menfallen (RM 329). Zur Freiheit gehort die Potentialitdt als das
Seinkonnende. Im Menschen ist sie mit seiner konkreten Aktualitit
vereint, so daf aus ihr nicht willkiirlich Beliebiges hervorgeht, son-
dern der Mensch seine Anlagen verwirklicht. Sobald er sich aber von
der Fiille der Realitit, von Gott abwendet, zerfillt in ihm die Einheit
von Aktualitat und Potentialitit. Die Potentialitit erweist sich in ge-
wissem AusmafS nur mehr »als blofle Potentialitit, d.h. [...] als blo-
Bes Unvollendet sein, als Bereitschaft zu allem«. Jene besondere Frei-
heit, welche die Miglichkeitsbedingung der Siinde ist, besteht in der
puren Formlosigkeit (RM 330). Frank nennt sie grundlose Sponta-
neitdit, die dem dhnelt, was bei J. Bohme der »Ungrund« heifSt.

Wo Boses geschieht, so Franks ontophdnomenologische Be-
schreibung, trennt sich die Realitit von der Aktualitit ihres Erst-
ursprungs, hort auf, die »gottliche Grundlage der Schopfung« zu
sein. Sie wird »als blofle formlose dynamische Potentialitdt« zu einer
»ddmonischen Elementarkraft«, die das innere Selbstsein mit ihrer
Formlosigkeit iiberschwemmt (RM 333). Sie kommt ontologisch mit
dem Bosen als einer »vom Sein abgefallenen Realitit« tiberein. Sie ist
Realitdt, keine Illusion, aber eine gleichsam gespenstische Pseudo-
realitit. Sie ist »ein Chaos als reale und michtige Kraft« (ebd.). Die
Bibel beschreibt diesen Zwischenstand, indem es den Teufel einen
von Gott abgefallenen Engel nennt, — freilich ohne damit das Uner-
klarliche zu erklaren, wie Frank hinzufiigt. Denn der »Ungrund«
oder das »uranfingliche Chaos« ist fiir ihn, anders als fiir Bchme
(und in seinem Gefolge Schelling und Berdjaew?) nicht in das Wesen
Gottes eingeschlossen, sondern besteht in der Loslosung von ihm.

9 Vgl. N. Berdjaew: Die Philosophie des freien Geistes (1927).

284

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfiihrung durch das Bose?

4. Verfiihrung durch das Bose?

Ko6nnen wir eine Instanz oder Macht finden, die von aufen kommend
den Menschen zum Bosen verfiihrt? Schon die biblische Erzihlung
vom Siindenfall fithrt zur Erkldrung des Abfalls zum Bosen die Figur
der Schlange ein. Aber Adams Versuch, mit dem Verweis auf die Ver-
fithrung durch die Schlange sich der Verantwortung zu entziehen,
wird von Gott nicht akzeptiert. Zweifellos ist der Mensch Einfliissen
ausgesetzt, die ihn bedrdngen und ihm vorgaukeln, er konne eine
neue Stufe seiner »Freiheit, Unabhingigkeit und Selbstbehauptung«
erreichen, wenn er der Verlockung seiner Willkiir folgt. Daf8 dem
Bosen ein betorender Glanz anhaftet, der den Menschen verfithren
kann, ist nicht zu bestreiten. Doch eine duflere Instanz, die fiir das
Bose verantwortlich gemacht werden konnte, ist damit nicht gefun-
den. Die Behauptung, der Verfiihrer sei fiir das Bose verwantwort-
lich, iibersieht, dafl das innere Selbstsein und die es verfithrenden
Einfliisse keine eindeutig getrennten Seinsbereiche sind, die einander
wie Wirkung und Ursache gegeniiberstehen. Der verfiihrerische da-
monische Glanz der »Welt« kann dem Selbstsein »weder in der Zeit
noch begrifflich entgegengesetzt« werden; vielmehr sind sie wie das
Selbstsein und das geistige Sein eine kompakte Zwei-Einheit, in der
eines ins andere iiberfliefft und doch nicht konturlos in ihm aufgeht.
Der »Fiirst dieser Welt, in der Sprache des Johannesevangeliums, ist
die verfithrerische Macht dieses Weltseins, an dem ich teilhabe.
Wenn dieser »Fiirst« mich unterwerfen und gefangen nehmen kann,
»so nur deshalb, weil ich selber ihn geboren und in mir grofigezogen
habe. Deshalb sind wir gleicherweise fiir das Bose verantwortlich«
(DU 452). »Das >AufSenc selber befindet sich hier >innen«. Der dufSere
Feind ist hier der innere Feind«. Das Bose »bedringt die Menschen-
seele nicht nur von auflen, sondern verweilt potentiell, gleichsam
schlummernd, in ihrer Tiefe«. So kann Frank in Anlehnung an den
russischen Lyriker Fjodor Tjutschew sagen: In ihr selber regt sich das
Chaos, auf dessen Stimme sie begierig lauscht (RM 334).

Die All-Einheit, kraft derer jedes Teil nicht nur Teil ist, sondern
auch das Ganze in sich tragt, bewahrt auch in der Seinsgestalt des
Bosen, wenngleich pervertiert, ihre Geltung. Einerseits bin ich ein
unscheinbarer Teil dieser Welt und als solcher den Einfliissen des
Ganzen unterworfen, »zugleich bin ich Mittelpunkt des Weltganzen
oder der unendliche Ort, an dem dieses zur Ginze anwesend ist«.
Will man unter dieser Voraussetzung von Verantwortung sprechen,

285

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

so »tragt die Verantwortung jener Seinspunkt — zugleich meines wie
auch des mich iiberragenden Seins —, in dem ich mit ihm in unge-
trennt-unvermischter Zwei-Einheit zusammenfalle« (DU 453). In je-
dem Mittiter und Mitlaufer gelangt das Bose der »Welt« zur Wir-
kung, und auf seine Weise trigt er zum sittlichen Klima der Welt bei.

5.  Mein Siindenfall — der Siindenfall der Welt

Eine dufere Instanz, auf deren Einfluf} die eigene Schuld abgewilzt
werden konnte, ist nicht gefunden. Die Verfiihrung durch die
»Maichte des Bosen« und die eigene Verantwortung konnen nur im
Sinne des »belehrten Nichtwissens« als antinomische Einheit begrif-
fen werden. Jedes Seiende ist ja kraft seines Seins immer mehr als
nur es selber: Ich bin, indem ich alles andere iiberschreite und um-
greife. Deshalb befinde ich mich auch in unvermischter Einheit mit
der Welt.

Das menschliche Selbstsein befindet sich aber nicht nur in Zwei-
Einheit mit der Welt. Der Mensch, der je auf seine beschrinkte Weise
mit der Welt eins ist, ist auch »der Punkt, durch den die Welt mit
Gott zusammenhingt«. Er ist das Mittelglied zwischen beiden — jener
Kampfplatz, auf dem nach einem Wort Dostojewskis, das Frank zi-
tiert, »Gott mit dem Teufel kimpft« (GGdG 169). Deshalb ist meine
Absage an Gott zugleich die Absage der Welt. Mit Franks Worten:
»Der >Stindenfall der Weltc ist mein Siindenfall und dieser ist Siin-
denfall der ganzen Welt«. Die Revolte gegen das Sein, die in der
bosen Tat geschieht, ist tiber das zeitlich und ortlich bestimmte Ge-
schehen hinaus immer auch von universaler Bedeutung. Aus dieser
Erwigung ergibt sich, daf8 ein Siindenfall, der sich als einzelnes
Ereignis zu Beginn der Menschheitsgeschichte ereignet hitte und
seither das menschliche Handeln verhéngnisvoll lenkte, eine willkiir-
liche und unbegriindete Annahme ist, welche die Herkunft des Bosen
und die letzte Verantwortung auf eine fremde Instanz iibertragt —
und damit nicht erkldren kann. Der Siindenfall ist ein Geschehen,
an dem ich »in der Tiefe meines eigenen Seins ununterbrochen be-
teiligt bin«. Das Bose ist alles durchdringende Gegenwart, dessen
»Urquelle in allem liegt, folglich auch im Inneren meines eigenen
Seins« (DU 4521.).

Verfehlt wire es, die »Ursiinde« schon in der kreatiirlichen End-
lichkeit des Seienden sehen zu wollen (das malum metaphysicum des

286

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mein Siindenfall — der Siindenfall der Welt

Leibniz); denn das Endliche kann, wie Frank mit seiner ganzen Phi-
losophie zeigt, in sich das Unendliche enthalten; der menschliche
Geist ist ein Strahl, der von Gott ausgeht (RM 339). Ebenso entschie-
den weist Frank die Annahme zuriick, die Urquelle des Bosen sei »in
einem duflersten und tiefsten Sinn in den fiir uns unergriindlichen
Tiefen Gottes selber verborgen«. Diese Annahme, die von den Spe-
kulationen Bohmes und Schellings nahegelegt wird, wiirde den Be-
griff Gottes selbst zerstoren. »Die unendlichen Tiefen des Wesens
Gottes sind etwas vollig anderes als die Grundlosigkeit des Elementes
der blofen, formlosen Potentialitit« (DU 456; vgl. RM 333).

Nicht die Ursache, aber doch die Bedingung dafiir, daf3 es das
Bose gibt, liegt in der Andersheit der Schopfung gegeniiber Gott.
Wo sie beginnt, liegt die Moglichkeit beschlossen, die Einheit mit
dem Urgrund aufzulésen. »Der Ort der grundlosen Urzeugung des
Basen ist jener Ort der Realitit, wo sie aus Gott geboren und in Gott
seiend aufhort, Gott zu sein«. Er ist jener »unsagbare Abgrund, der
gewissermaflen genau auf der Schwelle zwischen Gott und Nicht-
Gott liegt«. Er ist mir in lebendiger Erfahrung als ich selber gegeben.
Der »Ursprung« des Bosen liegt in jener »bodenlosen Tiefe, die mich
mit Gott vereint und zugleich von ihm trennt« (DU 457, Ubers. teilw.
korrigiert). Mit anderen Worten: Der »Ort, in dem das Bose gezeugt
werden kann, ist der Mensch in seiner Gottmenschlichkeit. Warum
der geschopfliche Wille sich als boser Wille gegen seinen Schopfer
entscheidet, bleibt ein unergriindliches Geheimnis. Die Siinde, so
Franks einfiihlsame Beschreibung, entspringt der Entartung der au-
tonomen Person, die durch die Verbindung mit Gott konstituiert ist,
zu einem grundlosen, vermeintlich seienden, eigenmichtigen Ich.
»Die Ursiinde ist der Stolz der Selbstbehauptung« (RM 336).

Wenn es auch nicht moglich ist, die Ursache fiir das Bose zu
bestimmen, so kann ich mich doch als verantwortlich fiir das Bose
und somit als schuldig erfahren. Ursichlichkeit und Verantwortlich-
keit diirfen nicht vermengt werden. »Nur in der urspriinglichen, lo-
gisch nicht mehr zerlegbaren Schulderfahrung erkenne ich trans-
rational-lebendig das wahre Wesen des Bosen« (DU 458). Die Suche
nach einem Grund fiir das Bose ist unfruchtbar: »Zu fragen, wie Gott
mir diese Moglichkeit ontologischer Pervertierung >geben< oder sie
szulassen< konnte, wiirde bedeuten, dafy man schon wieder die Tiefe
und Urspriinglichkeit dessen verliert, was in der Erfahrung meiner
Schuld gegeben ist, dafs man vor der Verantwortung ausweicht und
damit den einzig moglichen Weg des realen und lebendigen Erfassens

287

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mysterium iniquitatis

des Bosen verlafst«. Doch nicht das Anstarren des Bosen in der eige-
nen Schuld lafit es begreifen: »Das einzig mogliche Begreifen des
Bosen ist seine Uberwindung und Tilgung durch das Bewuftsein,
schuldig geworden zu sein« (DU 4591.).

Jeder Versuch, die »Ursiinde« durch »Riickfithrung auf irgend
etwas Primires und Verstindlicheres« zu erkldren, scheitert. Es
bleibt das mysterium iniquitatis. Wir miissen uns auf seine einfache
Feststellung und Beschreibung beschrinken. »Die Ursiinde ist nicht
von Gott vorausbestimmt, sondern wird in die positive, von Gott
hervorgehende Realitdt eben als deren widernatiirliche und wider-
rechtliche Entstellung hineingetragen« (RM 339). Der »Rif3¢, den
die Siinde in dem von Gott durchdrungenen Sein verursacht hat, hat
die All-Einheit verletzt, aber nicht zerstért. Durch die »Nabel-
schnur«, welche den Menschen mit Gott verbindet, flie3t, wenn-
gleich eingeschrinkt, immer noch gottliche Lebenskraft; die Gott-
menschlichkeit und damit die Befdhigung des Menschen, Gottes
Stimme zu horen, blieb geschwiicht erhalten. Die infolge der Siinde
im Menschen entstehende »Leere« wird vom siindigen Menschen als
gesteigerte Eigenmichtigkeit mifdverstanden; tatsichlich hat sie eine
gesteigerte Labilitit und Orientierungslosigkeit zur Folge. Die Stinde
ist die Einbruchstelle der »vom Erstursprung des Seins abgesonder-
ten Potentialitit, der formlosen, chaotischen, dimonischen Krifte«
(RM 338)%. Die Tragik, welche die Geschichte der europiischen
Menschheit seit der Epoche der »Aufklirung« im 18. Jahrhundert
iiberschattet, sieht Frank darin begriindet, daf3 sie »vollstindig von
einem einzigen dogmatischen Irrtum bestimmt war, namlich von der
Leugnung des Dogmas des Siindenfalls«.!! Diese Verblendung er-
moglichte die blutige Durchsetzung der Utopien der Franzosischen
Revolution bis hin zu den Erlgsungsideologien des Kommunismus
und Nationalsozialismus.

10 Es ist bemerkenswert, daf3 diese Denkfigur — die »Potentialitit«, die sich vom »Erst-
ursprung des Seins« abgesondert hat und den »formlosen, chaotischen, dimonischen
Kriften« Raum gibt — ein Vorbild bei Nikolaus von Kues hat. Im 3. Buch der Docta
ignorantia schreibt er von der durch das Bose bewirkten Situation: Sie ist gekennzeich-
net vom »finsteren Chaos blofer Potentialitit, wo es nichts Sicheres gibt« (III, cap. 10,
n. 241).

1S L. Frank: S nami Bog, S. 276.

288

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XVI. Das Leid

Einen wichtigen Platz nimmt in Franks Denken — durch die eigene
Lebenserfahrung bedingt — die Frage nach dem »Sinn des Leids« ein.
Die Religionsphilosophie Das Unergriindliche enthilt ein eigenes
Kapitel mit dieser Uberschrift; die philosophische Anthropologie be-
schlieft Frank mit Gedanken tiber das Leid und den Tod. Schon der
Aufsatz iiber den »Sinn des Lebens, geschrieben 1925 fiir die rus-
sische christliche Studentenschaft in der Emigration, ist in weiten
Teilen dem Sinn von Leid und Tod gewidmet. Auch wo Frank sich
phinomenologisch dem Leid zuwendet, geht es primér um die onto-
logische Frage: Was ist das Leid und was bedeutet es fiir das Mensch-
sein.

1. Das Leid — das Signum des Weltseins

Die vorangegangenen Ausfiihrungen hatten gezeigt, daf3 als Folge
des Siindenfalls ein »Rif8« durch das geschaffene Sein geht, daf3 seine
Einheit »geborsten« ist. Was nur Teil ist, bldht sich selbst zum Ab-
soluten auf. Im Sein findet ein Verdringungskampf statt, in dem das
eine Realititsmoment auf Kosten des anderen zu sein strebt. Dieser
infolge der Siinde im Sein selbst liegende Widerspruch gegen die
»Gemeinschaftlichkeit« (sobornost’) der All-Einheit gelangt im Lei-
den an die Oberfliche der Erfahrung. Das Leiden ist » Ausdruck« die-
ser innersten Zerstorung, so wie der seelische Zustand eines Men-
schen in seinen Gesichtsziigen zum Ausdruck kommt. Es ist »das
Schicksal der ganzen Welt, am Bésen teilzuhaben und an ihm zu
leiden« (DU 447). Wie das Bose soll auch das Leid, worauf auch
immer es konkret zuriickgeht — auf eine moralisch bose Tat, auf eine
Krankheit oder einen dufleren Unfall —, nicht sein. Das Leiden ist
kein punktuelles Geschehen; es ist das Merkmal des Seins in der
Welt.

289

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

Der Zerfall des Seins in einander widerstreitende Elemente hat
Einsamkeit zur Folge; sie ist die Grundweise des Leidens. In der Ein-
samkeit wird die Moglichkeit des Nichtsein erfahren. Schon das
Kind, das mit seiner Not weinend zur Mutter liuft, sucht in erster
Linie Geborgenheit und Trost in seiner Verlassenheit. Das Leid beim
Verlust eines geliebten Menschen ist die erschreckende Erfahrung,
verlassen zu sein. Die Einsamkeit wird am ausgeprigtesten in der
eigenen Todesangst erfahren; die Not des Sterbenden besteht im we-
sentlichen im Erleben tiefster Hilflosigkeit und Einsamkeit. Die Ein-
samkeit ist iiber alle Einzelerfahrungen hinaus das Merkmal des
menschlichen Selbstsein. Jeder Mensch ist einer unter vielen, zu-
gleich ist er aber immer auch ein »absolut anderer, d.h. einzigerc,
der sich niemals restlos mitteilen kann und deshalb fiir sich bleibt.
Frank bezieht Plotins Satz von der »Flucht des Einsamen zum Ein-
samen« (Gpuyn ToD woOvov EOg TOV wovov!) auf den Menschen, der,
obwohl ihm die Sehnsucht nach dem anderen innewohnt, in ihm
doch keine endgiiltige Heimat finden kann und sich deshalb nach
der Fiille des Seins, nach Gott sehnt (vgl. DU 205f.). Gerade in der
Erfahrung von Verlassenheit und Einsamkeit bezeugt das Leid den
Zerfall der Einheit des Seins.

Frank sieht seine Auffassung im Satz des Apostels Paulus im
Romerbrief bestitigt: »Der Siinde Sold ist der Tod« (Rém. 6:23). Der
Tod, der als »Sold« oder »Zugabe« zur Siinde in die Welt gekommen
ist und als Inbegriff alles Leids anzusehen ist, ist kein Geschehen, das
in Gottes Schopfung einen legitimen Platz beanspruchen konnte.
Jedes Sterben ist letztlich erzwungen. Es ist » Ausdruck der Seinsver-
fassung als eines universalen, in die letzten Tiefen des Lebens rei-
chenden Biirgerkriegs zwischen den Lebewesen«, die einander das
Dasein streitig machen (DU 447; vgl. 461-462). (Nicht bestritten ist,
dafl der Schmerz im Dienst des Lebens stehen kann und der biologi-
sche Tod faktisch neues Leben ermoglicht. Es geht um die Erfahrung
von Schmerz und Tod als widersinnig).

Daf8 der »Zustand des kosmischen Seins« gestort ist, erkennt
Frank am »Wesen der Zeit als irdischer Zeit«. Er deutet sie in seiner
phianomenologisch-ontologischen Religionsphilosophie als Unruhe,
die nie Befriedigung findet, als rastloses Jagen hinter einem immer
entkommenden Irrlicht. Die Zeit erfahren heif3t, ein sich unaufhor-
lich durchdringendes Sterben und Werden erfahren, in dem das

1 Plotin: Enneaden VI, 9, 11.

290

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn im Leiden

Kommende das Gegenwirtige ins Nichts stofst, aber auch seinerseits
vom Nachkommenden erbarmungslos ins Nichts gestofSen wird. Das
Heranwachsende lebt auf Kosten des Verdringten. Ein Reifen und
Bewahren ist nicht moglich. »Dies ist der Zustand, der dem ver-
schlossenen, gefallenen, nichtseienden Sein entspricht. Wie dies die
Verfassung der vom Bosen besessenen menschlichen Seele ist, so
auch die Verfassung des abgefallenen und zerfallenen weltlichen
Seins« (DU 447£.).

2. Der Sinn im Leiden

Die Erwdgungen zum Sinn des Leidens in Das Unergriindliche hat
Frank noch vor dem Zweiten Weltkrieg angestellt, also noch vor der
Schoa im engeren Sinn. Doch auch schon 1939 reichte der Hinter-
grund, auf dem er die Phidnomenologie des Leids entwarf, weit tber
die eigene individuelle und familidre Leiderfahrung hinaus. Das Hin-
morden unzihliger Menschen in seinem Heimatland wihrend der
Kollektivierung und der stalinistischen »Sduberungen« sowie die
Verfolgungen und Morde, die er in seinem Exil in Deutschland vor
Augen hatte, begriindeten das Urteil: »Das Leiden, das aus dem Bo-
sen hervorgeht, teilt mit ihm seine Unbegriindetheit und Sinnlosig-
keit und ist in diesem Sinne selbst ein Boses, das nie so »erkliart< wer-
den kann, daf3 es dadurch gerechtfertigt wire« (DU 463). Als in den
Jahren nach 1945 das unvorstellbare Ausmaf3 des Leidens, das Men-
schen einander zugefiigt hatten, allbekannt geworden war, hat Frank
noch nachdriicklicher die Einsicht entfaltet, daf3 eine Antwort auf die
Frage nach seinem Sinn nur von Gott her gegeben werden kann. Die
Bemerkungen gerade in Schriften der Nachkriegszeit iiber den »lei-
denden Gott« (s.u.) wird man deshalb auch mit dem Blick auf die
Leiden in den Konzentrations- und Gefangenenlagern lesen diirfen.
Frank versucht, auf die Frage Hiobs, die Frage des unmittelbar leiden-
den Menschen nach dem Sinn seines Leidens, eine Antwort zu geben.
Allgemeine Bekundungen moralischer Betroffenheit angesichts der
Greuel der jiingsten Geschichte hilt er fiir unfruchtbar.

Schon in Das Unergriindliche bemerkt Frank: Wire es von
vornherein aussichtslos, auf die Frage nach dem Sinn des universalen
Leids eine Antwort zu finden, »bliebe unser ganzes Sein sinnlos,
trotz der Selbstevidenz seines gottlichen Urgrundes« (DU 462). Ver-
zweiflung wire die unausbleibliche Folge. Versucht man die Frage

291

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

von Gott her zu beantworten, darf die Finsicht, daf3 unser Wissen
von Gott ein »belehrtes Nichtwissen« ist, nicht preisgegeben werden.
Unsere Vorstellung von Gott aber wiire »in gewissem Sinn wieder
rationalisiert und folglich verengt und entstellt«, wiirden wir erwar-
ten, unser Leben miisse, weil es aus der absoluten Vollkommenheit
Gottes hervorgeht, gliickselig sein. »Warum sind wir so sicher, daf3
das unerforschbare, namenlose oder allesgenannte Wesen dessen,
den wir Gott nennen, sich in dem Merkmal erschopft, welches wir
uns als ungetriibte Gliickseligkeit vorstellen?« (ebd.)

In seiner unpritenziosen Sprache benennt Frank den Wider-
spruch, an dem das Denken scheitert. Das Leiden soll nicht sein, —
aber es ist doch kein »Trugbild«, keine »Realitit als Tauschung« wie
das Bose. Seine Realitit als nicht sein sollend steht dem Nichtsein des
Bosen nahe. Ontologisch ist das Leid ein Zwischenzustand. Es ist eine
»Bewegung« und zwar »zuriick zur Realitdt«. Nietzsche, den Frank
zitiert, hat diese Eigenart in Zarathustras »Nachtwandler-Lied« biin-
dig ausgesprochen: »Weh spricht: Vergeh!« Das Leid erweist sich in
dieser Bewegung zur Selbstaufhebung bereits als »wahre Realitit
oder Gutes« (DU 463). Dieses Weg von sich, dieses Streben, der ei-
genen Negativitdt zu entkommen, ist nicht von auflen an das Phéno-
men herangetragen — etwa durch den Wunsch, ein Schmerz moge
aufhoren —, sondern liegt im Phianomen selbst. Die Erkenntnis, daf3
das Leid keine in sich ruhende Wirklichkeit ist, sondern ihm phéno-
menal die Tendenz zur Auflésung innewohnt, gilt ungeachtet der
Beharrlichkeit, mit der seine physischen Voraussetzungen (seelische
und korperliche Verletzungen) sich der Heilung und dem Verschwin-
den entgegenstemmen konnen.

Der natiirliche Mensch schleudert dem Leiden sein Nein ent-
gegen. Wo es dennoch bestehen bleibt, wird es um so nachhaltiger
in seiner Sinnlosigkeit empfunden. Der Sinn, der im Leiden liegen
kann, erschlief3t sich nicht im Widerstand. Franks Antwort erfordert
hochste Aufnahmebereitschaft: »Das reine Wesen des Leidens« und
damit sein Sinn offenbart sich nur, wo es »geistig angenommen und
erduldet wird«. Die Phanomenologie erweist das Leiden als Moment
einer Bewegung, die aus der Nachbarschaft zum Nichts zuriickfiihrt
zum Sein. Nur im freien Mitvollzug dieser Bewegung enthiillt sich
der Sinn des Leidens. Er liegt in der Mdoglichkeit einer neuen und
einzigartigen Realititserfahrung. In Franks Vergleich: Wie eine glii-
hende Sonde reinigt, so erweitert das frei angenommene Leiden un-
sere geistigen Atemwege und 6ffnet uns dadurch »den freien Zugang

292

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn im Leiden

zur beseligenden Tiefe der wahren Realitit«. »Das schnellste Rof,
das dich zur Vollendung tragt, ist das Leiden«. Dieser Satz des Mei-
ster Eckhart mufl dem Philosophen viel bedeutet haben, denn er zi-
tiert ihn sowohl in seiner Religionsphilosophie als auch in seiner An-
thropologie. Auch hier wird die »Bewegung« betont, welche zur
Vollendung fiihrt. »Vollendung« bedeutet ungebrochene, vollkom-
mene Einheit mit der Realitit, die freilich niemals zur Auslgschung
der lebendigen individuellen Unterschiede fithrt. Der Satz aus der
Apostelgeschichte (14:22), daf8 wir »durch viele Bedringnisse in das
Reich Gottes gelangen miissen« (vgl. DU 464; hier sinnwidrig tiber-
setzt), ist fiir Frank keine beildufige Bemerkung, sondern Bestiti-
gung eines wesentlichen Zusammenhangs. Er geht so weit zu sagen,
daf3 ohne Erfahrung von Leid keine Seligkeit maglich ist. Das Wort
der Bergpredigt, das die »Trauernden« selig preist und ihnen Trost
verheifit, versteht er im Sinne einer Bedingung: Allein die Leidenden
und Trauernden werden Trost erfahren. »Trost« ist hier nicht der
Zustand, der sich einstellt, wenn das Leid erduldet und schlief3lich
voriiber ist, also eine Art Belohnung der Standhaftigkeit. »Trost«
bedeutet vielmehr die im Erdulden selbst gemachte Realitdtserfah-
rung. Anders gesagt: In der freien Annahme des Leidens geschieht
die »Riickkehr der Schépfung zu Gott« — denn in der duldenden An-
nahme wird Gott, der Inbegriff der Realitit, in seiner Fiille neu er-
kannt und anerkannt. Diese Erfahrung ist nicht mit einem einzelnen
Willensakt abgeschlossen; die mit ihr angestoflene »Bewegung«
fithrt in die unergriindliche Tiefe der Realitit Gottes. Sie fithrt damit
in ein mysterium, das immer zugleich ein mysterium tremendum
und fascinans ist, wie Frank in seiner Phdanomenologie der Liebe aus-
fihrt.

Der Gedanke, daff gerade im duldenden Leiden »der schwere
Aufstieg zur himmlischen Seligkeit« seinen Anfang nimmt, daf8 in
ihm eine wunderbare Teilnahme am »unzugénglichen Mysterium
des gottlichen Lebens« geschieht, ist gewifs schwer zu verstehen.
Frank sagt denn auch: Die Seele muf sich »in die Tiefe hinein« ge-
offnet haben, um das Gemeinte nachvollziehen zu konnen. Es ist, wie
er betont, ein »notwendig antinomischer und antagonistischer Weg«
auf dem uns Gott »den Triumph der wahren Realitit« schenkt (DU
465). Indem der Mensch sein Leiden ertrigt, offenbart Gott sich ihm
in einer Tiefe, die ihm sonst verschlossen bleibt.

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt der freien Annah-
me des eigenen Leids aufmerksam. In ihr geschieht eine Wiederher-

293

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

stellung dessen, was durch die Siinde zerstort ist — durch die »Siinde
als solche«, nicht allein durch die eigenen Verfehlungen. Die »all-
gemeine Siinde«, wie Frank sie auch nennt, besteht im Zerfall der
All-Einheit des Seins, der sich, bildhaft gesprochen, im »Biirger-
krieg« duflert, in dem die Elemente sich gegenseitig verdrangen. Weil
im frei erduldeten Leiden die Realitit neu erfahren, und das heifst
auch, als All-Einheit neu aktualisiert wird, wird der im Bosen ge-
schehene »Abfall« vom Sein wiedergutgemacht (DU 464).

Im Sinne Franks soll noch bemerkt werden, daf die »freie« An-
nahme des Leidens nichts zu tun hat mit einem Wunsch zu leiden.
Ebensowenig ist das freie Erdulden des Leidens mit einem passiven
Geschehenlassen identisch. Die duldende Annahme des eigenen
Leids ist sehr wohl mit dem Kampf gegen Schmerz und Leid verein-

bar.

3. Der leidende Gott

Franks Phanomenologie des Leids geht tiber die Grenze dessen, was
»allgemein« als Erkenntnis gewonnen werden kann und anerkannt
wird, weit hinaus. Seine Deutung hat ein Gottesbild zur Vorausset-
zung, demzufolge Gott nicht nur von auflen am Schicksal des Men-
schen interessiert ist, sondern an ihm selbst teilnimmt. Wie alles
Positive gehort auch der Realitatsgehalt, der im Erdulden des Leidens
liegt, zu Gott und vollendet sich in ihm. So ergibt sich fiir Frank die
fiir sein Gottesbild gewichtige Aussage: Es ist ganz und gar abwegig
zu glauben, »Gott verharre angesichts des Welt-Leidens im Zustand
ungetriibter seliger Ruhe«. Man darf die »absolute Vollkommenbheit
und somit auch Seligkeit Gottes« nicht als »grenzenlosen Selbst-
genuf3, als Wohlbefinden und monoton unbewegliche Ruhe« denken.
Sie »ist nur denkbar oder, genauer, erspiirbar, als Fiille allumfassen-
den — und somit auch die Gegensitze umfassenden — unerforschlich
tiefen und sinnerfiillten Lebens«. Wahr ist deshalb: Gott »ist ewig
abgeschiedene, transzendente Ruhe« und »zugleich hat er doch Teil
am Welt-Leiden, >nimmt< es »auf sich< und empfindet mit uns die
ganze Tragodie des Weltseins. Gerade darin manifestiert er sein We-
sen als sinngebender Urgrund und Ursprung jeglichen Seins«. Durch
Leiden kehrt die Schopfung zu Gott zuriick; diese Riickkehr im Lei-
den vollendet sich »in Gott selbst« (DU 465—466). Damit ist nicht nur
der Schopfung und dem Menschen in ihr, sondern auch dem Schop-

294

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der leidende Gott

fergott selbst »ein schwerer, leidvoller Weg beschieden. Denn am
Gang des Weltseins bis zur Vollendung durch tragisches Ringen
nimmt Gott selbst teil. Zugleich aber ist es diese Anteilnahme, wel-
che den Sieg am Ende verbiirgt« (RM 390). Ist diese Erlosung auf der
Ebene des zeitlichen Seins nur in unbestimmter Zukunft denkbar —
»gleichsam unendlich weit von uns entfernt« — so muf§ sie doch »in
metaphysischer Hinsicht als iiberzeitlich seiend gedacht werden«. In
unserer Sprache, die der Kategorie der Zeitlichkeit unterworfen ist,
kann das nur so ausgedriickt werden, »daf3 dieser Sieg sich in den
metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat und nur noch
auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich enthiillen muf3«
(RM 390).

In Das Unergriindliche bemerkt Frank, die Einsicht, daf das ei-
gene Leiden »infolge der All-Einheit des Seins ein Leiden fiir die
allgemeine Stinde, fiir die Siinde als solche« und somit eine »Siihne«
ist, durch welche die Schopfung zu Gott zuriickkehrt, sei als »all-
gemeine und ewige Offenbarung« anzusehen. Mit ihr sei »die all-
gemeine Idee des Opfers« ausgesprochen, die wir in fast allen Reli-
gionen antreffen. Sie sei als solche auch in der »konkret-positiven
christlichen Offenbarung vom leidenden Gottmenschen, der sich als
Sithneopfer fiir die Stinde der Welt darbringt«, enthalten (DU 464 1.).
In seinen spiteren Schriften hat Frank diese »allgemeine« Deutung
des Sithneopfers nicht wiederholt. Zweifellos gibt es in vielen Reli-
gionen die Idee des Opfers und der Siihne. Daf$ aber Gott das Leben
des Menschen als sein eigenes annimmt und dessen Siinde durch sein
Lebensopfer siihnt, setzt den Glauben an die Menschwerdung Gottes
voraus und bleibt ohne sie schlechthin unverstindlich, ja widersin-
nig. Weder der Hinduismus noch der Buddhismus noch der Islam,
geschweige denn irgendwelche Philosophie konnen mit einem Gott,
der das Todesleiden des Menschen leibhaft mitleidet und ihn so zur
Fiille der Realitét fithrt, etwas anfangen. Diese Lehre ohne Riickgriff
auf das christliche Evangelium von Tod und Auferstehung des Got-
tessohnes zu begriinden, kann schlichtweg als ausgeschlossen gelten.

Zu Recht betont Frank, daf3 »die letzte Einheit Gottes einiger-
maflen angemessen nur in der Einheit des Schopfers mit der Schop-
fung« erfafst werden konne (DU 466). Unausgesprochen impliziert
diese »Einheit« die Inkarnation, in der das Selbstsein und die Selbst-
verantwortung des Menschen Jesus nicht in Gott aufgeldst sind. Un-
ter der Voraussetzung der Menschwerdung Gottes wird denkbar,
worauf es Frank mit der »allgemeinen, ewigen Offenbarung« an-

295

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

kommt, daf3 es auch auflerhalb der expliziten Nachfolge des leiden-
den Christus moglich ist, das eigene Leiden anzunehmen und so mit
der Realitit in ihrer Fiille eins zu werden.

Die Einheit Gottes mit der Schopfung, die auch die Erfahrung
des Leidens umfafdt, kann nur im »belehrten Nichtwissens« gedacht
werden. »Gott »an sich< ist weder das eine noch das andere, wie er
tiberhaupt auch kein >dieses oder jenesc ist. Nur in unserer mensch-
lichen Anndherung ist er die antinomische Einheit des einen und
anderen. Nur in dieser unergriindlichen und unsagbaren Form ist er
die absolute Vollkommenbheit, in der wir die beseligende ewige Hei-
mat finden — unseres >Ich« und des Weltseins« (DU 466). Die Idee des
»leidenden Gottes« hat eine alte christliche theologische Tradition.?
Wijatscheslaw Iwanow (1866 — 1949), mit dem Frank in Verbindung
stand, hat sie literarisch gestaltet.

4. Sihneopfer und stellvertretendes Opfer

Das Opfer ist aus der christlichen Spiritualitdt nicht wegzudenken. In
ontophdnomenologischer Hinsicht hatte bereits Das Unergriindliche
zum Sinn des Opfers Stellung genommen, indem es die freie Beja-
hung des Leidens als Riickkehr der Schopfung zur Fiille der Realitit
bestimmte. In der Schrift aus der Kriegszeit Mit uns ist Gott> nimmt
Frank nochmals die Frage nach dem Sinn von Opfer und Siihne auf.
Er ist sich offenbar sehr bewuf3t, daf3 das menschliche Miteinander
bis in die Wurzel vergiftet ist, wenn es keine Bereitschaft gibt, Schuld
zu sithnen. Franks Gedanken, die sich hier ganz innerhalb der christ-
lichen Spiritualitit bewegen, sind auch ein Beitrag zur gegenwarti-
gen theologischen Diskussion um den Sinn des stellvertretenden Op-
fers im Neuen Testament. Das »moderne BewufStsein« betrachtet
den Opfergedanken, zumal in Bezug auf das Leiden und den Tod

2 Papst Johannes II. bekriftigte in einem Brief im Jahre 534 (»Olim quidem«) an die
Senatoren von Konstantinopel, dafl die Redeweise, »Gott hat im Fleische gelitten,
rechtglaubig ist. In diesem Sinne warnt auch K. Rahner vor der irrigen Auffassung, das
Leiden Christi am Kreuz sei nur das Leiden des irdischen Menschen Jesus: »Der »un-
wandelbare Gott< hat zwar »an sich selbst< kein Schicksal und so keinen Tod, aber er
selbst (und nicht nur das andere) hat am anderen durch die Inkarnation ein Schicksal.
[...] Der Tod Jesu gehort zur Selbstaussage Gottes« (Grundkurs des Glaubens, S. 297f.).
3 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmys3lenija. In: Duchovnye osnovy obscestva. Moskau
(Respublika) 1992. S. 217-404.

296

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stihneopfer und stellvertretendes Opfer

Christi, wie schon Frank bemerkte, als einen »Uberrest primitiver,
barbarischer religioser Vorstellungen, die Gott als erbarmungslosen
Tyrannen sehen, den man nur mit den furchtbaren Mitteln mensch-
licher Opfergaben gnidig stimmen kann«. Fiir das »aufgeklérte« Be-
wuftsein ist die Idee des Opfers {iberhaupt das Erbe einer primitiven
Religiositdt, die wahnt, man konne [...] die Gunst und Geneigtheit
Gottes ebenso wie die eines Menschen verdienen, indem man ihm
ein angenehmes Geschenk macht, einfacher gesagt, ihn besticht« (S
nami Bog 340).

Frank bleibt auch hier seinem methodischen Prinzip treu, indem
er von der inneren, seelischen Erfahrung des Schuldigen ausgeht, der
sich bewuf3st wird, etwas objektiv Heiliges willentlich verletzt, d.h.
gesiindigt zu haben. Thre phianomenologische Analyse deckt den in-
neren Zusammenhang von Erlésung und Siihne auf. Zunichst geht
es um die Siihne des Schuldigen angesichts der eigenen Tat und nicht
um die Stihne, die der Unschuldige stellvertretend fiir den Schuldi-
gen leistet. (Es geht auch nicht um die Wiedergutmachung eines an-
gerichteten Schadens, die selbstverstindlich ist.)

Der Schuldige, den das Gewissen ob seiner bosen Tat anklagt,
sucht nach einer Beruhigung seines Gewissens; aber er findet keine
entlastende Erklarung. Unerbittlich sagt ihm das Gewissen, daf3 er
niemanden anderen fiir seine Tat verantwortlich machen kann, son-
dern selbst die Verantwortung triagt. Gerade sein Schuldbewuf3tsein
sagt ihm unmif3verstandlich, dafl er sich gegen den absoluten Wert
des Guten und Heiligen versiindigt hat. Indem er sich in seinem Ge-
wissen schuldig spricht, »hat er zugleich das BewufStsein, daf8 sich
gerade in dieser immanenten Selbstverurteilung das Gericht Gottes
vollzieht«. Die verurteilende Stimme des Gewissens wird als Stimme
Gottes erkannt. »Nur in dieser immanenten Form ist die Theonomie,
die Unterordnung des Menschen unter das Gericht und Gesetz Got-
tes, gerechtfertigt und notwendig. Die Theonomie vollzieht sich hier
von innen durch die menschliche Autonomie, durch das [...] Urteil
des eigenen Gewissens«. Die Erkenntnis, selbst verantwortlich fiir
die bose Tat zu sein, kann sie jedoch nicht ungeschehen machen; die
Gewissensqual kann sich nicht selbst auflgsen. Das »sittlich-religiose
BewufStsein« erfahrt dabei eine eigentiimliche, rational nicht zu er-
klarende Dialektik. Einerseits bin ich von dem Gedanken erfiillt, daf3
die verurteilende Stimme meines Gewissens, die ich nicht zum
Schweigen bringen kann, das Urteil Gottes selbst ist, also nicht ein-
mal Gott mich befreien kann. Wenn ich dennoch auf Gottes Ver-

297

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

gebung hoffe, muf ich einsehen, daf3 mir auch diese Vergebung nicht
hilft, denn ich selber bin es ja, der mich verurteilt. Obwohl fiir den
Verstand die Lage ausweglos ist, hofft der Mensch doch auf seine
Befreiung, und gerade in dieser Situation »entsteht die fiir den Ver-
stand unbegreifliche, fiir das sittliche BewufStsein aber ganz evidente
Idee einer Siihne der Schuld durch Leiden« (S nami Bog 342 1.).

Dem Schuldigen wird bewuf3t, daf3 er nur durch die Annahme
des Gewissensschmerzes sein Gewissen befreien kann. Der Gewis-
sensschmerz wird, wenn er als gerechtfertigt angenommen wird,
eben dadurch als lduternde und erlosende Strafe erfahren. Die Selbst-
verurteilung ist eo ipso auch die Anerkennung des Heiligen und Gu-
ten, das durch die Siinde verletzt worden war. In der auf die Selbst-
verurteilung folgende Annahme der Gewissensschmerzen »bringt
der Mensch sich selbst dem Guten und Wahren zum Opfer, vor dem
er schuldig geworden ist — das heif$t Gott«.

Entschieden weist Frank die Behauptung zuriick, da8 die Ein-
sicht, fiir das veriibte Bose leiden zu miissen, auf eine psychologische
Introversion zuriickgehe, in der die Erfahrung, daf$ eine Rechtsver-
letzung Strafe zur Folge habe, in das Innere der Seele verlagert wer-
de. In dieser Behauptung geschehe eine petitio principii, denn es ist
die moralische Selbstverurteilung, die iiberhaupt erst den juristi-
schen Urteilsbegriff begriindet, und nicht umgekehrt.

Aber wichtig ist noch ein weiterer Aspekt. Das »wahrhaft erls-
sende Opfer« kann nicht darin bestehen, »finster und nahezu verbit-
tert zwecklose Leiden auf sich zu nehmen«. Das Opfer, das Gott, der
die Liebe ist, dargebracht wird, muf$ ein Opfer der Liebe sein. Im
Vollzug dieser Einsicht wandelt sich, was zuvor als Strafe getragen
wurde, »in eine freie Gabe. Gerade in dieser Umwandlung, in der
Geisteshaltung der freien Hingabe und Selbstaufopferung, vollzieht
sich die geheimnisvolle Erlgsung, die geistige Wiedergeburt und
Heilung des Menschen« (S nami Bog 344).

Diese Uberlegung geht davon aus, daf, wo sittliche Schuld vor-
liegt, nur der Schuldige selbst das Opfer sein kann, und zwar dem
Guten und Wahren gegeniiber, gegen das er sich versiindigt hat.
Wie ist unter dieser Voraussetzung das Sithneopfer Christi zu ver-
stehen, das er, der Schuldlose, stellvertretend fiir die Schuldigen
bringt?

Um zeigen zu konnen, daf3 Jesu Opfer, mit dem er die »Siinde
der Welt« stellvertretend siihnte, ein freies Opfer war, beantwortet
Frank auch diese Frage ganz vom Bewuf3tsein Jesu her (ein »Siinden-

298

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stihneopfer und stellvertretendes Opfer

bock«, dem die Schuld aufgeladen wird, tragt sie unfreiwillig). Um
dieses Bewuftsein verstindlich zu machen, erinnert Frank zunichst
daran, daf3 auch ein Kollektiv an einem Verbrechen (sei es durch
Gleichgiiltigkeit oder Eigennutz) schuldig werden kann und fiir seine
Schuld einstehen muf. Es gibt also einen den Einzelnen tibergreifen-
den Verantwortungszusammenhang. Der alle Menschen umfassende
»organische wechselseitige Zusammenhang der menschlichen Seelen
und Leben« begriindet einen universalen Verantwortungszusam-
menhang. Ein Mensch mit einem wachen sittlichen BewufStsein wird
darum jede bose Tat als eine erleben, fiir die nicht allein der aktuelle
Tater verantwortlich ist, »sondern auch der, der sie zuldf3t oder der
durch seine Handlungen und Unterlassungen der Entstehung der
stindigen Absicht des anderen Vorschub leistete« (S nami Bog 344).
Bei einem empfindsamen sittlichen Menschen wird die Tiefe des Ver-
antwortungsbewufStseins nicht vom Maf3 seiner objektiven personli-
chen Teilnahme an der Siinde bestimmt werden, vielmehr wird sie
ihr »umgekehrt proportional« sein. Sein Verantwortungsbewuf3tsein
wird von der Fihigkeit abhidngen, »fremde Schuld als eigene zu erle-
ben und mit den Menschen mitzuleiden, die sich unter dem Joch der
Siinde quilen«. Das Gefiihl der Verantwortlichkeit kann dazu fiih-
ren, dafl jener Mensch selbst an der Siindhaftigkeit des Menschen
leidet; es kann in ihm »den freien Wunsch« wecken, aus Liebe sich
mit dem anderen zu solidarisieren, »das heifit, die Leiden zu tragen
und das Opfer zur Siihne der fremden Schuld auf sich zu nehmen« (S
nami Bog 345). Denn die Liebe iiberwindet die Grenze, die den einen
Menschen moralisch vom anderen trennt; »sie iiberwindet eben da-
mit auch die Individualitdt der Verantwortung und nimmt freiwillig
die Last fremder Verantwortung auf sich. Dies ist der wahre, erhabe-
ne Sinn des stellvertretenden Opfers« (ebd.).

Frank nennt Christi stellvertretendes Siihneopfer das »Unver-
stindlichste und Rétselhafteste im christlichen BewufStsein«. Denn
in diesem Opfer ist Gott selbst vereint mit der Schopfung den »Lei-
densweg« gegangen. In Christi Todesangst und in seinem Tod am
Kreuz »hat Gott alles Leid der Welt auf sich genommen« und »sich
selbst in Christi Gestalt [v Ego lice] auf geheimnisvolle Weise zum
Stthneopfer [iskupitel'naja Zertva] gebracht« (S nami Bog 345).
Frank schliefit seine Erwidgungen mit der Bemerkung, dafd der Zwei-
fel Hiobs an der Gerechtigkeit Gottes und damit die Problematik der
Theodizee allein im Leiden des Gottmenschen seine Antwort finden
kann und gefunden hat. So unbegreiflich dieses »stellvertretende

299

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

Opfer« auch erscheint, so ist doch »die Idee des in die Welt gekom-
menen, freiwillig leidenden, an den menschlichen weltlichen Leiden
teilnehmenden Gottes — des leidenden Gottmenschen — die einzig
mogliche Theodizee, die einzig iiberzeugende >Rechtfertigung« Got-
tes«. In ihr liegt »die wahre Rettung der Welt«, weil durch sie »fur
immer« »die alles bezwingende Freude« dariiber begriindet ist, daf3
Gott und Welt in »liebender Gemeinschaft und Solidaritit« vereint
sind (S nami Bog 346).

300

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XVII. Nikolaus von Kues — der Lehrer

Nikolaus von Kues ist »in gewissem Sinne fiir mich der einzige Leh-
rer der Philosophie«, schreibt Frank in Das Unergriindliche, und von
seinem eigenen Buch sagt er, es wolle im Grunde nichts anderes, als
auf neue Weise »eine systematische Entfaltung des Grundprinzips
seiner Weltanschauung, seiner Art, die okumenische christliche
Wahrheit spekulativ auszudriicken«2. Frank war auf Nikolaus auf-
merksam geworden, als er sich vor dem Ersten Weltkrieg in der Vor-
bereitung seiner Habilitationsschrift mit dem Neukantianismus aus-
einandersetzte.> Im Vorwort zu seinem Werk iiber den Gegenstand
des Wissens schreibt er: »Die Rechtfertigung des Realismus ist nur
durch die Einsicht in die Irrigkeit des Rationalismus moglich. Dieses
gesamte Wechselverhiltnis ist in den vortrefflichen, energischen und
geistreichen Worten des Nikolaus von Kues ausgedriickt, in denen
wir unsere allgemeine Weltauffassung zusammenfassen konnen: >Es
laBt sich nicht leugnen, daf3 ein Ding seiner Natur nach zuerst ist,
bevor es erkennbar ist. Daher erreichen weder Sinne noch Vorstel-
lungskraft noch Vernunft die Weise des Seins, liegt sie doch all dem
voraus. ... Also gibt es von der Weise des Seins kein Wissen; mag

! Zu den neuesten Publikationen iiber Nikolaus von Kues siehe M. Thurner: Gott als
das offenbare Geheimnis nach Nikolaus von Kues. Berlin (Akademie-Verlag) 2001.
M. Thurner (Herausg.): Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin
(Akademie-Verlag) 2002. J. Hoff: Kontingenz, Beriihrung, Uberschreitung. Zur philoso-
phischen Propédeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber)
2007. Teilweise sind die folgenden Ausfithrungen enthalten in: P. Ehlen: Nikolai Ku-
zanskij kak utitel’ Semena Ljudvigovi¢a Franka. In: Nasledie Nikolaja Kuzsanskogo i
tradicii evropejskogo filosofstvovanija. Verbum, Vypusk 9, St. Peterburg 2007.

2 Der Satz »In gewissem Sinne ist er fiir mich der einzige Lehrer der Philosophie« fehlt
in der deutschen Ausgabe S. 24!

3 In seiner Abhandlung Spinozas Lehre von den Attributen in »Voprosy filosofii i psy-
chologii«, September/Oktober 1912, erwihnt Frank Nikolaus von Kues nur einmal bei-
ldufig zusammen mit Giordano Bruno. Der Schluf3 liegt nahe, daf§ Frank zu dieser Zeit
noch keine nihere Kenntnis des Cusanischen Werkes hatte.

301

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

auch mit hochster GewifSheit geschaut werden, daf$ es eine solche
Weise gibt. Wir haben also eine geistige Schau, die den Blick auf das
richtet, was vor aller Erkenntnis liegt««. Frank nennt Nikolaus hier
»den Wegbereiter und Vorldufer der gesamten neuen Philosophie«
(GAW 82; 84%).

Als Frank nach dem Zweiten Weltkrieg an seiner Anthropologie
arbeitete, umrif3 er in einem Brief an den in Rom lebenden Philoso-
phen und Schriftsteller Wjatscheslaw Iwanow das Anliegen, das er
mit seinem Werk verfolgte; dabei unterstrich er auch die Bedeutung,
die er Nikolaus zuerkannte: Die »Gottessohnschaft des Menschen ist
die Grundlage jeglichen s>Humanismus««. Diese Erkenntnis aber ist in
der kirchlichen Tradition weithin iiberdeckt, teils durch die alttesta-
mentliche Betonung der Geschopflichkeit des Menschen, teils durch
den antiken Gedanken, dafl der Mensch dem Kosmos untergeordnet
sei. »In der geistigen Geschichte des Westens gab es nur einen kurzen
Augenblick als im Schof3 der Kirche selbst sich ein >christlicher Hu-
manismus< abzeichnete. Seinen tiefsten Ausdruck fand er im theo-
logisch-philosophischen System eines glaubigen Katholiken, des Kar-
dinals Nikolaus von Kues, eines der grofiten, bis jetzt nicht
geschitzten Denkers — und fiir mich des hauptsdchlichen Lehrmei-
sters [...]«5. Ahnlich formuliert Frank in seiner Anthropologie (RM
274).

Frank zeigt sich als guter Kenner des Cusanischen Denkens; be-
sonders ist das in dem seiner Erkenntnislehre angefiigten Exkurs zur
»Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« zu erkennen. Aus-
driicklich erwihnt oder zitiert er die Schriften De docta ignorantia,
De coniecturis, Idiota de sapientia, De dato patris luminum, De be-
ryllo, De visione dei, De venatione sapientiae, De non aliud, das
Compendium, den Trialogus de possest, De apice theoriae. Die Aus-
gabe, nach der er zitiert, ist der Pariser Druck von 1514.¢

Die Fragen, die durch die Auseinandersetzung mit Kant und
Fichte angestofSen, aber nicht befriedigend beantwortet waren, fand

4 Frank zitiert aus Nikolaus von Kues: Compendium, cap. 1 (vgl. die Ubersetzung von
B. Decker und K. Bormann; Hervorhebungen sind von mir).

5 Brief an Vjaceslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.

¢ Den Traktat »De non aliud« kannte Frank auch aus dem Anhang zum Buch »Die
Gotteslehre des Nikolaus Cusanus«, das Johannes Uebinger 1888 veroffentlicht hatte.
Eine deutsche Ubersetzung der »Docta Ignorantia« von Alexander Schmid war 1919 bei
Hegner erschienen; ob Frank sie herangezogen hat, ist nicht zu erkennen.

302

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die GewiBheit des Absoluten

Frank bei Nikolaus von Kues aufgenommen. Gerade in methodischer
Hinsicht wurde Cusanus, indem er die transzendentale Frage nach
der Erkenntnis des Seins einer neuen Losung zufiihrte, zu Franks
Lehrer. Bei ihm fand Frank die argumentative Begriindung einer
real-idealistischen Ontologie und, darauf aufbauend, eines christli-
chen Humanismus. Frank hatte als Philosoph des 20. Jahrhunderts
in Nikolaus auch deshalb seinen Lehrer finden konnen, weil dieser
bereits wesentliche Anliegen des neuzeitlichen Denkens aufgenom-
men hatte, nicht zuletzt den Ausgang vom Erkenntnisstreben des
Subjekts. Es wiire einer eigenen Untersuchung wert, die geistige Ver-
wandtschaft beider Denker im einzelnen aufzudecken. In diesem Ka-
pitel sollen jedoch nur einige markante Gedanken des Cusanus her-
vorgehoben werden, die als mdogliche Anregungen fiir Franks
Philosophieren zu erkennen sind, um die Hochschitzung, die Frank
ihm als seinem Lehrer entgegenbringt, verstindlich zu machen.

1. Die GewiBheit des Absoluten

Der Grundgedanke der Cusanischen Philosophie, schreibt Frank, be-
steht in der Lehre, daf8 Gott dem begrifflichen Wissen, das nur Be-
grenztes erfaf3t, unzuginglich ist, daf Gott aber auf die besondere
Weise des »belehrten Nichtwissens« gewufSt wird.

Sowohl in Franks Erkenntnislehre als auch im ersten Teil von
Das Unergriindliche spielt der Aufweis, daf$ unser Wissen durch Un-
terscheiden und Bestimmen gewonnen wird und deshalb die Fiille des
Unbegrenzten zur notwendigen Voraussetzung hat, die zentrale Rol-
le. Deutlich ist an ihm das Cusanische Vorbild zu erkennen. Cognos-
cere enim mensurare est, heifst es lapidar bei Nikolaus.” Die Genau-
igkeit jeder Unterscheidung aber kann unaufhorlich verfeinert
werden, so dafy man sich in der endlosen Prazisierung des Gemesse-
nen verlieren konnte. Soll iiberhaupt Messen und Unterscheiden
moglich sein, mufd den Unterscheidungen und Bestimmungen etwas
wesentlich nicht Mef$bares vorausliegen, das deshalb auch nicht wie
ein gewohnliches Maf3 an einen Gegenstand angelegt werden kann.
Es kann, weil es selber nicht gegenstindlich und begrenzt ist, auch
nicht mit einem Begriff erfafSt und im gewohnlichen Sinne »gewuft«

7 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 39, n. 71. — Die opera rationis geschehen per di-
scretionem: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia [, n. 5.

303

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

werden.® Die auflerhalb jeden Vergleichs stehende Bedingung des
Messens und Unterscheidens, das Nikolaus deshalb auch das non-ali-
ud nennt, ist, wie Frank in seiner Erkenntnislehre bemerkt, das Prin-
zip, welches der Unterscheidung von idem und aliud und damit jeg-
licher Bestimmung vorausgeht und sie ermdoglicht (GAW 289). Es
muf3, weil nicht mehr mebar, absolut sein. Das begrifflich nicht
wiflbare absolute Sein — Nikolaus nennt es auch einfach die »Weis-
heit« (oder das Eine oder die Einheit) — ist in unserem Erkennen als
Bedingung unseres Bestimmens anwesend; wir »wissen« es vor jeder
Bestimmung in einer besonderen Weise der Erfahrung oder An-
schauung. Nikolaus beruft sich auf die evidente Einsicht, dafd das
Mef3bare, weil es das Zusammengesetzte ist, »von Natur aus spiter«
ist als das Einfache.

Die Uberzeugung, die Nikolaus in seiner kleinen anschaulichen
Schrift Der Laie tiber die Weisheit zum Ausdruck bringt, ist auch die
Franks: In ihr bemerkt der wahrhaft wissende »Laie«, daf3 die » Weis-
heit« als das Eine und Einfache ungeachtet ihrer Verborgenheit doch
zugleich so offenkundig ist, daf3 sie gleichsam »draufSen auf den Stra-
8en ruft«. Das Wissen von ihr ist kein Geheimwissen in der Art einer
Gnosis, das nur wenigen Auserwihlten zuginglich wire. Im Gegen-
teil, das Absolute ist uns gewisser als die Vielzahl der Weltdinge.
Mehrmals betont Nikolaus, und Frank folgt ihm hierin, dafs dem Ab-
soluten gegeniiber, weil es die Bedingung jegliches Denkens ist, ein
Zweifel widersinnig ist, denn er miif3te (in einem performativen Wi-
derspruch) voraussetzen, was er bezweifelt.? Es gibt nichts, durch das
man dieses Eine ersetzen konnte, denn jedes »andere« wire etwas
Bestimmtes und Begrenztes. In seiner Erkenntnislehre bemerkt
Frank, Nikolaus habe in seinem Traktat De possest »mit genialem
Scharfblick und in schlichter Form« die Erkenntnis ausgesprochen,
dafl jede Negation immer ein Sein voraussetzt. »Das Sein, das sie
voraussetzt, ist also vor der Verneinung [...]; es ist vor dem Nicht-
sein« (GdW 195).1° Was Frank hier unter erkenntnistheoretischer

8 »Das, wodurch, aufgrund wessen und worin alles Mef3bare gemessen wird, ist durch
kein Maf3 zu erreichen« [Id, per quod, ex quo et in quo omne mensurabile mensuratur,
non est mensura attingibile]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I, n. 6. Ferner: De
docta ignorantia I, cap. 3; De coniecturis II, cap. 16, n. 164-167.

% Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia II, n. 29+30. — Trialogus de possest, n. 67. — De
beryllo, cap. 6, n. 7. — De visione dei, cap. 6, n. 21.

10 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 66.

304

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissen als ungegenstindliche Erfahrung

Riicksicht sagt, wird in Das Unergriindliche unter Riicksicht der phi-
losophischen Gotteserkenntnis weitergefiihrt.

2. Wissen als ungegenstindliche Erfahrung

Das Wissen des Absoluten auf die Weise des belehrten Nichtwissens
hat den Charakter einer lebendigen Erfahrung. Auch die im An-
schluf an Fichte von Frank schon friith gewonnene Einsicht, dafs Phi-
losophie »Lebensverstehen« sein soll, ist von Nikolaus aufgenom-
men und vertieft worden. Der Schrift Der Laie iiber die Weisheit
hatte Frank den Satz entnommen, den er seiner Religionsphilosophie
als Motto voranstellte: »das Unberiihrbare wird auf die Weise des
Nichtberiihrens berithrt« — attingitur inattingibile inattingibiliter.
Um den lebendigen Charakter dieses Beriihrens zu unterstreichen,
spricht Nikolaus mit dem Vokabular der Mystik auch vom »Schmek-
ken« dessen, was auf verborgene Weise alles durchdringt. Die » Weis-
heit« — das lebendig erfahrene Sein — kann von unserem geistigen
Geschmackssinn nicht objektiviert werden und ist nicht isoliert fiir
sich allein zu schmecken. Doch »strahlt« sie in den vielen Dingen
»wider« (in omnibus reluceat) und veranlaf8t uns, nach ihrem Ur-
sprung zu suchen.!! Nikolaus vergleicht sie darum mit einer nicht
unmittelbar zugénglichen Duftquelle. Sobald man deren Duft auf-
nimmt und schmeckt, hat man einen »unschmeckbaren Vorge-
schmack« (praegustatio ingustabilis) von seiner Quelle und sucht
nach dieser selbst. In seiner Schrift Uber das Schauen Gottes sagt
Nikolaus, daf8 Gott in einem »Vorgeschmack« in den Dingen erfah-
ren wird. Denn wer den Weltdingen auf den Grund geht, vermag mit
seiner mens (»Gemiit«'?) Gott »auf die Weise des Nicht-Schmek-
kens« zu »schmecken«. »Deine Lieblichkeit schmecken bedeutet, die

1 »Durch die Weisheit namlich und aufgrund ihrer und in ihr ist alles innere Schmek-
ken. Sie selbst aber, weil sie in den hochsten Hohen wohnt, ist in allem Geschmack nicht
zu schmecken. Unschmeckbar also wird sie geschmeckt, weil sie hoher ist als alles
Schmeckbare, sei es sinnenfillig, verstandesmifig oder vernunfthaft.« [Per sapientiam
enim et ex ipsa et in ipsa est omne internum sapere. Ipsa autem, quia in altissimis
habitat, non est omni sapore gustabilis. Ingustabiliter ergo gustatur, cum sit altior omni
gustabili, sensibili, rationali et intellectuali]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I,
n. 10. Nikolaus verbindet sapientia mit sapere (schmecken, kosten) und bringt so zum
Ausdruck, daf$ die Weisheit nicht begrifflich erkannt, sondern erfahren werden mufs.

12 K. H. Volkmann-Schluck iibersetzt »mens« als »Gemiit«: Nikolaus Cusanus. Frank-
furt a.M. 1957, S. 68.

305

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Siifle alles Guten in ihrem Ursprung erfahrungsmiifSig (experimen-
tali contactu) wahrnehmen, bedeutet, den Gehalt von allem, was
iiberhaupt erstrebenswert ist, in deiner Weisheit beriihren«.1? Der
Ausdruck »experimentalis contactus« unterstreicht nochmals, daf3
das »Beriihren« des Unbegreiflichen (incomprehensibile) durch die
»mens« ein Akt geistiger Erfahrung ist, vergleichbar dem inneren
Angeriihrtwerden bei der Begegnung mit einer anderen Person. Die
in De visione dei beschriebene geistige Erfahrung schildert den expe-
rimentalis contactus der menschlichen mens mit dem Angesicht,
dem Du Gottes, dem »Ur-Bild« und der »Ur-Wahrheit« aller Ange-
sichte.™

Nikolaus benutzt hdufig auch das Wort »sehen« (das mit dem
Begriff der »Intuition« aufgenommen wird).!> Doch wer die »ewige
Weisheit oder den Ursprung des Erkennens sehen« will, muf bereit
sein, sich einer »Brille« (eines »beryll«) zu bedienen. Er muf sich
»belehren« lassen, damit er sieht, wie das, was nicht mehr grofier sein
kann, in eins fillt mit dem, was nicht mehr kleiner sein kann. Er
»sieht« dann den unteilbaren »Ursprung, der vor jeder Unterschei-
dung in Grofles und Kleines liegt und durch den alles in Grofles und
Kleines unterschieden werden kann.'¢ Diese »Brille« erlaubt es, das
viele Verschiedene zur absoluten Einfachheit zu transzendieren, die
iiber dem vielen Kleinen und GrofSen ist, — und nicht die blof8e Sum-
me oder ein Mittleres zwischen den vielen mdglichen Erkenntnis-
gegenstanden.

Wenn das »Beriihren« des Unberiihrbaren auch keine mystische
Begnadung voraussetzt; so erfordert es doch das Eingestindnis, daf3
der menschliche Verstand diesen »contactus« nicht mit der ihm eige-
nen logischen Stringenz erzwingen kann. Es ist, wie Nikolaus sagt,

3 »Denn deine Lieblichkeit zu schmecken bedeutet erfahrungsmifiig die Siifse von al-
lem Erfreulichen in seinem Ursprung wahrzunehmen, bedeutet, in deiner Weisheit den
Gehalt von allem Ersehnbaren zu beriihren. Den absoluten Gehalt sehen, welcher der
Gehalt von allem ist, ist nichts anderes als mit dem Geist dich, Gott, zu schmecken, denn
du selbst bist die Lieblichkeit des Seins, des Lebens und der Vernunft«. [Gustare enim
ipsam dulcedinem tuam est apprehendere experimentali contactu suavitatem omnium
delectabilium in suo principio, est rationem omnium desiderabilium attingere in tua
sapientia. Videre igitur rationem absolutam, quae est omnium ratio, non est aliud
quam mente te deum gustare, quoniam es ipsa suavitas esse, vitae et intellctus]: Nico-
laus Cusanus: De visione dei, cap. 5, n. 13. - Vgl. cap. 6, n. 20.

4 Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 6, n. 18.

15 Vgl. Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 2, n. 3.

16 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 7, n. 8.

306

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen Geistes

»etwas Grofles«, auf das rationale Denken zu verzichten und das Un-
begreifliche »auf nicht-begreifende Weise« im Zusammenfall der
Gegensitze zu umfassen. Frank wird diesen Satz in seiner Religions-
philosophie zitieren (DU 180%Y). Wiirde der Philosoph der Ver-
suchung nachgeben, beim Erkennen des Unendlichen die vermeintli-
che Sicherheit des rationalen Schlufifolgerns zu suchen, bliebe er in
einem sekundidren Wissen gefangen, das niemals die Gewifsheit er-
reichen kann, die dem »Sehen« (oder dem »lebendigen Wissen«, wie
Frank sagt) des Absoluten eigen ist. Alle Argumente, die der Ver-
stand zum Verstehen des Unbegreiflichen beibringen kann, bleiben
»unsicher und diirftig« (instabiles atque exiles).

3. Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen Geistes

Die menschliche mens vermag im »belehrten Nichtwissen« das Ab-
solute zu beriithren, weil sie selbst »auf erhabene Weise Gott dhnlich
ist« — alta dei similitudo. Die Cusanische Bildlehre erweist sich als
Angelpunkt. Schon jedes Seiende nimmt, um sein zu konnen, am
gottlichen Sein teil, ist so dessen Reprdsentant. Im Menschen aber
ist das gottliche Sein auf besondere, eben lebendiggeistige Weise
»kontrahiert«. So kann der kundige »Laie« im Traktat Idiota de men-
te auf die Frage »Woher hat der Geist jene Einsicht?« antworten: »Er
hat sie als Abbild des Urbildes von allem«, denn der menschliche
Geist ist das »lebendige Bild« und die »lebendige Abschrift der ewi-
gen und unendlichen Weisheit«.’® ITm Menschen »spiegelt« sich das
Leben Gottes. Das »Wissen« von Gott findet er deshalb vorrangig in
der lebendigen Erkenntnis seiner selbst. Weil die Vernunft abbildhaft
alles enthilt, was auch in Gott enthalten ist, enthilt sie auch den
lebendigen Selbstbezug, der das Wesen des gottlichen Seins aus-
macht.”® So hat der Mensch auch am schopferischen Leben Gottes
teil und besitzt die Macht, selber schopferisch Leben hervorzubrin-
gen. Der menschliche Geist ist so in der Tat das »Maf aller Dingeg,

7 Magnum est, posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Nicolaus Cusa-
nus: De beryllo, cap. 22, n. 32. Vgl. hierzu auch K. Flasch: Nikolaus von Kues. Geschich-
te einer Entwicklung. Vorlesungen zur Einfithrung in seine Philosophie. Frankfurt 1998.
S. 196 ff., 315 ff.

18 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 5.

19 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 4. Vgl. dazu K. Flasch: a.a. O., S. 280.

307

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

freilich nur deshalb, weil er selber das Mafs vom »ungeschaffenen
Geist« empfingt, dessen »erstes Bild« er ist.20

Die Qualitit, Bild Gottes zu sein, begriindet auch die Unsterb-
lichkeit und Unzerstorbarkeit des menschlichen Geistes. In gewisser
Weise ergibt sich seine Unzerstorbarkeit schon daraus, dafl er we-
sentlich sich selbst hervorbringendes und selbst bewegendes intellek-
tuelles Leben ist.2! Der letzte Grund fiir das ewige Leben des mensch-
lichen Geistes aber liegt nach Nikolaus darin, dafy er Abbild ist und
deshalb sein Sein darin besteht, »Widerschein der unverginglichen
Wahrheit« zu sein — diese aber, »weil sie die absolute Giite ist«, »den
mitgeteilten Widerschein« und damit das spezifische menschliche
Sein niemals entziehen kann.?2 Frank argumentiert im Prinzip dhn-
lich: Ich bin auf transrationale Weise gewifs, »dafs >Ich<in der tiefsten
Wourzel meines Seins die ewige und unzerstérbare Verbindung mit
Gott bewahre — so daf3, selbst wenn ich Gott verlasse, Gott mich nicht
verldft, d.h. dafd sogar mein Sein ohne Gott immer als Sein Gottes-
mit-mir fortbesteht« (DU 373%).

So sehr Frank jede vergegenstindlichende Vorstellung von Gott
als den verderblichen Grundfehler des religiosen Lebens kritisiert,
hilt er das gottliche Sein dem Wissen doch nicht schlechthin fiir un-

2 »Es bleibt also unser Geist fiir jeden Verstand unmefbar, unendlich und unbegrenz-
bar. Allein der unerschaffene Geist mift, begrenzt und beendet ihn wie die Wahrheit ihr
aus sich, in sich und durch sich erschaffenes lebendiges Bild«. [Manet igitur mens nostra
omni ratione immensurabilis, infinibilis et interminabilis, quam sola mens increata
mensurat, terminat et finit sicut veritas suam et ex se, in se et per se creatam vivam
imaginem]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, n. 158, 14. Vgl. cap. 4, n. 73 und
74.

21 »Da der Geist geistiges Leben ist, das sich selbst bewegt, d.h. sein (eigenes) Leben,
welches im Erkennen besteht, hervorbringt, wie soll er nicht immer leben?« [Mens cum
sit vita intellectualis se ipsam movens, hoc est vitam, quae est eius intelligere, exserens,
quodmodo non semper vivit?]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 157.

22 »Wie sollte das Bild vergehen, das der Widerschein der unverginglichen Wahrheit
ist, es sei denn, die Wahrheit zieht den mitgeteilten Widerschein zuriick? Wie es also
unmdglich ist, daf8 die unendliche Wahrheit den mitgeteilten Widerschein entzieht, da
sie die absolute Giite ist, so ist es unméglich, daf3 ihr Bild, das nichts ist als ihr mitgeteil-
ter Widerschein, jemals schwindet«. [Quomodo periret imago, quae est relucentia in-
corruptibilis veritatis, nisi veritate communicatam relucentiam abolente? Sicut igitur
impossibile est, quod infinita veritas communicatam relucentiam subtrahat, cum sit
absoluta bonitas, ita est impossibile, quod eius imago, quae non est nisi communicata
relucentia eius, umquam deficit]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 158-159.
2 Vgl. auch S. L. Frank: Mit uns ist Gott. 2. Kapitel. Frank spricht hier davon, daf die
Erfahrung, mit Gott in einer »unlésbaren Einheit« verbunden zu sein, »das Wissen um
die Ewigkeit unserer Seele« begriindet.

308

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen Geistes

zuginglich. Gott ist kein unerkennbares »Ding an sich«, das, weil
seine Beziehung zur Weltwirklichkeit ungeklart ist, auch bestritten
werden konnte. Daf8 Frank dem subjektiven Idealismus widerstand,
seinem Anliegen aber doch gerecht wurde, geht auch auf Nikolaus
von Kues zuriick, fiir den die »Weisheit« ein unergriindliches Ge-
heimnis war, der aber zugleich wuf3te, dafs sie »auf den Strafen ruft,
also verstanden werden kann.

Daf3 das Geschaffene Gott abbilden und so représentieren kann,
hat seinen Grund darin, daf3 Gott als die »in sich selbst ruhende Was-
heit« [quiditas in se subsistens] der »unverinderliche Grundbestand
aller Weltdinge« ist [omnium substantiarum invariabilis subsisten-
tia]. Der Grad, in dem sie Gott reprisentieren, ist davon bestimmt,
wie sie von Gott — der Entwicklungskraft schlechthin, dem posse ip-
sum — durchdrungen sind. Frank teilt diese wichtige und fruchtbare
Einsicht in den Symbolcharakter des weltlichen Seins. In Der Gegen-
stand des Wissens zitiert er den Satz: »Das Gewordene ist die Repra-
sentation des ewigen Ungewordenen« (GdW 399)2.

Wie die Bildlehre des Cusanus ist auch die Symbolphilosophie
Franks ontologisch begriindet. Die Weltdinge verdanken ihr Wirk-
lichsein und ihre Erkennbarkeit der Teilhabe an der absoluten Reali-
tat — anders als bei seinem Zeitgenossen E. Cassirer, fiir den die sym-
bolischen Formen, in denen uns die Realitit zuginglich ist, ganz auf
die Eigentiimlichkeiten der menschlichen Erkenntniskraft zuriick-
gehen. Weil die Teilhabe und dadurch das Wirklichsein der Weltdin-
ge immer beschrinkt ist und einen Ubergang besagt, ist auch ihre
Erkenntnis notwendig beschrinkt, immer von »Nicht-Wissen«
durchdrungen. Sie besteht in » Anniherungen«. Die weltlichen Dinge
reprisentieren das Unendliche in » Andersheit«, wie Nikolaus in De
coniecturis erlautert. Das heifdt, das Urbild, dessen Symbol sie sind,
ist in ihnen immer nur beschriankt zu erkennen; zugleich ist auch das
Erkennen ihres eigenen Seins nur anndherungsweise moglich. Die
eine Realitit, die in jedem Einzelseienden anwest, macht es begreif-
lich; infolge seiner Herkunft aus dem Unergriindlichen ist es aber
zugleich auch unbegreiflich und verweist so auf das Unergriindliche
selbst. Frank spricht diese Einsicht so aus: »Jedes Ding und jedes We-
sen in der Welt ist mehr und anderes als alles, was wir von ihm
wissen und wofiir wir es halten — und mehr noch: Es ist mehr und

2 Quod factum est, infactibilis aeterni est repraesentatio. Nicolaus Cusanus: De vena-
tione sapientiae, cap. 38, n. 110.

309

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren konnen. Und was
es eigentlich in all seiner Fiille und Tiefe ist, das bleibt fiir uns unfaf3-
bar« (DU 68).

4. »transcensus«

Nikolaus hat im Widmungsschreiben zu seinem Hauptwerk mit dem
Begriff des »Uberstiegs« [transcensus] die Methode charakterisiert,
mit welcher der menschliche Geist das »Unbegreifliche auf nicht-be-
greifende Weise in belehrtem Nichtwissen« erreichen konne.?> Zum
»Transzendieren« des rationalen Erkennens anzuleiten ist das Anlie-
gen von Franks Philosophie. Es verwirklicht sich im »transzendenta-
len Denken«. Der auf die Cusanische coincidentia oppositorum zu-
riickgehende »antinomische Monodualismus« mit dem Prinzip der
Koinzidenz erweist sich als das epistemologische und ontologische
Herzstiick von Franks Philosophie.2® Um Gott jenseits des rational
Faflbaren zu »sehenc, bedarf es eines besonderen »Schauen-Koénnens
des Geistes«. Es wird dort moglich, wo das intelligible Kénnen an
seine Grenze st63t und der Geist begreift, »dafl er das posse ipsum
wegen seiner Uberragendheit nicht fassen kann« — dann »sieht er es
in einer Schau, die seine Fahigkeit iibersteigt«.” Er sieht dann auch,
dafl Gott kein Glied der Koinzidenz ist, sondern erst jenseits der

%5 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia I1I, n. 263. Epistola auctoris.

2% Auch auf Franks Zeitgenossen Pawel Florenski ist die Cusanische Koinzidenzlehre
nicht ohne Einfluf§ geblieben. In seinem theologisch-philosophischen Hauptwerk Die
Siule und Grundfeste der Wahrheit schreibt er, daf8 diskursive Beweise fiir sich genom-
men, weil die Beweisfithrung niemals abgeschlossen wiire, keine absolut vertrauenswiir-
dige Wahrheit begriinden kénnen. Eine intuitive Gewif$heit einer deratigen Wahrheit
sei zwar moglich, aber ohne diskursive Begriindung bliebe sie blind. Die letztgiiltige
Wabhrheit ist »eine Einheit des Gegensitzlichen, sie ist die coincidentia oppositorume.
Mit Cusanus und Frank ist Florenski sich darin einig, daf diese Wahrheit nicht Ergebnis
einer Denkoperation sein kann. »Ein Wimpernschlag gibt die ganze Fiille des Wissens«,
denn alle Antworten sind in ihr »zu einer von innen zusammengeschweifsten Einheit
verkniipft«. Mit einem Wort: Die Wahrheit kann nur sich selbst offenbarendes »Sub-
jekt« sein, das sowohl »alle Griinde seiner Rationalitit« als auch »seines Gegebenseins
in sich hat, also in beider Hinsicht »Grund seiner selbst« ist. Florenski denkt von der
Wahrheit her: Als absolute kann sie nicht objektiv, sondern mufs lebendig konkret sein.
Frank geht vom menschlichen Subjekt aus und fragt nach der Weise, in der es die ab-
solute Wahrheit »weifi« bzw. hat. Siehe: P. Florenskij: Stolp i utverzdenie istiny. Paris
1989 (Moskau 1914), S. 43.

77 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, 4,3; 8,1; vgl. 5,15; 8, 15 ff.; quando igitur mens

310

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gottmenschlichkeit

»Mauer« zu finden ist, die von unseren begrifflichen Unterscheidun-
gen gebildet wird.?

Frank konnte das »ontologische Argumentc, das fiir ihn der ein-
zig gangbare Weg zur Gotteserkenntnis ist, komprimiert in den Cu-
sanischen Traktaten finden: Indem das Subjekt bei seinem wesenhaf-
ten Streben ins Unendliche sich als begrenzt erfihrt, wird es gerade
dadurch in den Stand versetzt, mit dem »Schauen-Kénnen des Gei-
stes« auf eine neue Weise das Ziel seines Strebens »von weitem zu
sehen«. Es ist dazu imstande, weil in ihm »das posse ipsum sich in
hochster Weise manifestiert«.??

5. Die Gottmenschlichkeit

Der Kerngedanke der theologischen Anthropologie des Cusanus be-
sagt, dafy Gott den Menschen an seiner Seinsmiéchtigkeit teilnehmen
l483t, so da3 der menschliche Geist in seinem Konnen in »erhabener
Weise Gott dhnlich« ist — in geistlicher Hinsicht, daf8 Gott den Men-
schen zur »Sohnschaft« und so zur Teilhabe am »Gottsein« (deifor-
mitas, theosis) erhebt.’ Frank hat Nikolaus nicht nur als heraus-
ragendes Beispiel fiir die Moglichkeit erwihnt, auch im Zeitalter des

in posse suo videt posse ipsum ob suam excellentiam capi non posse, tunc visu supra
suam capacitatem videt ... 10,15.

28 »Sobald ich dich, Gott, im Paradies sehe, das diese Mauer des Zusammenfalls der
Gegensitze umgibt, sehe ich dich weder trennend noch verbindend einfalten oder aus-
falten. Trennung und Verbindung zugleich ist die Mauer des Zusammenfalls, jenseits
ihrer bist du, losgelost von allem, das gesagt oder gedacht werden kann«. [Quando video
te deum in paradiso, quem hic murus coincidentiae oppositorum cingit, video te nec
complicare nec explicare disiunctve vel copulative. Disiunctio enim pariter et coniunctio
est murus coincidentiae, ultra quem exsistis absolutus ab omni eo, quod aut dici aut
cogitari potest]: Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 11. Vgl. auch: De non aliud,
cap. 4.

29 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, cap. 11.

30 »Die Sohnschaft Gottes ist nichts anderes als die Vergéttlichung, griechisch Theosis.
... Da8 unser rationaler Geist in seinem Vernunftleben diese Fihigkeit besitzt, bedeutet
die iiberaus wunderbare Teilhabe an der gottlichen Kraft; es ist so, daf3 die Vernunft ein
gottlicher Same ist, dessen Kraft im Glauben so hoch emporzusteigen vermag, daf3 er
zur Theosis selbst gelangt« [non aliud filiationem dei quam deificationem, quae et
theosis graece dicitur, aestimandum iudico ... Haec est superadmiranda divinae virtutis
participatio, ut rationalis noster spiritus in sua vi intellectuali hanc habeat potestatem,
quasi semen divinum sit intellectus ipse, cuius virtus in credente in tantum ascendere
possit, ut pertingat ad theosim ipsam]. Nicolaus Cusanus: De filiatione dei, cap. I, 52—
53. Vgl. De coniecturis II, cap. 14, n. 144.

311

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Menschenkults der Renaissance einen »christlichen Humanismus«
zu begriinden; sein eigenes Werk zeigt sich in der Begriindung des
potentiellen Gottseins des Menschen, das auf die Vollendung in der
Vergottlichung gerichtet ist, dem Cusanischen Denken verpflichtet.

Sowohl fiir Nikolaus als auch fiir Frank ist die differenzierte
Einheit von Mensch und Gott der Angelpunkt ihres Denkens. Das
Transzendieren auf Gott hin ist dem Selbstsein des Menschen, Frank
zufolge, wesentlich, weil es Anteil an der Fiille des absoluten Seins
hat. Nikolaus schreibt in De coniecturis, dafd der Mensch »in mensch-
licher Weise zu allem vordringen kanng, sei es mit seinen Sinnen,
mit seinem kalkulierenden Verstand oder mit seiner Vernunft — die
berithmte Konsequenz lautet: »Der Mensch ist namlich Gott, aber
nicht absolut, denn er ist Mensch. Er ist also ein menschlicher Gott.
Der Mensch ist auch die Welt, aber nicht auf eingeschrinkte Weise
das All, denn er ist Mensch. Er ist also ein Mikrokosmos oder eben
eine menschliche Welt. Was also menschlich ist, umfaf3t Gott und die
ganze Welt in seiner menschlichen Potenz. Der Mensch kann ein
menschlicher Gott sein und, wie auf menschliche Weise Gott, kann
er auch ein menschlicher Engel, ein menschliches Tier, ein mensch-
licher Lowe oder Bir oder irgend etwas anderes sein. In der Potenz
der Menschlichkeit existiert alles auf seine Weise«.3! Fiir Nikolaus ist
es dabei selbstverstindlich, da3 das »Gottsein« des Menschen seine
personale Eigenstandigkeit nicht mindert: Denn »unter den Seligen
ist jeder, ohne die Wahrheit seines eigenen Seins zu verlieren, in
Christus Jesus — Christus, und durch ihn in Gott — Gott« (Nikolaus
betont ausdriicklich die Vermittlung durch den Gottmenschen Chri-
stus).3?

Das personalistische Element in der Cusanischen Ontologie und
Theologie kam der Rezeption des philosophischen Personalismus
durch Frank entgegen.

31 Nicolaus Cusanus: De coniecturis 11, cap. 14, n. 143. Ubersetzung in Anlehnung an
W. Happ und J. Koch.

2 servata veritate sui proprii esse, sit in Christo Jesu Christus et per ipsum in deo deus.
De docta ignorantia III, cap. 12, 260. Vgl. hierzu: U. Roth: Suchende Vernunft. Der
Glaubensbegriff des Nicolaus Cusanus. Miinster (Aschendorff) 2000.

312

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und Potentialitit
6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und Potentialitat

Franks Begriff des Seins als lebendige dynamische Kraft ist zweifel-
los von der Cusanischen Seinsauffassung inspiriert. Fiir Frank gilt
vom Sein [bytie], daf3 es »nicht nur ist. Es ereignet sich [delaetsja],
es schafft sich gleichsam selber [...], weil in seinem letzten Grund die
Potentialitit, das Vermogen liegt, zu werden, was es noch nicht ist«
(DU 110). Es ist die »transrationale Einheit von Rationalitit und Irra-
tionalitét, d. h. von Notwendigkeit und Freiheit«, des Begrenzten und
seines unbegrenzten in ihm anwesenden Hintergrundes. Anregun-
gen fiir das Denken des Seins als »schopferisches Kénnen« [tvorces-
kaja mo¢’] (DU 109) hatte Frank besonders in den Schriften De pos-
sest und De apice theoriae finden konnen. Nikolaus spricht hier vom
objektiven Seienden, das aktuell niemals das ist, was es potentiell
sein kann, weil es seine weiteren Moglichkeiten, was es also aktuell
nicht ist, aufler sich hat. Die Aktualitdt ist hier von der Potentialitit
geschieden. Damit aber das Begrenzte iiberhaupt sein und als solches
iiber sich hinausstreben kann, muf es mit der unbegrenzten Fiille,
dem Einen »zusammenfallen«. Wiirde das »Zusammenfallen« als
Identifizierung mifsverstanden, wiirde das Viele als solches zum Ur-
grund der Realitit gehoren; Gott selber wiirde mit Andersheit und
Differenz (Nichtsein) behaftet, d. h. begrenzt sein. Aber fiir Nikolaus
(ebenso wie fiir Frank) ist die Koinzidenz keine logische Kategorie
wie die Identitit. Gott ist die Fiille oder Koinzidenz von allem, aber
nicht als Summe. Die Losung, die Frank iibernimmt, lautet: »Gott ist
vor der Aktualitit, die von der Potentialitit unterschieden wird, und
vor der Potentialitit, die von der Aktualitit unterschieden wird, der
einfache Urgrund der Welt selbst. [...] Da also Gott absolute Poten-
tialitat, Aktualitit und beider Verkniipfung und somit alles mogliche
Sein wirklich ist, ist er offensichtlich eingefaltet alles«.3* Gottes phi-
losophischer Name ist »das Konnen selbst«, das posse ipsum.3* Er ist
alles, was iiberhaupt ist und was sein kann, allerdings nicht so, dafs er
pantheistisch zur Vielzahl der Dinge wiirde, sondern so, daf$ er in
einer hoheren metalogischen Einheit alles ist als er selbst.?

3 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 7, 4-9; ferner n. 8, 17-22. Vgl. auch De docta igno-
rantia I, cap. 2, n. 5 und II, cap. 4-5.

3 Zum Beispiel: De apice theoriae, n. 28. — Vgl. hierzu Josef Stallmach: Ineinsfall der
Gegensitze und Weisheit des Nichtwissens. Grundziige der Philosophie des Nikolaus
von Kues. Miinster (Aschendorff) 1989. Insbesondere S. 68-83.

35 Cum potentia et actus sint idem in deo, tunc deus omne id est actu, de quo posse esse

313

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Dieser Gedanke ist nicht nur im Sinne der »potentia activa« zu
verstehen, so daf$ Gott alles bewirken kann, was moglich ist. Fiir Ni-
kolaus ist im Kénnen Gottes auch »eingefaltet« alles wirklich, was
iiberhaupt werden kann. Die Welt kann sein; dieses ihr Kénnen-sein
ist als potentia passiva in Gott, ob sie aktuell geschaffen ist oder nicht
ist. Gott ist die Urform alles iiberhaupt Formbaren; er enthilt deshalb
in der Weise der »complicatio« (Einfaltung oder Zusammenfaltung)
sowohl das Geformte wie das Formbare in sich. Das heif3t, daf3 die
Welt in ihrem Konnen-sein von Ewigkeit her in Gott ist. Fiir Niko-
laus wie fiir Frank bildet diese metalogische Einheit von Aktualitit
und Potentialitit, wobei letztere auch die Formbarkeit einschliefit,
den »apex theoriae«, den »Gipfel der Einsicht«.

Es ist ein {iberaus wichtiger Gedanke des Nikolaus als auch
Franks, daf8 das Zusammenfallen des Begrenzten und Unbegrenzten
als sich kontradiktorisch AusschlieSenden nicht vom Intellekt via ra-
tionis kombiniert werden kann.?* Der von Frank verwendete Aus-
druck »Schweben iiber« unterstreicht, daf3 die »Mauer des Paradie-
ses«, die aus den Begriffskombinationen gebildet wird, iibersprungen
werden muf, um den Urgrund »beriihren« oder »schmecken« zu
konnen. Die Koinzidenz des in unendlichem Abstand zu einander
stehenden Gegensitzlichen kann nur »geschaut«, nicht mehr gedacht
werden oder, wie Frank sagt, nur »verstehend erlebt« werden. Sowe-
nig das Cusanische »Schauen« ein Betrachten von etwas ist, so wenig
bietet sich dem Blick aus der Position des »Schwebens« eine Kom-
bination ontologischer Realititen.?” Wer im Zusammenfallen die

potest verificari. Nihil enim esse potest, quod deus actu non sit. Nicolaus Cusanus:
Trialogus de possest, n. 8,6. Vgl. J. Stallmach: S. 73.

36 Nikolaus schreibt: Uber das Unverméogen, die Gegensitze mit ihrem unendlichen
Abstand via rationis zu einer Einheit zu verbinden, schauen wir in nicht ergreifender
Weise das unendlich Grofite. [Hoc autem omnem nostrum intellectum transcendit, qui
nequit contradictoria in suo principio combinare via rationis [...] Supra omnem igitur
rationis discursum incomprehensibiliter absolutam maximitatem videmus infinitam
esse, cui nihil opponitur, cum qua minimum coincidit]. De docta ignorantia I, cap. 4,
n. 12.

37 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia I, cap. 4, n. 12, — In De visione dei (cap. 9; 37)
betont Nikolaus, daf3 die Einsicht in die Notwendigkeit der Koinzidenz noch eine Ver-
standeseinsicht ist und deshalb noch nicht das »Paradies« 6ffnet. Der das Paradies bewa-
chende spiritus altissimus rationis mufl vollstindig besiegt werden, soll der Mensch zur
unverhiillten Schau gelangen: Et repperi locum in quo revelate reperieris, cinctum con-
tradictoriorum coincidentia. Et iste est murus paradisi in quo habitas, cuius portam
custodit spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur, non patebit ingressus.

314

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und Potentialitit

Opposita als solche verfolgen mochte, hitte die Koinzidenz als Kom-
bination oder Synthese mifsverstanden. Das Beriihren des Unberiihr-
baren auf die Weise des Nicht-Beriihrens geschieht in der Bewegung
des Transzendierens jeder moglichen Bestimmung. Als das non aliud
ist das Absolute jeder Beziehung, jedem Vergleich und jeder Bestim-
mung enthoben.?

Durch seine Lehre von der Einheit von Aktualitit und Potentia-
litdt in Gott ist Nikolaus auch hinsichtlich des Schopfungsgedankens
zu Franks Lehrer geworden. Zumal die Deutung, die Frank der »Er-
schaffung aus dem Nichts« und der »Erschaffung seit Ewigkeit« ge-
geben hat, findet bei Nikolaus ihr Vorbild. Gott »erschafft nicht aus
einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kanng,
schreibt Nikolaus. In Gott kann es, wie gesagt wurde, kein Nicht-sein
und damit keine wesenhafte Andersheit oder Unterscheidung geben,
»weil er vor dem Nicht-sein ist«. Gott als »das Kénnen selbst« wech-
selt in seiner dynamischen Aktualitdt nicht vom einen zum ande-
ren.? Weil es in ihm die Andersheit des Nacheinander nicht gibt —
er ist supra omnem oppositionem —, muf man »sehen, schreibt Ni-
kolaus, daf3 die Schopfung in Gottes »unsichtbarer Kraft oder Macht
von ewig her gewesen ist«. Was gemeinhin als das »Nichts« bezeich-
net wird, aus dem Gott schafft, mufl darum als die Fiille der Moglich-
keiten verstanden werden, die in Gott er selber, d.h. seine Aktualitit
ist. In diesem Sinne ist Gott »alles, was sein kanng, denn er hat »in
sich den Begriff und Wesensgrund aller formbaren Dinge«, denn er
ist »die eigentliche Formal- oder Exemplarursache« von allem.% Das

% Vgl. auch G. Schneider: Gott — das Nichtandere: Untersuchungen zum metaphysi-
schen Grunde bei Nikolaus von Kues. Miinster (Aschendorff) 1970, S. 155-170.

¥ Die Koinzidenz von Ruhe und Bewegung, Ewigkeit und Zeit illustriert Nikolaus mit
einem Kinderspielzeug: Ein Kreisel, der mit einer raschen Handbewegung von einer
Schnur abgezogen sich schnell um sich selbst dreht, scheint still zu stehen. Bei unend-
licher Geschwindigkeit konnte sein Kreis nicht mehr unterschieden werden von fest
fixierten Kreisen, die um ihn herum gezogen wiirden. So kann »gesehen« werden, daf8
es »kein Widerspruch ist, daf} die Ewigkeit als ganze zugleich in jedem beliebigen Zeit-
punkt und Gott, der Ursprung und das Ziel, als ganzer zugleich in allen Dingen ist«.
Trialogus de possest, n. 18-20. Der Mensch, der sich Gott in seinem Schaffen annihert,
nimmt auch an dessen ewiger Ruhe teil [et sic homo ad deiformitatem appropinquet,
ubi cuncta aeterna pace quiescunt]. De coniecturis, cap. 14, n. 145.

4 »Es ist namlich nicht moglich, die Schopfung als vom Schopfer ausgeflossen zu ver-
stehen, wenn man nicht sieht, dafl sie in seiner unsichtbaren Kraft oder Macht von ewig
her gewesen ist. Alles Erschaffbare muf3 in seiner Moglichkeit wirklich sein, auf daf} er
selber aller Formen vollkommenste Form sei. Er selbst muf3 alles sein, was sein kann,
damit er die wahrste formale oder urbildliche Ursache ist. Er muf in sich aller form-

315

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Wie des schopferischen Hervorgangs des Vielen aus der unendlichen
Einheit Gottes ist uns auch nach Nikolaus unbegreiflich. GewifS ist,
daf nicht nur alles, was irdisch-geschopflich ist, sondern auch alles,
was sein kann, in Gott aktual ist — so wie Gott in allem, sofern es ist,
dessen seinsgebender Grund ist. Die absolute Méglichkeit zu allem —
die materia im Verstindnis der Aristoteliker — kann nicht als »etwas«
neben oder auler Gott gedacht werden; wohl aber stammt sie aus
Gott.# Das absolute Konnen ist deshalb nicht mit der materia prima
als vollig bestimmungslose Moglichkeit gleichzusetzen. Sowohl fiir
Frank wie fiir Cusanus ist die unbestimmte »absolute Moglichkeit«
der »Ur-Materie« in der absoluten Aktualitit — in Gott — aufgeho-
ben.#

Der Schopfungsakt, in dem Gott als die »Form aller Formen« aus
der Fiille der in ihm actu anwesenden Modglichkeiten dem Geschopf
eine endliche Form mitteilt, kann als kontingente Aktualisierung
(oder Formung) dieser Fiille bezeichnet werden; es ist die »Ausfal-
tung« des in der aktualen Fiille Gottes als Potenz Gegebenen.* Ent-
sprechendes gilt, wie Frank sagt, (abbildhaft) auch fiir das schopferi-
sche Tun des Menschen (GdW 312f.). (Zu Nikolaus von Kues siehe
auch Kapitel 1V, 4).

baren Dinge Begriff und Wesensgrund haben. Er muf3 iiber jedem Gegensatz sein. Denn
in ihm kann es kein Anderssein geben, weil er vor dem Nichtsein ist. Wenn er niamlich
nach dem Nichtsein wire, wire er nicht der Schopfer, sondern aus dem Nichtsein her-
vorgebrachtes Geschopf. In ihm ist also das Nichtsein alles, was sein kann. Daher er-
schafft er nicht aus einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kann«.
[Non est enim possibile creaturam intelligi emanasse a creatore, nisi videatur in invisi-
bili virtute seu potestate eius ipsam aeternaliter fuisse. Oportet omnia creabilia actu in
eius potestate esse, ut ipse sit formarum omnium perfectissima forma. Oportet ipsum
omnia esse quae esse possunt, ut sit verissima formalis seu exemplaris causa. Oportet
ipsum in se habere omnium formabilium conceptum et rationem. Oportet ipsum esse
supra omnem oppositionem. Nam in ipso non potest esse alteritas, cum sit ante non-
esse. Si enim post non-esse esset, non esset creator sed creatura de non-esse producta. In
ipso igitur non-esse est omne quod esse potest. Ideo de nullo alio creat, sed ex se, cum sit
omne quod esse potest.]: Nicolaus Cusanus: Trialogus de possest, n. 73. Vgl. auch n. 13.
41 Nikolaus Cusanus: De docta ignorantia I, cap. 8, n. 132, 19 und n. 136.

42 Zur Schopfungslehre des Nikolaus von Kues vgl. J. Hoff, a.a.O. S. 352-359.

# »Wer verméchte zu begreifen, wie alles Bild jener einzigen unendlichen Form
ist [...]? Ist doch die unendliche Form nur in endlicher Weise aufgenommen, so daf3
jedes Geschopf gleichsam eine endliche Unendlichkeit oder ein geschaffener Gott ist«.
Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia II, cap. 2, n. 103 und 104.

316

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit
7. Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

Frank hat in seiner Religionsphilosophie die Absicht gedufSert, die
Weise, wie Nikolaus von Kues »die okumenische christliche Wahr-
heit« spekulativ ausgedriickt hatte, philosophisch neu aufzunehmen
(DU 24). Es stellt sich deshalb die Frage, ob er auch zur Entfaltung
seines Begriffs der »Kirche« Anregungen von Nikolaus verarbeitet
hat. Dessen Hauptwerk De docta ignorantia enthilt im 3. Buch einen
Abrifd der Christologie, der mit einem Kapitel tiber die Kirche
schlieflt. Obwohl Frank bei seinen Ausfithrungen iiber die Kirche
den Kardinal nicht erwihnt, sind einige frappierende Ahnlichkeiten
mit ihm (neben Unterschieden) nicht zu iibersehen.

Zur »Kirche« in Franks Verstindnis gehoren alle Menschen, die
im »Dienst an der Wahrheit« leben. Diese »Wahrheit« ist, wie aus-
gefiihrt wurde, das Prinzip der gottmenschlichen »Gemeinschaftlich-
keit« [sobornost’]: das »Heilige« oder »das gottliche Prinzip im
menschlichen Leben«. Es muf$ wenigstens minimal anerkannt sein,
soll eine menschliche Beziehung Bestand haben. Frank nennt die
»Kirche« darum die »Seele« jeder Gesellschaft. Die Gottmenschlich-
keit — die »Wahrheit« der »Kirche« — macht den Menschen zum
Menschen; sie begriindet die Wiirde des Menschen, die sittliche
Pflicht, sich zu vervollkommnen, und zugleich das Gebot universaler
Solidaritdt. Als die real-ideale Erscheinung der gottmenschlichen Ge-
meinschaftlichkeit vermittelt sie das Wir-sein, in dem jedes Individu-
um mit jedem anderen seinshaft verbunden ist. Die »Bestimmung«
des Menschen ist es, diese ideal-reale » Wahrheit« immer starker zum
priagenden Prinzip des Lebens in der »Welt« zu machen, so daf3, wie
Frank in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft ausfiihrt, die
Menschheit als Ganze »Kirche« wird und zur Vergottlichung gelangt
(GGAG 202£.).

Gemaif Nikolaus von Kues ist es die »Bestimmung« des Men-
schen, sich in seiner Qualitit als »lebendiges Bild« Gottes (viva
imago) zu vervollkommnen, indem er Jesus Christus, dem »Bild«
schlechthin, dhnlich d. h. »christusférmig« wird.* Nikolaus nennt es
auch die »Sohnwerdung« [filiatio] des Menschen. Die Schopfung ist
von der Inkarnation her gedacht, der endgiiltigen und vollendeten
Zuwendung Gottes zum Menschen. Der Mensch, das Abbild Christi,

4 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 11, n. 252 und 253.

317

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

des Urbildes, ist dazu berufen, zur »Gottférmigkeit«, vermittelt als
»Christusformigkeit«, zu gelangen.

Der Begriff »Wahrheit«, der im Kapitel De ecclesia in De docta
ignorantia eine zentrale Stelle einnimmt, kommt in einigen bemer-
kenswerten Elementen mit Franks Wahrheitsbegriff tiberein. Niko-
laus spricht davon, dafy der Mensch, kraft der Intentionalitit seiner
Vernunft auf die Erkenntnis »unverginglicher Wahrheit« [veritas
incorruptibilis] gerichtet ist. Wahrheit ist aber nur dann wahrhaft
unverganglich, wenn das Gottlich-Ewige in ihr anwesend ist. Soweit
die Vernunft diese Wahrheit erreicht, wandelt sie sich selbst in ihre
Form: »So also ist die Fassungskraft der vernunfthaften Natur, daf3
sie ihrer Wandlungsfahigkeit entsprechend sich zu dem Leben wan-
delt, das sie in sich aufnimmt«.* Wo die Vernunft nach unverging-
licher Erkenntnis strebt, sucht sie den Logos und nimmt ihn in sich
auf. Die Vernunft ist dazu fihig, weil sie als Bild Gottes selbst schon
das Licht des Logos in sich triagt. Wieder wird die christologische Ver-
mittlung deutlich: Der ewige Logos hat sich in der Person Christi mit
der menschlichen Natur vereint. Diese hypostatische Einheit von
Gott und Mensch, von ewigem gottlichem Licht und irdischer Ver-
nunft, ist die Bedingung jeglicher Wahrheitserkenntnis und des Wis-
sens tiberhaupt. Nikolaus hat der im Platonismus geldufigen Ein-
sicht, da3 menschliche Wahrheitssuche und Wahrheitserkenntnis
durch das Licht der ewigen Wahrheit ermoglicht werden, die christ-
liche Konkretisierung gegeben. Die »Wahrheit«, mit der Jesus sich
im Johannesevangelium identifiziert (»Ich bin die Wahrheit«), und
das natiirliche Wissen sind Nikolaus zufolge wie Bedingung und Er-
moglichtes auf einander bezogen. Darum vollendet sich das un-
bedingte menschliche Streben nach »Wahrheit« in der »Liebe zu
Christus«, dem Inbegriff aller gottlichen aber auch menschlichen
Wahrheit. Das heif3t aber, daf3 dieses Streben, weil die Wahrheit Per-
son ist, praktisch-konkret sein muf3. Weil es vom Logos geleitet und
durch seine Einheit mit der menschlichen Natur in Christus vermit-
telt ist, ist es bedeutungsvoll fiir die Menschheit, all-menschlich. Das
praktische Wahrheitsstreben baut den Leib Christi, die Kirche, auf.
»Die Wahrheit unseres Leibes erfiillt sich in der Wahrheit des Leibes
Christi und die Wahrheit unseres Geistes in der Wahrheit des Geistes

4 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 12, n.259. Vgl. U. Roth: a.a.O,,
S. 260.
4 Vgl. De docta ignorantia I1I, cap. 11, n. 244. Vgl. U. Roth, a.a.O. S. 237; 149.

318

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

Christi [...], so dafs ein jedes in ihm ist, auf daf3 ein Christus aus allen
sei«.¥ Die menschliche Vernunft erfafSit die »unvergingliche Wahr-
heit« erst dann in ihrer ganzen Fiille, wenn sie »durch den Frieden in
Christus Jesus zur Ruhe gekommen ist«. 4

Wie fiir Frank so ist schon fiir Nikolaus die Kirche das Urbild
und Vorbild der All-Einheit; an ihrem Begriff der Kirche ist abzule-
sen, wie sie die Idee der All-Einheit verstehen. Dabei ist zu beriick-
sichtigen, daf8 Nikolaus die All-Einheit nicht in der »streitenden«
irdischen Kirche, sondern in der »triumphierenden« Kirche, die als
solche durch den »Triumph« der unverginglichen Wahrheit aus-
gezeichnet ist, vollendet sieht. Erst in ihr ist das eine Menschsein,
das urbildlich in Christus ist, in allen Menschen verwirklicht — una
Christi humanitas in omnibus hominibus. In ihr sind Freiheit und
Gemeinschaft harmonisch verbunden. »Diese Einung [unio] also ist
die Kirche oder die Gemeinschaft der vielen im Einen, gleichwie die
vielen Glieder an dem einen Korper sind, aber ein jedes an seiner
Stelle; wo das eine nicht das andere ist, und doch ein jedes an dem
einen Korper, durch den es mit jedem anderen vereint ist; wo keines
ohne den Korper Leben und Bestand haben kann, auch wenn am
Korper eines nicht das Ganze ist, es sei denn mittelbar durch den
Korper«.® »Kirche besagt Einheit von vielen unter Wahrung der per-
sonalen Wirklichkeit eines jeden einzelnen ohne Verwischung der
Einzelnaturen und der Stufen«.*

Bei Nikolaus von Kues ist die Einheit der Menschheit und ihre
schlieflliche Vergottlichung christologisch vermittelt. Diese Vermitt-
lung tritt in Franks philosophischen Hauptwerken Das Unergriindli-
che und Die Realitiit und der Mensch zuriick. Sie sind darauf gerich-
tet, auch den nicht-christlichen Lesern durch philosophische
Argumentation das Gottmenschentum als das Fundament des Hu-
manismus zu vermitteln. Der Eindruck, daf3 in Franks Sicht durch
die Selbstmitteilung Gottes in der Schopfung die Selbstoffenbarung
bereits vollendet sei, wird durch die spirituellen Schriften Mit uns ist
Gott und Das Licht in der Finsternis korrigiert. In ihnen ist deutlich
zu sehen, daf8 Frank die vorzeitliche allgemeine Offenbarung in der

47 ut sit unus Christus ex omnibus: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.

48 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 259.

4 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.

% Nam ecclesia unitatem plurium salva cuiusque personali veritate dicit absque confu-
sione naturarum et graduum: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 261. Ich folge der
Ubersetzung von P. Wilpert und H. G. Senger.

319

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Schopfung in Hinblick auf ihre Vollendung in der Inkarnation ver-
steht — und diese als Vollendung des vorzeitlichen Heilsplans. Nichts
wire falscher, als die allgemeine Offenbarung zu isolieren und als
Ereignis zu deuten, das eine geschichtliche Offenbarung tiberfliissig
machen wiirde. Frank stand das Problem vor Augen, wie die zahlrei-
chen Zeitgenossen, denen die christliche Kirche und ihre Verkiindi-
gung fremd bleibt, doch die »frohe Botschaft« des universalen, alle
Menschen umfassenden gottlichen Heilswillen erfahren konnen.
Hierauf eine Antwort zu finden, war der mafigebliche Beweggrund
dafiir, die These von der allgemeinen oder »natiirlichen« Offenba-
rung zu entwickeln. Daf$ auch Nikolaus von Kues die bedringende
Frage, wie die Nichtchristen das durch die Menschwerdung Gottes
geschenkte Heil gewinnen kénnen, nicht fremd war, zeigt sein Trak-
tat De pace fidei, in dem er die Vertreter verschiedener Religionen
einen Disput {iber die Wahrheit des Glaubens fiihren lafst.

320

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XVIII. Kritische Rezeption — AbschlieBende
Bemerkungen

1. Kritische Rezeption

Die Rezeption Franks im allgemeinen philosophischen Diskurs steht
noch am Anfang. Zur Sprachbarriere, welche die Kenntnisnahme
russischer Werke auflerhalb Rufllands ohnehin erschwert, kamen
die auferordentlich ungiinstigen Umstinde der Verdffentlichung
von Franks Schriften im Exil und ihre politisch-ideologisch motivier-
te Verhinderung in Ruflland; die Anfertigung von Ubersetzungen in
westliche Sprachen kam nur schleppend in Gang. In inhaltlicher Hin-
sicht ist Franks Philosophie bisher im wesentlichen auf zwei Wider-
stande gestofen. Fiir das nach dem Zweiten Weltkrieg vom logischen
Positivismus beeinfluf3te Denken war das Bestreben, im Sinne Pla-
tons den »jenseits« des Wirklichen liegenden »Urgrund« des Seins zu
erreichen, befremdlich. Bezeichnend ist hierfiir die Bemerkung des
britischen Philosophiehistorikers und Theologen Frederick C. Cople-
ston in seinem Buch Philosophy in Russia, 1986. Eine Philosophie, so
schrieb Copleston im Blick auf Frank, die sich, »die rationale Uber-
windung der Beschrinktheit des rationalen Denkens« zur Aufgabe
stellt (vgl. RM 179), would be unacceptable in most university de-
partments of philosophy in English-speaking countries.* Die Lehre
der All-Einheit, in der Gott und Welt sowohl unterschieden sind als
auch von einander nicht getrennt werden konnen, ist fiir Copleston
nicht immediately clear; auch Franks Deutung der Schépfung findet
er extremely obscure. In der Beurteilung des Bosen folge Frank, so
meint Copleston (und mifSversteht Frank griindlich), den deutschen

I E C. Copleston: Philosophy in Russia. From Herzen to Lenin and Berdyaev. Search
Press /University of Notre Dame, 1986, S. 356—362.

321

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

Philosophen J. Bohme und Schelling und behaupte wie sie, that the
ultimate basis of evil must lie in God himself. Franks philosophische
Aussagen iiber Gott kann Copleston mit seinen eigenen religiosen
Vorstellungen nicht in Einklang bringen. Der Gott, der als »alles um-
fassendes Absolutes« gedacht werde, so wendet er ein, »hat wenig
Ahnlichkeit mit dem Gott der Bibel«. Der biblische Gott ist personal,
whereas the Absolute is impersonal or, if preferred, suprapersonal.

In seinem Buch Russian religious philosophy? 1988, referiert
Copleston Franks Auffassung des Gottmenschentums. Er verhehlt
nicht sein Unbehagen, doch versucht er Frank gerecht zu werden.
Seine Kritik beweist jedoch, wie sehr seine Kenntnisnahme an der
Oberflache geblieben ist. Er schliefSt mit der Bemerkung: Frank cer-
tainly developed and expounded a systematic metaphysics, a meta-
physics in which N. O. Lossky discerned >too great an approximation
between God and the world:.

Hier begegnet der Einwand, der als cantus firmus die theo-
logisch orientierten Stellungnahmen bisher durchzieht. Er ent-
stammt einem rational-begrifflichen Denken, das in Franks Losung
des Transzendenz-Immanenz-Problems eine Verletzung der absolu-
ten Uberweltlichkeit Gottes sieht. Diese Stellungnahmen sollen aus-
fithrlicher zu Wort kommen, weil sie fiir die Mif3verstindnisse und
Widerstinde charakteristisch sind, die von einer gegenstindlichen
religiosen Vorstellungswelt herriihren.

Der Theologe und Philosophiehistoriker W. W. Senkowski, seit
1926 Professor am orthodoxen St.-Sergius-Institut in Paris, hat in
seiner zweibindigen Istorija russkoj filosofii, Paris 1950, als erster
zu Franks Philosophie ausfiihrlich Stellung genommen. Hochste An-
erkennung des formalen Rangs von Franks Denken ist bei ihm mit
rigoroser Ablehnung der All-Einheitsphilosophie verbunden. »Ohne
Zogern« gelangt er zu dem Urteil, dafd »Franks System das Bedeu-
tendste und Tiefste ist, was wir in der Entwicklung der russischen
Philosophie antreffen. Die bemerkenswerte Gabe, klar darzustellen,
die Genauigkeit und Exaktheit seines Denkens bildet nur die formale
Grundlage seiner philosophischen >Leistungen<. Wichtiger vor allem
ist die bemerkenswerte Einheit von Franks Entwiirfen. Angefangen
von Der Gegenstand des Wissens bis zu Das Unergriindliche und
Das Licht in der Finsternis blieb Frank — ungeachtet der zweifelsfrei-

2 F C. Copleston: Russian religious philosophy. Selected aspects. Search Press/Univer-
sity of Notre Dame, 1988, 65-78.

322

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption

en Entwicklung in der Formulierung und Vertiefung einzelner Struk-
turelemente — der Grundeinsicht treu, die in ihm herangereift war.
Die Originalitit Franks jedoch besteht nicht in der Metaphysik der
All-Einheit, die er bei Solowjow, Plotin, Nikolaus von Kues fand und
die neben ihm auch Karsawin, Florenski und Bulgakow entwickelten;
die Originalitit und philosophische Kraft Franks liegt in der Begriin-
dung dieser Metaphysik, die er in seinen Arbeiten entwickelt hat. Die
logische Begriindung der Transzendentalitdt des (logischen) Gegen-
stands des Wissens, die gnoseologischen Eingrenzung der transzen-
dentalen Konstruktion der Welt (das abstrakte Wissen<) und dazu
die iiberzeugende Entfaltung des intuitiven Wissens, das tiefer als
das gegenstindliche reicht, die ganze Lehre von der >ganzheitlichen
Intuition, davon, dafs jedes partikulire Wissen ein >partikulires Wis-
sen des Ganzenc ist, das alles gehort zu den unabénderlichen Gewin-
nen in der russischen Philosophie. Schliefslich ist das alles mit einer
derartigen Klarheit und Schlichtheit, in einer derartigen Knappheit
gesagt (die manchmal sogar zu unnétiger Kiirze wird), dafl man
Franks Biicher als vorbildlich ansehen kann — von ihnen sollten die
russischen Philosophen lernen«. Verglichen mit den Leistungen Flo-
renskis, Bulgakows, Karsawins tritt die Kraft der philosophischen Be-
gabung Franks um so klarer hervor.?

Senkowskis Urteil iiber den Rang der philosophischen Leistung
Franks ist zuzustimmen. Die Tendenz, Franks Lehre vom Wissen als
bewundernswerte Leistung anzuerkennen, seine Religionsphiloso-
phie und Ontologie aber als inakzeptabel zuriickzuweisen, ist bereits
bei ihm anzutreffen. Sie iibersieht freilich den strikten systemati-
schen Zusammenhang, in dem Franks Epistemologie mit seiner On-
tologie und Gotteslehre steht. Das Ergebnis seiner Wissenslehre, daf3
wir selbst »in das absolute Sein eingesenkt« sind, ist fiir Senkowski
»eine willkiirliche Interpretation« des »unstrittigen gnoseologischen
Faktums im Lichte der Metaphysik der All-Einheit« (176). Die Intui-
tion der All-Einheit ist gewissermaflen die »idée directrice« von
Franks Denken, die von ihm wie von den anderen Anhingern dieser
Ontologie als Voraussetzung jeder Erkenntnis angesehen wird, »das
Absolute eingeschlossen«. Auch Gott konne, Frank zufolge, »nicht

3 V. V. Zen'kovskij: Istorija russkoj filosofii, Paris 1950. Neudruck Leningrad 1991, in
vier Teilbinden (ich zitiere nach dieser Ausgabe: 11, 2, 177-178). Englische Ubersetzung:
A history of Russian philosophy. New York, Columbia University Press, 1953; Franzo-
sische Ubersetzung: Histoire de la philosophie russe. Paris, Gallimard, 1953-54.

323

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

gedacht werden ohne Beziehung auf das, was seine >Schépfung« ist«.
Den zurecht angenommenen metalogischen Grund »hinter der idea-
len Seinssphire« verstehe Frank unbegriindet als All-Einheit, »d.h.
er stellt »die urspriingliche Einheit des Seins< dem Absoluten gleich
[priravnjat’ Absolutu]« (165). Fiir Senkowski ist die All-Einheit des-
halb »allesverschlingendc; sie ist eine »willkiirliche Annahme« und
»irrational« (160; 164; 165). So ist es nicht verwunderlich, daf8 Sen-
kowski zu dem Schluf gelangt, in Franks Philosophie der All-Einheit
bleibe von der Erschaffung der Welt durch Gott nur noch das bloSe
Wort iibrig (168. Vgl. DU 427).

Diese Satze lassen deutlich das Anliegen des Kritikers erkennen:
Gott und das Sein miissen einander streng gegeniibergestellt werden.
Frank aber behaupte mit seiner Lehre, dafl »die >gegenstindliche«
Welt (mit der Sphire der Ideen) und die Welt des Selbstbewuf3tseins
aus einem gemeinsamen Urquell hervorgehen«, »>einen metaphysi-
schen Seinsmonismus«« (167. Vgl. DU 304{.). Zur Begriindung zi-
tiert Senkoswki einen Satzteil, der dieses Urteils mitnichten besta-
tigt. Frank charakterisiert in ihm einen »Glauben«, welcher, um
Wahrheit beanspruchen zu konnen, dialektisch der Erginzung be-
darf. Die Wahrheit, so heifst es bei Frank, ist erst in der »ontologi-
schen Position des antinomischen Monodualismus« erreicht, denn
dieser erst erlaubt, die Wahrheit auch des Dualismus anzuerkennen.
Diese Position fordert, wie Frank betont, »ebenso die Einsicht, daf3
dieser Dualismus mit dem Monismus vereinbar ist; sie fordert die
Suche nach der Einheit in der Tiefe dieser Dualitit selber und die
Einsicht in diese Einheit« (DU 307). Senkowski erkennt nicht, daf3
die »Einheit«, welche die Unterscheidung von Monismus und Dua-
lismus erst erméglicht, iiber der Unterscheidung steht. Das Eine, das
Frank zufolge allen Unterscheidungen vorausliegt (vgl. DU 338), ist
nicht in numerischem Sinn zu verstehen.

Senkowski bemerkt nicht, in welches merkwiirdige Licht er sein
eigenes Urteil iiber Frank als den besten russischen Philosophen
tiberhaupt taucht, wenn er ihm zugleich eine Metaphysik attestiert,
»die keinerlei iiberzeugende Kraft hat, aufSer der Tendenz zum Mo-
nismus«. Die hier zu erwartende philosophische Auseinandersetzung
mit der Cusanisch-Frankschen Koinzidenzlehre unterbleibt.

Von nicht unerheblichem Einfluf8 auf die Rezeption Franks in
der angelsachsischen Welt war G. Florowskis Vorwort zur englischen
Ubersetzung Reality and man, 1967. Florowski, zu jener Zeit Profes-
sor der orthodoxen Theologie in Harvard, bezweifelt, dafy Franks Phi-

324

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption

losophie noch christlich sei. Personlich sei Frank zwar ein gliaubiger
Christ gewesen, doch in Hinblick auf seine Philosophie stelle sich die
Frage: Was he not rather inclined to adjust the Christian message to
the sexigencies< of the old Platonic philosophia perennis? Of course,
he was not the first to do so. Frank habe nicht nur die Methode der
traditionellen Theologie zuriickgewiesen, his real disagreement is
[...] with the content itself. And he was fully aware of that. [...] His
reading of the New Testament was highly selective. The crucial mes-
sage of the Gospel consisted, in his interpretation, in the final revela-
tion of the Kingdom of God, that is of the seternal structure of rea-
lity< [...]. He opposed categorically the interpretation of the Gospel
in the terms of Redemption or Salvation. [...] Indeed, the Cross,
strangely enough did not belong to the Gospel, as Frank read it. The
core of the Gospel is in the new assurance that Man actually does not
belong to >this world,« and that there is another >betterc world. [...]
Yet, he does not believe that victory is possible within >this world,« on
that level of existence, even for God himself.

Hinsichtlich Franks Metaphysik tibernimmt Florowski die Ein-
winde, die N. O. Losski schon 1915 gegen Der Gegenstand des Wis-
sens vorgebracht hatte: God and Cosmos — so versteht er Frank — are
also continuously correlated. Their >duality< is actually within a
higher Unity, or even Oneness. [...] God is essentially but a founda-
tion of the Cosmos. Indeed, Frank is suspicious of the concept of
Transcendence because it would endanger the continuity of Being.
On the other hand, Lossky strongly contended that God stands, as it
were, >outside« the Cosmos and should not be included in the >all-
embracing Unity«. In fact, Frank was never clear on the ultimate
srelation< between God and the Cosmos. He was convinced that his
idea of indefinite spotentiality< of Being, as of the Might, could serve
as a foundation of freedom. [...] Yet all spossibilities< are implied and
contained in the >all-embracing Unitys, so that actually there is no
room for any >novelty«. Strictly speaking, it is difficult to see, how,
within the overarching scheme of Frank, any ultimate event, includ-
ing the solution of casual predicaments, is possible. There is no room
for any >contingency< in the Being. The Universe of Frank is in con-
tinuous motion like an Ocean, but it does not move anywhere.*

+ In: S. L. Frank: Reality and man. An essay in the metaphysics of human nature. Trans-
lated from the Russian by Natalie Duddington. With a foreword by Georges Florovsky.
New York, Taplinger 1967 c. 1965. XVIII, 238 S. Zitate S. IX, X, XI, XIIL

325

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

Florowski selber denkt das Verhéltnis von Gott und Welt als ein
Ubereinander bzw. Untereinander, in dem Gott und Welt strikt von
einander geschieden sind. Mit der Behauptung, in Franks Sein gebe
es keinerlei »Kontingenz«, identifiziert er ohne Begriindung das
Seinsverstindnis Spinozas mit dem Franks (und ignoriert dessen
subtile Aufsitze zu Spinoza).

Im Jahr 1954 gab W. Senkowski in Miinchen in russischer Spra-
che einen Band zum Andenken an den verstorbenen S. L. Frank her-
aus; er enthalt personliche Erinnerungen (u.a. von L. Binswanger)
und Beitrdge zu Franks Philosophie und literaturgeschichtlichen
Aufsitzen.> W. N. Tljin schrieb iiber »Nikolaus von Kues und S. L.
Franke, S. A. Lewitzki iiber »Franks Ethik«; N. O. Losski nutzte die
Gelegenheit, seine eigene Erkenntnislehre® mit dem Frankschen
Werk von 1915 in Beziehung zu setzen. Dm. TschiZewskij schrieb
anerkennend iiber Frank als Historiker der Philosophie und Literatur.
Der Herausgeber steuerte einen Beitrag zu »S. L. Franks Lehre vom
Menschen« bei, in dem die Anerkennung die Kritik iiberwiegt.
Franks philosophische Lehre vom Menschen insgesamt sei »das Beste
und Bedeutendste, was von den Vertretern des All-Einheits-Systems
iber den Menschen gesagt worden ist« (83f.). G. Florowski verfafSte
einen Beitrag iiber »Die religiose Metaphysik S. L. Franks«.” Er be-
stitigt die »Kiithnheit der Analyse«, die gerade Franks spite Werke
auszeichne, doch, so meint er, »die ganze Analyse scheint in den
Grenzen der >Logik< zu verbleiben«. Seine teilweise groben Mif3ver-
stindnisse der Frankschen Philosophie sind bereits hier anzutreffen.
Die »alles-einschlieflende« All-Einheit des Seins ist »in der tiberzeit-
lichen Kreisbewegung ihrer Fiille verschlossen [zamknuto v
sverchvremennom krugovrascenii]«. »In der >All-Einheit< ist nur die
Aufeinanderfolge der Kreisbewegung [posledovatel' nost” krugovras-
Cenii] moglich, nicht aber die Aufeinanderfolge von Handlungen [po-
stupanija], denn in der >All-Einheitc kann selber nichts wesentlich
Neues >geschehen< oder >entstehen<« (150). Auch hier behauptet Flo-

5 Sbornik pamjati Semena Ljudovigovita Franka. Pod red. pr. o. V.Zen’kovskogo.
(Miinchen) 1954. 193 S.

¢ Vgl. Nikolai O. Losskij: Die Grundlegung des Intuitivismus. Eine propadeutische Er-
kenntnistheorie. Halle a.d.S. 1908. Ders.: Personalistischer Idealrealismus. In: Kant-
Studien Bd. 51 (1959/60), 387-409.

7 Prot. G. Florovskij: Religiosznaja Metafizika S. L. Franka. In: Sbornik pamjati Semena
Ljudovigovica Franka, S. 145-156. Florowski war zu dieser Zeit Dekan des orthodoxen
St.Vladimir-Seminars in New York und Professor fiir dogmatische Theologie.

326

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption

rowski, Frank gehe »im wesentlichen nicht von der Botschaft des
Evangeliums aus, sondern von der Lehre Platons, und das Evangeli-
um selbst begreift er in den Kategorien des >Platonismus<. Deshalb
nimmt er es, sozusagen, >in Auswahl< zu Kenntnis und laf3t aufSer
acht, was in den Rahmen des >Platonismus«< nicht hineinpaf$t«. » Vom
Kreuz spricht Frank fast iiberhaupt nicht« (151).

Der Autor entdeckt weiter, daf3 Franks Denken »mit dem
Grundmotiv des deutschen Idealismus, insbesondere Hegels zusam-
menfllt«. Weil Frank die Freiheit Gottes gegeniiber der Welt nicht
anerkennen konne, sei auch eine »véllige Andersheit« Gottes nicht
wahrhaft gegeben. »In den Grenzen des Seins, wie es Frank be-
schreibt, ist kein Platz fiir irgendeine >Kontingenz«; es sei »statisch«,
»nichts >Neues< kann in ihm sentstehens, nur das (noch) nicht Offen-
bare kommt (hier und jetzt) zum Vorschein« (154-155).

Das philosophische Herangehen an religiose Fragen ist den
theologischen Kritikern offensichtlich nicht geheuer. Thnen erscheint
das religiose Bewuf3tsein als ein Naturschutzgebiet, in dem Philoso-
phen mit ihren Analysen nichts zu suchen haben. Bezeichnend ist die
Bemerkung Senkowski: »Eine Philosophie der Religion ist nur auf
dem Boden der Theologie moglich, aus dem einfachen Grund, weil
man Religion nicht von aufSen, von der Metaphysik her, >verstehenc
kann«. Frank konne den religiosen Fragen nicht gerecht werden; er
behandelt sie, wie Senkowski meint, »auf der Ebene des gegenstiand-
lichen, nicht des intuitiven Denkens«; in der Religiositit habe ihm
»die Metaphysik das >lebendige Wissen< versperrt«.8

Wenigstens zu erwihnen sind die Dissertationen von R. Tan-
nert: Zur Theorie des Wissens. Ein Neuansatz nach S. L. Frank® und
R. Glaser Die Frage nach Gott in der Philosophie S. L. Franks.°

Von ganz anderem Geist als die bisher referierten theologischen
Bewertungen ist die Stellungnahme von Nelli Motroschilowa®?, die
tber eine gute Kenntnis der neuzeitlichen Philosophie verfiigt und
Frank in den Zusammenhang mit den Philosophen seiner Zeit stellen
kann, den deutschen, aber auch den russischen wie N. Losski,
A. Wwedenski, L. Lopatin. Franks Gegenstand des Wissens gehort,

8§ V. V. Zen’kovskij, I1, 2, S. 177.

? Dissertation Universitiat Gregoriana, Rom, 1971 (Frankfurt 1973).

10 Dissertation Universitit Gregoriana, Rom 1974 (Wiirzburg 1975). Gldser behauptet
einen Monismus und Pantheismus bei Frank.

1 N. V. Motrosilova: Mysliteli Rossii i filosofija zapada — V. Solov’ev, N. Berdjaev,
S. Frank, L. Sestov. Moskau 2006. S. 322-380.

327

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

wie sie feststellt, zu den besten Werken der philosophischen Welt-
literatur in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts, die den Ver-
gleich mit den Schriften Cohens, Rickerts, Natorps, Husserls, Cassi-
rers und anderer nicht zu scheuen braucht (328). Teils greift Frank
die Erkenntnisse seiner philosophischen Zeitgenossen auf, teils
nimmt er aber auch, was diese erst spéter vorbringen, vorweg (338).
Von besonderem Interesse ist der Hinweis auf Franks Weiterfiihrung
von Husserls »Ideen zu einer reinen Phanomenologie« in Richtung
auf die ontologische Begriindung des Erkenntnisaktes (331). Aus-
fithrlich wird die Verbindung Franks zu Kant behandelt. Mit Kant
geht Frank iiber Kant hinaus. Wichtig ist die Beobachtung, wie sehr
Frank in seinem frithen Werk von Solowjows Denken abweicht
(335£)).

In die Mitte ihrer eigenen Untersuchung stellt Motroschilowa
die erkenntnistheoretische Begriindung der Ontologie durch Frank.
Weiterfiihrende Diskussion verdienen die Anmerkungen zum onto-
logischen Status des »idealen Seins« (361). Das gesamte Franksche
Werk dreht sich, wie Motroschilowa zu Recht bemerkt, um die Frage
der Ontologie »Was ist eigentlich?«. In der Beantwortung dieser Fra-
ge hat Frank eine »originelle Variante der Philosophie des Lebens«
geschaffen (325f.). In der Analyse des Begriffs des »gesellschaftli-
chen Seins« zeigt Motroschilowa, dafy Frank auch in seiner Sozialphi-
losophie konsequent die grundlegenden Prinzipien seiner »ganzheit-
lichen Philosophie des Lebens« anwendet (365—368).

Zu den wichtigsten neueren Stellungnahmen gehort die Arbeit
von Piama P. Gajdenko: Die Metaphysik der konkreten All-Einheit
oder der Absolute Realismus S. L. Franks.? Bei aller Anerkennung,
die sie Frank entgegenbringt, erhebt sie doch Einwinde, die sich ge-
gen den Kern seiner Philosophie richten und der Verurteilung, die
schon Florowski ausgesprochen hatte, nicht nachstehen. Das Identi-
tatsgesetz, das Aristoteles als hochstes Gesetz der Logik aufgestellt
hatte, werde von Frank »durch das Gesetz der Identitit der Wider-
spriiche« ersetzt, so daf$ es ihm nicht mehr moglich sei, ein Seiendes
als »es selber« zu denken, das sich von den anderen, mit denen es
verbunden ist, unterscheidet. Der Begriff des all-einen Seins und da-
mit verbunden das Prinzip des antinomischen Monodualismus wi-

2 P.P. Gajdenko: Metafizika konkretnogo vseedinstva ili Absoljutnyj realism S. L.
Franka. In: P. P. Gajdenko: Vladimir Solov’ev i filosofija serebrjanogo veka. Moskau
2001. S. 242-300.

328

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption

derstreite der (aristotelischen) Substanzontologie. Das Sein sei in
Franks Seinslehre konturlos, denn »die Substanz als Kategorie ist
das ontologische Analogon des logischen Identititsgesetzes« (2691.).
Infolgedessen verstehe Frank das Sein als »einen unendlichen Strom
von Verbindungen und Beziehungen, wo es nichts Selbstidentisches
gibt, wo jedes als das andere des anderen erscheint« (270).

Frank, der die klare Gegeniiberstellung von Subjekt und Objekt
nicht anerkenne, so Gajdenko, verstehe das BewufStsein als »absolu-
tes Sein«. »Um beweisen zu konnen, daf es au3erhalb des Bewuf3t-
seins nichts gibt, postuliert er, daf§ der Gegenstand der Erkenntnis der
Erkenntnis nicht duflerlich ist, sondern sich in ihr befindet« (260).
»Der menschliche Geist ist, Frank zufolge, selber Sein, und deshalb
gibt es zwischen ihm und der All-Einheit des Seins keinerlei Schran-
ke« (263. Vgl. hierzu GAW 311-313).

Die nach Gajdenkos Auffassung verfehlte Ontologie Franks ha-
be Konsequenzen fiir dessen Gottes- und Schépfungslehre. »Die
Konzeption der All-Einheit, wie S. Frank sie vorstellt, ist unvereinbar
mit der Idee der Schopfung«, behauptet Gajdenko kategorisch. Denn
das »Nichts«, aus dem nach der traditionellen Auslegung des Schop-
fungsgedankens Gott schafft, sei mit Franks All-Einheitslehre unver-
einbar. Weil Frank nicht den Substanzbegriff als das Grundprinzip
der Ontologie ansetzt, sei alles Einzelne nur, sofern es mit etwas an-
derem verbunden ist und auf dieses andere verweist. »Unter diesem
Gesichtspunkt ist die Welt >das Andere< Gottes. Das heifst, daf8 Gott
nicht existiert und nicht denkbar ist auflerhalb seiner Beziehung zur
Welt, so wie die Welt nicht auSerhalb ihrer Beziehung zu Gott«. Die
Welt als »das Andere Gottes« ist keineswegs dasselbe wie die »Schop-
fung Gottes« (284, ahnlich 271). Franks »All-Einheit ist Absolute
Realitdt, metalogische Einheit; in ihr gibt es weder zwischen den ge-
schaffenen Substanzen, noch zwischen Geschopf und Schopfer eine
Verschiedenheit« (271). Was das Verhaltnis Gottes zur Welt betrifft,
gehe Frank noch weiter als Solowjow, denn er sei bestrebt, die Gren-
ze, die jener noch anerkannte, »zu beseitigen, indem er die Realitit
unserer Welt — und in der Tat die diesseitige — als die einzige behaup-
tet« (272; Hervorh. v. Gajdenko®). Das bedeutet (so wird man die

5 utverzdaja edinstvennuju — i v samom dele posjustoronnjuju — real’nost’ nasego
mira]. Gajdenko folgt hier I I. Evlampiev: Celovek pered licom absoljutnogo bytija:
mistieskij realizm Semena Franka. In: S. L. Frank: Predmet znanija/Dusa celoveka. St.
Pertersburg 1995, S. 5-34 (hier S. 15).

329

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

Autorin wohl verstehen miissen), daf$ Frank, der den geldufigen Be-
griff der Transzendenz nicht anerkenne, das Sein Gottes mit dem
weltlichen Sein identifiziere — so daf3 letztendlich ein naturalistischer
Monismus als der wahre Gehalt seiner Philosophie sichtbar werde. In
dhnlicher Weise urteilt Gajdenko tiber Franks Anthropologie. Weil
der Mensch nicht das »Geschopf des transzendenten Gottes« sei, hal-
te Frank ihn fiir »unergriindlich«, »und in diesem Sinne unterschei-
det er sich durch nichts von der Absoluten Realitit, von der metalo-
gischen All-Einheit« (276).

Franks Auffassung sei, wie Gajdenko folgert, ein »Panentheis-
mus«, der »einen gewissen Unterschied (Dualismus) von Gott und
Welt zu bewahren sich bemiiht, zugleich aber auf ihrer uranfing-
lichen Ungeteiltheit beharrt«. In Franks System der All-Einheit sei es
»unmoglich, Gott von der Welt zu lésen und seine wirkliche Trans-
zendenz anzuerkennen. Nur eine diinne Grenzlinie scheidet Franks
Panentheismus vom Pantheismus« (285). An anderer Stelle attestiert
die Autorin Frank (verglichen mit Solowjow) unumwunden »eine
Vertiefung des Pantheismus« (273).

Zu Franks Mingeln gehore, so fallt Gajdenko ihre Beurteilung
zusammen, »in erster Linie das seinem Geiste nach pantheistische
Zusammenflieflen des transzendenten Gottes und der geschaffenen
Welt zu einer grenzenlosen All-Einheit. In dessen Folge erweist sich
die Welt letztlich als unergriindlich, Gott aber erhilt solche Merkma-
le wie Verinderlichkeit, Flieen, Zeitlichkeit, die, vom Standpunkt
Franks, gerade seine metalogische Natur bezeugen. [...] Die als
metalogische All-Einheit verstandene Realitit ist so nicht dem Iden-
titatsgesetz unterworfen: Nur der Widerspruch und zwar das Zusam-
menfallen des Gegensitzlichen ist die adiquate Form des Ergriind-
lich-Unergriindlichen — das Schweben iiber den widerspriichlichen
Behauptungen. Die absolute Realitit, schreibt Frank, >bleibt niemals
ein und dieselbe, d.h. unverinderlich identisch mit sich selbst, son-
dern geht, im Gegenteil, iiber die Grenze jeder Identitit hinaus und
erweist sich deshalb in jedem Moment und in jeder konkreten Er-
scheinung als etwas absolut Neues, Einzigartiges und in seiner Weise
Unwiederholbares. Wenn Frank iiber die absolute Realitit spricht,
hat er eben damit auch Gott im Blick. Auch Gott denkt er so, als wenn
er zeitlich, verdnderlich und in diesem Sinne nicht dem Gesetz der
Identitit unterworfen wire« (297. Vgl. DU 199). Im Gegensatz zu
Florowski, fiir den es keine Kontingenz im all-einen Sein gab, 15st
sich Gajdenko zufolge alles in kontingente Verdnderung auf.

330

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption

Gajdenko sieht selbstverstandlich die Beziehung Franks zur Cu-
sanischen Philosophie; bei Nikolaus erkennt sie den Siindenfall des
modernen Denkens, fiir das jedes Bestimmte, zumal die Person, sei-
nen Selbstand verloren hat. Nikolaus habe den Unterschied zwischen
Schopfer und Geschopf eingeebnet, indem er lehrte, daf$ »das Eine
Alles« sei. Damit setzte er sich, wie sie meint, »nicht nur in Wider-
spruch zur christlichen Theologie, fiir die es prinzipiell einen Unter-
schied von Schopfer und Schopfung gibt, sondern auch zur Lehre
Platons und der Neuplatoniker, die, aus anderen Griinden, nicht das
>Eine« und >Alles< identifizierten« (286f.). Gajdenkos Einwinde ah-
neln im Prinzip den Einwinden, die bereits Johannes Wenck von
Herrenberg, Professor der Theologie an der Universitit Heidelberg,
1442/43 in seiner Schrift De ignota litteratura gegen die Docta igno-
rantia erhoben hatte. Wenck hatte in der Cusanischen Koinzidenz-
lehre eine Bestreitung der »Denkstrukturen des Aristotelismus« und
damit einen Angriff auf die Alleinherrschaft der ratio und ihre logi-
schen Gesetzen erkannt. Sein Vorwurf lief auf die Behauptung hin-
aus, »die Cusanische All-Einheits-Lehre hebe die Wesensgrenzen der
Kreaturen auf, indem sie deren distinktes Sein verneine«. Dariiber
hinaus hatte Wenck Nikolaus vorgeworfen, er wiederhole die (kirch-
lich verurteilte pantheistische) Lehre Meister Eckharts, derzufolge
Gott das Sein selbst ist und damit formaliter alles, was ist, so daf3
das Endliche wesentlich vergottlicht wird. Nikolaus hatte in seiner
Schrift Apologia doctae ignorantiae 1449 sich mit Wencks Angriffen
auseinandergesetzt und sie als Fehldeutungen nachdriicklich zurtick-
gewiesen. !4

Unter den Arbeiten, die in Rufsland zu Frank erschienen sind, ist

14 Vgl. M. Enders, a.a.O. S. 430. Weiter schreibt Gajdenko: »Das Unbegrenzte, das in
der Tradition Materie genannt und der Form und dem Einen als dem Prinzip jeglicher
Formung gegeniibergestellt wurde, wird bei Cusanus mit dem Einen identifiziert« (288).
»Infolge seiner Ablehnung der Substanzontologie und seiner Kritik des Aristoteles, der
als Grundprinzip der Erkenntnis das Identitdtsprinzip und Nichtwiderspruchsprinzip
aufgestellt hatte, betrachtet Cusanus alles Seiende unter dem Aspekt gegenseitiger Be-
ziiglichkeit. Die Relation tritt an die Stelle der Substanz und die Relationalitat tritt bei
der Betrachtung der Welt im ganzen in den Vordergrund«. Die »neue Metaphysik« des
Cusanus, so Gajdenko, »sei eine »Metaphysik universaler Relationalitit: Jedes Seiende
ist bezogen auf ein anderes und wird nur durch diese gegenseitige Beziiglichkeit gesehen
—als das andere des anderen« (2891.). — Gajdenko zeigt sich hier von Heinrich Rombach
beeinflufst. Vgl. H. Rombach: Substanz, System, Struktur. Freiburg (Alber) 1965, Bd. I,
insbesondere S. 212.

0 O. Nazarova: Ontologi¢eskoe obosnovanie intuitivizma v filosofii S. L. Franka. Mos-

331

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

auch die erkenntnistheoretische Untersuchung zur »ontologischen
Begriindung des Intuitivismus« durch Frank von Oxana Nasarowa
zu erwihnen.’s Seine ontologische Erkenntnistheorie, so ihr Ergeb-
nis, lose das Problem der Erkenntnis der transsubjektiven Wirklich-
keit. Diese »erschliefit sich nur, wenn das Erkennen auf die ganzheit-
liche Intuition des Seins in der Weise des slebendigen Wissens«
gegriindet ist«. Die ontologische Moglichkeitsbedingung dafiir ist
die »Verwurzelung« des individuellen Seins im Absoluten als All-
Einheit (144). Dem Denken Franks angemessen ist auch die Arbeit
von Attila Szombath Die antinomische Philosophie des Absoluten.'s
Die Beziehung Franks zu Heidegger und Binswanger referiert neben
einer knappen Analyse einiger Kapitel aus Das Unergriindliche Tat-
jana Kochetkova.”

Zwei Aufsitze befassen sich kritisch mit Franks spirituell-theo-
logischem Denken: Barbara Hallensleben vertritt in einem Beitrag zu
Franks Schrift Mit uns ist Gott die auch schon bei Florowski anzu-
treffende Auffassung, daf8 Franks Ontologie die absolute Neuartig-
keit des christlichen Evangeliums, zumal der Inkarnation, nicht mehr
gelten lasse. Sie stellt bei Frank ein unangemessenes rationalistisches
Denken fest und meint, daf3 der » Verdacht des Seinsmonismus ent-
gegen der Absichtserkldrung Franks doch nicht ganz auszuraumen«
sei. Leider verzichtet sie darauf (wie auch die tibrigen theologischen
Kritiker), sich mit der Cusanisch-Frankschen Losung des Transzen-
denz-Immanenz-Problems philosophisch auseinanderzusetzen.!s

kau 2003 (Mit einem Wiederabdruck von Franks Aufsatz »O krtiteskom idealizmec,
1904).

16 A. Szombath: Die antinomische Philosophie des Absoluten. Ein Mitdenken mit S. L.
Frank. Miinchen (H. Utz) 2004 (Dissertation. Hochschule fiir Philosophie, Miinchen
2004).

17 T. Kochetkova: The search for authentic spirituality in modern Russian philosophy.
The perdurance of Solov’év’s ideal. Lewiston, N.Y. (Edwin Mellen Press) 2007.

18 B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877-1950). Sein religios-philosophisches Denken
anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Uberlegungenc, in: Freiburger Zeitschr. fiir
Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 536-571; Zitat S. 568.

0 Ph.J. Swoboda: >Spiritual Life< versus Life in Christ. S. L. Frank and the Patristic Doc-
trine of Deification. In: Russian Religious Thought, ed. by J. Deutsch Kornblatt and R. E.
Gustafson. The University of Wisconsin Press 1996, 234-248. — Die intellektuelle Bio-
graphie habe Frank daran gehindert, sich das Christentum unvoreingenommen anzu-
eignen: »Frank was a philosopher before he was a christian ...«. Sein Bemiihen, die
patristische Lehre von der Theosis mit der Kategorie des »geistigen Lebens« verstind-
lich zu machen, habe Frank mit einer »substantiellen« Veridnderung der urspriinglichen
patristischen Lehre bezahlt (237f.). Die hypostatische Einheit der géttlichen und der

332

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption

Ph. J. Swoboda handelt iiber Frank and the Patristic Doctrine of Dei-
fication. Der Autor bestreitet, dafy Franks Verstidndnis des Gottmen-
schentums mit der orthodoxen Lehre der Theosis verwandt sei.??

Einen bemerkenswerten Schritt zur Rezeption des Frankschen
Werks in Rufsland markiert der Band »Das philosophische Erbe
S. L. Franks und die Gegenwart; er protokolliert eine Konferenz,
die an der Universitit Saratow vom 14.—16. Mai 2007 gehalten wur-
de, und enthilt kurze Analysen zu Franks Lehre der Intuition, Onto-
logie, Anthropologie und Axiologie.? —

Fiir die theologischen Interpreten ist die Koinzidenz, insbeson-
dere in Hinblick auf die Beziehung von Schépfer und Geschopf der
Stein des Anstofles. Als Vermischung oder Identifizierung gedeutet,
ist sie in der Tat sowohl philosophisch als auch theologisch inakzep-
tabel. Ohne das Prinzip des non-aliud ist der philosophische Gottes-
begriff sowohl des Cusanus wie Franks nicht zu verstehen. Weder fiir
Nikolaus noch fiir Frank ist Gott die Schopfung in der Weise der
Erscheinung. Die Lehre von der analogia entis versucht, die Ahnlich-
keit der Schopfung mit ihrem Schépfer mit der immer noch grofSeren
Undhnlichkeit zu vereinen und so die Ungereimtheiten eines ab-
strakten Dualismus als auch eines Monismus in der Beziehung von
Gott und Schépfung zu vermeiden; freilich muf$ auch sie die »Ein-
heit« von Ahnlichkeit und Unihnlichkeit als unergriindlich stehen
lassen. Es ist bemerkenswert, daf8 die Seinsanalogie in den kritischen
Stellungnahmen keine Beachtung findet. Fiir Frank ist der Selbstand
und damit die Wiirde der Person allein durch die Beziehung, die Gott
mit dem Menschen eingeht, indem er ihn an seinem Wesen teilhaben
148¢t, begriindet; sie zeigt sich als real, indem das eigene Selbstsein
sich selbst in die gotterfiillte Tiefe der Realitit transzendiert. Das
Wesen des Menschen zeichnet sich durch lebendige Geistigkeit aus,
zu deren Wesen die Relationalitit gehort.

menschlichen Natur in Christus sei fiir Frank nothing but a preeminent exemplar of a
union of divine and human being that is characteristic of man’s nature as such. Franks
These, die potentielle Teilhabe an der gottlichen Natur miisse lebendig gewuft sein, soll
sie als Offenbarung erkannt werden konnen, akzeptiert Swoboda nicht. Er repliziert:
The logical priority belongs to the hypostatic union. For Frank, however, the relation is
reversed (243).

2 Filosofskoe nasledie S. L. Franka i sovremennost’. Sbornik nau¢nych statej. Saratov
2008. 227 S.

333

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen
2. Religionsphilosophie

In der russischen philosophischen Literatur sind die Bezeichnungen
filosofija religii (»Philosophie der Religion« bzw. »Religionsphiloso-
phie«) und religioznaja filosofija (»religiose Philosophie«) gebrauch-
lich. Fiir N. Berdjaew ist religioznaja filosofija gleichbedeutend mit
Theosophie, die meditativ gewonnene Einsichten assoziativ ver-
kniipft; einer ihrer prominentesten Vertreter ist fiir ihn Jakob Boh-
me. Franks philosophisches Denken ist weit davon entfernt, in die-
sem Sinne »religiose Philosophie« zu sein. »Das Unergriindliche«
tragt den Untertitel »Ontologische Einfithrung in die Religionsphi-
losophie« (v filosofiju religii); es fragt nach dem Sein Gottes, an dem
der Mensch teilhat, und nach dem Sein des Menschen, dem Gott
immanent ist. »Die Realitit und der Mensch, in dem der zweite
Aspekt im Vordergrund steht, wird im Untertitel als »Metaphysik
des menschlichen Seins« bezeichnet. Franks Philosophie ist philoso-
phische Gotteslehre, die Gott nicht als Objekt sich gegeniiberstellt,
fiir die vielmehr Gott mit dem erkennenden Subjekt »ungetrennt
und unvermischt« eins ist. Sie fragt nach den transzendentalen Be-
dingungen unseres Wissens von Gott. Sie reflektiert das Wissen, das
von den Gegenstinden der Religion, vom Bésen und der Schuld ge-
wonnen werden kann, und den religiésen Sinn des Leidens und des
Sterbens; sie befragt die subjektiven Voraussetzungen der eigenen
Religiositit. Sie ist als solche kritisch argumentierende Religionsphi-
losophie.

3. Russische Philosophie

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts war das intellektuelle Leben in Rufs-
land durch zwei — meist schroff sich von einander abgrenzende —
Stromungen charakterisiert: die der Westler und der Slawophilen.
Frank war in seiner personlichen geistigen Einstellung ein Westler,
der doch wesentliche Motive auch der Slawophilen in sein Denken
integriert hat. Bei ihm begegnet die souverine Vereinigung beider
Denkrichtungen. Die Erklirung philosophischer Erkenntnisse aus
dem Nationalcharakter, wie sie bei manchen Slawophilen anzutreffen
war, lehnte er entschieden ab. Beispielhaft ist dafiir die Auseinander-
setzung, die er 1910 mit dem neu-slawophilen Wladimir Ern iiber

334

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Russische Philosophie

den »Nationalismus in der Philosophie« fithrte?. Ern hatte in einem
Aufsatz die Zeitschrift »Logos« scharf getadelt und den Redakteuren,
S. Hessen und E. Stepun, vorgeworfen, sie wiirden, weil in einem ra-
tionalistischen Denken befangen, die wahre Bedeutung des »ganz-
heitlichen schopferischen Logos« verkennen. Ern reklamierte diesen
»Logos« fiir die russische Denk- und Lebensweise und behauptete,
das »westliche« Denken, das sich nur von der Ratio leiten lasse, sei
dem russischen intuitiven grundsitzlich unterlegen. Frank weist die
Angriffe Erns nicht nur als sachlich falsch, sondern »eben deshalb
auch [als] praktisch gefihrlich« nachdriicklich zuriick. Zugleich aber
nimmt er Erns Anliegen ernst. Franks Absicht, zu versshnen und den
auch im Irrtum verborgenen Kern der Wahrheit freizulegen, findet
hier (wie bei zahlreichen anderen Gelegenheiten) ihren Ausdruck. In
Der Gegenstand des Wissens weist Frank die Bedeutung der Intuition
gerade fiir das rationale Denken nach, denn jeder »Bestimmung«
geht logisch notwendig das ungegenstindliche Wissen »als Intuition
der All-Einheit« voraus (z.B. GAW 296 ff.). Als Gewihrsleute nennt
Frank zeitgendssische Philosophen, darunter Husserl und Losski, und
er unterstreicht die Bedeutung des Nikolaus von Kues (z.B. GdW
289). Auch im Exkurs {iber den ontologischen Beweis geht es u.a.
darum, daf das intuitive Denken, rational gerechtfertigt, bei zahlrei-
chen grofSen »westlichen« Philosophen anzutreffen ist. Die Kirche,
die fiir Ern die Hiiterin des wahren Logos ist, wird in Franks Denken
eine zentrale Stelle einnehmen — freilich in einer Gestalt, die Erns
Vorstellungen iibersteigt. Ebenso wird von Frank die von slawophilen
Denkern geforderte Anerkennung des personalen Moments bertick-
sichtigt. Er iiberwindet die unfruchtbare Frontstellung gegentiber
dem »Westen«, indem er zeigt, dafl wesentliche Motive der russi-
schen geistigen Tradition in anderer Gestalt und anderem Zusam-
menhang auch im »Westen« wirksam sind. Das gilt auch fiir die spi-
rituellen Motive. Wenn Frank am Ende seines Schaffens feststellt,
dafs er neben der philosophischen auch der mystischen Literatur viel
verdanke, so wird man in erster Linie an Meister Eckhart, an die
deutsch-niederlidndische Mystik um die devotio moderna und an die

21 Vgl. hierzu A. A. Ermicev: S. L. Frank, Filosof russkogo mirovozzrenija. Einfithrung
zu S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie. St. Petersburg 1996, S. 11-14. — V. Ern hatte zu
Beginn des Ersten Weltkriegs seine Abhandlung » Von Kant zu Krupp« veréffentlicht, in
der er den Kantischen Rationalismus fiir den Kriegskurs des Deutschen Reiches verant-
wortlich machte (Russkaja mysl’, 1914, Nr. 12, 116-124).

335

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

franzosische und spanische Mystik um Franz von Sales, Theresa von
Avila und Johannes vom Kreuz denken diirfen (vgl. RM 126; 274;
293).

Bis in die unmittelbare Gegenwart wird die Frage, ob es denn
iberhaupt eine eigenstindige Philosophie in Rufdland gebe, unter
russischen Intellektuellen diskutiert. M. Soboleva schldgt in ihrer
Untersuchung iiber die »russische Philosophie im Kontext der Inter-
kulturalitit« vor, diese Frage »aus philosophiegeschichtlicher Per-
spektive« zu beantworten.?? Sie nennt drei Stromungen, welche die
Gestalt russischen Philosophierens hauptsichlich beeinflufst haben:
das griechische Erbe sowie westeuropiische und schliefSlich ferngst-
liche Einfliisse.? Zwar enthilt Franks Lehre, dafd nur die freie Annah-
me des Leidens zu einer vertieften Erfahrung der Realitdt und so zur
inneren Ruhe fithren und vom Leiden befreien konne, auch buddhi-
stische Motive. Doch gibt es keine Hinweise, daf3 hier ein ferngst-
licher Einfluf§ auf Frank gewirkt habe. Viel niher liegt die christliche
Kreuzesmystik. Um so wichtiger sind die beiden erstgenannten Quel-
len. Hier aber zeigt sich sogleich die Besonderheit Franks, denn das
neuplatonische Denken hat er anders als die slawophilen Philosophen
primar nicht vermittelt durch die byzantinisch-christliche Spirituali-
tit kennengelernt, sondern durch das unmittelbare Studium Plotins,
der kein Christ war, und der bedeutendsten Vertreter neuplato-
nischen Denkens in der westlichen Christenheit, Augustinus und Ni-
kolaus von Kues. AufschluSreich ist dabei, daf3 Themen, die fiir das
Philosophieren in Rufiland als typisch angesehen werden, wie die So-
phiologie (Solowjow, Florenski, Bulgakow) und die » Russische Idee«
(Solowjow, Berdjaew) bei Frank fehlen. Die andere Stellung der
»Weisheit« in Franks Denken scheint auch durch die niichterne Art,
mit der Nikolaus von Kues mit dem Begriff sapientia umging, beein-
fluBBt. Die Weise, wie Frank das Thema des Gottmenschentums ent-
faltet — nach Berdjaew ein fiir die russische religiose Philosophie ty-
pisches Thema —, steht dem Cusanischen Denken niher als dem
Solowjows. Nicht gering einzuschétzen fiir Franks geistige Pragung
ist Augustinus, ein lateinischer Vermittler der neuplatonischen
Denkweise. Der starke Einfluf8 der neuzeitlichen westeuropiischen
Philosophie, insbesondere der deutschen, auf Frank ist offensichtlich.

2 M. Soboleva: Russische Philosophie im Kontext der Interkulturalitit. Nordhausen
2007. S. 106.
2 Ebd., S. 107.

336

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Desiderate der Forschung

Kants transzendentale Frage wurde Franks methodisches Leitprinzip;
Fichte wurde dariiber hinaus auch durch sein Verstindnis des Seins
als Geist und Leben wichtig; auf die Bedeutung des Personalismus fiir
Franks Philosophie wurde hingewiesen.

Franks Personlichkeit war reich genug, um sich die Schitze der
européischen Philosophie vorurteilsfrei zu eigen zu machen. Dabei
steht es aufler jedem Zweifel, daf3 sein Werk wesentlich mehr ist als
nur eine »Entlehnung« und Kombination fremder philosophischer
Stoffe, in der Boris Jakowenko (gest. 1949) das Merkmal russischen
Philosophierens sah. Der unfruchtbare Streit dariiber, ob es innerhalb
des russischen philosophischen Denkens eine originelle philosophi-
sche Leistung gibt?, kann durch Frank endgiiltig als beendet angese-
hen werden. Frank fiihlte sich als russischer Patriot, der die Wurzeln
seines geistigen Seins im russischen »Boden« fand. Diese Herkunft
hat sein Denken befruchtet, aber nicht beschrinkt. Uber die Benen-
nung seiner Herkunft hinaus ist sein Denken nicht mehr in einem
nationalen Sinn zu charakterisieren.

4. Desiderate der Forschung

Eine eigene Untersuchung verdient die Verwurzelung Franks in der
kulturellen Tradition RufSlands. Hier ginge es sowohl um die Bedeu-
tung der russischen Literatur fiir Frank, aber auch auf die Beziehung
zu russischen Philosophen. An erster Stelle wire die Wirkung, die
W. Solowjow auf Frank ausgeiibt hat, zu untersuchen; Frank hat sie
als ihm nicht »bewuBSt« charakterisiert und sie erst in seiner letzten
Arbeit voll anerkannt (RM 125).

Wichtiger als die Frage nach den biographischen Einfliissen ist
die nach der Begriindung der philosophischen Erkenntnis. Ein weites
Feld fruchtbarer Forschung bietet in systematischer Hinsicht die
durch Nikolaus von Kues vermittelte und von Frank mit der neuzeit-
lichen Phianomenologie und dem Personalismus verbundene neupla-
tonische Ontologie der All-Einheit. Es ist keineswegs belanglos, daf3
Frank den Philosophen und Theologen Nikolaus von Kues als seinen
»gewissermaflen einzigen Lehrer« der Philosophie bezeichnet hat —
und nicht Husserl, Bergson oder einen anderen Philosophen der
Neuzeit, denen er gleichfalls Anregungen verdankte. Nikolaus ist

2 Vgl. M. Soboleva, S. 108f.

337

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

nicht nur durch seine Erkenntnislehre und Ontologie wegweisend
geworden, sondern nach Franks eigenem Bekunden auch durch seine
Hochschitzung des Menschen und seine philosophisch-theologische
Begriindung eines christlichen Humanismus.

Der Dreh- und Angelpunkt des Frankschen Systems ist die Fra-
ge nach der Immanzenz und Transzendenz von Gott und Mensch,
bzw. Schopfer und Geschopf. Seine Losung dieses wohl schwierigsten
Problems der Metaphysik hat Frank mit der Cusanischen Koinzi-
denzlehre gegeben und damit den Widerspruch jener Theologen her-
ausgefordert, die sein Werk bisher zur Kenntnis genommen haben.
Diese Losung, in der die Inmanenz wie auch die Transzendenz nicht
mehr logisch gegeneinander abgegrenzt werden konnen, befriedigt
das gegenstindliche Denken des »entweder—oder« nicht. Dem objek-
tivierenden Verstehen Gottes muf3 das »belehrte Nichtwissen« in der
Tat wie die Auflgsung des zuvor sicheren intellektuellen Besitzes in
ein fliichtiges Schemen und die »Koinzidenz« des gottlichen mit dem
eigenen Sein als ein das christliche Gottesbild zerstérender Pantheis-
mus erscheinen. Fiir Frank dagegen ist die »unvermischte« und »un-
getrennte« Einheit des Gottlichen und Menschlichen tiberhaupt die
Bedingung dafiir, sich dem unbegreiflichen Gott selber ndhern, d.h.
ihm in seiner Offenbarung begegnen zu konnen. Die Scheidelinie
zum Irrtum ist hier in der Tat »diinn«, wie P. Gajdenko festgestellt
hat. Doch kommt es nicht darauf an, wie dick oder diinn sie ist, son-
dern darauf, daB sie vorhanden ist. Uber dem rational unauflésbaren
Widerspruch zu »schweben«, ist zweifelos unkomfortabel; der
Waunsch, stattdessen auf einem »objektiven« Grund zu stehen, ist
verstandlich und kann zum Anlaf3 weiterer Forschung werden, die
auch die Frage weiter verfolgt, wie die christliche Botschaft einem
sikularisierten, intellektuell anspruchsvollen Publikum nahe-
gebracht werden kann.

Zu den aufgeworfenen Fragen, die weitere Diskussion verdie-
nen, gehort die Eignung der transzendentalphilosophischen Metho-
de fiir die Religionsphilosophie. Hier kann es zum tieferen Verstehen
beitragen, die ideelle Nihe zu untersuchen, in der Frank zu der von
dem belgischen Philosophen und Theologen Joseph Maréchal ange-
stoflenen Denkrichtung steht, die das transzendentale Denken Kan-
tischer Provenienz in Verbindung mit der thomistischen Metaphysik
fiir die philosophische Gotteslehre fruchtbar machte.?> Maréchal be-

% J. Maréchal SJ: Le point de départ de la métaphysique. Léwen 1922-1947.

338

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Desiderate der Forschung

einflufite nachhaltig Philosophen und Theologen wie Karl Rahner,
Johannes B. Lotz und Emerich Coreth.

Auf die teilweise frappierende Ubereinstimmung Franks mit der
Religionsphilosophie K. Rahners wurde mehrmals hingewiesen. Ein
duflerliches, aber doch bezeichnendes Indiz fiir die geistige Nédhe bei-
der Denker ist ihre gleichlautende Charakterisierung der neuzeitli-
chen atheistischen Zuriickweisung des christlichen Glaubens. Frank
hatte in Das Licht in der Finsternis diese Zuriickweisung einen »be-
kiimmerten Unglauben [skorbnoe neverie]« genannt. Rahner hat
wenige Jahre spiter die gleiche Formulierung in seiner Analyse des
neuzeitlichen Atheismus gebraucht.2¢ Eng beriihren sich beide Den-
ker im Begriff der »Erfahrung«. Fiir Frank ist er, veranlaflt durch
Fichtes Lebensbegriff, durch W. James und die personalistische Pha-
nomenologie, in erkenntnistheoretischer, aber auch in religionsphi-
nomenologischer Hinsicht zu einem zentralen Begriff seines Den-
kens geworden. Auch wenn Rahners Begriff der »transzendentalen«
Erfahrung (der gleichfalls durch Fichte beeinfluft erscheint?’) bei
ihm nicht begegnet, kennt er die Begriffe des »verstehenden Er-
lebens« und »lebendigen Wissens, die diese Erfahrung einschliefSen.
Nach Rahner gehort die transzendentale Erfahrung »zu den not-
wendigen und unaufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts
selbst« und besteht als transzendentale »gerade in dem Uberstieg iiber
eine bestimmte Gruppe von moglichen Gegenstinden«. Sie ist das
»subjekthafte, unthematische und in jedwedem geistigen Erkenntnis-
akt mitgegebene, notwendige und unaufhebbare Mitbewuf3tsein des
erkennenden Subjekts und seine Entschrinktheit auf die unbegrenzte
Weise aller moglichen Wirklichkeit«; als solche ist sie die »Bedin-
gung der Moglichkeit jedweder konkreten Erfahrung irgendeines be-
liebigen Gegenstandes«. Ubereinstimmend mit Frank meint Rahner,
daf8 die »urspriingliche Gotteserkenntnis« nicht eine gegenstindlich-
rationale ist; sie ist vielmehr »immer nur ein Verweis auf die tran-
szendentale Erfahrung als solche, in der sich immer der, den wir
>Gott« nennen, schweigend dem Menschen zusagt — eben als das Ab-
solute, Uniibergreifbare, als das nicht eigentlich in das Koordinaten-
system einriickbare Worauthin dieser Transzendenz«. Mit der Erfah-

2% Im Artikel »Atheismus«, Lexikon fiir Theologie und Kirche, Band I, Freiburg 1957,
und an anderen Stellen.

77 Vgl. L. Gruber: Transzendentalphilosophie und Theologie bei Johann Gottlieb Fichte
und Karl Rahner. Frankfurt a. M. 1978.

339

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

rung dieser Transzendenz, die dem Menschen als Menschen wesent-
lich ist, ist Rahner zufolge »ein gleichsam anonymes und unthema-
tisches Wissen von Gott gegeben«. Der Mensch ist darum — iiberein-
stimmend mit Frank — »das Wesen der Transzendenz auf das heilige,
absolut wirkliche Geheimnis«.2

Schon diese wenigen Sitze tiber das zum Wesen des Menschen
gehorende unthematische Transzendieren im Erkennen und Wollen
auf den Horizont des Unendlichen zeigen, daf Rahner und Frank als
Philosophen aus einem &hnlichen Prinzip denken. Beide bemiihen
sich zu zeigen, daf3 jeder Mensch, der im Dienst der »Wahrheit« lebt,
das ewige Heil erlangen kann; beide betonen, daf$ die Heilstat Christi
fiir die Menschen aller Zeiten gilt. Zu fragen wire, in welchem Sinn
das Transzendieren als Grundform religiéser Erfahrung angesehen
werden kann. Franks phinomenologische Analyse (z.B. zur tran-
szendentalen Erfahrung der Gemeinschaft, des Schonen u.a.) macht
auf Unterscheidungen aufmerksam, die auch die Theologie befruch-
ten konnen.

Frank selber hat auf den Einflufl aufmerksam gemacht, den der
christliche Glaube auf seine Lehre von der lebendig wifSbaren Anwe-
senheit Gottes im Menschen hat: »Auf den ersten Blick und ihrer
duleren Form nach ist sie zwar Resultat einer philosophischen Uber-
legung und Rechenschaft iiber das personliche Selbstverstind-
nis [...], in Wirklichkeit aber war sie nichts anderes als das Ergebnis
der positiven Offenbarung Christi«. Er fihrt fort: » Alles, woriiber ich
bisher gesprochen habe, wire fiir das menschliche Denken ganz un-
erreichbar, wenn nicht ein Same darin angelegt wire, der von Chri-
stus gesit und durch seine Offenbarung vermittelt worden wiare«
(S nami Bog?). Frank lafit keinen Zweifel daran, daf3 die Offen-
barung Christi fundamental fiir die Gotteserkenntnis tiberhaupt ist
—und damit auch fiir das Endziel seiner philosophischen Arbeit: »Mit
unserer personlichen Erfahrung allein, ohne die Mitwirkung von
Christi Offenbarung, kénnten wir niemals die Fiille, Klarheit, Voll-
kommenheit des Wissens vom wahren Wesen Gottes, der authenti-
schen gottlichen Wahrheit erreichen« (ebd. 288).

Frank hat nicht weiter reflektiert, wie weit sein Glaube seine

% K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 31.

2 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyslenija. In: Duchovnye osnovy obscestva. Moskau
1992. S. 289 (Teil I am Ende).

340

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. L. Frank — der Philosoph des christlichen Humanismus

philosophische Erkenntnis insgesamt beeinflufSt hat. Beschrankt sich
sein Einfluf$ darauf, die Aufmerksamkeit auf Fragen zu lenken, die
prinzipiell auch ohne ihn zu erkennen und zu beantworten sind, oder
flief3t der Glaube auch in den Beweisgrund ihrer Beantwortung ein?

Zu den Feldern, von denen fruchtbare Anregungen fiir die Dis-
kussion ausgehen konnen, gehort schliefSlich auch Franks provokante
Stellungnahme zu den Menschenrechten. Herausfordernd fiir das
aktuelle Verstindnis ist seine These, daf3 die Pflicht, jedes Hand-
lungsziel auf »die Waagschale der Wahrheit« zu legen und an diesem
Maf3 zu messen, den Rechten des Menschen immer vorausliegt. Jedes
Recht fliefit letztlich aus »dem einzigen dem Menschen sangebore-
nen< Recht: aus dem Recht zu fordern, daf$ ihm die Moglichkeit ge-
geben sei, seiner Pflicht zu geniigen« (GGdG 221). Darum ist das
einzige unantastbare Menschenrecht, das diese Bezeichnung ver-
dient, das Recht das »wahrhaft Gesollte« zu suchen und ihm entspre-
chend handeln zu konnen. Mit dieser Pflicht innerlich verbunden ist
die Freiheit des Gewissens und Glaubens. Der hohe Rang, den Frank
der Freiheit zuerkennt, wird hier nochmals bestitigt. Diese Rangord-
nung kommt, wie Frank es nennt, in der »Dreieinheit der Prinzipien
des Dienstes, der Solidaritit und der Freiheit« zum Ausdruck, in wel-
cher der Dienst an der Wahrheit die erste Stelle einnimmt (GGdG
219). Dieser Dienst aber kann nur ein freier sein; die Zuordnung der
Freiheit zur Solidaritit, hat nichts mit einer heteronomen Beschrian-
kung durch einen Kollektivwillen zu tun, sondern bringt die in der
»Gemeinschaftlichkeit« griindende Verantwortung jedes Einzelnen
fiir die Gesellschaft zum Ausdruck.

5. S. L. Frank — der Philosoph des christlichen Humanismus

Franks entschiedene Absicht, die sich vom Aufsatz in den »Weg-
zeichen« [vechi] am Vorabend des Ersten Weltkriegs bis zur »Meta-
physik des menschlichen Seins«, 1949, verfolgen laflt, war darauf
gerichtet, einen »Humanismus« zu begriinden, der jenseits unver-
bindlicher Schwiarmerei dem Menschen in einer orientierungslosen
Gesellschaft geistigen Halt gibt. Der Riickblick nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs auf die Greuel der Revolutionen, der Vertreibun-
gen, der Kriege und des Volkermords hat die Einsicht der frithen
Jahre bestitigt, daf3 »die Hauptursache fiir die Verwirrung und Tra-
gik« dieses Jahrhunderts in der pervertierten Selbsteinschitzung des

341

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

Menschen liegt. »Der Glaube an den Menschen« hatte sich vom
»Glauben an Gott« gelost und der Mensch sich selbst zum Gott er-
hoben. Diese »fatale Entzweiung« zu iiberwinden und zu zeigen, daf3
der Mensch seinen wahren Grund in der »untrennbaren Verbindung
der Idee des Menschen und der Idee Gottes«, d.h. in seiner »Gott-
menschlichkeit« findet, ist das Ziel des philosophischen Werks
Franks. Der »eigentliche Sinn des christlichen Glaubens«, wie Frank
ihn sah, war damit zum Ausdruck gebracht (vgl. RM 125). Die Be-
griindung des wahren menschlichen Ranges konnte nicht das Sonder-
gut einer partikularen Religion sein. Es war eine befreiende Erkennt-
nis des jungen Frank, daf3 die christliche Offenbarung von der
Menschwerdung Gottes eine Erhebung der menschlichen Natur be-
deutet und das mit ihr gegebene Heil eine ontologische Dimension
besitzt. Zu ihrer Explikation bedarf die universale Gottmenschlich-
keit und der mit ihr grundgelegte Humanismus der Philosophie. Die
tiberlieferte religiose Begrifflichkeit — so war Frank tiberzeugt — ist
weithin nicht mehr geeignet, der Mehrzahl der europiischen Zeitge-
nossen den wahren Sinn der Offenbarung zu vermitteln.

In ihrem Kern ist Franks Philosophie eine philosophische Got-
teslehre, deren methodische Besonderheit im konsequenten Ausgang
vom personalen Selbstsein besteht. Das Streben — Transzendieren —
des menschlichen Geistes zur Fiille der Realitit hat die Erfahrung der
Entbehrung der Fiille und zugleich die beschriankte Teilnahme an ihr
zur Bedingung. Franks Philosophie ist in dieser Hinsicht eine Entfal-
tung des »ontologischen Arguments«, in dem Metaphysik und Er-
kenntnislehre vereint sind. Sie impliziert die Anerkennung der Seins-
analogie (vgl. DU 358-361) und leitet dazu an, den geistigen Blick
auf die je verschiedene Anwesenheit Gottes in allem zu lenken. Nicht
der Spekulation um ihrer selbst willen gilt Franks Interesse; seine
Werke verdanken ihr Entstehen der praktischen Absicht, aufzuklaren
und zu erziehen. Schon das Projekt des »religiosen Humanismusc,
das er in den »Wegzeichen« angekiindigt hatte, war von ihr geleitet.
Unter den Philosophen dhnelt die Leidenschaft, durch Belehrung zu
erziehen, in gewisser Weise Fichte. Sie schlof die scharfe Kritik ver-
derblicher Anschauungen nicht aus. Beispiele dafiir sind die kriti-
schen Stellungnahmen zur Zeitgeschichte wie etwa in dem Aufsatz
Der Sturz der Idole [krusenie kumirov], 1923, mit seiner geistvollen
und zugleich vernichtenden Kritik der sozialistischen und liberalen
Fortschrittsideologie.

Kritiker haben mit Recht bemerkt, Franks Philosophie enthalte

342

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. L. Frank — der Philosoph des christlichen Humanismus

nur wenige Gedanken, die er unter jeweils anderer Riicksicht immer
wieder zur Sprache bringt (das beeinfluf3t auch ihre Rekonstruktion,
die Wiederholungen nicht vermeiden kann). Dennoch ist eine gewis-
se Entwicklung zu beobachten; sie erfolgt kontinuierlich auf dem
einmal gelegten Fundament ohne Briiche und totale Neuansitze. Da-
zu gehort eine zunehmend sich vertiefende Einsicht in die theologi-
sche Problematik der anthropologisch-ontologischen Grundeinsich-
ten. Das bezeugen Die Realitit und der Mensch und mehr noch die
spirituellen Schriften der Spatzeit Das Licht in der Finsternis und Mit
uns ist Gott. Frank selber spricht von seinem »philosophischen Sy-
stem«, das er in den vierzig Jahren seines Arbeitslebens geschaffen
hat (vgl. RM 125). Sein Fundament ist in allen Hauptwerken die von
Platon initiierte philosophia perennis. Sie hat dazu beigetragen, daf3
sein Werk eine innere Ruhe und Sicherheit ausstrahlt, die fiir das
Selbstverstidndnis des 20. Jahrhundert ganz ungewdhnlich ist. Wich-
tiger aber als die neuplatonische Philosophie diirfte in dieser Hinsicht
der im christlichen Evangelium fundierte Gottesglaube sein. Was
Franks philosophisches Denken interessant macht, ist dennoch seine
Modernitdt, die sich gerade in der Integration der Phanomenologie
und des Personalismus in die Ontologie zeigt, und die damit verbun-
dene Entwicklung eines fiir die Religionsphilosophie fruchtbaren Be-
griffs der Erfahrung.

Es wire eine Fehleinschitzung, daf3 es Frank einfach darum gin-
ge, den Glauben der christlichen Kirche in philosophische Begriffe zu
kleiden. Zwar ist sein Werk von biblischen, zumal paulinischen und
johanneischen Gedanken durchtrinkt; seine Bezugnahme auf das
Neue Testament ist keineswegs highly selective, wie G. Florowski
behauptete. Dessen ungeachtet hat Frank mehrmals seine ideelle Un-
abhingigkeit von theologischen Vorgaben betont. Ein nicht nur du-
Beres Indiz fiir die Weite des Horizonts, in den er die »Idee der Gott-
menschlichkeit« gestellt hat und der die tblichen theologischen
Assoziationen weit hinter sich 1af3t, ist das Zitat aus Goethes »Zah-
men Xenien« in deutscher Sprache, mit dem er sein Lebenswerk be-
schlofl (RM 395).

Und alles Dringen, alles Ringen
Ist ewige Ruh’ in Gott dem Herrn.?°

% Frank illustriert mit diesen Versen seine Lehre des antinomischen Monodualismus;
sie sind kein Bekenntnis zu einer monistischen Identititsphilosophie.

343

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritische Rezeption — AbschlieBende Bemerkungen

Man wiirde der Bedeutung des Zitats nicht gerecht werden, sihe man
in ihm nur den Wunsch des Autors, noch einmal seine Belesenheit zu
beweisen. Nicht allein der Inhalt dieses Zweizeilers, der in kompakter
poetischer Form die Koinzidenz des Widerspriichlichen in Gott zum
Ausdruck bringt, ist bemerkenswert. Es ist eine versohnende Geste
an die deutsche Kultur, der er so viel verdankte, obwohl die Barbarei,
die von Deutschland ausgegangen war, so viel zerstort und auch ihn
selbst in Not und Lebensgefahr gebracht hatte. Nicht zuletzt erinnert
es daran, daf3 das kiinstlerische Schone — und seien es die Verse eines
»groflen Heiden« — selber ein Symbol des Géttlichen ist, so daf3 es in
ihm auf die Weise des Nicht-Beriihrens beriihrt werden kann.

344

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

Personen

Alston 217

Anselm von Canterbury 190-191

Aristoteles 73, 95-96, 124, 153, 170,
328, 331

Augustinus 84, 91, 189-190, 211,
220-221, 225, 242, 244, 336

Bachtin 11

Berdjaew 11, 18-19, 48-49, 77, 81,
284, 334, 336

Bergson 34,49, 77-78, 81, 124, 144—
145, 186, 228, 282, 337

Binswanger 135-136, 277, 326

Bloch 81

Boethius 199

Bohme 80-81, 233,279, 284, 287,
321, 334

Boobbyer 15

Brentano 53, 132

Bruno 56, 58

Buber 107,209

Buddha 248-249

Bulgakow 323, 336

Carlyle 168

Cassirer 72, 110, 206, 309, 328
Chomjakow 115-116

Cohen 123, 327

Copleston 321

Coreth 339

Croce 206

Darwin 50

Descartes 56, 73, 90, 94-95, 106, 128,
149, 190-193

Dewey 51,72

Dilthey 35, 49, 53, 87, 142, 206, 208

Dionysios Areopagita 197, 205, 220

Dorotheos von Gaza 266

Dostojewski 11, 146, 174, 196, 286

Ebner 107

Elija 212

Enders 98, 232, 331
Ermicev 335

Ern 334-335
Evlampiev 329

Feuerbach 107, 245

Fichte 21,24-25,30-34, 37, 41, 49,
53,55, 76, 81, 105, 128-129, 140,
149, 190, 192, 244, 302, 305, 337,
339, 342

Fischer 17,48

Flasch 307

Florenski 12, 310, 323, 336

Florowski 324-326, 343

Franz von Assisi 117, 209

Franz von Sales 221, 224, 336

Gagarin 116

Gajdenko 328, 338

Glaser 327

Goethe 21, 38, 44-45, 49, 54, 77, 93,
140, 143, 146, 162, 225, 235, 238,
343

345

- &m 24.01.2026, 04:22:12.



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

Gogol 11

Gregor d.Gr. 202

Gregor Palamas 114

Gregor von Nazianz 202

Hallensleben 253, 332

Hegel 30, 38, 53, 55, 82, 97, 105, 153,
191, 245, 258, 279, 282

Heidegger 72, 95, 100, 135-136, 145,
201, 238,277

Heine 16

Heraklit 95

Hessen 335

Hick 218

Hoff 151,316

Hugo von St.Victor

Hume 140

Husserl 17, 63, 85,123,132, 327, 335,
337

221

Ijin 326
Iwanow 12, 246, 296, 302

Jacobi 55, 77, 140

Jakim 116

Jakowenko 337

James 49-51, 85, 124

Jeremias 216

Johannes II. 296

Johannes vom Kreuz 202, 336

Kabbala 221

Kant 21,24-25,27-28, 31, 34, 37, 45,
52-53, 55, 57-59, 63, 65-66, 91,
122-127, 147, 160, 163, 166, 190,
219, 244, 302, 328, 337-338

Karsawin 19, 116, 323

Kierkegaard 92, 187

Kistjakowski 44

Klimowa 46

Kochetkova 332

Leibniz 122, 140, 190, 287

Leonardo da Vinci 143

Lewitzki 326

Lipps 107

346

Lopatin 327

Losew 12

Losski 325-327, 335
Lotz 128,202,339
Lotze 59

Lukdcs 182

Lurje 44

Makarios d.Gr.

Malebranche

Maréchal 338

Marx 15,19, 21, 121

Maximus der Bekenner 224

Meister Eckhart 221, 223, 293, 331,
335

Mereshkowski 22

Mohammed 248

Moses 248

Motroschilowa

279
190

327

Nasarowa 331

Natorp 77,327

Newman 20

Nietzsche 16, 21, 31, 34, 49, 292

Nikolaus von Kues 21, 58, 63, 72, 76—
78, 81-82,98-99, 120, 140, 145, 147,
149-151, 158, 184, 190, 193, 201,
230-231, 245, 249, 258, 280, 288,
301, 315, 323, 335-337

Origines 244

Otto 211

Parmenides 190

Pascal 144, 237

Paulus 115, 145, 175-176, 180, 213,
216, 220, 251, 267, 290

Peirce 51

Pelagius 242

Platon 35, 74, 80, 149, 153, 188, 201,
279

Plotin 77-78, 81, 140, 190, 290, 323,
336

Plotnikow 135

Puschkin 146

- &m 24.01.2026, 04:22:12.



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahner 196-198, 233, 253, 260-261,
263,296, 339

Rehmke 123

Richard von St.Victor 221

Ricken 218

Rickert 35, 54, 59, 157, 327

Rilke 102, 146, 202
Rombach 331
Rosenzweig 107
Roth 312,318

Samjatin 106

Sartre 108

Scheler 81, 85, 107, 134, 206, 238

Schelling 53, 55, 140, 279, 282, 284,
287,321

Schestow 11, 77

Schiller 51

Schleiermacher

Schmidt, J. 196

Schneider 231, 315

Schopenhauer 38

Schpet 12

Schubert-Soldern 25

Schuppe 25,123

Senkowski 11, 322, 326

Seraphim 114

Simmel 15-16, 24, 35, 50, 107, 144—
145

Soboleva 336

Solowjow 11, 24, 27, 33, 59, 103, 154,
206, 229, 245-246, 250, 323, 329—
330, 336-337

17,47, 52

Sachen

actus purus 81

All-Einheit 17, 32, 46, 48, 54, 58, 62—
64, 73,79, 82, 84, 90, 96-101, 105,
112, 117, 119-121, 156, 164, 169,
173-175, 193, 213, 228-229, 232,
265,277, 280-281, 285, 288-289,
294-295, 319, 321, 323, 326, 328-
330, 332, 335, 337

Register

Solschenizyn 47

Spinoza 38, 47-48, 53, 56-58, 73,
122, 190, 249

Stallmach 313-314

Stammler 169

Stepun 18, 335

Stern 38, 41, 43, 55

Stirner 43, 245

Stolypin 46

Struwe 16, 22, 38-39, 106

Swoboda 332

Szombath 332

Tannert 327

Tertullian 220

Theresa von Avila 221, 336

Thomas von Aquin  195-197, 205,
225,231, 279, 282, 338

Tillich 12

Tjutschew 95, 146, 285

Tolstoi 11, 146

Tonnies 116

Trendelenburg 56

Tschizewskij 17, 326

Turgenew 11,174

Walter v. 116

Weissmahr 80, 231, 264

Wenck von Herrenberg 331
Windelband 17, 35-36, 39, 45, 59
Wwedenski 327

Zeller 17

alttestamentlich 221, 243, 251-252,
261, 267, 302

Analogie 111, 160, 197, 205, 225,
228-229, 240, 262, 333

Andersheit 215, 231, 313

antinomischer Monodualismus
324

Aufmerken 217

Augustinismus 242

347

- &m 24.01.2026, 04:22:12.



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

Aura 146
Ausdruck 206

Bewufitsein 21-22, 25-27, 29-30,
32, 34, 36, 39, 42, 46—48, 50-51, 53,
57, 60, 70-71, 74, 85-88, 95, 101,
106, 109, 118, 122, 124, 130, 132,
143, 145, 162, 167, 174, 180, 187,
191, 193-194, 199, 207, 209, 215-
216, 218, 226, 237, 251, 262, 279,
283, 288, 296-299, 327, 329

Bild 88,99, 128, 183, 188-189, 233,
284, 307, 309, 317-318

Bose 97

Buddha 248

Buddhismus 268

Chalzedon 248

Chaos 284-285

Christus 115, 166, 174, 176, 181, 184,
210, 216, 220, 244, 246-254, 257—
259, 264, 267-268, 270-271, 273—
275, 296-299, 312, 317-319, 333,
340

coincidentia oppositorum 78, 111,
120, 150, 258, 310

Doketismus 252
Dreifaltigkeit 237

Emanation 224

Empirismus 50

Entfremdung 187

Erfahrung 51, 54, 63, 124, 186, 195,
202, 215, 217, 259, 304-305, 339,
343

Erleben 56,131

Evidenz 39, 50, 53, 59, 73, 93, 106,
108, 110-111, 127, 150, 156-157,
159, 163-165, 191, 202, 206, 215,
258, 280

Evolution 232

Existenz 92, 94-95

Freiheit 32, 80, 168-169, 175, 180,
182,223, 281-282, 285, 327, 341

348

Geheimnis 101, 112-114, 201, 261,
309, 340

Gehorsam 163

Geist 82,155, 158

Geisterreich 99, 109, 112, 117, 121

Gerechtigkeit 43, 47, 61, 169-170,
173,177,182, 299

Gewalt 23,177-178, 180, 182

Gewissen 61,173, 297

Glaube 48,214-215

Gliickseligkeit 292

Gnade 93, 165-166, 175-178, 180—
183, 215, 221, 223, 252, 261-263,
271-273, 275-276

Gottheit 211

Gottmensch 244

Gottmenschentum 12, 23-24, 33, 36,
38, 58, 244, 246-247, 249-250, 319

Heilig 211, 267, 269

Heilige 22, 36, 265

Heiliges 265

Heimat 135, 187-188, 199

Hermeneutik 102

Herz 144, 203, 209, 211

Humanismus 11, 23, 41, 43—45, 58,
64-65, 90, 105, 121, 242244, 246~
247,251, 302-303, 312, 319, 338,
341-342

Idealismus 25, 55

Immanenz 41, 62, 64, 87, 160, 190,
212,216, 218, 220-222, 225, 230-
232, 241-243, 260, 322,332, 338

Immanenzphilosophie 25

Individualismus 23, 29

Inkarnation 237, 250, 253, 295, 320

Intuition 51,78

Islam 268

Juden 181, 251

Kirche 183, 250, 254, 265-266, 317,
319, 335

Koinzidenz 310, 313, 315, 333

Kontingenz 327

- &m 24.01.2026, 04:22:12.



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kreuz 202, 237-238, 249, 296, 299,
327,336

Kultur 22, 43

Kulturphilosophie 22, 24

Kunst 142, 225

Leben 28, 33,37, 42,49, 73,78, 82,
87, 94, 129-130, 143, 145, 158, 164,
192, 318, 328

lebendiges Wissen 33, 72,128, 131,
139-140, 143-144, 149, 193-194,
203, 208, 255, 327

Lebensverstehen 28

Licht 39, 49, 64, 83, 86-88, 93, 127—
128, 147, 149-150, 183, 191, 214,
249, 278-280, 318, 324

Liebe 100, 121, 136, 154, 169-171,
173-174, 182-183, 187, 243, 248,
263, 266, 298

Logos 17-18, 22, 40, 54, 115, 131,
175, 183, 233, 237, 246, 248, 253,
262, 318, 335

Marxismus 15

materia prima 73

Menschenrechte 341

Menschwerdung 246-247, 249, 256,
262, 295

Modalismus 238

Mohammed 248

Monodualismus 122, 148, 152, 275,
310, 324, 328, 343

Monophysitismus 252

Mystik 143

Nichstenliebe 171-172, 176, 183,
249

Naturrecht 166, 169, 177, 183

negative Theologie 202

Neukantianismus 55, 301

Nichts 230, 234, 280, 283

Nichtsein 102

Nichtwissen 58, 111, 145-148,
150, 158, 189, 198, 257, 292, 307,
310

Nihilismus 43

Register

Nizda 247
Notwendigkeit 82

Offenbarung 39, 110-111, 150, 159,
181, 198, 230, 255, 319, 340
Opfer 296

Pantheismus 46, 48, 56-57, 190, 242,
330
Pazifismus 170-171

Pelagianismus 242

Person 28, 31, 36, 41, 49, 60-61, 112,
134, 141, 160, 186-187, 196, 205,
212,223,227, 233, 241, 244, 250,
262, 318, 330, 333

Personalismus 41-43, 55, 90, 105,
142, 312, 337, 343

Pflicht 168, 170, 174-175

Pharisdismus 182

Poesie 114, 146

Potentialitit 73, 77, 79-80, 82, 98,
100-101, 103, 153, 156, 165, 230,
233, 238, 282, 284, 287-288, 313—
315

Potenz 230, 247, 263

Pragmatismus 49

Realismus 57
Reich Gottes 176, 181-182, 213, 234,
270-271, 273, 275, 293

Schoéne 206

Schopfer 187

schopferisch 42

Schopfung 77, 82, 183, 220, 228, 255,
262,269, 294, 315, 320, 323, 329,
331

Schuld 278, 298

Schweben 134, 148-149, 151, 198,
204, 257, 314, 330, 338

Seele 84, 95,101, 152-153

Seinsmonismus 158, 190, 205, 241,
324, 332

Selbsttranszendenz 233, 263

Sinn 157, 187, 202-203, 292

349

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

Sittengesetz 59, 124, 163, 166-167,
170-172, 175, 177-178

sittlich 60, 162

sobornost’ 115-116, 213, 265, 269,
289, 317

Solidaritit
317, 341

Sollen 164, 168

Substanz 27, 29-30, 57-58, 73, 89,
91, 121-122, 152, 231, 328, 331

Sithneopfer 295-296, 299

Siinde 136, 170-173, 176-177, 180,
249, 272-273, 277, 282-283, 287—
290, 294-295, 298

Siindenfall 286

Symbol 44,125, 183, 205, 214, 309,
344

99, 116, 169, 270, 300,

Tod 156,237,282, 290

Tolstojaner 170, 178

Tragik 47,135,172, 196, 199, 236,
277,288, 341

transzendental
213, 323

Transzendieren 95-96, 100, 112, 119,
121, 131, 139, 151, 153-155, 158,
160, 184, 187, 194, 208, 210, 227,
239, 260, 310, 312, 340

66,102,126, 128, 202,

Ungrund 284

Universum 98

unmittelbares Selbstsein 84, 94, 119,
199

350

unsterblich 216, 224
Unsterblichkeit 57, 189, 308
unvermischt 54, 109, 248, 273, 334
Urgrund 150

Ursiinde 287

Vater 214

Vechi 43

Verantwortung 168, 170-171, 173—
174, 271, 283, 285-287, 297, 299,
341

Vergottlichung 225, 234, 247, 252,
259, 276, 311-312, 317, 319

Vollzugswissen 145

Wahlfreiheit 282

Wabhrheit 25-26, 54, 149

Wert 30, 37, 43, 45, 65, 164

Wille 59, 163, 165, 216, 282

Willensfreiheit 282

Wir-Einheit 240, 266, 269

Wir-Realitit 265

Wir-Sein 105, 118, 120, 135, 148,
210, 266

Wissen-Leben 52

Wiirde 60, 157, 246, 251-252, 265,
271,317,333

Zeit 77,290

Zuruf 159

Zusammenfallen 100, 121, 199
Zweiheit 90, 93

- &m 24.01.2026, 04:22:12.



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- &m 24.01.2026, 04:22:12. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	I. Lebensetappen
	II. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg
	1. Humanistischer Individualismus
	2. Philosophie ist Lebensverstehen
	3. Zeitgenössische Einflüsse
	4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit
	5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns
	6. Das Programm des »religiösen Humanismus«
	7. Religiosität und »pantheistische Liebe
	8. Der Optimismus der Vernunft
	9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher
	10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen
	11. Spinoza und die Zurückweisung des Monismus und Pantheismus
	12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

	III. Die ontologische Grundlegung
	1. Die »Anwesenheit« des Seins
	2. Das Sein ist metalogische Fülle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache
	3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar
	4. Das Sein ist schöpferisches Können
	5. Das Sein ist Leben und Geist

	IV: Das Sein im Selbstsein
	1. Die All-Einheit der menschlichen Seele
	2. Die sich durch sich selbst erschließende Realität
	3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben
	4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten
	5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen
	6. Die Realität – ein »offenbar Geheimnis«
	7. Die Aktualisierung des Selbstseins

	V. Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein. Die Grundform der Offenbarung
	1. Die Evidenz der Du-Realität
	2. Offenbarung als Mitteilung der Realität des Offenbarenden
	3. Das Wort – das Medium der Offenbarung
	4. Die überzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder Gesellschaft
	5. Das Wir-Sein ist grenzenlos, überzeitlich, überindividuell
	6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

	VI. Anschluß an Transzendentalphilosophie und Phänomenologie
	1. Kritischer Anschluß an Kant
	2. Fichtes »intellektuelle Anschauung
	3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

	VII. Zur Methode des Frankschen Denkens: »Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«
	1. Lebendiges Wissen
	2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

	VIII. Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben
	1. Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt
	2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und Objektive in der Liebe
	3. Der Geist ist Grund
	4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist
	5. Die Erfahrung der geistigen Realität als Zuruf und Offenbarung
	6. Das geistige Sein – das Fundament der Personalität

	IX. Das Sollen gründet im Sein
	1. Das Sein ist Wille und Wert
	2. Sittliches Leben ist mehr als Gesetzesgehorsam
	3. Sittliche und rechtliche Normen
	4. Vernunft und sittlicher Takt
	5. Die Unvermeidbarkeit der Sünde. Die Eindämmung des Bösen
	6. Die universale Schicksalsgemeinschaft aller Menschen
	7. Nochmals: Gnade und Gesetz. Christliches Leben in der Welt
	8. Die Utopie der Selbsterlösung
	9. Christlicher Optimismus

	X. Das transzendentale Wissen von Gott
	1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens
	2. Der Gottesbeweis
	3. Das ontologische Argument
	4. Der religiöse Charakter des Arguments
	5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises
	6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken
	7. Der Trost der Philosophie

	XI. Das verstehende Erleben des Göttlichen und Heiligen
	1. Bedingungen für die Erfahrung des Göttlichen
	2. Andersheit und Ähnlichkeit
	3. Die transzendentale Erfahrung der Realität im Schönen
	4. Religiöse Erfahrung
	5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
	6. Die Gewißheit des Glaubens
	7. Gegenständliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

	XII. Der Mensch und das Sein: Geschöpf und Schöpfer
	1. Das Ungeschaffene im Menschen
	2. Der Mensch: Mitschöpfer mit Gott
	3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schöpfung
	4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

	XIII. Gottmenschentum
	1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz
	2. Gott und Mensch – ineinander verschränkte Begriffe
	3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«
	4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma
	5. Das Heil für alle Menschen
	6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung
	7. Parallelen zur gegenwärtigen Theologie

	XIV. Die Kirche – die göttliche All-Einheit in der Welt
	1.Die »Wahrheit« des Wir als das »Heilige«
	2. Die Kirche – soziologisch, ontologisch, theologisch
	3. Die »eigentlich mystische« und die »empirisch-reale Kirche«
	4. Die Einheit der beiden »Naturen« der Kirche

	XV. mysterium iniquitatis
	1. Der Widersinn des Bösen
	2. Das konstruktive und das zerstörerische Moment der Negation
	3. Das Böse – eine Folge der Freiheit?
	4. Verführung durch das Böse?
	5. Mein Sündenfall – der Sündenfall der Welt

	XVI. Das Leid
	1. Das Leid – das Signum des Weltseins
	2. Der Sinn im Leiden
	3. Der leidende Gott
	4. Sühneopfer und stellvertretendes Opfer

	XVII. Nikolaus von Kues – der Lehrer
	1. Die Gewißheit des Absoluten
	2. Wissen als ungegenständliche Erfahrung
	3. Der menschliche Geist – das Bild des göttlichen Geistes
	4. »transcensus«
	5. Die Gottmenschlichkeit
	6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualität und Potentialität
	7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

	XVIII. Kritische Rezeption – Abschließende Bemerkungen
	1. Kritische Rezeption
	2. Religionsphilosophie
	3. Russische Philosophie
	4. Desiderate der Forschung
	5. S. L. Frank – der Philosoph des christlichen Humanismus

	Register

