EINLEITUNG

Anfang 1998 lud der damalige Vorsitzende des Berliner Verbandes der Is-
lamischen Kulturzentren mich zu einer gemeinsamen Bahnfahrt nach
Koln ein. Er wolle, sagte er als Begriitndung, mich dem Kélner Mutterhaus
einmal vorstellen. AufRerdem habe der dortige Direktor den Wunsch geiu-
fRert, meine Bekanntschaft zu machen. So fuhren wir an einem Winter-
morgen mit dem ICE durch die von Rauhreif iiberzogene Landschaft Sach-
sens. Das Gesprich wollte nicht so richtig in Fahrt kommen. Der Vorsit-
zende ist zwar ein von Natur aus sehr freundlicher Mensch. Seine orthodo-
xe islamische Erziehung hat ihm jedoch férmliche Umgangsformen ange-
deihen lassen, die seinem Auftritt eine altmodisch wirkende Feierlichkeit
verliehen. Meine niederlindische Sozialisation, in der ich schon friih ein-
geschirft bekommen hatte, mich ja informell zu benehmen, damit mein
Gegentiber sich nicht herabgesetzt fiihlt, erwies sich als Handicap, um ein
fliissiges Gesprich mit ihm zu fithren. Was immer das Thema war, die
meisten Anldufe verliefen nach einigen Minuten im Sand und anschlie-
Rend schauten wir wieder auf die Landschaft. Der Gedanke, mein Reisebe-
gleiter stehe meinem Habitus ebenso ratlos gegeniiber wie ich dem seinen,
ging mir zwar durch den Kopf, vermochte aber nicht, meine Zunge zu 16-
sen. Auf die Konsequenzen eines lingeren Beisammenseins zu zweit wa-
ren wir ganz offensichtlich beide nicht vorbereitet. Insgeheim bezweifelte
ich bereits die Richtigkeit meiner Entscheidung, die Einladung tiberhaupt
angenommen zu haben.

Meine — eher sporadischen — Kontakte zum Berliner Verband gingen
damals ins fiinfte Jahr. In diesem Winter war ich gerade dabei, mit einer
Gruppe von Studierenden die 70 Berliner Moscheen zu ihrer gegenwirti-
gen Lage zu befragen und dieser zuriickhaltende, ja steife Herr, mit dem
ich nun unterwegs war, hatte uns mit offenen Armen empfangen. Er hatte
den Studierenden eine Tour d’horizon durch die neun Berliner Moscheen
des Verbandes gegeben, war mit ihnen zu den Bauplitzen neu entstehen-
der Immobilien gefahren und hatte geradezu freimiitig unsere Fragen be-
antwortet. Ich glaube, dass wir damals von seiner Offenheit verbliifft wa-
ren, weil sie so gar nicht ins Bild passen wollte, das Journalisten und Wis-
senschaftler von dem Verband gezeichnet hatten. Im Seminar wurde sogar
die Frage aufgeworfen, wem man denn glauben solle, wenn die eigenen
Begegnungen mit den wissenschaftlichen Darstellungen divergierten: den

13.02.2026, 22:00:22. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

muslimischen Gesprichspartnern oder der Wissenschaft? Es war vor allem
Neugierde auf die Losung dieses Ritsels, die mich die Einladung hatte an-
nehmen lassen.

In Koln erwartete uns eine grofere Kommission, bestehend aus dem
Direktor und 15 weiteren Herren, die sich als Vorsitzende anderer Distrikte
und als Verwaltungsfunktionire vorstellten. Wie mein Begleiter waren
auch sie formlich gekleidet — dunkelblauer Anzug, bliitenweifles Hemd,
Krawatte und dazu passendes Brusttuch — und wie er waren sie von einer
undurchschaubar wirkenden Feierlichkeit. Der Besuch war griindlich vor-
bereitet worden. Tee wurde gereicht und Siissigkeiten, gefolgt von einem
ausgesuchten Mittagessen, an dem alle Herren teilnahmen. Es wurde mir
klar, dass meine Anwesenheit ernster genommen wurde, als ich erwartet
hatte. Nach dem Essen folgte der Rundgang. Mir wurden das Mutter-
haus samt seiner Moschee, die Verwaltung, Empfangsriume, Bibliothek,
Ausbildung, Schulbiicher, Fraueninternat und, last but not least, die islami-
sche Akademie, die im Friihjahr ersffnet werden sollte, mit einer Griind-
lichkeit vorgefiihrt, die mir bei den vielen Besuchen in islamischen Ein-
richtungen noch nicht begegnet war. Abends war deutlich, dass man im
Gegenzug etwas von mir erwartete. Die Frage stellte sich, was das sein
kénnte. Die Antwort darauf prisentiere ich mit der vorliegenden Versffent-
lichung.

II.

Im Frithjahr 1998 befand sich der »Verband der Islamischen Kulturzen-
tren« in einer Transformation, deren Symbol die Eréffnung einer islami-
schen Akademie sein sollte. Es war der erste umfassende Versuch, mit der
Mehrheitsgesellschaft eine dauerhafte Kommunikation zu beginnen, — »in
Europa anzukommenc, wie es in der Sprache des Verbandes hief. Fiir die-
se Gemeinschaft, die jahrzehntelang nach auflen hin verschlossen war und
dadurch ein negatives Image aufgebaut hatte, erwies es sich zunichst als
schwierig, neue und gewissermafien unbelastete Kontakte zur Umwelt
aufzunehmen. Die Akademie sollte dieses Ziel erfiillen. Den Vorsitzenden
der Distrikte war der Auftrag erteilt worden, neue Beziehungen zu kniip-
fen, und das taten sie nun, jeder nach seinen Moglichkeiten.

All diese Mianner — die Frauen lernte ich erst spiter kennen — waren in
erster Linie religiés nach innen gekehrt. Thr Habitus wurde von dem Be-
streben geprigt, den Prophet Muhammad so gut wie mdoglich nachzuah-
men. Um das zu erreichen, hatten sie ihren Alltag, ihre Umgangsformen,

8

13.02.2026, 22:00:22. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ihr AuReres, ihr Essen, ihre Atemziige, ja sogar ihre Triume nach den ent-
sprechenden Hinweisen in Koran und Sunna ausgerichtet. Somit leb-
ten sie ein ritualisiertes Leben, dass man in christlichen oder jiidischen
Kreisen orthodox nennen wiirde. Diese so genannte Imitatio Muhammadi
verschaffte ihnen Sicherheit und inneren Frieden. In einem nichtislami-
schen Kontext jedoch bewirkten die feierlichen Umgangsformen geradezu
das Gegenteil. Obwohl in Europa zu Hause, hatte ihr heiliger Auftrag sie
die Anspriiche und Anforderungen der nichtmoslemischen Auflenwelt bis
dato nicht zur Kenntnis nehmen lassen. Folglich verfiigten sie auch tiber
wenig Erfahrung im Umgang mit Nichtmoslems und waren kaum auf ei-
nen Dialog mit der Auflenwelt vorbereitet.

Der Versuch meiner Gesprichspartner, iiber den eigenen Schatten zu
springen, den ich wihrend der Zugfahrt und dem anschlieRenden Emp-
fang miterlebte, verfolgte 1998 nur ein Ziel: den islamischen Religionsun-
terricht an den 6ffentlichen Schulen zu installieren. Damit sollte der Sen-
dungsauftrag der Gemeinschaft in einen neuen Horizont tberfithrt wer-
den. Die Grenze zur Auflenwelt war nicht die einzige, die fiir diesen Zweck
uberschritten werden musste. Um diesen Auftrag zu erfiillen, mussten
auch die Barrieren innerhalb der Gemeinschaft durchldssiger werden. Es
galt, die Grenze zwischen den Generationen ebenso zu verschieben wie die
zwischen den Geschlechtern. Zudem erwies es sich als notwendig, eine
neue Interpretation des islamischen Begriffs der religidsen Erneuerung
(Tagdid) ins Auge zu fassen, die die Offnung zur AuRenwelt auch religids
begriinden kénne. Damit war mein wissenschaftliches Interesse endgiiltig
geweckt worden.

I1I.

Ein halbes Jahr spiter entschied ich mich, eine Monographie zu schreiben,
um die organisatorische Verwandlung, die sich vor meinen Augen abspiel-
te, aufzuzeichnen und auch historisch nachzuvollziehen. Innerhalb des
Verbandes wurde mein Vorhaben als eine Hilfe fiir die eigene Offnung be-
griffen. Wo ich auch hinkam, standen die Tiiren fortan offen, wurden die
Biicher gezeigt und die religiose Terminologie in allen Einzelheiten erklirt.
Die Hoffnung war geweckt worden, dass ich die Gemeinschaft mit mei-
nem Buch aus der Talsohle der negativen Zuschreibungen fiithren wiirde.
Niemand konnte damals voraussehen, dass ihr noch einmal eine tiefgrei-
fende Wandlung bevorstand, die die Offnung wieder riickgingig machen
sollte. Zunichst entwickelten sich meine Interessen in eine Richtung, die

13.02.2026, 22:00:22. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

zwar von den minnlichen Vorstinden unterstiitzt wurde, ihren Reprisen-
tationsvorstellungen jedoch nicht entsprach.

Wie minnliche Feldforscher sich ihren Gegenstand iiber die minnli-
che Seite erschlieflen miissen, war mein Zugang in hohem Mafle von der
Gesprichsbereitschaft der Frauen bestimmt. Sie waren es, die mir ein Ver-
stindnis von der inneren Dynamik der Gemeinschaft {iber weite Strecken
ermoglichten. Darum handelt dieses Buch auch von der Stellung der Frau-
en innerhalb des Verbandes, von ihren Freirjumen und ihren Bereichen
selbststindigen Handelns, von ihrer Selbstwahrnehmung und den Gren-
zen, die sie freiwillig akzeptieren. Meine Ankiindigung, tiber sie schreiben
zu wollen, sorgte anfinglich bei den Ménnern in den Fiithrungsetagen fur
Unruhe. Frauen leben und arbeiten schliefRlich im Mahram, jener inneren
Domine, zu der Minner keinen Zutritt haben und tiber die sie auch nichts
wissen diirfen. Uber sie zu schreiben konnte bedeuten, die Grenze der Ge-
schlechtertrennung zu verletzen und eine Privatheit zu stéren, die fiir eine
minnliche Offentlichkeit letztendlich nicht von Interesse sein kann, und -
wie der Kolner Direktor einmal privat bemerkte — doch nur Tratsch zu Ta-
ge fordern wiirde.

Das Ziel der Feldforschung lag indes beim Thema der Kommunika-
tion, d.h. der religiosen Kommunikation, der internen Kommunikation
und der angestrebten Kommunikation zur Aufenwelt, fiir die zunichst
alle Voraussetzungen fehlten. Es ging um die Frage, iiber welche religiésen
Ressourcen diese orthodoxe islamische Gemeinschaft verfiigte, um die re-
ligios begriindete Kommunikation in ein Instrument zu verwandeln, mit
dessen Hilfe sich auch im europiischen Kontext Wege ebnen liefen. Die
religiose Kommunikation hatte die Gestalt kollektiver Gebetskreise (Ha-
tim) und eines kollektiven Sendungsauftrags (Da’wa) angenommen. Sie
bildete wiederum den Rahmen fiir eine intensive interne Kommunikation,
die sich zwischen allen Mitgliedern abspielte. Die Position jedes Einzelnen
bestimmte jedoch in hohem Mafie deren Richtung sowie auch ihr letztend-
liches Gelingen. In diesem Geflecht schien nun die angestrebte Kontakt-
aufnahme zur nichtmoslemischen Mehrheitsgesellschaft als Antrieb zu
funktionieren, die internen Strukturen zu tiberholen. Damit wurden zu-
nichst Barrieren auf dem Weg zum gesteckten Ziel beseitigt. Damit einher
ging aber auch eine tiefgreifende Umwandlung, die die Gemeinschaft in-
nerhalb kiirzester Zeit von innen nach auflen kehrte.

10

13.02.2026, 22:00:22. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Iv.

Als das Buch bereits zur Hilfte geschrieben war, kam die Krise. Ein dop-
pelter Fithrungswechsel an der Spitze der Gemeinschaft hatte im Sommer
2000 einen Personalwechsel auf allen Ebenen und in allen europiischen
Gemeinden des Verbandes zur Folge. Als dieser Konflikt endete, waren
auch alle Gesprichspartner, die den Dialog zu Kirche, Staat und Gesell-
schaft gesucht hatten, verschwunden. Thr Verschwinden hatte zwei Konse-
quenzen. Einmal standen die christlichen und sikularen Gesprichspart-
ner, die sich auf das Dialogangebot eingelassen hatten, vor der Aufgabe,
ihren Vorstinden und Kuratorien zu erkliren, warum die Kontaktaufnah-
me nun doch misslungen war. Alte Vorurteile gegen Muslime flammten
wieder auf. Innerhalb der Gemeinschaft fiihlte sich nunmehr eine ganze
Generation im Stich gelassen. Vor allem diejenigen, die in Europa geboren
waren, hatten ihre Hoffnung darauf gesetzt, im Zuge der Offnung zu
»normalisieren«, d.h. als Moslems akzeptiert zu werden und als gliubige
Menschen eine sinnvolle Aufgabe in der Gesellschaft erfiillen zu kénnen.

Die Datenaufnahme wurde Ende 2000 abgeschlossen. Der For-
schungszeitraum umfasst somit zwei Paradigmenwechsel, die beide dra-
matische Auswirkungen auf den »Verband der Islamischen Kulturzentren«
zeitigten. Aus den Gesprichen und Interviews wurde auflerdem deutlich,
dass diese Gemeinschaft in ihrer kurzen Existenz bereits verschiedene
Umwandlungen vollzogen hatte. Wie noch zu zeigen ist, war ihre Griin-
dung in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts eine Reaktion auf die er-
zwungene Modernisierung der Gesellschaftsordnung in der Tiirkei gewe-
sen. Als Antwort darauf unterwarf diese Gemeinschaft sich einer religics
gewendeten Modernisierung. Sie vollzog den Bruch mit dem traditionellen
islamischen Orden und bildete eine Laiengemeinschaft. Heute, wo die Ab-
16sung der ersten Generation bevorsteht, sieht sich der europiische Zweig
der Gemeinschaft vor der Aufgabe, Formen zu erproben, die dem europdi-
schen Kontext Rechnung tragen. In dem vorliegenden Buch werden die Pa-
radigmenwechsel als Anliufe begriffen, die Kommunikation innerhalb der
Gemeinschaft an die der Mehrheitsgesellschaft anzuschlieflen, ohne dabei
an religioser Glaubwiirdigkeit einzubtiffen. Fiir jede Religionsgemeinschaft
ist das bereits ein Spagat. Fiir die islamischen Glaubensgemeinschaften in
Europa kommt das Hindernis hinzu, gesellschaftlich noch nicht akzeptiert
zu sein.

11

13.02.2026, 22:00:22. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

V.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert. In Wege in die Vergangenheit wird die
islamische Geschichte der letzten fiinf Jahrhunderte befragt und das reli-
giose Koordinatensystem, das heute die Entscheidungen der Gemeinschaft
bestimmt, festgestellt. Die Suche fiithrt in die Geschichte des Nakshibendi-
Ordens in der Zeit vom 17. bis zum 19. Jahrhundert. Um ihre Koordina-
ten zu rekonstruieren, werden im ersten Kapitel philologische Ergebnisse
der Islamwissenschaft fiir eine religionswissenschaftliche Perspektive aus-
gewertet. Aus dem islamischen Orden entstand Mitte des 20. Jahrhunderts
eine Laiengemeinschaft. Unter welchen Umstinden sie gegriindet wurde,
welche organisatorische Gestalt sie annahm und welche Richtung sie ein-
schlug, diesen Fragen ist das zweite Kapitel gewidmet. In Wahrnehmungen
in der Gegenwart, dem dritten Kapitel, wird zunichst skizziert, warum die
entstehende Gemeinschaft in der Tiirkei angefeindet wurde. Das abschlie-
Rende Urteil der Hiresie wurde auch von Wissenschaftlern in Deutschland
iibernommen, ohne allerdings die hierzulande geltenden Grundrechte auf
Religionsfreiheit zu beriicksichtigen. Hier schliefdt mit dem vierten Kapitel
eine Beschreibung der Entstehung des Verbandes in Europa an sowie der
Paradigmenwechsel in den letzten Jahren. Die Wege, die eine Mitteilung
innerhalb der Gemeinschaft und in den Kontakten zur Umwelt zuriickle-
gen muss, sind Gegenstand des flinften Kapitels. Die Weise, wie die
Kommunikation funktioniert, beriihrt die Zusammenarbeit zwischen den
Geschlechtern, die Asymmetrie ihrer Inklusion und den Ort der Frauen. Es
wird beschrieben, wo die Kommunikation an ihre Grenzen gerit, wann sie
definitiv scheitert und unter welchen Bedingungen sie gelingen kann. Zwi-
schen den Zeiten: Die religiése Kommunikation, das sechste Kapitel, beinhal-
tet zunichst den Versuch, die kollektive Sendungsaufgabe, die diese Laien-
gemeinschaft sich gestellt hat, zu skizzieren. Das letzte Kapitel schlieflich
beschreibt die Liturgie der Gebetskreise. Die Wandlungsprozesse des
Nakshibendi-Ordens, die diese Gemeinschaft nicht nur in organisatori-
scher, sondern auch in religiser Hinsicht zu einer Laiengemeinschaft ge-
macht haben, werden darin noch einmal rekapituliert.

VI.
Die religiésen Begriffe sind prinzipiell in arabischer Umschrift geschrie-
ben. In allen tiirkischen Zitaten wurde jedoch, um der Authentizitit willen,

die tuirkische Schreibweise beibehalten. Deshalb begegnet dem Leser ein

12

13.02.2026, 22:00:22. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

religioser Terminus manchmal in arabischer (z.B. Mamawlyat) und
manchmal in tiirkischer Umschrift (z.B. Maneviat). Um dem Leser eine
Orientierung zu geben, wurden in einem Index der religivsen Begriffe die
tiirkischen Wérter den arabischen nachgestellt. Wenn ein Terminus einen
persischen Ursprung hat, ist dies in Klammern vermerkt. Diese Vorge-
hensweise spiegelt die Komplexitit religioser Diskurse im tiirkischen Is-
lam.

VII.

Viele Menschen haben zur Genese dieses Buches beigetragen. Ich méchte
mich bedanken bei Wolf Ariés, Joachim Hake, Dietrich Jung, Jamal Malik,
Irka Mohr, Elena Soteriou, Christian Troll und Banu Yalkut-Breddermann.
Sie lasen Teile des Texts und gaben mir wertvolle Hinweise. Meine Ge-
spriachspartner und -partnerinnen im »Verband der Islamischen Kulturzent-
ren« wurden meiner Fragen nie miide, und viele waren auch nach dem letz-
ten Paradigmenwechsel bereit, die umgreifenden Anderungen und ihre
Zweifel mit mir zu diskutieren. Das Vertrauen, das sie in mich setzten, ha-
be ich als Freundschaft erfahren. Theresa Wobbe begleitete das Buch von
seinen Anfingen bis zu seinem Abschluss und lehrte mich derweil, reli-
giose Vorginge auch unter soziologischen Gesichtspunkten zu betrachten.
Dafiir bin ich ihr zutiefst dankbar.

3

13.02.2026, 22:00:22. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 22:00:22.



https://doi.org/10.14361/9783839400999-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

