
2. Die Kunst als Wissenschaftskriterium

p. 43 Die Wissenschaft hat als solche keinerlei Bezug zur 
Kultur, weil sie sich außerhalb jener Sphäre entwickelt, 
welche die der Kultur ist. Eine solche Situation, die wir 
im vorhergehenden Kapitel darzustellen versuchten, 
rechtfertigt in sich keine herabsetzende Bewertung so­
wie keine Verurteilung, um die Wissenschaft herabzu­
stufen. Nur wenn man den Bereich der Wissenschaft als 
den einzig wirklich existierenden Seinsbereich versteht 
und daraufhin jener andere Bereich, worin das Leben 
und seine Kultur sich hält, ins Nichtsein oder in den 
Schein der Illusion verworfen wird, dann gehört es zur 
Pflicht des Philosophen einzugreifen. Um es nochmals 
zu sagen: Nicht das Wissenschaftswissen ist in Frage ge­
stellt, sondern die heute damit verbundene Ideologie, 
wonach es das einzig mögliche Wissen ist, das alle übri­
gen ausschalten soll. Denn dies ist zumindest die ein­
zige Gläubigkeit, die in der modernen Welt inmitten 
des Zusammenbruchs aller Gläubigkeiten weiterbe­
steht, nämlich die bereits begegnete und weltweit ver­
breitete Überzeugung, wonach Wissen mit Wissen­
schaft synonym sei.

p. 44 Wenn wir das Kriterium der Kunst nehmen, um den 
Bezug der Wissenschaft zur Kultur zu ermessen, so 
werden wir vom Taumel ergriffen, denn wir finden uns 
dann wirklich vor ein Nichts gestellt. Die Kultur ist in der 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tat eine Aktivität der Sinnlichkeit, die Vollendung ihrer 
Vermögen, während die moderne Wissenschaft mit der 
Ausschaltung der sinnlichen Naturqualitäten das ihr 
eigene Feld definiert und sich selbst durch den Ausschluß 
dieser selben Sinnlichkeit bestimmt. Somit fallen Wissen­
schaft und Kunst in einen je unterschiedlichen Bereich 
auseinander, und zwar durch die Wirkung einer so ra­
dikalen Heterogenität dieser ihrer gegenseitigen Berei­
che, daß das Denken eines möglichen Bezugs zwischen 
den beiden sich zumindest für den Augenblick als un­
möglich erweist.
Wir werden uns durch den oberflächlichen Einwand 
nicht stören lassen, wonach es möglich sein soll, inner­
halb der wissenschaftlichen Arbeit selbst und ihrer Er­
gebnisse zahlreiche "Schönheiten" zu finden. Die Auf­
nahmen, die mit Hilfe von Mikroskopen unterschiedli­
cher Größe erzielt wurden, sind nicht nur mit Recht 
wegen der Fremdartigkeit der Welten, die sie uns wahr­
zunehmen erlauben, berühmt, sondern unser Interesse 
gilt hier der Harmonie der Darstellungen, die sie uns 
liefern. Zusammen mit ihrer Kraft der Verzauberung 
verleiht eine solche Harmonie denselben einen unbe­
streitbar ästhetischen Charakter. Deshalb ist es nicht 
erstaunlich, daß solche Fotografien in vielen Werken 
über die Kunst zu finden sind, wo sie beispielsweise mit 
Malereien verglichen werden, die als avantgardistisch 
gelten und zu deren Rechtfertigung sie dann dienen 
sollen. Zu allen Zeiten haben im übrigen zahlreiche 
Künstler, insbesondere die größten unter ihnen, danach 
gestrebt, ihrem Suchen eine Erkenntnisbedeutung zu 
geben, indem sie sich vornahmen, in das Herz der 

117

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dinge vorzustoßen und eine bis dahin unbekannte Of­
fenbarung von ihnen hervorzubringen. Es mag hier ge­
nügen, die Namen von Leonardo da Vinci und Dürer 
zu erwähnen.

p. 45 Der überraschende Parallelismus, der sich in jüngster 
Zeit zwischen gewissen Forschungen im bildnerischen 
Bereich und verschiedenen wissenschaftlichen Ent­
deckungen einstellen konnte, wie eben zum Beispiel im 
Hinblick auf mikroskopische Phänomene, ist ein Hin­
weis - wenn nicht ein Beweis - für die Einheit wie für 
die Universalität des Wissens. So kann jede wirklich 
originale und mithin ungewöhnliche Schöpfung im Be­
reich des graphischen oder bildnerischen Schaffens ihre 
unvorhergesehene, aber unbestreitbare Ähnlichkeit mit 
irgendeinem Beleg, der von der Grundlagenforschung 
an den Tag gebracht wurde, als Vorwand benutzen und 
von letzterer eine Art Bestätigung erhalten. So war 
Kandinsky erschüttert, als er von Bohrs Theorien über 
die Atome Kenntnis bekam. Indem er darin die Idee 
einer Auflösung der objektiven Wirklichkeit oder zu­
mindest einer Destruktion dessen erblickte, was bis da­
hin für die Natur der Dinge gehalten wurde, entnahm 
er diesem Sachverhalt einen mächtigen Antrieb, um be­
stimmten seiner Intuitionen ihre volle Entwicklung zu 
verleihen, die in dem enden sollte, was bald die ab­
strakte Malerei hieß.
Beschränken wir uns für den Augenblick auf die Beob­
achtung, daß die vorgenommene Annäherung zwischen 
gewissen ästhetischen Schöpfungen einerseits und wis­
senschaftlichen Ergebnissen andererseits die umge­
kehrte Bedeutung von jener hat, die man ihr zu geben

118

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können glaubt. Daß die Fasern eines Blattes oder die 
Kristallstrukturen den Ergebnissen von Versuchen glei­
chen, die bezüglich der reinen graphischen Elemente 
wie Punkt, Linie usw. unternommen wurden, oder daß 
mikroskopische Aufnahmen von Pflanzen- oder Mine­
ralformen mit Bildwerken - und vor allem den innova­
tivsten - vergleichbar sind, zeigt nicht, daß der Bereich 
der Wissenschaft, und sei es auch nur teilweise, sich mit 
dem der Kunst deckt, das heißt mit der Sinnlichkeit und 
dem Leben. Ganz im Gegenteil haben die hervorge­
brachten Ergebnisse von Kristall- und Pflanzenformen 
keinen ästhetischen Wert, weil sie "wissenschaftlich” 
sind und eine wissenschaftliche Wahrheit offenbaren 
oder die Gültigkeit bzw. Aufhebung von reinen Theo­
rien belegen. Sie besitzen diesen ästhetischen Wert, 
insofern sie sich einer menschlichen Sinnlichkeit geben. 
Nur für diese und ausschließlich für diese hat und kann 
eine bestimmte Konstruktion oder Anordnung von 
Elementen eine bildnerische Bedeutung haben. Die Ge­
setze, die diese wissenschaftlichen Dokumente schön sein 
lassen, sind die ästhetischen Gesetze der Sinnlichkeit; es 
sind nicht die mathematischen oder physikalischen Ge­
setze, die der Forscher an ihnen zu entziffern versucht.
Wenn nun solche Darstellungen dem Künstler oder 
Kunstliebhaber außer der Bedeutung, die sie für den 
Forscher haben, eine andere anbieten, so geschieht dies 
genau deshalb, weil die wissenschaftliche Welt abstrakt 
ist und von der Nichtbeachtung der sinnlichen Ele­
mente herstammt, die a priori zur Natur und damit zu 
jedem Naturding gehören. Daß die Farben und sinnli­
chen Formen auf den Fotobildern bleiben, wo sie uns 

p. 46

119

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Harmonie ihrer Darstellung beeindrucken 
können, zeigt an, daß sie aus der Natur nicht weggelas­
sen werden können und die Galileische Abstraktion 
darin besteht, ihnen keine Aufmerksamkeit mehr zu 
schenken bzw. sie nicht mehr in den Berechnungen er­
scheinen zu lassen - aber sie keinesfalls zu unter­
drücken vermag. Dies hat seinen Grund darin, daß 
diese Farben und Formen für das Sein der Natur kon­
stitutiv sind, denn die reale Natur ist die sinnliche Natur 
und nicht jenes Universum der Idealitäten, die die Wis­
senschaft ihr in ihren Konstruktionen und Theorien 
substituiert. Folglich sind die wissenschaftlichen Gege­
benheiten sowie die Wissenschaft selbst nur insoweit 
der "Schönheit" fähig, als sie sich über die Abstraktion 
hinaus und in Wirklichkeit durch sie letztlich auf die 
einzig existierende Welt beziehen, die diejenige des 
Lebens ist.

p. 47 Warum die Kunst notwendigerweise innerhalb der 
menschlichen Erfahrung als eine der Grundformen jeg­
licher Kultur auftaucht, ist eine unserer Fragen, auf die 
wir nunmehr schon eine sichere Antwort geben können. 
Die Natur ist wesenhaft eine sinnliche Natur, weil der 
Bezug zum Objekt - nämlich die Ek-stase letztlich, 
worin jede Natur und der Bezug selbst gründen - sich in 
seiner Transzendenz selbstaffiziert, so daß zum Beispiel 
das Sehen ein sinnliches Sehen ist. Deshalb begann 
Kant seine Forschung, als er die Bedingungen jeder 
möglichen Erfahrung, das heißt für ihn einer jeden 
möglichen Welt, aufsuchte, mit einer "Transzenden­
talen Ästhetik" - also mit der Analyse der Sinnlichkeit. 
Gewiß erfolgt diese Analyse auf einer Ebene, die noch 

120

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diejenige der Faktualität ist. Sie begegnet der Sinnlich­
keit bei der Geburt der Welt, ohne wirklich das Motiv 
des sinnlichen Charakters dieser Geburt zu verstehen. 
Dieses Motiv ist für uns da: Die Welt ist eine sinnliche 
Welt, weil sie als Lebenswelt und nicht als Welt eines 
Bewußtseins in ihrem Grund affektiv ist, und zwar ge­
mäß der innersten Möglichkeit ihrer ekstatischen Ent­
faltung.
Doch bildet die Sinnlichkeit nicht nur das apriorische 
Wesen einer jeden möglichen Welt, sondern sie defi­
niert auch jenes der Kunst. "Nur durch das Gefühl [...] 
ist das künstlerisch Richtige zu erreichen," erklärt 
Kandinsky.1 Sowie: "Da die Kunst auf das Gefühl wirkt, 
so kann sie auch nur durch das Gefühl wirken." Folglich 
besitzen die bekannten Gesetze des Schönen, da sie 
jene der Sinnlichkeit sind, nur den Schein der mathe­
matischen, idealen und objektiven Gesetze. Selbst wenn 
es gelingen sollte, den Formen und Verhältnissen, die 
die verschiedenen Bildelemente einer Komposition 
unter sich knüpfen, eine streng mathematische Formu- p. 48 
lierung zu verleihen, so wäre dies nur die ideale Annä­
herung an die Verhältnisse und Gleichgewichte, die im 
Inneren der Sinnlichkeit auftreten und in ihr sowie in 
deren eigenen Gesetzen ihre Möglichkeit sowie ihre Er­
fordernisse finden, denen sie entsprechen, das heißt 
ihren letzten Grund. Deswegen sagt Kandinsky außer­

1 Über das Geistige in der Kunst, Bern: Bentelli 101952, 84 f. - In 
der französischen Übersetzung steht für Gefühl sensibilite, was in 
Henrys eigenem Text mit Sinnlichkeit wiedergegeben wird (Anm. 
d. Übers.).

121

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem: "Die Proportionen und Waagen sind nicht außer­
halb des Künstlers, sondern in ihm."
In dem Maße, wie die Kunst die Verwirklichung der 
Fähigkeiten der Sinnlichkeit ist, bildet sie keinen Son­
derbereich, sondern sie unterhält mit der Welt, ja mit 
jeder möglichen Welt im allgemeinen, eine Resonanz, 
wenn gilt, daß diese eine sinnliche Welt ist, die in der 
Sinnlichkeit geboren und von ihr getragen wird. Somit 
fällt die Lebenswelt, in der die Menschen leben, ganz 
unter die Kategorien der Ästhetik und ist von ihnen aus 
verständlich. Es ist eine Welt, die notwendigerweise 
schön oder häßlich ist. Wenn sie weder das eine noch 
das andere ist, so entspricht dies einer Art mittlerer 
Neutralität, die nur eine ästhetische Bestimmung unter 
anderen ist, das heißt ein bestimmter Zustand der 
Sinnlichkeit, der die Welt grundsätzlich übergeben ist. 
Deshalb schließt jede Kultur in sich die Kunst als eine 
ihrer Wesensdimensionen ein, denn die Kunst gehört 
von Natur aus zur Lebenswelt, in der die Menschen le­
ben. Jeder Mensch als Bewohner dieser Welt ist näm­
lich in seiner Potentialität ein Künstler, zumindest ein 
solcher, dessen Sinnlichkeit als die transzendentale Be­
dingung dieser Welt und ihres Erscheinens fungiert.
Was es jetzt zu verstehen gilt, ist die Bedeutung des 
Außerspielsetzens der Sinnlichkeit durch die Wissen­
schaft, ihr Ausschluß aus der Welt, deren begründende 

p. 49 Möglichkeit sie indessen bildet. Im strengen Sinne ist 
dieser Ausschluß unmöglich, da die Sinnlichkeit, wie wir 
es gerade in Erinnerung gerufen haben, die transzen­
dentale Bedingung von allem ist, was die Form einer 
"Welt" zu empfangen vermag. Nur aus der wissen­

122

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftlichen Welt ist die Sinnlichkeit entfernt. Und aus 
diesem Grunde ist diese Welt abstrakt, was heißen will, 
es ist eine Welt, in der die Sinnlichkeit nicht mehr be­
rücksichtigt wird, obwohl sie als deren unbemerkte Be­
dingung weiterbesteht. Genau dies hatte unsere Unter­
suchung der mikroskopischen Fotoabzüge der ver­
schiedenen Materialien gezeigt, denn ihr wissenschaftli­
cher Charakter verhinderte nicht ihr Erscheinen in dem 
Maße, wie diese Erscheinung diejenige einer Welt mit 
"ästhetischen" Eigenschaften war.
Deshalb ist die Situation die folgende: In der einzig exi­
stierenden Welt, die jene des Lebens ist, kann man sich 
ihr gegenüber so verhalten, daß durch das Außerspiel­
setzen ihrer sinnlichen Qualitäten und deren totale 
Nichtbeachtung Veränderungen in diese Welt einge­
führt werden, die ihre Voraussetzungen in den idealen 
Bestimmungen der Wissenschaft und nur in diesen fin­
den. Man steht also Wirkungen gegenüber, die in einer 
Welt erzeugt werden, welche notwendigerweise jene der 
Sinnlichkeit ist, auch wenn diese Sinnlichkeit selbst nicht 
mehr berücksichtigt wird. Letztere verschwindet nicht. 
Die sinnlichen Elemente bestehen als die unumgängli­
chen Träger dieser Lebenswelt weiter. Allerdings ge­
schieht es, daß diese sinnlichen Bestimmungen sich 
nicht mehr in Abhängigkeit von den inneren Gesetzen 
der Sinnlichkeit bestimmen und sich danach ausrichten: 
Eine wesenhaft ästhetische Welt hört dann auf, ästhe­
tischen Anordnungen zu gehorchen, und von solcher 
Art ist die Barbarei der Wissenschaft. Hierzu folgende 
Beispiele.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 50
Im griechischen Eleutherai bestehen noch die Reste 
einer der Festungen, die im 6. Jahrhundert Attika be­
wachten. Es handelt sich um eine wunderbare Mauer 
aus wuchtigen Steinblöcken, die in der Sonne glänzen, 
doch leider führt über sie eine Starkstromleitung hin­
weg. Wenn es darum ginge, elektrischen Strom von 
einem Ort zum anderen zu transportieren und die gün­
stigsten Bedingungen für diese Maßnahme zu berech­
nen, so war wahrscheinlich die von den griechischen In­
genieuren beschlossene Lösung die richtige. Wenn 
diese sich uns aber als eines der unzähligen Beispiele 
für die Barbarei anbietet, die unsere Welt verwüsten, 
dann deshalb, weil in diesen Berechnungen und deren 
Ermöglichung von der Sinnlichkeit abstrahiert wurde. 
Und wir verstehen ein wenig besser, was diese ist und 
was ihre Nichtbeachtung durch die Wissenschaft bedeu­
tet. Denn die Sinnlichkeit begrenzt keinen Sonderbe­
reich der menschlichen Erfahrung, das heißt einen Aus­
schnitt des Seins, den man tatsächlich vernachlässigen 
könnte, um sich besser dem Studium eines anders be­
schaffenen widmen zu können. Als ihr Substrat ist die 
Sinnlichkeit das Ganze der Erfahrung und folglich das 
Ganze der Welt, wodurch letztere sich notwendiger­
weise als ein Ganzes darbietet. Es ist eine große Illusion 
zu glauben, es gäbe so etwas wie eine objektive Totali­
tät, und die Welt entspräche genau dieser. Sie wäre ein 
Sack, der alles enthält, worin Wesen und Dinge neben­
einander Platz finden: die Steine, die Erde, der Him­
mel, der elektrische Strom, die Menschen. Es gibt keine 
mögliche Welt als reine Welt, keine radikale Äußer­
lichkeit, die allein auf sich zurückgeführt wäre. In einem

124

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medium radikaler Äußerlichkeit wäre jedes Element 
allen anderen gegenüber so fremd, daß es keinerlei Be­
zug zu ihnen unterhalten könnte, nicht einmal den der 
Äußerlichkeit, so daß eben ein solches Medium nicht 
denkbar ist. Wenn wir von der Welt als einem Medium 
reiner Äußerlichkeit sprechen, so setzen wir in Wirk­
lichkeit etwas voraus. Diese unsere Voraussetzung ist 
die Einheit dieses Mediums, das heißt dieses “Medium” 
selbst als solches - im vorliegenden Fall die Selbstaffek- 
tion der Ek-stase der Äußerlichkeit, die diese als 
Äußerlichkeit ermöglicht, mithin in ihrer Selbstaffek- 
tion und durch sie.
Was wir soeben erwähnt haben, betrifft die sinnliche 
Welt, eine Welt, deren Einheit, das heißt Möglichkeit, 
die Sinnlichkeit ist. In der Sinnlichkeit hält sich alles als 
Eines, als in einer Einheit erfaßt und somit im Bezug 
zum übrigen Seienden. Deshalb ist es im Hinblick auf 
die Sinnlichkeit nicht möglich, nur ein Ding in Betracht 
zu ziehen und die anderen zu vernachlässigen. Wie die 
griechischen Ingenieure kann man sich nur für den 
elektrischen Strom und die Umstände seines Trans­
ports interessieren, so für die Berechnungen, die letzte­
ren mit seinen Voraussetzungen betreffen, für die 
Höhe der Leitungsmasten, den Kabelwiderstand, die 
Stromfrequenz usw. All diese "Elemente” gehören 
nichtsdestoweniger zu einer einzigen Welt, nämlich zu 
derjenigen, worin die Festung liegt, die sich nicht dank 
eines bloßen Äußerlichkeitsverhältnisses unter der 
Stromleitung befindet, das heißt im vorliegenden Fall 
aufgrund des Raumverhältnisses des Einen-außerhalb- 
des-anderen unter der Gestalt des Nebeneinander bzw.

p. 51

125

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untereinander. Denn die Festung ist in sich nicht mehr 
'‘unter” der Starkstromleitung, wie diese "über” sie hin­
wegführt. In einem Äußerlichkeits- oder reinem Raum­
verhältnis, das nur von der Äußerlichkeit des Raumes 
gebildet wäre, haben sie keinen Bezug zueinander, das 
heißt, sie sind weder nah noch fern. Wenn sich infolge 
irgendeiner Naturkatastrophe, etwa eines Erdbebens, 
ein gerissenes Leitungskabel auf die Mauer aus Steinen 
herabsenkte und auf einen dieser Steine zu liegen 
käme, so würde es ihn nicht "berühren”. Das Bild von 
Milliarden von Lichtjahren wäre eine sehr schwache 
Vorstellung oder besser gesagt vollkommen unange- 

p. 52 messen, um eine Idee von der grenzenlosen, unendli­
chen Distanz zu vermitteln, die beide voneinander für 
immer trennen würde.
Als ein Nebeneinander oder ”Unter”-einander ordnen 
sich Festung und Stromleitung nur auf diese Weise in­
nerhalb einer Einheit an, die diejenige einer Sinnlich­
keit ist. Als Selbstaffektion der Ekstase der Äußerlich­
keit ist die Ekstase wesenhaft individuell, weil die 
Selbstaffektion als solche das Wesen jeder möglichen 
Ipseität bildet. Das Individuum ist somit das Ganze des 
Seins; in ihm und durch es wird das Seiende in einem 
Ganzen erfaßt und als solches dargeboten. Weil sich ein 
Individuum vor ihnen befindet, und zwar nicht als empi­
risches Individuum im Raum, sondern als die Ipseität 
jeder Vielheit und jeder ekstatischen Teilung, sind 
Festung und Stromleitung zusammen in einer gemein­
samen Welt. Die Gesetze ihres Einheitsverhältnisses 
sind die Gesetze der Sinnlichkeit, das heißt jenes Unge­
teilten, welches das Individuum ist - mithin sind es 

126

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ästhetische Gesetze. Was die Nichtbeachtung der Sinn­
lichkeit durch die Wissenschaft bedeutet, ist hiermit 
ganz klar geworden. Es handelt sich um das Zusam­
menstellen, in diesem Fall um die Leitung und die Fe­
stung, ohne jene Gesetze zu berücksichtigen, die jedes 
mögliche Zusammenstellen letztlich gründen. Diese 
Gesetze sind deswegen keineswegs zerstört, ebensowe­
nig wie die ästhetische Welt, die sie ausmachen. Tatsa­
che ist nur, daß eine von Natur aus ästhetische Welt im 
modernen Zeitalter eine Gestalt erhält, die nunmehr 
die ihre sein wird: jene des Grauenhaften und des 
Grauens.
Die Rolle der Wissenschaft wird deutlich, wenn sie den 
Anspruch erhebt, ins Innere der Ästhetik selbst ein­
zugreifen, sofern letztere hierbei als eine Disziplin des 
Wissens verstanden wird. Das Wort "Ästhetik" hat not­
wendigerweise in der Tat mehrere Bedeutungen. Den 
Grundstrukturen des Seins und deren Ursprungsteilung 
entsprechend kann es in einem zweifachen Sinn prak­
tisch und theoretisch verstanden werden. Als Praxis be­
zeichnet die Ästhetik eine Modalität des Lebens der 
Sinnlichkeit und korrelativ dazu der Welt, die ihr zuge­
hört, das heißt der Lebenswelt als sinnlicher Welt. Das 
spezifische Tätigsein des Künstlers oder auch des 
Kunstliebhabers ist nur eine Aktualisierung des Lebens 
der Sinnlichkeit, ihre Verwirklichung für sich und durch 
sich selbst, ihre Selbstentwicklung wie -Vollendung und 
damit ihre Steigerung. Das Verhältnis zwischen dem 
Leben der Sinnlichkeit und dem ästhetischen Leben im 
strengen Sinne bietet uns ein bevorzugtes Beispiel für 
das allgemeine Verhältnis zwischen dem Leben und der 

p. 53

127

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultur, so wie es uns zu verstehen erlaubt, auf welche 
Weise die letztere tatsächlich nur die Verwirklichung 
des ersteren ist.
Mit "Ästhetik" wird auch eine theoretische Disziplin be­
zeichnet, die die soeben genannte ästhetische Wirklich­
keit zu ihrem Gegenstand hat. Ganz offensichtlich ist 
dieser Gegenstand ein doppelter. Einerseits handelt es 
sich um die Sinnlichkeit im allgemeinen, und zwar mit 
der Welt, die ihr zugehört. Kant hat die Untersuchung 
der so verstandenen Sinnlichkeit den Namen 'Tran­
szendentale Ästhetik" gegeben. Andererseits handelt es 
sich um jene Dimension der Kultur, worin das Leben 
der Sinnlichkeit seine höchsten Verwirklichungsformen 
erreicht. Gewöhnlich nennt man "Ästhetik" die theore­
tische Disziplin, die das Studium dieser höheren For­
men des künstlerischen Schaffens verfolgt, und zwar zu­
sammen mit allen genialen Werken, zu denen dieses 
Schaffen geführt hat.
Wenn jede Kultur wesenhaft praktisch ist, erscheint die 
Möglichkeit selbst einer theoretischen Kultur proble­
matisch und stellt sich von Anfang an als eine Aporie 
dar. Das unsichtbare Leben hat weder Gestalt noch 
Antlitz, weder Innen- noch Außenseite, weder Vorn 
noch Hinten, weder Ecke noch Seite noch Oberfläche, 
keinen äußeren Aspekt, kein Gesicht seines Seins, das 
einem Außen zugekehrt wäre und sich einem Blick 
darböte. Wie könnte ein solches Leben eines Tages von 
diesem Blick erreicht werden, ihm begegnen, von ihm 

p. 54 untersucht und erkannt werden? Man wird einwenden, 
daß - trotz des tatsächlichen Unbekanntbleibens des 
ästhetischen Tätigseins als Praxis, als Weise der Sinn­

128

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit und somit des Lebens, wo dieses Tätigsein in 
die geheimnisvollen Tiefen allen sich entfaltenden 
Schaffens und insbesondere der Kunst eingetaucht ist - 
diese als Ästhetik bezeichnete theoretische Disziplin 
dennoch imstande ist, sich einen Gegenstand als Mate­
rie ihrer Erkenntnis zu geben: nämlich das Werk selbst 
in seiner Objektivität, das heißt das Kunstwerk in seiner 
unwiderlegbaren Zugehörigkeit zu einer Welt. Wir 
werden zeigen, daß dies nicht der Fall ist, insofern die 
angebliche Objektivität des Kunstwerks nur einen 
Schein darstellt, den die Analyse notwendigerweise 
durchdringen muß, falls sie jenen Ort erreichen will, wo 
sich das Werk selbst in Wirklichkeit hält. Folglich ver­
bleibt die Frage einer theoretischen Kultur, das heißt 
einer Theoretisierung der Praxis, im Zentrum einer je­
den Reflexion über die Kultur als eines ihrer zwangs­
läufigen Themen. Wir werden es hier nicht erörtern. 
Unser Problem ist für den Augenblick begrenzter. In­
dem die Möglichkeit einer theoretischen Ästhetik vor­
ausgesetzt wird, handelt es sich darum, die Auswirkung 
eines Eingreifens der Wissenschaft zu ermessen. Denn 
wenn eine Ästhetik heute unter den Menschen noch 
Bürgerrecht genießt, geschieht es dann nicht nur unter 
der Bedingung, daß auch sie den subjektiven Ein­
drücken und kontingenten Meinungen der Individuen 
entgeht - mithin unter der Bedingung der "Wissen­
schaftlichkeit"?
Auf halbem Wege zwischen Athen und Eleusis erhebt 
sich auf der antiken heiligen Straße das Kloster von 
Daphni. An der einstigen Stelle eines alten Apollohei­
ligtums wurde im 5. Jahrhundert eine Kirche im Basili­

129

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenstil errichtet, um den Pilgern, die sich zu den letzten 
Feiern der orphischen Kulte begaben, das Christentum 
anziehend zu machen. Während der ‘'schwarzen Epo­
che" Attikas verlassen und in Trümmern, wurde diese 
Kirche im Jahre 1100, wie uns mitgeteilt wird, von 
einem bekannten Christen wiedererrichtet, der den 

p. 55 Neubau mit "herrlichen Mosaiken und vielfarbigem 
Marmor" schmückte. Obwohl die Mosaiken die edelste 
und reichste aller ausdrucksvollen Auskleidungen bil­
den, sind sie deswegen nicht weniger zerbrechlich. Und 
es grenzt an ein Wunder, daß nach einer bewegten Ge­
schichte des Klosters, das schließlich als Fluchtort für 
griechische Patrioten während der Revolution, als Ka­
serne und als Asyl für Geisteskranke diente, die ge­
nannten Mosaiken bis zu uns heute überdauern konn­
ten und sich nach großen Restaurierungen am Jahr­
hundertende den Menschen unserer Zeit in ihrer ein­
stigen Pracht darbieten.
Restaurieren heißt die materielle Vollständigkeit eines 
Kunstwerks oder eher eines stofflichen Trägers wieder­
herstellen, insoweit dieser letztere beschädigt wurde. In 
sich freilich ist das Kunstwerk nichts Materielles. Die 
gewürfelten Mamorstücke eines Mosaiks, das Holz 
oder das Kupfer eines Stichs, die Leinwand eines Ge­
mäldes sowie die Farben, die es bedecken, sind gewiß 
"Dinge", die zur uns umgebenden Welt gehören. Aber 
in der ästhetischen Erfahrung (sei es die des Kunst­
schaffenden oder des Betrachters) dienen diese materi­
ellen Elemente nur dazu, eine Realität anderer Ord­
nung abzubilden: eine von Gemälde, Stich oder Mosaik 
dargestellte Realität, die jene des Werkes selbst ist.

130

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann die Leinwand des Gemäldes wahrnehmen 
und ihre körnige Struktur wie ihr Rissigwerden unter­
suchen, was geschieht, wenn man ein Gemälde genau­
estens datieren will. Im Fall einer Malerei auf Holz 
wird man festhalten, daß sie flämisch ist, wenn es sich 
dabei um Eiche handelt, bzw. italienisch, wenn es 
Tanne ist. Sobald jedoch die ästhetische Schau beginnt 
und die "Leinwand" oder das "Holz" ein "Bild" werden, 
um so in die eigenständige Dimension des Kunstwerks 
einzutreten, wird dieses neutralisiert. Dann wird es 
nicht mehr als Objekt der Welt wahrgenommen oder 
gesetzt, sondern als eine Wesenheit, die keine andere 
Aufgabe hat, als die "im Bild" dargestellte Realität ab­
zubilden. Auch diese Realität wird neutralisiert, inso- p. 56 
fern sie ebensowenig zur realen Welt gehört wie die 
Elemente, die diese Realität darstellen. Mit ihnen bil­
det sie eine einzige und neue Seinsdimension, in deren 
Innerem die Elemente durch Ähnlichkeitsbezüge mit­
einander verbunden sind, was die ontologische Dimen­
sion der Kunst ausmacht. In der ästhetischen Betrach­
tung des Kupferstichs von Dürer "Ritter, Tod und Teu­
fel", um Husserls2 bekanntes Beispiel aufzugreifen, sind 
wir weder dem Kupferstichblatt noch den in schwarzen 
Linien darauf erscheinenden Figürchen zugewandt. 
Vielmehr den "abgebildeten Realitäten", die "im Bilde 
dargestellt sind" und eben nicht mehr den Kupferstich 
als Objekt der Welt bilden, sondern das "Objekt" Kup­

7
Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi­

schen Philosophie, 1. Buch: Allgemeine Einführung in die reine 
Phänomenologie (Husserliana III/l), Den Haag: Nijhoff 1976, 
251 f.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ferstich als Kunstwerk, das heißt dessen ästhetische 
Realität.
Wir sagen, ein Kunstwerk sei zerstört, wenn sein ma­
terieller Träger nicht mehr existiert oder eine schwer­
wiegende Entstellung erlitten hat, so daß die Wieder­
holung des ästhetischen Objekts selbst, des imaginären 
oder geistig-spirituellen Werkes, von der Wahrneh­
mung des Trägers aus sich nicht mehr einstellt. Restau­
rieren bedeutet daher, dieses Substrat durch die In­
standsetzung seiner alten Bestandteile an ihrer entspre­
chenden Stelle wiederherzurichten, falls sie verloren­
gingen, oder gleichwertige Elemente herzustellen bzw. 
zu gebrauchen, die dieselbe Rolle spielen: das heißt 
die Ermöglichung der erneuten Wahrnehmungsentfal­
tung desselben "Werkes" in der ästhetischen Dimension 
des Imaginären von jenen Elementen und ihrer Abbil­
dung aus.
Die Restaurierung von Kunstwerken erlegt sich als eine 
beständige Aufgabe der Zivilisation auf, weil die mate­
riellen Träger durch die Einwirkung der Zeit entstellt 
werden, sofern dies nicht durch eine Naturkatastrophe 
oder menschlichen Frevel wie Brand, Erdbeben, Krieg, 

p. 57 mutwillige Beschädigung usw. geschieht. Jedes ästheti­
sche Werk, falls dies wiederholt werden muß, bietet 
sich als eine Totalität dar und ist nur als solche ver­
ständlich. In einem Gemälde gewinnt jede Farbe ihren 
Wert nur in Abhängigkeit von allen anderen, sei es, daß 
sie aneinander angrenzen oder untereinander in einem 
entfernten oder entgegengesetzten Punkt des Bildes ein 
subtileres Verhältnis eingehen. Ebenso verhält es sich 
für jede Form und jedes Volumen. Jedes Element einer 

132

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus diesem Grund so genannten Komposition ist für die 
Erscheinung derselben notwendig und gehört ihr in die­
sem strengen Sinne zu. Diese Komposition ist eine ästhe­
tische Komposition. Die Verhältnisse, aus denen sie be­
steht, und die Elemente, zwischen denen sich diese 
Verhältnisse herausbilden, sind selbst ästhetischer Na­
tur; das heißt, sie situieren sich innerhalb der grundsätz­
lichen Irrealitätsdimension, die diejenige des Werkes 
ist. Wenn ein Maler eine Farbe auf die Leinwand auf­
trägt, so untersucht er nicht diese, sondern er sieht die 
Komposition. Darin sieht er, was diesem Strich oder 
dieser Farbgebung entspricht; er sieht kurz gesagt die 
ästhetische Wirkung, die sich der Gesamtheit der Wir­
kungen einfügt, das heißt dem Ganzen des Werkes. So 
ist es nötig, vor einem Frans Hals einige Schritte bis an 
die Stelle zurückzumachen, wo diese sehr flächigen 
Farbauftragungen sich plötzlich in das Blut einer 
Wange oder ins Auge des Lebens verwandeln, das uns 
durch die Zeit hindurch anblickt, wie es auf dem Ge­
sicht des Offiziers der Bürgerwehr des heiligen Adrian 
der Fall ist, das sich uns langsam zuwendet.
Die ästhetische Komposition ist sicherlich nicht jene 
Art Farbpalette, die das Gemälde unter der Wirkung 
der Pinsel- und Spachtelaufträge des Künstlers gewor­
den ist. Und dennoch ist sie nur von ihr aus möglich. 
Jedes bildnerische Element der Komposition ist von 
einem materiellen Element aus gestaltet und setzt die­
ses in seiner Existenz voraus. Der bildnerischen Totali­
tät der Komposition, die das Werk selbst ist, entspricht 
notwendigerweise eine organische Einheit des Sub­
strats. Und der einmaligen Ähnlichkeit, die sich jedes­

p. 58

133

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mal zwischen einem solchen Teil des Gemäldes und 
seinem ästhetischen Äquivalent herausbildet, entspricht 
die Ähnlichkeit zwischen dessen Träger und dem Werk 
insgesamt. Jener stellt sich als ein Kontinuum dar; er 
besitzt eine Art Einheit. Es ist keine innere Einheit, die 
nur die des Werkes ist, da die materielle Farbanord­
nung durch die ästhetische Wirkung bestimmt wird, die 
sie hervorbringt. Allerdings ist diese Anordnung aus 
diesem Grund notwendig, und zwar in dem Zustand, 
welcher der ihre ist. Das durch das materielle Substrat 
des Werkes gegebene Kontinuum läßt aus diesem das 
Analogon des Werkes werden. Von ihm aus kann das 
Werk erscheinen und sich in jener Existenzdimension 
entfalten, welche die seine ist. Aus diesem Grund muß 
das Kontinuum um jeden Preis bewahrt, erneuert oder 
wiederhergestellt werden, falls es beschädigt oder zer­
stört wurde.
Zur ästhetischen Einheit der Gemälde, die die Ge­
wölbe und Schiffe des Klosters von Daphni schmücken, 
tritt in diesem Fall eine höhere Einheit hinzu, die nicht 
verkannt werden darf. Die viereckigen Stücke - kleine 
Glaswürfel und geschliffene Steine - dienen zur Gestal­
tung und Darstellung des Gehalts jener ästhetischen 
Komposition, die in Wirklichkeit das ”Mosaik” ist. Aber 
was stellen diese Materialien dar? Was ist dieser Ge­
halt, der nicht ausreichend bestimmt wird, wenn man 
seine Irrealität behauptet? In Daphni wie in vielen zeit­
genössischen oder gleichartigen Gebäuden handelt es 
sich um eine Gesamtheit von religiösen Bildfolgen, von 
denen man sagt, daß sie das Christusleben wie die Er­
lebnisse der Personen "darstellen", die auf irgendeine

134

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise an jenem Leben teilgenommen haben. Somit 
entdecken wir die erwähnte höhere Einheit. Alle Dar­
stellungen, die auf den Wänden der inneren Kirche wie 
auch der Vorhalle angeordnet sind, stellen dasselbe 
dar. Um es gleich zu sagen, ist es jenes ursprüngliche 
Wesen des Lebens, das jede Kultur hervorbringt und 
wovon die verschiedenen Kulturformen, insbesondere 
die Kunst, nur eine Entfaltung bilden. Im vorliegenden 
Fall ist diese Darstellung des Lebens diejenige des 
Christus Pantocrator, dessen gewaltiges Bild am 
höchsten Kuppelpunkt thront. Und weil das Leben hier 
in seinem letzten Grund als die Quelle und das naturie- 
rende Prinzip verstanden wird, aus dem alles Lebendige 
hervorgeht, ist ganz genau gesagt das Hervorgehen der 
naturierenden Lebensformen auf den Wänden von 
Daphni abgebildet (nämlich des Lebens, das sich nicht 
selbst zeugt, sondern sich selbst in seiner radikalen Pas­
sivität erfährt, und zwar hinsichtlich jenes Grundes, der 
es zeugt und in dieser Zeugung nicht aufhört). Auf 
diese Weise ordnen sich um die Ursprungs-Ikone der 
Mitte und von ihr ausgehend die Figuren der Heilsge­
schichte an, indem sie als ebensoviele Erscheinungen 
oder Emanationen der Mächtigkeit dieses Urbildes auf­
treten und insgeheim darin ruhen: die Muttergottes, die 
Erzengel, die Propheten, die Märtyrer, die Heiligen, die 
Asketen. Die Ereignisse hingegen, die an das Leben 
eines jeden geknüpft sind und entsprechend viele Zyk­
len abgeben, finden sich auf Ebenen und nach Abstu­
fungen angebracht, die jedesmal von der betreffenden 
Wichtigkeit abhängen, das heißt nach Maßgabe ihrer 
Nähe oder Ferne angesichts des Prinzips.

p. 59

135

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So bietet das byzantinische Kloster ein ergreifendes 
Beispiel für eine ganz und gar bemerkenswerte ästheti­
sche Komposition, deren Aufbaugesetz, das heißt die 
bildnerische Anordnung der Elemente, wie der Wider­
schein einer Art metaphysischer Komposition ist, die 
jedem Ding seinen Platz nach dem Grad seiner ontolo­
gischen Teilhabe am Einen zuweist. Dieses metaphysi­
sche oder mystische Prinzip der ästhetischen Komposi­
tion verleiht der byzantinischen Kunst ihre ungeheuere 

p. 60 Kraft. Dies führt auch dazu, daß im Vergleich zu ande­
ren Kompositionsarten - wie beispielsweise dem grie­
chischen Typus, der die Gesetze eines räumlichen Auf­
baus des Seins der Dinge aufsuchte, ihre Beschwörung 
nach den Modalitäten der Tiefe, Perspektive usw. - das 
byzantinische Prinzip diese Kompositionsarten nur in 
den Schatten stellen konnte, indem es deren An­
maßungen auf Ortszusammenstellungen reduzierte. 
Wenn die verschiedenen “Renaissancen", die die Ge­
schichte der byzantinischen Kunst markieren, nicht die 
volle Entwicklung der letzten unter ihnen, nämlich der 
italienischen Renaissance, gekannt haben, so liegt dies 
nicht an einem Mangel des Könnens oder ausreichen­
der theoretischer Kenntnisse (wie es sich beim Maler 
von Sopocani3 feststellen läßt, dessen Figuren den mo­
numentalen Wuchs eines Piero della Francesca und 
Michelangelo haben, zu dem bei ihm aber eine geistig­
spirituelle Kraft hinzutritt, die später verlorengeht). Es 

3 Gemeint ist die Wandmalerei aus dem 13. Jahrhundert in der 
Klosterkirche von Sopocani in Serbien, wo die Apostel sich um die 
sterbende Jungfrau Maria zusammendrängen und einen Eindruck 
von ungeheurer innerer Energie hinterlassen (Anm. d. Übers.).

136

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt daran, daß die Hervorgehens- oder Emanations­
struktur der inneren Seinskonstitution immer die bloß 
anschauliche oder räumliche Darstellung übertraf. Der 
Gedanke dieser Emanationsstruktur, der aus dem reli­
giösen Gebäude den Mikrokosmos der metaphysischen 
Realität macht und ihm eine eigentlich geistig-spiritu­
elle Einheit verleiht, findet seine ästhetische Verstär­
kung in der Gesamtheit der Darstellungen auf den 
Wänden, die unabhängig von ihrer eigenen ästheti­
schen Einheit ebenfalls als die verschiedenen Teile 
einer einzigen Monumentalkomposition erscheinen. 
Das Gefühl desjenigen, der als Gläubiger oder Nicht­
gläubiger das Heiligtum betritt, verschmilzt mit der 
dunklen Wahrnehmung dieses bildnerischen Kontinu­
ums, das ihm ein geheimnisreiches Bild seines eigenen 
Seins bietet, ohne daß er darum weiß.
Aber es ist nicht dieses selige Gefühl, sondern die Er­
starrung, die im Schweigen des Heiligtums den Besu­
cher von Daphni ergreift, der wie gelähmt in der Vor­
halle steht. Vor ihm entfaltet sich nicht mehr wie einst 
in einer wunderbaren Abstufung des Lichts und der 
Farbgebungen, die jenes in endlosen Nuancen spielen 
läßt, die Kontinuität eines Kirchenschiffs mit glänzen­
den Auskleidungen, wo sich das fehlerlose Werden des 
Seins von seiner heimlichen Quelle aus ankündigt. Von 
Baugerüsten verdeckt, welche die einigen wenigen noch 
herkommenden Touristen an Restaurierungsarbeiten 
glauben lassen, breiten riesige weißliche Stuck- und 
Zementstreifen ihre entsetzlichen Fangarme aus und 
säen dort Verwüstung und Grauen, wo gestern noch die 
funkelnden Tonalitäten der geschliffenen Glasstücke 

p. 61

137

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und farbigen Steine erstrahlten. Die heiligen Bildfolgen 
sind buchstäblich zerstückelt; für immer ihres Sinns und 
Lebens beraubt. Der Kreis, der um den Pantocrator 
herum den himmlischen Reigen abbildet, ist aufgelöst. 
Die goldenen Mosaikstücke der großen Kuppel sind 
zum Teil herausgebrochen und durch leere Oberflä­
chen ersetzt, die überall ihr Todesarchipel entwerfen: 
unter den Gewölben, in den Gewölbekappen, längs der 
Bögen und auf ganzen Mauerflächen der Vorhalle. Un­
terliege man keinem Mißverständnis! Die Zementsprit­
zer, die in alle Richtungen die Fragmente der Kreuzab­
nahmen, Verkündigungen Mariens und Taufen wie aus­
einandergerissene Glieder zerstreuen, sind nicht vor­
läufig, sondern der endgültige Zustand dieser Stätten 
bietet sich uns in der bestürzenden Erscheinung jener 
zerborstenen Bedeutung an, die als bildnerische Einheit 
in Stücke zerrissen und vernichtet wurde.
Was geschieht hier? Aufgrund ihres unbegrenzten 
theoretischen Fortschritts bietet die Wissenschaft heute 
dank verschiedener Vergleichsmethoden die Möglich­
keit, ein Material genauestens zu datieren und folglich 
in einem restaurierten Werk zu unterscheiden, was dar­
an ursprünglich ist und was nicht. Daß die gewürfelten 
Mosaikstücke nicht zum anfänglichen Mosaik gehören, 
sondern zum Beispiel später 1890 den Platz der verlu­
stig gegangenen Steine eingenommen haben, ist eine 
unwiderlegbare, objektiv wissenschaftliche Wahrheit, 

p. 62 wobei "objektiv" oben in einem zweifachen Sinne fest­
gehalten wurde; zum einen, was eben unbestreitbar ist 
und von allen anerkannt werden muß, weil es zum an­
deren in einem noch radikaleren, ontologischen Sinne 

138

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektiv ist, nämlich als solches, was im "Da" vor uns ge­
setzt und gestellt werden kann sowie sich vor dem Blick 
hält, so daß jeder es sehen und wiedersehen kann, um 
es festzustellen und zu verifizieren, so oft er es möchte: 
wie eine nachrechenbare Laborformel. Aber dieser 
Zugriff, den wir über die Realität haben, diese Art, sie 
zu zwingen und dahin zu bringen, sich vor uns zu ent­
kleiden sowie in sich selbst offen herzuzeigen, wie sie 
ist, selbst zu sagen, daß sie aus dem 11., 17. oder 19. 
Jahrhundert stammt, ist nicht nur unser Wissen. Letz­
teres ist keineswegs vollendet, aber es gibt kein anderes 
Wissen als dieses, keine von der Wissenschaft verschie­
dene Wissenschaft. Aus diesem Grund soll dieses Wis­
sen ebenfalls unser Handeln leiten, von dem es sich in 
dem Maße nicht unterscheidet, wie unser einziger Be­
zug zum Leben ein intentionaler Bezug ist und mithin 
der Bezug zu einer Objektivität. Unsere einzige Hal­
tung dem Sein gegenüber besteht infolgedessen darin, 
es in jene Bedingung zu bringen, die ist und die seinige 
zu sein hat: im "Vor" zu sein und sich in diesem herzu­
zeigen, um sich darin in seinem eigenen Wesen zu ent­
hüllen. Die physikalisch-mathematische Annäherungs­
methode bestimmt, was wir tatsächlich vom Sein wahr­
nehmen und von ihm wollen, was wir von ihm erwarten 
können und was legitimerweise mit ihm gemacht wer­
den kann. Im byzantinischen Kloster, das sich vor uns 
befindet, ist von Belang das auf diese Weise und zu die­
sem Ziel zu Objektivierende, das wissenschaftlich mög­
liche Feststellbare, nämlich vor allem die Unterschei­
dung von Zusätzen, Übergängen und anderen Über­
malungen, die dem ursprünglichen Werk beigefügt wur-

139

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den. Und die Hammerschläge der Abbrucharbeiter, die 
systematisch diese Hinzufügungen zum Herabstürzen 
bringen, drücken sehr genau aus, was die Wissenschaft 

p. 63 bezüglich des Klosters von Daphni zu sagen hat. Sie 
sind die rigorose Folge seines Wissens und seines 
Wollens.
Hier ereignet sich also zum ersten Mal in der Kunstge­
schichte eine Restaurierung von ganz besonderer Art, 
die nicht wieder herrichtet, was zerstört wurde; die 
auch nicht auf dem Grund ihrer Sinopiafarbe die her­
untergefallenen Würfelmosaiksteine wieder befestigt 
oder die verblichenen Farben auffrischt bzw. sich be­
müht, durch die Instandsetzung des materiellen Trä­
gerkontinuums der lebendig bildnerischen Komposi­
tionseinheit eine mögliche Wiederholung zu bieten. 
Vielmehr könnte man sagen, daß genau das Gegenteil 
geschieht. Diese Restaurierung reißt nieder und schei­
det blindlings aus, was Generationen von geduldigen 
Bewunderern, Handwerkern und Künstlern unter­
nommen hatten, um diesem Meisterwerk die Fülle sei­
ner Schönheit und seines Sinns zu verleihen. Hier han­
delt es sich um eine neue Form von Barbarei, die nicht 
mehr auf Unkenntnis und Not beruht, auf Raub und 
Lüsternheit nach einem wertvollen Gegenstand, son­
dern auf der Wissenschaft mit ihren Organisationsfor­
men und Krediten.
Man wird einwenden, daß die Wissenschaft unserem 
Handeln keinerlei Ziel vorschreibt. Und welches auch 
immer ihre eigene Haltung hinsichtlich des Seins sei, 
so hat sie den Gebrauch nicht zu verantworten, den wir 
von den immer differenzierteren Methoden machen, in 

140

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem sich ein immer weiter ausgearbeitetes Wissen aus­
drückt. Sagt uns die chemische Analyse, alles zu zerstö­
ren, was nicht aus dem 12. Jahrhundert stammt? Aber 
wer wird es sagen? Ist es nicht angebracht, hier eine 
andere Disziplin als die Physik eingreifen zu lassen, 
die den ästhetischen Aspekt des Klosters in Betracht 
zieht - eine Disziplin, die mit Recht "Ästhetik” genannt 
wird?
Ist diese Ästhetik jedoch wissenschaftlich? Hat sie die 
Mittel, indem sie jeden subjektiven Eindruck und 
mithin jeden direkten oder indirekten Diskurs über das 
Kunstwerk beiseite läßt, eine Gesamtheit von streng 
positiven Kenntnissen klar herauszustellen? Besteht ihr 
Projekt darin, in einer explizit objektiven Darstellung 
das vorzuzeigen, was auf absolut sicherem Weg nur in­
nerhalb dieser Darstellungsweise und durch sie erkannt 
und festgestellt werden kann? Alles, was von diesem 
Zum-Erscheinenkommen abhängt, das durch eine be­
stimmte Methode ermöglicht wurde und den Erforder­
nissen dieser Methode entspricht, wird damit ihr Objekt 
bilden, das heißt ein Element des genannten Wissen­
schaftsbereichs sowie zugleich den Beweis seines Lei­
stungsvermögens und seiner Realität. Genau in dem 
Augenblick, wo die Ästhetik die Notwendigkeit ver­
standen hat, sich gegenüber dem Kunstwerk so zu ver­
halten, wie es die übrigen Wissenschaften gegenüber 
der Natur tun, nämlich es einer Untersuchungsmethode 
zu unterwerfen, die sich ihrer selbst in allgemeinen, ra­
tionalen und zuverlässigen Bestimmungen versichert, 
ist diese Ästhetik wissenschaftlich geworden. Und wie 
in Daphni zu sehen ist, hat sie das Kloster dahin ge­

p. 64

141

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bracht, ihr sein Geheimnis preiszugeben und nach 
einem Analyseinventar das Geständnis abzulegen, was 
es wirklich ist. Und weil alles, was derart von diesem 
Kloster nicht zur Objektivität im Licht eines wissen­
schaftlichen Verhaltens gelangt, nichts ist, so bleibt es 
in der Tat nur zur Seite zu stoßen - mit dem Schutt und 
mit dem Kehrricht.
Um zu ermessen, was der Ausschluß der Sinnlichkeit 
aus der Welt des Lebens und damit der Sinnlichkeit 
selbst bedeutet, haben wir das Kriterium der Kunst ge­
wählt, was uns zu einer ersten und kurzen Analyse des 
ästhetischen Objekts führte. Einerseits behaupten wir, 
daß das Werk imaginär ist, da es sich von seinem mate­
riellen Träger aus über diesen hinaus konstituiert. Es 
entfaltet sich außerhalb der realen Welt, folglich in 
einer Dimension grundsätzlicher Irrealität. Gerade die 
Unkenntnis des ontologischen Status des Kunstwerks 
durch das Wissenschaftswissen und die wissenschaftli­
che Ästhetik (die dessen objektivistische Intention wei- 

p. 65 terführt) bringt eine solche Ästhetik dazu, das Werk 
mit seinem Träger zu verwechseln. Dadurch gelangt sie 
zu der Vorstellung, die Echtheit des Kunstwerks decke 
sich streng mit der des Trägers, so daß das ursprüngli­
che Werk nicht mehr existiere, wenn der Träger erneu­
ert wurde. Und in diesem Augenblick treten dann die 
monströsen Zerstörungen auf, von denen wir gespro­
chen haben und wovon Daphni leider nur ein Beispiel 
unter anderen bietet.
Andererseits behaupten wir zudem, daß die Welt der 
Sinnlichkeit, die die reale Lebenswelt ist und von der 
die Wissenschaftswelt nur eine Abstraktion darstellt, als 

142

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche - als Welt der Sinnlichkeit, die in letzterer ihre 
Gehalte und Gesetze schöpft - eine ästhetische Welt ist. 
Diese ist ihrerseits in einem wechselseitigen Verhältnis 
sinnlich, nämlich als eine Welt, deren Elemente wie 
zum Beispiel Farben und Formen vor allem ihre onto­
logische Substantialität der Sinnlichkeit entlehnen. In 
dem Maße, wie die Wissenschaftswelt eine letzte Refe­
renz zum sinnlichen Universum und dessen realen Be­
stimmungen bewahrt, kann sie dank der Wirkung einer 
besonderen Anordnung derselben gleichfalls eine 
ästhetische Welt sein. Die Aporie, an der wir uns 
stoßen, kann daraufhin wie folgt definiert werden: Wie 
ist es möglich, daß das Kunstwerk sowohl der realen 
Welt zugehört, die durch die Sinnlichkeit definiert ist, 
wie auch zugleich sich über diese reale Welt hinaus si­
tuiert - in einem rein Imaginären über seinen Träger 
hinaus?
Die Irrealität des Kunstwerks darf weder zunächst nur 
von seinem Bezug zur Wahrnehmungswelt her verstan­
den werden noch in seinem Gegensatz zu dieser, der 
noch unmittelbar und naiv wäre. Vielmehr muß diese 
Irrealität in ihrer ursprünglichen Verbindung zum We­
sen des Lebens und als dessen grundsätzliche Wirkung 
erfaßt werden. Wenn das Kunstwerk niemals in dieser 
Welt ist und sich nicht wirklich dort situiert, wo sein 
Träger sich dis-poniert findet, nämlich gerade in einem 
"Da" vor uns, an dieser Wand, in diesem Rahmen, dann 
geschieht dies nicht deshalb, weil es der Sinnlichkeit ge­
genüberfremd wäre. Das Gegenteil ist der Fall, denn das 
Kunstwerk findet sein Wesen in der Sinnlichkeit, indem es 
sein Sein dort entfaltet, wo die Sinnlichkeit das ihre ent­

p. 66

143

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faltet: im Leben, in der radikalen Immanenz der absolu­
ten Subjektivität. Folglich bewegt sich das Kunstwerk 
außerhalb der Welt; weit von allem entfernt, was "da" 
ist, das heißt in einem "Anderswo", das jedes echte 
Kunstwerk zu empfinden gibt und mit jenem Anderswo 
identisch ist, wo es sich selbst hält und wo wir uns unse­
rerseits halten, nämlich in dem, was wir sind.
Die Kunst ist die "Re-präsentation"^ des Lebens. Weil 
sich das Leben infolge seines Wesens und des Wollens 
seines innersten Seins niemals ex-ponierend zeigt noch 
sich dis-ponierend im ekstatischen Dimensionalen der 
Phänomenalität kundtut, mithin im Erscheinen einer 
Welt nicht zu finden ist, kann es in derselben seine 
eigene Realität nicht vorweisen. Es vermag sich nur in 
einer Welt unter der Gestalt einer irreellen bzw. 
"bloßen Vorstellung" darzustellen. Deshalb wendet sich 
die Kunst hilfesuchend an die Einbildung, die das Ver­
mögen zur Vorstellung eines Dings in dessen Abwesen­
heit ist, denn als Repräsentation des Lebens kann die 
Kunst dieses in der Tat nur als abwesend geben. Sie 
kann es nur als jenes ens imaginarium geben, in das 
hinein das Leben sich entwirft und welches anstelle des 
Lebens gilt, mithin als das Leben erscheint. Aber nie­
mals ist dieses imaginär Seiende in dieser Erscheinung, 
gemäß derer es sich uns darbietet, und es ist auch nicht

4 Dieser Begriff umfaßt sowohl die Bedeutung der Vorstellung 
wie Darstellung, wie sie in den folgenden Zeilen für die Über­
setzung berücksichtigt wurde. Zur genaueren phänomenologi­
schen Bestimmung Leben/Repräsentation vgl. auch M. Henry, 
Radikale Lebensphänomenologie, Freiburg/München 1992,170 ff. 
(Anm. d. Übers.).

144

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im offenbaren Gehalt dieser Erscheinung die dem Le­
ben eigentümliche Erscheinung selbst, nämlich dessen 
Selbstoffenbarung in der radikal innerlichen Sphäre ab­
soluter Subjektivität.
Die Irrealität der Kunst ist infolgedessen prinzipieller 
Natur. Sie liegt darin, daß das Leben, das sich unend­
lich selbst bestätigt, nichts von der Welt ist und deshalb 
diese Bestätigung nicht in ihr, sondern nur über sie hin­
aus durchführen kann - als das, was die Welt verneint 
und übersteigt. Aus diesem Grund verschmilzt das 
ästhetische Objekt nicht mit seinem materiellen Träger, 
denn es ist jene imaginäre Gestalt, die in einem zweifa­
chen Sinne in der Objektivität als Verneinung der Ob­
jektivität selbst erkannt wurde, als Repräsentation des 
Lebens. Dies ist schließlich auch der Anlaß, warum sich 
uns jedes Kunstwerk als ein Rätsel oder Geheimnis vol­
ler Sinn darbietet. Dank der Wurzel seines Seins ver­
weist nämlich das Kunstwerk durch das Vorhandene 
hindurch auf eine wesenhafte Abwesenheit, von der wir 
im übrigen jedoch wissen, was diese ist, sofern wir sie 
selbst sind: denn auch wir sind nichts von der Welt in dem 
Maße, wie wir Lebende sind.
Was wir in der Tat auf den Wänden von Daphni sehen, 
sind Repräsentationen des Lebens, die Repräsentatio­
nen seiner wesenhaft ontologischen Eigenschaften. 
Über diese Eigenschaften und das innerste Sein des 
Lebens, darüber also, was es in seiner Selbstaffektion ist, 
muß hier sicherlich etwas mehr gesagt werden. Insoweit 
sich das Leben selbst affiziert, selbst empfindet und er­
fährt, ist es seinem eigenen Sein gegenüber grundle­
gend passiv. Es erleidet und erträgt dieses Sein als 

p. 67

145

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwas, was es weder gesetzt noch gewollt hat, sondern 
in ihm als das nicht durch sich Gewollte und Gesetzte 
ankünftig wird. Und dennoch geschieht dieses Ankom­
men als das selbst, was das Leben ist und ständig als 
sich selbst erfährt. Insofern das Leben sich wesenhaft 
als das vorfindet, was sich selbst erleidet und erträgt, 
und zwar in einem Erleiden stärker als seine Freiheit, 
ist es nicht nur Pathos oder die Passion seiner selbst. 
Letztlich ist ebenfalls als Leid in dem Sinne bestimmt, 
wonach jede Subjektivität, die in ihrer radikalen Mög­
lichkeit als das Leben selbst erfaßt wird, das ursprüngli­
che Sicherleiden ist, mit anderen Worten das absolute 
phänomenologische Leben, das wir sind. Im Leid seines 
Erleidens als Sich-selbst-erleiden und Sich-selbst-ertra- 
gen - und insofern dieses Sich-selbst-erleiden und Sich- 
selbst-ertragen ein Sich-selbst-erfahren und mithin ein 
Zu-sich-kommen ist, das heißt ein Sichergreifen, ein 

p. 68 Sichsteigern durch sich selbst und ein Sicherfreuen - 
kommt noch hinzu, daß das Leid der Subjektivität in 
seinem Selbstempfinden und Selbstertragen mit seinem 
freudigen Selbsterleben identisch ist: identisch mit dem 
Eintauchen in sein eigenes Sein, mit dieser Seinsverei- 
nigung und -kommunion in der Transparenz seiner Af­
fektivität.
Das Leben ist in seiner Selbstaffektion - im Selbstemp­
finden und Selbstertragen - wesenhaft Affektivität, aber 
die Affektivität ist weder ein Zustand noch eine be­
stimmte und feststehende Tonalität. Sie ist das "Histo- 
riale" des Absoluten, die unendlich verschiedene und 
abwechselnde Weise, wie das Absolute werdend zu sich 
kommt, sich erfährt und sich in jener umarmenden

146

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstumschlingung umgreift, die das Wesen des Le­
bens ausmacht. Dieses Leben verwirklicht sich als das 
Pathos dieser umarmenden Umschlingung, so daß es 
ihm a priori und notwendigerweise zukommt, die onto­
logischen Grundformen des Leids und der Freude anzu­
nehmen. Nicht als künstliche und zufällige Tonalitäten, 
die willkürlich im Sinne einer ereignisbestimmten Ge­
schichte aufeinander folgten, sondern als die unum­
gänglichen Bedingungen der innersten Möglichkeit die­
ser letzteren und somit des Lebens selbst. Deshalb sind 
Leid und Freude niemals voneinander geschieden; das 
eine ist die Bedingung des anderen. Das Sich-selbst-er- 
leiden liefert dem freudigen Selbsterleben seine phäno­
menologische Materie, indem es sich als das Fleisch 
hervorbringt, woraus die Freude besteht. Diese wie­
derum ist ihrerseits nur die phänomenologische Wirk­
tatsächlichkeit dieses Leidens und sein sich vollenden­
der Vollzug im Pathos des Seins, letztlich damit die Er­
fahrung, die dieses Sein mit sich selbst in der Gewißheit 
und Trunkenheit seiner selbst macht. Die Weise, wie es 
leidet und sein Leid sich in die Freude wandelt, ge­
schieht so, daß in einer solchen Verwandlung jede der 
beiden Größen als die jeweilige phänomenologische 
Bedingung der anderen und als ihre eigene Substanz 
weiterbesteht. In diesem Vorgang historialisieren sich 
das Absolute und in diesem wiederum jede der ontolo­
gischen Grundtonalitäten, die dessen Sein bilden, auf 
solche Weise mithin, daß jede Tonalität in die andere 
übergeht und sich in sie umkehrt: das Leid in die Freude 
und die Verzweiflung in die Seligkeit. Dieses Spiel des 
Absoluten mit sich selbst ist das reale und wahrhafte 

p. 69

147

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein eines jeden von uns, es ist das Eigentümliche einer 
jeden Monade und verwirklicht sich jedesmal als eine 
solche unter ihnen; und dies in dem Maße, wie die Sub­
jektivität des Lebens als Selbstaffektion des Absoluten 
sich jedesmal in der Ipseität eines Individuums und un­
ter dessen Gestalt historialisiert und verwesentlicht.
Wir sind solche Lebende und keine empirische Indivi­
duen, nicht irgendwelche Fragmente des objektiven 
Universums, die infolge unzähliger Verbindungen dar­
an gekettet und demselben blinden Schicksal ausgelie­
fert wären, das genauso unverständlich wie dieses Uni­
versum selbst erscheint. Ganz im Gegenteil haben wir 
als Lebende das Gefühl unserer selbst, und so besitzt 
jeder für sich die langsame Veränderung des leidenden 
Verlangens in die sich vollendende Verwirklichung 
ohne Teilung, wobei sich das Sein sich selbst in der ein­
fachen Freude seines Existierens zu empfinden gibt. 
Dies ist es, was auf den Wänden des byzantinischen 
Klosters geschrieben steht und jeder dort lesen konnte, 
bevor sie fleckig wurden.
Wenn aber, so wird man einwenden, die Erfahrung die­
ses werdenden Zu-sich-kommens gemäß den pathi- 
schen Modalitäten als Bleibe den Abgrund einer Sub­
jektivität hat, die die Ek-stase der Welt nicht kennt und 
sich niemals in ihr hervorbringt, anders gesagt das Le­
ben kein Antlitz hat - wie läßt es sich dann dennoch auf 
den Mosaiken von Daphni erblicken? Was sehen wir 
tatsächlich auf ihnen? Nicht das Leid, sondern eine 
Kreuzabnahme; nicht die Freude, sondern eine Ver­
kündigung Mariens; nicht das innere Werden des Leids 
in der Freude, die Verwandlung der Verzweiflung in das

148

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk des Heils, sondern eine Kreuzigung und eine 
Auferstehung. Keineswegs die Demut, sondern die 
Fußwaschung, wobei die Demut die Demut des Lebens 
ist, das sich nicht selbst erschaffen hat und dessen 
Selbstaffektion das Pathos seiner Nichtschöpfung ist. 
Wir sehen nicht das Leben auf den Mosaiken von 
Daphni, weil die Objektivität für das Leben der größte 
Feind ist. Aber wir sehen die Abbildungen des Lebens. 
Die Kunst ist die Gesamtheit der abbildhaften Figura­
tionen des dem Leben eigentümlichen Wesens und der 
Grundeigenschaften dieses Wesens, das das Leben sich 
zu allen Zeiten und an allen Orten sich selbst vorge­
geben hat - überall dort, wo es lebendig war. Über die 
farbigen Würfelmosaikstücke und die Frage ihrer ge­
nauen Datierung hinaus ist dieses Wesen des Lebens 
die einzige und letzte Bedeutung der Bilddarstellun­
gen auf den Wänden von Daphni sowie der Kunstlei­
stungen aller Epochen. Dies wird von der wissenschaft­
lichen Ästhetik völlig verkannt, und durch solches 
Verkennen wird der Weg zu ihrem Todeswerk freige­
geben.
Was freilich die Wissenschaft in Daphni getan hat, tut 
sie überall: das Leben, seine Grundeigenschaften, seine 
Sinnlichkeit, sein Pathos, schließlich sein Wesen nicht 
beachten, nämlich was es für sich selbst ist, ständig 
erfährt und worin es den verborgenen, jedoch unbesieg­
baren Beweggrund für alles schöpft, was es vollbringt. 
Indem die Wissenschaft das Leben und dessen eigene 
Interessen nicht beachtet, jene Interessen, die allein in 
der Welt sind, ohne jemals ihren Ursprung in der Welt, 
das heißt in der Objektivität, entdecken zu lassen, be­

p. 70

149

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt sich diese Wissenschaft in eine fast unvorstellbare 
Einsamkeit. Diese Einsamkeit der Wissenschaft ist die 
Technik.

150

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116 - am 24.01.2026, 22:24:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

