
 277 

Suárez greift über Thomas von Aquin hinaus wieder auf Augustinus zurück und 
unterscheidet zwischen der antriebslosen Ruhe des ewigen Friedens und der ver-
nünftigen Mäßigung des irdischen Friedens. Während Thomas den Frieden exklusiv 
aus der Wirkung der Gottesliebe hevorgehen läßt und der Frieden deshalb nur im 
Glauben möglich ist, kann Suárez Frieden zwischen allen Menschen guten Willens 
denken. Für den Christen bleibt aber Liebe (caritas) der Maßstab des politischen 
Handelns. Während für alle Völker gilt, daß ihr Handeln rechtmäßig sein muß, kann 
es für Christen keine Gerechtigkeit ohne Liebe geben. 
Indem der Frieden ein nur relatives Letztziel wird, können Frieden und Krieg zu-
sammengehen. Ein Gewaltfriede ist schlimmer als die Übel des Krieges. Jeder Krieg 
bleibt aber an die erlaubten Ausnahmen vom Tötungsgebot gebunden: Selbstvertei-
digung oder Bestrafung aufgrund öffentlichen Amtes. Ein bloß rechtmäßiger Krieg 
entspricht noch nicht den christlichen Tugendregeln. Wenn der Krieg aber sowohl 
nach Recht wie nach Tugend richtig ist, kennt Suárez keine Zurückhaltung in der 
Kriegsführung mehr (so weit es die Schuldigen betrifft). 
Der Frieden gehört ins obligatorische Naturrecht, der Krieg nur ins Völkerrecht, an 
eine Stelle, die das erlaubende Naturrecht offen gelassen hat; d.h. der Krieg ist des-
halb nicht verwerflich, weil die Völker ihn als Instrument eingeführt haben. Er kann 
theoretisch aber abgeschafft werden. Dieser mindere Rang des Krieges bestimmt die 
Regeln des Krieges: die Pflicht, Krieg möglichst zu vermeiden; den Vorzug von 
Diplomatie und Schiedsgerichtbarkeit. 

6.4.7 Leibniz 

Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646-1716, geboren in Leipzig als Sohn eines Universi-
tätsprofessors. Jurist, Mathematiker, Logiker, Metaphysiker, Erkenntnistheoretiker, 
fürstlicher Rat, Diplomat, Wissenschaftsorganisator, Erfinder und Projektemacher, 
Historiker, Genealoge, Völkerrechtler, Dichter. Aktiv in Verhandlungen über Zu-
sammenführung der christlichen Kirchen und als Publizist in den Kriegen mit Frank-
reich, die einen wesentlichen Teil seines Lebens begleiteten. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Maria Rosa Antognazza, Leibniz : an Intellectual Biography. – Cambridge 2009. 
 
Vergleiche für einen Überblick über die verschiedenen Tätigkeitsfelder: 
Leibniz : sein Leben, sein Wirken, seine Welt / hrsg. von Wilhelm Totok und Carl 
Haase. – Hannover 1966 
Der universale Leibniz : Denker, Forscher, Erfinder / hrsg. Von Thomas A. Reydon 
… – Stuttgart 2009. 

 
Die Geistesgeschichte hat eine Neigung zu Autoren, die eine Idee als erste geäußert 
haben. Leibniz Bedeutung für die Mathematik und Logik ist unbezweifelt. Auch 
seine Metaphysik der Individualität war eine der großen Anregungen für die spätere 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 278

Philosophie. Aber als Philosoph ist Leibniz nie über Notizen, Programme und Gele-
genheitsarbeiten hinausgekommen, weil die zeitgenössische Philosophie sich bereits 
zu weit von allem entfernt hatte, was er voraussetzen musste. 
Vergleiche: Hubertus Busche, Leibniz’ Weg ins perspektivische Universum : eine 
Harmonie im Zeitalter der Berechnung. – Hamburg 1997). 

 
Leibniz war Jurist. Aber gerade als Jurist hatte er keinen Bezug zu den Tendenzen 
der Neuzeit gefunden. Er protestierte gegen das egoistische Naturrecht, er hielt am 
historischen Römischen Reich und am historischen Römischen Recht als unhinter-
gehbaren Bedingungen von Gerechtigkeit fest. Eine Theorie der Gerechtigkeit benö-
tigt eine Metaphysik, die eine gemeinsame Gerechtigkeit Gottes und der Menschen 
zeigt. Sein eigener Beitrag eines christlichen Naturrechts, die aus römisch-
rechtlichen Quellen gewonnene Offenheit des Rechts zur Liebe hin, war juristisch 
unfruchtbar. Wie in der Metaphysik blieb nur sein Widerspruch gegen die reduzierte 
Vernunft der Moderne. Eine konkrete politische Theorie hat Leibniz nicht. Kein 
Philosoph der europäischen Tradition hat politische Schriften hinterlassen, die so 
sehr seiner Tätigkeit als Diplomat und Staatsrat verhaftet sind. 
Vergleiche zu Leibniz als Rechtsphilosoph und als Philosoph, der alle Philosophie 
nach Art des Rechtes betreibt: 
Gaston Grua, Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz. – Paris 1953 
Gaston Grua, La justice humaine selon Leibniz. – Paris 1956 
Hans-Peter Schneider, Iustitia universalis : Quellenstudien zur Geschichte des 
„christlichen Naturrechts“ bei Gottfried Wilhelm Leibniz. – Frankfurt am Main 
1967 
Hartmut Schiedermair, Das Phänomen der Macht und die Idee des Rechts bei Gott-
fried Wilhelm Leibniz. – Wiesbaden 1970 
René Sève, Leibniz et l’ecole moderne du droit naturel. – Paris 1989 
André Robinet, Le meilleur des mondes par la balance de l’Europe. – Paris 1994 
(siehe unten S. 282) 
Patrick Riley, Leibniz’ Universal Jurisprudence : Justice as the Charity of the Wise. 
– Cambridge, MA 1996. 

 
In seinen frühen Jahren in Mainz lebte Leibniz an einem Hof, der zu diplomatischen 
Chimären neigte, aber für Frankreich zu wichtig war, als daß man sie ihm ins Ge-
sicht hinein verlachte. Leibniz’ berühmter Plan eines Europäischen Friedens, der 
Frankreich zur Eroberung Ägyptens ablenken wollte, war so eine Idee: kein Frie-
densplan, sondern ein durchaus machtpolitisch gemeintes diplomatisches Projekt. 
Aber Leibniz’ Phantasien gingen über alles hinaus, was in Mainz für Realpolitik 
galt. Einmal wollte er Madagaskar leerräumen und dort aus Kriegsgefangenen aller 
barbarischen Länder eine Truppe bilden „qua subjugarit possit orbis terrarum.“ Der 
Weg von diesem Leibniz zu deutschen Großraumphantasien war ohne allzu viel 
Verdrehung möglich: Erik Wolf, Idee und Wirklichkeit des Reiches im deutschen 
Rechtsdenken des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Reich und Recht in der deutschen 
Philosophie / hrsg. von Karl Larenz. – Stuttgart 1943 (Leibniz S. 133-168; Wolf 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 279 

zitiert aus einem Manuskript Wunderliche Einfälle 1713). In der jüngsten Skizze von 
Leibniz’ Ideen zu internationalen Beziehungen mußte Hartmut Rudolph (unten S. 
283 referiert) feststellen, daß sich bei diesem Berufsdiplomaten eine „Präponderanz 
des Friedens unter den ethischen Postulaten nicht gerade auf den ersten Blick er-
schließt. Als die Bertha von Suttner der europäischen Frühaufklärung gibt er sich 
nicht unbedingt zu erkennen.“ 
Vergleiche zu Leibniz als Diplomat: 
Paul Wiedeburg, Der junge Leibniz, das Reich und Europa. – Wiesbaden 1962-
1970. – 2 Teile in 6 Bänden (behandelt nur die Mainzer und die Pariser Zeit, gewiß 
die ausführlichste Darstellung von Nichtereignissen in der Diplomatiegeschichte) 
Carl Haase, Leibniz als Politiker und Diplomat, in: Leibniz : sein Leben, sein Wir-
ken, seine Welt / hrsg. von Wilhelm Totok und Carl Haase. – Hannover 1966. – S. 
195-226 (eine sehr kritische Beurteilung). 

 
Andererseits ist Leibniz doch das Gegenteil eines Projektemachers. Dazu mißtraut er 
zu sehr der konstruierenden Vernunft. Als Völkerrechtler ist er einer der Begründer 
des Studiums des positiven Völkerrechts der Verträge zwischen europäischen Staa-
ten. Statt Friedensplänen, die Europa in Art eines Staates organisieren, betont er, daß 
an historischen Leistungen der Einheitsbildung wie dem Römischen Reich und der 
Römischen Kirche nicht vorbeigegangen werden kann. Er verwirft die Konstruktion 
des Völkerrechts aus dem Naturrecht mit Hilfe der Analogie von Person und Staat; 
Staaten haben keine Seele. Wenn Leibniz einen Beitrag zum Frieden geleistet hat, 
dann dadurch, daß er darauf besteht, daß allein eine Ordnung der Seelen die Proble-
me lösen könnte. Friedensphilosophie ist allenfalls seine Metaphysik des Reiches 
aller Geister unter der Herrschaft Gottes. Von Etienne Gilson bis Francis Cheneval 
ist Leibniz immer erneut in (durchaus divergierende) europäische Traditionen der 
Politik als Aufbau eines Reiches der Vernunft und des Dialoges gestellt worden. 
Politisch konkretisiert ist die Arbeit für das Reich Gottes im Bemühen um die Wie-
dervereinigung der Kirchen. Eine von Leibniz’ Aufgaben als Diplomat war mit 
katholischen Theologen zu korrespondieren; er war bereit, dem päpstlichen Füh-
rungsanspruch sehr weit entgegen zukommen. Vergleiche Paul Eisenkopf, Leibniz 

und die Einigung der Christenheit. – München 1975. Schon Etienne Gilson hat dar-
auf aufmerksam gemacht, daß Leibniz dem Abbé Saint-Pierre nicht mit dem erbete-
nen Urteil über die Einigung der europäischen Staaten geantwortet hat, sondern mit 
einem Hinweis auf die nötige Einigung der Kirchen. Aber die Kirche ist, wie Gilson 
ebenfalls betont hat, bei Leibniz letztlich das Gottesreich. Die andere Konkretisie-
rung sind die Bemühungen um Gründung und Vernetzung von Akademien. Was uns 
noch als eine Art internationalen Wissenschaftszusammenarbeit verstehbar ist, steht 
bei Leibniz noch in der utopischen Tradition einer Gesamtreformation der Welt in 
der Art Campanellas und Comenius. Der Frieden ist „Welt-Bildungsgesellschaft“ 
(Gollwitzer). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 280

Texte 

 
Sämtliche Schriften und Briefe, Reihe 4, Politische Schriften. – Darmstadt : 

Reichl, später Berlin : Akademie-Verl.,  

Die seit 1931 laufende kritische Ausgabe seiner politischen Schriften ist im Jahre 
2001 bei vier Bänden, aber erst beim Jahr 1692 angekommen.  

 
Es muß immer noch auf verschiedene ältere Ausgaben zurückgegriffen werden: 

 
Die Werke von Leibniz, 1. Reihe Historisch-politische und staatswissenschaftli-

che Schriften / hrsg. von Onno Klopp. – Hannover 1864-1884. – 11 Bde. 

 

Rechtsphilosophisches aus Leibnizens ungedruckten Schriften / hrsg. von Ge-

org Mollat. – Leipzig 1885 

2. Aufl. 1893 u.d.T.: Mitteilungen aus Leibniz’ ungedruckten Schriften 

 

Textes inédits d’après les manuscrits de la Bibliothèque provinciale de Hanovre 

/ publ. par Gaston Grua. – Paris 1948. – 2 Bde. 

 

Politische Schriften / hrsg. von Hans Heinz Holz. – Frankfurt am Main : Europ. 

Verl.-Anstalt, 1966-1967. – 2 Bde. 

Politische Publizistik und Denkschriften, in deutscher Sprache oder in deutsche 
Sprache übersetzt.  

 
Political Writings / ed. by Patrick Riley. – 2

nd ed. – Cambridge : Cambridge 

Univ. Pr., 1988. – 249 S. (Cambridge texts in the history of political thought) 

Texte von stärker rechtsphilosophischem Interesse. Enthält u.a. einen Teil der Äuße-
rungen 1715 gegenüber und über Saint-Pierre. 

 
Correspondance G. W. Leibniz-Ch. I. Castel de Saint-Pierre / publ. par André 

Robinet. – Paris : Centre de Philosophie du Droit, 1995. – 123 S. (Thesaurus de 

philosophie du droit) 

Vollständige Edition aller Äußerungen gegenüber und über Saint-Pierre. 
 
 

Literatur 

 

Schrecker, Paul 

Leibniz’s Principle of Justice, in: Journal of the History of Ideas 7 (1946) 484-

498 

Gerechtigkeit ist das, womit der Staat den Krieg aller gegen alle beenden konnte. 
Nur gerechte Staaten sind legitim. Es wäre blasphemisch, einen Despoten nicht an 
Gerechtigkeit und Vernunft zu messen, wenn Gott als Schöpfer und oberster Herr-
scher der Welt diesen Geboten unterliegt. In dieser von Gott geführten Welt kann es 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 281 

auch keinen Gegensatz zwischen nationaler Souveränität und internationalem Recht 
geben; beide werden von Gerechtigkeit und Vernunft angeleitet. Krieg lehnt Leibniz 
ab; das wäre, Gott zu einem Gottesurteil zwingen. Notwendig ist aber die Verteidi-
gung gegen Nachbarn „whose policy might not be inspired by the ideas constituting 
civilization“. Solche Schurkenstaaten müssen bekämpft werden, um sie nicht noch 
unverschämter zu machen. Internationale Organisation steht bei ihm nicht im Zent-
rum (wenn er auch grundsätzlich die Ideen Saint-Pierres billigt), sondern als Jurist 
und Historiker ist er mit den einzelnen Verträgen zwischen Staaten befaßt, deren 
Unzulänglichkeit als Friedenssicherung nur zu deutlich ist. Letztlich ist seine Positi-
on nur haltbar, weil er auf Fortschritt der Zivilisation, vor allem durch Wissenschaft, 
hofft. Zumindest, daß sie nicht erlöscht. Verhindert werden muß, daß die Staaten 
von Militärs bestimmt werden, die keinen Sinn für die Erhaltung und Fortschritte 
der Zivilisation haben. „An alliance of militarism and anti-intellectualism, this is 
what Leibniz considered the deadly enemy of civilization.“ 
Paul Schrecker, einer der großen Wissenschaftshistoriker des 20. Jahrhunderts, war 
in Deutschland ein Leibniz-Herausgeber, bevor er in die Emigration gezwungen 
wurde. 
 

Gilson, Etienne 

Die Metamorphosen des Gottesreiches. – München (u.a.) : Schöningh ; (u.a.), 

1959. – S. 222-240 : Das Reich der Philosophen 

Französisches Original: Les métamorphoses de la cité de Dieu 1952 

Leibniz antwortet auf Saint-Pierres Plan einer staatlichen Einigung Europas mit der 
Erinnerung an die ungelöste kirchliche Einigung. Die katholischen Theologen hatten 
in den Kirchenverhandlungen auf einer völligen Unterwerfung der Protestanten 
bestanden. Leibniz ist zwar bereit, die Kircheneinigung als Rückkehr zur Papstkir-
che zu sehen, aber nicht auf die Leistungen der Protestantischen Theologie zu ver-
zichten. Tatsächlich setzt er auf eine universale Kirche, die nicht die Römische ist. 
Er trennt damit die sichtbare von der unsichtbaren Kirche, dem Reich Gottes. Das 
Gottesreich wird von denen gebildet, die an es glauben und es lieben. Mit einer 
Rückkehr zur Vernunft würde diese wahre Kirche auch auf Erden bestehen. Im 
menschlichen Bereich ist quasi der Philosoph Gesetzgeber, er hat Gott die Ordnung 
der Welt abgeschaut und gibt nach diesem Muster eine Ordnung für die Menschen. 
Diese Wahrheit ist zunächst christlich gedacht, später betont er die Offenheit auch 
für den Konfuzianismus. Durch parallele Bemühungen um Wahrheit wächst die 
Menschheit zusammen. Den Islam erkennt er freilich nie als Religion in der Suche 
nach Wahrheit an, sondern nur als eine Herrschaftsideologie. Deshalb ist Leibniz 
auch Propagator neuer Kreuzzüge, letztlich exterministisch wie Roger Bacon. 
 
Gollwitzer, Heinz 

Geschichte des weltpolitischen Denkens. – Göttingen : Vandenhoeck & Ru-

precht, Bd. 1. – Vom Zeitalter der Entdeckungen bis zum Beginn des Imperia-

lismus (1973) S. 172-198 : Weltpolitik im Dienst universalistischer Zwecke : 

Leibniz 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 282

Leibniz hat sich häufig mit der Problematik einer Universalmonarchie befaßt, sie 
aber immer verworfen: diese Herrschaftsform ist von Anfang an auf raschen Verfall 
angelegt. Seine eigene Vorstellung ist die einer Zusammenarbeit von Staaten. Die 
christlichen Staaten bilden gemeinsam eine Republik, die aber keinen Universal-
monarchen hat, sondern einen hegemonialen Schiedsrichter. 
Die Ideen zu einer internationalen Organisation finden sich jedoch nicht nur in poli-
tischen Projekten, sondern eher in dem utopischen Sozietätsprojekt einer ordensähn-
lichen Philadelphischen Gesellschaft. Offenbar erkannte Leibniz, daß die Rivalität 
der Großmächte nicht durch Staatenorganisation, sondern nur durch eine Welt-
Bildungsgesellschaft überwunden werden kann. (In seinen späten Arbeiten über 
Beziehungen zu China, wird diese Bildungsgesellschaft weltweit gedacht). 
Leibniz’ Idee eines europäischen Zusammenhalts sind noch in der Zeit der türki-
schen Bedrohung Europas geschrieben und knüpfen an die alte Idee einer Einigkeit 
gegen den Islam und an Kreuzzugsgedanken an. Gollwitzer referiert ausführlich das 
Consilium Aegyptiacum, einen Plan, Ludwig XIV von einem Angriff auf die Nieder-
lande abzuwenden zu einem Angriff auf das türkische Reich (wobei er an frühere 
Phantasien einer universalen christlich-asiatischen Allianz gegen das Türkische 
Reich anknüpft). Frankreich soll durch den Besitz Ägyptens zu einer See- und Han-
delsmacht werden und das arbitrium über europäische Angelegenheiten erhalten. 

 
Schneiders, Werner 

Respublica optima : zur metaphysischen und moralischen Fundierung der 

Politik bei Leibniz, in: Studia Leibnitiana 9 (1977) 1-26 

Neudruck in: Werner Schneiders, Philosophie der Aufklärung – Aufklärung 

der Philosophie : gesammelte Studien. – Berlin : Duncker und Humblot, 2005. – 

S. 121-144 

Seit seiner Studienzeit vertrat Leibniz die Theorie, daß das Universum eine Art Staat 
unter der Leitung Gottes bilde. Der Umfang wechselt, mal ist der ganze Kosmos 
gemeint, mal alle Geister, mal nur die Menschen. Dieser Gottesstaat wird identifi-
ziert mit der Idee des bestmöglichen Menschenstaates. Naturrechtslehre ist Lehre 
vom Gottesstaat. Rechtliche und moralische Normen kann es nur geben, wenn dieser 
Gottesstaat als existent gedacht wird. Wie die konkreten politischen Folgen für die 
europäischen Staaten aussehen, artikuliert Leibniz nicht. Klar ist nur, daß er von 
hierher eine Präferenz für das Deutsche Reich und die Papstkirche hat. 
 
Robinet, André 

Le meilleur des mondes par la balance de l’Europe. – Paris : PUF, 1994 (Fon-

dements de la politique : série essais) S. 235-257 Entre paix et guerre, S.259-275 

Les facteurs matériels de la paix, S. 277-299 Les facteurs culturels de la paix 

Das ganze Buch ist ein chronologischer und systematischer Überblick über Themen 
des Rechts bei Leibniz, die drei genannten Abschnitte sind ein Überblick über alle 
Themen, die bei Leibniz mit dem (internationalen) Frieden zu tun haben: Macht-
gleichgewicht, Friedensverträge, Saint-Pierres internationale Organisation, Gerech-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 283 

ter Krieg, Verwaltungsausbau, Wirtschaftsförderung, Fürstenerziehung, Wissen-
schaftliche Gesellschaften, Ökumenische Kirche. 
 

Cheneval, Francis 

Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-

losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 

der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 51-131: 

Gottestaat, Kirche und Heiliges Römische Reich Deutscher Nation : der rechts-

theologische Kosmopolitanismus von Gottfried Wilhelm Leibniz 

Der Kern von Leibniz’ Metaphysik ist die Frage, wie die Einheit der Welt gedacht 
werden kann. Zentral ist dabei die Idee einer Universalrepublik der Geistwesen. Eine 
reale Rechtsgemeinschaft für die ganze Welt gibt es nicht, nur Gott versammelt die 
Menschen zu einer Civitas Dei (zu der auch die Seelen im Jenseits und die Engel 
gehören). Im konkreten menschlichen Leben muß er dann aber doch Recht und 
Moral trennen (Tugend trägt zur Geselligkeit nur bei, wenn sie wirklich belohnt 
wird, deshalb ist sie nur denkbar in einer universellen Monarchie, in der Gott der 
Monarch ist). 
In der konkreten politischen Lehre ist maßgeblich die gentium Christianorum 
respublica, die es seit der Reformation zwar nicht mehr real gibt, die Leibniz aber 
nicht aufgibt. Die realste Gestalt, die er ihr geben kann, ist der christliche Imperia-
lismus im Consilium Aegyptiacum, in dem Christentum, Vernunftreligion und Ge-
rechtigkeit identifiziert werden. Aber alle seine politischen Pläne sind von einem 
Gott her zu verstehen, der den Menschen auferlegt hat, mit allen Mitteln die Welt zu 
verbessern. Nach dem Scheitern des Ägyptischen Plans konzentriert sich Leibniz auf 
das Römische Reich, dem er dauernd irgendwelche universalen Aufgaben zuschreibt 
(z.B. die zwangsweise Verbreitung des Christentums). Mehr noch sieht er die Kirche 
in der universalen Position, der Civitas Dei angleichbar. Leibniz lebte in einer Sack-
gasse der Geschichte, alle Versuche ihn für europäische Integration zu mobilisieren 
sind anachronistisch. Wichtiger war die Säkularisierung der Reich Gottes-Vorstellung 
bei Wolff und Kant. 
 
Rudolph, Hartmut 

Ansätze einer Friedensethik bei Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Suche nach 

Frieden : politische Ethik in der Frühen Neuzeit III / hrsg. von Norbert Bries-

korn und Markus Riedenauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2003 (Theologie und 

Frieden ; 29) S. 267-289 

Ansätze zu einer Ethik des Friedens bei Leibniz sind am ehesten in seiner Gerech-
tigkeitskonzeption zu finden, die darauf besteht, daß das naturrechtliche Gebot, 
niemandem zu schaden, allenfalls ein Anfang sein kann, dem die Ausrichtung auf 
ein gemeinsames Bestes und Frömmigkeit als ebenfalls naturrechtliche Gebote fol-
gen muß. Die Stufenordnung der Gerechtigkeit geht vom Friedensgebot über die 
Liebe zur Civitas Dei. 
Leibniz’ Friedensgedanke der Mitwirkung am Kommen des Reichs Gottes ist nicht 
nur eine völlig unlutherische Position, sondern auch das Gegenteil jeglicher Frie-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 284

densutopie. Zum allgemeinen Frieden, dem universalen Reich der vernunftbegabten 
Geister, gelangen wir, wenn wir innerhalb der vorgefundenen Verhältnisse des 
christlichen Europa den Prinzipien des Vernunft- und Liebesrechts gemäß handeln. 
Führer sind scientia (die Macht über die Natur verleiht) und amicitia (gegenseitige 
Förderung). 

6.4.8 Ergänzungen 

Es gibt zahlreiche Überblicksdarstellungen des Friedensdenkens des Humanismus, 
aber sie kommen nur selten über Auflistung von Namen hinaus; ein erträgliches 
Beispiel: 
Klaus Garber, Die Friedens-Utopie im europäischen Humanismus : Versuch einer 
geschichtlichen Rekonstruktion, in: Modern Language Notes 101 (1986) 516-552 

 
Die spannenderen Darstellungen begründen erhebliche Zweifel am Pazifismus der 
Humanisten: 
José A. Fernández Santamaria, The State, War and Peace : Spanish Political 
Thought in the Renaissance 1516-1559. – Cambridge 1977 (siehe oben S. 246-247) 
Richard Tuck, The Rights of War and Peace : Political Thought and the International 
Order from Grotius to Kant. – Oxford 1999 (siehe oben S. 234). 

 
Vergleiche außer Erasmus auch seine Freunde: 
Robert P. Adams, The Better Part of Valor : More, Erasmus, Colet, and Vives on 
Humanism, War, and Peace, 1496-1535. – Seattle 1962 (gut zum politischen Kon-
text, vgl. oben S. 253). 

6.4.8.1 Morus 

Zu Sir Thomas More (1478-1535), Jurist, Lordkanzler, antireformatorischem Publi-
zist, Märtyrer des Katholizismus, und zu der vertrackten Debatte, ob die Utopia 
(1519) pazifistisch oder bellizistisch ist, vergleiche: 
George M. Logan, The Meaning of More’s Utopia. – Princeton, NJ 1983 (die Utopia 
ist Kritik der humanistischen Literatur über gute Regierung; das Kriegskapitel unter-
scheidet sich nicht von den übrigen Darstellungen des repressiven Character der 
utopischen Verfassung) 
Philip C. Dust, Three Renaissance Pacifists. – New York 1987. – S. 87-104 War in 
More’s Utopia : Ironies in Book II (man darf nicht More mit seinem Erzähler 
Hythlodaeus identifizieren; dieser ist völlig begeistert von der utopischen Gesell-
schaft, die schwere Mängel hat, die aus seiner Rede unwillentlich deutlich werden: 
Ganz Utopia ist auf Krieg hin angelegt, es braucht Krieg und Sklaverei für seine 
Wirtschaft, die Insel ist eine Festung, Utopia unterdrückt seine Verbündeten und hält 
sich an kein Kriegsrecht) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

