Suarez greift iiber Thomas von Aquin hinaus wieder auf Augustinus zuriick und
unterscheidet zwischen der antriebslosen Ruhe des ewigen Friedens und der ver-
niinftigen MéBigung des irdischen Friedens. Wahrend Thomas den Frieden exklusiv
aus der Wirkung der Gottesliebe hevorgehen 1d6t und der Frieden deshalb nur im
Glauben méglich ist, kann Suarez Frieden zwischen allen Menschen guten Willens
denken. Fiir den Christen bleibt aber Liebe (caritas) der Mallstab des politischen
Handelns. Wihrend fiir alle Volker gilt, da ihr Handeln rechtméBig sein muf3, kann
es fiir Christen keine Gerechtigkeit ohne Liebe geben.

Indem der Frieden ein nur relatives Letztziel wird, konnen Frieden und Krieg zu-
sammengehen. Ein Gewaltfriede ist schlimmer als die Ubel des Krieges. Jeder Krieg
bleibt aber an die erlaubten Ausnahmen vom Tdtungsgebot gebunden: Selbstvertei-
digung oder Bestrafung aufgrund offentlichen Amtes. Ein blof3 rechtméBiger Krieg
entspricht noch nicht den christlichen Tugendregeln. Wenn der Krieg aber sowohl
nach Recht wie nach Tugend richtig ist, kennt Suarez keine Zuriickhaltung in der
Kriegsfiihrung mehr (so weit es die Schuldigen betrifft).

Der Frieden gehort ins obligatorische Naturrecht, der Krieg nur ins Volkerrecht, an
eine Stelle, die das erlaubende Naturrecht offen gelassen hat; d.h. der Krieg ist des-
halb nicht verwerflich, weil die Volker ihn als Instrument eingefiihrt haben. Er kann
theoretisch aber abgeschafft werden. Dieser mindere Rang des Krieges bestimmt die
Regeln des Krieges: die Pflicht, Krieg moglichst zu vermeiden; den Vorzug von
Diplomatie und Schiedsgerichtbarkeit.

6.4.7 Leibniz

Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646-1716, geboren in Leipzig als Sohn eines Universi-
tatsprofessors. Jurist, Mathematiker, Logiker, Metaphysiker, Erkenntnistheoretiker,
fiirstlicher Rat, Diplomat, Wissenschaftsorganisator, Erfinder und Projektemacher,
Historiker, Genealoge, Volkerrechtler, Dichter. Aktiv in Verhandlungen iiber Zu-
sammenfiithrung der christlichen Kirchen und als Publizist in den Kriegen mit Frank-
reich, die einen wesentlichen Teil seines Lebens begleiteten.

Vergleiche zur Biographie:
Maria Rosa Antognazza, Leibniz : an Intellectual Biography. — Cambridge 2009.

Vergleiche fiir einen Uberblick iiber die verschiedenen Titigkeitsfelder:

Leibniz : sein Leben, sein Wirken, seine Welt / hrsg. von Wilhelm Totok und Carl
Haase. — Hannover 1966

Der universale Leibniz : Denker, Forscher, Erfinder / hrsg. Von Thomas A. Reydon
... — Stuttgart 2009.

Die Geistesgeschichte hat eine Neigung zu Autoren, die eine Idee als erste geduBert
haben. Leibniz Bedeutung fiir die Mathematik und Logik ist unbezweifelt. Auch
seine Metaphysik der Individualitit war eine der groBen Anregungen fiir die spétere

277

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie. Aber als Philosoph ist Leibniz nie iiber Notizen, Programme und Gele-
genheitsarbeiten hinausgekommen, weil die zeitgendssische Philosophie sich bereits
zu weit von allem entfernt hatte, was er voraussetzen musste.

Vergleiche: Hubertus Busche, Leibniz’ Weg ins perspektivische Universum : eine
Harmonie im Zeitalter der Berechnung. — Hamburg 1997).

Leibniz war Jurist. Aber gerade als Jurist hatte er keinen Bezug zu den Tendenzen
der Neuzeit gefunden. Er protestierte gegen das egoistische Naturrecht, er hielt am
historischen Romischen Reich und am historischen Romischen Recht als unhinter-
gehbaren Bedingungen von Gerechtigkeit fest. Eine Theorie der Gerechtigkeit bend-
tigt eine Metaphysik, die eine gemeinsame Gerechtigkeit Gottes und der Menschen
zeigt. Sein eigener Beitrag eines christlichen Naturrechts, die aus romisch-
rechtlichen Quellen gewonnene Offenheit des Rechts zur Liebe hin, war juristisch
unfruchtbar. Wie in der Metaphysik blieb nur sein Widerspruch gegen die reduzierte
Vernunft der Moderne. Eine konkrete politische Theorie hat Leibniz nicht. Kein
Philosoph der europiischen Tradition hat politische Schriften hinterlassen, die so
sehr seiner Tatigkeit als Diplomat und Staatsrat verhaftet sind.

Vergleiche zu Leibniz als Rechtsphilosoph und als Philosoph, der alle Philosophie
nach Art des Rechtes betreibt:

Gaston Grua, Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz. — Paris 1953
Gaston Grua, La justice humaine selon Leibniz. — Paris 1956

Hans-Peter Schneider, Iustitia universalis : Quellenstudien zur Geschichte des
,,christlichen Naturrechts® bei Gottfried Wilhelm Leibniz. — Frankfurt am Main
1967

Hartmut Schiedermair, Das Phianomen der Macht und die Idee des Rechts bei Gott-
fried Wilhelm Leibniz. — Wiesbaden 1970

René Séve, Leibniz et I’ecole moderne du droit naturel. — Paris 1989

André Robinet, Le meilleur des mondes par la balance de 1I’Europe. — Paris 1994
(siche unten S. 282)

Patrick Riley, Leibniz’ Universal Jurisprudence : Justice as the Charity of the Wise.
— Cambridge, MA 1996.

In seinen frithen Jahren in Mainz lebte Leibniz an einem Hof, der zu diplomatischen
Chiméren neigte, aber fiir Frankreich zu wichtig war, als dal man sie ihm ins Ge-
sicht hinein verlachte. Leibniz’ beriihmter Plan eines Européischen Friedens, der
Frankreich zur Eroberung Agyptens ablenken wollte, war so eine Idee: kein Frie-
densplan, sondern ein durchaus machtpolitisch gemeintes diplomatisches Projekt.
Aber Leibniz’ Phantasien gingen iiber alles hinaus, was in Mainz fiir Realpolitik
galt. Einmal wollte er Madagaskar leerrdumen und dort aus Kriegsgefangenen aller
barbarischen Lénder eine Truppe bilden ,,qua subjugarit possit orbis terrarum.* Der
Weg von diesem Leibniz zu deutschen Grofraumphantasien war ohne allzu viel
Verdrehung moglich: Erik Wolf, Idee und Wirklichkeit des Reiches im deutschen
Rechtsdenken des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Reich und Recht in der deutschen
Philosophie / hrsg. von Karl Larenz. — Stuttgart 1943 (Leibniz S. 133-168; Wolf

278

https://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zitiert aus einem Manuskript Wunderliche Einfdlle 1713). In der jiingsten Skizze von
Leibniz’ Ideen zu internationalen Beziechungen mufite Hartmut Rudolph (unten S.
283 referiert) feststellen, daf sich bei diesem Berufsdiplomaten eine ,,Priponderanz
des Friedens unter den ethischen Postulaten nicht gerade auf den ersten Blick er-
schlieft. Als die Bertha von Suttner der europdischen Frithaufkldrung gibt er sich
nicht unbedingt zu erkennen.

Vergleiche zu Leibniz als Diplomat:

Paul Wiedeburg, Der junge Leibniz, das Reich und Europa. — Wiesbaden 1962-
1970. — 2 Teile in 6 Bénden (behandelt nur die Mainzer und die Pariser Zeit, gewif}
die ausfiihrlichste Darstellung von Nichtereignissen in der Diplomatiegeschichte)
Carl Haase, Leibniz als Politiker und Diplomat, in: Leibniz : sein Leben, sein Wir-
ken, seine Welt / hrsg. von Wilhelm Totok und Carl Haase. — Hannover 1966. — S.
195-226 (eine sehr kritische Beurteilung).

Andererseits ist Leibniz doch das Gegenteil eines Projektemachers. Dazu mif3traut er
zu sehr der konstruierenden Vernunft. Als Volkerrechtler ist er einer der Begriinder
des Studiums des positiven Volkerrechts der Vertrdge zwischen europiischen Staa-
ten. Statt Friedensplanen, die Europa in Art eines Staates organisieren, betont er, dafl
an historischen Leistungen der Einheitsbildung wie dem Rémischen Reich und der
Romischen Kirche nicht vorbeigegangen werden kann. Er verwirft die Konstruktion
des Volkerrechts aus dem Naturrecht mit Hilfe der Analogie von Person und Staat;
Staaten haben keine Seele. Wenn Leibniz einen Beitrag zum Frieden geleistet hat,
dann dadurch, daB} er darauf besteht, dal allein eine Ordnung der Seelen die Proble-
me losen konnte. Friedensphilosophie ist allenfalls seine Metaphysik des Reiches
aller Geister unter der Herrschaft Gottes. Von Etienne Gilson bis Francis Cheneval
ist Leibniz immer erneut in (durchaus divergierende) europdische Traditionen der
Politik als Aufbau eines Reiches der Vernunft und des Dialoges gestellt worden.
Politisch konkretisiert ist die Arbeit fiir das Reich Gottes im Bemiihen um die Wie-
dervereinigung der Kirchen. Eine von Leibniz’ Aufgaben als Diplomat war mit
katholischen Theologen zu korrespondieren; er war bereit, dem pépstlichen Fiih-
rungsanspruch sehr weit entgegen zukommen. Vergleiche Paul Eisenkopf, Leibniz
und die Einigung der Christenheit. — Miinchen 1975. Schon Etienne Gilson hat dar-
auf aufmerksam gemacht, dafl Leibniz dem Abbé Saint-Pierre nicht mit dem erbete-
nen Urteil liber die Einigung der européischen Staaten geantwortet hat, sondern mit
einem Hinweis auf die nétige Einigung der Kirchen. Aber die Kirche ist, wie Gilson
ebenfalls betont hat, bei Leibniz letztlich das Gottesreich. Die andere Konkretisie-
rung sind die Bemiihungen um Griindung und Vernetzung von Akademien. Was uns
noch als eine Art internationalen Wissenschaftszusammenarbeit verstehbar ist, steht
bei Leibniz noch in der utopischen Tradition einer Gesamtreformation der Welt in
der Art Campanellas und Comenius. Der Frieden ist ,,Welt-Bildungsgesellschaft*
(Gollwitzer).

279

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Texte

Sédmtliche Schriften und Briefe, Reihe 4, Politische Schriften. — Darmstadt :
Reichl, spiiter Berlin : Akademie-Verl.,

Die seit 1931 laufende kritische Ausgabe seiner politischen Schriften ist im Jahre
2001 bei vier Banden, aber erst beim Jahr 1692 angekommen.

Es muB immer noch auf verschiedene éltere Ausgaben zuriickgegriffen werden:

Die Werke von Leibniz, 1. Reihe Historisch-politische und staatswissenschaftli-
che Schriften / hrsg. von Onno Klopp. — Hannover 1864-1884. — 11 Bde.

Rechtsphilosophisches aus Leibnizens ungedruckten Schriften / hrsg. von Ge-
org Mollat. — Leipzig 1885
2. Aufl. 1893 u.d.T.: Mitteilungen aus Leibniz’ ungedruckten Schriften

Textes inédits d’aprés les manuscrits de la Bibliothéque provinciale de Hanovre
/ publ. par Gaston Grua. — Paris 1948. — 2 Bde.

Politische Schriften / hrsg. von Hans Heinz Holz. — Frankfurt am Main : Europ.
Verl.-Anstalt, 1966-1967. — 2 Bde.

Politische Publizistik und Denkschriften, in deutscher Sprache oder in deutsche
Sprache iibersetzt.

Political Writings / ed. by Patrick Riley. — 2" ed. — Cambridge : Cambridge
Univ. Pr., 1988. — 249 S. (Cambridge texts in the history of political thought)
Texte von stirker rechtsphilosophischem Interesse. Enthilt u.a. einen Teil der Aufe-
rungen 1715 gegeniiber und iiber Saint-Pierre.

Correspondance G. W. Leibniz-Ch. I. Castel de Saint-Pierre / publ. par André
Robinet. — Paris : Centre de Philosophie du Droit, 1995. — 123 S. (Thesaurus de
philosophie du droit)

Vollstindige Edition aller AuBerungen gegeniiber und iiber Saint-Pierre.

Literatur

Schrecker, Paul

Leibniz’s Principle of Justice, in: Journal of the History of Ideas 7 (1946) 484-
498

Gerechtigkeit ist das, womit der Staat den Krieg aller gegen alle beenden konnte.
Nur gerechte Staaten sind legitim. Es wére blasphemisch, einen Despoten nicht an
Gerechtigkeit und Vernunft zu messen, wenn Gott als Schopfer und oberster Herr-
scher der Welt diesen Geboten unterliegt. In dieser von Gott gefiihrten Welt kann es

280

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch keinen Gegensatz zwischen nationaler Souverénitét und internationalem Recht
geben; beide werden von Gerechtigkeit und Vernunft angeleitet. Krieg lehnt Leibniz
ab; das wire, Gott zu einem Gottesurteil zwingen. Notwendig ist aber die Verteidi-
gung gegen Nachbarn ,,whose policy might not be inspired by the ideas constituting
civilization®. Solche Schurkenstaaten miissen bekdmpft werden, um sie nicht noch
unverschdmter zu machen. Internationale Organisation steht bei ihm nicht im Zent-
rum (wenn er auch grundsétzlich die Ideen Saint-Pierres billigt), sondern als Jurist
und Historiker ist er mit den einzelnen Vertrdgen zwischen Staaten befafit, deren
Unzulédnglichkeit als Friedenssicherung nur zu deutlich ist. Letztlich ist seine Positi-
on nur haltbar, weil er auf Fortschritt der Zivilisation, vor allem durch Wissenschaft,
hofft. Zumindest, da} sie nicht erldscht. Verhindert werden muf, daf3 die Staaten
von Militérs bestimmt werden, die keinen Sinn fiir die Erhaltung und Fortschritte
der Zivilisation haben. ,,An alliance of militarism and anti-intellectualism, this is
what Leibniz considered the deadly enemy of civilization.*

Paul Schrecker, einer der groBen Wissenschaftshistoriker des 20. Jahrhunderts, war
in Deutschland ein Leibniz-Herausgeber, bevor er in die Emigration gezwungen
wurde.

Gilson, Etienne

Die Metamorphosen des Gottesreiches. — Miinchen (u.a.) : Schéoningh ; (u.a.),
1959. — S. 222-240 : Das Reich der Philosophen

Franzosisches Original: Les métamorphoses de la cité de Dieu 1952

Leibniz antwortet auf Saint-Pierres Plan einer staatlichen Einigung Europas mit der
Erinnerung an die ungeldste kirchliche Einigung. Die katholischen Theologen hatten
in den Kirchenverhandlungen auf einer volligen Unterwerfung der Protestanten
bestanden. Leibniz ist zwar bereit, die Kircheneinigung als Riickkehr zur Papstkir-
che zu sehen, aber nicht auf die Leistungen der Protestantischen Theologie zu ver-
zichten. Tatsdchlich setzt er auf eine universale Kirche, die nicht die Romische ist.
Er trennt damit die sichtbare von der unsichtbaren Kirche, dem Reich Gottes. Das
Gottesreich wird von denen gebildet, die an es glauben und es lieben. Mit einer
Riickkehr zur Vernunft wiirde diese wahre Kirche auch auf Erden bestehen. Im
menschlichen Bereich ist quasi der Philosoph Gesetzgeber, er hat Gott die Ordnung
der Welt abgeschaut und gibt nach diesem Muster eine Ordnung fiir die Menschen.
Diese Wahrheit ist zundchst christlich gedacht, spéter betont er die Offenheit auch
fiir den Konfuzianismus. Durch parallele Bemithungen um Wahrheit wichst die
Menschheit zusammen. Den Islam erkennt er freilich nie als Religion in der Suche
nach Wahrheit an, sondern nur als eine Herrschaftsideologie. Deshalb ist Leibniz
auch Propagator neuer Kreuzziige, letztlich exterministisch wie Roger Bacon.

Gollwitzer, Heinz

Geschichte des weltpolitischen Denkens. — Gottingen : Vandenhoeck & Ru-
precht, Bd. 1. — Vom Zeitalter der Entdeckungen bis zum Beginn des Imperia-
lismus (1973) S. 172-198 : Weltpolitik im Dienst universalistischer Zwecke :
Leibniz

281

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leibniz hat sich hdufig mit der Problematik einer Universalmonarchie befalit, sie
aber immer verworfen: diese Herrschaftsform ist von Anfang an auf raschen Verfall
angelegt. Seine eigene Vorstellung ist die einer Zusammenarbeit von Staaten. Die
christlichen Staaten bilden gemeinsam eine Republik, die aber keinen Universal-
monarchen hat, sondern einen hegemonialen Schiedsrichter.

Die Ideen zu einer internationalen Organisation finden sich jedoch nicht nur in poli-
tischen Projekten, sondern eher in dem utopischen Sozietitsprojekt einer ordenséhn-
lichen Philadelphischen Gesellschaft. Offenbar erkannte Leibniz, dafl die Rivalitit
der GroBméchte nicht durch Staatenorganisation, sondern nur durch eine Welt-
Bildungsgesellschaft iiberwunden werden kann. (In seinen spéten Arbeiten iiber
Beziehungen zu China, wird diese Bildungsgesellschaft weltweit gedacht).

Leibniz’ Idee eines europdischen Zusammenhalts sind noch in der Zeit der tiirki-
schen Bedrohung Europas geschrieben und kniipfen an die alte Idee einer Einigkeit
gegen den Islam und an Kreuzzugsgedanken an. Gollwitzer referiert ausfiihrlich das
Consilium Aegyptiacum, einen Plan, Ludwig XIV von einem Angriff auf die Nieder-
lande abzuwenden zu einem Angriff auf das tiirkische Reich (wobei er an frithere
Phantasien einer universalen christlich-asiatischen Allianz gegen das Tirkische
Reich ankniipft). Frankreich soll durch den Besitz Agyptens zu einer See- und Han-
delsmacht werden und das arbitrium iiber europédische Angelegenheiten erhalten.

Schneiders, Werner

Respublica optima : zur metaphysischen und moralischen Fundierung der
Politik bei Leibniz, in: Studia Leibnitiana 9 (1977) 1-26

Neudruck in: Werner Schneiders, Philosophie der Aufklirung — Aufklirung
der Philosophie : gesammelte Studien. — Berlin : Duncker und Humblot, 2005. —
S.121-144

Seit seiner Studienzeit vertrat Leibniz die Theorie, dafl das Universum eine Art Staat
unter der Leitung Gottes bilde. Der Umfang wechselt, mal ist der ganze Kosmos
gemeint, mal alle Geister, mal nur die Menschen. Dieser Gottesstaat wird identifi-
ziert mit der Idee des bestmdglichen Menschenstaates. Naturrechtslehre ist Lehre
vom Gottesstaat. Rechtliche und moralische Normen kann es nur geben, wenn dieser
Gottesstaat als existent gedacht wird. Wie die konkreten politischen Folgen fiir die
europdischen Staaten aussehen, artikuliert Leibniz nicht. Klar ist nur, dal er von
hierher eine Préferenz fiir das Deutsche Reich und die Papstkirche hat.

Robinet, André

Le meilleur des mondes par la balance de ’Europe. — Paris : PUF, 1994 (Fon-
dements de la politique : série essais) S. 235-257 Entre paix et guerre, S.259-275
Les facteurs matériels de la paix, S. 277-299 Les facteurs culturels de la paix
Das ganze Buch ist ein chronologischer und systematischer Uberblick iiber Themen
des Rechts bei Leibniz, die drei genannten Abschnitte sind ein Uberblick iiber alle
Themen, die bei Leibniz mit dem (internationalen) Frieden zu tun haben: Macht-
gleichgewicht, Friedensvertrdge, Saint-Pierres internationale Organisation, Gerech-

282

https://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ter Krieg, Verwaltungsausbau, Wirtschaftsforderung, Fiirstenerziehung, Wissen-
schaftliche Gesellschaften, Okumenische Kirche.

Cheneval, Francis

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 51-131:
Gottestaat, Kirche und Heiliges Romische Reich Deutscher Nation : der rechts-
theologische Kosmopolitanismus von Gottfried Wilhelm Leibniz

Der Kern von Leibniz’ Metaphysik ist die Frage, wie die Einheit der Welt gedacht
werden kann. Zentral ist dabei die Idee einer Universalrepublik der Geistwesen. Eine
reale Rechtsgemeinschaft fiir die ganze Welt gibt es nicht, nur Gott versammelt die
Menschen zu einer Civitas Dei (zu der auch die Seelen im Jenseits und die Engel
gehdren). Im konkreten menschlichen Leben mufl er dann aber doch Recht und
Moral trennen (Tugend tragt zur Geselligkeit nur bei, wenn sie wirklich belohnt
wird, deshalb ist sie nur denkbar in einer universellen Monarchie, in der Gott der
Monarch ist).

In der konkreten politischen Lehre ist mafBgeblich die gentium Christianorum
respublica, die es seit der Reformation zwar nicht mehr real gibt, die Leibniz aber
nicht aufgibt. Die realste Gestalt, die er ihr geben kann, ist der christliche Imperia-
lismus im Consilium Aegyptiacum, in dem Christentum, Vernunftreligion und Ge-
rechtigkeit identifiziert werden. Aber alle seine politischen Plédne sind von einem
Gott her zu verstehen, der den Menschen auferlegt hat, mit allen Mitteln die Welt zu
verbessern. Nach dem Scheitern des Agyptischen Plans konzentriert sich Leibniz auf
das Romische Reich, dem er dauernd irgendwelche universalen Aufgaben zuschreibt
(z.B. die zwangsweise Verbreitung des Christentums). Mehr noch sieht er die Kirche
in der universalen Position, der Civitas Dei angleichbar. Leibniz lebte in einer Sack-
gasse der Geschichte, alle Versuche ihn fiir europdische Integration zu mobilisieren
sind anachronistisch. Wichtiger war die Sakularisierung der Reich Gottes-Vorstellung
bei Wolff und Kant.

Rudolph, Hartmut

Ansitze einer Friedensethik bei Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Suche nach
Frieden : politische Ethik in der Friihen Neuzeit III / hrsg. von Norbert Bries-
korn und Markus Riedenauer. — Stuttgart : Kohlhammer, 2003 (Theologie und
Frieden ; 29) S. 267-289

Ansitze zu einer Ethik des Friedens bei Leibniz sind am ehesten in seiner Gerech-
tigkeitskonzeption zu finden, die darauf besteht, dal das naturrechtliche Gebot,
niemandem zu schaden, allenfalls ein Anfang sein kann, dem die Ausrichtung auf
ein gemeinsames Bestes und Frommigkeit als ebenfalls naturrechtliche Gebote fol-
gen muf}. Die Stufenordnung der Gerechtigkeit geht vom Friedensgebot iiber die
Liebe zur Civitas Dei.

Leibniz’ Friedensgedanke der Mitwirkung am Kommen des Reichs Gottes ist nicht
nur eine vollig unlutherische Position, sondern auch das Gegenteil jeglicher Frie-

283

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

densutopie. Zum allgemeinen Frieden, dem universalen Reich der vernunftbegabten
Geister, gelangen wir, wenn wir innerhalb der vorgefundenen Verhéltnisse des
christlichen Europa den Prinzipien des Vernunft- und Liebesrechts gemil3 handeln.
Fiihrer sind scientia (die Macht {iber die Natur verleiht) und amicitia (gegenseitige
Forderung).

6.4.8 Ergéinzungen

Es gibt zahlreiche Uberblicksdarstellungen des Friedensdenkens des Humanismus,
aber sie kommen nur selten {iber Auflistung von Namen hinaus; ein ertrdgliches
Beispiel:

Klaus Garber, Die Friedens-Utopie im europdischen Humanismus : Versuch einer
geschichtlichen Rekonstruktion, in: Modern Language Notes 101 (1986) 516-552

Die spannenderen Darstellungen begriinden erhebliche Zweifel am Pazifismus der
Humanisten:

José A. Fernandez Santamaria, The State, War and Peace : Spanish Political
Thought in the Renaissance 1516-1559. — Cambridge 1977 (siche oben S. 246-247)
Richard Tuck, The Rights of War and Peace : Political Thought and the International
Order from Grotius to Kant. — Oxford 1999 (siehe oben S. 234).

Vergleiche auBer Erasmus auch seine Freunde:

Robert P. Adams, The Better Part of Valor : More, Erasmus, Colet, and Vives on
Humanism, War, and Peace, 1496-1535. — Seattle 1962 (gut zum politischen Kon-
text, vgl. oben S. 253).

6.4.8.1 Morus

Zu Sir Thomas More (1478-1535), Jurist, Lordkanzler, antireformatorischem Publi-
zist, Mértyrer des Katholizismus, und zu der vertrackten Debatte, ob die Utopia
(1519) pazifistisch oder bellizistisch ist, vergleiche:

George M. Logan, The Meaning of More’s Utopia. — Princeton, NJ 1983 (die Utopia
ist Kritik der humanistischen Literatur iiber gute Regierung; das Kriegskapitel unter-
scheidet sich nicht von den iibrigen Darstellungen des repressiven Character der
utopischen Verfassung)

Philip C. Dust, Three Renaissance Pacifists. — New York 1987. — S. 87-104 War in
More’s Utopia : Ironies in Book II (man darf nicht More mit seinem Erzédhler
Hythlodaeus identifizieren; dieser ist vollig begeistert von der utopischen Gesell-
schaft, die schwere Mingel hat, die aus seiner Rede unwillentlich deutlich werden:
Ganz Utopia ist auf Krieg hin angelegt, es braucht Krieg und Sklaverei fiir seine
Wirtschaft, die Insel ist eine Festung, Utopia unterdriickt seine Verbiindeten und halt
sich an kein Kriegsrecht)

284

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-277 - am 22.01.2026, 03:45:08. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

