4 Praktische Ordnungen des Fremden

Die im vorangehenden Kapitel dargelegte Typologie des Fremden ist kei-
neswegs erschopfend, gerade weil der Fremde kein exklusives Forschungs-
objekt der Soziologie darstellt, die unabhingig von anderen »Trigergrup-
pen« die Distribution des Wissens tiber den Fremden im Alltag bestimmt.
Im Gegentelil, es existiert eine Vielzahl von Forschungsgruppen, die eine
wissenschafiliche Expertise des Fremden fiir sich in Anspruch nehmen. Klassi-
scherweise kommt hier der Ethnologie bzw. Kulturanthropologie als soge-
nannter »Heimatdisziplin« des Fremden eine besondere Bedeutung zu, ge-
rade weil ihr »ureigenstes« Forschungsobjekt solche Menschen und Kultu-
ren sind, die sich von der eigenen Kultur unterscheiden.

Das folgende Kapitel widmet sich daher neben den diskursiven sowie
nicht-diskursiven Praktiken der Konstruktion des Fremden innerhalb der
klassischen soziologischen Modernisierungstheorie auch den ethnologi-
schen Praktiken der Fremdsetzung in der traditionalen Periode der Feldfor-
schung. Dabei gehen die folgenden Uberlegungen von der Annahme aus,
dafl sowohl der soziologische als auch der ethnologische Diskurs des Eige-
nen und des Fremden keinesfalls konkurrierende Ordnungen der Wirklich-
keit vornehmen, wenngleich der soziologische Modernisierungsdiskurs auf
die eigene, der ethnologische Diskurs auf die fremde Gesellschaft als Ge-
genstand abstellt. Sie stehen vielmehr in einem Bedingungsverhiltnis, denn
der moderne Diskurs iiber das Fremde ist zunichst einmal Voraussetzung
dafiir, daf? sich eine Wissenschaft des Fremden — die Ethnologie — ausdiffe-
renzieren kann. Obwohl diese Beschrinkung auf den vom Modernisie-
rungsdiskurs geprigten soziologischen und ethnologischen Umgang mit
dem Fremden nicht das gesamte Spektrum von Fremdheitsverhiltnissen in
den Blick nehmen kann, das sich zunehmend in Philosophie und Politolo-
gie, aber auch in Literatur-, Kunst- und Filmwissenschaft wachsenden Inte-
resses erfreut’®?, wird diesen Expertengruppen der Grof3teil der Macht ein-
gerdumt, die Wirklichkeit des Eigenen und des Fremden zu setzen.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | KAPITEL 4

Von besonderer Bedeutung ist dabei die Tatsache, dafl der wissen-
schaftliche Umgang mit dem Fremden iiber die Theorie hinausgeht, d.h.
die Konstruktion des Fremden spiegelt sich nicht nur in den Diskursen und
Typologien wider, sondern kommt auch in den wissenschaftlichen Model-
len und Hypothesen, Fragestellungen und Experimenten im Sinne von
Diskursfragmenten, v.a. aber in den Praktiken zum Vorschein, die es
schwierig, wenn nicht unméglich machen, zwischen Alltag und Wissen-
schaft zu trennen. So bediirfen neben den typischen Ordnungen gerade
auch die praktischen Ordnungen des Fremden innerhalb des ethnologischen
und eines soziologischen Modernisierungsdiskurses einer niheren Betrach-
tung. Dabei wirken die praktischen Ordnungen von Ethnologie und Sozio-
logie gerade nicht als Konstruktionen bzw. menschliche Setzungen der
Wirklichkeit, sondern als »GewifSheiten«, d.h. als nicht in Frage gestelltes
Standardwissen der betreffenden Gesellschaft (vgl. Berger/Luckmann 1998:
128), u.a. weil sie sich in der konkreten Erfahrung der Alltagswelt durchge-
setzt haben. Gerade dieses Wirken und Anwenden von Theorien in der All-
tagswelt ist es, was eine Theorie so tiberzeugend und michtig macht. Denn
nicht die abstrakten Symbolsysteme und Diskurse von Theorien, die sich
von der konkreten Erfahrung des Alltagslebens weit entfernt haben, kénnen
sich im Wettbewerb um rivalisierende Wirklichkeitsbestimmungen durch-
setzen; sie verdanken ihre Giltigkeit eher gesellschaftlicher Stutzung als
empirischer Bewihrung (vgl. ebd.).

Wie schon die Typologie des Fremden deutlich gemacht hat, bringen
auch die Theorien des sozialen Wandels in der Soziologie und Ethnologie
eine Asymmetrie des Eigenen und des Fremden zum Ausdruck, denn sie
bedienen sich des Fremden als Zerrbild, um die sinnhafte Konstruktion der
eigenen Wirklichkeit als »friedvoll« und »fortschrittlich«, als »normal« und
»zivilisiert« normativ zu tiberformen. Als Sachverwalter und Experte des
Eigenen (Soziologie) oder des Fremden (Ethnologie) ordnen und klassifizie-
ren sie die Wirklichkeit mittels Unterscheidungen des Eigenen und des
Fremden, die nicht nur zur Erklarung gesellschaftlicher Wirklichkeit, son-
dern auch fiir das Funktionieren der Theorie unentbehrlich sind. Denn
Diskurse sind bis zu einem gewissen Grad Praxis; sie miissen sich zumin-
dest in den Praktiken von Akteuren ver-wirklichen. Im Sinne Michel de Cer-
teaus (1988) handelt es sich hierbei um die Organisation des theoretischen
Denkens als ein Tun, bei der sich die Theorie nicht ausschlief’lich als reflek-
tierter und systematischer Diskurs prisentiert. Es existiert neben diesem
formalen Wissen immer auch ein »praktisches Wissen« im Sinne von Me-
thoden und Verfahren, aber auch Denkpraktiken, Operationspraktiken,
Praktiken des Spekulierens, Praktiken zur Ordnung des Wissens bis hin zu
Beobachtungs- und Beschreibungspraktiken. Diese den narrativen Diskur-
sen zugrundegelegten Handlungspraktiken besitzen insofern einen strategi-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | I4I

schen Charakter, als daf sie es dem theoretischen Diskurs erméglichen, alles
zu erkliren, alles zu ordnen.

Diese epistemologische Kennzeichnung bedeutet, dafs einerseits das
wissenschaftliche Feld keinesfalls nur aus Theorien besteht, »in denen alles
reflektiert wird«, andererseits, dafl Theorien ihre »Leistungsfihigkeit«
durch die Praktiken selbst in Gang halten. Dabei wird die traditionelle An-
tinomie zwischen praktischem »Handeln« und »Reflexion« iiberwunden,
eben weil die Praktiken hiufig selbst die Bedingung von Wissen darstellen.
Denn Soziologen und Ethnologen entdecken und beschreiben, was sie ma-
chen. Wenn Ethnologen iiber den Fremden schreiben, dann geht diesem
theoretischen Analysieren immer auch eine praktische Konstruktion des
Fremden voraus; denn ohne die Praktik des Entdeckens, des Beobachtens
und Reisens gibt es keinen Fremden. Und auch die Selbstdeutungen der
modernen Industriegesellschaft sind nur durch die zivilisatorische Fabrika-
tion eines »wilden« Fremden in der Lage, einen Zivilisationsprozef3 zu kon-
statieren, d.h. der barbarische wie unzivilisierte Fremde ist das Summener-
gebnis aller Bemithungen, ihn zu verhindern, also die Bemithung, eine
normale und zivilisierte Gesellschaft zu errichten (vgl. Beck 1996: 91).
Wenn die Theorie der Modernisierung nachfolgend also als eine Theorie
des sozialen Wandels gefafdt wird, bei der es um die Herausbildung einer
gesellschaftlichen Ordnung geht, die als »zivilisiert« und »normal« betrach-
tet werden kann, geraten die Praktiken der Zivilisierung und Normalisie-
rung nicht als Konsequenz, sondern als Erméglichungsmoment einer mo-
dernistischen Ordnung in den Blick, die den Fremden zu einem aufler- und
gegenzivilisatorischen Leben im Abseits der Zivilisation und Normalitit
zwingen. Zivilisation und Normalisierung bringen in gewisser Weise das
hervor, was sie normalisiert und zivilisiert, wie auch die ethnologischen
Praktiken die ethnische Andersheit des Fremden konstruieren und damit
die Ethnologie als Differenzwissenschaft erst méglich machen.

Von diesen Praktiken der Fremdsetzung, die fiir das Funktionieren der
klassischen Ethnologie und soziologischen Modernisierungstheorie not-
wendig sind, handelt das folgende Kapitel. Als Theorien des Fortschritts
und der Entdeckung funktionieren sie gerade durch die Praktiken der Un-
terdriickung und Bevormundung, der Aneignung und Ausgrenzung, der
Vertreibung, vereinzelt auch der Vernichtung des Fremden. Sie sind als
Nebenfolgen der soziologischen und ethnologischen Diskurse des Wandels
bereits eingebaut. Im Sinne strategischer Fremdstellungen von Menschen,
Kulturen, Subkulturen oder Sachen, versuchen die »grofien Geschichten«
des Fortschritts, der Zivilisation und Weltentdeckung das Ansehen und den
Selbstwert des Nicht-Eigenen zu schwichen, zu pervertieren oder zu liqui-
dieren (vgl. Wierlacher 1993: 74). Dabei ist es gerade die »praktische Ent-
duflerung« dieser Theorien, die die Ordnung des Eigenen und des Fremden

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | KAPITEL 4

so »natiirlich« wie »ungleich« setzt. Es sind neben den »groflen« und mitt-
lerweile »entborgenen« Praktiken des europdischen Antisemitismus, des
Eurozentrismus, des Kolonialismus oder des Missionierens auch weitaus
subtilere Praktiken, die zumeist unterschwellig an dem »Erfolg« der Ge-
schichten mitschreiben. Denn die Macht der Theorie speist sich eben nicht
ausschlieflich aus der Sichtbarkeit ihrer Theoretiker, aus der Aufdringlich-
keit ihrer Ideologie, sondern aus dem weitverzweigten, unterirdischen Ge-
flecht der Praktiken und Verfahren, die an der Stigmatisierung der Welt
beteiligt sind.

So zehrt die Geschichte der Moderne von den selbst entworfenen
Schreckensbildern des Fremden. Er wird zum »Gespenst« der Gesellschafts-
vision der Moderne, deren Maxime sich in Begriffen der Uberschaubarkeit,
Transparenz und Klarheit widerspiegeln. Der Moderne gelingt es, ihren My-
thos der Ordentlichkeit, Sauberkeit und Vertrautheit auf dem Fundament
der vielfiltigen und weitreichenden Zivilisierungs- und Normalisierungs-
prozeduren zu etablieren, die den Fremden allenfalls als »Ziindstoff« in
Situationen sozialer Desintegration, in Formen der Entfremdung bedingt
durch Diskrepanz von Warenwert und Warenproduktion arbeitsteiliger
Massenproduktion bzw. in der Gefahr gesellschaftlicher Anomie ausma-
chen. Selten gerit dabei das Doppelprinzip des Eigenen als privilegierter
Ort der Wahrnehmung als strukturierendes und strukturiertes Ermogli-
chungsmoment einer »Theorie des Fremden« mit in den Blick.

Und auch die Ethnologie als Verwalterin dessen, von dem die Moderne
sich abgegrenzt hat und das durch diese Angrenzung seine Bestimmung
erhilt, offenbart in ihrer Geschichte den prekiren Status ihres Objektbe-
reichs (vgl. Berg/Fuchs 1993: 7). Sie hat sich selbst lange Zeit viel zu mo-
dernistisch gegeben, indem sie den Fremden mit dem verbramten koloniali-
sierenden und imperialistischen Auge eines aktiven Humanismus™®, der
komparativen Methode unilinearer Geschichtsschreibung bzw. einer Sehn-
sucht nach Exotik begegnete, sich dabei aber des Anderen als Spiegel und
Gegeniiber bediente, von dem aus sich die eigene Gesellschaft abheben
konnte. Diese ethnologischen Praktiken des »Othering« (»VerAnderung«)
werden daher als Resultat und Ermdéglichungsmoment der Fachdisziplin
selbst diskutiert. »VerAnderungs«praktiken sind also zunichst einmal Vor-
aussetzung dafiir, daR man tiberhaupt von einer Fremdheit des Anderen
sprechen kann, sie sind aber auch wesentliche Ursache fiir die Moglichkeit
der Ethnologie, sich ihr eigenes Forschungsobjekt dadurch »vom Leib zu
halten«, dafl sie den Fremden im »Woanders« verortet und damit die Be-
dingungen fiir einen Dialog mit dem Anderen zugunsten eines ungestorten
Diskurses tiber den Anderen in Abrede stellt (vgl. Gottowik 1997: 137).

Die Beschiftigung mit der eigenen und der fremden Gesellschaft 1aft
sich — auch wenn im folgenden als Einzelkapitel gedacht — nicht auseinan-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 143

derdividieren, denn sowohl die frithe Soziologie griff in strukturfunktionali-
stischen Ansitzen immer wieder auf ethnographisches Material zuriick™,
wie auch die Ethnologie sich bis heute in ihrem Gesamtspektrum der
Fremdenreprisentanz zahlreicher Modelle und Denkweisen, Methoden und
Theorien bedient, in denen der »Geist der Moderne« (doxa) in Form eines
Subsumptionsanspruchs widerspiegelt. Daher dreht es sich in diesen Theo-
rien des Fremden strenggenommen lingst nicht um das Fremde, sondern
um eine Unterteilung der Welt in einen Bereich, der als »vertraut« und
»selbstverstindlich« und einen, der als »fremd« gesetzt wird. Diese prakti-
schen Ordnungen der Wirklichkeit mit Hilfe der Kategorien des Eigenen
und des Fremden sind jedoch weder willkiirlich, noch entsprechen sie ei-
nem symmetrischen Verhiltnis. Sie bewirken sogleich eine Ab- bzw. Auf-
wertung, denn der »Erfolg« einer bestimmten Ordnung des Eigenen und
des Fremden ist immer auch mit der Macht derer verkniipft, die sich ihrer
bedienen (vgl. Berger/Luckmann 1998: 116).

4.1 Ethnologische Praktiken:
Zur »VerAnderung« des Fremden

Ethnologen berichten iiber Orte, Menschen und Kulturen, die auf den ersten
Blick zu klein und zu weit entfernt sind, als daf sie die gesellschaftlichen
Verhiltnisse im »Hier« berithren."* Obwohl die im 19. Jahrhundert im
Entstehen begriffene Soziologie ihre Forschung zunichst ebenfalls kultur-
vergleichend und -iibergreifend betreibt, widmet sie sich im Zuge ihrer Pro-
fessionalisierung mehr und mehr den Krisen und Institutionen, Lebens-
formen und sozialen Wandlungsprozessen westlicher Industriegesellschaf-
ten, wihrend sich die komplementir zur Soziologie gegriindete Ethnologie
fiir die Vielfalt der Stammes- und biuerlichen Gesellschaften der nicht-in-
dustrialisierten Welt Aufleneuropas interessiert (vgl. Schweizer 1999: 2;
Herv. d. Autorin)."® Diese Konzentration auf nicht-mechanisierte Gesell-
schaften, die keine Groflindustrie entwickelt haben und den Kapitalismus
nicht oder gewissermaflen nur von auflen in der Form des Imperialismus
kennen, 1483t die Ethnologie jedoch mit dem Faktum des Kolonialismus aufs
engste verkniipft erscheinen, da »die meisten Ethnographen [...] in Territo-
rien [arbeiten], die von ihrem Herkunftsland abhingig sind und einen kolo-
nialen oder halb-kolonialen Status besitzen« (Leiris 1979: 54). Es ist diese
Verwickeltheit von Ethnologie und Kolonialismus, die das tiefsitzende Di-
lemma der Fachdisziplin umreifdt, das darin besteht, den Fremden aus der
Perspektive einer ideologischen Suprematie des Abendlandes erforschen zu
wollen.

Als Wissenschaft vom kulturell Fremden zdhlt die Ethnologie zur

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | KAPITEL 4

»Heimatdisziplin« des Fremden, da sie von vornherein die Menschen der
anderen Kultur als fremd betrachtet, sich thnen damit aber relational anni-
hert, nimlich nach Mafigabe dessen, was sie im Vergleich zu uns nicht sind
(vgl. Kohl 1993: 25f.). So wird die Relation zwischen Forscher und Beforsch-
ten {iber das Phinomen der Fremdheit unterscheidungstheoretisch konsti-
tuiert: »Das zu untersuchende Feld wird immer schon als fremd und unge-
ordnet unterstellt, um es dann als etwas Geordnetes und Verstehbares in-
terpretativ zu bewiltigen« (Kalthoff 1997: 240). Damit fehlt es der Ethnolo-
gie jedoch an einem positiven Begriff fiir die Benennung ihres Gegenstan-
des. Wie auch immer der Gegenstand umschrieben wurde und wird, ob
als »Primitive«, »Wilde«, »Stammesgesellschaften«, »Naturvolker« oder
»schriftlose Kulturen; in jedem Fall wird das Fremde auf eine ganz be-
stimmte Weise zum Eigenen in Beziehung gesetzt, die auf ein Defizit auf
Seiten der Beschriebenen verweist, das ausschliellich auf die Andersartig-
keit und Abweichung des Fremden verweist (vgl. Gottowik 1997: 136f.).

Die Spezialitit der Ethnologie sind eben jene Kulturen, die fern sind,
die dem Eigenen als das ganz Andere kontrastreich entgegenstehen, weil
die Frage, wie die ethnoi, die kleinen und gréferen Verbande menschlicher
Gemeinwesen, sich organisieren bzw. was sie zusammenhilt, sich an den
anderen allemal besser studieren lifit, da deren Sitten und Gebriuche so
hervorstechend und unerklirlich wie die eigenen transparent und selbstver-
stindlich erscheinen (vgl. Honold 1997: 1). So bleibt die Soziologie in ihrer
thematischen Ausrichtung weitestgehend den Umbriichen der »heimi-
schen« Verhiltnisse verhaftet, wihrend sich die Ethnologie weltweit auf die
Suche nach den Besonderheiten und Unterscheidungen all jener Kulturen
begibt, die sich vom »Hier« abheben; ihre Arbeit beginnt dort, wo der Blick
der Soziologie endet — gewissermafen an den Grenzen der eigenen Gesell-
schaft.”™

Die klassische Ethnologie™ beschiftigt sich dabei zu Beginn vor allem
mit solchen kollektiven sozialen Gebilden, also Gesellschaften und Ge-
meinschaften, die rdumlich klar umgrenzt, zahlenmifig klein und in Sein
und Handeln der Gruppe als eigenstindig und abgrenzbar gegentiiber ande-
ren wahrgenommen werden (vgl. Koepping 1990: 9). Dabei griindet der
Gedanke der Abgrenzung in erster Linie auf einer kulturgebundenen Un-
terscheidung einzelner »Volker«. Der konstruktivistische Aspekt der Ethnie
driickt sich in einem ausgeprigten »Wir-Bewufitsein« aus, das als ein Re-
sultat der gleichen Sprache, dhnlichen Lebensgewohnheiten, Sitten und
Briuchen gefafit wird. Die ethnische Gemeinschaft besitzt ein spezifisches
kulturelles Wissen, das ein historisch gewachsenes Sinn- und Bedeutungs-
system darstellt. Dieses Sinn- und Bedeutungssystem ist dabei durch einen
gewissen Grad an Exklusivitit gekennzeichnet, da es immer auch eine Kol-
lektivvorstellung vom Eigensein und Anderssein impliziert."®

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 145

So fungiert die Ethnie gewissermafien als kulturelles Vergleichs- und
Differenzkriterium, das das Eigene und das Fremde als getrennt-kulturelle
Wirklichkeiten denkt, ohne daff der Forscher durch seine Wahl der Unter-
scheidung als Ermoglichungsnexus der Fremdheit thematisiert wird.
Fremdheit soll im folgenden jedoch nicht als primordiale Loyalitit gegen-
tiber kultureller Traditionen, sondern als historisch kontingente Erfindung
und Konstruktion des ethnologischen Beobachters verstanden werden: In
der Gestalt des Dolmetschers oder des Reisenden, des Beobachters oder
Schreibenden erschafft der Ethnologe Bilder des Fremden, die hiufig auf
bereits bestehende Vorstellungen und Reprisentationen zuriickgreifen,
manchmal aber auch zu Neuinterpretationen fithren.

Ethnologen sind Konstrukteure, da ihr Wissen tiber den Fremden ein
Substrat ihrer eigenen Unterteilung der sozialen Wirklichkeit zwischen
»Hier« und »Dort« ist. Der »andere Schauplatz« als Ort, an dem sich die
Fremde manifestiert (der andere Mensch, die andere Kultur usw.) ist als
solches nicht erfahrbar oder wie Michel Leiris es formuliert: »Was man zu
fassen bekommt, ist immer der Schatten und nicht die Beute« (Leiris 1978:
7), denn keine Erfahrung des Fremden kann sich der Konfiguration durch
bestimmte Medien — und sei es das Medium der eigenen Person und deren
praktische Darstellungsleistung — entziehen. Die Erfahrung der Fremde ist
somit immer eine vermittelte Erfahrung'”, die im Spiegel der eigenen Ge-
fithlswelt, der eigenen Relevanzstrukturen und kulturellen Selbstverstind-
nisse stattfindet. Damit gerit der Forscher selbst als Fremdheitsgenerator und
-katalysator in den Blick, da der Grad bzw. die Intensitit der Erfahrung des
Fremden ebenso von seiner Ubersetzungsleistung und seinen Fertigkeiten
als Dolmetscher wie auch von seiner Reiseerfahrung abhingt. Denn Ethno-
logen gewinnen Erkenntnisse iiber den Fremden nicht aufgrund seiner
»Sichtbarkeit« (des Fremden), sondern auf der Basis ihrer Eigenarten des
»Empfangens«, d.h. ihre Wahrnehmungs-, Darstellungs- und Beglaubi-
gungsmethoden bestimmen im wesentlichen die von ihrer Feldforschungs-
arbeit mitgebrachten Bilder des Fremden. Clifford Geertz hebt daher neben
der »Dichte« fremdkultureller Wirklichkeit auch die »Dichte« der ethnolo-
gischen Herangehensweise an eben diese Wirklichkeit hervor. Er lenkt den
Blick damit auf die vom Ethnologen angewandten Praktiken, denn »[w]ill
man eine Wissenschaft verstehen, so sollte man nicht in erster Linie ihre
Theorien oder Entdeckungen ansehen und keinesfalls das, was ihre Apolo-
geten {iber sie zu sagen haben, sondern das, was die Praktiker tun« (Geertz
1983: of)).

Neben der unlingst verdichtigten Methode, dem Schreiben tiber die
Fremde(n) in der Ethnologie™®, sind es vor allem auch vielfach unbemerkt
ablaufende Praktiken des Machens und Tuns, wie beispielsweise Uberset-
zungs- oder auch Reisepraktiken, die das Verhiltnis der Ethnologie zu ih-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | KAPITEL 4

rem Forschungsgegenstand als asymmetrisches Verhdiltnis tiberformen. Da-
mit wird die Wissenschaft vom Fremden, deren kulturellen Auswirkungen
und Resultate bislang ausschlieflich als Ausbeute sozialer Hierarchien und
Herrschaftsstrukturen beobachtet wurden, jetzt bereits in the making unter-
sucht, in ihrem sozialen Entstehungsfeld und als kulturelle Praxis (vgl. Ka-
schuba 1999: 204). Die Praxis des Ethnologen ist insofern strategisch, als
daf} sie in erheblichem Maf auf die Entdeckung, Kontrastierung und Dar-
stellung des Eigenen und des Fremden einwirkt. Es sind Praktiken des
»Othering« — ein Amerikanismus, den man auf Deutsch mit »VerAnde-
rung« wiedergeben kénnte —, d.h. sie unterstiitzen die Unterscheidung des
Eigenen und des Fremden, sie bringen sie mit hervor, reproduzieren sie,
machen sie verbindlicher. »Othering bezeichnet die Einsicht, daf} die Ande-
ren nicht einfach gegeben sind, auch niemals einfach gefunden oder ange-
troffen werden — sie werden gemachi« (ebd.: 247; Herv. d. Autorin); denn wer
reist, stofit auch auf Ortsfremdes, wer hinter die Grenze des Eigenen
schauen will, fiir den muf eine solche Demarkationslinie zunachst einmal
sichtbar sein, wer die Ubersetzung des Fremden vornimmt, ist {iberzeugt,
daR er den Fremden ohne Ubersetzung nicht verstehen kann.

Gerade der praktische Umgang mit dem Fremden macht deutlich, daf
sich Fremdheit nicht als ontologisches Phinomen der sozialen Wirklichkeit
darstellt, zu dem wir eine unmittelbare, direkte Beziehung besitzen. Zwi-
schen dem Eigenen und dem Fremden steht die Titigkeit des Entdeckens
und Erfahrens, der Konstruktion und Systematisierung, der Modellentwiirfe
und Verwerfungen; in jeder Erkenntnis vom Fremden stecken Praktiken,
die eine ver-indernde Wirkung besitzen: Gesten, Blicke, Geriiche™® oder
Beschreibungen schieben sich als Haut-, Wahrnehmungs- und Schreibfli-
chen zwischen das Ich und den Anderen und lassen das Fremde immer nur
vermittelt, d.h. im Spiegel der eigenen kulturellen Implikationen und Wahr-
nehmungen begreifen.

Um die fremden Welten und Lebensweisen in die Nihe des Eigenen zu
bringen, liefern Ethnologen eine Reihe von Zeugnissen ab. Reiseberichte,
Erlebnisprotokolle, Video- und Tonbandaufzeichnungen, meist Ergebnis
eines monate- und jahrelangen »Eintauchens« in das duflere und innere
Ausland, spiegeln die Erfahrungen und Bilder wider, die der Ethnologe auf
seiner Reise gesehen, erlebt, organisiert, strukturiert und schlieflich nie-
dergeschrieben hat. Dabei begleitet den Ethnologen die Frage nach den
»richtigen« Arbeitsmitteln, um den Fremden »richtig« darzustellen. Doch
mit jedem neuen Medium der Darstellung entstehen auch neue Konstruk-
tionen des Fremden, da es — je nachdem, ob der Ethnologe ein Tonband,
eine Videokamera oder lediglich einen Schreibblock heranzieht — zu unter-
schiedlichen »Aufzeichnungen« des Fremden kommt. Gerade diese Vielfalt
an medialen Reprisentationen macht es so schwierig, von einem probaten

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 147

begrifflichen Konzept des Fremden aus ethnologischer Perspektive zu spre-
chen.™®

Die Diffusitit an Fremdheitskonzepten entspringt somit auch den stra-
tegischen Optionen der Reprisentationen, denn jedes Medium beschrinkt
sich auf spezielle Facetten der Erfahrung des Fremden, hebt diese unter an-
deren hervor, 138t dagegen andere zur selben Zeit unsichtbar werden bzw.
»nicht zu Wort kommen«. Reprisentationen sind Konstruktionen des
Fremden und dhneln Karikaturen darin, dafd sie unfreiwillig oder absichtsvoll
bestimmte Ziige des Dargestellten tiberzeichnen und andere zuriickneh-
men bzw. bestimmte Eigenschaften kaschieren und andere hervorkehren
(vgl. Gottowik 1997: 57). Reprisentationen sind damit aber zugleich Ver-
einnahmungsstrategien des Fremden, da sich die Aufzeichnungen, welcher
Art auch immer, ihrer Vorlage bemichtigen.

»Der Einheimische, der als Zeichen entfithrt und dann ausgestellt, gezeichnet, ge-
malt, beschrieben und einbalsamiert wurde, ist im buchstiblichen Sinn Gefangener
und Gegenstand der europiischen Reprisentationen« (Greenblatt 1998: 183).

Aufzeichnungen sind Aneignungen des Fremden. Sie reglementieren und
organisieren in ihrer Beschaffenheit das Feld des Unbekannten, indem sie
es in vertraute und {ibersichtliche Kategorien, in eine Okonomie der Darstell-
barkeit iberfithren. Diese im postmodernen Diskurs thematisierte Krise der
Reprisentation, bei der die Fragwiirdigkeit der Legitimitit und Angemes-
senheit ethnologischer Darstellungen aufgeworfen wird, fordert v.a. mit
George E. Marcus’ und James Cliffords entfachter »Writing-Culture-Debat-
te« (1986) einen Perspektivwechsel ein.

»Im Gegensatz zu frither verschiebt sich dabei die Auffassung, Darstellungen von
Realitit seien mehr oder weniger einfache Abbildungen oder Spiegelungen, dahinge-
hend, daf sie nun grundsitzlich als Konstrukte gedacht werden, in die Prozesse nicht
nur der Rekonstruktion, sondern auch der Erfindung kultureller Wirklichkeiten und
sozialer Realititen eingehen« (Knecht/Welz 1995: 72; Herv. d. Autorin).

Doch nicht nur die narrativen Verfahren zur Darstellung des Fremden
bringen in ihrer Beschaffenheit und medialen Besonderheit Interferenz-
und Selektionseffekte in die Wahrnehmung des Fremden mit ein, sondern
auch nicht-diskursive Praktiken iiben als sogenannte Relaisstationen der
Wissenserzeugung und -vermittlung Einfluf} auf die Kunst der Erkenntnis
des Fremden, so dafl die Welt des Eigenen sich in die Wahrnehmung des
Anderen einmischt, sie strukturiert und damit auch konstruiert.

»Die Gegenstinde der Ethnologie sind daher auch nicht einfach Objekte, die der Eth-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | KAPITEL 4

nologe als objektiver Beobachter wertfrei beschreibt und analysiert, sondern sie sind
Produkte interkultureller Kommunikation zwischen Feldforscher und Informant«
(Bargatzky 1993: 221).

Fremdheit ist das Substrat dieser ethnologischen Methodik. Sie wird durch
den Forschungsprozefs selbst operationalisiert, ohne daf ein konkreter De-
finitionsvorschlag von Fremdheit vorliegen mufi. Insofern gerit Fremdheit
als ein Darstellungsraum der Ethnologie in den Blick, in den hinein die/der
je konkrete Fremde hineinprojiziert wird. Fremdheit dient damit als Folie
der Beobachtung, Beschreibung und Erklirung der in Raum und Zeit er-
fahrenen Fremde, ist damit aber auch gleichzeitig Folge und Grundlage der
Praktiken der »VerAnderung«. Denn in dem von Malinowski eingefithrten
methodischen Holismus, der sich in der Forderung ausdriickt, die zum Ob-
jekt erkorene Gemeinschaft, zunidchst wihrend der Feldforschung, als in
sich abgeschlossene Wirklichkeit zu behandeln (vgl. Berg/Fuchs 1993: 34),
ist die Distanzierung vom Anderen immanent. »Es schafft das Andere als
Objekt intimer und systematischer wissenschaftlicher Betrachtung iiber-
haupt erst richtig: >othering< durch Distanzierung, Kontextualisierung, Ein-
grenzung [...]« (ebd.: 35).

Die ethnologischen Praktiken bezeichnen gewissermafen die empfind-
liche »Schnittstelle«, an der Fremdheit aufleuchtet, problematisiert und dis-
kursiviert wird.”" Dabei offenbaren sich die Praktiken der »VerAnderung«
als vielfiltige und teilweise sehr subtile Mechanismen. Denn bereits die
Zielsetzung der Ethnologie, eine andere Kultur darzustellen, also zu zeigen,
daf} das Handeln oder Denken von Angehérigen einer anderen ethnischen
Gruppe oder Religion einer »anderen« Logik folgt als derjenigen, die uns
vertraut ist (vgl. Schiffauer 1997: 158), wie spielerisch gebrochen auch im-
mer, kann bereits als eine Form der »VerAnderung« verstanden werden.
Dennoch ist es eben die Konstruktion der Differenz, die sich zur »Hege-
monie des Eigenen« bzw. der »Dunstglocke des Vertrauten« ver-riickt, um,
mit Foucault zu sprechen, Ethnologie tiberhaupt als eine »Differenz- bzw.
Gegenwissenschaft« betreiben zu kénnen (vgl. ebd.: 171). Auch wenn die
Ethnologie einer Verabsolutierung des Spezifisch-Anderen entgegenzuwir-
ken hat (vgl. Koepping 1995: 191f.), bleibt sie eine Wissenschaft der Diffe-
renz und des Unterschiedlichen, und als solche wiirde sie sich selbst abzu-
schaffen haben, wenn sie den Menschen des anderen Kulturkreises ledig-
lich nach den Prinzipien des Universal-Menschlichen betrachten wiirde.™?
So bleibt die kiinstliche Verfremdung als Methode zur Untersuchung des
Fremden ein notwendiges Ubel der Ethnologie (vgl. Mischung 1999: 168fY.),
weshalb die »VerAnderung« weniger als Problem, sondern vielmehr als
sogenannter Selbsterzeugungsmechanismus der Ethnologie betrachtet werden
muf.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 149

Wenngleich der Ethnologe versuchen sollte, seine kulturspezifischen
Einstellungen und Beurteilungskriterien in ihrer verzerrenden Wirkung so
gering wie moglich zu halten, um die fremde Kultur auch in ihrer Eigenge-
setzlichkeit zu beschreiben, bleibt die Unterscheidung des Eigenen und des
Fremden auf der Ebene der Praxis grofitenteils evident. Nicht aus »bdser
Absicht«, sondern aus »erkenntnistheoretischer Not«, wird dem Fremden
der Status kultureller Differenz zugebilligt: »Dem Verstehensversuch muf}
offenbar ein Versuch des Begreifens vorausgehen, der den Betrachtungsge-
genstand >objektiviert« (Kaschuba 1999: 198). Doch anstatt die Praktiken
der »VerAnderung« als Teil der Beobachtungs- und Erkenntnissituation zu
ignorieren, sollte der Forscher die Abhingigkeiten zwischen seinen Titig-
keiten und dem Untersuchungsobjekt ausdriicklich in den Forschungspro-
zef miteinbeziehen, sie als Konstruktions- und Hilfsmittel bzw. Medien der
Erfahrung des Fremden mitdenken, denn: »er mufl seine Werkzeuge der
Wahrnehmung, des Denkens und der Sprache gebrauchen, und die sind
nun einmal geprigt und wiederum prigend« (Heinrichs 1979: 15).

4.1.1 (Re)Prasentationspraktiken: Ethnologen sind Dolmetscher

Der Ethnologe konstitutiert den Anderen als Fremden auf der Grundlage
einer Aufsplittung der Welt in einzelne Kulturen. Im Rahmen einer her-
meneutisch ausgerichteten Wissenschaft platziert sich der Ethnologe in der
Schnittstelle zwischen dem Eigenen und dem Fremden, da sein Anliegen
die verstehende Vermittlung der anderen Lebenswelt in die eigene ist." Als
Vermittler hantiert der Ethnologe mit spezifischen Werkzeugen der Ver-
mittlung. Es sind Werkzeuge der Wahrnehmung, des Denkens und der
Sprache, mit denen er das kulturell Fremde in die eigene Heimat transpor-
tieren will. Ubersetzungen dienen ihm dabei als Transportmittel, um die
fremde Wirklichkeit in die heimischen Gefilden »mitzunehmen« und sie
unabhingig von Raum und Zeit reproduzierbar bzw. darstellbar zu ma-
chen. Die Metapher von der Kulturiibersetzung ist jedoch in mehrfacher
Hinsicht problematisch, da sie zuallererst einmal suggeriert, daf} Kulturen
uibersetzt werden kdnnen, so wie Begriffe von einer Sprache in eine andere
zu iibersetzen sind (vgl. Gottowik 1997: 29f.). Doch die Uberfiihrung des
oralen Diskurses mit den Mitgliedern einer anderen Kultur in den literalen
Diskurs der Mitglieder der eigenen Gesellschaft unterliegt vielfiltigen
Spannungen, gerade weil die eigentliche Ubersetzung ihre Entstehungs-
und Anwendungskontexte, ihre transformativen und performativen Prakti-
ken verschweigt. Diese Spannungen rithren nicht nur aus den qualitativen
Briichen in der Reprisentation selbst, sondern ergeben sich auch aus den
daran ankniipfenden medientheoretischen Fragestellungen: Also inwieweit
Bilder, Sprachen oder Texte reine Transport- und Speichermedien darstel-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | KAPITEL 4

len und inwieweit sie sich in die Wahrnehmung und Bewertung der darge-
stellten Kultur einmischen.

Als Dolmetscher machen Ethnologen mit Hilfe von Worten, Bildern
und Texten Verstindigungsangebote fiir »Einheimische«. Sie wollen die
Stimme des Anderen in der Ubersetzung erneut »zu Wort kommen las-
sen«, ohne dafl der Andere dabei korperlich anwesend sein muf, d.h. Eth-
nologen miissen ein mimetisches Vermoégen aufbringen im Sinne einer
performativen Kompetenz, um die sinnliche Beziehung zu den Dingen und
Menschen »dort« im »Hier« reaktivieren zu kénnen. Auch wenn dieses
Vorhaben auf den ersten Blick eine rein reproduktive Leistung zu sein
scheint, kritisiert Stephen Tyler das Skonomische Spiel von Ubersetzungen,
indem er darauf hinweist, dafl jede Reprisentation der fremden Kultur ei-
ner »Okono-Mimesis« folgt, die weniger als bloRe reproduktive als vielmehr
im Sinne einer kreativen Handlung zu verstehen ist. Mimesis, was soviel
wie Nachahmung und Wiederholung bedeutet, diskutiert Tyler als performa-
tiven Akt'*#, der auf den nachzuahmenden Gegenstand EinfluR nimmt.
Durch den mimetischen Bezug meiner »Welt« zur »Welt« des Anderen er-
folgt daher nicht nur eine Anniherung an den Anderen, sondern sie erlaubt,
mit Hilfe der Abbildung bzw. Reprisentation eines Originals Einfluf} auf
dieses Original zu gewinnen, da in mimetischen Prozessen das Fremde in
die Logik und Dynamik der eigenen imaginiren Welt eingefiigt wird (vgl.
Wulf 1999: 31ff.). Die Gefahr liegt demnach nicht allein in der Qualitit oder
dem Inhalt der Wiederholung. Die verzerrende und strategische Absicht der
Mimikry 1aft sich bereits in der Moglichkeit einer endlosen Wiederholung
und Reproduzierbarkeit erkennen (vgl. Tyler 1993: 294f.)."5 Ubersetzun-
gen {iberfithren das Original — die andere Kultur — in eine Okonomie der
Nachahmung, mit der sich das Fremde als eine Art Ressource oder Daten-
bank manipulieren, analysieren, austauschen und re-produzieren liRt."*®

Dabei bleiben die Ubersetzungen des Fremden an die eigenen kulturel-
len Bezugssysteme riickgekoppelt. Denn obwohl der Ubersetzer erst nach
dem Dialog mit dem Fremden etwas {iber bzw. von ihm sagen kann, geht er
nicht unvorbereitet ins Feld. Empirische Erwartungen iiber die Art der zu
untersuchenden Kultur, theoretisches Vorwissen, methodologische Kennt-
nisse tiber Erhebungsverfahren und pragmatische Vorstellungen tiber die
Art und Giite der zu erwartenden Daten »gehen mit« (vgl. Schweizer 1999:
6). Ubersetzungen sind damit keine transparenten »Spiegelungen« des
Fremden; vielmehr lassen sie sich als Produkt fortwihrender Aushand-
lungsprozesse zwischen wissenschaftlicher Forschungsarbeit bzw. akade-
mischer Reputation in der »Heimat« und sinnlicher Erfahrungen »vor Ort«
verstehen, denn wie vielfiltig, diffus und divergierend die Erfahrungen
auch sein mégen, in der Ubersetzung miissen sie sich den Kategorien der
hier geltenden Bedingungen von Wissenschaft und Wissenschaftlichkeit

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | I5I

fiigen, so daR jegliche AuRerungen und Deutungen des Fremden der wis-
senschaftlichen Ordnung des Ethnologen unterliegen.

So ist die Kluft zwischen einer Auseinandersetzung mit den anderen
dort, wo sie sind, und ihrer Wiedergabe dort, wo sie nicht sind, nicht nur
ein »technisches« Problem der Materialauswahl und -bearbeitung; an ihr
entziinden sich auch moralische, politische sowie erkenntnistheoretische
Bedenken (vgl. Geertz 1990: 128), gerade weil das Verstindnis des Fremden
eben nicht »uneigenniitzig« stattfindet. Damit geraten nicht nur die ethno-
logischen Methoden samt ihrer Medien (Videokamera, Tonband, Fotoappa-
rat, Schreibblock u. dgl.) als konstruktive und verzerrende Wirklichkeitsge-
neratoren ins Kreuzfeuer der Kritik. Uberhaupt wird zunehmend die Frage
nach der Autorisierung des Dolmetschers laut, inwieweit der zeitlich be-
grenzte Aufenthalt in der Fremde bereits ausreiche, um diese in Gdnze er-
fassen und vollstindig iibersetzen, geschweige denn tiberhaupt irgendetwas
uiber sie sagen zu kénnen.

Die frithe Ethnologie mit ihrer Vorliebe fiir separierte, isolierte und we-
nig differenzierte zumeist auflereuropdische Kulturen geringer demogra-
phischer GréRRe'” bewertet das Interferenzproblem bei dieser Art der Uber-
setzungsarbeit als relativ bedeutungslos. Die als rdumlich isoliert wahrge-
nommenen Kulturen mit ihren fiir gewohnlich engen verwandtschaftlichen
Netzwerken und ihrer streng geregelten Arbeitsteilung scheinen auf den
ersten Blick iiberschaubar. In dieser Uberschaubarkeit und ihrer vielfach be-
stehenden Schriftlosigkeit bietet sich fiir den Ethnologen und seinen Ver-
schriftlichungs- und Diskursivierungsprozessen gentigend Spielraum und
Moglichkeit, eine kohdrente und vollstindige Abbildung derselben liefern
zu kénnen. Die Ubersetzung dient ihm in diesem Fall als »Briicke«, die
sich miihelos zwischen einem Festland »dort« und dem Festland »hier« auf-
spannen 1ift. Eine solche Auslegung der Ubersetzung geht jedoch von zwei
impliziten Annahmen aus: Erstens, daf es ein fest umrissenes, unbewegli-
ches und raumlich fixiertes Anderes gibt, das sich miihelos expedieren,
seinfliegen« bzw. »einschiffen« 1iRt.*® Und zweitens, daR es zwischen
beiden Erd-Teilen keine oder vernachlissigbare Kontakte bzw. Beeinflus-
sungsverhiltnisse gab und gibt.

Wenngleich der Ethnologe in seiner Titigkeit des Dolmetschens bzw.
Ubersetzens um eine Beseitigung bzw. Regulierung der Distanz zwischen
innen und auflen, zwischen vertraut und fremd bemdtiht ist, indem Inter-
pretationen zum Verstehen und Erkliren ihrer Lebensweisen anbietet, in
denen er die schriftlosen und impliziten Wissensbestinde »in Worte
packt, ist er es auch, der das Fremde entdeckt und durch die Kontrastie-
rung und Reifizierung mit der »Heimat« in eine ordentlich eingegrenzte
Kapsel des »Dort driiben« einschliefdt. Er beschwort damit das Fremde als
geschlossenes System gemeinsam geteilter Werte und Relevanzen in der

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | KAPITEL 4

Ubersetzungsstrategie geradezu herauf und lduft Gefahr, die Fremden als
isolierte und mitunter geschichtslose soziale Entititen zu betrachten (vgl.
Kohl 1993: 92f)).

Ahnlich wie das Bild geschlossener Systeme suggerieren auch die eth-
nologischen Konzepte des »Dorfes« und seiner »Einheimischen«, dafl Kul-
turen sich wechselseitig ausschliefende und hermetisch abgeriegelte, di-
stinkte Entititen gemeinsamer Werte bezeichnen. Ubersetzungen gelten
immer dann als vollstindig, wenn sie die fremde Kultur entlang des Rasters
der Kategorien der Geographie, Verwandtschaft, Okonomie, Politik und Re-
ligion, Demographie, Geschichte und Sozialstruktur, Okologie und Recht
usw. inventarisiert und damit eine Plausibilitit durch die Ubereinstimmung
mit vergleichbaren ethnologischen Darstellungen erzeugt haben (vgl. Got-
towik 1997: 182ff.)."*® Gerade solche Merkmale wie Konsens, Typus und
Gemeinsambkeit (Geertz 1996: 76), die lange Zeit als ethnologische Giitekri-
terien gehandelt wurden, begreifen Kultur als in sich abgeschlossenes, ex-
klusives Sinnsystem, das fiir den aufmerksamen Beobachter als Einheit
nachvollziehbar und damit tibersetzbar ist.”°

Ubersetzungen, die sich zu sehr auf die wechselseitige Fremdheit der
Kultur- und Sprachinseln, nicht aber auf die wechselseitige Fremdheit der
kulturellen Praxis konzentrieren, erzeugen eine Kohirenz und Begrenzung
des zu iibersetzenden Gegenstandes. Die Fremdheit ist dabei in héchstem
Mafe konstitutiv, da die Notwendigkeit des Dolmetschens deutlich macht,
daf} eine kulturelle Differenz als wohlintegrierte Ganzheit vorliegt, die sich
mit Hilfe diskursiver Praktiken reproduzieren 1iRt. Ubersetzungen eréffnen
Zuginge zur fremden Welt, sie vermeiden aber Uberschneidungen mit der
eigenen. Fremdes soll in seiner Fremdheit »mit eigenen Worten« vorgefiithrt
werden, ohne dafl gleichzeitig aber das Eigene auf seine »Eigenheiten« hin
untersucht wiirde. In gewisser Weise impliziert die Idee der Reprisentation
bzw. Ubersetzung von vornherein die Annahme einer Differenz zwischen
der Wirklichkeit »dort« und der Wirklichkeit »hier« (vgl. Fabian 1993: 335f.).
Dabei vernachlissigen die Ethnologen hiufig das Aufeinanderbezogensein
von fremder und eigener Kultur; wenngleich sich die Forscher primir den
Gesellschaften Aufleneuropas widmen, miissen sie dennoch den

»[...] realen Zustand dieser Gesellschaften in Betracht ziehen — d.h. jhren gegenwirti-
gen Zustand als Gesellschaften, die zu einem gewissen Grade dem Skonomischen,
politischen und kulturellen Einflufl Europas ausgesetzt sind [...] gibt es doch héchst-
wahrscheinlich kein einziges Beispiel fiir eine Gesellschaft, die immer in vollstindi-
ger Isolation gelebt hitte, ohne jegliche Art von Beziehungen zu anderen Kulturen
und folglich ohne von auflen ein Minimum an Einfliissen erhalten zu haben« (Leiris

1979: 55£.).

131

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 153

Der Vorteil, Kulturen als »quasi organisch strukturiertes Ganzes« (Hannerz
1995: 67) zu begreifen, die sich wechselseitig diskriminieren, liegt darin,
daR die miihelose Identifikation, Verfiigbarkeit und Uberschaubarkeit der
anderen Kultur ihr diskursives Aneignen moglich macht. Denn um eine
abgeschlossene und widerspruchslose Ubersetzung vorzulegen, muf} die
fremde Kultur eine ebenso geregelte wie raumzeitlich begrenzte Struktur
aufweisen.”?® Das sogenannte »Feld«, in dem sich Kultur elaborieren 14Rt,
wird als raumlich fixierte Kapsel bzw. als eingegrenzte Einheit gedacht, die
sich kartographisch verorten und begrenzen 14Rt™, da der Feldarbeit eine
spezifische theoretische Sicht des Raumes und der dort lebenden Kultur
selbst entspricht,

»[...] die Fixierung auf nach auflen gut abgegrenzte und nach innen wohlintegrierte
Ganzheiten (>Gestaltens, >Systemes, sModelle«), die der Forscher in genialer Intuition
an seinem Material zu erkennen und dann in geduldiger, allseitig interessierter
Kleinarbeit aufzufiillen hatte« (Stagl 1993b: 96).

Die Dorfer, obwohl draulen in der Fremde, bekommen so Laborcharakter.
Sie werden zu einem Ort kontrollierter Beobachtung, zu dem man reist
und dann fiir einen gewissen Zeitraum verweilt, d.h. selbst seflhaft wird.
Die Konstruktion der Fremde als begrenztes, strukturiertes und kulturell
homogenes »Eingeborenen-Dorf« erméglicht die Produktion ebenso abge-
schlossener, strukturierter und widerspruchsloser Ubersetzungen. Den-
noch gilt es, die Ubersetzungen nicht als Abguf der Wirklichkeit zu betrach-
ten, selbst wenn es sich dabei um einen sehr begrenzten Ausschnitt han-
delt, sondern als Produkt eines Herstellungsprozesses, in den neben dem Er-
proben von Einfithlungstechniken, Simplifikationen und Anpassungspro-
zessen der eigenen Sprechweise Kategorisierungen der anderen miteinge-
flossen sind. Ubersetzungen ergeben sich nicht quasi automatisch aus dem
Gesagten. Lange Beobachtungsphasen »vor Ort«, dialogische Auseinander-
setzungen und Aushandlungsprozesse, sprachliche Anniherungen und
sequentielle Verstindigungskontrollen gehen ihnen voraus, so dafl jede
Ubersetzung als interaktiver Prozef hervortritt. Damit kénnen Ubersetzun-
gen aber nicht in einem direkten Akt der Reprisentation die fremde Wirk-
lichkeit vertreten, sondern sie allenfalls bis zu einem gewissen Grad konsti-
tuieren.

Wenngleich die Ubersetzung im Dialog produziert wird, zielt sie auf
eine Begrenzung und Homogenisierung des Fremden mit ungleich verteil-
ten Sprecherrollen. Denn wihrend der Dolmetscher das Fremde im Hin-
blick auf das Eigene aufbereitet, bleibt der Dolmetscher dem Fremden ein
Fremder, ja er achtet gerade darauf, daR er das Eigene in der spiteren Uber-
setzung vollig herausnimmt. Zwar sollte er idealtypisch den Fremden tiber

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | KAPITEL 4

seine eigene Welt Auskunft geben, doch die Darstellung, die der Forscher
den Einheimischen von sich selbst und seinem Lebenshintergrund — wenn
uiberhaupt — gibt, ist niemals so explizit, so detailliert und zugleich so um-
fassend wie sein Versuch, die fremdkulturelle Welt in wissenschaftlicher
Arbeit beschreibbar zu erfassen (vgl. Masson 1995: 239).%* Die Dominanz
des Ubersetzers weist darauf hin, da Ubersetzungen in ein komplexes Ge-
flecht von Macht, Legitimation und Interesse verwoben sind. Der Uberset-
zer behilt die Autoritit der Berichterstattung, gleichzeitig werden Prinzi-
pien der Selektion und Exklusion wirksam, nicht zuletzt, weil er in seiner
Arbeit selbst gewissen Konventionen unterliegt.”S Ubersetzungen sind da-
her einseitig und strategisch kalkuliert. Nicht nur, daf} sie die Antworten des
Fremden durch die an ihn gerichteten Fragen lenken, sondern es ist von
vornherein unmifiverstindlich, »wer hier was von wem wissen will« und in
welcher Sprache und fiir welches Publikum die Ubersetzung am Ende vor-
liegen soll, ohne zugleich deutlich zu machen, was es bedeutet, dafé sich die
Ubersetzung gerade dieser bestimmten Sprache und Praktiken bedient (vgl.
Asad 1993: 321).

Jede Ubersetzung findet auf der Grundlage von Macht statt, da bereits
die Fihigkeit, fremde bzw. neue Ereignisse in die eigene Sprache zu iiber-
setzen und so {ibersetzt an die Offentlichkeit zu vermitteln, ein wichtiger
Teil dieser Machtausiibung ist.3® Gleichzeitig bleibt es eine Macht, die ihr
Subjekt verschweigt, da sich die Ubersetzungen einem pritendierten Objek-
tivismus der Berichterstattung beugen und damit keinerlei Restspuren der
»Sdure des Subjekts« ausweisen (vgl. Gottowik 1997: 188). Diese weitge-
hende Selbstausléschung des Ubersetzers, der den Prozefl der Wissensge-
winnung, der ethnologischen Beziehung und den konkreten Erfahrungszu-
sammenhang ausblendet, fithrt zu einer Objektivierung und Verdingli-
chung der Fremdheit und evoziert nicht selten das Bild einer statischen ahi-
storischen Gesellschaft.””

Ubersetzungen beschrinken und reglementieren den zu iibersetzenden
Gegenstand, indem sie die nonverbale Kommunikation, abstrakte Phino-
mene und amorphe Semantiken ihrem jeweiligen Gebrauchskontext ent-
reiffen und versuchen, die Gesamtheit der fremden Kultur in der »idealen
Ubertragung« in »gereinigter« Sprache vorzutiuschen.?® Dabei neigen
Ubersetzungen jedoch dazu, Kultur als Text zu begreifen, dessen Gramma-
tik die Einheit und Eindeutigkeit bzw. Bestindigkeit der Kultur anzeigt. Die
Textmetapher begrenzt Kultur als substantielle Einheit von Uberzeugungen
bzw. als tibergreifendes Bedeutungsgewebe, in das jedes Mitglied »einge-
sponnen« ist, und miflachtet die jeweiligen Gebrauchskontexte bzw. die
Sprachpraxis, die das kulturelle Bedeutungssystem auf der Basis lebens-
formrelativer Grammatiken hervorbringt. Die Konzentration auf ein semio-
tisches Kulturkonzept portraitiert Kultur als »stillhaltendes Modell« und

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | I55

leugnet damit den kulturellen Wandel, der durch die sozialen Praktiken der
einzelnen Akteure immer wieder hervorgebracht wird.

Ubersetzungen sind strategisch kalkuliert, da die Reprisentation der
»fremden Stimme« im Modus des Erklirens erfolgt. Damit reduzieren
Ubersetzungen aber im wesentlichen die Komplexitit des fremden Diskur-
ses, zumal der Verstindlichkeitsdruck gewisse Paraphrasierungen notwen-
dig macht. So mustert der Ubersetzer die fremde Kultur unter dem Primat
der »Erzihlbarkeit«, um sie ordentlich, d.h. widerspruchsfrei darstellbar zu
machen, da Irrationalitit und Widerspriichlichkeit das Ergebnis einer
schlechten Ubersetzung sind (vgl. Cappai 2000: 256).?

Ethnologen sind damit aber keine »Postboten, die die Nachrichten un-
versehrt vom Absender zum Empfinger transportieren, sondern bieten al-
lenfalls Dechiffrierangebote, da je nach Ubersetzungsmodus (Wort, Bild,
Text) die Ubersetzung selbst variiert und sich gerade durch diese Reduzie-
rung auf Bekanntes den Vorwurf des Ethnozentrismus gefallen lassen muf.
Hinzu kommt, dafl der Dolmetscher dazu gehalten ist, einen guten Ein-
druck »als Dolmetscher« zu hinterlassen, um fiir seine Beitrige soziale An-
erkennung zu erlangen.™° So benutzt er unterschiedliche stilistische Stra-
tegien, d.h. Ubersetzungen sind in einer gewissen literarischen oder #sthe-
tischen Stilrichtung gehalten, um die fremde Kultur nicht nur konsumier-
bar zu machen, sondern ihre Rezeption durch eine bestimmte Art und Wei-
se der Darstellung auch interessant, widerspruchslos und auflergewshnlich
zu gestalten, gleichzeitig aber die Grenzen einer »rigorosen Wissenschaft-
lichkeit« nicht zu weit zu iiberschreiten, schlieflich will man sich ja nicht
von vornherein die Basis verscherzen, sich inhaltlich in Fachkreisen Gehor
zu verschaffen (vgl. Keifenheim 1987: 70).

Neben der Wiedergabe in einem speziellen Erzdihlgenre und anderen
strategischen Elementen der Textgestaltung sind es v.a. die persénlichen
Ressourcen des jeweiligen Dolmetschers (Sprachkompetenz, Gedichtnislei-
stung, Einfithlungsvermdégen u. dgl.), die iiber die Darstellung der fremden
Kultur entscheiden. Dabei sitzt die Ubersetzung einem Paradox auf, denn je
schliissiger, eindeutiger und in sich kohirenter die Beschreibung der frem-
den Kultur in den Worten des Ethnographen wird, desto klarer treten Un-
terscheidungen hervor, desto deutlicher separiert sich die fremde von der
eigenen Kultur. Tamotsu Aoki kritisiert die Befangenheit des Ethnologen in
den dichotomen Strukturen, in die er unweigerlich gerit, wenn er als Dol-
metscher an einem logischen Verstehen der fremden Kultur interessiert
ist.

»Solange man im dichotomischen Denken von Wissen und Intuition, Struktur und
Metapher befangen bleibt, kann eine Kulturiibersetzung nicht funktionieren. Daf}
man im logischen Verstehen Befriedigung findet, ist nichts anderes als Befangenheit

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | KAPITEL 4

in der eigenen Kultur, in der rational-wissenschaftliches Denken dominiert« (Aoki
1992: 66).

Ubersetzungen handeln mit der Kultur als Ware, die sich bequem als »Rei-
segepick« transportieren lift; im wortlichen Sinne »setzen« Kulturen
»liber«. Durch das Verfahren der Ubersetzung versucht der Ethnologe, ihren
Diskurs so einhellig wie moglich wiederzugeben; Widerspriiche, Kontin-
genzen, Briiche und kreative Spielriume, aber auch AnschlufRmoglichkei-
ten werden damit eingeebnet. Wihrend die interkulturellen Differenzen auf
der einen Seite mit jedem Detail der Beschreibung anwachsen, werden die
intrakulturellen Widerspriiche auf der anderen Seite abgebaut, so daf} die
Ubersetzung der fremden Kultur »dort« in das eigene Verstindnis »hier«
mit einer Homogenisierung der zu beschreibenden, aber auch der eigenen
Kultur einhergeht.

Insgesamt spiegelt sich in der Praktik des Dolmetschens ein doppelbs-
diges Vorgehen: Offiziell ist der Dolmetscher nicht Teil des »Gesprachs«
bzw. der Umgebung, von der er berichtet; er tibersetzt nichts Eigenes und
spricht doch mit eigenen Worten; er produziert im Dialog mit dem Frem-
den brauchbare Ubersetzungsvorlagen und reicht sie dann als die des An-
deren ein. Damit wird es fiir den Ubersetzer schwierig, einen neutralen
Standpunkt in bezug auf andere Sprachen einzunehmen, da er die eigene
Semantik nicht transzendieren und die andere Sprache nicht unabhingig
von den Individuationsmodi der eigenen betrachten kann (vgl. Cappai 2000:
263). Nicht selten kommt es im Vermittlungsprozefl zu Akkulturations-
phinomenen, d.h. durch den Kontakt zwischen Gruppen verschiedener Kul-
turen werden Verinderungen innerhalb eines oder beider kultureller Mu-
ster ausgeldst, die jedoch in der Ubersetzung selbst verschwiegen werden.

In den seltensten Fillen geht mit der Ubersetzung eine intensive Aus-
einandersetzung mit dem Fremden einher, in der der Fremde als sogenann-
ter Mit-Ubersetzer fungiert und den Ethnologen in einen gemeinsamen,
interkulturellen Austauschprozess verwickelt. Die von der modernen Ethno-
logie betriebene Ubersetzung stellt eine einseitige Methode von Experten
dar und wird keinesfalls als kollektive Arbeit betrachtet, in der man das »Ri-
siko der Mutualitit« eingehen muf}, das darin besteht, dafs der Ethnologe
durch die Erfahrung des Fremden »neu auf die Welt kommt«. Stattdessen
laufen Ubersetzungen Gefahr, Kultur als »geschlossenes Objekt« zu den-
ken, da sie die Vielfalt kultureller Teildiskurse und Einzelstimmen biindeln
und im Gewand einer zumeist textuellen Reprisentation (Ethnographie)
steuerbar und regulierbar machen."#

Es ist die sozio-pragmatische Dimension der Sprache, die das Problem
der Ubersetzbarkeit von Kultur in den Vordergrund riickt und den Ethnolo-
gen leicht in die Falle eines radikalen Kultur-Relativismus tappen lafit.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 157

Nicht Entgrenzung des Eigenen und des Fremden, sondern »VerAnde-
rung« ist die Folge der Ubersetzungspraxis. Denn wer die véllige Fremdheit
der Sprache der Anderen einfordert, ihre spezifische Korrespondenz zur
Welt im Sinne von einer dem jeweiligen Gebrauchskontext entspringenden
Semantik voraussetzt, ist auch vor nicht erklirbaren Widerspriichen, logi-
schen Inkonsistenzen und Inkommensurabilititen geschiitzt."** Uberset-
zungen machen Aussagen {iber das Fremde im allgemeinen, gleichwohl sie
nur mit dem konkret Anderen einen Dialog gefithrt haben, so daf} alle Dis-
kurse tiber das Fremde in gewissem Sinne inauthentisch bleiben miissen
(vgl. Koepping 1995: 193). Ethnologen sprechen immer iiber etwas, sei es
iiber die anderen, sei es iiber sich selbst oder ihre Sicht von den anderen, sie
sprechen aber nie zu dem Fremden (vgl. Koepping 1987: 7).

4.1.2 Exotisierungspraktiken: Ethnologen sind Reisende

In seiner Ausrichtung auf die Ferne und die exklusive, explizite Erfahrung
in der Fremde ihnelt das ethnologische Programm einer »Entdeckungs-
reise«, deren Entdeckungen eben die Reise voraussetzen. Damit 1if3t der
reisende Ethnologe den Fremden jedoch zum Synonym des raumlich Ent-
fernten werden. Auf der anderen Seite ist die Ferne aber fiir die Ethnologie
selbst in hochstem Mafle konstitutiv, da die Erforschung einer solchen
»fremden« wie fernen Kultur einen Wissenschaftler erfordert, der von »au-
Ren« — im Sinne der Wissenschaft unabhingig und objektiv — bestimmt,
was denn an der von ihm untersuchten Ethnie charakteristisch sei (vgl.
Krasberg 1998: 36). So 16st die Reise gleich mehrere »Versprechen« ein, in-
dem sie neben der Erfahren des Woanders, die »Auflenperspektive« des
Reisenden im Reisen selbst miterzeugt, denn der Reisende genieft ein An-
sehen als Entdecker der Welt und als Sammler und Lieferant von Tatsachen
(vgl. Leed 1993: 194). Der Reisende bringt aber durch die Praktik des Un-
terwegsseins seinen Betrachtungsgegenstand — der/die/das Fremde — erst
hervor. »Nur durch Ortsveranderung kann es Exotik (wortl.: etwas >Orts-
fremdes<) und Rarititen geben, aber auch jene eigentiimliche Spezies, jenes
unbekannte soziale Wesen, den >Fremden«« (ebd.: 29). Haufig tragt allein
der Wunsch, die fremde Umgebung als Gegenerfahrung zum Alltag zu er-
leben, dazu bei, Reisen und Fiktion zu vermischen.™?

Insbesondere die Ethnologie des spiten 19. und frithen 20. Jahrhun-
derts »flieht« in die Urwilder und Bergwelten der Ferne, begibt sich auf
einsame und schwer erreichbare Inseln, immer auf der Suche nach dem
Unberiihrten, Urspriinglichen, dem Primitiven (vgl. Koepping 1995: 186).
Das Fremde wird dabei in die Fremde selbst katapultiert, um die Kluft zwi-
schen uns und den anderen als »wirkliche« raumliche Entfernung darzu-
stellen, die Fremden damit gleichzeitig auf Distanz zu halten.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | KAPITEL 4

Das Bild des »reisenden Betrachters der Welt« evoziert dariiber hinaus
die Kompetenz der geistigen Beweglichkeit, eben jene Fertigkeit, sich dank
der vermeintlichen »Ungebundenheit« der fremden Gruppe objektiv ni-
hern zu kénnen. Hier nimmt das Reisen, das einst als geistiges oder wirt-
schaftliches Unterfangen begann, die Aura von Wissenschaftlichkeit und
Reprisentation an, was u.a. mit dem zentralen Prinzip des Reisens zu-
sammenhingt, sich nicht auf das Hoérensagen anderer zu verlassen, son-
dern das, was man wissen will, selbst zu beobachten, zu priifen und zu no-
tieren; iberzeugt davon, daf Ethnologie, wenn sie nur auflerhalb Europas
betrieben wird, sozusagen per se schon objektiv ist (vgl. Krasberg 1998: 36).

Entdeckungsreisen und wissenschaftliche Expeditionen spielen mit
dem Topos der Autonomie und Objektivitit des Reisenden, denn nur wer
fern der Heimat ist, ist auch in der Lage, die Auflensicht gegeniiber den
Dingen und Menschen, Kulturen und Gesellschaften einzunehmen, d.h.
mit »parteilosen Auge« auf die Welt zu schauen. Die moderne ethnologi-
sche Forschung zielt darauf, dem Reisen durch eine Systematisierung des
Beobachtens und Beschreibens eine wissenschaftliche Grundlage zu geben
(vgl. Gottowik 1997: 144). Insofern erhebt die ethnologische Praxis des
reisenden Forschens den Anspruch der hermeneutischen Objektivitit, denn
nur der wissenschaftlich Reisende tritt seinen Gesprichspartnern nicht mit
den Vorurteilen und der aufregenden Einseitigkeit des Missionars gegen-
tiber. Als Forscher {iber géttliche und menschliche Dinge betrachtet er sei-
ne Gesprichspartner als Mitforschende und sucht Verstindigung (vgl.
Kampf 2000: 149f)).

In diesem Selbstverstindnis des Ethnologen, durch die Tatigkeit des
Reisens selbst zum Simmelschen »Auflenseiter« bzw. »Fremden« zu wer-
den, griindet mitunter die Hoffnung, die Konflikte und Situationen, in die
die »Eingeborenen« der fremden Kultur verstrickt sind, »objektiv« betrach-
ten zu konnen. Diese Objektivitit des Reisenden, die ihm seit alters her zu-
gesprochen wird, entsteht jedoch nicht einfach nur aus der Freiheit von den
tiblichen Bindungen, sondern sie ergibt sich auch aus den Bedingungen der
Fortbewegung an sich, die eine Distanz zwischen Betrachter und Betrachte-
tes legen (vgl. Leed 1993: 8of.)."*

Insbesondere die Forschungsreise als typische ethnologische Form des
Unterwegsseins dient nicht nur dem Reisenden dazu, Unsicherheiten und
Ungewiftheiten gegeniiber dem Fremden abzubauen und ein objektives
bzw. relatives Verhiltnis mit dem Unvertrauten einzugehen. Hiufig sind
Forschungsreisen in ihrer Ausrichtung auf die Fremde dem »unersittlich
gefrifligem Auge« des reisenden Beobachters ausgeliefert, der Neues, noch
nicht Beobachtetes sehen méchte, ganz so, als wenn alles, was gewufdt wer-
den kann, auch wissenswert ist, damit aber auch eine radikale Trennung
zwischen Subjekt und Objekt einfithrt. Denn wihrend der Reisende die

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 159

Welt als zu beobachtende Materie fafdt und damit die Sicht von auflen ein-
nimmt, bleiben die von ihm aufgesuchten Fremden ihrer Innensicht ver-
fangen, so daf Eric J. Leed die These wagt, »[...] daf} die Erfahrung der Reise
gewissermaflen implizit wie explizit die sensorische Grundlage fiir die Me-
thodik der modernen beobachtenden Wissenschaft bildet [...]J« (ebd.: 192).
Die Methodisierung des Reisens vermag damit auf den ersten Blick die
phantastischen Geschichten der frithen Berichterstatter durch niichterne
Forschungsberichte und exakte Beschreibungen zu verdringen (vgl. Gotto-
wik 1997: 154) — doch die kritische Auseinandersetzung mit dem Reisen als
Praktik bzw. Voraussetzung der Datengewinnung zeigt, dafd das Reisen auch
an der kulturellen »VerAnderung« des Fremden beteiligt ist.

Die Vorliebe der Ethnologie fiir weit entfernte Linder bzw. schwer er-
reichbare Inselwelten ist nicht nur eine Konsequenz des Vorhabens, sich als
»grenziiberschreitende Wissenschaft« zu verstehen und zu produzieren.
Vielmehr griindet das ethnologische »Fernweh« auf der impliziten Idee,
dafl man lediglich in der »weiten Welt« so etwas wie eine unangetastete,
»schiere« Fremdheit finde; als wiirden grofe Entdeckungen eben auch gro-
e Reisevorhaben und grofle Entfernungen erfordern. Dementsprechend
besitzen die klassischen Forschungsziele der Ethnologie so klangvolle, wie
fremde Namen: Ozeanien, Melanesien, Amalfi, Papua-Neuguinea oder Ba-
linesien werden zum Inbegriff der Fremde schlechthin.™® Erst dort, wo die
Einfliisse des Eigenen und Vertrauten nicht mehr spiirbar sind, Orte, an
denen nicht nur den Menschen mit ihren Lebensgewohnheiten, sondern
auch der Pflanzen- und Tierwelt, Geriichen und Farben die Aura des Unbe-
kannten anhaftet, scheint die »wirkliche Fremde« vorstellbar. Gerade der
Aufenthalt und die Forschung in einem fernen Feld verspricht dem For-
scher auf Reise die soziale Anerkennung als welterfahrener, mitunter aben-
teuerlustiger »Vagabund«; dem Ethnologen wird selbst eine gewisse »Exo-
tik« unterstellt, denn die Reise ruft Assoziationen hervor: die Suche nach
einem geistigen Ziel, Tapferkeitsproben, Odyssee, Entdeckung, Eroberung
(vgl. Nichols 1997: 174). Ferner erhoht die Vielgesichtigkeit der Differenz
die Chance des Ethnologen, mit mehr als nur einen bestitigten kulturellen
Unterschied aus dem Feld zuriickzukehren, denn je mehr Unterschiede er
entdeckt, desto fremder die Kultur. So birgt die riumliche Entfernung die
Versuchung, in jeder topographischen Besonderheit auch auf kulturelle Ei-
gentiimlichkeiten zuriickzuschliefen und damit Ferne und Fremde, Ort
und Identitit ineins zu setzen, weshalb die klassische Ethnologie den My-
thos vom Fremden als auReralltiglichem Exoten in der Ubersee wesentlich
mitgepragt hat.

Dabei ist es keinesfalls nur eine mangelnde Unterscheidungsfihigkeit
des Ethnologen, die die Grenze zwischen Reise und Fiktion immer wieder
verschwimmen laf3t. Vielmehr ist der Zusammenhang in der Struktur der

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | KAPITEL 4

Ferne selbst angelegt, denn die Ferne bietet sich nicht mehr nur als Raum
der Projektion an; sie fordert diese geradezu ein, da sie sich mit den vertrau-
ten Vorstellungen nicht vollstindig erfassen 1af3t (vgl. Hennig 1998: 8). Die
Ferne erlaubt Ubertreibung, da die fremde Lebensart durch ihre »meilen-
weite Entfernung« keine wirkliche Alternative zur eigenen darstellt. Diese
Verschachtelung kultureller wie mentaler Separation spiegelt sich u.a. dar-
in, dafl der Ethnologe bei der Beschreibung des Fremden auf solche Regeln
und Konventionen stellenweise verzichten kann, die fiir die Beschreibung
der eigenen Kultur unverzichtbar wiren: »Wir konnten tiber >Primitive«
(*Wilde«, >Eingeborene« ...) denken, wie wir itber Marsmenschen dachten«
(Geertz 1997: 238).

Die Konstruktion des Fremden als Exot verharrt dabei grofitenteils im
Diskurs des Wunderlichen, der von den subjektiven Prozessen der Projek-
tion des Forschers gesteuert wird. In seinen Anfingen ist er

»[...] eine unauflosbare Vermischung von Vereinnahmung und Aufklirung des
Fremden, von Fremd- und Selbstverstindnis, von Beobachtung, Beschreibung, Refle-
xion und Projektion, von Phantasie und Modellbildung« (Heinrichs 1979: 41).

Die Beobachter entwirft dabei ein stimmungsvolles, atmosphirisches Bild
des Fremden, fixiert und untermauert damit den Traum der mirchenhaften
und geheimnisvollen Fremde. Exotische Selektivitit verkniipft Projektionen,
und Spekulationen mit einer fehlenden intersubjektiven Nachpriifbarkeit
des Beobachtungsgegenstandes zugunsten des Interessen- und Verwer-
tungszusammenhangs des Forschers. Sie ist damit gerade nicht um eine
realistische, sondern um eine, dem sachlichen Alltagsleben entgegengesetz-
te Darstellung des Fremden bemiiht, deren Vorlage sie idealtypisch im
»Slidsee-Topos« aufspiirt. Die exotische Betrachtung des Fremden beruft
sich auf eine Distanz zwischen dem Eigenen und dem Fremden und macht
sie durch die einseitige Idealisierung untiberbriickbar. Nicht Verstehen und
Anerkennung, sondern Verkennung und Ausbeutung des Fremden sind
Folgen des Exotismus, der den Fremden als Projektionsfliche eigener Gelii-
ste vorfithrt, ihn nicht selten im Kontext des Licherlichen und Nichtigen
thematisiert."4®

Der Exotismus ist dabei untrennbar mit der Praktik des Reisens ver-
bunden. Denn die Méglichkeit des Reisens ist bereits durch vages Fernweh,
utopische Sehnsiichte oder ein verlockendes Gerticht motiviert (vgl. Bitterli
1991: 74). Insbesondere im Zuge der Aufklirung verspricht die Reise nicht
nur Erweiterung des Erfahrungshorizontes und Weltkenntnis, sondern ladt
gewissermaflen auch zur Distinktion von und Inbesitznahme fremder Wel-
ten ein. Die Reiseberichte aus dieser Zeit zeichnen sich dadurch aus, daf§
sie versuchen, das Ferne fremdzuhalten, die Distanz zum Eigenen zu si-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 161

chern bzw. darauf hinzuweisen, auf welches Wagnis man sich reisend ein-
gelassen hat (vgl. Krusche 1994: 106). Der Nimbus des Exotischen, der den
frithen Reiseexpeditionen anhaftet, konstruiert den Fremden als »Insulaner
der Ubersee«. Das Ausland als jener Ort, an dem sich Fremdes erfahren
1af3t, soll den noétigen Abstand zur eigenen Kultur gewihrleisten und gleich-
zeitig den Eindruck erwecken, daf das Fremde eben kein Phinomen des
sozialen Nahbereichs beschreibt, sondern sich in der tatsichlichen Fremde
abspielt. Gleichzeitig gibt die Tatigkeit des Reisens die Distanz und Margi-
nalitit des Fremden im Vergleich zur eigenen Kultur vor; sie untermau-
ert die kulturelle durch eine raumliche Differenz, ist damit aber nicht auf
ein Verstehen des Fremden, sondern auf dessen Verklirung ausgerichtet,
da »[d]ie exotisch motivierte Begegnung [...] nicht darauf [griindet], etwas
tiber den Anderen in dessen Ordnungen zu erfahren« (Heinrichs 1978:
1 4)_147

Diese oberflichliche Aufmerksamkeit der »Sehnsucht nach Exotiks, die
vor allem zu Beginn des 18. Jahrhunderts, der Zeit der grofRen Reisen und
Entdeckungen den Fremden zuteil wird, sieht den verlockenden Reiz des
Fremdartigen in seiner Gegensitzlichkeit zum damals entstehenden Klein-
biirgertum.™®
tratiert man den Fremden mitunter als exotisch anmutenden Bewohner der
Ubersee."® Schnell ruft die Reiselust selbsterzeugte Trugbilder des Frem-
den hervor, die auf eine Dramatisierung der Fremdheit abzielen, da die Rei-
se die Trennung von »hier« und »dort« voraussetzt und das Gefiihl der
Trennung im Sinne des Ubergangs von hier nach dort verschirft (vgl. Ni-
chols 1997: 172). Der Fremde wird im Bild der Ferne raumlich verkapselt und
»auf Abstand« gehalten. Denn neben einer phantastischen Uberhéhung
bzw. Archaisierung des Fremden als mdéglicher Reaktion auf die epiphane
Qualitit des Reisens arbeiten die klassischen Bilder der Exotik mit einer
spezifischen rdumlichen Vorstellung von Kultur, indem sie den tibersee-

Aber auch nach dem Zeitalter der grofien Entdeckungen por-

ischen Schauplatz »per se« zur »Gegenwelt« des europdischen Abendlandes
stilisieren.”® Eine Vielzahl der skurrilen Fremdenbilder damaliger Reiseli-
teratur konnen als Dokumente des europdischen Prozesses der Zivilisation

betrachtet werden.

»Die Reisenden projizierten, so konnte man sagen, eben jene Moglichkeiten, Antrie-
be und Verhaltensweisen, die im Begriffe waren, den neuen Peinlichkeitsschwellen,
Disziplinierungen, Distanzierungen und Verhaltensanforderungen im eigenen Sozi-
alsystem zum Opfer zu fallen, in die Welt fremder Linder. Die >weite Welt< wurde so
zum Reservoir oder Laboratorium derjenigen Energien und Phantasien, die sich in

151

Europa nicht linger zu Hause fithlen konnten« (Harbsmeier 1991: 100).

Die frithen Entdeckungsreisen sind dazu geneigt, eben nicht nur Reisen im

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | KAPITEL 4

Raum, sondern gleichfalls Reisen in der Zeit zu sein, und die Distanz zum
Fremden sowohl durch Exterritorialisierung als auch durch Temporalisie-
rung zu untermauern. Denn die Fremden wurden durch ihre Entdeckung
unvermittelt der westlichen Standortbestimmung ausgesetzt, indem die
vorwiegend europiischen Reisenden durch »Erweiterung des eigenen Ge-
sichtskreises« die Neufestlegung der europiischen Zivilisation mit der Ar-
chaisierung der auflereuropiischen Kulturen elaborieren (vgl. Valjavec
1997: 168f.).%* In diesem Spannungsfeld eines evolutioniren Blicks auf die
Fremden als Resultat eines verinnerlichten Zivilisationsprozesses™ 1if3t
sich das Phianomen des Ethno- bzw. Eurozentrismus verorten, das als Aus-
druck von kulturellem Zentrismus verstanden werden kann, bei dem be-
wuflt oder unbewuft die Haltung gegeniiber Angehérigen einer anderen
Kultur in hohem Mafle durch die in der eigenen Kultur erlernten Wahr-
nehmungs-, Wertungs- und Verhaltensmuster gesteuert wird (vgl. Melber
1992: 10f.).

Im Gegensatz zum Euro- bzw. Ethnozentrismus, der die eigenen kultu-
rellen Werte verabsolutiert und den Fremden im Hinblick auf die eigene
Weltanschauung einstuft, gerinnt der exotische Blick aus dem Ungeniigen
des Eigenen, so dafl in der exotischen Darstellung fremder Lebenswelten
immer auch das Unterdriickte und Verdringte der eigenen Kultur Aus-
druck findet. Exotik behauptet, fern zu sein, doch sie spielt sich nur schein-
bar in der Ferne ab. Mit der Vorsilbe »Exo« wird all jenes bezeichnet, was
»auflerhalb« unseres alltiglichen und gegenwirtigen Bewufitseins steht,
aber dennoch durch das Bewufitsein konstruiert wird. Exotik ist keine Qua-
litdt an sich, die in den Menschen, Dingen und Orten selbst steckt. Viel-
mehr bezeichnet sie die Verzerrung sowohl im Sinne einer Verabenteue-
rung und ethnozentrischen Ausschmiickung (vgl. Heinrichs 1978: 13f)) als
auch einer Herabsetzung und Irrationalisierung des Fremden und verrit als
Gegenwunsch- bzw. Aversionsbild allerhand tiber die kulturelle und soziale
Ordnung derjenigen, die sie als solche bezeichnen.* In ihr verbirgt sich
die Ambivalenz der eigenen Erfahrung, die sich zwischen den Polen der
Abwehr und des Verlangens, der angsterfiillten Distanz und der hoffnungs-
frohen Anniherung den Umgang mit dem Fremden bewegen.” Denn ge-
rade im Kontext des Exotischen zeigt sich die Relativitit des Fremden, des-
sen Fremdheit als »Behilter« fiir Vorstellungen und Phantasien fungiert,
die den moralischen, religiosen und gesellschaftlichen Normen entriickt
sind. Als Exot erfiillt er somit die Funktion des Wunsch-, aber auch Zerrbil-
des der eigenen Kultur. Exotik stellt damit eine spezifische Wahrneh-
mungsweise des Fremden dar, der individual- und sozialpsychologische
Wahrnehmungsmuster zugrundeliegen, mit denen zugleich affektive Quali-
titen verbunden sind (vgl. Albrecht 1997: 88). Insofern ist die Ethnologie
auf ihrer Reise dazu aufgefordert, nicht vom Bestimmungsort des Reisen-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 163

den, sondern vom Herkunftsland des Verfassers oder der Sprache auszuge-
hen, in der ihre Berichte geschrieben werden.

Entdeckungsreisen bleiben dem wechselseitigen Prozefd der Dechiffrie-
rung des Innen und des Auflen verbunden. Damit beschreiben sie aber
nicht nur einen Zustand der korperlichen Bewegung »von hier nach dag,
sondern Reisen meint idealtypisch immer auch die Bewegung und Erschiit-
terung des Bewufitseins. Die Begegnung mit dem Fremden impliziert eine
Grenziiberschreitung sowohl in riumlicher wie kognitiver Hinsicht — auch
wenn letztere nicht immer Zweck der Reise ist —, kann somit auch zur
Transformation der eigenen Identitit fithren, wie die etymologische Be-
griffsverwandtschaft der Termini Reisen und Erfahrung deutlich macht
(vgl. Lange 1999: 102). Diese ineinander verschrinkten Bedeutungen ver-
anschaulichen, daf das Reisen urspriinglich als eine Probe, eine Priifung,
eine Strapaze oder auch ein Leiden verstanden wurde, die den Charakter
des Reisenden examiniert. Das Reisen als kulturelle Praxis unterstiitzt den
Perspektivwechsel; es wird leichter in die Haut des Anderen zu schliipfen,
da die Erfahrung der Ferne in der Regel an die Erfahrung der persénlichen
Fremdheit gekoppelt ist. Insofern ist der/die/das Fremde nicht einzig und
allein in Kilometern, sondern vor allem iiber die innere bzw. kulturelle Di-
stanz zu messen.

»Das heifit freilich, das das Konzept des Reisens [...] eine physische und sinnliche
Komponente hat, daR es aber gleichzeitig auch mdglich ist, die angesprochene
Fremdheitserfahrung ohne >Fahrten ins Ausland< zu machen; im Extremfall gar bei

. . . . . 6
einer Reise ins Innere seiner selbst« (Weiss 1999: 11)."

Verwendet man die Entdeckungsreise als Metapher der Erkenntnis wird
deutlich, daf es nicht ausreicht, wenn sich nur der Kérper auf Reise begibt.
Die Loslosung von der vertrauten Welt besitzt auch eine kognitive Dimensi-
on, d.h. Entdeckungsreisen implizieren den Zustand der Haltlosigkeit und
des Orientierungsverlustes, es ist das vertraute Wissen, das ein »Sich-aufs-
Spiel-Setzen« riskieren mufl. Insofern macht Dieter Wellershoff auf die
Wechselseitigkeit von Krise und Reisen aufmerksam.

»Reisen ist gefihrlich, jedenfalls in seinen archaischen Formen. Es ist ein Zustand
der Instabilitit. Man hat die sicheren Gewohnheiten verlassen und sich ins Ungewis-
se begeben. Das begriindet die Beziehung der Reise nicht nur zum Abenteuer, als
eine unvorhersehbaren Herausforderung durch die Auflenwelt, sondern auch zur
Krise als einer gefihrlichen, aber auch heilkriftigen Erschiitterung der eigenen Ver-
fassung« (Wellershoff 1979: 225).

Fahren, Gefihrte, Gefahr sind wortverwandt.”” Die Angst bleibt, in offener

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | KAPITEL 4

oder versteckter Form, auch im Zeitalter der Aufklirung eines der groflen
Themen des Reisens™®, mit dem Unterschied, daR man sie zu eigenen
Zwecken »umzumiinzen« versucht. So gehdren Strapazen und Entbehrun-
gen der Reise in der Ethnologie zu den alltiglichen Erfahrungen, die in er-
heblichem Mafe in das Berufsbild des Ethnologen, seine wissenschaftliche
Reputation und sein Forschungsinteresse miteinfliefen, da sie die Bedeu-
tung des aufgezeichneten Ritus, Mythos oder Kult der fremden Kultur ver-
groflern und gleichzeitig das Ansehen des betreffenden Ethnologen unter
seinen Fachkollegen vermehren kénnen (vgl. Leed 1993: 24).”° Leiden und
Entbehrungen der Reise konnen damit zum Mafistab dafiir werden, wie
stark ein Reisender von der Erfahrung geprigt wurde. So stellt die Reise
hiufig selbst den Ausloser fiir die Erfahrung des Fremden dar, ganz so, als
wenn der »letzte Winkel der Erde« bzw. die »einsame Insel« Voraussetzung
genug sei, von einer Besonderheit und Einmaligkeit der Menschen, die dort
leben, zu sprechen.'®®

Dartiber hinaus charakterisiert die Titigkeit des Reisens den Ethnolo-
gen als Archdologen des Raumes, bei dem das Durchmessen unbekannter
Sphiren und Uberwinden unwegbarer Hindernisse, Durchstreifen kilome-
terlanger Fihrnisse schnell zum Selbstzweck gerit. Denn gleichwohl der
Ethnologe kein selbsternannter Abenteurer sein mochte, gerit er immer
wieder in die Situation, sich eben auf diesen traditionellen Topos bei seiner
Bewertung dessen, was er in der Fremde leistet, zu berufen. Wihrend man
dem Typus des abendlindischen Gelehrten seine »Sauberkeit« und »Or-
dentlichkeit« vorwirft, ruft der neuerwachte Kult der Feldarbeit die genau
entgegengesetzten Klischees auf den Plan: »Schon der Begriff der Feldar-
beit mit seinen unterschwelligen Beziigen zu durchfurchten Ackern oder
gar rauhen Schlachtfeldern verriet eine aktivistische Lebensphilosophie, den
Glauben der Epoche an Schweifs und Staub« (Zolla 1987: 292). Anstelle des
»Gelehrten« gewann damit die Konstruktion des »Abenteurers« und »Va-
gabunden«im Selbstverstindnis des Ethnologen an Bedeutung. So kritisiert
Karl-Heinz Kohl die exotische Motivation Lévi-Strauss’ Berufswahl, der im
»Reisen in die/der Fremde« selbst eine Bewdhrungsprobe im Bestehen ent-
gegengesetzt zur hiuslichen, »profanen« Sphire sieht, ein »Entziehen« des
vertrauten Wirkungs- und Sicherheitsareals. Er zitiert aus dessen Bekennt-
nisbuch:

»Die einzige Moglichkeit das Schicksal zu bezwingen, bestinde [...] darin, sich bis in
jene gefihrlichen Randgebiete vorzuwagen, in denen nicht nur die sozialen Normen
ihren Sinn verlieren, sondern auch die Garantien und Forderungen der Gruppe auf-
horen, zu wirken; sie bestinde darin, bis an den duflersten Rand des von der Gesell-
schaft tiberwachten Territoriums vorzustofRen, bis an die Grenze der physiologischen
Widerstandskraft und der psychisch-moralischen Leidensfihigkeit« (Kohl 1979: 6).

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 165

Diese von Lévi-Strauss {iberbetonte existentielle Dimension des Reisens
wertet Kohl als heroische Komponente des Ethnologen, der als Wissenschaft-
ler Strapazen und Entbehrungen nur um ihrer selbst willen auf sich nimmt,
um die Erfahrung des Fremden zu machen.’®" Ethnologen miissen einen
gewissen Grad an Selbstentfremdung aushalten kénnen, gleichzeitig aber
in der Lage sein, das Reisen nicht ausschlieRlich als Selbsterfahrungs-Trip
zu betrachten, um den eigenen »Exotismus« in Grenzen zu halten, denn
Reisen kann regelrecht zur Droge werden. »Bewegung als Kampf gegen
Langeweile. Unterwegssein als Ersatz fiir Lebensgefiihl...« (Krusche 1994:
114).

Doch nicht alle Ethnologen bringen im Hinblick auf die Erfahrung des
Reisens die von Lévi-Strauss betonte Leidensfihigkeit mit sich. Abenteuer
und Risiko, Kontrollverlust und Orientierungslosigkeit sollen durch genaue
Vorbereitungen im »Hier« moglichst ausgeschaltet werden. Reisen heifdt
hier nicht, dafl man orientierungslos in der Welt umherirrt, immer mit der
impliziten Annahme, »[...] daf >Selbst< und >Ort< eng zusammenhingende
Grofen sind und dafl das Selbst durch einen Ortswechsel verdndert werden
kann« (Leed 1993: 26), denn die Ethnologie konzentriert sich beim Reisen
weniger auf die inneren als vielmehr auf die dufleren Verinderungen —
man reist ja gerade nicht um seiner selbst, sondern um der Anderen willen
aus der Heimat in die Fremde, verliert damit aber auch den Blick fiir die
vielseitigen Verschrankungen von Heimat und Fremde.

Diese von der Ethnologie vielfach praktizierte Form des Reisens hat also
einen bestimmten Abfahrts- und Ankunftsort »vor Augen, was sich in ei-
nem konkreten Raumverstindnis widerspiegelt: Es ist eine Ethnologie der
Ferne, die ein konkretes »Anderswo« konstatiert, und dieses dufiere An-
derswo als Anhaltspunkt nimmt, auch von einer inneren Andersheit der
Menschen zu sprechen. Insofern sind ethnologische Beschreibungen im-
mer auch Reiseberichte, die einen bestimmten Umgang mit dem Raum wi-
derspiegeln. Ethnologen bewegen sich auf einer Karte, die zwischen den
einzelnen Orten genaue Wegstrecken und Grenziiberginge anzeigt. Sie
operieren mit den Metaphern des »Hier« und »Dortx, iiberfithren die Welt
in eine Ordnung des Ortes, nach der Elemente in Koexistenzbeziehungen
aufgeteilt werden. »Fortbewegung und Reise haben teil an der Konstruktion
einer imaginiren Geographie, die die Welt so kartographiert, wie es nétig
ist, um jenen Eigensinn zu unterstiitzen, fiir den diese Welt in Szene ge-
setzt wird« (Nichols 1997: 174). Fremdes und Eigenes, jedes befindet sich in
einem »eigenen« und abgetrennten Bereich, der es definiert. So bezeichnet
das ethnologische »Feld« in der Regel einen konkreten Ort:

»Der Ort, den die Eingeborenen einnehmen, die dort leben und arbeiten, die ihn ver-
teidigen, seine herausragenden Zeichen bestimmen, seine Grenzen bewachen, aber

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | KAPITEL 4

auch nach den Spuren der unterirdischen oder himmlischen Michte, der Ahnen oder
Geister fahnden, die ihn bevolkern und seine innerste Geographie beleben, als wire
das kleine Teil Menschheit, das ihnen an diesem Ort huldigt und opfert, zugleich die
Quintessenz, als gibe es Humanitit, die dieses Namens wiirdig ist, einzig am Ort des
Kultes, den man ihr weiht« (Augé 1994: 53).

Ethnologen »scannen« den Ort in der Ferne, da sie einerseits bemiiht sind,
in der Ordnung und Gestaltung des Raumes auf die Organisation der Kul-
tur riickzuschliefen, im Anbau des Bodens, in Jagdrevier und Fischgewis-
sern, im Grundrif} des Dorfes und der Gliederung des Wohnhauses u. dgl.,
kurz: in der »sozialen Markierung« des Raumes die kulturellen Parameter
eines Gesellschaftsdiagramms abzuleiten. Diese »Raumversessenheit« der
Ethnologie, die einen konkreten Ort als Paradigma der Feldforschung vor-
aussetzt, aus dem die Kulturen wachsen, ist der Vorstellung einer territorial
fixierten und unbeweglichen Lokalitit verhaftet. Die Konkretisierung und
Fixierung des Raumes »am Ort« spiegelt sich insbesondere in den ethnolo-
gischen Methoden wider, da Feldarbeit und teilnehmende Beobachtung
rdumliche Abgrenzungsarbeit leisten:

»Die von Einheimischen bewohnten Dérfer sind klar abgegrenzte Orte, die sich be-
sonders gut fiir ausgedehnte Besuche von Anthropologen eignen. Sie dienen seit lan-
gem als bewohnbare, kartographierbare Zentren von Gemeinschaften und im erwei-
terten Sinne daher auch von Kulturen« (Clifford 1999: 481).

Die Reise besitzt eine spezifische Struktur: die Trennung von Ankunfts-
und Herkunftsort, von Abfahrt und Riickkehr, die der Unterscheidung des
Eigenen und des Fremden entlehnt sind. Der Reisende geht dabei von ei-
nem als identisch unterstellten und unhinterfragten »Wir« aus, einem Bin-
nenraum, der in gewisser Hinsicht als »Heimat« dargestellt und durch die
Konfrontation mit der exotischen Fremde zum fest umrissenen Terrain sti-
lisiert wird. Das Verlassen der Heimat ist damit der Eintritt in die Fremde,
die dort beginnt, wo die Grenze des Vertrauten passiert wird. Im Reisen re-
produzieren und erneuern sich diese territorial fixierten und rdumlich be-
grenzten Vorstellungen von Nihe und Distanz, indem der Ethnologe seine
Arbeit »an Ort und Stelle« durchfiihrt, damit aber die Menschen, auf die er
trifft, an diesen Ort verpflanzt, sie zu »Eingeborenen« des Ortes werden
a8t und an der Generierung der Grenze zwischen dem Eigenen und dem
Fremden selbst beteiligt ist. Eine solche Perspektive legt nahe, daf die ferne
Gesellschaft auch die fremde Gesellschaft ist; je ferner, umso fremder. Rei-
sen erhoht die Gefahr, den »geometrischen« Raum mit dem ethnologischen
Raum gleichzusetzen und die fremde Kultur an »Ort und Stelle« zu implan-
tieren. Doch die Gleichung des ethnologischen Ortes »Boden=Gesellschaft=

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 167

Nation=Kultur=Religion« ist problematisch. Legt man die Konzentration
beim Reisen auf eine tatsichliche Grenziiberschreitung, lduft man Gefahr,
Kultur an den Grenzen der Nation beginnen bzw. enden zu lassen und un-
terstiitzt damit das von Geertz immer wieder kritisierte »Keksausstecher-
Kulturkonzept« (Geertz 1996: 76).1

Die Zusammenschau legt nahe, daf sich das Reisen als kulturelle Pra-
xis in der Ethnologie seiner Bedeutung nach nicht ausschliefllich auf die
positive Auffassung der einflulreichen Begegnung oder sachdienlichen
Entdeckungsreise beschrinken sollte.'® Gerade das Offenlegen bestimmter
Reiseformen, -diskurse, -assoziationen und -routen, die wesentlich an der
Erfahrung des Fremden und den Erkenntnissen »vor Ort« beteiligt sind,
konnte dazu beitragen, Reisen als kulturelle Praxis in den Blick zu riicken, in
die strategische Optionen des Beobachters von Fremdheit eingelassen er-
scheinen. Insbesondere die Ethnologie praktiziert eine spezifische Strategie
des Reisens: die sogenannte »Forschungsreise«, die sich in einem wissen-
schaftstheoretisch motivierten Forschungsinteresse ausdriickt, das mit ei-
nem gewissen Grad an Neugier und einer Sehnsucht nach Neuem einher-
geht, dabei aber auch moralischen Zwingen unterliegt. Denn der Ethnologe
nimmt die Strapazen der Reise bis hin zur »sozialen Unsichtbarkeit« in der
fremden Kultur auf sich, um am Ende »vollbeladen mit neuen Erkenntnis-
sen« aus dem Feld zuriickzukehren. An die Reise kniipfen sich demnach
ganz konkrete Erwartungen, die die Ethnologie schnell auf eine »Wissens-
anreicherung« reduziert. Ferner gewinnt die Reise bzw. das » Dort-Sein« als
Quelle ethnographischer Autoritit und Authentizitit an Bedeutung, ohne
sich die performative Bedeutung des »Dort-Seins« bewuflit zu machen.
Wenngleich der Ethnologe wihrend seines Aufenthaltes den Status des rei-
senden Fremden mit all seinen Entbehrungen auf sich nimmt, tduscht die
Forschungsreise allzu leicht tiber die Tatsache hinweg, dafd wissenschaftli-
che Expeditionen frither und heute eng mit Macht- und Herrschaftsverhilt-
nissen verwoben sind, damit aber auch einer ganz spezifischen Gesell-
schaftsform und -schicht vorbehalten bleiben.

Neben der Hegemonie mannlicher Reise-Erfahrungswerte ist auch der
Reiseradius durch die politischen, wirtschaftlichen und interkulturellen Be-
ziehungen begrenzt. Reiseexpeditionen wurden und werden grofitenteils
vom »europiischen weiflen Mann« geleitet. Clifford macht deutlich, daf die
Praktik des Reisens durch die Kategorien des Geschlechts, der Klasse, Rasse
und Kultur nur allzudeutlich geprigt ist (vgl. Clifford 1999: 497f.). Auch in
der Ethnologie macht sich diese Asymmetrie in der Dominanz westlicher
Feldforschungsversuche bemerkbar.'*

Dieses Ungleichgewicht der Fremdheitserfahrung, das dem Reisen als
Privileg westlicher Gesellschaften immanent ist, fithrt gleichzeitig zu einer
Unbeweglichkeit der fremden Kultur. Indem die Ethnologie ihre Reiseerfah-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | KAPITEL 4

rungen als Quelle von Wissen und Macht heranzieht, und iiber die von ihr
aufgesuchten Orte dominante Lesarten verbreitet, wirkt sie an der Aufrecht-
erhaltung nationaler, ethnischer Grenzen des »Innen« und »Auflen« von
Gesellschaften mit. Denn die Anhiufung von Wissen und Erkenntnisse
tiber Orte trigt dazu bei, dafl diese Orte an einem konkreten Ort im Abseits
machtlos gehalten werden. Die Dominanz westlicher, weifler Reisender
bzw. ihre Vormachtstellung in der Berichterstattung und wissenschaftli-
chen Prisenz hat in entscheidendem Mafe zur Unbeweglichkeit des
»Fremden« beigetragen. Auf eine verschleierte Art und Weise ermoglicht
das Reisen in der Ethnologie die Aneignung fremder Wirklichkeiten: Geo-
graphische und topographische Kenntnisse, botanische und geologische Er-
fahrungen, der Einblick in das kulturelle und landeskundliche Wissen »vor
Ort, tiberliefert und festgehalten in zahlreichen Expeditionsberichten, Na-
turschilderungen, Landschaftsbildern oder Reisefithrern und Artefakten,
die wihrend der Reise erworben, gekauft, geschenkt oder gestohlen wurde,
kliren und verfestigen das Bild des Fremden, das seine Entdecker von ihm
entwerfen. So verhilft die Dokumentation der Reise, das Wissen des »eige-
nen Geschlechts« zu vermehren, anzuhiufen, zu archivieren und zu ver-
breiten, wihrend der Fremde selbst unwissend wie ungefragt bleibt.

So ist fiir das Reisen die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden
einerseits konstitutiv, andererseits konstituiert die Praxis des Reisens diese
Unterscheidung bis zu einem gewissen Grad: Nur wer reist, st6f3t auf Orts-
fremdes (s.0.)."® Auch wenn die Ethnologie mit der Metapher des Grenz-
uiberschreitens spielt, geht es ihr keinesfalls um die Offenlegung der Will-
kuirlichkeit und des Nutzens dieser Grenzen. Ethnologische Reisende
mochten Grenzen tiiberschreiten, aber nicht unterwandern, andernfalls
wiirde die Fremde nicht mehr die Faszination ausstrahlen wie bisher. Zu-
dem kann durch die Praxis des Reisens das Fremde selbst auf Distanz ge-
halten werden, indem man es als territorial fixiertes »Dort« produziert.
Auch das Reisen ist keine politisch unschuldige Methodologie fiir interkul-
turelle Interpretationen (vgl. ebd.: 479), sondern sie mufl sowohl als eine
Hervorbringungs- wie auch Ein- und Ausgrenzungsstrategie des Fremden
betrachtet werden.

4.1.3 Authentisierungspraktiken: Ethnologen sind Beobachter

Die Arbeit »drauflen« im Feld ist aber keineswegs nur eine Methode, die
Konsequenzen fiir die Darstellung und das Verstehen des Fremden hat; sie
bringt auch den Ethnologen als reisenden Entdecker erst hervor. Das Reisen
und Leben in der Fremde charakterisieren den Ethnologen geradewegs als
»Augenzeugen« der fremden Kultur, denn Reisen impliziert jenes Dort-ge-
wesen-sein, das im Sinne der teilnehmenden Beobachtung als die moderne

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 169

Norm der Ethnologie betrachtet wird. Die Ethnologie ist in ihrer methodi-
schen Herangehensweise zu einem groflen Teil auf das Medium des Auges
ausgerichtet und damit »[...] eine Wissenschaft, die aus der Anschauung
schopft. Wo es etwas zu sehen gibt, kénnen einem die Augen aufgehen.
Ohne andere Lebenszusammenhinge geschaut zu haben, wiirde sie nicht
existieren« (Friedrich et al. 1984: 11). Insofern spielt der Begriff des Feldes
in der Ethnologie strenggenommen auf das Sehfeld des Betrachters an, das
in vielerlei Hinsicht die archiologische Ausgrabungsstitte des Ethnologen
darstellt. Diese Autoritdit des Auges im modernen Diskurs der wissenschaftli-
chen Beobachtung duflert sich in der Vorstellung, dafd das Auge die Fahig-
keit besitzt, einen zeitlich fixierten »Augenblick« zu schaffen, da der Akt
des Beobachtens, des Zeugeseins, eine Gleichzeitigkeit des Sehvorgangs
mit dem erlebten Gegenstand oder Ereignis und damit ein Fenster inner-
halb des Zeitflusses erzeugt.'®®

Insbesondere die Ethnologie schreibt der Beobachtung eine besondere
Bedeutung zu, da sie einerseits als die fachtypische Methode (vgl. Stagl 1993a:
15) eine ganzheitliche Erfassung fremder Kulturen nahelegt, andererseits
den Beginn und die Besonderheit ethnologischer Feldforschung widerspie-
gelt: Der Ethnologe verlifit sein Arbeitszimmer bzw. sein Labor, um mit
dem Fremden zusammenzutreffen, mit ihm den Alltag zu verbringen und
ihn sich »aus nichster Nihe« anzuschauen. Im Gegensatz zum Sammler
oder Touristen bzw. frithen »Lehnstuhl-Ethnologen«'®’, der aus der Ferne
die fremde Kultur »streift«, verlangt die »neuere« Feldforschungssituation
(nach Malinowski) dem Ethnologen eine intensive Vergesellschaftung mit
den Menschen, unter denen er arbeitet, ab. Gerade die zeitliche »Strecke«
der ethnologischen Beobachtung, anstelle von »Stippvisiten« intensive, iiber
lange Erhebungszeitriume sich erstreckenden persénlichen Kontakt zur
fremden Kultur aufzubauen, macht sie gegentiber sozialwissenschaftlichen
Datenerhebungsmethoden zu einer besonderen Beobachtungsform. Doch
gerade die Tatsache, daf sich der Forscher in einem aufwendigen und
langwierigen Forschungsprozef ein Bild von seinem Forschungsgegenstand
machen mufl, umreifit das Dilemma ethnologischer Feldarbeit, nimlich daf}
Ethnologen eine spezifische Konstruktion der anderen Kultur erschaffen
miissen, um sie untersuchen zu kénnen. In diesem Sinne bleibt die »Ver-
Anderung« ein notwendiger Selbsterzeugungsmechanismus der Ethnologie.

Die ethnologische Beobachtung folgt dabei Malinowskis Forderung,
den Standpunkt des »Eingeborenen, seinen Bezug zum Leben zu verste-
hen und sich seine Sicht seiner Welt vor Augen zu fithren, in sehr einge-
schrainktem Mafle. Denn der Blick des Ethnologen ist nicht so sehr ein
selbstoffenbarender, preisgebender Blick."*® Die Moderne erschafft ihn als
einen in Besitz nehmenden Blick, weil Sehen und Erkennen, d.h. Verste-
hen, eher unproblematisch ineins gesetzt werden. Mit dieser Instrumentali-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | KAPITEL 4

sierung des Blicks umgeht die Ethnologie das Risiko, »mit anderen Augen«
aus dem Feld zurtickzukehren, indem sie die Sicht der Fremden in einem
ersten Schritt als beschrinkt und héchst subjektiv aburteilt, um sie dann in
einem zweiten Schritt in die Erfahrungen und Kenntnisse des Ethnologen
einzubetten. Die dabei zugrundegelegte Hierarchie der Perspektiven driickt
sich darin aus, dafl der Ethnologe im Gegensatz zu den Erforschten so et-
was wie einen »offenen Horizont« zu konstituieren vermag, der wiederum
als Voraussetzung dafuir gilt, extrem abweichende Weltbilder und Lebens-
formen vorbehaltlos untersuchen und beschreiben zu kénnen (vgl. Gotto-
wik 1997: 74f.).1%

Diese Unterordnung der fremden Beobachterperspektive erfolgt aber
nicht erst in der theoretischen Verarbeitung der Rohdaten, sondern wirkt
gleichfalls in Form einer Hierarchisierung der Sichtweisen auf die Ebene der
Datengewinnung ein, die die Allwissenheit des Forschers implizit zugrun-
delegt. Allwissend v.a. deshalb, da dem Ethnologe ein »paternalistischer
Hauch« (Kaschuba 1999: 198) im vermeintlich objektiven »Forscherblick«
anhaftet; die Rekonstruktion der Sicht der »Eingeborenen« ist zwar oberstes
Primat, der Andere kommt jedoch selbst nicht zu Wort, da ihm die Auflen-
sicht zu fehlen scheint. »Der Andere sieht nur seine Welt, er zihlt nur in
seinem Kontext, wihrend der Ethnologe sich den Uber-Blick iiber viele Wel-
ten, unterschiedliche Kulturen anmafit und zutraut« (Berg/Fuchs 1993: 37;
Herv. d. Autorin). Allein der Ethnologe vermag eine Vorstellung von der
Gesamtwirkung des Ganzen zu entwickeln, er durchschaut Hintergriinde
und Zusammenhinge. »Denn nur er kennt die subjektive wie objektive Sei-
te einer Kultur, er ist personlich involviert (»eingetaucht«) und schaut glei-
chermafien von auflen/oben auf die Gesellschaft herab« (ebd.), weshalb das
Verstehen des Anderen mehr als nur einmal durch ein Erkliren verwechselt
wird. So bleibt das Paradigma einer »native point of view« eine Plattitiide,
deren strategische Absicht Geertz als »catching »their< views in »our< vo-
cabularies« kritisiert, weil sie die Asymmetrie zwischen emischer und eti-
scher Perspektivitit weiterfiihrt.”7°

Neben der Beobachtung wird auch die blofle Teilnahme als hinreichen-
des Kriterium fiir die Verfremdung des Blicks bemiiht, ohne den eigenen
Blick reflexiv einzuholen. Im Gegenteil, der Blick und seine technischen
Korrelate — Fotographie/Film — machten/machen als »unbestechliche« Me-
dien bzw. »grofle Wahrheitsbringer« (Theye 1985: 18) Karriere in der Ethno-
logie. Das »Schauen« erhebt einen gréfitmoglichen Authentizitdtsanspruch,
von Dingen und Menschen eben nicht nur vom »Hoérensagen« zu erfahren,
sondern durch mitgebrachte Bilder aus der Fremde zu zeigen, »[...] wie die
fernen Linder, die merkwiirdigen Bauten und die gar fremden Wesen, wel-
che sie beleben, wirklich aussehen« (ebd.: 24). Natiirlich kann ein Bild als
solches nicht direkt falsch sein; doch seine Hervorbringungsprozesse, also

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | I7I

Motivauswahl, soziale Normen und Konventionen der Darstellung, Blick-
winkel bis hin zur technischen Apparatur, die hiufig unsichtbar bleiben,
legen ihre Lesarten und Auslegungsmoglichkeiten in das Bild hinein.

Wenngleich das Auge als Medium der Wirklichkeitserfahrung im Ge-
gensatz zum Wort, das simultane Ereignisse nur in einzelnen Sequenzen
und nacheinander darzustellen vermag, die Realitit in ihrer Gesamtheit
und dazu noch unmittelbar wiederzugeben scheint, tiuscht die vermeintli-
che Nihe der wahrgenommenen Bilder leicht dariiber hinweg, dafl das Au-
ge eine Trennung zum Objekt voraussetzt, ohne die keine sinnliche Wahr-
nehmung moglich wire. Denn nur in der Distanz bewahrt der Schauende
den Uberblick — nihert er sich den Gegenstinden bzw. Menschen zu sehr,
beginnt alles vor seinem Auge zu verschwimmen. Die traditionale ethnolo-
gische Beobachtung ist dahingehend eine »VerAnderungs«-praktik, als daf3
sie die Differenz zwischen Betrachter und Betrachteten mithervorbringt.
Denn die Fremdheit des Anderen kann nicht auf seine »visuellen Ergiebig-
keit« zurtickgefiihrt werden. Sie kommt nur deshalb zustande, weil die Seh-
ordnung des Beobachters in einer vorgegebenen Ordnung der Dinge
griindet. Die von der Beobachtung konstatierten Fremdenreprisentationen
beziehen sich daher weniger auf tatsdchlich Zu-Sehendes, sondern auf et-
was, dafd unter gewissen Bedingungen zugleich sichtbar und unsichtbar
wird (vgl. Waldenfels 1994: 243). Die praktische Konstruktion des Fremden
kann aber auch mit ganz gew6hnlichen situationalen Aspekten zusammen-
hingen, wie beispielsweise Grofenverhiltnisse, Sehwinkel, raumliche
Form der Gegenstinde, ihre Lage zueinander, der Verteilung von Licht und
Schatten, Lichtquelle u. dgl. (vgl. Gombrich 1994: 12).””!

Diese Ordnung des Sichtbaren ist mehr als eine Anordnung. Es ist eine
Uber- und Unterordnung, die dazu fiihrt, daR etwas mehr oder weniger
»sehenswiirdig« ist. Denn die Moderne erschafft gewissermafien das Sehen
des Beobachters als »objektivste« Form des Empfangens, wihrend das Se-
hen der Beobachteten in den indigenen und subjektiven Sichtweisen gefan-
gen bleibt. Dieses vermeintliche Abstraktionsvermégen des Auges, das sich
v.a. im Begriff der »Zentralperspektive« widerspiegelt, entspringt einer mo-
dernen Sicht von Wissenschaft, die das Sehen, Beobachten und Schauen als
passive und unbeteiligte Formen der Perzeption begreift. Die Moderne pri-
vilegiert die Praktik des Beobachtens, die die Wirklichkeit des Feldes in eine
Wirklichkeit der Reprisentation zu iiberfithren vermag, ohne dafl der Beob-
achter auf der Bildfliche erscheint. Er ist gewissermafen selbst der »blinde
Fleck« der Beobachtung. Dieses vom modernen Diskurs mithervorgebrach-
te Bild des »unschuldigen Auges« folgt drei anachronistischen Prinzipien:

»(1) a mechanistic view of the universe as a whole interrelated totality; (2) a principled
acceptance that an intrinsic order resides within phenomena as external forms; and

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | KAPITEL 4

(3) the necessary contingency being that understanding proceeds through the >inde-
pendence« of an observer’s sight« (Jenks 1995: 4).

Gerade der Positivismus betont die Objektivitit des wissenschaftlichen Be-
obachters, dessen Sichtweise und Wissen bruchlos ineinander aufgehen.
Sein Auge wird als »nackt«, »emotionslos« und »pur« beschrieben, das ob-
jektiv, also ohne Verzerrung, die Auflenwelt in der Innenwelt abbildet, ge-
treu dem Motto: »what can be seen can also be believed in« (ebd.: 6). Die
Praxis des Sehens authentisiert dabei die Repriasentation. Auch der Ethnolo-
ge legitimiert sein Wissen iiber die Fremden durch die Tatsache, dafl er sie
»mit eigenen Augen gesehen hat«. Er versteht Beobachtung als Synonym
einer intensiven Erfahrung »vor Ort« bzw. als jenes »Dort-Gewesen-Sein,
das seiner Arbeit 6ffentliche Anerkennung, v.a. aber einen gewissen »Au-
thentizititsstempel« aufdriickt (vgl. Kaschuba 1999: 201). Hier wird das
Auge zum »authentisierenden« Vermittlungsmedium, das die Faktizitit der
Fremdheit des Anderen unterstellt. Schlieflich hat man die Fremden »mit
eigenen Augen gesehen«, weshalb Stephen Greenblatt auch vom Sehen als
Bezeugen spricht (vgl. Greenblatt 1998: 187; Herv. d. Autorin).

Die Objektivierung des Optischen rithrt dabei v.a. aus der Tatsache, dafl
wir uns beim Sehen normalerweise keiner Alternative bewuft sind, da das
Sehen grofitenteils »automatisch« ablduft und durch diese Mechanik den
Augenschein erweckt, Sehen sei eben kein Deuten — auch wenn wir in den
meisten Fillen definieren, ehe wir sehen, und nicht sehen, ehe wir definie-
ren (vgl. Theye 1985: 22). Doch die vermeintliche Ubereinstimmung des
Optischen mit dem Realen kann nicht als genuine Korrespondenz betrach-
tet werden, vielmehr ist sie Ausflufl einer weitldufigen Kulturgeschichte des
Sehens in der Moderne, ihrer technischen Apparaturen und der von ihnen
mittransportierten Sehkonventionen."”?

Die moderne Ethnologie instrumentalisiert die dem visuellen Bild zu-
gesprochenen Eigenschaften der Wahrhaftigkeit und Niichternheit, um die
qualitativ ausgerichtete Feldforschung wissenschaftlich abzusichern. Das
Sehen in der Wissenschaft ist dabei in einen institutionalisierten Diskurs
der Nuichternheit eingebettet, d.h. es 16st sich aus dem Kontext personlicher
Erfahrung, auf der es beruht, und prisentiert das Gesichtete als unpersénli-
che, wissenschaftliche Fakten bzw. Beweismittel, mit denen sich vorher ge-
fafdte Hypothesen verifizieren oder widerlegen lassen. Denn der Ethnologe
authentisiert seine Erfahrungen durch Teilnahme, indem er zeigt, wie nahe
er seinen Forschungssubjekten gekommen ist. Gleichzeitig bleibt die Teil-
nahme in gewisser Weise »inauthentisch«, denn die zunehmende Vertraut-
heit mit dem »Feld« 1d8t den Forscher immer tiefere Einblicke in immer
intimere Angelegenheiten nehmen, wenn auch die Nihe »nur« aus For-
schungszwecken gesucht wurde und nicht immer von Forscher »einzul6-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 173

sen« ist.”> Neben Spiel und SpaR, Fest und Gastmahl muf der Forscher
auch Schmerz und Trauer, Liebe und Haf »mitansehen«. Trotz der »Nihe,
die die Feldforschungssituation dem Ethnologen abverlangt, tiberschattet
das Forscher-Erforschten-Verhiltnis das Miteinandersein im Bewufltsein
beider Beteiligten.7#

Der Blick in die Fremde ist damit ein beschrinkter Blick: Beschrankt auf
die zwei Augen des jeweiligen Beobachters, seine Position im Feld, seine
Perspektive und Art und Weise zu schauen, vor allem aber seine Bewertung
dessen, was als »sehenswiirdig« gilt und was nicht. In der Regel ist der Eth-
nologe auf bestimmte Untersuchungsthemen spezialisiert, die seinen Blick
vergleichbar mit einem Scheinwerfer tiber das Feld gleiten lassen und dabei
das Anschauungsmaterial in eine bestimmte Perspektive riicken. Beobach-
ten ist kein passives Aufnehmen visueller Sinneseindriicke. »Als ein zielge-
richtetes >Hinsehen« erfordert gerade die wissenschaftliche Beobachtungs-
tatigkeit ein Vorwissen um das, was man sehen will und kann« (Kohl 1993:
110). Bereits die Beschrinkung auf ein bestimmtes »Feld«, in dem man sich
umsehen mochte, formuliert Fragen und Blickrichtungen, die andere Be-
reiche unbeachtet lassen, verkiirzen oder in neue Zusammenhinge stellen
(vgl. Kaschuba 1999: 199f)). Der Beobachter ist eben kein »unschuldig«
Schauender, wie der positivistische Empirismus mit seinem Ineinssetzen
von Sehen und Wissen nahe legt; er ist und bleibt ein Konstrukteur von
Wirklichkeit.

»It is an ideal, imagined as being seen by one-eyed, motionless person who is clearly
detached from what he sees. It makes a god of the spectator, who becomes the person

on whom the whole world converges, the Unmove Onlooker« (Jenks 1995: 8).

So ist auch der Blick, wie alle anderen Praktiken des Machen und Tuns,
eingebunden in ein komplexes Geflecht kultureller, sozialer, nicht zuletzt
normativ durchsetzter Prozesse, erfolgt also nicht in einer reinen Mechanik
hintereinander geschalteter biologischer und physikalischer Abliufe. Die
Praxis des Sehens ist immer schon von den gesellschaftlichen Anschauun-
gen und Ansichten tiberformt, weshalb sie auch als historische Konstruktion
betrachtet werden kann. Denn in den Prozefl des Beobachtens flieen ne-
ben den aktuell wahrgenommenen Dingen und Gegenstinden der Umge-
bung bereits eingelebte und damit oftmals hochst implizite Techniken und
Schemata des Beobachtens ein: eingefahrene Blickroutinen und »Sicht-
weisenc, stereotype Vorstellungen des Beobachtungsmaterials, historische
bzw. »zeitgemifle« und damit gesellschaftlich iiberformte und anerkannte
Formen des Schauens”, aber auch wissenschaftstheoretisch trainierte

Techniken, etwas »unter die Lupe« zu nehmen.”®

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | KAPITEL 4

»Uber alle bewufte teilnehmende Beobachtung hinaus registriert der Mensch, kon-
struiert Schemata und nimmt Gestalten wahr. Beobachten ist ein aktiver ProzeR, eine
Adiquation an das schon Erfahrene und an das durch den Bau der Sinnesorgane Ge-
gebene« (Heeschen 1989: 6o).

Beobachter sind keine passiven Zuschauer. Die Wahrnehmung von Ein-
driicken der AufRenwelt impliziert aktives Deuten, Ordnen und Komponie-
ren, insbesondere wenn es sich um Sehende »von Berufs wegen« handelt.
Der wissenschaftliche Beobachter verfiigt durch seine Ausbildung tiber ein
theoretisches Vorwissen, das seinen Blick lenkt — er weif3, was er sehen will.
Denn obwohl Blicke einem dialektischen Prozef folgen — »der Blick auf den
anderen ist auch immer ein Blick auf das Selbst« (Dettmar 1992: 77) — zieht
der Ethnologe weniger die Moglichkeit der Ahnlichkeit als die der Unter-
schiedlichkeit in Betracht. Wer in die Fremde reist, um die Fremden sehen
zu wollen, der wird auch Fremdes sehen, denn im Sehen - ganz gleich, ob
von statischen oder beweglichen, gemalten oder photografierten Bildern —
spiegeln sich eigene Erwartungen und vertraute Wahrnehmungsautoma-
tismen wider, so daf® »[...] wir immer selbst so viel zum Bild hinbringen
miissen, als wir daraus >entnehmenc< wollen« (Gombrich 1994: 12)."77 Der
Konstruktivismus des Auges liegt grofitenteils in seiner kulturellen Imprig-
niertheit verborgen, denn die Art und Weise zu Wissen und zu Erkennen
ist das Ergebnis kultureller Sinn- und Bedeutungsmuster.””8

Diese Erwartungshaltung des ethnologischen Blicks, der Fremdes se-
hen méchte, weist ihn als einen auf die Ferne fixierte, nicht zuletzt polarisie-
renden Blick aus. Er gleitet iiber die Zonen der Vertrautheit hinweg, um den
Bereich jenseits der Grenzen abzutasten. Der Ethnologe arbeitet als Beob-
achter mit der Unterscheidung zwischen »Hier« und »Dort«, ohne die Un-
terscheidung als Konstruktion auszuweisen. Der moderne Beobachter blen-
det das »Hier« regelrecht aus, um das »Dort« als unabhingige Beobach-
tungsgrofle zu konstitutieren. Diese einseitige Sensibilitit fiir Unterschiede
duflert sich in der Ausrichtung des Auges auf Auffilligkeiten und Kurio-
sititen, denn die moglicherweise bestehenden kulturellen Gemeinsamkei-
ten geraten nicht so sehr wie die kulturellen Differenzen ins Visier des For-
schers, da das Andere so véllig anders erscheint, dafl eine Vergleichbarkeit
kaum in Frage kommt”?, nicht zuletzt, weil der Ethnologie generell eine
»Hochschitzung von Unterschieden« (Koepping 1993: 120f.) eigen ist.’*°

Hiufig dramatisiert der Ethnologe bei seinen fotographischen Arbeiten
die Fremdheit der Fremden, indem er sie aus der Darstellung von Alltags-
arbeiten »herausreifft« und mit einer Herrschaftsgeste des »In-Reih-und-
Glied-Stellens« in die gewiinschte Pose manévriert, um eine Inszenierung
des Fremden fiir das Auge vorzunehmen. Dieser Blick auf die sichtbaren Ge-
gensitze und augenfilligen Kuriosititen driickt jedoch nicht zuletzt einen

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 175

Mangel an Bereitschaft aus, die Menschen aus anderen Kulturzusammen-
hingen heraus zu verstehen. So kann das Foto, das Wirklichkeit zwar auf-
zeichnet, dies aber nur in Form einer riumlichen Fixierung eines Momen-
tes leistet, auch als Herrschaftsinstrument der Naturbeherrschung betrach-
tet werden, das die Zusammenhinge der physischen Welt sichtbar macht
und durch die Rahmenbedingungen der Kamera (Linsen, Film, Lichtemp-
findlichkeit u. dgl.) sowie der sensorischen, kulturellen und psychischen
Disposition des Wahrnehmungsapparates transformiert. Eine visuelle Do-
kumentation kann niemals die Struktur einer Kultur in Ginze festhalten,
sondern beriihrt sie lediglich an ihrer Oberfliche, indem sie sich auf das
Sichtbare und visuell Darstellbare konzentriert, daher jedoch vieles tiber-
sieht, wie es im Sprichwort heiflt: »Ein Schamane sieht einen Geist, ein
Ethnologe sieht nichts«.'®"

Beobachten ist also wesentlich Selektieren. Der Beobachter kann immer
nur ein Lebensmoment der von ihm beobachteten fremden Kultur in sehr
beschrinkter Weise wahrnehmen, das zudem mit einem Unsicherheitsko-
effizienten behaftet ist, da die Verhaltensweisen der Menschen auch spiele-
risch, kreativ und widerspriichlich sein kénnen, so dafl der Beobachter iiber
das Beobachtete hinaus Einsicht in Geschichte und kulturelle Zusammen-
hinge bendtigt. Wenngleich die vom Beobachter mitgebrachten Bilder des
Fremden den Bildervorrat erweitern, den jeder mit sich herumtrigt, zeigt
sich seine Beschrinktheit in der Erzeugung von Fixpunkten der Konkreti-
sierung: fixiert auf bestimmte Blickwinkel, eine Jahreszeit, eine Stimmung,
einen Personenkreis (vgl. Friedrich et al. 1984: 11).

Die visuelle Ethnologie®®, eine relativ junge Wissenschaft, die sich
speziell den verzerrenden Wirkungen der Beobachtungsformen mittels
Film und Photographie widmet, geht erst spit mit dem Paradigma des un-
voreingenommenen Augenzeugen in die Kritik. Denn insbesondere die Fo-
tographie und der Film kniipften an die bestehende Bildtradition an, natur-
getreue Nachbildungen des Feldes zu liefern und die isthetischen Absich-
ten, moralische und machtspezifische Absichten zu leugnen. Im Gegensatz
zu anderen optischen Medien wie beispielsweise der Zeichnung, erhofft
man sich gerade von dem mechanischen Charakter der Medien, unbeirrt
von den Regeln der Schénheit und Asthetik Vorziige und Fehler objektiv zu
reproduzieren, da sie das Auge bzw. den Menschen hinter der Apparatur
(Kamera), seinen gesamten Tadtigkeitsprozef ausblenden. Insofern befinden
sich die Bilder gegeniiber den Wortern, d.h. die visuelle gegeniiber der ver-

balen Ethnographie, offenkundig in einer privilegierten Position."

»Sie sind den Dingen, die sie abbilden, niher als Worter, die sie umschreiben. Soweit
es die Photographie und den Film betrifft, sind die Bilder leichter herzustellen, als
lange und schwerfillige Wortketten. [...] Dariiber hinaus schaffen die Bilder fiir alles,

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | KAPITEL 4

was in ihrem Blickfeld liegt, einen simultanen Eindruck, sie erlauben einen unmit-
telbaren Gesamtblick auf das, was sie abbilden, wihrend den Wértern aus Natur und
Notwendigkeit heraus nur das Nacheinander bleibt« (Oppitz 1989: 27).

Die traditionale Ethnologie verharrt im Diskurs der wahrheitsgetreuen,
niichternen Wissenschaftlichkeit, die ihre Reprisentationen als » Dokumen-
te«, »Zeugnisse« und »Befunde« kennzeichnet, allerdings Fragen zu Pro-
duktion, Tradition, narrativen Strukturen, kinematischen und 4sthetischen
Qualititen, nicht zuletzt Publikums- und Wirkungsfragen ausblendet. Ins-
besondere der filmende Beobachter, der im sogenannten »Dokumentar-
film« eine Méglichkeit der objektiven Reproduktion fremder Kulturen sieht,
miflachtet die Eigenstindigkeit der filmischen Realitit bzw. die Responsivi-
tit der eigenen Person. Werner Petermann warnt vor der scheinbaren Ob-
jektivitit und Neutralitit des automatisch gewonnenen Bildes, insbesondere
wenn es sich um Bilder handelt, die Unvertrautes zeigen, welche durch ihre
vermeintliche Eindeutigkeit ein zu schnelles Verstehen herbeifiihren. Dabei
zeichnen sich zwei wesentliche Probleme der visuellen Reprisentationen in
der Ethnologie ab: Erstens, die »Wirklichkeit der Medien« und zweitens, die
»Wirklichkeit des Rezipientenc, die sich in das Verstehen der fremden Kul-
tur einmischen. So ist der ethnographische Dokumentarfilm keineswegs als
ein rein technisch-mechanischer Prozef zu deuten, der ein wertfreies Ab-
bild der Wirklichkeit liefert. Er ist vielmehr in einen komplexen semioti-
schen und kommunikativen Prozef zur Konstruktion von Wirklichkeit ein-
gebettet, der von gewissen Vorannahmen und Normativismen ausgeht (vgl.
Kiener 1999), die dem Dargestellten wie eine »unsichtbare Matrix« anhaf-
ten.

»Die >Gutglaubigkeit<, filmische Reprisentationen mit der dufleren
Realitit gleichzusetzen, wird um so grofier, je unvertrauter, fremder diese
Realitdt fiir den Betrachter ist« (Petermann 1984: 19), denn leicht verstind-
liche und plakative Darstellungen solcher Menschen und Dinge, von denen
wir in der Regel keinerlei Vorwissen besitzen, werden beim Rezipienten
umso »dankbarer« angenommen. Visuelle Reprisentationen fithren nicht
selten ein Verstehen herbei, das weniger mit der Struktur und Lebensform
der fremden Kultur als solcher, als vielmehr mit den spezifischen Techni-
ken und Macharten der Darstellung konvergiert.’®4

Der moderne Diskurs der Beobachtung produziert den Blick als In-
strument der Wissensaneignung.'® Es ist eine Technik des Schauens, die
alle gesammelten Tatsachen und erfahrenen Widerspriichlichkeiten der
Fremde nivelliert, klassifiziert und im theoretischen Blick zu vereinheitli-
chen versucht. Im Sinne einer synoptischen Darstellung, d.h. durch das In-
strument des Uberblicks, des beherrschten theoretischen Blicks, werden
alle gesammelten Tatsachen des Ethnologen, der ganze Fundus an Erfah-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 177

rungen, alle eigenen Rhythmen und unvergleichlichen Aktionen geometri-
siert und vereinheitlicht. Sie stellen den Fremden »still«, indem sie ihn zu
einem »Anwesenden im Bild machen« und damit in Raum und Zeit fixie-
ren. Der europdische Traum von der Inbesitznahme des Fremden ist nach
Stephen Greenblatt untrennbar mit der Praxis des Sehens verkniipft. Es ist
ein bedeutungsvoller, reprisentativer Blick: »Der Augenzeuge wird zum
Schnittpunkt der Begegnung, zum Vermittler zwischen >uns< und all dem,
was jenseits unseres Horizontes liegt« (Greenblatt 1998: 187), eben all je-
nem, was wir nicht sehen kénnen — gleichwohl der Ethnologe seine spezi-
fische Art und Weise des Sehens »ausblendet«.®®

Blicke solcher Art tibersehen einen Grofiteil ihres eigentlichen For-
schungsgegenstandes, sie ignorieren die Kontingenzen und Widerspriich-
lichkeiten der fremden Kultur, um sie mit dem Bild der iiberschaubaren
Fremde deckungsgleich werden zu lassen. Denn was sich als tibersichtlich,
ersichtlich bzw. offensichtlich zu erkennen gibt, ist unschwer einzuneh-
men, anzueignen, zu erobern. Es ist ein Blick, der sich im Feld bestitigen
lassen will, d.h. er fithrt zu einer ethnographischen Diskursform, »[...] die
dafiir sorgt, daf die Inszenierung der Entdeckung des Fremden als Fortset-
zung der Entdeckung des Eigenen nicht stért. Dieser Diskurs 1af3t keinen
Verdacht aufkommen, beziiglich der Stellung der eigenen Kultur und deren
Verhiltnis zur >entdeckten< Kultur« (Pfleiderer 1992: 16). Es ist ein Blick,
der iiberlagert ist von der Uberbetonung des Gegensatzes zwischen Tradi-
tion und Moderne.

»Die Moderne, wie sie im Westen inkarniert ist, zugleich von spezifischer Differenz
und mit einem Uberlegenheitsanspruch daherkommend, bedient sich anderer Le-
bensformen als Spiegel und Gegeniiber, um sich global zu verorten. Die Anderen
dienen als Hintergrund, von dem die Moderne sich abhebt, und sind zu gleicher Zeit
Objekt und Opfer ihres Subsumptions- und Appriationsanspruchs« (Berg/Fuchs

1993: 9).

Die kulturelle Praxis des Sehens gerit als Wirklichkeitsverzerrer ins Blick-
feld ethnologischer Feldforschung. Deutlich wird dies vor allem im Hin-
blick auf die technischen Apparaturen des Sehens — dem Fotoapparat und
der Kamera, denn ihre Bilder »zeigen« nie nur etwas, sie kénnen auch et-
was »sagen«.'” Fotoapparat und Kamera sind in die Praxis des Sehens
verwickelt, gerade weil ihre Geschichte von der Wahrnehmung des Fotogra-
fierenden/Filmenden durchdrungen, von dessen Blickpunkt gekennzeich-
net, von dessen subjektiven Einstellungen wie kulturellen Hintergrundan-
nahmen durchtrinkt ist (vgl. Kiener 1999: 164). So fordert Petermann in
seinem Uberblick zum Verhiltnis von Ethnographie und Film eine Sensibi-
litat fur die »Historizitdt des Blicks« ein, indem er die filmische Dokumen-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | KAPITEL 4

tation fremder Kulturen lediglich als Abguf einer Kulturgeschichte des Se-
hens begreift. Die Reproduktion der sichtbaren Realitit mit Hilfe von au-
tomatischen Produktionsweisen des Sehens wie Fotoapparat oder Videoka-
mera, ist also nicht zwangsliufig eine wahrheitsgetreue und objektive Re-
prisentation, denn die entstehenden Bilder tragen, gleichgiiltig welcher
Technik wir uns bedienen, die Spuren kulturell beeinflufdter Anschauun-
gen, aber auch kulturell imprignierter technischer Apparaturen. In ihnen
werden Vorurteile sichtbar (vgl. Petermann 1984: 19). Diese Prddisposition
des Sehens entfaltet in Motivsuche und Blickwinkel, in Konstruktion und
Einbindung technischer Apparaturen als auch ihrer Produkte, kurz: in der
gesamten Anatomie des Schauens ihre Wirkung, so dafl die Bilder des
Fremden, die auf der Linse des menschlichen und technischen Auges ent-
stehen, immer auch das Bild der Kultur des Betrachters mittransportieren.
So ist das ein Bild nicht unbedingt ein Dokument seines Inhaltes, sondern
ein Dokument seiner Zeit.

»Bildliche Darstellungen in der Ethnographie enthalten stets, ob gewollt oder nicht,
ob offenkundig oder versteckt, massiv oder geringfiigig eine doppelte Mitteilung: eine
tiber den Gegenstand, egal ob dieser korrekt oder weniger korrekt abgebildet sein
mag; und eine zweite tiber den Schopfer der Abbildung, seine individuellen oder kol-
lektiven Vorstellungen und Phantasien, seine Fertigkeiten und den Stil der Zeit, in
der er sich bildnerisch ausdriickt« (Oppitz 1989: 24).

Beobachter verfremden die Fremde. Nicht nur der Forscher erleidet zu Be-
ginn seines Aufenthaltes im Feld einen mehr oder weniger starken »Kultur-
schocke, sondern auch er hinterldfdt bei den von ihm Aufgesuchten seine
»Spuren«. Wenngleich der Beobachter sich darauf beschrinkt, seine Unter-
suchungen ohne irgendwelche »Eingriffe«, also quasi nur sehend vorzu-
nehmen, mufl er der Tatsache Rechnung tragen, daf allein schon seine Ge-
genwart innerhalb der Gesellschaft, {iber die er arbeitet, einen Eingriff dar-
stellt: Seine Fragen, seine AuRerungen, ja der bloRe Kontakt schaffen fiir
die Erforschten Probleme, die sich sonst nie gestellt hitten (vgl. Leiris 1979:
54). Wolfgang Kaschuba schligt daher vor, Beobachtung als Interaktion zu
fassen. Die Responsivitit bzw. Interaktivitit des Sehenden mit dem Sehfeld
zeigt sich u.a. in den diversen Inszenierungen des Sichtbaren seitens der Be-
obachteten, denn auch der Beobachtete kann sich »in Szene setzen«, »Blik-
ke auf sich ziehen« oder sich einfach nur »aus dem Blickfeld zuriickzie-
hen«.® Sehen bedeutet daher ein Wandel (in) der Fremde. Im Sinne einer
Akkulturation, die sowohl einen spezifischen Zustand als auch einen Pro-
zefl umschreibt, durchleben Beobachter und Beobachtete einen je individu-
ellen Anpassungsprozef.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 179

»The individuals change their psychological characteristics, change the surrounding
context, or change the amount of conatct in order to achieve a better fit (outcome)
with other features of the system in which they carry out their life« (Berry/Kim/Boski
1988: 63).

Im Vergleich zur Akkulturation als dynamischer und wechselseitiger Pro-
zef kultureller Verdnderung mufl auch die Beobachtung als »reaktive« Me-
thode begriffen werden, die sowohl auf der Seite des Beobachters wie auch
auf Seiten der/des Beobachteten eine Adaption an das jeweils fremde Kul-
turmuster auslést.

Legt man die Beobachterrelativitit und Kontextualitit der visuellen
Konstruktionen des Fremden in der Ethnologie offen, muf sich der Ethno-
loge seiner Rolle als Bildermacher bewufdt werden, die sich nicht nur beim
Arbeiten mit der Kamera durch die Wahl der Kameraeinstellungen, in der
Motivsuche und -selektion, sondern in nicht weniger starkem Mafe in der
»bloflen« Beobachtung entfaltet und im Sinne »unsichtbarer« subjektiver
Sehgewohnheiten und Rezeptionsweisen an den Konstruktionen und Wir-
kungsweisen des Fremden beteiligt ist. »Denn fiir den Beobachter er-
schwert die >Normalitit« sozialer Praktiken ein Erkennen-Kénnen der Vor-
annahmen, die sowohl den Praktiken als auch der Beobachtung zugrunde
liegen« (Kalthoff 1997: 263).

Insgesamt stellt sich die Methode der Beobachtung als eine Praxis dar,
die mit Praktiken des Selektierens, Abstrahierens und Transformierens ver-
schrinkt ist, damit aber immer nur eine partielle Sicht auf die Welt generiert.
Gleichzeitig ist insbesondere der ethnologische Blick in die/der Fremde
durch das Paradigma der modernen Wissenschaft tiberformt, Visuelles als
Tatsache (»A picture is a fact«) zu begreifen. So werden Bilder durch die
Autorisierung und Authentisierung des Beobachters zu »Dokumenten«.

Ein sensibel benutzter Begriff der teilnehmenden Beobachtung begntigt
sich daher nicht mit einem Sehen an der Oberfliche des Sichtbaren, son-
dern nimmt den Nachvollzug der »Innensicht« des normalen Teilnehmers
an einem gesellschaftlich-kulturellen Geschehen ernst, d.h. auch das Un-
sichtbare — Bedeutungen, Symbole, Mythen u. dgl., die unter der Oberfliche
des Sichtbaren verborgen sind — sollen mit Hilfe der teilnehmenden Beob-
achtung offensichtlich gemacht werden. Neuere Ansitze in der Ethnologie
dehnen den Beobachtungsbegriff insoweit aus, als daf sie die Teilnahme
stirker als die eigentliche Beobachtung betonen, d.h. der Ethnologe soll die
Fremden nicht blof mit dem Auge streifen, sondern »in sie hinein schau-
en«. Hier ist die »Auflenbeobachtung« nur ein erster Schritt auf dem Weg
zu einem umfassenden Verstehen der fremden Kultur (vgl. Kohl 1993: 110).
Um sich ein tatsachengetreues Bild zu machen, bedarf es einer vorbehaltlo-
sen Teilhabe des Forschers am Leben der Beforschten. Gerade der verge-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | KAPITEL 4

sellschaftende Aspekt des Forschers mit seinem Beobachtungsgegenstand
macht deutlich, dafl der Beobachter eine hochst aktive Rolle im sozialen
Feld einnimmt. Er taucht regelrecht in das Feld ein, kntipft Kontakte,
spricht mit Leuten, 1af3t sich in die verschiedenen Handlungsrituale einwei-
hen usw. (vgl. Girtler 1989). Sehen meint hier nicht blo}, da man den
Menschen bei all ihre Titigkeiten zusieht. Es bedeutet vielmehr, dal der
Ethnologe in weiterfithrenden Gesprichen und Nachforschungen sich die
Betrachtungsweisen der von ihm aufgesuchten Gruppe vor Augen fiihrt. Dabei
scheint die Objektivitit des Beobachters fraglich, weil die sduberliche Tren-
nung zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis im »Feld« mehr als nur
einmal zusammenbricht,

»[...] da der Beobachter bzw. seine Verhaltensweisen innerhalb der beobachteten Ein-
heit, innerhalb des beobachteten Systems lokalisiert sind. [...] Hier kann der Beobach-
ter sich also nicht als >auflenstehend« idealisieren und seine Erkenntnis als »objektiv<
ansehen, da er sich und seinen eigenen Einflu, der womdoglich das, was beobachtet
wird, erzeugt oder aufrechterhilt, nicht aus seiner Beschreibung der Wirklichkeit
wegdenken kann. Er findet stets (zumindest auch, manchmal sogar nur) die selbst
versteckten Ostereier« (Simon 1991: 141).

Teilnehmende Beobachtung impliziert also zweierlei, sowohl Teilnahme als
auch Beobachtung, und ist damit »[...] irgendwo zweckbestimmt angesiedelt
zwischen dem Versuch der objektiven Beobachtung [...] und dem Interagie-
ren mit den beobachteten Subjekten, dem sich der Feldforscher tiberlassen
kann« (Heeschen 1989: 68). Dabei versucht der beobachtende Forscher zu-
nichst eine soziale Mitgliedschaft zu erwerben, denn Teilnahme bedeutet in
erster Linie nichts anderes als ein Sich-Einlassen-Wollen auf die anderen,
ein Verstehen-Wollen, und vor allem ein Nicht-besser-Wissen-Wollen (vgl.
Honer 1994: 92).%9

Strenggenommen fordert die Formel des »going native« nicht nur, daf}
sich der Ethnologe die fremde Welt aus der Sicht des Fremden im Sinne ei-
nes Perspektivivechsels vor Augen fiithrt, sondern dafl er gleichzeitig die
Notwendigkeit »im Auge behilt«, auch die eigene Sicht der Welt dieser Ver-
fremdung des Blicks auszusetzen und seine Beobachtungsweisen sichtbar
zu machen. Demnach sollte die ethnologische Beobachtung ein Sehen der
anderen Welt mit den Augen des Fremden sein, ohne dabei das eigene vor-
urteilsbeladene Sehen lediglich durch ein anderes einzutauschen. »Sehen
mit den Augen des Anderen« bedeutet vielmehr, reflexive Prozesse in der
eigenen Person in Gang zu setzen, um durch die Uberschneidung beider
Perspektiven in einen Dialog mit dem Fremden zu treten sowie eine grofit-
méogliche Objektivitit zu gewinnen.”°

Der Begriff der teilnehmenden Beobachtung bleibt ein Balanceakt, in-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 181

sofern er auf ein Oszillieren zwischen Fremd-Werden und Bekannt-Machen
in der Feldsituation selbst Bezug nimmt, und dem Forscher eine Zwitterstel-
lung zwischen engagierter Teilnahme und distanzierter Beobachtung der
fremden Kultur abverlangt, denn

»Teilnahme, verstanden als Engagiertsein und Sich-zur-Verfiigung-Stellen, bewahrt
uns davor, den anderen zum Forschungsobjekt zu erniedrigen und damit auch uns
selbst und den anderen zum >Unmenschen< zu deklarieren, was reine Beobachtung,
abgesehen von dabei wirklich vorkommenden kognitiven Verzerrungen, als Resultat
zeitigen wiirde« (Koepping 1987: 29).

So gilt es, die »Kunst des Erzihlens« (Kiener 1999) im Bild aufzuspiiren,
denn weder Beobachter noch Kamera oder Fotoapparat reproduzieren ledig-
lich Abbilder der Wirklichkeit — sie schaffen Bilder und setzen Zeichen.

4.1.4 Autorisierungspraktiken: Ethnologen sind Schriftsteller

Ethnologen beherrschen die Kunst des Be-Schreibens kultureller Lebens-
und Verhaltensweisen, Bedeutungs- und Wirklichkeitsverstindnisse. In
ihrer Tatigkeit als Dolmetscher (s.0.) und Beobachter stehen Ethnologen in
der Pflicht, ihre gesammelten Erfahrungen in der Fremde in einen wissen-
schaftlichen literalen Diskurs zu iiberfithren, um den Anspruch auf univer-
selle Geltung und professionelle Erkenntnis zu erheben und den Erfahrun-
gen und Beobachtungen in der Fremde Aufrichtigkeit und Anschaulichkeit
zu verleihen. Ethnographie ist dabei in den Kontext einer andauernden teil-
nehmenden Beobachtung eingebettet und unterscheidet sich gegeniiber
anderen soziologischen Vorgehensweisen vor allem in dem fiir die Gewin-
nung empirischen Wissens am einzelnen Fall betriebenen Aufwand (vgl.
Amann/Hirschauer 1997: 16). Das Reden bzw. Schreiben iiber und fiir die
fremde Kultur, mit der der Forscher zuvor in einem Dialog gestanden hat,
darf dies aber nicht in einer beliebigen Art und Weise tun, sondern ist ge-
halten, méglichst genaue und detaillierte Beschreibungen in einer verstind-
lichen, keinesfalls subjektiv gefirbten Sprache abzuliefern. Insofern beruht
die Ethnologie auf dem zeitgenossischen Paradigma des authentischen Zei-
gens und Sprechens eines dokumentarischen Arbeitens.

Mit Riickgriff auf einen wissenschaftlich exakten und am objektivisti-
schen Erkenntnisideal ausgerichteten Beschreibungsbegriff ist es der Ehr-
geiz der modernen Ethnologie, als sogenannter hard science (vgl. Gottowik
1997: 37) in den Wissenschaftskanon aufgenommen zu werden, da man der
Methode der Ethnographie ebenso wie der Beobachtung zunichst »vor-
nehmste« Eigenschaften der Unbestechlichkeit, Vollstindigkeit und Objek-
tivitdt zuspricht.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | KAPITEL 4

Liflt man die grofitenteils unsystematischen und unwissenschaftlichen
Darstellungen ohne kontinuierliche Traditionsbildung aus der frithen Anti-
ke und dem Mittelalter" aufler Acht, kann von einer wissenschaftlichen
Ethnographie mit der Entwicklung der modernen Feldforschungstechnik
gegen Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts gesprochen wer-
den. Bis in die 1980er Jahre hinein konnte sich dabei der Glaube an ein un-
kompliziertes Erzihlen »wie es im Felde war« aufrechterhalten™?, da die
klassische Ethnographie unter der impliziten Annahme arbeitet, »mit ihren
Texten Tatsachenberichte abzuliefern, die Wirklichkeit >so wie sie ist< wie-
derzugeben, sie ungebrochen zu spiegeln« (Briunlein/Lauser 1992: I). ™
An das Mit- und Aufschreiben kniipft sich die Illusion einer unmittelbaren,
unverfilschten und moglichst vollstindigen Fixierung der dufleren Wirk-
lichkeit in sogenannten »Abbildern«. Dabei bleiben die Primissen, welche
die Aufmerksamkeit lenken, aber gréfitenteils ausgeblendet; ebenso die Be-
dingungen und die Auswahlkriterien, nach denen der Forscher seine Beob-
achtungen zu Papier bringt (vgl. Hartmann 1991: 152). Insgesamt wird das
Schreiben von Ethnographien in der Ethnologie — im Unterschied zum For-
schungsprozefl und zur Theoriebildung — bis in die achtziger Jahre hinein
nicht thematisiert (vgl. Knecht/Welz 1995: 74). Die Verschriftlichung von
Forschungsergebnissen erscheint als »objektive« Form der Wissensvermitt-
lung. Das Uber-etwas-oder-jemanden-Schreiben besitzt dabei eine eher no-
minalistische Fiarbung: »es bezog sich weniger auf den Akt des Schreibens
denn auf dessen Produkte: Beschreibungen, bildliche Darstellungen, kurz-
um Reprisentationen« (Fabian 1993: 342) und lief die Prozesse und Prak-
tiken »rund ums Schreiben« auler Acht: »Writing reduced to method: keep-
ing good field notes, making accurate maps, >writing up« results« (Clifford
1986: 2).

Schreiben wird vor dem linguistic turn'* als Selbstverstindlichkeit be-
trachtet, die einfach das ausarbeiten und theoretisch anreichern soll, was
der Forschungsprozefd an Ertrigen erbracht hat (vgl. Kaschuba 1999: 246).
Es ist eine Ethnographie, die den Anspruch erhebt, eine unverzerrte Kopie
bzw. »naturgetreue« Ubersetzung der fremden Kultur abzugeben, ganz so,
als gibe es eine »objektive Deskription«.' Insbesondere die Aufzeichnun-
gen wihrend der Reise, die »unmittelbar« und »vor Ort« zu Papier gebracht
werden, genieflen die Bedeutung eines sogenannten »Life-Dokumentesc,
denn »[ijm Unterschied zur retrospektiven Notiz ist die Simultanmitschrift
von der Aura einer Originalquelle umgeben« (Hartmann 1991: 155)."9® Rela-
tiv unkritisch vertraut die Ethnographie dabei auf die Vorstellung, daf der
Ethnograph als eine Art von »fotomechanischer Apparatur« bzw. »tabula
rasa« fungiert, auf der sich die duflere Realitit lediglich abbildet (vgl. Kohl
1993: 117). Sie umgeht damit die Fragen der Epistemologie, d.h. die Absi-
cherung und Begriindung des Wissens, das sie vermittelt. Triftigkeit, Rich-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 183

tigkeit, Wertfreiheit, Neutralitit, Genauigkeit, Nachpriifbarkeit (vgl. Koep-
ping 1987), aber auch Autorenschaft und Lesarten der Texte bleiben im
ethnologischen Forschungsprozefl unsichtbar.

Viel zu spit werden die gingigen Formen der Kulturbeschreibung in
den Kontext der Foucaultschen »Dunstglocke« von Wissen und Macht ge-
stellt, was dazu fiithrt, dafl sowohl die Methode, ihre Verfahrensweisen, ihr
wissenschaftlicher Anspruch, die Frage der Autorenschaft und seiner Legi-
timationstechniken einer Kritik unterzogen werden. Neben Michel Fou-
cault, liefert auch Michel de Certeau kritische Anregungen zur Literarizitit
ethnographischer Texte. Die Sprache der modernen eurpiischen Wissen-
schaft wird in einem Diskurs um Wahrheit und Macht verortet, der be-
stimmte Strategien der Legitimation mithervorbringt, welche sie im Namen
der Plausibilitit, Faktizitit und Objektivitit reproduziert: »rhetoric (in the
name of >plaing, transparent signification), fiction (in the name of fact), and
subjectivity (in the name of objectivity)« (Clifford 1986: 5).

Dartiber hinaus evoziert die Linguistik Anstéfle zu diesem neuen
Nachdenken tiiber die Literarizitit ethnographischer Zeugnisse, indem sie
die Problematik der rhetorischen Regeln, allegorischen Bedeutungen, sym-
bolischen Dimensionen, den »eingeschriebenen« Sinngehalten und kultu-
rellen Deutungs- und Sprachkonventionen aufwirft. Ihr Einwand, daf Eth-
nologen mit jeder Interpretation dem Fremden ihren Sinn aufdriicken, pro-
voziert unter dem gefliigelten Wort writing culture eine von James Clifford
und George E. Marcus (1986) sowie Clifford Geertz (1990) angefiihrte kul-
turwissenschaftlichen Debatte zur Literarizitit ethnographischer Texte. Die-
se Neuentdeckung der literarischen Qualitit ethnographischen Schreibens
bezieht sich dabei weniger auf die Aspekte des Schreibstils selbst, als viel-
mehr auf die Erkenntnis, »daR sich die Ethnographie — wie andere Textsor-
ten auch — als ein literarisches Genre mit spezifischen Konventionen kon-
stituiert« (Knecht/Welz 1995: 74). Es geht dabei um die Aufdeckung der
Tatsache, dafl zwischen ethnographischer Wissenschaft, ihren Methoden
der Reprisentation und ihrem eigentlichen Forschungsgegenstand — dem
Fremden - ein dichtes Wechselwirkungsmodell besteht. Ethnographische
Texte stellen demnach ein entscheidendes Wirkungsmittel dar, das nicht
nur die Konstruktionen der zu beschreibenden Anderen, sondern auch das
Selbstverstindnis des Forschers prigt.

»Mehr noch als die iibermittelten Daten und Informationen hilft die stilistische Art
der Ubermittlung dabei, den Mythos des >wissenden und verstehenden Ethnologen«
zu bekriftigen, der »dort« war, also authentische Erfahrungen zu vermitteln hat, der
»versteht<, weil er mit den >Eingeborenen« gelebt hat, der sich selbst >fremd< wurde,
weil er die eigene Kultur auf lange Zeit verlieR« (Kaschuba 1999: 250).

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | KAPITEL 4

Ethnographische Texte verkorpern »Nahtstellen«, an denen Erfahrungen
und Schrift, Selbst- und Fremdbild aufeinandertreffen. Sie bilden strategi-
sche Orte, die sich mit der Frage der Vermittlung von Erfahrungen, ihrer
Klassifikation und Ubersetzung auseinandersetzen. Dabei richtet sich die
von der Writing-Culture-Debatte entfachte Kritik v.a. auf zwei wichtige Ei-
genschaften ethnographischer Texte. Einerseits beleuchtet sie die vom Au-
tor miteingebrachte Lesart fremder Kulturen, die in der sprachlichen Aus-
gestaltung ihre Wirkkraft entfaltet. Andererseits weist sie auf den vom Text
selbst provozierten semiotischen Charakter der Kulturauffassung hin, der
den Fremden im gewissen Sinne als lesbaren Text postuliert.’”

Das Ausmafd der Autorenschaft, die Geertz nicht blof8 als eine hinter
dem Text liegende Intentionalitit, sondern im Text selbst zur Geltung ge-
brachte Dimension (vgl. ebd.: 29) begreift, 1aflt ihn ethnographisches
Schreiben stirker im Lichte literarischer und weniger naturwissenschaftli-
cher Diskurse betrachten (vgl. Geertz 1990: 17). Geertz gibt in seinen spi-
ten Schriften zu bedenken, daf der Ethnograph — unabhingig von biogra-
phischen und historischen Gesichtspunkten — in der Beschreibung fremder
Kulturen als Schriftsteller hervortritt, betont damit die Interaktivitit zwi-
schen Forscher und Forschungsgegenstand. Der Ethnologe benutzt Meta-
phern, Phrasen, stilistische Mittel, um seiner ganz eigenen Art der Be-
schreibung anderer Menschen Ausdruck zu verleihen. Dabei gibt er immer
auch ein gewisses Selbstverstindnis preis.'®

Geertz fordert auf, die »Autorenschaft« des Ethnologen ernst zu neh-
men, seine »dichte Beschreibung« als Literatur zu betrachten, und — mit
Blick auf Foucault — das Reflektieren des eigenen Schreibprozesses, um den
textuellen Modi von Herrschaft, den machtvollen Facetten der Begriffe auf
die Spur zu kommen (vgl. ebd.: 16). Foucaults Gedanken zur Autorenschaft,
auf die Geertz in seiner Exegese zur »Kinstlichkeit« der Wilden immer
wieder rekurriert, geht seit Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts
im Bereich der »naturwissenschaftlicher« Diskurse von einer zunehmen-
den Anonymisierung und Verfliichtigung des Urhebers von Texten aus.™?
Foucault zeigt auf, dafl die Texte nicht mehr auf die Absicht des Autors oder
andere Bedeutungsinstanzen hin analysiert werden, sondern darauthin,
welche Themen in welcher Weise behandelt werden und welche Behand-
lungsweisen und welche Themen ausgeschlossen sind (vgl. Jannidis et al.
2000: 194). Auf der anderen Seite setzt sich Foucault jedoch akribisch mit
dem Funktionieren des Autors auseinander und stellt seine bedeutende
Funktion innerhalb eines Diskurses selbst in seiner vermeintlichen Un-
sichtbarkeit heraus: »er besitzt klassifikatorische Funktion; mit einem sol-
chen Namen kann man eine gewisse Zahl von Texten gruppieren, sie ab-
grenzen, einige ausschliefen, sie anderem gegeniiberstellen« (Foucault 2000:
210). Insofern besitzt der Autor immer auch einen ideologischen Status,

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 185

der es ihm erméglicht, das Fiktive zu regulieren bzw. die »krebsartige Ver-
mehrung der Bedeutungen in einer Welt« (ebd.: 228) zu limitieren. Der Autor
steuert und lenkt die Bedeutung des Textes, er »autorisiert« sie, wenn auch
nicht immer deutlich gemacht wird, unter welchen Umstinden und zu wel-
chen Zwecken bzw. mit welchen Resultaten diese Autorisierung stattfindet.

Hier setzt Geertz Kritik an den ethnographischen Zeugnissen ein, der
die Anonymisierung des Autors in den wissenschaftlichen Diskursen - so
auch in der Ethnologie — als mutmafliche Objektivierungspraktik heraus-
stellt, die ihren Zweck verfehlt habe und mit der ethnologischen Gutgliu-
bigkeit bricht, dafl Texte, in denen der Ethnograph als Vermittler zwischen
»ihnen« und »uns« erst gar nicht auftritt, besonders authentisch seien. An-
stelle von Fakten liefern Ethnologen Konstruktionen von vorgeblich wissen-
schaftlichen Texten ab, die Erfahrungen entspringen, die im weitesten Sin-
ne biographisch sind und von den Ethnographien véllig verschleiert werden
(vgl. Geertz 1990: 18). Sie professionalisieren gewissermafien eine Selbst-
vergessenheit des Ethnographen.>*®

Die Kunst des Be-Schreibens ist keine reine Ubersetzungsleistung, Be-
schreibung ist immer auch Gestaltung, sie ist Praxis. Geertz erweitert die
Foucaultsche Frage »Was ist ein Autor?« durch sein ungeduldiges Nachfra-
gen »Was macht ein Autor?«. Das Verhiltnis zwischen Ethnographie und
ihrem Gegenstand kann sich daher nicht in der schieren »Widerspiege-
lung« erschopfen, den Schreiben ist Praxis und Praxis ist Tun.

»Das Tun spiegelt nichts wider, und das allein ist Grund genug den naiven Realis-
mus ad acta zu legen. Tun ist gleichbedeutend mit: eine Sache bearbeiten, etwas ma-
chen, transformieren (Form geben), nicht versehentlich oder gelegentlich [...], son-
dern unvermeidlich« (Fabian 1993: 348).

Im Beschreiben wird soziales Handeln sichtbar, das auf den Handlungsge-
genstand entscheidenden EinfluR nimmt. Ethnographie ist »Handwerk,
fir Geertz sogar »Kunstwerk«, da »die Aussagen tiber den Fremden [...]
durch eigene Erfahrung bedingt [sind], die sich als spezifische Stellung im
Kosmos definiert und damit die Beziehung zum Fremden immer nur eine
pragmatisch motivierte sein kann« (Duala-M’bedy 1977: 228f.).>°

Der textuellen Reprisentation des traditionalen ethnologischen Diskur-
ses liegt dabei ein relativ distanziertes Verhiltnis zwischen Ethnologen und
Untersuchungsgegenstand zugrunde, da man von dem Fremden zunichst
Abstand nimmt (sowohl kognitiv als auch physikalisch), um ihn dann in ei-
ne Okonomie der Zeichen zu iiberfiihren. Dieser textuellen Transformation
qualitativer praktischer Erfahrungen in eine objektive Deskription und Ana-
lyse haften jedoch nicht unerhebliche Interferenzprobleme an.>**

Die Ethnographie lift in diesem Sinne Bilder, Panorama- wie Schrek-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | KAPITEL 4

kensbilder des Fremden entstehen. Sie mauert ihn in ein Gebaude aus Text
ein, aus dem er weder auszubrechen noch mitzureden imstande ist, da die
offensichtliche Plausibilitit eines privilegierten wissenschaftlichen Sprach-
modus fiir Riickfragen und Korrekturen der Konstruktionen des Fremden
wenig Raum laf3t — dabei lige es doch nahe, »die Einheimischen danach zu
fragen, in welchem Mafle es dem Ethnographen gelungen ist, ihre Kultur so
zu beschreiben, wie sie sie selber sehen« (Gottowik 1997: 61f.). Die ethno-
graphischen Texte lassen ihren Gegenstand im Gegenzug verstummen. Je
aufwendiger, stilistisch einwandfreier und klangvoller die Beschreibungen
des Fremden sind, desto weniger Fremdes als vielmehr Eigenes zeigt sich
in ihnen: Als Untersuchungsobjekt angeordnet, bleiben die Fremden bei der
eigentlichen Datenauswertung und -interpretation passiv.>

Die Methode der Ethnographie umfafit eine Vielfalt an Praktiken und
Formen der »VerAnderung«, weshalb es wenig Sinn macht, nur die tatsich-
lichen Ethnographien, also Texte und Zeugnisse aus der Fremde, in den
Blick zu riicken. Vielmehr gilt es, die Aufmerksamkeit auf die Herstel-
lungsprozesse und Autoren der Texte, auf das Instrumentarium der Schrift,
und hier speziell literarische Texte und narrative Strukturen, zu lenken. Da-
bei miissen die Herstellungsprozesse im Spannungsfeld von individueller
Erfahrung und kultureller Darstellung untersucht werden. Denn als Triger
von Fremdheitserfahrungen transportieren sie nicht nur die Lebensweisen
und Deutungsmuster fremder Kulturen, sondern sie bewahren im Spiegel
einer Kunst des Schreibens die kulturellen Erzdhlcodes und -konventionen,
narrative Traditionen und diskursabhingige Reprisentationsmodi der eige-
nen Kultur. Insofern ist das Projekt der Ethnographie eine wissenschaftli-
che Unternehmung, die die Relativitit zwischen Beobachter und Beobachte-
ten deutlich macht und die Erfahrung des Fremden mit der Erfahrung und
Wahrnehmung des Eigenen verschweift.

4.1.5 Die Grenzen der »VerAnderung«

Der traditionale bzw. moderne Diskurs der Ethnologie etabliert die Theorie
des Fremden auf einer Vorherrschaft des Vertrauten, die die fremde Kultur
nach eigenen Mafistiben beurteilt und bewertet. Insofern sind es im wesent-
lichen konstitutive Probleme des Ubersetzens, des Reisens, des Beobachtens
und des Schreibens tiber Fremdes fiir Hiesige, die als Praktiken der »Ver-
Anderung« und Weisen der Wirklichkeitsproduktion innewohnen. Auch
wenn es nahezu unmoglich erscheint, die Konstruktion des Fremden, oder
allgemeiner, die Konstruktion von »Alteritit« in der interkulturellen Begeg-
nung zu unterlassen®®4, gilt es, diese Konstruktionen des Fremden nicht als
Ausfluf} eines wissenschaftlichen Wissens zu betrachten, das von der »sozi-
alen Realitit« und vom Alltag der Wissenschaftler strikt getrennt ist. Viel-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 187

mehr miissen die Konstruktionsbedingungen und -praktiken der »Ver-
Anderung« mitberiicksichtigt werden, die den kreativen Austausch zwi-
schen Wissenschaft und Alltag betonen, denn der Fremde bleibt ein Kon-
strukt seines Betrachters — ganz gleich, wie sehr man sich um eine wissen-
schaftliche und niichterne Darstellung bemiiht. Der Uberblick iiber die un-
terschiedlichen ethnologischen Praktiken kritisiert die oftmals zu statischen
Konstrukte des Fremden, die unter Nutzlichkeitserwigungen, Herrschafts-
anspriichen oder einfach nur aus wissenschaftlichem Ehrgeiz zu einem
oberflichlichen, mechanischem, ja kiinstlichen Unternehmen geraten,
mafgeschneidert fiir die Zwecke der Lehre, geeignet fiir einen schnell hin-
geschriebenen Abschluflbericht oder fiir aufregende Untersuchungsergeb-
nisse (vgl. Shamsul 1992: 393).

So bedarf es einer dauernden Uberarbeitung und Aktualisierung der
Parameter und des semantischen Inhaltes des Instrumentariums der Eth-
nologie, allein schon deshalb, weil viel von dem, was heute noch zur Kon-
struktion des Fremdartigen verwendet wird, den Gesellschaften und Ge-
meinschaften, auf die es angewendet wird, dufRerlich ist und aus der Per-
spektive dieser Gesellschaften eher eigenartig wirkt. Die Folge davon ist
neben einer »Versteinerung« bzw. »Verschmelzung« des Fremden mit sei-
ner stereotypen Konstruktion eine Vogelperspektive auf das Fremde oder
eine vollkommene verkehrte Wahrnehmung (vgl. ebd.). So spiegeln die Bil-
der des »Exoten«, des »Wilden« oder der »biuerlichen Stammesgesell-
schaft« iibergestiilpte soziale Konstrukte wider, die hiufig in einer koloniali-
stischen Begriffsgeschichte wurzeln und unabhingig von der kulturellen
oder lokalen Besonderheit des Fremden benutzt werden. Es sind damit aber
auch Konstrukte, die weniger auf die Beschaffenheit und Bedeutungen des
Anderen selbst verweisen, als vielmehr die Denkgewohnheiten und For-
schungsparameter, den Erfahrungs- und Darstellungsmodus, die Vorstel-
lungs- und Begriffswelten der Betrachter des Fremden offenlegen.

Diese Instrumentalisierung des Fremden in den frithen anthropologi-
schen und ethnologischen Studien dient der Grenzziehung zwischen »uns«
und »den anderen« auf der Grundlage eines modernen Begriffs- und Theo-
rie-Apparates. Der Blick auf die ethnologischen Praktiken macht deutlich,
dafl sich der ethnologische Diskurs nie in einem herrschaftsfreien Raum
entfaltete (vgl. Kohl 1993: 18). Er fordert aber auch auf, daf sich der wissen-
schaftliche Beobachter von Fremdheit tiber die systematischen Implikationen
seiner Tatigkeit — des Dolmetschens, des Reisens, des Beobachtens und
Schreibens — fiir die Darstellung wissenschaftlicher Erkenntnisse Klarheit
verschafft. Er muR seine Praktiken als konstitutive Elemente der Fremdheit
des Anderen mitdenken, ohne dabei selbst die Wissenschaft in einer Art
»science fiction« aufgehen zu lassen. Denn je mehr sich der Ethnologe des
fiktiven Charakters seines Untersuchungsgegenstandes bewuflt wird, desto

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | KAPITEL 4

mehr gerit die Grenze zwischen dem »Hier« und »Dort« zwischen Realitit
und Imagination, zwischen Wissenschaft und Poesie ins Wanken (vgl.
Wolff 1992: 342).

In der ethnologischen Darstellung sollte es also nicht so sehr um die —
wie auch immer geartete Andersartigkeit des Fremden gehen —, sondern
darum, daf} das »Fingierte«, d.h. die grundsitzliche »Hergestelltheit« derar-
tiger Darstellungen betont wird (vgl. ebd.). Diese Aufmerksambkeitsver-
schiebung auf den Ethnologen und seine Praktiken widerspricht aber zu-
nichst einmal dem modernen Forschungsparadigma, als Forscher sowohl
im Untersuchungsfeld als auch in der Darstellung der Untersuchungser-
gebnisse selbst »unsichtbar« zu bleiben.*> Doch allein der Versuch, seine
eigene Kultur weitestgehend zuriickstellen, um der Erfahrung der fremden
Kultur nicht »im Wege zu stehen«, kann sich als verzerrendes Moment im
Verstehens- und Darstellungsprozefl des Fremden niederschlagen. Denn
die Grenzerfahrung des Ethnologen, der in der Ambivalenz der eigenen
Fremdheit im »Dort« und dem Wunsch, das Fremde ins »Hier« zu tiber-
fithren, gewissermaflen gefangen bleibt, schligt sich hiufig in einer umso
statischeren Konstruktion des Fremden nieder. So kann die Grenzerfah-
rung mit dem Gefiihl der Depersonalisation einhergehen®*®, was mogli-
cherweise dazu fiihrt, die Fremdheit des Anderen zu dramatisieren,
schlimmstenfalls den Fremden als Feind zu konstruieren. Allerdings ver-
gifdt der Ethnologe meist nur fiir einen Augenblick, wo er »wirklich« hinge-
hért, denn das Forscher-Erforschten-Verhiltnis basiert auf der Grundan-
nahme, daf der Forscher immer der »Einheimische«, die Erforschten im-
mer die »Fremden« verkorpern.

»Dies hat mindestens zwei gewichtige Folgen: zum einen bleibt der Forscher in sei-
ner sonstigen Alltagswelt, die mit der Welt der Erforschten wenig zu tun hat, veran-
kert, er ist nicht auf die Gesellschaft der Fremden angewiesen; zum Zweiten behalten
in dieser seiner Welt seine Sprache und seine Maf3stibe ihre Giiltigkeit, seine Selbst-
verstindlichkeiten und Handlungskompetenzen bleiben unangetastet« (Wong 1993: 8).

Solange der Ethnologe jedoch die eigene Begrenztheit als Erfahrungsmo-
ment des Fremden verschweigt, solange stellt die Erfahrung der Grenze
zwischen dem Eigenen und dem Fremden ein einseitig belastetes ethnolo-
gisches Instrument zur »VerAnderung« des Fremden dar. Ein solcher
Grenzgang betrachtet die Grenze nicht als Verbindungslinie, die die Rela-
tion zwischen dem Eigenen und dem Fremden zum Ausdruck bringt, son-
dern als rdumliche Tatsache mit kulturellen Folgen, und eben nicht eine so-
ziale Tatsache, die sich rdumlich formt (vgl. Simmel [1903] 1995: 141).

Die Arbeit des Ethnologen bleibt folglich ein Grenzgang, auch wenn die
Grenze keine natiirliche, sondern allenfalls eine durch ihn mithervorge-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 189

brachte Trennung des Eigenen und des Fremden sein kann. Doch gerade
um diese Hervorbringungsprozesse von Grenzen und ihrer Verwickeltheit
in alltigliche und wissenschaftliche Praktiken darf der Ethnologe bei all sei-
ner wissenschaftlichen Neugier und seinem »Hunger nach andersartigen
Menschen« nicht aus dem Auge verlieren, denn seine sinnlichen wie dar-
stellerischen Praktiken sind performative und konstruktive Weisen der
Wirklichkeitserzeugung. Sie bringen den Fremden als »Schaustiick« erst
hervor. Damit fungieren Beschreibungen, Bilder, Ubersetzungen oder Rei-
seeindriicke gerade nicht als »Daten« oder »Items«, die kombiniert oder zu-
sammengenommen ein Abbild der betreffenden Kultur ergeben wiirden. Es
sind »Bilder« im Sinne von Schau- und Sinnbildern, die eine evozierende
Funktion fiir den Ethnologen und seine Theorie selbst erfiillen: »Sie orga-
nisieren deren Wahrnehmungs- und Bedeutungsstrukturen, ihre Emotio-
nen und Einstellungen, sie geben gleichsam deren >Erfahrung eine Farbe««
(Wolff 1992: 347). Auch wenn es unmdéglich ist, die Praktiken der »Ver-
Anderung« zu vermeiden, mufl der Diskurs tiber das Fremde durch eine
permanente Reflexion iiber die eigene Person und die eigene Alltags- oder
Forschungspraxis als strategisches Instrument zur Konstruktion von
Fremdheit ergidnzt werden, der die Ethnologie dazu ermahnt, ihre Kon-
struktionen des Fremden wenn schon nicht abzuschaffen, doch zumindest
der beobachterrelativen Konstruktion einer sich in dauerndem Wandel be-
findlichen Gesellschaft anzupassen.

4.2 Soziologische Praktiken:
Zur »UnterOrdnung« des Fremden

Wenn man sich, wie seinerzeit Max Weber, auf die Suche nach »begriffli-
chen Orientierungspunkten« bzw. »idealtypischen Orientierungsmitteln«
(Weber [1920] 1988: 536) begibt, mit denen sich die gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse in der Moderne in treffender Weise charakterisieren lassen, so
finden sich nicht wenige Ansitze zur Theorie und Geschichte des aufstei-
genden okzidentalen Abendlandes, die den Begriff der »Ordnung« mit sei-
nen Maximen der Eindeutigkeit, Klarheit und Reinheit in den Zenit sozialer,
kultureller und wirtschaftlicher Umbruchprozesse stellen.>”

Legt man diesen normativ iiberformten Begriff der Ordnung zugrunde,
bezeichnet die europiische Moderne weitaus mehr als einen gesellschaftli-
chen Prozef}, der mit Hilfe von Begriffen wie Urbanisierung, Industrialisie-
rung, Demokratisierung oder Individualisierung die Erosion der altherge-
brachten Ordnung neu zu rahmen versucht. Sie verweist zugleich auf eine
spezielle Gedankenstromung, die in zahlreichen Theorien, Modellen und
Begriffen unterschiedlicher Denker des 19. Jahrhunderts einerseits die neue

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | KAPITEL 4

Ordnung der gesellschaftlichen Verhiltnisse als rationaler, iiberschaubarer
und berechenbarer begreift, andererseits ihre »Ordentlichkeit« gerade aus
dem Gegensatz zu einer Nicht-Moderne bzw. traditionellen Gesellschaft be-
zieht. Dabei ist die Unterscheidung von »traditionell« und »modern« mehr
als eine blofle Kennzeichnung von sozialen Strukturen; sie ist eine idealty-
pische Konstruktion, die sich aus dem Bewegungsgesetz eines vielgestalti-
gen Differenzierungsprozesses generiert, bei der »das Traditionelle« und
»das Moderne« fiir zwei unterschiedlich zu bewertende Differenzierungs-
grade stehen, da ihnen eine progressive Unterscheidung zugrundeliegt.
Denn der progressive Charakter der Moderne ist Ursache und Folge einer
Abwertung ihres Gegeniibers.

Mit diesem Modernisierungsdenken, das den sozialwissenschaftlichen
Begriff der Moderne geprigt hat, gleichzeitig durch die klassischen Vertre-
ter der Sozialwissenschaften angeregt wurde, beschiftigt sich das folgende
Kapitel. Auch wenn die Klassiker der Soziologie das harte Wort der »Barba-
ren« oder »Wilden« vermeiden, so erscheinen ihnen diese vormodernen
bzw. vorindustriellen Gesellschaften doch als »traditionale« und »unzivili-
sierte« Gesellschaften, in denen die Entwicklung einer formalen und mate-
rialen Rationalitit noch aussteht (vgl. Miller/Soeffner 1996: 14). Fir die
Selbstdeutungen der modernen Industriegesellschaften, mit denen sich die
Soziologie klassischerweise beschiftigt?°®, ist somit die Differenz zwischen
zivilisierter Moderne und zivilititsdefizienter, in geographischer oder histo-
rischer Ferne liegender Vormoderne von Anfang an konstitutiv.

So geht es im folgenden um eine kritische Auseinandersetzung mit
dieser durch die Zivilisierungs- und Normalisierungspraktiken angestachel-
ten Modernisierungstheorie und ihrer doppelbodigen Wirkung. Denn an-
stelle einer Fortschrittsthese, die sich als Schliisselsemantik der Industrie-
moderne durchgesetzt hat, verschieben die folgenden Kapitel die Aufmerk-
sambkeit auf die Wechselwirkungsprozesse der Dichotomien von »zivilisiert«
und »unzivilisiert«, die neben den alltiglichen Handlungspraktiken lange
Zeit auch die soziologischen Diskurspraktiken geprigt haben. Dieser Blick
auf die soziologischen Praktiken, die einerseits der Diskursivierung, ande-
rerseits dem nichtdiskursiven Gebrauch des modernen Ordnungsdenkens
entscheidenden Vorschub geleistet haben, riickt so die Dialektik in den
Vordergrund, die die klassische Modernisierungstheorie zu verschleiern
wufdte. Denn im Grunde genommen war es Modernisierungsdiskurs, der
die Soziologie als Wissenschaft hervorgebracht und in ihren Begriffen, Mo-
dellen und Praktiken gewissermafen auf Ordnung »getrimmt« hat.**® So
gilt es, die Praktiken der Normalisierung und Zivilisierung in ihrer doppel-
bodigen Wirkung zu untersuchen, einerseits als soziologische Diskursivie-
rungspraktiken, die dem Modernisierungsprozef eine ungeheure StofRkraft
verleihen, hauptsichlich aber als differenzsetzende Praktiken, die Regula-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 191

tion, Disziplinierung und Rationalisierung auf Kosten des Fremden voran-
treiben.

Auch wenn die meisten Modernisierungstheoretiker darum bemiiht
sind, die Modernisierung mdoglichst nicht als unilineraren und monokausa-
len Prozef} zu sehen, sind viele der klassischen Theorien von einer Perspek-
tive durchsetzt, bei der die Modernisierungstheorie als lineare Theorie des
Fortschritts, der Zivilisierung und Rationalisierung Bedeutung gewinnt, da
sich mit ihr Gesellschaften nach einer bestimmten Rangfolge von »traditio-
nell« zu »modern«, »primitiv« zu »zivilisiert« einordnen lassen. Auch die
soziologische Modernisierungstheorie macht sich diese qualitativen Katego-
rien zur Ordnung der gesellschaftlichen Wirklichkeit zunutze und entwirft
ihr Modell der »modernen« Gesellschaft auf der Vorstellung einer Substitu-
tion der traditionellen bzw. klassischen durch eine moderne Ordnung der
Wirklichkeit.

In diesem Sinne kritisiert das folgende Kapitel die moderne Ordnung,
die sich auf der Ebene einer soziologischen Theorie des Wandels die Theo-
rie der Moderne selbst zum Thema macht. Neben der gesamtgesellschaftli-
chen Ordnung des Wandels geht es dieser — von Ulrich Beck auch als erste
bzw. einfach bezeichnete®™® — Modernisierungstheorie nicht nur um die
Ordnung des Eigenen und des Fremden auf der Grundlage von institutio-
nellen und politischen Arrangements; vielfach driickt sich die ordentliche
wie ungleiche Trennung beider Seiten in Denk- und Handlungsweisen aus,
bei denen das Fremde gerade jenseits der Ordnungsgrenze plaziert wird.
Wenn im folgenden die Rede von der Moderne bzw. Modernitit ist, wird
damit im wesentlichen eine Denkkonstruktion bezeichnet, die von der klas-
sischen soziologischen Modernisierungstheorie mithervorgebracht und
durch ihre Kategorien und Modelle der sozialen Differenzierung, Zivilisie-
rung und Rationalisierung ideologisch tiberformt ist.

So geht es nicht nur um die Unterscheidung einer modernen Ordnung
gegeniiber anderen Ordnungen, sondern um die Auswirkung einer Totali-
sierung der modernistischen Ordnung im Hinblick auf die Behandlung und
Bewiiltigung anderer Ordnungen. Denn ordnet man die Gesellschaften im
Hinblick auf ihren Modernititsgrad, ergeben sich Ordnungen des Eigenen
und des Fremden, bei denen die Differenz von »hier« und »dort« durch die
Differenz von »zivilisiert« und »unzivilisiert«, »normal« und »anormal«
durchtrinkt ist. Flir eine Analyse der praktischen Ordnungen des Fremden
bedeutet dies, zwischen unterschiedlichen Ordnungspraktiken zu unter-
scheiden, mit deren Hilfe die Soziologie die eigene Gesellschaft als »mo-
dern« kennzeichnet, diese Kennzeichnung aber gleichzeitig als Konstruk-
tion zu betrachten, die ihre Bedeutung aus der Entgegensetzung gewinnt.
Es geht also darum, die Mechanismen der Unterdriickung, Ausgrenzung
und Diskriminierung als genuine Merkmale einer modernen Ordnung zu

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | KAPITEL 4

entbergen, die an einer Hervorbringung des Fremden als »archaisch«, »un-
zivilisiert«, »unordentlich« immer schon beteiligt sind. Die Unterordnung
des Fremden ist demnach in den soziologischen Praktiken zur Typisierung
der modernen Ordnung angelegt, von denen Foucaults Normalisierungs-
und Elias’ Zivilisierungspraktiken nachfolgend untersucht werden sollen.
Wihrend dabei Elias’ Zivilisierungstheorie aufgrund ihrer Ausklammerung
von Nebenfolgen als »einfache Modernisierungstheorie« a la Beck bezeich-
net werden kann, steht die Foucaultsche Analyse der Normalisierungsver-
fahren und -prozeduren im Zeichen einer »reflexiven Modernisierungs,
denn Foucault bricht mit einer modernistischen Perspektive auf den Mo-
dernisierungsprozefl selbst, um ihre Schattenseiten bzw. Briiche, Reflexe
und Nebenfolgen in den Blick zu riicken.

Die moderne Kultur betrachtet die gesellschaftlichen als »in Ordnung
zu bringende« Verhiltnisse, die sie mit Hilfe eines Normalisierungs- und
Zivilisierungsprogramms richten will: Sie kimpft fiir Humanitit und gegen
Barbarei, fiir Fortschritt und gegen Degeneration, flir Rationalitit und ge-
gen Affektbetontheit, fiir universale Gesetzmifigkeiten und gegen indivi-
duelle Unregelmifigkeiten. Es ist eine neue Form der Ordnung, die keine
alternative Ordnung duldet, sie »bricht sich Bahn, wenn der Verdacht auf-
kommt, die so unverbriichlich und allumfassend scheinende Ordnung sei
nur eine unter moglichen anderen« (Waldenfels 199o: 18). Die moderne
Ordnung ist daher eine totale Ordnung, eben weil sie als »wahrhafte« und
»allumfassende« Ordnung mdogliche oder wirkliche andere Ordnungen als
Bedrohung deutet.

Ambivalenz, Irrationalitit, Chaos, Kontingenz und Fremdheit werden
zu ihren »natiirlichen« Feinden, da sie die eigentliche Aufgabe der Moder-
ne: Ordnung zu schaffen ad absurdum fithren. Weder eindeutig falbar noch
durchschaubar gilt der Fremde als »Stérer«, wenn nicht gar Feind des der
Ordnung immanenten Topos uneingeschrinkter Uberschaubarkeit, dessen
Fortschrittsoptimismus im »Ordnen und Systematisieren der Wirklichkeit«
Ausdruck findet, »mit dem Ziel, sie berechenbar und beherrschbar zu ma-
chen« (van der Loo/van Reijen 1992: 118). Denn Fremdheit kennzeichnet
den Bereich des Unentscheidbaren und steht damit zunichst einmal au-
Rerhalb jeder Einordnungsmoglichkeit.*" Die einfache Modernisierungs-
theorie besitzt die strategische Disposition, Kontingenzen, Deutungspro-
bleme oder Unsicherheiten zu begrenzen und mit Hilfe klarer Definitions-
raster zu bewiltigen, um stattdessen sichere, eindeutige und steuerbare Zo-
nen sozialer Integritit zu errichten.

»Es ist jene Disposition der konstruktivistischen Integration des freigesetzten, wenn
nicht am Ende selbstmichtig gesetzten Potentialis, deren Radikalisierung seit dem
spiten 18. Jahrhundert und bis weit ins 20. hinein nicht nur die Idee totaler Gestalt-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 193

barkeit, sondern auch die totaler Gestaltungsbediirftigkeit von Gesellschaft auf den
historischen Plan gerufen hat« (Makropoulos 1997a: 32).

Die moderne Welt beansprucht fiir sich, eine »bessere« Welt zu sein: effizi-
enter, schoner, sauberer, einheitlicher. Es ist eine Sehnsucht nach einer
zweckgerichteten Ordnung, die die gesellschaftlichen Verhiltnisse zu geo-
metrisieren und zu symmetrisieren sucht, um sie kontrollierbar, regierbar
und vorhersehbar zu machen. Doch diese Sehnsucht nach geordneten Ver-
hiltnissen bezieht ihre Energie aus einer »Abscheu« allem Aufler-Ordentli-
chen gegentiber. Andere Ordnungen, Kulturen, Menschen werden dann so
dargestellt, als wiren sie eine »unzivilisierte«, ungeschliffene, plumpe und
brutale Lebensform. Oder man beschreibt sie als Degenerationserschei-
nung: als morbide, oft pathologische Abweichung vom »Normalen«; als
Verzerrung, Abirrung oder Anomalie (vgl. Bauman 2000: 220f), die es zu
bekdmpfen, zu iiberwinden, im duflersten Fall zu vernichten gilt.

Die Uberwindung, Unterdriickung und Vernichtung von potentiell an-
deren Ordnungen zeigt sich daher nicht als Verirrung vom geraden Pfad
der Normalisierung und Zivilisierung, sondern als Ausdruck eben diesen
Geistes. Normalisierung und Zivilisierung beschreiben die Tendenz des
Modernisierungsprozesses, durch strengste Reglementierung und Organi-
sierung, Angleichung und Bewertung aller Handlungsmoglichkeiten eine
liickenlose soziale Ordnung zu etablieren, »deren positives Ziel darin
be[steht], die Kontingenz zu bewiltigen, die nach der Auflésung der tradier-
ten pragmatischen und metaphysischen Ordnung als bodenlos er[scheint]«
(Makropoulos 1997a: 43). Ordnung gerdt damit in den Konflikt, nicht als
friedlicher Zustand {iber den gesellschaftlichen Verhiltnissen zu »schwe-
ben«, sondern einen permanenten Kampf um Grenzen zu fithren, die dar-
tiber entscheiden, wer dazu gehort und wer nicht, wo »das Drinnen« und
wo »das Drauflen« beginnt bzw. was als ordentlich, gut und normal und
was als schlecht, unordentlich und fremd einzustufen ist. Insofern ist der
Anspruch auf System und Ordnung mit dem Anspruch auf Macht und
Herrschaft gekoppelt. Die moderne Macht der Ordnung ist eine differenzset-
zende Macht, weil sie in Dichotomien denkt bzw. eine »Phanomenologie der
Grenze« ist (Waldenfels 1990: 28). Sie trennt das Andere vom Wir, den
Feind vom Freund, das Fremde vom Vertrauten. Beide Glieder der Opposi-
tion sind voneinander abhingig, aber ihre Abhingigkeit ist nicht symme-
trisch. Vielmehr zwingt das Wir der vertrauten Freunde das fremde Gegen-
iiber in die Isolierung und sucht, es zu »beseitigen«. Hier versteckt sich der
ignorante und kompromifllose Charakter der Moderne, Fremdheit als ge-
gen die Ordnung rebellierendes Moment zu begreifen, das die Berechnung
von Ereignissen und die Relevanz erinnerter Handlungsstrukturen durch-
einanderbringt (vgl. Bauman 1992a: 14). Das moderne Gesicht der Macht

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | KAPITEL 4

spiegelt sich im Bestreben, alles gesellschaftliche Geschehen nach bestimm-
ten Grundsitzen ordnen zu wollen.

Der Zusammenbruch der gottlichen Weltordnung und der Naturgewal-
ten in Zeiten der industriellen Revolution und des Szientismus liutet ein
Zeitalter des Entwerfens und Gestaltens, des Messens und Verwaltens, des
Organisierens und Korrigierens ein, das sich in einem modernen Bewuftsein
der Ordnung manifestiert. Der Ehrgeiz der Moderne besteht darin, die als
»wild« und »unordentlich« gedachte Natur zu besiegen und sie zu einem
zweckdienlichen und »willfdhrige[n] Objekt fiir die Freiheiten des Men-
schen« (ebd.: 57) zu machen. Ihr Ziel — das in einer artifiziellen Ordnung,
die als wahrhaft und richtig gilt, verwirklicht werden soll — ist die Vision ei-
ner besseren, von Grund auf gewandelten Gesellschaft, die alle Elemente in
ihrem Verhiltnis zur Ordnung klassifiziert. Dabei ist Ordnung gerade nicht
das spezifische Anliegen einzelner, sondern fillt als Strukturproblem in den
Aufgabenbereich der 6ffentlichen Verwaltung und damit in einen, in der
Moderne erstarkten Nationalstaat.**

Im Gegensatz zu den traditionellen Gesellschaften, deren Weltan-
schauungen noch stark von mythologischen und religiésen Einfliissen be-
stimmt werden, in der sich der Mensch als Teil der Natur den unbeherrsch-
baren Kriften und Michten ausgeliefert sieht, treibt der Modernisierungs-
prozefl ein neues Weltbild voran, in dessen Zentrum nicht mehr Gott steht,
sondern der Mensch selbst als »Herrscher des Universums« agiert. Die
moderne Existenz glaubt an die Kraft der Vernunft und des Bewuftseins,
nach dem Zerfall einer géttlich garantierten, eine selbstmichtige soziale
Ordnung herstellen und immanent begriinden zu kénnen. Die moderne
technische Beherrschungsapparatur als Folge einer iibergreifenden indu-
striellen und naturwissenschaftlichen Revolution spannt ein ganzes Netz an
Herrschaftsinstrumentarien auf, die vom Apparat iiber die umgebenden so-
zialen Netzwerke bis hin zur Mentalitit, die zur Bedienung der Apparatur
erforderlich ist, reichen. Immer weiter dehnt sich die Grenze zwischen dem
Menschen-Moglichen und dem Natiirlich-Unverfiigbaren im Lichte techni-
scher Innovationen und wissenschaftlicher Erkenntnisse aus, die ganz un-
terschiedliche Versuche auf den Plan rufen, »soziale Ordnung und soziale
Wirklichkeit durch produktivistische Integration des freigesetzten Potentia-
lis selbstmachtig herzustellen und im Artifiziellen zu vervollkommnen«
(Makropoulos 1997a: 32).

Die moderne Kultur ersetzt die Abhidngigkeit durch eine Distanz des
Menschen zur Natur: Neben der Zidhmung der kérperlichen Krifte im Sin-
ne von Triebsublimierung und Ausbildung einer inneren Selbstzwangappa-
ratur zur Kontrolle und Regulierung von Emotionen legen v.a. die Domesti-
zierungsprozesse natiirlicher Krifte durch verbesserte Techniken auf dem
Gebiet der Hygiene, Ernihrung, Kanalisation und medizinischen Versor-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 195

gung den Grundstein eines umfassenden Modernisierungsprozesses, der
die einst heilige und unantastbare Natur nun als ein Reservoir auszubeu-
tender Hilfsquellen begreift. Der abendlindische Rationalismus erklirt das
Programm einer »Anordnung der Welt«; Rationalismus besagt, »[...] dafd
das siebzehnte Jahrhundert das Verschwinden der alten magischen oder
abergliubischen Anschauungen und den Eintritt der Natur in die wissen-
schaftliche Ordnung bedeutet« (Foucault 1971: 87). Die technische »Zih-
mung« der Naturkrifte iibersetzt das sakralisierte in ein durch Beobachtun-
gen und Experimente durchschaubares und beherrschbares Naturbild. Die-
se »Entzauberung des Weltbildes«, das aus den unkontrollierbaren Natur-
michten erklirbare und damit domestizierbare Phinomene, aus dem gliu-
bigen, passiven Menschen einen »Homo faber« macht, der schépferisch
und verandernd auf seine Umgebung Einflufl nimmt (vgl. van der Loo/van
Reijen 1992: 122), vergroflert aber auch den Anpassungsdruck des Men-
schen an ein »technologisches Regimex, das ihm ein planmafiges, strategi-
sches und niitzliches Handeln abverlangt. Von einem modernen Individu-
um wird erwartet, daf$ es tiberlegt und sachlich fiir seine Interessen eintritt,
Distanz und Berechnung hinsichtlich der eigenen Emotionen und der an-
derer zugrundelegt und nicht impulsiv und kopflos, sondern rational und
wohliiberlegt handelt (vgl. ebd.: 145ff.). Wenngleich der Mensch als bewufst
handelndes Subjekt Anerkennung findet, unterliegt jedem sozialen Han-
deln der alles durchdringende Einfluff einer normativ legitimierten Ord-
nung.

Die Geburt des modernen Menschen als Schopfer seiner Umgebung
verdndert seine sittliche Qualifizierung. Mit der uneingeschrinkten Wis-
senschaftsglaubigkeit lernt die Gesellschaft eine neue Sprache, die dem Be-
reich des Werkzeug- und des Maschinenbaus entspringt und den transzen-
dentalen »Uberbau« des Handelns in ein utilitaristisches Profitdenken
uberfiithrt. Thre Logik fufdt weder auf irrationalen Heilsversprechen noch auf
moralisch fundierten Wertvorstellungen, sondern operiert nach funktionali-
stischen Gesichtspunkten, deren Primat nicht mehr das Ziel, sondern die
Methode selbst ist. »Statt ziel-verwirklichend wird das Handeln von Indivi-
duen in zunehmendem Mafe ziel-suchend« (ebd.: 156). Der von Weber
prognostizierte Ubergang von traditioneller Wertrationalitit zur modernen
Zweckrationalitit bricht mit der Vorstellung eines moralisch und religios
vertretbaren sozialen Handlungskontextes, der sich noch stark an den Wer-
tungspolen »gut/schlecht« orientiert und dem Handelnden fundamentale
Wertvorstellungen zuspricht. Stattdessen gerit das menschliche Handeln
zunehmend in die Pflicht, »funktional« bzw. »effektiv« zu sein: Der Zweck
wird als ein »idealtypisches Orientierungsmittel« zur Lebensordnung
(Weber [1920] 1988: 536) gefalt und entbindet die Praxis aus einem morali-
schen Kontext. Die »Entzauberung des Weltbildes« (ebd.: 114), die Weber

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | KAPITEL 4

als »Geist des Kapitalismus« umreifdt und einen bedeutenden Beitrag in der
Verschiebung »vom seligmachenden Glauben an Gott zur Kraft des Han-
delns« (van der Loo/van Reijen 1992: 124) im Protestantismus, besonders
in der Lehre Calvins®®, ausmacht, rekurriert auf eine kulturspezifische hi-
storische Identititskonzeption.** Damit bettet Weber den Rationalisie-
rungsprozef, den er ebenfalls als zunehmende Intellektualisierung dem
okzidentalen, irreversiblen Zivilisationsprozefl zuschreibt, in ein dichtes so-
ziokulturelles Gewebe und bringt ihn mit der Irrationalitidt von Lebensstil-
und Lebensfithrungskonzepten zusammen, um das Soziale und das Kultu-
relle als Bedingungsverhiltnis gegenseitiger Beeinflussung darzustellen.
Der biirgerlich-kapitalistische Ethos betont die zunehmende Verwissen-
schaftlichung und Objektivierung gesellschaftlicher Verhiltnisse. Er will sie
durch die Kenntnis oder Anwendung von Regeln, empirischer, technischer
oder normativer Natur, fafbar machen, um sie in Aufzihlungen, Klassifika-
tionen und Unterscheidungen, eindeutigen Gruppen, Serien, Elementfami-
lien zuzuordnen. Nicht mehr der Glaube an Magie und Geister, an Zufall
und Schicksal, sondern der Glaube an die prinzipielle Berechenbarkeit und
Beherrschbarkeit aller Dinge bildet das Fundament des Weberschen Ratio-
nalisierungstheorems und verdringt die Frage nach der moralischen Quali-
tit einer Handlung durch die Frage nach ihrer Produktivitit und Effizienz.

»Im Mittelpunkt steht dann nicht die Frage, ob etwas >gut< oder >schlecht« ist, son-
dern ob das Handeln fiir das gegebene Ziel, fiir das zu l6sende Problem effektiv ist.
Manchmal bleibt der moralische Gesichtspunkt sogar ganz aufler Betracht, und die
Effektivitit selbst wird als moralische Qualitit gewertet: >Gut« ist dann, >was funktio-

niert« (van der Loo/van Reijen 1992: 129).

Die Moderne steht im Zeichen eines materiellen und gesellschaftlichen
Fortschritts, der durch die neuen Erkenntnisse in Wissenschaft und Tech-
nik kontinuierlich vorangetrieben wird, und verkiirzt viele Probleme des so-
zialen Umfelds auf die Frage der Handlungseffektivitit. Ordnung ist nicht
mehr metaphysisches Prinzip, sondern das Werk menschlicher Leistung.
Die Erkenntnis der Machbarkeit und Kontrollierbarkeit, der Steuerbarkeit
und Regulierbarkeit setzt ein neues Verstindnis fiir gesellschaftliche Ver-
hiltnisse in Bewegung, iiber die »Ordnung der Dinge« nachzudenken und
ihre vermeintliche Natiirlichkeit als Kiinstlichkeit zu entlarven, um sie dann
zu einer Aufgabe des 6ffentlichen Staatswesens zu erkliren:

»Die Entdeckung, daf} die Ordnung nicht natiirlich war, war die Entdeckung der Ord-
nung als solcher. Der Begriff der Ordnung trat gleichzeitig mit dem Problem der Ord-
nung ins Bewufitsein, der Ordnung als einer Sache von Entwurf und Handlung, Ord-

nung als einer Obsession« (Bauman 1992a: 18).

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 197

Dieser »Ordnungsdrang« duflert sich in einem unermiidlichen Antrieb
moderner Existenz, sich selbst zu entwerfen. »Souverine Agenturen« in Form
biirokratischer Verwaltungsapparate, technologischer und wissenschaftli-
cher Einrichtungen tibernehmen die Aufgabe, die Vision einer geordneten
Gesellschaft »in die Tat umzusetzen, indem sie iiber sprachliche Defini-
tions- und Begriffskataloge im Sinne einer progressiv vorwirtsgewandte
Geschichtsschreibung die gesellschaftlichen Verhiltnisse ins Reflexive
zwingen, ihre Zugehdérigkeiten abfragen und eine zunehmende Systemati-
sierung vorantreiben, die sich gleichfalls im »Selbsterlebnis« des Menschen
niederschlagen.*

Es ist insbesondere die Praxis der Schrift als Medium einer Okonomie
der Ordnung®®, die untrennbar an die durch die Druckkunst erméglichte
Reproduktionstechnik gekoppelt ist, mit der die Geschichte der Modernisie-
rung erzdhlt wird. Schreiben als »mythische Praxis der Moderne« ist das
Resultat einer historischen, kritischen und 6konomischen Arbeit und be-
ruht auf der Pramisse des »Machen-Wollens« (de Certeau 1988: 250). Das
taxierte »Schreiben« 16st das spontane »Sprechen« ab und kiindigt damit
eine Abkehr von der magischen Welt der Stimmen und der Traditionen an.
In der Praxis des Schreibens spiegelt sich der Geist der Moderne. Der Text
fungiert so als ein Ordnungsgeriist, in dem sprachliche Versatzstiicke und
Stoffe in einem Raum »nach festgelegten Regeln behandelt und aufgebaut
werden; fabrikmiflig verarbeitet, konnte man sagen« (ebd.: 246). Recht-
schreibung, Grammatik und eine festgelegte Lautschrift bilden die »Pfeiler«
einer auf Schriftsprache griindenden »Okonomie der Ordnung«. Im Ge-
gensatz zur oralen Praxis ist es das Laboratorium der Schrift, das strategisch
in die gesellschaftliche Wirklichkeit eingreift bzw. an ihren Veranderungen
»mitschreibt«. Insofern ist Schreiben immer auch Operieren, denn Sinn
und Bedeutung werden durch eine Reihenfolge und Systematik der Zeichen
hergestellt.

»Die Sprache ist fiir das Denken und die Zeichen das, was die Algebra fiir die Geo-
metrie ist; sie setzt an die Stelle des simultanen Vergleichs der Teile (oder der Gro-
Ren) eine Ordnung, deren Grade man nacheinander durchlaufen kann. In diesem
strengen Sinne ist die Sprache die Analyse des Denkens, nicht nur einfaches Ab-
schneiden, sondern tiefgreifende Schaffung der Ordnung im Raum« (Foucault 1971:
120).

Dabei liegt es im Wesen einer allgemeinen Grammatik, nicht irgendeine
Ordnung herzustellen, sondern alle eventuellen Beziehungen, Elemente
und Erkenntnisse in einen universalen Diskurs einzubetten, in dem jede
vorstellbare Ordnung ihren Platz finden muf. Eine solche Sprache verfolgt
das Ziel, »allen Reprisentationen, wie immer sie beschaffen seien, adiquate

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | KAPITEL 4

Zeichen zu geben und zwischen ihnen alle méglichen Verbindungen her-
zustellen« (ebd.: 123). Nicht nur die Méglichkeit der Ordnung und Organi-
sation von Sprache, sondern auch die Macht, Gegenstinde und Mythen neu
entstehen zu lassen, machen die Schrift zum Projekt der modernen Idee,
die Geschichte der Vergangenheit als »unbeschriebenes Blatt« (de Certau
1988: 248) zu konstituieren, auf dem sich der Mythos des Fortschritts als
grofle Erzdhlung ganz neu einschreiben kann.

»Der Ursprung liegt nicht mehr in dem, was erzihlt wird, sondern in der vielgestalti-
gen und dahinplitschernden Aktivitit, Texte zu produzieren oder die Gesellschaft als
Text zu produzieren. Der >Fortschritt< hat den Charakter der Schrift« (ebd.: 245).

Die moderne Sprache tibertént die Vielzahl der »eigenen Stimmenc, die
durch eine ortsspezifische Tonlage und das soziale bzw. familidre System
als »unrein« gelten. Sie erstetzt sie durch eine »hygienische« Sprache, die
in Zeichen reprisentierbar und damit als »wahr« zu betrachten ist*”, denn
Erkenntnis, Wissen und Sprache sind eng miteinander verzahnt. In der
Praxis des Schreibens spiegelt sich die moderne Vision, das Feld der Spra-
che neu zu machen, zu produzieren, zu organisieren und von den Zweideu-
tigkeiten der Welt zu befreien (vgl. ebd.: 245), gleichzeitig ein ganzes histo-
risches Feld freizulegen, in dem die Geschichte der Erkenntnis méglich
wird (vgl. Foucault 1971: 125). Sprache wird damit zum Produktionsmittel
der Ordnung, das die Gesellschaft durch die Schrift organisiert und ihr eine
Macht verleiht, Geschichte zu machen.

Diese wohlgeformte, vereinheitlichte und von alltiglichen Idiosynkra-
sien »gesduberte« Sprache versucht dariiber hinaus, sich dem Ideal anzu-
nihern, Situationen oder Handlungen richtig zu entziffern und zu verste-
hen. »Sprache strebt danach, die Ordnung aufrechtzuerhalten und Zufall
und Kontingenz zu leugnen oder zu unterdriicken« (Bauman 1992a: 14).
Die Schattenseite dieser Selbstdefinition ist die Intoleranz, da die »Kon-
struktion von Ordnung [...] der Eingliederung und der Zulassung Grenzen
[setzt]« (ebd.: 21). Denn die Praxis exakter Definition, des Nennens und
Klassifizierens bringt auch immer einen Bereich der Ungenauigkeit, der
Vieldeutigkeit, der Nicht-Zugehérigkeit hervor.

Die Folgewirkung und Realisation von Diskursen in der Praxis zeigt,
daf die Wissensproduktion der modernen Gesellschaft und ihre Prozessie-
rung nicht ausschlieflich in institutionellen Ordnungsrahmen stattfindet.
Sicherlich steht die institutionelle Objektivierungsseite des Wissens im
Untersuchungsfokus, denn die Prozesse der Rationsalisierung und Diffe-
renzierung bewirken die Ausbildung &ffentlicher Einrichtungen und Orga-
nisationen, technologische Verfahrensweisen und »Apparaturen« einge-
schlossen. Doch neben diesen systematisierten Formen der Wissensproduk-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 199

tion darf nicht vernachlissigt werden, dafl theoretische Ideen bzw. exper-
tengestiitzte Wirklichkeitsinterpretationen in das Allerweltswissen der Indi-
viduen einsickern und ihre Handlungsweisen deutungspragmatisch mit-
formen (vgl. Keller 2001: 121). Der fiir die Moderne konstitutive Normali-
sierungs- und Zivilisierungsdiskurs ist somit auf zwei Ebenen anzusiedeln:
in auf Dauer gestellten Sondersinnwelten und Expertenwissensbestinden
und in kommunikativen Vermittlungsmustern und alltiglichen Interak-
tionspraktiken. So institutionalisieren staatliche Programme zur Erziehung,
Therapie, Sanktion oder medizinischen Behandlung umfassende und lang-
anhaltende Sozialdisziplinierungs- und Normalisierungsstrategien, die
sich als Ordnungspraktiken auch in die Wahrnehmungs-, Denk- und Hand-
lungsstruktur der dlltaglichen Sinnwelt »einbeiffen«.

4.2.1 Normalisierungspraktiken -
Zur Ordnung des Raumes (Foucault)

Foucaults historische Studien, die er selbst als ein »Projekt der Wahrheit«<*'®
konzipiert, erzihlen die Geschichte der Moderne vom exterritorialen Stand-
punkt des Fremden aus, an deren Ende nicht die Befreiung, sondern die
Unterwerfung und Klassifikation in »ordentliche« sowie »aufler-ordent-
liche« Subjekte steht. Foucault nimmt die Rolle des Ethnologen der eigenen
Kultur ein, indem er in das »Gemurmel« der Vergangenheit des »ancien
regime« eintaucht, um in die Tiefenschichten des modernen, rationalen
Diskurses der Gegenwart vorzudringen. Foucault beabsichtigt, von einem
solchen inneren »Auflen« her die unbewufdten GesetzmifRigkeiten der ei-
genen Kultur in den Blick riicken.*"® Damit legt er eine Theorie der Moder-
ne vor, deren Tenor nicht Fortschritt, Entwicklung und Aufklirung ist — wie
es die klassische bzw. einfache Modernisierungstheorie nahelegt —, sondern
die von Unterjochung, Disziplinierung und Verklirung spricht und damit
den Weg eines relativ aussichtslosen Kulturpessimismus beschreitet.**°

Foucault entwirft das Szenario einer Disziplinargesellschaft, die ihre
Individuen mit Hilfe einer spezifischen Machttechnik »sowohl als Objekte
wie als Instrumente behandelt und einsetzt« (Foucault 1976: 220). Ziel der
vielfiltigen Disziplinarmethoden, die von Blickrastern, Tableaus und Hand-
lungsfeldern bis hin zu Képerkarten und Bewegungsformen reichen (vgl.
Waldenfels 1991: 283), ist es, {iber eine transparente Sprache eine vollstin-
dige Ordnung der Dinge bzw. sozialen Tatsachen des Lebens dhnlich der
von Taxinomien oder Grammatiken herzustellen. Sprache gerit damit als
Medium der Ordnung und Macht in den Blick: Sie benennt, definiert, be-
schreibt und markiert damit sowohl Platz als auch Bedeutung und Zugeho-
rigkeit der Dinge und Menschen in der Welt. Durch die Uberschneidungen
von Wissen, Macht und Sprache legt Foucault der Gesellschaft eine diskursi-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | KAPITEL 4

ve Architektur symbolischer Ordnungen zugrunde, die das Subjekt regulieren
und in ein unentrinnbares Gewebe der Rationalisierung verstricken. Dis-
kurse bezeichnen mehr als die sprachliche Strukturierung von Gesellschaft,
sie sind als historische Macht-Wissens-Struktur dem Individuum vorgingig
und erméglichen gesellschaftliche Vergemeinschaftungs- und Integrations-
prozesse als auch Differenzierungs- und Stratifikationsprozesse.**!

Foucault analysiert die Technologien und Funktionsweisen des moder-
nen Normalisierungsdiskurses, die zu einer Strukturierung der Machtver-
hiltnisse in der Gesellschaft beitragen, indem sie die sozialen Verhiltnisse
mittels binirer Unterscheidungen in einer Raster des »richtig« und »falsch,
»normal« und »fremds, »krank« und »gesund« zwingen.*** Die Kategorie
der Fremdheit gebraucht Foucault nicht als ethnische Kategorie, sondern
als sozialen Positionsbegriff im Geflecht diskursiver Konstruktionen von
Wirklichkeit. Fremdheit bezeichnet jene Diskursposition, die als sogenann-
ter »Abfall« vom Unterscheidungsmuster des legitimen Diskurses hervor-
gebracht wird.**® Er betont damit den konstruktiven Charakter von Diskur-
sen, denn sie stellen (Sprach)Praktiken dar, die systematisch die Gegen-
stinde bilden, von denen sie sprechen. Dabei ist die Beziehung zwischen
den unterschiedlichen Diskurspositionen als Herrschaftsverhiltnis gedacht,
weil die von den Diskursen vermittelte Wirklichkeitskonstruktion ein an-
dauernder Prozefl der Auseinandersetzung zwischen kollektiven Akteuren
ist, die in einem symbolischen Kampf um die Durchsetzung ihrer Weltdeu-
tungen stehen (vgl. Keller 2001: 122). Dariiber hinaus benutzen die legiti-
men Akteure des Normalisierungsdiskurses die Kategorie des Fremden als
methodisches Prinzip einer exakten Wissenschaft, das die Diskurse um die
»normale und einzig wahre Wirklichkeit« anstachelt und erméglicht. Denn
das Terrain des Fremden beschreibt das Andere des Diskurses, das bei Fou-
cault immer auch als anderer institutioneller Kontext bzw. Bedeutungsraum
gedacht wird, so daf} er die strategische Absicht des Normalisierungsdis-
kurses im wesentlichen in der wissenschaftlichen Ordnung des Raumes auslo-
tet. *4

Foucault macht eine Analogie zwischen der Geburt der modernen
Human- und Sozialwissenschaften und der Geburt des modernen Subjek-
tes auf: Er lokalisiert den Menschen inmitten des Geflechts diskursiver und
handlungstheoretischer Praktiken und Verfahrensweisen, die aus dem wis-
senschaftlichen Kanon hervorgehen, und bezeichnet ihn als Materie, an der
die Arbeit der Subjektivierung ansetzt. Sein Subjekt ist nicht der »Homo
Faber« der Neuzeit, der gestalterisch und produktiv seine Umwelt »im Griff
hat«. Vielmehr erfihrt es durch die Thematisierung und Entdeckung in der
Wissenschaft eine zunehmende »Objektivierung«, aber auch »diskursive
Zerstreuung« im Bedingungsverhiltnis von Wissen und Macht.**> Foucault
sieht das Subjekt als Gegenstand einer binir codierten Wissensmacht. Die-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 201

se entbindet Unterscheidungen des »gut/schlecht« oder »gesund/krank«
vom individuellen Empfinden und erklirt sie zur Angelegenheit der 6ffent-
lichen Verwaltung und institutionellen Reglementierung. Die Ordnung der
Gesellschaft in normkonforme und deviante Subjekte setzt Foucault mit der
Ordnung des Wissens und damit auch der Ordnung der Macht analog. Thre
uneingeschrinkte Wirksamkeit entfaltet sie iiber die Einpflanzung diskursi-
ver Wahrheiten im Subjekt, um den Geburtsort des Individuums in den
Technologien einer Disziplinarmacht auszuloten und es damit als Objekt
auszuweisen.**®

Mit dem Aufstieg der Human- und Sozialwissenschaften, deren Agen-
ten (Mediziner, Psychiater usw.) unermiidlich mit der Produktion von Ex-
pertenwissen beschiftigt sind, itbernimmt das Subjekt, speziell sein Kor-
per*”, die Funktion eines Forschungs- und Untersuchungsgegenstandes, in
den sich die Wahrheit der Wissenschaft in Form herrschender Diskurse,
wie bspw. disziplinspezifische »Fachsprachen«, einschreiben kann. Der
Mensch als ein im Korper reprisentiertes Objekt wird zum Text, der Wissen
und Macht in sich triagt, und dessen Bedeutung von den Agenten des Wis-
sensregimes — den Intellektuellen bzw. Experten — entziffert bzw. gelesen
werden kann. Als »Inkarnationsapparate« fungieren Lehrbiicher und Lexi-
ka, Verfassungen und Gesetze, die ihr Wissen in den Korper »einmeifleln«
und »zu Fleisch werden« lassen, um sich der Geschichte des Lebens zu
bemichtigen, sie zu reformieren, zu kasteien und zu erziehen (vgl. de Cer-
teau 1988: 261). So werden die Facetten des Fremden physisch untermauert:
Im Korper manifestieren sich Normalitit, Vernunft und Gesundheit, aber
auch A-Normalie, Wahnsinn und Krankheit. Gleichzeitig verdeckt der Kor-
per in seiner vermeintlichen »Natiirlichkeit« die kulturellen Signien der
Norm und Normalitit, denn das, was als biologisches Substrat erscheint, ist
letztlich Ergebnis diskursiver Praktiken (vgl. Bublitz 1999: 199). Sprache
und Schrift zeigen sich als Medien einer Machttechnologie, die ihre Wur-
zeln im normativ »getrankten« Gewebe einer Semiologie der Menschenwis-
senschaften besitzen. Ihre Autoren, Foucault rekurriert auf Pinel, Michelet,
Canguilhem oder Bichat, nutzen die Okonomie der Schrift, um die wissen-
schaftlichen Diskurse in Form von Lehrbiichern, Chroniken und Lexika, in
Bildern und Romanen in einen institutionell-organisatorischen Rahmen
einzubetten und damit eine legitime Infrastruktur, ein sogenanntes Dispo-
sitiv, einzurichten.>*®

Die moderne Utopie einer totalen Ordnung versucht, den Raum der Er-
fahrung auf der Basis des menschlichen Korpers zu strukturieren. Der Kor-
per als »Papier« einer Deutungsmacht, die ihre Dringlichkeit aus der Magie
der Sprache schopft, wird durch die kulturelle Moral einer Hierarchie privi-
legierter Bedeutungszonen unterworfen, so dafl sich das Wesen der Ord-
nung bis in die machtarchitektonische Symbolik der Leiblichkeit, die die

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | KAPITEL 4

Seele des Menschen gefangen hilt, durchsetzt. Diese Konfiguration der
Welt auf der Grundlage einer Okonomie der Bewegungen und ihrer inne-
ren Organisation bezeichnet Foucault als »Diskursivierung des Sexes«
(Foucault 1997b: 21). Er beschreibt das Programm einer zunehmenden Ver-
sprachlichung des Korpers im Kontext von Wissen, Macht und Lust, die das
Bedingungsverhiltnis zwischen einer sprachlichen Normierung und Klassi-
fizierung und einer sozialen Normierung im Umgang mit dem Korper auf-
zudecken versucht.

»Das Verbot bestimmter Worter, die Schicklichkeit der Ausdriicke und alle Zensuren
des Vokabulars konnen gegeniiber dieser groflen Unterwerfung nur als abgeleitet,
zweitrangig begriffen werden: als Mittel, den Sex moralisch akzeptierbar und tech-
nisch niitzlich zu machen« (ebd.: 32).

In der wachsenden Anzahl der Diskurse tiber den Sex in Medizin, Biologie
und Psychologie verfestigt sich gleichzeitig eine normative Sexualstruktur,
die im Spannungsfeld von Moral und Sittlichkeit die individuelle Beziehung
zum Korper kontrolliert. Das moderne Subjekt zerfillt bei Foucault in ein
theoretisches Konstrukt, reguliert und diszipliniert durch die Praktiken und
Diskurse von Experten, die in den Techniken und Praktiken des Korpers
ihre unausweichliche Wirksambkeit entfalten: So verbinden sich anatomi-
sche Elemente, biologische Funktionen, Liiste und Empfindungen mit einer
Wissensmacht, an deren Ende die Konstitution und Vernatiirlichung der
»gesunden« Sexualitit, des »Wesens« des Menschen steht, um die Un-
gleichheits- und Geschlechterverhiltnisse, sexuelle Identitit und kérperli-
che Klassifikationen als »Natur« der Gesellschaft auszuweisen und damit
eine Produktion und Reproduktion ihrer entsprechenden Normen sicher-
zustellen. Der Korper ist Schnittstelle von Macht, Kultur und Rhetorik, des-
sen Anomalien, MifSbildungen und Perversionen, Geliiste, Geschmicker
und Empfindungen zur Inszenierung einer Geschlechter-, Verhaltens- und
Lebensnorm dienen. Die Korperlichkeit der Macht beruft sich weder auf ei-
nen urspringlichen Vertrag noch auf grundlegende Rechte und Pflichten,
sondern auf die automatische Gelehrigkeit und Fligsambkeit, die in der Stei-
gerung der »Fihigkeiten« und »Tauglichkeiten« des Korpers die Vertiefung
der Unterwerfung miteinander verkettet (vgl. Foucault 1976: 177). Im Sinne
eines symbolischen Bedeutungstrigers stellt der Korper die »Ordnung der
Gesellschaft« auf Dauer, indem er sich die fundamentalen kulturellen
Codes in Form von diskursiven Praktiken einverleibt und damit im epistemo-
logischem Feld des Verhiltnisses zu sich und den anderen die »Geschichte
der Machtkimpfe« materialisiert. Die Kérpererfahrung und -wahrnehmung
bleibt damit an Machtdiskurse riickgebunden und zeigt die »unterirdische«
Wirkungsweise der Machtverhiltnisse. Trotz des institutionellen Charakters

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 203

ist Macht fiir Foucault also keineswegs sichtbare oder duflerliche Macht. Sie
nimmt stattdessen in diskurskonstituierenden Praktiken, etwa in Therapie-
und Behandlungspraktiken, aber auch in alltiglichen Gesprichs- oder An-
redungspraktiken auf kapillare Weise Einfluf.

Wihrend die klassische Modernisierungstheorie in ihrem unreflektier-
ten Fortschrittsoptimismus die Emanzipation des Subjektes im Prozefl der
Individualisierung ankurbelt, deckt Foucault in der Individualisierungsma-
trix die Unterwerfung des Menschen als genuine Herrschaftstaktik des mo-
dernen Staates und seiner 6ffentlichen Institutionen auf. Disziplinierung,
Regulierung und Normalisierung sind die Chiffren, die er der Moderne als
Wirkungsformen zuschreibt. Der moderne Staat als Agent einer reorgani-
sierten Pastoralmacht®*® mit seinen zahlreichen »Orten der Disziplin«, wie
beispielsweise der Polizei, den Unternehmen, dem Militir, der Schule oder
auch zahlreichen Fiirsorge- und Wohltitigkeitsvereinen, fungiert nicht als
Triger und Uberwacher gesellschaftlicher Mechanismen unter Miachtung
des Individuums. Er ist eine »[...] raffinierte Struktur, in die Individuen
durchaus integrierbar sind — unter einer Bedingung: daf} die Individualitit
in eine neue Form gebracht und einer Reihe spezifischer Modelle unterwor-
fen werde« (Foucault 1999a: 170). Damit fafst Foucault die Macht des Staa-
tes nicht als repressive Instanz, die sich zwischen den juridischen Katego-
rien des »Erlaubt« und »Verboten« positioniert. Macht ist vielmehr ein »or-
ganisierendes Element einer Matrix, die Intelligibles von Verworfenem
trennt — und damit beides in Schach hilt« (Hark 1999: 77). Gleichzeitig
macht er deutlich, dafl die Macht nicht allein auf Institutionen oder Struk-
turen bzw. den Staat zuriickgefithrt werden kann, da sie sich weder im Be-
sitz einer Person, Gruppe oder Klasse befindet. Er spricht stattdessen von
Machtverhiltnissen als sozialen Beziehungen und Praktiken, die nicht als
etwas Auferes auf diese einwirken (vgl. Miimken 1997: 15), sondern ihnen
in Form einer den wechselseitigen Verhiltnissen eingeschrieben »Tiefen-
struktur« bereits innewohnen. In threm Zentrum steht die Norm, die Ver-
niinftiges von Unverniinftigem trennt und deren Modalitit das Subjekt,
sein Korper und Bewufitsein ist. Foucault nimmt dem Individualisierungs-
begriff seinen emanzipatorischen Charakter, indem er den Diskurs des
Subjektes als Machtdiskurs offen legt, dessen Programmatik ein »Regieren
durch Individualisieren« ist.

»Es ist eine Machtform, die aus Individuen Subjekte macht. Das Wort Subjekt hat
einen zweifachen Sinn: vermittels Kontrolle und Abhingigkeit jemandem unterwor-
fen sein und durch Bewuf3tsein und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identitit verhaf-
tet sein. Beide Bedeutungen unterstellen eine Form von Macht, die einen unterwirft
und zu jemandes Subjekt macht« (Foucault 1999a: 166).

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | KAPITEL 4

Die Praxis der »normalisierenden Subjektivierung« spiegelt sich in der All-
tagspolitik der Disziplinierung und Dressierung des Individuums, deren
Absicht die freiwillige Bindung des Menschen an eine »Durchschnitts-
Identitit« umschreibt. Thr Werkzeug ist die Erzeugung eines gegenwirti-
gen, auf die Norm ausgerichteten Bewufitseins, daf} die Beziehung zu sich
selbst durch die Vorgaben der Diskurse regelt. Dabei bleibt die Norm inhalt-
lich gestaltbar und variabel, wihrend ihr Funktionieren, Normwidriges vom
Normgerechten auszuschlieflen, wenig Spielraum 1if3t. Durch die Grenze
des Normalen, die alle Lebensbereiche durchzieht, werden aber nicht nur
die Zonen der intelligiblen Normalitit, sondern immer auch die Taxino-
mien des Anormalen und Devianten reguliert, so daf$ »Machtbeziehungen
die Grundlage fiir weitreichende und den gesamten Gesellschaftskorper
durchlaufende Spaltungen« bilden (Foucault 1997a: 115). Die moderne Kul-
tur des Abendlandes ist daher nach Foucault eine Geschichte der Spaltung,
da unter dem »Zugmittel« der Ordnung, Normalisierung und Vereinheitli-
chung, immer auch die Kluft zum Anderen, Aufer-Ordentlichen, Fremden
aufbreche.

Anstelle einer zentralistischen Machtkonzeption, die ihre Kontrollan-
spriiche »von oben nach unten« durchsetzt, stellt Foucault eine netzférmi-
ges, zirkulierendes Machtmodell, dessen regelgeleitete Praxis auf eine Klas-
sifikation und Dichotomisierung der Verhiltnisse abzielt. Wo sie auftaucht,
zwingt sie die Wahrnehmungen, Erfahrungen und Haltungen in ein Raster
des Unterscheidens: Abnormitit wird zum Anderen der Norm, Abweichung
zum Anderen der Gesetzestreue, Krankheit zum Anderen der Gesundheit.
Diese normgeleitete Macht ist eben keine in factu existierende Macht, die
einer rationalen Logik folgt, sondern Foucault entwirft ein Netz weitver-
zweigter, in actu vorliegender Machtverhiltnisse, ein »Archipel von ver-
schiedenen Michten« (Foucault 1999b: 177), mit ihren jeweils spezifischen
Rationalititen, deren Mechanismus die Trennung von »Drinnen« und
»Drauflen« ist. Normalisierung als Normalismus stellt sich dabei vor allem
als Projekt der aufsteigenden Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts
dar, deren Forschungsinhalte und -ergebnisse in Form umfangreichen Text-
und Bildmaterials an einer Verdatung, Standardisierung und Konventiona-
lisierung der untersuchten Lebensbereiche mitwirken, indem sie Normal-
und Durchschnittswerte bilden und damit Richt- und Leitlinien setzen, um
die durch Zusammenbruch des dynastischen Reiches explosionsartige Zu-
nahme der Bevolkerung regierbar zu machen. Foucault spiirt in den, durch
den Aufstieg der empirischen Wissenschaften hervorgebrachten demogra-
phischen Daten von Verwaltungs- und Wirtschaftsapparaten, Bevolkerungs-
und Einwohnerstatistiken, Berechnungen zur Geburten- und Sterberate,
medizinischen Lehrbiichern zur Symptom- und Diagnosebestimmung die
Regulierungs- und Disziplinierungsstrategien moderner Gesellschaften auf.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 205

Sie geht gewissermafien methodisch vor, da sie mit Hilfe wissenschaftlicher
Befunde und Wissenskataloge die »sozialen Tatsachen des Lebens« zu ver-
schriftlichen und damit zu regulieren sucht. Daher setzt die Bio-Regu-
lierung durch den Staat und sub-staatliche Institutionen an der Kreuzung
von Korper und Bevolkerung an, indem sie Natalitit, Mortalitit, Sexualitat
und Morbiditit in die Schablone der Normalitit lenkt, gleichzeitig Unpas-
sendes bzw. Abweichendes als A-Normalie ausweist.**°

Die Praxis der Normalisierung beruft sich auf Texte, die die Fakten der
Wirklichkeit erst produzieren, um dann als Wahrheiten und Ordnungen —
Normalititen — auf das soziale Leben Einflufl zu nehmen: Das Wissen um
Ordnung reicht dabei von »normalen« Bevolkerungswachstumsraten iiber
»normale« Geburtenziffern bis hin zu »normalen« Krankheitsverlidufen, das
nicht nur Subjekte und Verhaltensweisen in Relation zueinander setzt und
damit Verhiltnisse schafft, Vergleiche zieht und Entwicklungsverliufe
nachvollziehbar und abbildbar macht, sondern gleichzeitig eine Normativi-
tit des Sich-Anpassens, -Unterwerfens und -Fiigens ins Leben ruft. Dabei
argumentiert der Diskurs um die Normalitit aus der Perspektive eines Dis-
kurses der Pathologie und Endemie.*"

Die Produktion von Normalititen, Gewohnheiten und Alltiglichkeiten
schlielt auf diese Weise eine Produktion von Abweichung, Ungewohntem
und Fremdem mit ein. Wo Vernunft zum aufklirerischen Ideal erhoben
wird, ist der Wahnsinn nicht fern, er nimmt zu und eréffnet dadurch im-
mer neue Riume und Moglichkeiten der Vernunft, denn »[njur in der
Nacht des Wahnsinns ist Licht moglich, das verschwindet, wenn sich der
von ihm aufgeldste Schatten verwischt« (Foucault 1969: 549). So findet die
soziale Konstruktion des Fremden nicht erst an den Rindern der eigenen
Kultur statt, sondern inmitten des Bewufitseins des rationalen Subjektes,
das in einem permanenten Dialog mit sich selbst und seinem wahnsinni-
gen Anderen zu stehen scheint.

Foucault nennt diese Form der Machtausiibung, die sich auf den
»Volkskorper« bezieht, Bio- bzw. Anatomie-Politik und betont ihre Kon-
stanz als auch indirekte Vorgehensweise, eben nicht unmittelbar (zu verbie-
ten, zu unterweisen, zu unterdriicken), sondern indirekt lenkend auf die
Handlungen des Einzelnen einzuwirken. »Handeln auf ein Handeln, auf
mogliche, kiinftige oder gegenwirtige Handlungen« (Foucault 1999c: 192),
so daf das Machtverhiltnis anders als das Gewaltverhiltnis, das zwingt,
beugt, bricht und zerstort, produktiv verfihrt, und das Subjekt des Handelns
bis zuletzt anerkennt, ihm ein ganzes Feld von méglichen Antworten, Reak-
tionen, Wirkungen, Erfindungen eréffnet (vgl. ebd.). Fremdfithrung im
Sinne von statistischen Vorgaben und Wissensformen sowie Selbstprakti-
ken im Sinne von Modalititen des Verhiltnisses zu sich selbst, in denen
Techniken der Selbstpflege, -gestaltung und -disziplinierung ihre Wirkung

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | KAPITEL 4

entfalten, werden ich ein Geflecht wechselseitiger Durchdringung gesetzt,
so dafl Macht und Freiheit nicht als entgegengesetzte, sondern als wechsel-
seitige, miteinander verwobene Elemente dargestellt werden.

Es ist die Dialektik von Normalitit und Normativitit, die dem »norma-
len« Gang der Dinge eine Verbindlichkeit verleiht, in deren Zentrum die
Etablierung einer sozialen Ordnung steht, deren >Auflen< das Fremde im
Sinne des Normabweichlers ist. Denn mit der Produktion von Wahrheiten,
Regel- und Normalfillen, vorschriftsmifligen Verliufen und Standardma-
Ren ist eine Produktion von Randerscheinungen, Ausnahmen und Extrem-
fallen mitimpliziert, die den Normalismus als Ursprung aller Anomalien
ausweist und durch diese gleichzeitig begrenzt.

»Diese Normalisierung begniigt sich nicht damit, die Erfahrung einem blofen Ge-
setz zu unterwerfen, sie greift in die Erfahrung ein, sie verindert die Erfahrungs-
strukturen; als eine >Normalisierungsmacht« schliet sie die Momente des Politi-
schen und des Technischen und damit auch die Momente des Gewaltsamen ein«
(Waldenfels 1998: 12).

Die Normalisierungspraktiken kénnen so als Erzeugungsprinizip von Ab-
weichung und Devianz betrachtet werden, denn nur iiber die Orte des
»Anormalen« erschliefit sich der Bereich des »Normalen«. Sabine Hark
konstatiert, daf »[...] paradoxerweise das Pathologische, das Anormale, das
Deviante einen bestimmten epistemischen Vorrang vor dem Normalen be-
sitzt« (Hark 1999: 79). Es ist gewissermaflen als VergrofRerungsglas zu ver-
stehen, durch das man das Normale besser betrachten kann. Normalisie-
rung produziert damit nicht nur einen spezifischen Typus von normalisier-
ter Subjektivitit, sondern betont gleichermafien die Grenzen der Toleranz-
bereiche. Die Welt zerfillt so in Rdume des Vertrauten, Gewohnten und
Normalen, die innerhalb der Grenzen liegen, und in Fremdes, Ungewohn-
tes und Aufier-Ordentliches im »Drauflen«.

Foucault entwirft eine »Kartographie der Ordnungs, da sich die Diskur-
se um Wissen und Macht im Raum mittels Parzellierung, Funktionalisie-
rung und Klassifizierung konkretisieren und materialisieren. Gefingnis,
Psychiatrie und Klinik, aber auch Militdr, Schule und Betrieb geraten unter
Normalisierungsperspektive in ein anderes Licht: Sie werden zu Produk-
2 Sie stellen dabei nicht nur
auf repressive MaRnahmen zur Disziplinierung im Sinne eines »Uberwa-
chens und Strafens« ihrer Mitglieder ab, sondern entwerfen Programme
anerkannter Formen der Lebensfithrung, die sich von der Erziehung der
Kinder iiber die Therapie und Diitetik des Korpers bis hin zur Arbeitsplatz-
gestaltung erstrecken.”® Die Ein- und AuschlieRungsmacht dieser realen
Orte nennt Foucault »Heterotopien«, deren Zugangsregelung Prozeduren

tionsstitten des Normalen und A-Normalen.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 207

der Offnung und SchlieRung umfassen.”** Besondere Aufmerksamkeit
widmet Foucault den Heterotopien der Devianz, die als »absolutes Auen,
die Binnenrdume der Gemeinschaft im Sinne umschlossener, homogener
Riume hervorbringen und regulieren.”® Denn nur wo Unvernunft und
Wahnsinn walten, konnen sich »verniinftige« Gesellschaftsformen entwik-
keln, nur wo Anomalien hervortreten, wird Normales sichtbar, nur wo
Fremdes und Ver-riicktes hervorbrechen, lassen sich Programme zur Regu-
lierung und Disziplinierung durchsetzen. Foucaults Denken an den Gren-
zen legt die Seinsweisen der Ordnung offen: »Das Heterogene bildet fiir
jede Kultur zugleich das Zeichen ihrer Zerbrechlichkeit wie ihrer eigenen
Kohirenz« (de Certeau 1997: 16), denn unter jeder Kontinuitit klafft der
Abgrund der Diskontinuitit, unter jedem Wunsch nach Kohirenz lauert die
Inkohidrenz, so dafk »[d]ie Heteronomie [...] zugleich der Stimulus und das
Unzulissige, die Wunde des Rationalismus [ist]« (ebd.: 17).23

Normalisierung als eindringlichster Impetus der Modernisierung ver-
korpert eine Wissensmacht, die in den Naturwissenschaften ihren Anfang
nimmt und als Komplex von Wissen und Kénnen in gleicher Weise den
Diskurs der Human- und Sozialwissenschaften beherrscht: »Wie funktio-
niert menschliches und soziales Verhalten? Wie wird es gesteuert? Wie 1f3t
es sich im Stérungsfall reparieren, und wie lassen sich seine Kapazititen
steigern und vervielfiltigen?« (Waldenfels 1998: 62f.). Denn das Wissen
um die Normalitit bleibt nicht nur den Orten ihrer Anwendung verhaftet
im Sinne institutionalisierter und materialisierter Funktionsstitten, son-
dern schreibt sich als verinnerlichtes Wissen in den Wirklichkeitskonstruk-
tionen und Handlungspraktiken des Akteurs im Alltag ein. Macht funktio-
niert damit sowohl als duflerlich organisiertes als auch als inneres, formen-
des Prinzip, so daf sie weder personen- noch ortsgebunden, weder statisch
noch bestindig erscheint: »Die Macht ist nicht etwas, was man erwirbt,
wegnimmt, teilt, was man bewahrt oder verliert; die Macht ist etwas, was
sich von unzihligen Punkten aus im Spiel ungleicher und beweglicher Be-
ziehungen vollzieht« (Foucault 1998a: 115). Sie arbeitet vielmehr als eine
Kontrollinstanz im Einzelnen selbst, um von dort aus den eigenen und
fremden Titigkeitsbereich zu tiberwachen, zu kontrollieren und zu diszi-
plinieren.

Damit zieht Foucault die Analogie zwischen dem Blick der Wissen-
schaften auf den Menschen und einer im Einzelnen einsetzenden Proble-
matisierung seiner selbst. Dieser sogenannte »Blick auf sich selbst« ent-
spricht einer geschirften Aufmerksambkeit fiir eigene und fremde physiolo-
gische und psychische Zustinde, einer Wachsamkeit organismischer Wir-
kungen und einer spezifischen Erwartungshaltung. Es ist der Anfang einer
durch den modernen Normalisierungsdiskurs angestachelten »Sorge um
sich« (Foucault 1997c), die ihre Wirkung auf dem Schauplatz des Korpers

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | KAPITEL 4

entfaltet: »seinen Zustand, seine Gleichgewichte, seine Gebrechen, seine
stindigen oder voriibergehenden Befindlichkeiten erscheinen als die ent-
scheidenden Variablen, nach denen sich das Verhalten zu richten hat«
(ebd.: 175). Im Gegensatz zu den Tendenzen der sokratischen Selbstsorge in
der griechischen Kultur bzw. der platonischen Lehre der cura sui in der Phi-
losophie demaskiert Foucault die moderne Sorge seiner selbst als Quelle
immer undurchschaubarer und kapillarer Machttechnologien. Es sind dis-
kursive Praktiken mit dem Ziel, ein Raster der Disziplinierung tiber den
Raum zu werfen, ihn zu organisieren, auszulaugen. Nur auf den ersten
Blick sei die »Sorge um sich« eine Macht des Subjektes tiber sich selbst. Ih-
re Wurzel liegt in einer als Projekt der Wahrheit verschleierten Wissen-
schaft, die durch ihre Kataloge zur Gesundheitspflege und Hygiene den
Blick auf die Lebensgewohnheiten und Umgangspraktiken des Menschen
lenkt, sich bis in ihre entlegendsten Alltagsnischen einschleichen und eine
permanente subjektive wie auch intersubjektive Uberwachung erzeugt. Die
Praxis der Selbstsorge ersetzt die aufwendigen Verfahren der Fremdkontrol-
le und »aufderen Zwinge, fillt die Liicken und Nischen einer »Macht von
oben« durch die zirkuldren und intersubjektiven Kontrolltechniken der Sub-
jekte untereinander.

»Ob wir spazieren gehen oder ob wir sitzen, ob wir uns salben oder ein Bad nehmen,
ob wir essen, ob wir trinken, ob wir schlafen oder wachen, mit einem Wort: was im-
mer wir tun — das ganze Leben lang und bei allen damit verbundenen Beschiftigun-
gen — brauchen wir Ratschlige fiir eine Lebensfithrung, die niitzlich und ohne Un-
gemach ist« (ebd.: 135).

Der Normalismus bezeichnet eine Moralisierungs- und Disziplinierungs-
macht, die als »natiirliches« Mifdtrauen und Ablehnen gegeniiber Anomali-
taten, Aufler-Ordentlichkeiten, a-typischen Phinomenen und Befremdlich-
keiten ihre alltagspragmatische Relevanz gewinnt. Die »Sorge um sich« griin-
det im Argwohn gegeniiber dem Anderen, der als widerstindiges Element der
Norm konstruiert wird. Wo das Fremde in Form von Triebtiberschiissen,
Phantasien oder Krankheit auftaucht, miissen soziale Exklusions- und wis-
senschaftliche Korrekturarbeiten geleistet werden: Therapien, Behandlun-
gen und dhnliche Verfahren werden in den dafiir vorgesehenen Orten zur
Wiederherstellung der Ordnung eingesetzt und sie damit vom »Ort der
Vernunft« fernzuhalten.*”

Vernunft und Normalitit werden somit vom exterritorialen Standpunkt
des Anderen her entworfen: »des von der Vernunft zum Schweigen ge-
brachten Wahnsinns« (Fink-Eitel 1994: 217). Damit zeigt Foucault, daf die
moderne Aufklirung den Aufstieg der Vernunft iiber die Repression des
Fremden austrigt, die Ausgrenzung des Anderen durch institutionelle

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 209

Praktiken und wissenschaftliche Verfahrensweisen zur Integration und
Etablierung einer Binnenordnung nutzt. Das Fremde, das in der Foucault-
schen Diktion als Anderer schlechthin (als Wahnsinn, Asozialitit und Anor-
malitit) konstruiert wird, ebnet den Weg fiir die Vernuntft:

»Vernunft und Wahnsinn stehen in einem zwar wechselseitigen, jedoch asymmetri-
schen Verhiltnis des Ausschlusses. Als das AusschlieRende ist die Vernunft, der eine
Teil des Verhiltnisses, zugleich dessen Ganzes, weil der andere Teil des Verhiltnis-
ses, der Wahnsinn, vollstindig durch die Ausschliefungsleistung bestimmt ist«

(ebd.).

Das Fremde ermoglicht erst durch seine Ablehnung und Entiuferlichung
die Konstruktion einer Ordnung der Dinge, so dafy Hinrich Fink-Eitel
Wahnsinn und Vernunft als dialektisches Verhiltnis konstitutiert. Erst in
der »Beseitigung der irritierenden Fremdheit, die [beispielsweise] der
Wahnsinnige gegentiiber der herrschenden >Normalitit< darstellt [...]« (ebd.:
2106), gelingt es, diese Normalitit zu bestitigen, sie zu produzieren und zu
reproduzieren. Wihrend das »Normale« im ausgehenden 20. Jahrhundert
zum selbstverstindlichen Orientierungs- und Handlungsraster gerit, das
einem Leben in »geordneten Verhiltnissen« entspricht, fillt Fremdheit mit
Anomalitit, schlimmstenfalls mit Wahnsinn zusammen.

Normalitit, so zeigt Foucault in seinen Studien eindrucksvoll, verkor-
pert keineswegs einen statischen Zustand. Als diskursive Wirklichkeitskon-
struktion ist sie in einen Kampf um Bedeutung verwickelt, in denen sie ein-
zelnen Diskursakteure interessenbezogen und taktisch agieren. Sie erschaf-
fen mit ihren Benennungen sowohl integrative Muster der Vergesellschaf-
tung als auch reglementierende Verfahren zu Ab- und Ausgrenzung ande-
rer Diskursteilnehmer. Denn Diskurse stehen in einem komplexen Ver-
hiltnis der Erméglichung und Begrenzung (vgl. Keller 2001: 134), die in ein
hierarchisches, zum Teil horizontales Verhiltnis tiberfithrt werden kénnen.
Durch die Kopplung des Normalen mit dem Normativen wird die Praxis der
Normalisierung an eine riicksichtslose Normierungs- und Ausgrenzungs-
praktik gebunden, die dem Fremden im Sinne des Normabweichlers die
Rolle des feindlichen Gegeniibers einrdumt. Die Konstruktion des Abweich-
lers ist dabei nicht nur eine zufillige Nebenfolge des Normalisierungsdis-
kurses. Sie ist gewissermaflen der Ermoglichungszusammenhang fiir die
gesellschaftliche Geltungskraft des dominanten Diskurses der Normalisie-
rung. In diesem Sinne ist nicht der Wahnsinnige der wirklich wahnsinnige,
sondern die durch seine Repression erméglichte Normalitit der eigentliche
Wahnsinn.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | KAPITEL 4

4.2.2 Zivilisierungspraktiken -
Zur Ordnung des Verhaltens (Elias)

Lange Zeit herrschte in den Sozialwissenschaften eine Modernisierungs-
perspektive vor, deren dominierender Terminus nicht Normalisierung,
sondern Zivilisierung lautete und anstelle des Foucaultschen »Untergangs-
szenarios« moderner Subjektivitit der wachsenden Synthese- sowie Fried-
fertigkeit des Menschen den Vorrang gab.>®

Dem jidischen Philosophen und Soziologen Norbert Elias gelang mit
seinem monumentalen zweibdndigen Werk vom »Prozefs der Zivilisation,
das 1939 noch wihrend seines Exils in England erschien, aber erst in der
dritten Auflage 1976 aus der Marginalie des »Geheimtips unter Kennern«
binnen kiirzester Zeit zum Klassiker avancierte, der entscheidende Schritt
in die Reihe der »grofien Theorien«. Elias, der den Zugang zum besseren
Verstindnis gegenwirtiger Formen des Zusammenlebens in der retrospek-
tiven Genese gesellschaftlicher Strukturen und der mit ihnen verflochtenen
Psychogenese ihrer einzelnen Mitglieder sucht, etabliert die Prozeftheorie
als festen Baustein im angesehenen Repertoire der deutschen Soziologie.
»Zivilisation« lautet Elias’ Schliisselbegriff einer Theorie sozialer Prozesse,
die gelegentlich den Eindruck erweckt, als wiirde er staatenlose, auflereuro-
piische Gesellschaften in recht plakativer Weise, quasi als »V6lker ohne Ge-
schichte« den »zivilisierten« westlichen Staatengesellschaften mit langer
Geschichte gegeniiberstellen (vgl. Hinz 2000: 77).

Erst spit ging man mit seinem Prozefs der Zivilisation als Ganzem ins
»Kreuzverhor«®?; zu gerne hielt sich der Glaube aufrecht, der Mensch sei
aus dem Schatten seiner barbarischen Vorfahren herausgetreten und habe
sich zum bewufiten und friedlichen Mitmenschen entwickelt, ganz so, als
hitte die Zivilisation »wirklich« stattgefunden. Denn Elias verstand unter
Zivilisierung keine »aggressive« Disziplinierungspraxis, wie es Foucault in
seiner Genealogie der modernen Normalisierungsgesellschaft von Anfang
an anlegt, sondern eine Ordnung von ganz spezifischer Art, die als solche
richtungslos, intentionslos ist, in ihrer gewalthemmenden und -verdrin-
genden Wirkung aber eine zuversichtliche, wenn nicht evolutionistische
Lesart nahelegt.

Elias begreift den von Foucault kritisch bewerteten Normalisierungs-
prozef als Prozef der Zivilisation und fithrt anstelle der Foucaultschen Un-
terscheidung von normal/anomal, gesund/krank, moralisch/pervers die
Trennung bzw. Genese vom unzivilisierten zum zivilisierten Verhalten ein.*#°
Zivilisation im Sinne einer gesamtgesellschaftlichen Sozialdisziplinierung
bildet ein strukturgeschichtliches Phinomen, das die Entstehung des neu-
zeitlichen Staates an die Schaffung ordnungsfihiger Individuen koppelt
und ihre Kontingenz durch die Zivilisierung des Verhaltens einzudimmen

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 2II

versucht (vgl. Makropoulos 1997a: 4off.). Dabei betont Elias, dhnlich wie
Foucault, die Bedeutung der Macht- und Herrschaftsverhiltnisse, indem er
die Zivilisation an die Genese staatlicher Gewaltmonopole und Institutio-
nen riickkoppelt und als eine distinkte Kapitalform begreift. Auf diese Wei-
se basiert auch der Prozef der Zivilisation auf einem Ordnungsprimat, das
in einer Phase zunehmender Destruktion traditioneller Vergesellschaftung
und ihrer verbindlichen Normen die Neuschopfung einer geltenden Gesell-
schaftsorganisation tiber die selbstmichtige und damit sikulare Bekidmp-
fung und Begrenzung von Fremdheit herzustellen versucht; Elias spricht in
diesem Zusammenhang auch von gesellschaftsspezifisch erlernten Selbst-
steuerungsmustern.

Mit der Kategorie des Fremden werden unter zivilisationstheoretischer
Perspektive sowohl die Gesamtheit grundlegender Bediirfnisse und Trieb-
impulse im Sinne einer noch ungeformten »Natur des Menschen« als auch
die Interferenz- und Kontingenzeffekte eines unkoordinierten zwischen-
menschlichen Handelns bezeichnet, die das Programm der Zivilisation be-
wiltigen soll.*#" Elias’ ProzeRmodell temporalisiert die Fremdheitsproble-
matik, indem der Diskurs der Zivilisation das Fremde als »Unzivilisiertes,
Vergangenes erzeugt, denn Zivilisierung steht fiir einen ganz bestimmten
Wandel, verstanden als »Vorriicken von Peinlichkeitsgrenzen«, »fortschrei-
tende Interdependenz«, »Lernprozesse« oder eine »Stufenabfolge hin zum
Besseren«.

Auch Elias’ Studien sind historisch iibergreifend und reichen mehrere
Jahrhunderte zuriick, stellen damit den ProzefR der Modernisierung nicht
als »Blitzkrieg« der Wissenschaft und Technik, der rationalen Vernunft und
des aufklirerischen Geistes gegen traditionelle Gesellschaftsstrukturen dar,
sondern als langwierigen, multikausalen Transformationsprozefl gesell-
schaftlicher Figurationen.*#* Damit arbeitet Elias an einer Theorie des so-
zialen Wandels.*# Die Prozefperspektive verfolgt die Absicht, statische Ge-
sellschaftsmodelle durch einen dynamischen Vergesellschaftungsprozefl zu
ersetzen. Gesellschaft gerit als dynamische Bewegung, d.h. als eine pro-
zefRhafte Abfolge von Ereignissen — Figurationen — in den Blick, deren Ent-
wicklung nichtsdestoweniger strukturiert verlduft, ohne dabei jedoch linear
auf ein bestimmtes Ziel ausgerichtet zu sein. Elias arbeitet mit dem Verweis
auf die Riickkopplung des Bewegungsverlaufes von Gesellschaften mit der
strukturellen Ebene, um die Prozesse nicht als willkiirlich und variabel,
sondern als langfristige gesellschaftliche Vorginge darzustellen, die ihre
Ursachen und Wirkungen sowohl in der Soziogenese des Staates als auch
in der Psychogenese des Individuums haben. Im Sinne einer historischen
Perspektive stellt sich die Prozefitheorie gegen die Vorstellung, Soziologie
als Gegenwartswissenschaft*** zu begreifen; sie betont die Notwendigkeit
interdisziplinir angelegter sozialer Langzeitanalysen, da »[...] jede kurzfri-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | KAPITEL 4

stige Planung von Menschen durch langfristige ungeplante Prozesse beein-
fluRt wird« (Elias 1977: 148). Uberhaupt ist die Frage nach der »Geschicht-
lichkeit des Sehens« (Korte 1999: 317) Elias’ zentrale Fragestellung®¥ und
deckt sich mit Foucaults Forderung, ein historisches Bewufitsein fir die
Analyse gegenwirtiger Phinomene anzulegen, ohne jedoch eine ideologi-
sche Richtung in die sozialen Prozesse hineinzulesen.>#° Denn Zivilisation
vollzieht sich, obwohl ihr eine eigentiimliche Ordnung innewohnt, als Gan-
zes ungeplant (vgl. Elias 1976b: 313) und fuflt daher weder auf rationalen
Erwigungen noch einer zielbewufiten Erziehung des Menschen. Wenn-
gleich die Abfolge selbst relativ planlos verliuft, bricht der Ordnungscha-
rakter der Zivilisation in den Praktiken der sozialen Steuerung von Staat
und Individuum, in den intersubjektiven Abstimmungsprozessen oder in
der Organisation der heterogenen Population hervor und arbeitet an einem
produktiven Grundmuster der modernen Vergesellschaftung mit, die den
Menschen Méglichkeiten des »Selbstmanagements« auf der Grundlage ei-
ner Repressionsorientierung anbietet: Zivilisierung kann so auch als

»grundlegende Technologie jenes Typs sozialer Steuerung [aufgefaflt werden], der
mit seiner konstitutiven Verschrinkung interner und externer, also sowohl in den
Individuen, wie auf sie wirkender Verfahren eines komplexen Kontingenzmanage-
ments, nicht nur die immanente Sicherheits- und Ordnungsstiftung, sondern gleich-
zeitig weit dariiber hinaus die funktionale Organisierung, optimale Verwaltung und
produktivistische Entfaltung der individuellen und kollektiven Mdoglichkeiten zum
Ziel hat« (Makropoulos 1997a: 52).

So gerit auch der Zivilisierungsdiskurs in den Verdacht, sowohl Struktur-
als auch Erzeugungsprinzip des Fremden zu sein. Der Aufstieg der »Zivil-
gesellschaft« strebt danach, Fremdheit im Sinne von Unsicherheit, Kontin-
genz und Unordnung des menschlichen Triebhaushaltes iiberwinden bzw.
ausgrenzen zu wollen, gleichzeitig in immer neuen Klassifikationen und
Differenzierungen des Seelen-, Gefiihls- und Gesellschaftslebens neu ent-
stehen zu lassen. Denn »das Unzivilisierte« spielt als Legitimations- und
Integrationsmodus fiir koloniale und nationale Herrschaftsanspriiche in
den Glauben an die abendlidndische Zivilisation hinein.

In Abgrenzung zu der »rauhen«, noch unzivilisierten Welt des frithen
Mittelalters und ihrer unkontrollierten Ausleben der Affekte®#, wird der
Zivilisationsprozefl in den Adelshiusern der Renaissance erstmals durch
die Rezeption der Manierenschriften der Humanisten deutlich.>#® Seit dem
spiten Mittelalter und der frithen Renaissance existieren zahlreiche Schrif-
ten zur hofischen Etikette, die das Verhalten bei Tisch, den Umgang mit
dem Besteck wie auch Praktiken und Techniken des Essens und Trinkens
mafregeln, und die Elias nicht nur unter Nutzlichkeitsaspekten, sondern

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 213

eben auch unter langfristigen psychischen Verinderungen betrachtet.*
Von einem zunichst eher engen hofischen Kreis greift die zunehmende
Straffung und Differenzierung der Affektkontrolle allmihlich auf die ge-
samte Gesellschaft iiber; sie verlduft damit von »oben« nach »unten«. Mit
Blick auf die wachsende Zahl von Benimm- und Manierenbiichern im Zuge
der Ausdifferenzierung einer héfischen Kultur, die einen ganzen Apparat
an Geschichtsschreibern, Minnesingern und Dichtern unterhilt®°, ist es
vor allem die Praxis des Schreibens, die als strategische Kraft der Zivilisa-
tion in Erscheinung tritt. Die Schreibpraxis treibt die Standardisierung und
Inkarnation von Gebriuchen und Verhaltensweisen mit Hilfe von Erzie-
hungsschriften, Tischzucht und Manierenbiichern voran.

»Diese Gedichte und Schriften sind selbst ganz unmittelbar Instrumente der >Kondi-
tionierung« oder >Fassionierungs, der Einpassung des Einzelnen an jene Verhaltens-
weisen, die der Aufbau und die Situation seiner Gesellschaft erforderlich macht«
(Elias 1976a: 109).

Als eigenstindige Literaturgattung verkérpern die Manierenschriften des 16.
Jahrhunderts den Beginn der modernen Utopie einer vollstindigen Kontrol-
le und Steuerung des eigenen Verhaltens. Die »Rationalisierung der Sinnec,
die sich die langfristige Affekt-, Selbst- und Naturbeherrschung zum Ziel
setzt, ebnet den Weg fiir die Etablierung einer liickenlosen sozialen Ord-
nung mit verbindlichen sozialen Normen und Kontrollinstanzen, die poten-
tiell oder aktuell abweichendes Verhalten regulieren bzw. sanktionieren und
damit die Bewiltigung der Kontingenz- sowie Fremdheitsproblematik beab-
sichtigen. Die Zivilisation zerlegt auf der Grundlage von »Verhaltensvor-
schriften« die Welt der Sinne in eine wohlgeformte, angebrachte, vorneh-
me, sittliche und eine unangebrachte, lasterhafte und schamlose Umgangs-
praxis, die sich an den korperlichen Verrichtungen »ablesen« 1aft: » Accord-
ing to Elias, the »uncivilized body« was constrained by a few behavioural
norms, gave immediate expression to emotion, and sought to satisfy desires
without restraint or regard for the welfare of others« (Shilling 1997: 93f.).
Zivilisation bedeutet daher immer auch, den Kérper unter das Gesetz
einer Schrift zu stellen, um seine undurchsichtige fleischliche Substanz in
einen »Text« zu verwandeln, der sich in seiner Lesbarkeit diskursiv bearbei-
ten 1af3t. Manierenbiicher, aber auch Romane, Liedertexte (Minnesang) und
andere textuelle Signien einer im Entstehen begriffenen modernen Kultur
stehen damit, ganz im Sinne einer Textwerdung von Koérper und Existenz,
fiir die Unterbindung und Austreibung von allem Befremdlichen im Men-
schen: »von [einem] undurchsichtigen und zusammenhangslosen Fleisch,
von diesem exorbitanten und verwirrenden Leben endlich zur Einfachheit
und [Eindeutigkeit] eines Wortes zu gelangen |[...]« (de Certeau 1988: 269).

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | KAPITEL 4

Die Praxis des Zivilisierungsdiskurses ist dabei sowohl Sprach- als auch
Handlungspraxis. Denn das zunichst sehr exklusive Wissen, das seinen
Ursprung in den hofischen Zeremoniellen oder Schriften im Wirkungsbe-
reich des Souverins besitzt, tibertrigt sich von dort aus kontinuierlich auf
die Umgangsformen der {ibrigen Gesellschaft, in denen sie auf die Prakti-
ken der Lebensfithrung, Partnerwahl, Eheschlieffung oder Familienplanung
bis heute (und auch noch weiter) EinfluR nimmt.>" Elias begreift daher
den Prozefl gesellschaftlicher Modernisierung in der allmihlichen Um-
wandlung von »Fremdzwang« in »Selbstzwang« und beschreibt damit,
wenngleich er immer auch die gesamtgesellschaftlichen Strukturen bertick-
sichtigt, die Geschichte moderner Rationalisierung auf der Ebene des Verhal-
tens und Erlebens von Individuen. Zivilisation driickt sich in der langfristigen
Entwicklung kontrollierter Wahrnehmungs-, Verhaltens- und Bewertungs-
muster aus, deren Bestreben die weitgehende Beherrschung von Affekten
und Emotionen ist.

Die Zivilisierung des Menschen fiihrt Elias auf die Feststellung zurfick,
»daf} fortschreitende Differenzierung mit einem wachsenden Bewufdtsein
gegenseitiger Abhingigkeiten und der Notwendigkeit einhergeht, das Ver-
halten besser aufeinander abzustimmen« (van der Loo/van Reijen 1992:
111). Dartiber hinaus verweist Elias auf den exklusiven Charakter der Zivilisa-
tion und bringt die Veranderung von Verhaltensstandards eng mit der Dy-
namik der damaligen Machtverhiltnisse in Verbindung, denn

»mJan kann die Zivilisation des Verhaltens und den entsprechenden Umbau des
menschlichen Bewuftseins und Triebhaushalts nicht verstehen, ohne den Prozef der
Staatenbildung und darin jene fortschreitende Zentralisierung der Gesellschaft zu

verfolgen [...]« (Elias 1976b: 8).

Elias zeigt, dafl die Verdnderung der Verhaltensstandards mit bestimmten
Verinderungen im Aufbau der Gesellschaft verflochten sind (wie auch um-
gekehrt): Als entscheidende strukturelle Verinderungen nennt er die Abl6-
sung der Natural- durch die Geldwirtschaft und die damit einhergehende
Entstehung stabiler Zentralorgane in Form von Gewalt- und Steuermonopo-
len, die er von der Entwicklung der europiischen Feudalgesellschaften des
frithen Mittelalters bis zur abendlindischen Staatsgesellschaft nachzeich-
net. Damit bedeutet Zivilisierung immer auch Monopolisierung und Staa-
tenbildung. Elias spricht von der Renaissance als Zeitalter der absolutisti-
schen Herrschaft, das neben einer Gewaltmonopolisierung in der Institu-
tion des Konig- bzw. Flirstentums gleichzeitig eine Strukturverinderung
der abendlindischen Gesellschaft im ganzen einschlief3t, beschrinkt sich
jedoch weitestgehend auf die franzésische Gesellschaft mit ihrem Zentrum
in Paris.*?

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 215

»Erst die Errichtung eines effektiven und stabilen staatlichen Gewaltmonopols schafft
nimlich die Voraussetzungen fiir den Prozefl der zunehmenden sozialen Verflech-
tungen der Individuen, und der Apparat der staatlichen Herrschaft fithrt selbst eine
Ballung von weitreichenden und dichtgekniipften Interdependenzketten mit sich — in
den stidtischen Zentren der Verwaltung und insbesondere an den Héfen« (Bogner

1989: 21).

Die Erklirungskraft des Eliasschen Zivilisationsmodells beruht auf dem
Moment der Entstehung stabiler Zentralmichte und der Interdependenz
der Konkurrenz zwischen verschiedenen Herrschern, d.h. von einer Zivili-
sation 143t sich nur dann sprechen, wenn auch die spannungsreichen Um-
wilzungsprozesse im Bereich der politischen und 6konomischen Macht-
verhiltnisse in den Blick geraten. Der Machtzuwachs des Konigs oder Fiir-
sten zeigt sich in ihrer neuhinzugewonnen Rolle, Reprisentant und Vorbild
bzw. »modellgebendes Prigeorgan des menschlichen Verhaltens« (Elias
19776b: 3) zu sein, so daf die Hofe als stilbildende Zentren des Abendlandes
die Vision einer rationalen Gesellschaftsordnung ankurbeln.*? Der Hof ist
also ein institutioneller Bedeutungsrahmen, in dem spezifisches Wissen
gebiindelt, angehiuft und weitertransportiert wird.”>* Wenngleich die funk-
tionale Differenzierung unter absolutistisch organisierten Gesellschaften
zunimmt, ist der Zivilisierungsdiskurs auch ein Entdifferenzierungs-
diskurs, da er die Verhaltensregulierung im Sinne einer Synchronisation
und Homogenisierung der sozialen und kulturellen Verhiltnisse zur Folge
hat.

Die Soziogenese des Hofes und des hofischen Lebens koppelt Elias an
die Soziogenese des Staates, der an die Stelle einer »Kriegergesellschaft«
und ihrer »Lust des Augenblicks« (ebd.: 96) die Feudalgesellschaft mit ei-
nem hoheren Bedarf an Steuerung und Planung durch die wachsenden
Handelsverflechtungen setzt. Die Zunahme an gesellschaftlicher Interde-
pendenz, sozio6konomischer Funktions- sowie Arbeitsteilung brechen mit
der Ungeregeltheit und Ungedimpftheit der Triebe und forcieren eine Hal-
tung, deren Devise planen statt kdmpfen lautet. Die Routinierung und Steue-
rung der Affekte bewirkt eine zunehmende Synthesefihigkeit des Men-
schen, zwischen auseinanderliegenden Ereignisses und Erfahrungsebenen
symbolische Beziehungen herstellen zu kénnen, so dafl die Entwicklung
eines Zeitbegriffs auf zivilisatorische Prozesse der Regulierung und gegen-
seitigen Abstimmung zuriickgefithrt werden kann. Zeit gerat damit als ge-
sellschaftlich entwickeltes Symbolsystem in den Blick, das den Zivilisations-
grad einer Gesellschaft markiert und ihre Unterscheidbarkeit zu anderen
Gesellschaften moglich macht. Elias verweist unermiidlich auf die Ver-
schrankung soziogenetischer und psychogenetischer Prozesse, arbeitet da-
mit sehr nah am Simmelschen Modell der Wechselwirkung, will die Inter-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | KAPITEL 4

dependenzgeflechte aber nicht so sehr als kulturelle Integrationsmodi aus-
weisen, sondern bettet sie in einen kulturhistorischen Zusammenhang ein,
um anstelle der funktionalen ihre geschichtlich relative Bedeutung herauszu-
arbeiten.

»Wihrend [...] Simmel mafigeblich an den Formen der Wechselwirkung interessiert
ist, sie als gesellschaftsbildende Formen begreift, die erst Gesellschaft als sozialisie-
rende Instanz beschreibbar machen, ist das Interesse von Elias an den Interdepen-
denzgeflechten mehr auf ihre materiale Ausgestaltung und die Konkretion ihrer hi-
storischen Entwicklung ausgerichtet« (Jung 1999: 159).

Im Gegensatz zu Simmel, der die Formen der Vergesellschaftung als ab-
strakte Kategorien fafit, die er unter kulturtheoretischer Perspektive zu sy-
stematisieren versucht, setzt Elias langfristiger an und bettet das Kulturel-
le und das Soziale in seiner Prozefitheorie der Wechselseitigkeit von sich
bildenden Psychostrukturen und gebildeten Soziostrukturen (vgl. ebd.:
160f.) in ein und denselben Bedingungszusammenhang der historischen
Vergesellschaftung. Dabei konzentriert sich Elias auf die Macht- und Herr-
schaftsverhiltnisse. Er stellt jedoch anstelle des distinktiven und differen-
zierenden den durch Kopplung von Kultur- und Sozialfaktoren erméglich-
ten synthetischen Charakter des Zivilisationsbegriffes heraus. Zivilisation
geht mit dem neugeweckten Bediirfnis sowohl nach Abgrenzung des Adels
gegeniiber Bauern- und Biirgertum als auch klassentibergreifend nach Syn-
chronisation und Ordnung sozialer Verhiltnisse einher. Die Interdepen-
denz und Konkurrenz der Menschen untereinander, ihre Auseinanderset-
zungen um Macht zeigen sich in dieser Lesart als stirkste Schubkrifte einer
Umwandlung von Auflen- in Innenzwinge, die sich in einem Ensemble
von Verhaltensvorschriften, Formalien der Kommunikation, einem Katalog
von Benimmregeln und Tischsitten bis hin zum Diktat der Korperhaltung
niederschlagen. In diesem Ineinandergreifen von sozialen und biologischen
Prozessen will Elias den Dualismus von Kultur und Natur aufheben.

Doch Diskurse beinhalten nicht nur verschriftliches Wissen in Form
von systematischen Regelkatalogen, Courtoise-Schriften, Biicher zu Hof-
und Tischzuchten bzw. Benimm- und Manierenbiicher. Hiufig fiihrt der
Weg ihrer Analyse in die »Tiefenschicht von eher stummen Regeln, die das
alltdgliche Leben der Individuen von ihrer Geburt an reglementieren, ohne
von den einzelnen gewthnlich reflektiert und begriindet zu werden [...]«
(Bogner 1989: 56). Neben der Vielzahl von zivilisierenden Texten, sind es
die zahlreichen stillschweigenden Prozeduren symbolischer Zeugnisse in Sozia-
lisation und Interaktion, mit denen der »Inkarnationsapparat« der Zivilisa-
tion seine Spuren in der psychogenetischen Struktur ihrer Gesellschafts-
mitglieder hinterldf3t. Damit weist Elias Zivilisation nicht als bewufiten, wil-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 217

lentlichen oder aus Griinden einer zweckorientierten Planung des Han-
delns entsprungenen Prozesses aus — dies wiirde ein autonomes, selbst re-
flektierendes Individuum voraussetzen (vgl. Jung 1999: 163) -, sondern
stellt den Mensch als Produkt unendlicher, langwieriger Prozeduren der
Verhaltensnormierung dar, dessen Entwicklung in einem umfassenden,
komplexen Geflecht teils offensichtlicher und expliziter, teils unsichtbarer,
impliziter gesellschaftlicher Interdependenzen steht, in denen die Normen
der Zivilisation eingeschrieben sind.?

Dabei bleibt die Internalisierung gesellschaftlicher Normen an die
Struktur der Macht- und Herrschaftsverhiltnisse riickgebunden. Sie »ni-
sten« sich in Form von Bewegungs- und Handlungs-, Wahrnehmungs- und
Bewertungsmustern im Inneren des Menschen ein, so daf} Verhaltensun-
terschiede zum Spiegel gesellschaftlicher Rangunterschiede werden.>®
Wenngleich Elias den evolutioniren Charakter der Zivilisation leugnet, legt
die Kopplung von Macht und Sozialdisziplinierung ein Ungleichgewicht
offen: zwischen Zivilisationskompetenten, die ihr Verhalten gezielt und
wohl portioniert einsetzen kénnen und den »Sprung« in die kultivierte Ge-
sellschaftsschicht »geschafft haben«, und solchen, die aufgrund ihrer
»Emotionalitit«, »Spontaneitit« bzw. Unmittelbarkeit als Fremde Ausgren-
zung erfahren.®” Wihrend die traditionellen Gesellschaft kein scharfes
Fremdbild im Mosaik ihrer sozialen und kulturellen Verhiltnisse entwik-
keln kann, unterstiitzen die modernen Staatsbildungs- und Verzeitlichungs-
prozesse die Verschirfung von intergesellschaftlichen Kontrasten. Der
Fremde wird zum Menschen einer anderen Zeit bzw. eines anderen Lan-
des; er ist Mitglied einer Gesellschaft mit geringerer zeitlicher Differenzie-
rung und damit auch geringerem Zivilisationsgrad.

Soziale Herkunft und Anerkennung sind nicht mehr nur eine Frage
des Erbrechts und géttlicher Gnade, wie es das mittelalterliche Herrscher-
bild verkorpert, sondern driicken sich im Benehmen, in einer »Kultur der
guten Manieren« aus. Die psychische Struktur der Zivilisierung, die sich in
einem langsichtigen und kalkulierbaren Verhalten zeigt und sich zunichst
nur in der hofischen Gesellschaft durchsetzen kann, greift allmihlich mit
der Auflésung der Stinde, den wachsenden Interdependenzen und der an-
brechenden Urbanisierung auf die weitere Gesellschaft iiber und bewirkt
auch hier eine psychogenetische Metamorphose. »Die Menschen lernen, ihr
Verhalten lingerfristig zu planen: Unmittelbare Geliiste werden, wenn man
ihnen allzu sehr nachgibt, allmahlich in Hinblick auf eventuell nachfolgen-
de Unlustgefithle bezwungen« (van der Loo/van Reijen 1992: 64). Diese
Bezwingung und Unterdriickung gegeniiber dem eigenen und dem ande-
ren Korper (Abstimmung) bettet Elias zwar immer in die gesamtgesellschaft-
lichen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse ein, er ist aber nicht explizit,
wie Foucault, an einem Entwurf einer Soziologie der Macht interessiert.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | KAPITEL 4

Zwar ist Macht ein Schliisselbegriff der Eliasschen Figurationstheorie*®

und gewinnt als strukturelle Eigenschaft sozialer Beziehungen in dem wach-
senden Interdependenzgeflecht der neuen politischen und Skonomischen
Einheiten zunehmend an Bedeutung, sie verdichtet sich aber nicht zu einer
eigenen Technologie der Macht, wie es Foucault in seinem Entwurf einer
»Mikrophysik« impliziert.?>® Macht ist einer von vielen Begriffen, an denen
Elias die Relationalitit und Interdependenz gesellschaftlicher Phinomene
deutlich machen will, um anstelle von statischen Entititen Verflechtungs-
modelle zu entwickeln. Elias lduft mit dieser »ideologiefreien« Machtkon-
zeption aber Gefahr, die zivilisatorische »Uberlegenheit« der westlichen
Staatsgesellschaften als Machtmittel und -legitimation zwischen kolonisier-
enden Europiern und kolonisierten Nicht-Europédern anzuerkennen.

So 1afét sich auch in seiner Theorie der Moderne neben einer Unter-
driickung und Rationalisierung des eigenen Trieb- und Affekthaushaltes ei-
ne Unterdriickung und Repression des Fremden auf mehreren Ebenen mit-
lesen: Zivilisierung unterstiitzt die Ausbildung von »etablierten Gruppen«
mit hoher interner sozialer, zeitlicher als auch kultureller Homogenitit bei
gleichzeitiger Konstruktion komplementirer Aufsenseiter, die nicht selten
zur »Zielscheibe« von Stigmatisierung und Gewalt werden. So wie Elias ein
Bedingungsverhiltnis zwischen Macht und Zivilisation schlieRt*®°, geraten
die Wir-Thr-Balancen mehr und mehr ins Ungleichgewicht, weshalb Hans-
Peter Waldhoff neben gruppencharismatischen Prozessen der etablierten
»Zivilisierten« gleichzeitig die »Psychogenese des Auflenseiters« (Waldhoff
1995: 240) konstatiert. Auflenseiter verhalten sich abweichend, wobei Ab-
weichung nicht die Qualitit der Handlung beschreibt, sondern »das Pro-
dukt einer Transaktion ist, die zwischen einer gesellschaftlichen Gruppe
und einer [oder mehrerer] von dieser Gruppe als Regelverletzer angesehe-
nen Einzelperson[en] stattfindet« (Becker 1981: 8). Dementsprechend pro-
duziert die synchrone Gruppe mit hoher zeitlicher und funktionaler Diffe-
renzierung eine ihr entgegengesetzte Negativfolie, nimlich Minderheits-
gruppen niedriger zeitlicher und funktionaler Differenzierung und geringe-
rer interner Kohision. Thre Konstruktion als Fremde und die damit verbun-
dene offensive Ausgrenzung dient dazu, »unerwiinschte Impulse der Ei-
gengruppe indirekt zu stigmatisieren und einer rigiden Sozialdisziplinie-
rung, mit bequemer Aggressionsabfuhr, zu unterwerfen« (Waldhoff 1995:
25f.). Im Gegensatz zu Foucault, der Abweichung bzw. Fremdheit sehr nah
an den »Krankheitsstatus« heranfiihrt, lenkt Elias den Blick auf interkultu-
relle Differenzen und skizziert den Fremden als Staatsfremden bzw. »Unzi-
vilisierten«.>®"

In Anlehnung an das Eliassche Etablierten-Auflenseiter-Modell fithrt
Waldhoff verschiedene Beispiele in der Kulturgeschichte des modernen
Abendlandes an und sieht in der Zivilisation des Menschen immer auch ei-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 219

ne Verschirfung gesellschaftlicher Konflikte: Unterschiede zwischen ein-
zelnen Bevolkerungsgruppen nehmen zu, Selbst- und Fremdbilder rigidi-
sieren sich, die Praxis der Assimilation und Ausgrenzung als fremd emp-
fundener Menschen erfihrt eine Radikalisierung. Die zivilisatorische Kom-
petenz der »individuellen Selbstregulierung momentaner trieb- und affekt-
bedingter Verhaltensimpulse oder deren Umleitung von den primiren auf
sekundire Ziele und gegebenenfalls auch deren sublimatorische Umgestal-
tung« (Elias 1986: 382) entlarvt Waldhoff als distinktive Machtquelle ge-
schlossener Gruppierungen, in denen die gegenseitige Abstimmung ein
hohes Maf erreicht hat. Diese Gruppen reagieren jedoch auf Menschen an-
derer historischer oder zeitgendssischer Zivilisationsformen mit Ausschlufs,
da sie als iiberwiltigend fremd empfunden werden. Der Zivilisierungsdis-
kurs habe deshalb sowohl die Konstitution eines exklusiven Innen anhand
einer ausgefeilter Verhaltensmodellierung, die auf eine Selbsterzeugung
von Gruppencharisma abstellt, als auch eine Abgrenzung nach Aufien zur
Folge. Insofern produziert jeder Diskurs nicht nur legitimes Wissen, son-
dern immer auch eine Distinktionsstrategie gegentiber anderen Wissens-
formen und -akteuren. So produziert der Zivilisierungsdiskurs gleichsam
zivilisatorische Vor- wie Zerrbilder, genauer gesagt, Stereotypen des unrei-
nen, schamlosen und unkultivierten Menschen.>®>

Dieser Mechanismus von Diskursen findet seine Entsprechung in der
Praxis des Subjektes, das versucht, seinen Ort in der Gesellschaft zu finden.
Das titige Individuum ist also voll dabei, wenn es um die Realisierung von
Machtbeziehungen geht. Es tut dies im Rahmen »lebendiger Diskurse« in-
sofern, als es diese zum Leben bringt (vgl. Jiger 2001: 87). Damit setzt Elias
den Einzelnen aber auch ungewollt einen psychosozialen Verdringungs-
und Abgrenzungsprozef aus, da die »Zivilisierten« alles von sich weisen,
was ihnen wild, schmutzig, gewalttitig oder liistern erscheint, um solche
Versuchungen in sich selbst besser bezwingen zu kénnen.

Der Zivilisierungsdiskurs bringt damit die Figur des »unzivilisierten
Barbaren« hervor, der seine volle Bedeutung aus der Bezwingung einer
wachsenden »inneren Fremdheit« erhalt. Waldhoff spricht von einem spe-
zifischen Typus von Fremdheitsgefiihlen, die in der Okonomie sozialer Be-
ziehungen ihren Ausdruck findet, denn die »Rationalisierung der Sinne«
ruft gleichzeitig Mifditrauen und Abneigung gegeniiber »unkontrollierba-
ren« Menschengruppen hervor. » Fremd werden in unterschiedlichem Grade
alle Leute, in die das disziplinierende Regelwerk des modernen Staates
nicht einzudringen vermag« (Waldhoff 1995: 84). So beinhalte die Eliassche
Kopplung von Zivilisation und Staatenbildung zwei gegenliufige Tenden-
zen: Zivilisierung und Entzivilisierung, da die Okonomie der Gefiihlsdiffe-
renzierung sich nicht nur auf die intrapersonalen, sondern gleichfalls auf
die interpersonalen Grenzen auswirke:

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | KAPITEL 4

»Die Verinnerlichung der Aggressivititshemmung gegeniiber einer wachsenden
Wir-Gruppe, den immer menschenreicheren Nationalstaaten, wird mit Lenkung der
Aggression und offenen Gewalttaten gegen die Menschen bezahlt, die man als Re-
prisentanten eines anderen, fremden Schemas des gesellschaftlichen Seelenaufbaus
empfindet, sofern sie als wehrlos genug gehalten werden« (ebd.: 8y).

Fremdheit entwickelt sich einerseits auf der personlichen Erlebensebene, die
sich aus der Internalisierung gesellschaftlicher Primissen als Antwort auf
die neuen psychischen Bewertungsinstanzen entwickelt (unbewufdte Trieb-
impulse, Scham- und Peinlichkeitsgefithle usw.). Andererseits dehnt sich
die Ordnung und Steuerung des »Gefiihlshaushaltes« auf die strukturelle
Ebene aus. Um das eigene Handeln und Machtanspriiche zu legitimieren,
schafft der Zivilisierungsdiskurs eine Distanz zwischen dem »Irrationalen,
»Ungebindigten« und »Impulsiven«, weil durch die Separation eine positi-
ve Selbstbewertung bzw. eine Zone moralischer »Reinheit« und »kultureller
Kompetenz« erzeugt wird.>®

Zivilisierung und Entzivilisierung werden nicht als entgegengesetzte
Wirklichkeitskonstruktionen gefait. Entzivilisierungsphinomene miissen
vielmehr als unmittelbare Folge des Zivilisierungsdiskurses betrachtet wer-
den. Der Historiker Karl G. Zinn bezeichnet daher die zwischen dem 14.
und 17. Jahrhundert andauernden Hexenprozesse als »zivilisierte Menschen-
vernichtung« (Zinn 1989: 249). Er fithrt ihre grausamen Ausmafle auf den
europiischen Mentalititswandel zuriick, da mitmenschliche Solidaritit und
das Gefiihl christlicher Gemeinschaft zugunsten einer egoistischen Uberle-
bensstrategie der Individuen verlorengehen. Folterexzesse und Hexenver-
brennungen seien daher keine anarchischen Ausfille einzelner, oder — wie
Elias einrdumt — Ausnahmeerscheinungen bzw. krankhafte Entartungen (vgl.
Elias 1976a: 268), sondern »Kollektivphinomene mit rationaler Dimension«
(Zinn 1989: 251) und somit genuine Reaktionen auf den ZivilisationsprozeR.>*

Zwischen den Prozessen der durch Staatsbildung hervorbrechenden
absolutistischen Herrschaftsverhiltnisse und den Phantasmorgien von Teu-
fel und Hexe bestehe eine Verbindung. Ungeziigelte und grausame Gewalt-
exzesse gegen Fremde, die als »irrational« und »kreatiirlich« stereotypisiert
werden, kompensieren die Gefahr individueller »Zwangsneurosen«. Sie
stellen gewissermaflen Ersatzhandlungen fiir die Aggression gegen die im
Flursten- oder Koénigtum zentrierte Macht und Gewalt und die Repression
des eigenen Gefiihlshaushaltes bereit.>* Zinn zeigt in seiner Zivilisations-
kritik die Folgen der Umwandlung von Fremd- in Selbstzwang auf. Er be-
tont, daf® mit der Entwicklung von komplexeren Formen des Zusammenle-
bens sowohl neue Formen des Bewufdtseins als auch Unbewufstseins her-
vorgebracht werden, die sich in einer gewaltsamen und enthemmten Aus-
grenzungspraxis des Fremden offenbaren.>*®

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 22I

Diskursive Konstruktionen des zivilisatorischen Fortschritts liefern die
semantische Referenz interkultureller Differenzen und bergen die Gefahr,
»[...] iberlegene Macht, sei sie nun ckonomisch, politisch oder militirisch
begriindet, mit eben moralischer Uberlegenheit auf einer evolutioniren
Rangskala gleichzusetzen« (Giddens 1988: 298). Die wachsende Komplexi-
tit moderner Gesellschaften und ihre reflexive Verstindigung dariiber for-
dern die Fragmentierung der Kulturlandschaft entlang evolutionistischer
Kriterien. Der Fremde wird zum Kultur- und Gesellschaftsfremden, typi-
scherweise zum Auslinder.>*’ Diese Kopplung von nationaler und kulturel-
ler Identitit ist gleichermaflen Folge des Zivilisationsprozesses, da die kul-
turellen Prozesse bei Elias untrennbar mit Staatsbildungsprozessen verfloch-
ten sind. Die Ausbildung zentraler Staatsorgane korreliert mit einer spezi-
fischen Habitualisierung ihrer Mitglieder. Im Habitus zeigt sich der spezifi-
sche Nationalcharakter des Menschen, denn Zivilisation bedeutet keinen
gleichférmigen, identischen Prozef, vielmehr gibt es erhebliche Unterschie-
de und Variationen der Zivilisation je nach Form und Wandel des Staates,
so dafl von vielen, stark differierenden Prozessen der Zivilisation gespro-
chen werden muR.>*®

Jede Form von Zivilisation zielt darauf ab, das soziale Kapital ihrer Ak-
teure im Sinne »angemessener« Umgangs- und Verhaltensweisen zu meh-
ren und durch Distinktion gegeniiber anderen zu sichern. Der Habitus
macht deutlich, dal die Fremdartigkeit der Anderen nicht nur als duflerli-
che Zuschreibung fungiert, sondern dafl ausgeprigte bewufite und unbe-
wuflte Mentalititsdifferenzen die Kluft zum Fremden vergréflern. Zivilisa-
tion miindet in einer Konstitution »enggeschniirter« nationaler Gemein-
schaftskonzepte, die eine Vollexklusion des Fremden als »Auslinder« be-
wirken und diese Ausgrenzung iiber die substantielle Differenz zivilisatori-
scher Standards (Habitus) legitimieren.>®® Die Konstruktion des Fremden
als »feindlicher Auslinder« verdeutlicht die Verschiebung der Gewaltzone —
aus der Gruppe gleichen Mafles an Selbststeuerung heraus zu ihren zu-
nehmend nationalistisch gefaRten Grenzen.*”®

Elias’ Zivilisationsansatz ist einheitlich gedacht. Er arbeitet mit der
Primisse der »Einheit und Ganzheit des Triebhaushaltes und die Zugeho-
rigkeit jeder besonderen Triebrichtung zu dieser Ganzheit« (Elias 1976a:
264). Demnach erstrecke sich die Verfeinerung und Disziplinierung ein-
zelner Triebduflerungen nicht nur iiber den Bereich der Ef2- und Trinksit-
ten, sondern gleichfalls auf die Interaktions- und Sprachnormen bis hin zur
Kriegsfithrung und zum Strafrecht. Zinn meldet in seiner historischen Ar-
beit Bedenken gegeniiber dieser Gleichmifigkeit und Ausgewogenheit der
Triebsublimierung an; er stellt die Frage nach dem »Preis« des Vorriickens
von Scham- und Peinlichkeitsgrenzen, indem er die gewagte These formu-
liert:

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | KAPITEL 4

»Die neuzeitliche Genesis von Peinlichkeitsgefithlen und Ekelempfindungen dort,
wo sie — nach Elias — frither nicht vorhanden waren, bedeutet zwar einerseits gréflere
Distanz zwischen den Menschen, aber andererseits nimmt mit dem psychosozialen
Abstand der Menschen zueinander auch die emotionale Wertschitzung, der Zunei-
gungsgehalt zwischenmenschlicher Beziehungen ab« (Zinn 1989: 246).

Die wachsende intersubjektive Distanz, das Schwinden der direkten »Kampf-
lust« und die latente Omniprisenz von Peinlichkeit und Ekel stelle sich
quer zur Solidaritit und Zuneigung der Menschen untereinander und fithre
zu einer »Asthetisierung des Schrecklichen« (ebd.: 245), oder wie es Bau-
man polemisch formuliert, zu einer »sozialen Erzeugung moralischer Indif-
ferenz« (Bauman 1992b: 32). Unter der Oberfliche der »guten Manieren«
und scheinbaren Mifigung finde eine Dehumanisierung der sozialen Verhdlt-
nisse statt: Gewalt werde nicht mehr direkt, personal und unter einem be-
stimmten »Ehrenkodex« ausgetragen — Elias selbst spricht von einer unge-
dimpften Entladung der Affekte, einer Lust an der Zerstérung und Qual
(vgl. Elias 19776a: 265) —, sondern korrespondiere im Zeitalter der Rationali-
sierung mit systematischen, effizienten und technisch-perfektionierten Be-
kimpfungs- und Vernichtungsmethoden, die den Gegner nicht mehr als
Mensch, sondern als peinlich beriihrendes »Ungeziefer« begreifen und ein
»unmenschliches« Vorgehen legitimieren. Gewalt sei zu einer Angelegen-
heit eines buirokratisch-verwalteten Apparates geworden, die routiniert und
regelhaft am zuvor dehumanisierten, amoralisierten »Feind« der Gemein-
schaft unter zweckrationalen Gesichtspunkten durchgefithrt wird.*”*

Wihrend sich Elias die Chance der Humanitit und Friedfertigkeit vom
Zivilisationsprozefl erhofft — die Kampflust auch der kriegerischen Natio-
nen erscheint in der zivilisierten Welt als gedimpft (vgl. ebd.: 264) —,
spricht Zinn anstelle von Sublimierung und Reduktion von einer Potenzie-
rung der Gewalt. Als Wegbereiter des Kapitalismus ermégliche der euro-
zentristisch gefaflte Zivilisationsprozefl neue Dimensionen der Gewalt, die
eng an das Wirtschaftssystem und an eine individualistisch-liberalistisch ge-
fafite Gesellschaftsphilosophie gebunden sei.

»Die kapitalistische Gesellschaft weist gegentiber fritheren Formationen viele neue
Charakteristika auf, die als Belege fiir den Zivilisationsprozef gelten, aber sie brachte
auch die technischen und organisatorischen Fihigkeiten hervor, Kriege effizienter zu
fithren, verheerender zu zerstdren und massenhafter zu téten. Der Zivilisationspro-
zef}, der in Europa mit der Entstehung der biirgerlichen Gesellschaft und des Kapita-
lismus einherging, verinderte im Sinn einer iibergreifenden Rationalisierung die
Methoden und damit die dufleren Formen zwischenmenschlicher Aggression. [...]
Insofern verbanden sich Kapitalismus und Entwicklung der biirgerlichen Gesell-
schaft mit steigender Brutalisierung« (Zinn 1989: 257).

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 223

Die wachsende physische und psychische Distanz zwischen dem eigenen
Handeln und dessen Folgen, gekoppelt mit einer anwachsenden »Militari-
sierung« zentralstaatlich organisierter Gesellschaften, eréffne der modernen
Praxis des Ordnens neue Moglichkeiten: Fremde geraten als »Zivilisations-
feinde« in den Blick, gegen die eine rational begriindbare Gewaltanwen-
dung zulissig erscheint.

Wenngleich das Zivilisationstheorem von einer Verdringung der Ge-
walt aus dem Alltagsleben ausgeht, treibt der zivilisationsimmanente »Ter-
ror der Selbstbeherrschung« bzw. des »Zwang zur Disziplin« die wachsen-
de Sensibilisierung gegeniiber fremden Verhaltens- und Umgangsformen
voran. Zivilisation im Sinne einer Bezwingung irrationaler und unbere-
chenbarer Ausdrucksformen problematisiert das Irrationale und Unbere-
chenbare als kontingente Bereiche, die sich quer zum modernen Projekt der
Kalkulierbarkeit und Voraussagbarkeit des individuellen und kollektiven
Verhaltens stellen. Zivilisation treibt die umfassende Sozialisation der Ge-
samtgesellschaft mit dem Ziel voran, eine soziale Ordnung auf der Grund-
lage einer bewufdten Konstruktion von Gesellschaft, d.h. auf der Grundlage
einer »Fabrikation von Subjekten«, herzustellen:

»Es ging um die Selbstentfaltung menschlicher Natur, und am Ende um eine Natur
des Menschen iiberbietende Konstruktion des Menschen. Und in diesem Sinne
steckt in der Sozialdisziplinierung prinzipiell ein Moment der gezielten Kontingenz-
regulierung [...]« (Makropoulos 1997a: 52).

Der Zivilisierungsdiskurs verlangt nach Eindeutigkeit und Kontrollierbar-
keit der Gefiihle. Er setzt eine staatliche Sozialsteuerung an die Stelle indi-
vidueller »Kidmpfe« und formuliert fest umrissene Verhaltenskataloge und
kulturelle Deutungsmuster im Gegensatz zum »Patchwork« traditioneller
Glaubensvorstellungen mit dem Ziel, Kontingenzen zu regulieren.
Dennoch zeigt die kritische Auseinandersetzung mit einer gesamtge-
sellschaftlichen »Verhéflichungstendenz«, daff die Bemithung um »Ein-
dimmung« und Bewiltigung immer auch an einer Produktion von Fremd-
heit beteiligt ist: Psychische Spannungen und Konfliktzustinde nehmen
durch die belastete Uber-Ich-Instanz zu bzw. immer mehr Gefiihle, die un-
ter Zivilisationsperspektive als »fremd« und kreatiirlich gelten, werden erst
den Blicken der Offentlichkeit, schlieRlich der eigenen Selbstwahrnehmung
entzogen, so dafl u.a. Waldhoff von einer »gesellschaftlichen Produktion
von Unbewufitheit« (Waldhoff 1995: 79) spricht. Auch wenn Elias mit dem
Verweis auf die Manierenbiicher und Benimmregeln den Eindruck eines
bewuflt ablaufenden Zivilisationsprozesses erweckt, dessen Praxis die
Schaffung neuer Vertraut- und Gewohnheiten bzw. Verhaltensstandards ist,
so mufl er immer auch einrdumen, daf dieser Wandel als Ganzes nicht ra-

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | KAPITEL 4

tional geplant ist (Elias 19776b: 313) und dafl Restriktionen und Konventio-
nen den Bereich der Affekte nicht nur formen, sondern auch spalten.?”

»Immer dringt die Verinderung zu einer mehr oder weniger automatischen Selbst-
uiberwachung, zur Unterordnung kurzfristiger Regungen unter das Gebot einer ge-
wohnheitsmifligen Langsicht, zur Ausbildung einer differenzierten und festeren
>Uber-Ich«Apparatur« (ebd.: 338).

Elias erginzt die Freudsche Ich-Psychologie durch die Riickbettung der psy-
chischen Strukturen in die gesamtgesellschaftlichen, insbesondere hierar-
chischen Strukturen, und zeigt damit, daf} die drei Instanzen Es, Ich und
Uber-Ich eine anthropologische Konstante besitzen. Im Gegensatz zum
psychoanalytischen Ansatz, der das Es als ein geschichtslos gedachtes Unbe-
wufltes begreift, zeichnet Elias in seinem Zivilisationsprozefl die Korre-
spondenz zwischen den Bewufitseinsstrukturen der Individuen sowie Ver-
haltens- und gesellschaftlicher Hierarchiestruktur nach und gibt zu verste-
hen, daf sich die Geschichte der Ideen und Denkformen nur dann wirklich
verstehen 1ifit, »wenn man, mit dem Wandel der zwischenmenschlichen
Beziehungen, zugleich den Aufbau des Verhaltens, das Gefiige des Seelen-
haushaltes als Ganzes ins Auge fafdt« (ebd.: 389). Damit begreift Elias die
psychischen Strukturen (auch das »Es«) als historische Phanomene, die ihre
Ursache nicht in der Vita des Einzelnen, sondern in der Soziogenese der
Gesellschaft haben. Denn wihrend Freud die Krankheitsgeschichte Einzel-
ner analysiert, durchforscht Elias die kulturellen und symbolischen Zeug-
nisse der gesamten Gesellschaft, wie beispielsweise die Manierenbiicher.?”

Elias vernachlissigt bei all seiner histographischen Detailgenauigkeit
die »Schattenseiten« der Zivilisation und umgeht in seiner Retrospektive
das Dilemma des Prognose- bzw. Konsequenzdenkens. Zu sehr hilt sich
der Mythos aufrecht, »Humanitit sei aus prisozialer Barbarei erwachsen«
(Bauman 1992b: 26) und Zivilisation kénne somit nur einen Prozefl der
»Bindigung«, »Besserung« und »Siuberung« bedeuten. Zwar endet Elias
Werk mit der Erkenntnis: »Die Zivilisation ist noch nicht abgeschlossen. Sie
ist erst im Werden« (Elias 1976b: 454). Gleichfalls lift er offen, welche
Spuren oder »Wunden« sie in der Gesellschaft hinterlassen hat, denn der
ProzeRgedanke lebt ja gerade von der Chance zukiinftiger Anderungen.
Die Zunahme von Angsten und Konflikten, von psychischen Spannungszu-
stinden durch die Umwandlung von Fremd- und Selbstzwang wird bei ihm
angedeutet — direkte Angste und Gefiihle der Bedrohung oder Uberwilti-
gung durch andere Wesen wandeln sich im Zivilisationsprozefs in der
Selbstzwangapparatur zu Konflikten im eigenen Seelenhaushalt (vgl. ebd.:
397ff.) —, dies als eine »Notlage« bzw. genuine Auswirkung einer Rationali-
sierung der Sinne deutlich zu machen, liegt ihm jedoch fern. Elias rdaumt

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 225

zwar ein, da die Verlagerung duflerer Angste und Konflikte in die Innen-
welt des Einzelnen das Risiko des Krieges und der Konkurrenzkimpfe im-
mer mit sich trigt, dennoch schwingt in seinen Worten die Hoffnung mit,
daf} »der Mensch jenes optimale Gleichgewicht seiner Seele findet, das wir
so oft mit groflen Worten wie >Gliick« und >Freiheit< beschworen« (ebd.: 454)
— insofern schweben Harmonie und Konsens, nicht Konflikt und Dissens
als »stummer Uberbau« iiber dem Gebiude des Zivilisationsprozesses.*’*

So wie sich Elias gegen eine »fortschrittsgliubige« Lesart seiner Pro-
zeRtheorie auflehnt, wendet er sich gleichzeitig gegen eine repressive Re-
zeption. Denn auch wenn sich die eigentiimliche Modellierung des Trieb-
haushaltes, die Angst vor der sozialen Degradierung, die Zunahme des
Scham- und Peinlichkeitsempfindens, das Mifdtrauen gegeniiber eigenem
und fremdem Koérper, die Spaltung des Seelenhaushalts, wachsende Diffe-
renzierung zwischen Triebfunktionen und Triebiiberwachungsfunktionen
als Folge von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen darstellen, werden sie
nicht auf ihre Wechselwirksamkeit mit eben diesen untersucht.*”> Doch
seine Theorie des Wandels, verstanden als Rationalisierung der Sinne, kann
nur durch die von ihm gemachten Unterscheidungen zwischen Rationalitit
und Irrationalitit, Zivilisation und Entzivilisation, Kontrolle und »Entglei-
sung« funktionieren, gerade weil die Konstruktion des Eigenen eines
Fremden bedarf, von dem sie sich abheben kann.

4.2.3 Die Grenzen der Ordnung

Normalisierung und Zivilisierung stehen als Chiffren der Modernisierung
fiir eine Ordnung der sich selbst »in Ordnung« denkenden Gesellschaft, die
Gemeinschaft als normativ integrierten Handlungszusammenhang, ihre
Mitglieder als »verniinftig« und »normal« bzw. »tiber-ich-reguliert« konsti-
tuiert. Wenngleich Foucault und Elias die Praxis der Moderne als einen Pro-
zefd sowohl diskursiver wie nicht-diskursiver Regulierung und Reglementie-
rung von Gesellschaft betrachten, ist ihre Perspektive unterschiedlich.

Wihrend Foucault das Fremde schlechthin (das »Ver-Riickte«) als er-
moglichendes Moment fiir den Diskurs der Normalisierungsgesellschaft
diskutiert, nimmt Elias keine Riickkopplung seiner Theorie des Eigenen an
eine Theorie des Fremden vor. Die kritische Dekonstruktion des traditiona-
len Zivilisierungsdiskurses und seiner Wirkungsweise im Alltag von Akteu-
ren zeigt die Kehrseite eines rationalistisch geordneten Gemeinwesens und
der im Einzelnen sich vollziehenden Verinnerlichung der kollektiven
Zwinge auf. Der Zivilisierungsdiskurs provoziert geradewegs eine Ver-
schirfung der »Etablierten-Auflenseiter-Beziehung, die als asymmetrische
Beziehung zwischen Zivilisationskompetenten und dem »unkontrollierten,
schmutzigen Gesindel« entworfen wird.?”®

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | KAPITEL 4

So konvergiert das Selbstbild der »Etablierten« mit einer Mehrfachmar-
ginalisierung ihrer »Auflenseiter«. Doch gerade diese Nebenfolgen bringen
die Zivilisationsbriiche zum Ausdruck und fordern eine kritische Ausein-
andersetzung mit der verengten Perspektive auf den Zivilisationsprozef.
Elias’ »Uber-Ich«regulierten Kultur-Landschaften iiberblenden die steini-
gen Wege der Ausgeschlossenen. Gerade weil die moderne Gesellschaft auf
einen Zivilisierungsprozef hin angelegt ist, weil in ihr nach einer Verdrin-
gung des vormodern Barbarischen gestrebt wird, gerade weil sich ihre Ra-
tionalitit als eine Rationalitit der Weltbeherrschung, als instrumentelle
Vernunft begreift, ist sie nicht immun gegen Inhumanitit und Barbarei,
gegen Fremdenhafl und gewaltvolle Ausgrenzung (vgl. Miller/Soeffner
1996: 16), sondern sie erscheint in jhrem Kern als intolerant gegentiber
dem Fremden.

Die Konstruktionen der modernen Subjektivitit im Netzwerk gesell-
schaftlicher Diskurse der Zivilisierung und Normalisierung bleibt an die
Konstruktion des Fremden riickgekoppelt. Denn erst die Fabrikation eines
»unzivilisierten« und »wilden« Fremden ermdglicht den soziologischen
Diskurs der Rationalisierung, Disziplinierung und Normalisierung, der die
klassische Modernisierungstheorie als Theorie des Fortschritts »in Gang
hilt«. Wo Elias die Verinnerlichung staatlicher Fremdzwinge konstatiert, ist
die Exklusivitit des nationalen Glaubenssystems an das Erleben und Ab-
grenzen von Auflenseitern und Fremden miteingeschlossen, wo die Ag-
gressivititshemmung gegentiber einer wachsenden Wir-Gruppe ein hohes
Maf an Selbstdisziplinierung abverlangt, nehmen Brutalitit und Gewalt
gegeniiber Fremden zu, wo Foucault die normative Integration des Glei-
chen in die vernunftbeseelte »Ordnung der Dinge« ausmacht, eréffnet er
immer auch Orte der Devianz, des absoluten Aufen, des Fremden.

Zivilisierung und Normalisierung stehen fiir eine jahrhundertiibergrei-
fende Parzellierung, Disziplinierung und Reglementierung des gesellschaft-
lichen Raumes, die Zugangsregelungen tiber Ein- und Ausschluf}, Steue-
rungsmechanismen iiber »Michtige« und Unterdriickte, Homogenisierung
und gegenseitige Abstimmung (Wir-Ich-Balance) iiber die gesellschaftliche
Konstruktion von Abweichungen und Verzeitlichung gesellschaftlicher
Verhiltnisse betreiben. Denn die Praxis der Ordnung zeigt sich genau in
diesem Bestreben, Menschengruppen zu synchronisieren, aber auch von
anderen abzugrenzen. Die diskursiven wie nicht-diskursiven Praktiken der
Zivilisierung und Normalisierung geraten damit als moderne Ordnungs-
praktiken mit »doppelbddiger« Funktion in den Blick. Sie stiften eine posi-
tive Distinktheit von Gruppen, bringen aber auch Konflikte an ihren Gren-
zen hervor. Sie erzeugen das Gefiihl von Kompetenz und Uberlegenheit
durch die Genese von »Insider-Wissen«, fordern aber auch die Verteidigung
der »legitimen Kultur« durch Identifizierung und Abwertung kultureller

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 227

Rand- und Auflenseiter heraus. Sie etablieren Zonen der Vertrautheit und
Sicherheit, schliefen sie damit aber immer auch vom Terrain des unbe-
kannten Fremden aus, so daf} sich in der Dialektik der Ordnung die positive
Wechselwirkung des Eigenen und Fremden verbirgt.”””

Foucault, der seine Gesellschaftstheorie aus der Perspektive des Ande-
ren entwirft und deshalb in die Rolle des »Ethnologen der eigenen Kultur«
(Fink-Eitel 1994) gerit, wendet Fremdheit als methodisches Prinzip an, im
verfremdenden Blick den »stummen Boden der Diskurse zum Sprechen zu
bringen«. Dieser ethnologische Blick auf die »Pathologien des Alltags« wird
zur Voraussetzung, eine Sensibilitit fiir die »aggressiven« Normalititen,
»Disziplinierungen« des Subjekts und die »Ideologien« des Alltiglichen zu
entwickeln.?”® Damit geht es Foucault im wesentlichen darum, den relativ
positiven Modernisierungstheorien der Nachkriegszeit einen Begriftf von
Modernitit gegeniiberzustellen, in dem die Frage nach der »Ambivalenz
der Moderne« von Anfang an angelegt ist, wenngleich er damit Gefahr
lauft, die Metaerzahlung der modernen Fortschrittserzihlung durch eine
Metaerzihlung einer die Moderne durchziehenden »Barbarei am Subjekt«
Zu ersetzen.

Der traditionelle Diskurs der Moderne ist ein Diskurs des Fortschritts,
der »Abweichung« und »Unzivilisertheit« als Gegenprinzipien konstitutiert.
Doch die moderne Geschichte des Fortschritts kann letztlich nur durch die
Polarisierung des Eigenen und des Fremden funktionieren. Insofern liefern
sogenannte »Erfolgsstorys« nicht nur Prototypen des Zivilisierten und
Normalisierten, sondern sie produzieren diese Bilder auf einer Folie jener
Gruppe von Menschen, deren Verhaltens-, Lebens- und AuRRerungsformen
in Inkongruenz zum Normalen und Fortschrittlichen stehen, es sabotieren
und in Frage stellen und somit zu Ordnungs-Fremden werden. Genau um
diesen Bruch muf sich eine Soziologie des Fremden drehen, die den klassi-
schen Modernisierungsdiskurs dahingehend unterlduft, daf sie ihre Kritik
an den zivilisationsfeindlichen Elementen der Gesellschaft (des Fremden-
hasses, der Fremdenangst- und feindlichkeit) nicht als Gegenprinzip der
Ordnung deutet, sondern als Kern der Moderne herausstellt. Denn solange
man sie als reine Zivilisationsdefizite diskutiert, setzt man genau dieses
Ideal der Zivilitit voraus und riskiert allenfalls einen Blick hinter die Gren-
ze der Normalisierung und Zivilisierung, iibersieht aber die vielfiltigen
Prozesse der Konstitution und Riickkopplung auf beiden Seiten der Grenze.
Auch wenn es der Soziologie durch die Konzentration auf die Praktiken der
Selbstkonstitution auch in Zukunft wohl nur schwer gelingen wird, die Un-
terscheidung zwischen Hiesigen und Fremden aufler Kraft zu setzen, so
bleibt die Hoffnung, daf} sie diese bislang eindeutige Abgrenzungslogik,
wenn schon nicht aushebelt, doch zumindest kiinstlich weiterfiithrt.

14.02.2028, 23:2411 /i @]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2028, 23:



https://doi.org/10.14361/9783839400845-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

