
Philosophie und Ökonomie erscheinen als getrennte und un-
abhängige Gegenstände. Doch sie stehen in einem Verhältnis 
der Gleichursprünglichkeit: Seele und Kapital wie Vermögen 
und Substanz sind strikte Analogien. Aus diesen Begriffen tritt 
die gesamte Erkenntnistheorie hervor.
Die vorliegende Studie zieht neben Platon und Aristoteles auch 
Marx, Kant und Nietzsche heran, um die philosophisch-ökono-
mischen Begriffsfiguren in sich aufzubrechen und als ihr jewei-
liges Gegenstück zu entfalten. Diese methodisch-produktive 
Destruktion verdeutlicht die neue Blickrichtung unserer Zeit: 
Jedes Absolute verliert im Fortschritt der Tauschlogik seine 
Funktion, dem Denken einen Haltepunkt zu geben – es wird 
relativ. Davon werden auch Physik und Mathematik, die von 
Philosophie und Ökonomie die Rolle der Metaphysik übernom-
men haben, ergriffen. Selbst vor der Sprache macht das relative 
Denken nicht halt. Der Autor zeigt auf, dass im Zusammenhang 
der Digitalisierung die alten Ideenkerne Seele und Ich nicht 
mehr gebraucht, Identität und Kausalität unscharf und aus-
tauschbar werden. 
Dies führt endgültig in die relativ reale Realität der Gegenwart. 
Sie ist die allgemeine Blickrichtung aller Wissenschaften, der 
Vektor der neuen Metaphysik.

Klaus Rosenthal ist Professor für Betriebswirtschaftslehre, insbeson-
dere Marketing, und Koordinator der Studienkombination Manage-
ment & Philosophie an der Universität Paderborn. Er war als Manager 
in verschiedenen deutschen und internationalen Unternehmen tätig 
und erhielt Ehrendoktorwürden der Universitäten in St. Petersburg, 
Brest und Kiew sowie die Ehrenprofessur der Nationalen Universität 
Odessa Maritime Academy. Ro

se
nt

ha
l •

 D
er

 B
lic

kw
ec

hs
el

 d
er

 W
is

se
ns

ch
af

t Klaus Rosenthal

Der  
Blickwechsel  
der Wissenschaft

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü

CK
W

IS
SE

N
SC

H
A

FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

ISBN 978-3-95832-140-3

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Rosenthal
Der Blickwechsel der Wissenschaft 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Rosenthal

Der  
Blickwechsel  
der Wissenschaft

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erste Auflage 2017
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2017

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-140-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt

Einblick in den Blickwechsel der Wissenschaft .   .   .   .   .   .   . 	 7

I. Horizont: Die Transformation und Metamorphose  
von Philosophie und Ökonomie

1. 	Von der Seele zum Kapital. Die Metamorphose
	 der Kategorien »Vermögen« und »Substanz« .   .   .   .   .   .  	 13

2. 	Der Radius des kantischen Standpunktes  
	 der Kritik der reinen Vernunft in der heutigen 
	 Blickrichtung der Wissenschaft .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 56

3. 	Der Wert und das Nichts, Ökonomie und Nihilismus.
	 Kritik der Theorie von Friedrich Nietzsche und das
	 ökonomische Prinzip des Mehrwerts  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 79

II. Horizont: Die Deklination 
und die Vektoren der Tauschlogik

	
4. 	Der sprachlogische Vektor: Wort – Sprache – Voice –
	 Datenschweigen. Über die Entwicklung zur 
	 Sprachlosigkeit analoger Biosysteme in der Epoche 
	 des Voice-Managements .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 107

5. 	Die Deklination oratischer Begriffe durch  
	 die Kategorien der Tauschlogik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 114

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Horizont: Einblick in den digitalen Horizont  
und die relativ reale Realität

6. 	Management und Orientierung. Horizont und
	 Blickrichtung im Übergang von der analogen zur 
	 digitalen Managementorientierung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 147

7. 	Einblick in die relativ reale Realität  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 156

Literaturverzeichnis  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 167

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7

Einblick in den Blickwechsel  
der Wissenschaft

Das vorliegende Buch thematisiert in mehreren sehr unterschiedlichen 
Beiträgen den Blickwechsel der Wissenschaft. Solche »Blickwechsel« be-
deuten Neuerungen in der Ausrichtung der Wissenschaften und zugleich 
ihre Abwendung von der tradierten Blickrichtung. In der Alltagssprache 
nennen wir dies üblicherweise »Fortschritt«, wobei zumeist völlig un-
klar bleibt, wohin der Schritt führt. Dies ist das alte Problem der Metho­
de, was aus dem Altgriechischen übersetzt so viel bedeutet wie Weg von 
– zu. Selten war die Blickrichtung auf diesem Weg der Wissenschaft so 
unklar wie in unserer Epoche. Das Relative hat das Absolute abgelöst 
und damit den zentralen Orientierungspunkt der tradierten Blickrich-
tung aufgegeben. Damit werden ihre Standortbezüge nun selbst weitge-
hend unklar, unbestimmt in ihrer richtungsgebenden Deklination und 
damit unscharf in der Orientierung ihrer Bewegung. Wissenschaft dient 
heute der Bestimmung unterschiedlicher, zum Beispiel digitaler Rea
litäten, die mit analogen Vorstellungsbildern konkurrieren. Dabei ist es 
real möglich, einen neuen Weg zu beschreiten, auch wenn der Ausgangs
punkt des Fortschritts so unbekannt ist wie sein Ziel. Aber der gegen-
wärtige Fortschritt bricht in radikaler Weise mit der Orientierung ver-
gangener Epochen. Standpunkt und Zielpunkt galten früher als fixe und 
zumeist als bekannte Größen, jede Navigation orientiert sich zunächst 
an diesen beiden Punkten. Unterwegs benötigt sie aber Koordinaten, 
die den Ausgangspunkt mit dem Ziel verbinden. Daraus lässt sich eine 
Richtungsbestimmung herleiten. Ohne solche Fixpunkte ist jede Ori-
entierung nur auf ein relatives Erkennen reduziert. Unsere vereinfachten 
Vorstellungsbilder sind aber nur vermeintlich Fixpunkte. Im Univer-
sum gibt es keine fixen Punkte, es gibt kein »oben« und »unten« und 
auch keine natürlichen »Himmelsrichtungen«. In unserem gesellschaft-
lichen Zusammenleben existiert auch keine vorbestimmte (dedizierte) 
Ordnungsstruktur, die es »von Natur her« gibt. Diese Relativität aller 
Erkenntnisse ist der übergeordnete Zusammenhang von Natur- und 
Gesellschaftswissenschaften. Mit dem Wegfall des Absoluten haben alle 
traditionellen Orientierungen ihre scheinbar fixen Ausgangspunkte und 
vermeintlich bewussten Ausrichtungen verloren. Aus dem Untergang 
des Absoluten entsteht das neue Fundament der Wissenschaft. Damit 
wechselt unsere Blickrichtung insgesamt: Ihre Richtung lässt sich nur 
noch relativ und reversibel diskutieren. Das bestimmt unsere Epoche.

Der vorliegende Band versteht sich als Einblick in den Prozess die
ser Veränderung. Dieser wird in unterschiedlichen Sequenzen in drei 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8

DER BLICKWECHSEL DER WISSENSCHAFT

Horizonten diskutiert. Dabei stehen die sich jeweils wandelnden Theo-
riebezüge im Vordergrund. 

Der I. Horizont thematisiert den Wandlungsprozess der vorherr-
schenden Blickrichtung. Das vorgängige Denken verschiebt sich in 
seiner Deklinationskraft von der Philosophie hin zur Ökonomie. Hier 
wandelt sich über die Epochen hinweg das primäre Herrschaftsverständ-
nis. Beide Disziplinen sind gleichursprünglich und damit jeweils für die 
Konstitution ihrer Gegenstände wechselseitig notwendig. Ohne Öko
nomie existiert keine Philosophie und umgekehrt. Das Kräfteverhältnis 
zwischen den beiden Leitwissenschaften verschiebt sich aber sukzessive 
von der intellektuell überlegenen Philosophie vergangener Epochen zur 
faktischen Dominanz der Ökonomie unserer Zeit. Niemand steht heute 
außerhalb der Ökonomie. Zugleich ist die heutige Philosophie nur noch 
ein Restphänomen und ein Schatten ihres alten Selbst. Der Leitanspruch 
der Philosophie als der primären Metaphysik lässt sich realiter nicht 
aufrechterhalten. Ökonomisches Denken bestimmt und durchdringt 
hingegen alle Lebensbereiche, philosophisches Wissen wird selbst in der 
Wissenschaft zum raren Residualfall. Dieser Rollentausch ist Ausdruck 
der Relativierung, ist der Prozess der Ablösung vom Absoluten zum 
tauschwertorientierten Relativen. 

Besonders deutlich wird dies am verkannten Zusammenhang von 
Seele und Kapital. Er ist die Zuspitzung der Transformation und Meta-
morphose philosophischer Begriffe in herrschende Ökonomie. An und 
mit diesen Grundbegriffen wird erörtert, wie sich dieser Wandlungspro
zess des Denkens vollzieht und der Radius des kantischen Standpunk-
tes langsam in seiner praktischen Bedeutung erodiert. Die verdeckte 
Ökonomie im kantischen Hauptwerk der Kritik der reinen Vernunft 
hat lange eine Unabhängigkeit des philosophischen Denkens frei von 
jeder Ökonomie suggerieren können. Dieses Selbstbildnis der Philoso-
phie zerbricht heute. Die Aneignung eines gegenständlichen Wissens mit 
dem radikal-selbstbezüglichen ICH als zentralem Kristallisationskern 
aller Erkenntnisse sperrt sich gegen die aufkommende wissenschaftli-
che Relativität der Physik, die der Philosophie zunehmend als Leitwis-
senschaft den Rang abgelaufen hat. Metaphysik als Wissenschaft wird 
heute dominant als Physik und Mathematik betrieben, nicht mehr als 
die Kontemplation des Subjekts in seinem Eigenhorizont. Mit der Ent-
grenzung des Absoluten, das seinen Thron räumen muss, relativiert sich 
auch die scheinbare Unhintergehbarkeit der vorgestellten Dualität von 
Identität und Kausalität. Damit werden alle Werte relativ, tausch- und 
austauschbar. Das Festhalten an positiv geglaubten Werten ist der wir
kende Nihilismus gegen die Relativität des Erkennenkönnens. Die wir
kende Positivität nichtiger Werte ist der Nihilismus in seiner alltäglichen 
Gestalt. Digitale Horizonte glauben nicht an Werte, digitale Horizonte 
sind maßorientierte Realitäten. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN BLICKWECHSEL DER WISSENSCHAFT

9

Nietzsche war der erste Denker, der der alten Ontologie entgegenge-
treten ist. Wert und Nichts ist hier als das Mehrwertprinzip im Zusam-
menhang gedacht. Mit Nietzsche wird das Selbstverständnis der Wis-
senschaft als Erkennenkönnen und Erkennenwollen erstmalig zum 
Problem erhoben. Mehrwert ist nur eine andere Formel für ein Wol-
len, das nur durch Erkenntnisse realisiert werden kann, immer um den 
Preis der Nichtigkeit von sogenannten »Grund-Werten«, die den Er
kennenden noch an alte Mythen anpflocken wollen, um gegen den Wert 
neuer Erkenntnisse zu rebellieren: vergeblich. Der Wille zum Mehrwert 
dekliniert die Wissenschaft, die Seele als Bezugspunkt hat ausgedient. 
Mit Nietzsche schließt die Philosophie in der Leitrolle der Metaphysik 
ab. Marx hatte das Denken übertrieben auf Ökonomie reduziert, seine 
eigene ontologische Befangenheit aber nie reflektiert. Er hat nur in den 
alten ontologischen Begriffen gedacht und geschrieben. Ontologie ist 
die Sprache der eingebildeten Eigentumsnatürlichkeit. Sie verkennt den 
sprachlogischen Vektor, die Relativität der Sprache. Sprache ist nur eine 
Variante relationaler Kommunikation. Computer sprechen nicht im Ei-
genmodus von sich oder für sich.

Der II. Horizont hat die Deklination der Tauschbegriffe und deren 
Vektoren im Blick. Nach stufenweiser Ablösung der Philosophie als 
Leitwissenschaft durch Physik, Mathematik und Ökonomie werden 
Zusammenhänge anders konstruiert. Der konsequent gedachte Gedanke 
einer Tauschlogik kann nicht am Absoluten festgebunden werden. Das 
gilt auch für physikalische Maße, die, wie alle Maße, von uns erkannt 
und gesetzt werden und durch die sich dann doch noch eine Notwen-
digkeitsökonomie einschleicht. Das alte philosophisch-ontologische 
Denken transzendiert zunächst auch und immer noch das Denken der 
modernen Physik, die Entwicklung der Relativitätstheorie ist noch auf 
einen absoluten Bezugspunkt fixiert, den der Lichtgeschwindigkeit. 
Aber neuere Theorien, wie etwa die Hawking-Strahlung, relativieren 
diesen Anspruch in seiner Absolutheit. Das Konzept von Identität und 
Kausalität in seiner imaginierten Unhintergehbarkeit kommt auch aus 
der Physik heraus in Zweifel und die Tausch- und Austauschbarkeit von 
Identität und Kausalität gelangt zunehmend in den Vorstellungsraum 
der Wissenschaft. Im sprachlogischen Vektor zeigt sich eine Entwick-
lung der Entkopplung von Sprache und Mensch. Damit entsteht ein an-
deres Realitätsverständnis. 

Im III. Horizont wird der fortschreitende Relativitätsgedanke in sei-
nen Kernfacetten zum Thema. Management und Orientierung wandeln 
sich fundamental vom analogen zum digitalen Horizont. Gerade hier 
zeigt sich auch die enge Verknüpfung einer ökonomischen Perspektive 
unter dem Einfluss der modernen mathematisch-physikalischen Leitwis-
senschaften. Multikoordinaten bestimmen zunehmend unser Bild als 
»Weltbild«. Sie bilden Verknüpfungen aus Daten, die eine neue Art von 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10

DER BLICKWECHSEL DER WISSENSCHAFT

Kausalität zeigen, die sich analog nicht von selber abbildet. Die Person 
wird als Datenkonzept in der Vorstellung einer eigenen und natürlichen 
Identität manipulierbar, wodurch die alten ontologischen Identitätsbe-
griffe der natürlichen Person aufgehoben werden. Im Zeitalter der relativ 
realen Realität verschiebt sich die Blickrichtung in einer sich beständig 
weiter perpetuierenden Deklination von Punkten, die an die Stelle von 
vormals vermeintlich fixen Anfangsgründen treten. Das relativ Reale 
wird zur neuen Realität und sie wird tausch- und austauschbarer sein 
als in zurückliegenden Epochen. Realität ist ein Kunstprodukt unseres 
Wissens und ökonomischen Wollens. Jetzt weichen analoge Horizonte 
den digitalen und diese sind seelenlos, frei von »Seele« und ICH.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I. Horizont: 
Die Transformation und 

Metamorphose von Philosophie 
und Ökonomie

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


13

1. Von der Seele zum Kapital 
Die Metamorphose der Kategorien  

»Vermögen« und »Substanz«

»Erst wer wirklich denkt, ist im eigentlichen Sinne 
wissend«

Aristoteles: Über die Seele, 417a.

Exposition der Forschungsfrage  
und ihre methodische Problematik

Der Zusammenhang von Seele und Kapital wurde bislang nicht the-
matisiert. Dieser Zusammenhang repräsentiert nichts weniger als die 
Begriffsgeschichte des Subjekts und die des Kapitals in der Entstehung 
sowie in der Veränderung beider Begriffe im Verhältnis zueinander. 
Die Geschichte des Kapitals ist die Geschichte der Subjektwerdung des 
Subjekts und umgekehrt, die Geschichte des Subjekts ist die konkrete 
Entstehung des Kapitals. Sie beginnt als Begriffsgeschichte mit der wis-
senschaftlichen Begriffssetzung der Seele und der praktischen Folge, die 
aus diesem Begriffsverständnis resultiert: die Entstehung von Vermögen, 
das zu Kapital wird. Dabei zeigt sich die Gemeinsamkeit von Seele und 
Kapital als Metamorphose der Begriffe Vermögen und Substanz. Dies 
ist die Metamorphose der Substanz des Erkenntnisvermögens in die 
Substanz des Kapitalvermögens. Durch diese Verwandlung existieren 
zwei Kardinalsubstanzen aus einem Ursprungsvermögen heraus – wie 
ein Januskopf. Gegenwärtig vollzieht sich eine Verwandlung der Ka-
pitalform selbst. Hinter der heute dominanten Erscheinungsform des 
Finanzkapitals zeigt sich bereits die nächste Stufe: brain capitalism, 
das Wissenskapital als die zunehmend relevanteste Erscheinungsform 
des Kapitals. Es ist zu zeigen, dass diese Form als Wissenskapital aber 
nur das volle Aufbrechen des immer schon permanent konstitutiven 
Kapitalprinzips ist. Die Leitthese ist: Kapital gründet zu allen Zeiten 
in Vernunft und Wissen und insofern auch in Freiheit; Kapital ist eine 
Möglichkeit effizienter Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit entsteht mit 
unserem Bewusstsein, das zuerst »Seele« hieß, und diese ist stets an die 
Existenz des Subjekts gebunden.

Der Begriff des Kapitals und seine Erscheinungsformen sind heute eher 
unbestimmt. Trotz seiner fundamentalen Bedeutung in Ökonomie, Poli-
tik und Gesellschaft wie auch hinsichtlich seiner erkenntnistheoretischen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

14

Relevanz hat seine begriffliche Bestimmung in dem Maße abgenommen, 
wie die Dominanz des Kapitals selber objektiv zugenommen hat. Kapi-
tal ist heute der oberste Wert. Kein Wert bestimmt unser konkretes Han-
deln deutlicher. Kein Mythos und kein Märchen, keine noch so populäre 
Ideologie haben heute mehr empirisch beobachtbare Anhänger als die 
Realität des kapitalwertrelevanten Handelns. Sie eint über Gegensätze 
hinweg. Keine Legitimation stiftet eine strengere Identität. Auch der 
Papst ist Kapitalist, ebenso wie jeder Staat. Praktisch jeder ist heute 
Ökonom und auf Wertrationalität hin orientiert, variierend nur hin-
sichtlich Intensität und Effizienz.

Noch nie war Politik eindeutiger auf die sogenannten Sachzwänge 
der Kapitalwertrationalität fokussiert und noch nie war die zuständige 
Fachwissenschaft von der prinzipiellen Diskussion dieses Grundvorgan-
ges gleichzeitig so weit entfernt. Der Ökonomie sind ihre Grundbegriffe, 
Kategorien und Prinzipien weitgehend abhandengekommen. Auch das 
bedeutet Dominanz von Kapital. Was herrscht, braucht keine Legiti-
mation mehr. Unter der Herrschaft der Kardinalsubstanz erscheint die 
Mechanik der ökonomischen Modellogik wie Mosaike in einem bunten 
Kaleidoskop: Das Bild ist bunt, aber ohne scharfe Kontur. Der Kollek-
tivsingular »das Kapital« versteckt sich unsichtbar zwischen scheinbar 
indifferenten Kurven. Ökonomie ohne reflektierendes Bewusstsein ist 
jedoch wie Wissenschaft ohne Wahrheit: theorielos und ohne Begriff 
von sich. Theorie ist an Wahrheit gebunden, bloße Wissenschaft nur an 
Effizienz. Physik herrscht auch ohne Mechanik, Mechanik aber nicht 
ohne Physik – die heutige Ökonomie als Wissenschaft hat sich noch 
nicht entschieden, zu welcher Kategorie und Klasse sie gehören will. 
Heute gilt: funktionale Plausibilität geht vor struktureller Grundein-
sicht und detailorientierte Kasuistik kommt vor dem theoretischen Ent
wurf, das Einzelne und Vereinzelte bleibt unverbunden. Eine Theorie 
der Ökonomie auf Augenhöhe einer Theorie der Physik, die den Bogen 
von der ersten Nanosekunde ihres kosmischen Ursprungs über die Rolle 
des allerkleinsten Teilchens im universellen Zusammenhang zu spannen 
versucht, ist nicht in Sicht. Nicht das Prinzipielle, sondern das Zufällige 
bestimmt die Thematik ökonomischer Wissenschaft. Aber das Zufällige 
gehört zur Substanz des Gegenstandes und nur ihm kann es als Einzelnes 
überhaupt wieder zufallen. Akzidentiell bleiben alle subjektivistischen 
Einzelaktionen ohne Thematisierung ihres konstitutiven Grundes. Diese 
können nicht Anspruch auf Substanz erheben, ohne genau diese Frage 
zu thematisieren.

Das gegenwärtige Erkenntnisinteresse ist, insoweit selbst bestimmt, 
subjektivistisch primär nur noch der immanenten Eigenrelevanz eigener 
und d. h. durch und durch subjektiver Ziele verpflichtet. Das entspricht 
der radikalen Subjektivität unserer Zeit. Das radikale Ich rechtfertigt 
sich selbst und damit als Ich zugleich auch sich als die rechtfertigende 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

15

Instanz. Das ist der Kern der neuzeitlich-modernen Erkenntnistheorie. 
Diesem Muster folgen auch die Fachwissenschaften, mit oder ohne ex-
plizite Diskussion. Wem, wenn nicht dem eigenen Ich, soll das erken-
nende Ich auch Rechenschaft ablegen, wenn es sich als das Ich erkannt 
hat, das alle Erkenntnisse auf sich als Ich bezieht? Auf Descartes: »Ie 
suis, i’existe, est nécessairement vraye[…]«1, antwortet Kant: »Das: Ich 
denke muß alle meine Vorstellungen begleiten können […].«2 Damit 
setzt sich das Ich auch zwischen sich und das »Denken«, denn auch 
diesen Gedanken begleitet dann das Ich in seiner strikt selbstbezogen 
Vorstellung. Damit wird das Ich endgültig selbst zum obersten Rich-
ter aller Erkenntnisse. Hegel fasst diesen Selbsterkenntnisprozess noch 
radikaler, indem er das Wesen dieses Wissens als Substanz des Ichs in 
seiner reinen Gestalt begreift, das sich im Begriff des Selbstbewusstseins 
vollendet als »reines ununterschiedenes Ich«3 mit der Gewissheit des ab-
soluten Wissens in ureigener Sache, eben als das »Ich = Ich[…]: [Dieses] 
Ich ist nicht nur das Selbst, sondern es ist die Gleichheit des Selbst mit 
sich; diese Gleichheit aber ist die vollkommene und unmittelbare Ein-
heit mit sich selbst oder dies Subjekt ist ebenso sehr die Substanz«4.

Subjekt und Substanz bilden die effiziente Übereinstimmung. Diese 
Substanz will das efficere, das Bewirken des Vermögens als Verwirkli-
chung zum actus voller Identität. Das meint Effizienz. Das radikale Sub-
jekt will sich aus seiner Substanz heraus bewirken, es ist effizient zu 
sich selbst. Sein Vermögen wird zur vollen Wirklichkeit seiner Substanz. 
Das mögliche Ich, als Vermögen angelegt, wird zur mächtigen Substanz 
seines weiteren Wollens als »Ich will« (mich). »Ich will mich selbst ver-
wirklichen«, spricht der Volksmund heute über sein Ich. Das heißt, jedes 
Ich will sich aus der Substanz Ich zu sein in die Wirklichkeit der vollen 
Ich-Identität vollbringen. Wer sich diesem Vollzug widersetzt, gilt als 
psychisch krank. Das meint krank an seiner Seele zu sein, weil sie dann 
nicht mit vernünftiger Wirklichkeit übereinstimmt. Als kranke Psyche 
kann und will sie nicht das Vermögen sein, was als potentia zum ac­
tus vorbestimmt erscheint, und kann Wirklichkeit nicht als solche mehr 
vernünftig begreifen. Das meint seelenkrank im Kern. 

Das radikale Ich ist kompromisslos auf seine Wirklichkeit als Iden-
tität mit sich selbst in zukünftig-idealer Aktrealisierung der jetzigen 

1		  Descartes, René (2011): Meditationen. Dreisprachige Parallelausgabe La-
tein – Französisch – Deutsch. 2. Auflage, Übersetzt und kommentiert von 
Andreas Schmidt. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 3. Absatz, Hervor-
hebungen im Original.

2		  Kant, Immanuel (1956): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Mei-
ner Verlag, B 131–132.

3		  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phänomenologie des Geistes. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 144.

4		  Ebd., S. 586–587, Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

16

potentia fixiert. Abweichungen davon erscheinen heute als krankhaft. 
Das ist auch der Grundzug des Kapitals, das immer Identität mit sich 
im zukünftigen »mehr«, Vollzug des Vermögens zur Vermehrung der 
Substanz, zu sein versucht. Das Gegenteil heißt hier konsequenterweise 
Substanzverlust, eine Krankheit am Vermögen der Substanz. In der öko
nomischen Diagnostik lautet der Begriff bezeichnenderweise auch Krise, 
krisis. Gemeint ist die »Seelenkrankheit« des Kapitals, das schwindende 
Vermögen an sich. Das ist die wirkliche Bedrohung des Kapitals als Sub-
stanz. Dieser Grundzug der Positivität ist mit dem des Ich identisch, im 
Vollzug wie in der Krise. Seele und Kapital entsprechen sich in der Form 
der Effizienz, ihr pathos erleidet einen Substanzverlust, wenn ihr Vermö-
gen sich nicht in voller Wirklichkeit als Identität vollzieht. In der Sub-
stanz der Erkenntnistheorie spiegelt sich das Erkennbare des Kapitals in 
allen ihren Kardinalbegriffen, weil Kapital empirisch nicht beobachtet 
werden kann. Dieses »Spiegeln« an sich selbst heißt doppeldeutig für 
beide Phänomene auch »Spekulation«. Nomen est omen.

Damit wird das Ideal einer reinen Subjektivität zur Substanz des 
radikalen Ich. Kein empirisches Wölkchen stört mehr die Reinheit die
ser ästhetisch-logischen Konstruktion. Die subjektive Substanz wird 
zum höchsten Gipfel des idealen Selbstbildnisses des erkennenden Sub-
jekts und diese ermöglicht der Kapitalvermehrung einen tiefen Raum. 
Das demokratische Bewusstsein des Jedermann-Ich spiegelt sich in al-
len Wertvorstellungen wi(e)der. Sein Motto lautet: Ich bin es mir wert! 
Damit hat sich der alte sophistische Anspruch des Protagoras gegen und 
gegenüber der Philosophie kurioserweise mit Hilfe der ersten Philoso­
phie, der Erkenntnistheorie, selbst-triumphierend durchgesetzt. Dieser 
Maßstab des radikalen Subjekts wurde bereits weit vor dem empirisch 
wirklich erscheinenden Subjekt in der Spekulation, d. h. in seiner Selbst
beschau, als Theorie des sich selbst erkennenden Subjekts in seinem 
unbeschränkten Vermögen zur unbegrenzten Substanz gefasst. Dieser 
Maßstab ist im Anfang des geschichtlichen Werdens unserer Begriffs-
geschichte bis heute die bleibende Verbindung von Seele und Kapital, sie 
ist die wahre Brücke über die real vergangene Zeit:

»Der Mensch sei das Maß aller Dinge, der seienden, wie sie sind und der 
nichtseienden, wie sie nicht sind.«5 

Anders und zeitgemäß formuliert muss dieser Grundsatz heute so 
heißen: Der Mensch hat das Subjekt und damit das Kapital erfunden. 
Das Kapital ist der Maßstab aller Werte. Es ist der objektive Maßstab 

5		  Protagoras, zitiert nach Platon (1982): Theaitetos. Übersetzt von Friedrich 
Schleiermacher, in: Platon, Sämtliche Werke Band 2. Heidelberg: Verlag 
Lambert Schneider, 152a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

17

der subjektiven Werte, wie sie dem Subjekt bereits als seine erschei
nen und der noch nicht objektiven, wie sie dem Subjekt noch zu eigen 
werden können. Kapital ist die Metapher der sich selbst denkenden und 
wollenden Substanz des ICH=ICH als Quelle aller Vorstellungen eines 
nicht erkennbar beschränkten Vermögens zur Vermögensvermehrung. 
Vermöge des Kapitals kann sich das Subjekt quotal und d. h. kon
kret bestimmen. »Quotal« meint relativ zu allem und reflexiv zu sich 
selbst als Subjekt in seiner konkreten empirischen Einzelheit. In dieser 
quotalen Bestimmung kann es objektiv immer subjektiv bleiben, denn 
keine andere Qualität steht zwischen dem Subjekt und seinem obersten 
Wert. Das ist ein kardinaler Aspekt. Seine Subjektivität wird nicht an-
getastet, sie wird quotal zwischen allen Subjekten und anderen Werten 
vermittelt und ermittelt. So kann das Subjekt sich in seinem identischen 
Bezugspunkt als Maß seines eigenen Maßstabes begreifen. Das ist die 
Aufgabe der Kommensurabilität und des Preises als die quantitativen 
Kardinalkategorien des Subjekts.

Das Subjekt misst, und zwar entlang des obersten Wertes, reflexiv im-
mer auf sich selbst bezogen. »Messen« ist der Vollzug der Kommensu-
rabilität und die Fixierung im und als Preis, der den quotalen Wert jeder 
subjektiven Entität und jedes Gegenstandes am Kapital aus drückt. Da-
her ist Ökonomie im Kern immer der Vollzug der Kommensurabilität. 
Oder anders gesagt: Ökonomie ist der Gegenstand des rein Quantita­
tiven. Ökonomie hat keine Qualität außer dieser Quantität, die Kom-
mensurabilität als Quoten am Kapital auszudrücken. Diese Relation des 
Vermögens zum Quantitativen ist die Seele des Kapitals als das leben-
dige Subjekt. Sein heutiges Ich ist das Ich des »Ich bin der Wert«. Ich 
beziehe alles auf mich und mich selbst, mir erscheinen alle Werte relativ, 
aber ich selbst bin mir absolut. Ich bin es mir selbst wert, mir selbst Wert 
zu sein. Der homo oeconomicus ist diese fleischgewordene Kommen-
surabilität, ist die Entsprechung als Maß aller Dinge. Deshalb herrscht 
er mittels dieses Vermögens. Er ist die Substanz, die alles relativiert im 
Maß des Kapitals, womit Subjektivität als das Vermögen erscheint, sich 
zu vergleichen, also Preis und Wert selbst zu sein, und zugleich durch 
diese Kategorien selbst objektiv bewertet zu sein. 

Nur im Vergleich besteht das Subjekt. Bloße Individualität haben 
auch zwei Steine, zwei Tomaten oder zwei Schmetterlinge: Keiner ist 
gleich dem anderen, jeder ist individuell. Sie sind aber niemals Subjekt 
oder haben einen Kapitalbegriff. Individuen vergleichen »sich« nicht, 
dementsprechend ist Individualität kein ökonomischer Kardinalbegriff. 
Ökonomische Akteure agieren immer als Subjekte und nicht als bloße 
Individuen oder sogenannte Institutionen. Kein Individuum ist gleicher 
als das andere, obwohl notwendig immer verschieden voneinander, das 
meint Individualität: kein Mensch ist relativ oder wertvoller dem an-
deren gegenüber. Individuen stellen nicht in Werten vor, das macht nur 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

18

das Subjekt. Genauso hat keine Institution einen Begriff von sich. Nur 
Subjekte haben Begriffe und beziehen diese auf sich und auf anderes 
und andere, wohingegen Institutionen nur pseudo-objektive Gestalten 
eingebildeter Realität sind. Ihnen kommt kein empirisches Dasein zu. 
Das gilt nur für das kommensurable Subjekt: der homo oeconomicus 
in all seinen Erscheinungsformen als ökonomisch handelndes Subjekt 
ist die wirkliche Gestalt hier. Er existiert als personifizierte Ware, als 
Unternehmung, als Staat und als Markt, denn auch diese »ökonomi
sche« Vorstellung von »Raum« ist nur eine Anschauungsform und kein 
physisches Kontinuum. Wenn jemand sagt, er sei auf dem Markt, meint 
er damit, dass er physisch gerade fest mit den Beinen auf der empirisch 
realen Erde steht, aber sein Kopf vollbringt gerade eine wundersame 
metaphysische Leistung, die transzendentale Apperzeption als Synthese 
der ökonomischen Kategorien. Waren, Preise, Geld usw. erscheinen 
nicht als Fiktionen der produktiven Einbildungskraft des Subjekts, also 
als die wirkliche metaphysische Realität seines Bewusstseins, sondern 
der Einbildung nach als empirische Dinge. Aber noch niemand hat je 
etwa eine Ware oder einen Preis »gesehen«. Technische oder natürli-
che Artefakte und bedruckte Etiketten auf ihrer Oberfläche sind weder 
Ware noch Preis. Artefakte sind sinnlich gegenständlich, ökonomische 
Kategorien nicht. Die Ökonomie besitzt kein Jota Empirie. 

Diese ungewollte und unbemerkte Fraternisation der Ökonomie mit 
der Erkenntnistheorie hat die parallele Entwicklung der Erkenntnis-
theorie zur Ökonomie erst selbst ermöglicht. Auch sie denkt sich nicht 
mehr in zeitgemäßen Begriffen, begreift diese Sachverhalte nicht (mehr). 
Aus Erkenntnistheorie ist heute überwiegend Wissenschaftstheorie oder 
Geschichte der Philosophie geworden. Die eine blickt bloß zurück, die 
andere setzt Regeln, die das Subjekt im Denken nicht mehr prägen. Es 
kann mit diesen Regeln nunmehr die Kategorien seiner Anschauung nur 
als Gegenstände seiner Wahrnehmung verwechseln, diese aber begriff
lich nicht mehr bestimmen. Begriffe und Kategorien verselbständigen 
sich dadurch quasi, führen ein pseudo-empirisches Eigenleben, das sie 
als Begriffe und Kategorien niemals haben können. Was ist der wirkli-
che Preis? Das Aufklebeetikett auf der Raviolidose im Supermarkt oder 
der Wert, den ersteres für das handelnde Subjekt und quotal für das 
Kapital in ihrer gemeinsamen Kommensurabilität ausmacht, in der sie 
übereinstimmen im Tauschakt als dem Identischen ihrer quotalen Wert-
bestimmung? – So bleiben die ökonomischen Gegenstände, das sind 
ihre Begriffe und Kategorien, unbestimmt. Die aufgedruckten Ziffern 
auf den Raviolidosen gelten hingegen als Daten empirischer Ökonomie. 
Erkenntnistheoretische Reflexion ökonomischer Grundvorgänge gehört 
heute nur noch zur Philosophiegeschichte der Ökonomie.

Philosophie ist heute ein universitär-diszipliniertes Residualphä
nomen, das die Methodik der modernen Wissenschaft weder prägend 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

19

vordenken noch synthetisierend zusammenfassen kann. Sie leistet auch 
keinen erkennbaren Beitrag mehr zur realen Daseinsbewältigung. Daher 
muss sie sich fragen lassen, welchen Wert sie für wen und warum noch 
hat. Ökonomie ist heute die weltbeherrschende Ideologie, die Schul-
philosophie steht nur noch abseits im Schatten ihrer selbst und scheint 
diese Kühle wohlig im heißen Dunst des Kapitalismus zu genießen. Von 
ihr gehen heute keine Handlungshorizonte mehr aus. Oikonomia und 
philosophia haben ihre historischen Bedeutungen, Kopf und Füße ha-
ben die Rollen getauscht. Erkenntnistheoretische Fragestellungen sind 
daher nun primär aus der Fachwissenschaft selbst heraus zu entwickeln, 
wobei im Unterschied etwa zur Physik die Ökonomie davon noch weit 
entfernt scheint. 

Aber die Geschichte der Begriffsentwicklung geht weiter. Der heutige 
Kapitalbegriff ist durch den des Finanzkapitalismus besonders geprägt. 
Finanzkapitalismus bedeutet historische Abkoppelung der Tauschwerte 
von den Gebrauchswerten und Verselbständigung der Tauschwerte 
als die wirklich relevanten Werte des gesamten Tauschprozesses. Die
ser Prozess ist gegenwärtig das bestimmende Moment der Epoche und 
meint Finanzkapitalismus in nuce. Die moderne Finanzindustrie und ihr 
Klientel haben ein sprichwörtlich derivatives Wertverständnis oder an-
ders gesagt, ihr originäres Wertverständnis ist ein unmittelbar quotales 
Wertäquivalenzverständnis von Kapital als einzig relevanter Substanz in 
der gesellschaftlichen Zirkulation. Kapital schöpft sich nunmehr schein-
bar selbst: Aus reinen Tauschwerten werden neue reine Tauschwerte. 
Gebrauchswerte werden hierzu im Vergleich zu Residualgrößen zuneh
mend vernachlässigbar, sie stören im Finanzkapitalismus. Im Gegen-
satz zu vorherigen Epoche, erscheint Kapital heute vor allem als reiner 
Tauschwert. Tauschwertintegration und Tauschwertrationalität orien-
tieren sich nunmehr unmittelbar an der Kapitalsubstanz und der Ziel-
orientierung seiner Vermögensvermehrung. Hinter dieser Form bereitet 
sich aber bereits die nächste Erscheinung vor, das Wissenskapital oder 
auch brain capitalism. 

Wissenskapital ist die logisch nächste Entwicklungsstufe der Kapi-
talentwicklung. Anders als das Finanzkapital ist diese Form noch un-
mittelbarer auf die Substanz des Subjekts bezogen. Das verwertbare 
Wissen des Subjekts bildet die Substanz dieser Epoche. Wissen wird zur 
originären Wertschöpfung und löst sich damit deutlich von den alten 
Bildern der Kapitalentstehung. Nicht Muskel- oder Maschinenkraft 
oder sogenannte notwendige Arbeit oder die Logik eines produktiven 
Konsums und einer konsumtiven Produktion stiften das künftige Kapi-
tal, diese Mythen haben ausgedient, stattdessen entsteht Kaptial aus der 
Substanz substantiellen Wissens und der tauschintegrativen und tausch
wertrationalen Verwertung dieses Wissens als Strukturprinzip einer 
global vernetzen Wissensgesellschaft. Auf dieser Stufe begegnen sich 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

20

Erkenntnisvermögen und Kapitalvermögen erstmals seit ihrem genu
inen Ursprung in früher Form wieder unmittelbar, womit sich ein Kreis 
auf höherem Niveau schließt. Es ist der Kreis, der als Begriff des Sub­
jekts als die sich selbstdenkende Substanz zugleich auch das Vermögen 
zur Substanz des Kapitals ist und sich auch so unmittelbar reproduziert. 
Die Substanz des Kapitals erkennt das Wissen der sich selbstdenkenden 
Substanz als seine genuine Möglichkeit der Substanzvermehrung. Das 
ist der Kern der aufkeimenden Wissensgesellschaft. Der Begriff brain ca­
pitalism ist kein bloß soziologischer Softterm, vielmehr ist das Wissens
kapital das Strukturprinzip und Denkmuster unserer sich gegenwärtig 
entwickelnden Gesellschaftlichkeit und das bedeutet mehr als nur die 
Deskription einer oberflächlichen Welt eines informatorischen Wissens
austausches unter vielfältiger Interaktion und mit all der Buntheit em-
pirisch-narrativer Erlebniswelten, die heutige Kommunikation alltäglich 
zu bestimmen scheinen. Das wirklich Bestimmende als Grundlage war 
und ist das Kapital in seiner jeweiligen zeitlichen Erscheinungsform.

Dieser Prozess ist längst angelaufen. In ihm zeigt sich der Kern des 
Begriffes des Subjekts in der Wissensgesellschaft. Kapital und Wissen 
laufen in der Identität der sich denkenden Substanz, das ist das ver-
mögende Subjekt und sein Wissen, zusammen. Modernes Produktions
wissen ist zwar auch noch in Maschinerie und seiner prozessualen 
Wertschöpfung als Gegenstand verobjektiviert. Dieses geformte und 
transformierte Wissen ist aber nur die Hardware und die sie begleitende 
Software der eigentlichen Brainware, aus der heraus sie überhaupt als 
Wertgegenstand genuin hervortritt. Ohne wissenschaftliches Wissen 
wäre Kapital heute nicht möglich. Damit lässt sich Kapital nicht länger 
als äußerer Gegenstand vorstellen, der bloß als variierendes Sachvermö-
gen in Erscheinung tritt. Sachen haben keine Werte, diese sind nur in 
unserem Kopf, nicht in den Sachen selbst. Wir legen die Werte nur in die 
Sachen »hinein«. Diese Beimessung ist die Kommensurabilität in ihrer 
buchhalterischen Gestalt. Der beigelegte Wert ist der Preis als Ausdruck 
unseres Wissens über die zukünftige Relevanz dieser Sachen in ihrer 
wert- und vermögensbildenden Funktion. Der relevante Gegenstand ist 
nur das Subjekt selbst und sein Wertbegriff. Das ist der Regelkreis der 
Werte, der in keiner Bilanz als Position ausgewiesen ist.

»Kreis« ist nur eine Metapher für die konkrete Begriffsgeschichte 
dieser Kategorien und ihrer Metamorphose, die den Ursprung wieder 
in das Denken holt, aber aus der Gegenwart der konkreten Entwick-
lung heraus. Das Begreifen dieser Metamorphose ist das Verstehen der 
Entstehung und Wandlung des Begriffs des Subjekts und des Begriffs 
des Kapitals durch die Erscheinungen ihrer eigenen und gemeinsamen 
Geschichte hindurch. Es ist gewissermaßen die Identität dieser Begriffe 
und die Differenz zu ihrer eigenen Identität zugleich. Diese Begriffe 
müssen selbstbezüglich sein und auch different zugleich, sonst wäre 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

21

eine Veränderung von Subjekt und Kapital genauso wenig denkbar wie 
ihre permanente Präsenz, die in der Identität der Begriffe notwendig 
verbürgt ist. Ohne Identität kein Begriff und kein Gegenstand, aber 
ohne Differenz zu diesem Faktum wäre alles bloß statisch wie antike 
Tempelsäulen. Aber diese Begriffe sind keineswegs statisch, sie sind »be-
seelt«. Sie leben, wir leben diese Begriffe. Dieser Umstand gibt deshalb 
auch die hier zugrundeliegende, die probate Methode vor, diesen Pro
zess im Denken zu bestimmen.

Destruktion als Methode – Das methodische 
Verständnis des Wertes der Subjektivität

Methode stammt von methodos und meint ursprünglich Weg ... hin ... 
zu. Zum Begriff des Subjekts und seiner Begriffsgeschichte wie auch 
zum geschichtlich vermittelten Begriff des Kapitals ist aber kein Weg 
... hin ... zu ... als solcher wirklich möglich. Denn dieser Weg ist immer 
schon vollendete Vergangenheit als konkrete und sich zugleich modifi-
zierend-perpetuierende Zukunft als Gegenwart. Beide Begriffe sind im-
mer schon vorliegend, also zeitlich scheinbar präexistent und doch auch 
stets zukunftsgerichtet. Nur das Subjekt kann einen bereits existenten 
Begriff auch begrifflich begreifen und zwar auch in der Vorläufigkeit 
dieser Bestimmung. Das ist keine simple Tautologie, sondern vielmehr 
eine große erkenntnistheoretische Herausforderung. Das Subjekt muss 
sich in seiner Möglichkeit, Subjekt zu sein und zugleich in der verwirk
lichten Möglichkeit als wirkliches Subjekt, das es erst geworden ist, 
bestimmen und diese Bestimmung immerzu weiter vorantreiben. Diese 
Bestimmung muss es an sich selbst vollziehen. Das vermag es weder 
konstruktiv noch rekonstruierend. 

Konstruktiv meint, mit Notwendigkeit immerzu einen ideellen 
Entwurf auf der Grundlage des bereits vollzogenen Subjektseins zu 
verwirklichen. Wirklichkeit ist konstruktiv im Sinne konstruierter 
Wirklichkeit, sie ist eine bereits verwirklichte Möglichkeit gemäß der 
Idee. Konstruktiv lässt sich die Ur-Sache des Subjektseins rückblickend 
nicht aufhellen. Das scheitert an der nicht einholbaren Voraussetzung 
des bereits vorausgesetzten Subjektbegriffes und der Idee vom Sub-
jekt. Konstruktiv kennt nur eine Zeitrichtung: die Zukunft, die in der 
Gegenwart antizipiert wird. Konstruktives Vorstellen bleibt ideenhaft 
platonisch. Auch das Kapital erscheint dem Subjekt voraus. Die kon-
struktive, d. h. die hervorbringende Kraft des Kapitals ist daher aufzu-
decken und zwar in ihrem immanenten Vermögen, überhaupt vermögen 
zu sein, also an ihrer tatsächlichen Quelle und Wurzel. Das kann nur im 
Subjekt begründet liegen. Dieses Vermögen des Subjekts als permanente 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

22

Kraft aus der Substanz seiner Subjektivität transzendiert sich in ihrer 
Prolongation als Kraft stetig selbst. Kapital als Substanz heißt, immer 
mehr Kapital zu bilden als Ausdruck dieser Kraft, vermögen zu sein und 
auch weiteres Vermögen zu bilden. Substanzialität will und muss sich 
stetig steigern, was als Wachstumszwang in den Jargon des ökonomi
schen Alltagsvokabulars eingegangen ist. Das ist die reale Geschichte 
des Kapitals. Kapital begrenzt sich nicht und nicht von selbst. Daher gilt 
sowohl für den Begriff des Kapitals wie auch für den des Subjekts: auch 
eine rekonstruierende Methode durchbricht nicht diesen Zirkel und 
die immanente Kraft der transzendenten Wirkung dieses Immerzu-ver­
mögend-Seins und dieses Sich-realisieren-wollen-Müssens. Kapital und 
Subjekt sind dazu verurteilt, sich selbst permanent wollen zu müssen. 
Sonst heben sie sich negierend auf. Rekonstruktionen wiederholen aber 
Begriffe nur in ihrer genealogischen Struktur, es gilt aber diese Struk-
tur an sich, und zwar an sich selbst, zu destruieren. Das Prinzip muss 
gegenwärtig werden und zwar als permanentes, nicht als bloß historisch 
gewesenes Ereignis.

Die hier vorgeschlagene Methode versteht sich als Destruktion im 
Sinne eines methodischen Weg ... hindurch. Sie unterscheidet sich von 
allen sonstigen methodischen Vorschlägen, die auch unter dem Namen 
der Destruktion oder ähnlich klingender Titel geführt werden, insbe-
sondere von dem von Heidegger vorgeschlagenen Verständnis. Sein 
Begriff von Destruktion zielt auf die Re-Etablierung eines letztlich my-
thischen Verständnisses einer ontologischen Ursprünglichkeit ab, einer 
»Maxime ... die also so formuliert werden kann: ›zurück zu den Sachen 
selbst!‹«6 Sein Vorschlag, das »Wie« anstelle des »Was« dieser Gegen-
stände methodisch zu fokussieren, ist nur eine weitere Variante der alten 
Wahrheitsproblematik, Wahrheit als Übereinstimmung von Gegenstand 
und Denken7 zu begreifen. Bei Heidegger lautet es daher auch: »De-
struktion heißt: unser Ohr öffnen, frei machen für das, was sich uns in 
der Überlieferung als Sein des Seienden zuspricht. Indem wir auf diesen 
Zuspruch hören, gelangen wir in die Entsprechung.«8 Diese alte und 
früh meinende »Entsprechung« eines quasi mythisch-ontischen Vor-

6		  Heidegger, Martin (1963): Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 
§ 7.

7		  Die alte Formel der veritas est adaequatio intellectus et rei (oder) ad rem; 
Wahrheit ist die Übereinstimmung des Denkens mit dem (seinem) Gegen-
stand oder der Sache bestimmt selbst die »falsifikatorische« Wissenschafts-
theorie noch. Will doch auch diese nicht ihre Hypothesen ad absurdum füh-
ren, sondern geradezu die Effizienz dieser alten Methode selbst im Scheitern 
noch demonstrieren! Ein kaum verstandenes Problem; der sogenannte Posi-
tivismusstreit hat es nicht herausgearbeitet.

8		  Heidegger, Martin (1956): Was ist das – die Philosophie? Pfullingen: Nes-
ke, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

23

verständnisses einer möglichen Wahrheit »der Sachen selbst« verdeckt 
geradezu die Problematik von Subjekt und Kapital. Aber das Verhältnis 
von Wahrheit und Kapital ist immer noch unbestimmt.

Eine Wahrheit des Kapitals hat nicht einmal Marx gewagt zu the-
matisieren. Er ist nur bis zum vermeintlich falschen, zum »verkehrten« 
Bewusstsein als »Fetischcharakter der Ware«9 vorgestoßen, die »ein or-
dinäres sinnliches Ding [...] in ein sinnlich übersinnliches Ding«10 ver-
wandelt, »sobald es als Ware auftritt«.11 Das Bewusstsein als solches, 
als Quelle möglicher Verkehrung wie als Vermögen fetischloser Apper-
zeption, ist ihm nicht mehr grundsätzlich Thema geworden. Aber in der 
Substanz des Bewusstseins liegt der Schlüssel jeden Wertes. Wer aber 
nicht das Bewusstsein als solches respektiert, kommt diesem Vermö-
gen nicht auf die Spur. Das verkürzt auch die Marxsche ökonomische 
Analyse und führt zu heute klar widerlegbaren Ergebnissen aus prinzi
pieller(!) Sicht, ohne empirisch-historisches Besserwissen im Nach-
hinein. Tauschwerte benötigen nicht mehr zwingend Gebrauchswerte, 
wie Marx das noch apodiktisch behauptet hat: »Endlich kann kein 
Ding Wert sein, ohne Gebrauchsgegenstand zu sein. Ist es nutzlos, so 
ist auch die in ihm enthaltene Arbeit nutzlos, zählt nicht als Arbeit und 
bildet daher keinen Wert.«12 Nur Arbeit scheint für Marx wertstiftend. 
Sein Begriff von Vermögen und Substanz ist zu eng angelegt und dies 
betrifft zentral auch den Begriff des Kapitals und den des Subjekts. 

Hier hätte bereits Heidegger destruieren müssen. Sein Konzept war 
der letzte große Entwurf einer Erkenntnistheorie vor dem schleichenden 
Zerfall der ersten Philosophie. Denn der Fetisch der Warenform ist der 
Fetisch des Subjekts in seiner eigenen Substanz als Ware, die sich als 
Eigentum selbst verkauft, weil sie sich selbst gehört und auch gehören 
will. Der Eigenwert des Subjekts als Ware ist der kommensurable Wert 
des wirklichen Subjekts, sein Preis ist sein Wertbewusstsein. Die per-
sonifizierte Ware als die zum Eigentum gewordene Person will sich als 
Substanz vermögend vermehren und empfindet das weder als prinzi
pielle Unfreiheit noch als »Uneigentlichkeit« ihres Seins. Erst das Ver-
mögen zur Substanz, das ein Vermögen zur Person und zur Ware ist, 
macht das Subjekt frei, Subjekt zu sein. Es gehört erst als Ware Arbeits
kraft sich selbst. Dies ist der Wendepunkt vom bloßen Handelskapital 
der Antike und des Mittelalters zum neuzeitlichen Warenkapital. Hier 
sind nicht nur Sachen Handelswaren, sondern das Subjekt ist selbst die 
Ware seines Wertes als der kardinale Wert des Tausches. Es erhält einen 

9		  Marx, Karl (1962): Das Kapital. Band 1. MEW 23. Berlin: Dietz Verlag,  
S. 85.

10		 Ebd.
11		 Ebd.
12		 Ebd., S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

24

Marktpreis. Dieser Wert spiegelt sein Bewusstsein im Preis seiner Sub-
jektivität: objektiv als Arbeitspreis und subjektiv als Arbeitslohn. 

Was aber seine Freiheit zur Vermögensausübung ausmacht, ist daher 
die Identität mit sich; die Freiheit der Eigendefinition als erlebte Iden-
tität des Preises seines Wertes. Das Subjekt ist wert und frei zugleich, 
als quotaler Preis des Kapitals. Dieses Subjekt will sich, es hat eine 
tiefe Lust und Begierde an sich selbst. Das Wertverständnis von Marx 
missversteht sich hingegen als aus Not und Leid und der Notwendig-
keit notwendiger Arbeitsnot bestehend, aus der dieses Verständnis ge-
boren ist. In der Sprache von Marx heißt das notwenige Arbeit und 
mit ihr auch notwendige Arbeitszeit: »Wir kennen jetzt die Substanz 
des Wertes. Es ist die Arbeit. Wir kennen auch sein Größenmaß. Es ist 
die Arbeitszeit.«13 Marx stellt die Synthesis des Bewusstseins nach dem 
Schema der Arbeit und gesamtgesellschaftlich nach dem der Produktion 
vor. Arbeit wird damit zum Selbstmissverständnis der Synthesis des Be-
wusstseins wie des Kapitals. Sie wird gesamtgesellschaftlich nach dem 
Schema der Produktion vorgestellt: »Als Kristalle dieser ihnen gemein-
schaftlichen gesellschaftlichen Substanz sind sie Werte – Warenwerte.«14 
Diese Annahme ist nicht tief genug im Ursprung des Subjekts begrün-
det. Das Subjekt und seine Warenform sind erst eine Folge eingebildeter 
Not an der Sterblichkeit, der Bedürftigkeit unserer natürlichen Existenz 
und der Einbildung des Ewigen und der unsterblichen Seele als ideelle 
Flucht aus dieser Grundbestimmung unseres Seins. Erst dies stiftet die 
erste und genuine Wertsetzung überhaupt. Es ist der Wert gegen das 
Leben und das Festhalten an der Fiktion einer Partizipation am Ewi
gen und Göttlichen. Alle Werte sind Fiktionen, keiner entstammt der 
Natur. Die Begründung der Werte beginnt daher nicht erst bei der Ar-
beit, sondern mit der Begriffsfassung der Seele und damit mit dem ers
ten Akt der Subjektwerdung. Dieser Akt ist älter als Arbeit und ihre 
Warenform. Ethik und Kommunikation sind älter als Ökonomie und 
Wissenschaft, Subjekte und Werte nicht. Ethos ist die Gewohnheit, der 
– aus dem oikos, dem »ganzen Haus« heraus – die Ethik entstammt. 
Erst aus dem kommunikativen Zusammenwohnen kann das Leben sich 
evolutionär wie emanzipatorisch weiterentwickeln. Das bedeutet immer 
Veränderung des Gewohnten. Aber erst der Bruch mit dieser Gewohn-
heit ist der Aufbruch des Denkens selbst. Dies stiftet Denken als re-
flektorisches Moment und zwar gegen bloße Gewohnheit. Denken ist 
immer eine ungewöhnliche Begegnung des (ethisch) Gewohnten. Den­
ken beginnt mit der vernünftigen Wahrnehmung des ethisch Gewohnten 
und dem Überdenken der tradierten Lebensweise und seiner »natürli­
chen« Umgebung und seiner Bezüge. Denken entzündet sich immer an 

13		 Marx (1962): Das Kapital. Band 1, Hervorhebungen im Original, S. 11.
14		 Ebd., S. 52.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

25

Gewohnheiten. Das gilt auch für das Überdenken gewohnter, »selbst-
verständlicher« Forschungsparadigmen.

Diese Aufarbeitung hat Heidegger ausgelassen. Wirkliche Eigentlich-
keit heißt für das Subjekt, sich selbst Wert und dann auch Kapital zu 
sein, sich zuerst als sich anzueignen und sich als Vermögen zu ... zu 
verwerten. Das stiftet das Subjektive in seiner ursprünglichen Form: Ich 
gehöre mir selbst. Diese Entsprechung ist der »Zuspruch«, auf den das 
Subjekt »hört«. Aber Kapital kommt in der gesamten Theorie Heideg-
gers an keiner Stelle vor! Seine Eigentlichkeit erkennt scheinbar noch 
ein vom Kapital unbeflecktes Subjekt im Daseinsentwurf seiner selbst. 
Sein Subjektverständnis ist hinter der impliziten ökonomischen Reli
giosität, dem Glauben an die Naturhaftigkeit dieses Grundes not-wen-
diger Existenz im tradiert Spirituellen seiner »Sorge« versteckt. Dieser 
Subjektbegriff hat nicht die Kraft, sich als das Substanzielle des wirkli-
chen Daseins zu begreifen. »Besorgt« ist nur der homo oeconomicus 
und nur er sorgt sich um die Substanz der Welt, in die er vermeintlich 
»immer schon gehalten« scheint und sich notwendend dann in ihr be-
greifen und bewähren muss. Der homo oeconomicus sorgt sich um den 
Wert seiner selbst. Das bedeutet ihm, Subjekt zu sein und »Welt« als 
Bühne seiner Geltungsansprüche für sich und sein Wollen zu reklamie
ren. Diese Bühne ist das Ereignis von Geld und Geltung, die Duplizität 
und Dichotomie der Werte, die das aufkeimende Subjekt sich erst als 
Welt durch den legitimatorischen Akt der Selbststiftung als Subjekt und 
d. h. immer und notwendig auch als homo oeconomicus durch einen 
ideellen Entwurf selbst geschaffen hat. »Welt« ist dieser Zusammen-
hang von Geld und Geltung, von Normen und Werten und von Geset-
zen nach Maßgabe des Subjekts.

Soziologisch erscheint diese Welt uns als Verweisungszusammenhang 
von Kommunikation und Interaktion. Aber das trifft nicht die Substanz: 
den Wertcharakter von Welt. Sonst wären wir in der puren Natur und 
nur ein natürlicher Teil von ihr. Wir wären Individuen und nicht Sub-
jekte, denn die Natur kennt keine(!) Werte, die als Ideen und insofern als 
Begriffe des Subjekts verstanden werden könnten. Der Begriff »Welt« 
gäbe in einer nicht metaphysisch verfassten Interpretation von Natur 
keinen Sinn. Welt ist aber eine Anschauungsform des Subjekts und 
nicht objektiver Bestandteil der Natur. Damit ist gewissermaßen der 
Horizont, der »Himmel« des realen Subjekts auf Erden, bezeichnet. In 
diese wertorientierte und wertbestimmte Welt sind wir heute tatsächlich 
immer schon »geworfen«. Wir sind als Subjekte stets geltungsbedürf
tig und auch geltungssüchtig, immer aber und mit Notwendigkeit an 
Geltungsansprüche und Geld verwiesen. Auch die Wiederherstellung 
des Anspruchs ursprünglicher und des Ausgleichs verletzter Geltungs
ansprüche sowie die Vergütung vorgeschossener Leistungen entstam-
men historisch der sogenannten »Wiedervergeltung«. Sie ist sowohl das 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

26

vorschüssige Vertrauen als auch die ethisch-ökonomische Form der Ra-
che; sie setzt das Geltende als Recht durch. Diese Art der Bedürftigkeit 
stiftet Ökonomie, nicht der eingebildete Mangel am relativen Grad von 
Waren und Vermögen. Dieser Mangel ist eine Folge der Wertsetzung 
des Subjekts in »eigener Sache« und keine Ursache im Sinne naturbe
dingter Kausalität. Dieser Mangel ist eine sprichwörtlich eingebildete 
Not-wendigkeit, eine selbstgeschaffene causa. Hier hat Destruktion eine 
diesen Grund freilegende Aufgabe. »Ein Zurück zu den Sachen selbst« 
ist keine Destruktion des herrschenden Prinzips und keine Orientierung 
in der realen Welt. Denn Welt ist eo ipso immer real im Sinne eines 
bereits verwirklichten Wertekanons. Nur so ergibt ein Begriff von Welt 
Sinn gegenüber der vorhandenen Natur als das Seiende im Ganzen. De-
struktion als methodischer Begriff hat daher bei sich selbst anzusetzen. 
Dieser Begriff darf nicht zum ontologischen Souvenir eines vorwissen-
schaftlich-gefassten Verständnisses »der Sachen selbst« werden.

Anders hier: Destruktion wird nicht als Verlängerung ontologischen 
Denkens und alter Gewohnheiten verstanden, sondern als Aufbrechen 
solchen Denkens durch Konfrontation der Begriffe mit sich selbst. Nicht 
Schöpfung oder Restauration von Begriffen oder die Beschwörung nur 
schemenhaft vorstellbarer Urzustände können das primäre Anliegen 
sein. Hier gilt es die dichotome Struktur von Subjekt und Kapital, be-
ginnend mit ihrem (gemeinsamen) Ursprung, in ihrer Gegensätzlich-
keit und ihrer Gegenzügigkeit zu thematisieren. Diese Struktur ist die 
zeitliche Kraft der Ambiguität als Bewegung der Begriffe; als unsere Be-
griffsgeschichte. Dichotom sind die Begriffe, weil wir sie als differente 
Erscheinungen einer identischen Ur-Sache nicht als solche unmittelbar 
erkennen. Das Subjekt »begreift« Begriffe als »äußere« Gegenstände 
und nicht als Anschauungsformen und Kategorien seiner selbst. Ka
pital ist kein äußerer Gegenstand; alle ökonomischen Begriffe und Ka
tegorien sind reine Anschauungsformen des Subjekts. Sie sind ein Teil 
von uns und wir die Sache dieser Begriffe stets selbst! Diesen Zusam-
menhang gilt es plausibel aufzudecken, worauf Destruktion als Metho
de hier zielt, indem sie das Ursprüngliche im Gegenwärtigen und das 
Fakultative im Kausalen zeigt – und nicht nur bloße Notwendigkeiten. 
Wir selbst sind dieses Vermögen und zugleich die lebendige, die beseelte 
Substanz als selbstverwirklichtes »Ding an sich«. Nur wir selbst sind 
dieser Gegen-Stand, das Gegenüber der eigenen Reflexion, wir sind »der 
Ökonom als Ding an sich«.15 

Zeitlich betrachtet erscheint uns der Prozess der konkreten Begriffs-
geschichte stets ungleichzeitig. Diese Begriffe sind »immer schon da«, 
wie in der Fabel vom Hasen und Igel, obgleich sie doch »objektiv« 

15		 Vgl. Rosenthal, Klaus (1986): Die Gleichursprünglichkeit von Ökonomie 
und Wissenschaft. Spardorf: Wilfer, S. 73ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

27

geschichtlich und gesellschaftlich erst ein konkretes Werden durchlaufen 
müssen. Aber weder das Finanzkapital noch eine andere Erscheinungs-
form des Kapitals noch die Entwicklungsstufen des Subjekts vom Be-
griff der Seele hin zum Gemüt und weiter zum Bewusstsein sind ontolo-
gisch vorgegeben. Wir haben uns alle diese Erscheinungen erst gemacht, 
ohne dass Gott oder Sorge uns zum Machen genötigt hätten. Die sich 
denkende und wollende Substanz hat sich zuerst als Subjekt gemacht. 
Dieses Machen ist die objektive Geschichte unserer Subjektivität. Sie 
erscheint uns objektiv, weil wir uns in ihr als Gegenstände selbst begeg-
nen, wir uns in dieser Gegenständlichkeit selber spiegeln als die jeweils 
andere Seite der einen Münze. Diese verdeckte Identität ist die Meta-
morphose der Kategorien »Vermögen« und »Substanz«. Ihr zeitlicher 
Wandlungsprozess als konkrete Geschichte lässt sich methodisch als 
Ambiguität verstehen, d. h. es ist diese Dichotomie in ihrer gegenzü-
gigen Kraft, die aus dem Erkenntnisvermögen erst Kapitalvermögen 
schöpft, um aus dem Kapitalvermögen die Substanz des Subjekts selbst 
zu substantiieren. Diese Ungleichzeitigkeit ist methodisch zu destruie
ren. Das ist hier der Nucleus des Methodenbegriffes. 

Mit der Erkenntnistheorie beginnt die Geschichte des Subjekts. Er
kenntnistheorie war immer eine Theorie des Subjekts. In ihr kommt 
das erkennende Subjekt sich selber wie in einer Analytik durch Außer-
irdische vor. Die erkennende Vernunft und ihr ureigenes Werkzeug, der 
Verstand, müssen dabei stets über ihr eigenes Vermögen zur Erkenntnis 
wie über die aus diesem Vermögen resultierenden Erkenntnisse urteilen. 
Das ist das bleibende Problem jeder Erkenntnistheorie: Wie bei einer 
Operation am eigenen Herzen sind Chirurg und Patient hier identisch. 
Da sich dieses Problem nicht hintergehen lässt, sind weitere Entwürfe 
positivistischer Natur überflüssig, ein konstruktivistisches »Weiterso« 
verspricht keinen erkennbaren Erkenntnisfortschritt in dieser Grund-
problematik und neue Konstrukte (re-)produzieren nur neue Ontologie, 
auch wenn sie in anderer Gestalt auftreten. Solche Masken gibt es heute 
zu Hauf. Jede dieser erkenntnistheoretischen oder wissenschaftstheore-
tischen Hypothesen ist eine hypothesis, also eine Unterstellung, die aus 
dem Blick der erkennenden Vernunft als eine Hypostase ihrer selbst, 
als hypostasis, also als Substanz in eigener Sache, gesehen wird, aus der 
heraus sich die Hypothese erst »versteht«. Nur die erkennende Vernunft 
kann sich selbst zur Substanz, d. h. zur Kraft ihrer eigenen Erkenntnis, 
machen und genau dieses parádeigma hat sie immer verfolgt, von Platon 
bis Kant, von Aristoteles bis Hegel, wie verschieden in der Ausprägung 
auch immer, bis in unsere Zeit hinein. Aus diesem Muster der buchstäb
lich selbstinszenierten Selbsterkenntnis ist alle Erkenntnistheorie als 
Theorie des sich denkenden Subjekts hervorgegangen – und mit ihr das 
Kapital als alter ego unseres Bewusstseins.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

28

Das Konzept der Seele und die Metamorphose           
der Kategorien »Vermögen« und »Substanz«

Die Metamorphose der Kategorien »Vermögen« und »Substanz« ist 
das Bindeglied der Begriffsgeschichte der Seele und des Kapitals, sie 
ist das Identische beider Begriffe in deren permanenter Wandlung. Von 
ihr geht die Kraft bleibender Veränderung aus. Das bedeutet Ambi-
guität: Diese Kraft hat Permanenz. Sie verändert unsere Wirklichkeit, 
indem sie diese beständig modifizierend konstituiert. Wirklichkeit ist 
nicht einfach bloß »da«, das wäre platte Empirie. Wirklichkeit ist ein 
Produkt. Sie ist das Ergebnis der verwirklichten Möglichkeit als Ver-
mögensrealisierung. Diese Realisierung schafft die realitas als Wirk-
lichkeit. Wirklichkeit ist effizient gestaltete Tat-Sache! Kein Auto und 
kein Geldvermögen fallen wie Regentropfen vom Himmel, stattdessen 
können wir das Ergebnis einer Metamorphose des Vermögens des Sub-
jekts beobachten, das sich diese Gegenstände als wirkliche Gegenstän-
de geschaffen hat. Insofern ist Wirklichkeit immer empirisch in ihrem 
Vorhandensein. Empirische Wissenschaft kann immer nur beobachten, 
was ist, deshalb bleibt sie im Deskriptiven stecken. Das lässt Vielfältig-
keit auch vielfältig erscheinen; aber die Wahrnehmung von Erfahrun-
gen kann nichts über das Prinzipielle in Erfahrung bringen. Die Kraft, 
die Wirklichkeit konstituiert, ist solcher Beobachtung nicht zugänglich. 
Sie liegt in uns selbst. Sie ist substanzieller Teil unserer Seele, über die 
wir nur introspektiv oder in und durch die Begriffe ihrer selbst Zugang 
finden können. Niemand, auch der talentierteste Empiriker nicht, hat 
je eine Seele wirklich beobachtet. Auch kein Mediziner, kein Physiker 
oder je ein Ökonom. Und der Philosoph kennt die Seele nur als Quelle 
seiner Begriffe, also als Grund und Vermögen, als Prinzip und Substanz. 
Er kennt sie also nur insoweit, als dass er mit diesen Werkzeugen die 
Seele und unsere Wirklichkeit zu bestimmen sucht, die mit und durch 
die Seele erst gegeben sind.

Der Begriff Seele bezeichnet ein komplexes ideelles Konstrukt. Als 
Wort ist Seele schon früh in vielen Altkulturen bekannt. Das alte griechi
sche Wort psyche, lat. anima, wird in der vorwissenschaftlich-narrativen 
Rede als Hauch gedeutet, was heute noch in Redensarten vom Aus-
hauchen der Seele oder des Lebens widerhallt. In der religiösen Rede 
kommt auch der umgekehrten Deutung von Einhauchen eine narrative 
Vorstellung als Schöpfungsakt zu. Immer geht es dabei um den Beginn 
oder das Ende des Lebens. In gewisser Weise nimmt die wissenschaft-
liche Fassung der Seele als Begriff, und das heißt in der Bedeutung als 
idea, dieses Vorverständnis auf. Idee, idea, steht seit der ersten Erkennt-
nistheorie, die noch den Namen philosophia trug, bevor sie mit Aris-
toteles zur prote philosophia, zur ersten Philosophie, dann zur Meta-

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

29

physik und ein Jahrhundert nach Kant zur Erkenntnistheorie wurde, für 
den Inbegriff des Wissens und für die Identität der Gegenstände dieses 
Wissens. Dabei weisen die alt-indogermanischen Vor- und Teilsilben id 
in idea wie in Idee und vid16 in videre wie Wissen, das wörtlich Sehen 
und Schauen heißt, auf den frühen Ursprung von »Wissen« und »Iden-
tität« hin. Hier zeigt sich auch die alte ethische Herkunft, die zeitlich 
über das wissenschaftlich-begrifflich verfügte Verständnis von Wissen 
und Begriff (Idee) hinausgeht. Es geht also um ein frühes »Selbst«, das 
mit dem Begriff der Idee in unserer Seele, unserem Wissen, verbunden 
ist. Der Begriff der Seele thematisiert dieses Selbst in dem engsten Bezug, 
in dem sich überhaupt über »etwas« und dann über ein »Selbst« und 
erst recht über »uns selbst« als ein zu bestimmendes Etwas reden lässt, 
nämlich am Selbstbild der Seele und mithin an uns selbst als die lebendi-
ge idea. Darinnen liegt die schwierigste Aufgabe der Erkenntnistheorie 
von Beginn an.

Aristoteles folgt der wissenschaftlichen Tradition der ersten Stunde: 
Alles, was wissenschaftlich zu bestimmen ist, ist auf Prinzipien zu-
rückzuführen. Das gilt zumal auch für die Seele selbst:

»Die Seele ist also Ursache und Prinzip des lebenden Körpers. Die Be-
griffe ›Ursache‹ und ›Prinzip‹ haben vielfache Bedeutungen; genauso ist 
die Seele Ursache in dreifach unterschiedlicher Weise: Denn sie ist das 
Woher der Bewegung und der Endzweck; ebenso ist die Seele auch als 
Wesen der beseelten Körper Ursache. Dass sie es als Wesen ist, ist klar. 
Denn das Wesen ist für alles die Seinsursache. Das Leben ist für die Lebe
wesen das Sein, Ursache und Prinzip davon aber ist die Seele. Ferner ist 
die vollendete Wirklichkeit die Bestimmung des potentiell Seienden. Klar 
ist, dass die Seele auch Ursache und als Endzweck ist.«17 

Seele steht für das, was das Leben lebendig macht. Das bedeutet, arché, 
Anfangsgrund zu sein. Ein Anfangsgrund oder Prinzip (lat. principium, 
von gr. arché) ist der herrschende Beginn einer Sache, die sie konsti-
tutiv als Etwas, als Gegenstand hervorruft. Der Beginn des Lebens ist 
demnach die Seele als Anfangsgrund und Ursache. Aristoteles denkt die 
Seele dabei als Wesen, als ousia und die ousia als Substanz.18 Wesen 
und Substanz sind Begriffe für das Erste eines Grundes, »denn im Be-
griff eines Dinges muß der Begriff des Wesens enthalten sein«.19 Das 
Wesentliche eines Begriffes – oder Synonym einer Idee – ist das Wesen 

16		 Schleicher, August (1861): Compendium der vergleichenden Grammatik der 
indogermanischen Sprachen. Weimar: Hermann Böhlau, S. 216.

17		 Aristoteles (1961): Über die Seele. Übersetzt und kommentiert von Paul 
Gohlke. Paderborn: Schöningh Verlag, 415b.

18		 Ders. (1989): Metaphysik. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1028a.
19		 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

30

der Substanz. So sprechen wir noch heute von substanzlosen Ideen oder 
unwesentlichen Begriffen. Zum vollen Verständnis eines Begriffes ge-
hört demnach immer sein eigener Anfangsgrund und die Substanz, aus 
der der Begriff wesentlich selbst hervorgeht. Die Substanz der Seele ist 
die bereits als Seele vollzogene Kraft ihres eigenen Vermögens: Leben-
digsein ist vollendete Wirklichkeit des Lebensprinzips.

Hinter diesem Grund lässt sich kein anderer vernünftiger Grund fin-
den. Moderne Naturwissenschaft kann die Substanz des Lebens in ihrer 
Terminologie heute näher bestimmen und bis auf biochemische Pro
zesse der Reaktion von Energie und Aminosäuren oder gar noch weiter 
zurückführen, aber alle diese heutigen Erklärungen des Ursprungs des 
Lebens bleiben im Begriff der Idee des Anfangsgrundes als Substanz, 
als hypokeímenon, d. h. der Substanz im Sinne des Zugrundeliegenden, 
begrifflich verfangen. Wir sind nur Produzenten der wissenschaftlichen 
Differenz des vorhandenen Grundverständnisses aus dem heraus wir 
existieren und uns begreifen können. Daher löst sich die Frage nach 
dem Anfangsgrund der Seele immerzu in den Gebrauch von logos und 
nous, als den Inbegriff von Denken, d. h. als von Vernunft und Ver-
stand bestimmt, auf. Immer ist es diese verstandesgemäße Vernunft, 
die diese Fragen stellt und die Antworten ebenfalls bereitstellen muss. 
Das Erkenntnisvermögen ist die primäre Substanz des Subjekts aus 
deren Vermögen heraus es sich selber erst als Subjekt entwerfen kann. 
Diesen Entwurf vollzieht es theoretisch als philosophia und praktisch 
als oikonomia. In beiden Fällen ist es ein und dieselbe causa. Es ist 
die Effizienz des letzten Ziels, des telos der Vernunft, sich als Subjekt 
durch Vernunft zu definieren. Und Vernunft ist das Vermögen, das in 
sich keine endliche Bestimmung kennt und auch keine zulässt. Aus 
der Substanz des vernünftigen Erkenntnisvermögens bewirkt sich das 
Vermögen zu scheinbar unendlicher Selbstwertschöpfung als primärer 
Wertschöpfung. Nicht einmal die Erkenntnistheorie in ihrer größten 
Sternstunde nach dem dunklen Mittelalter hat diese Vernunft in ihrer 
Kraft je wirklich begrenzen können, obgleich ihre strengste begriffliche 
Fassung, also ihre »Kritik« (kritikē), genau den »reinen« Charakter der 
Vernunft, d. h. die nicht durch Empirie vermischte Vernunft als »reine 
Vernunft« zu fassen versuchte. Aber Kants Projekt war ein Meilenstein 
für die systematische, d. h. auf sich selbst bezogene Vernunft einer be-
ginnenden Wissensproduktion. Hegels späterer Begriff von der Vernunft 
als die Idee, die zugleich identisch mit der Wirklichkeit und der Ver-
nunft ist, nimmt das rein pragmatische und begrifflich »an sich« nicht 
mehr reflektierte Handlungsbewusstsein wissenschaftlicher Forschung 
heutiger Wissenschaft vorweg. Er hat sie tief geprägt, dem empirischen 
Pragmatismus geradezu den roten Teppich ausgerollt, unter dem das 
Begriffliche nun verschüttet liegt mit seiner strengen Gleichsetzung von 
Idee, Wirklichkeit und Vernunft:

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

31

»Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernün-
ftig.«20 

Seine sich selbst denkende Wissenschaft ist die stringente Identität der 
neuzeitlichen Seele als das volle Bewusstsein der sich denkenden Sub-
stanz mit der Vernunft und der Wirklichkeit. Hegel hat das potentielle 
Wissenskapital wesentlich mit auf den Weg gebracht. Wissenschaft als 
die Veranstaltung der begrifflichen Vernunft und die Substanz dieser 
Vernunft als das selbstbewusste Subjekt werden untrennbar zu einer 
Idee, die er in ihrem geschichtlichen Werden als Kreis begreift und 
überführt in die Substanz, die sich selbst als Metamorphose in das 
Subjekt verwandelt. Das nimmt den zeitgemäßen Begriff vom Wis-
senskapital in seiner Logik vorweg. Das Erkenntnisvermögen wird 
vollends zur Substanz des Subjekts, zum Subjekt als sein Selbstbegriff, 
aus der dieses Subjekt seinen Wert bezieht und seine Wirklichkeit ge-
staltet:

»Diese Substanz aber, die der Geist ist, [...] an sich die Bewegung, die das 
Erkennen ist,– die Verwandlung jenes Ansich in das Fürsich, der Substanz 
in das Subjekt, des Gegenstandes des Bewußtseins in den Gegenstand des 
Selbstbewußtseins, d. h. in ebensosehr aufgehobenen Gegenstand, oder in 
den Begriff. Sie ist der in sich zurückgehende Kreis, der seinen Anfang 
voraussetzt, und ihn nur im Ende erreicht.«21 

Dieser Kreis beginnt mit seinem vorausgesetzten Anfang. Zuerst hieß 
dieses Vermögen Wille zur Wirklichkeit als wirkliches Ziel der Vernunft 
und als ihr erster Zweck galt dieser Vernunft die Autarkie, die autar­
kia und die Glückseligkeit, die eudaimonia. Sie sind die Selbstwerte des 
beginnenden Subjekts, d. h. um »ihretwillen« entwirft es sich. Heute 
heißen die wirklichen Werte der intrinsischen und der extrinsischen Mo-
tivation Selbstverwirklichung und Anteil am Kapital.

Für die Ökonomie, einem strukturell besonderen Gegenstand, hat 
diese Selbstdefinition der Vernunft eine besondere Bedeutung. Die 
Ökonomie tritt aus diesem Verständnis von Seele praktisch hervor. Aris
toteles bestimmt diese praktische Aufgabe der Seele:

»Drei Dinge in der Seele beherrschen das Handeln und die Wahrheitser
kenntnis: Wahrnehmung, Vernunft und Streben. Von ihnen ist die 
Wahrnehmung niemals Prinzip des Handelns[...]. Wenn nun [...] der Wille 

20		 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie des 
Rechts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. XVIII–XX, Hervorhebung im Origi-
nal.

21		 Ders. (1986): Phänomenologie des Geistes, S.756–758, Hervorhebungen im 
Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

32

ein überlegendes Streben [ist], so muß [...] eines und dasselbe vom Den
ken bejaht und vom Streben gesucht werden.«22 

Das ›ein und dasselbe‹ ist das gemeinsam Erstrebte: das Gute in den Zie
len der Glückseligkeit und Autarkie. Aus diesem Verfügungszusammen-
hang entsteht die genuine Wertschöpfung als Vollzug des sich realisieren-
den Vernunftvermögens. Dazu müssen Vernunft, Wille und Ziel ebenso 
übereinstimmen wie das Vermögen zum Selbstentwurf aus der Substanz 
heraus mit dem Vollzug dieser zur Wirklichkeit selbst. Subjektsein heißt 
Selbstvollzug der Substanz als Selbstverwirklichung entlang der Ver
nunft. Diesen Selbstvollzug muss das sich entwerfende Subjekt konkret 
an sich selbst als Akt seines Willens vollziehen. Wille und Vernunft for-
men erst in dieser Übereinstimmung das Subjekt als die sich selbstden-
kende und -wollende Substanz. Kein Gott und kein Dämon steht hier 
Pate, nur das Wissen um die Vernunft und der Wille, das vernünftige 
Wissen auch vernunftgemäß zu handhaben. Das sind die wahren Tauf-
paten der Wissensgesellschaft und sie stehen Pate bereits am Anfang 
des aufbrechenden Wissens in der Selbstdefinition des Menschen in der 
frühen Erkenntnistheorie. Aus ihr geht auch die gesellschaftliche Struk-
tur als Idee von oikos und polis als die elementaren Institutionen hervor. 
Sie werden qua Vernunft gesetzt als die adäquaten Lebensgemeinschaf-
ten (koinonia) mit der die theoretische Vernunft auch praktisch über
einstimmt. Zunächst urteilt die Vernunft über sich selbst und setzt sich 
zum lebendigen Prinzip, aus dem heraus sie die eigene Lebenszeit auf die 
Verwirklichung ihrer Zukunft verpflichtet. Wirklichkeit ist in sich im-
mer zunächst antizipierte Zukunft, die sich empirisch in der Gegenwart 
ereignet. Vernunft zielt auf das Wissen zukünftiger Gegenwart, die sie 
willentlich gestaltet und die wir dann als gegenwärtige Realität begrei
fen. Vernunft ist unsere prinzipielle Existenz als permanenter Vollzug 
des Willens zur zukünftigen Wirklichkeit:

»Prinzip des Handelns als Ursprung der Bewegung [nicht als Zweck] ist 
der Wille; Prinzip der Willensentscheidung ist das Streben und der Begriff 
des Zweckes.«23  

» Gegenstand der Willensentscheidung kann kein Vergangenes sein […]. 
Man berät sich auch nicht über Vergangenes, sondern über Zukünftiges 
und Mögliches.«24 

22		 Aristoteles (2010): Die Nikomachische Ethik. 8. Auflage, Übersetzt und 
kommentiert von Olof Gigon. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 
1139a.

23		 Ebd.
24		 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

33

»So ist denn die Willensentscheidung entweder strebende Vernunft oder 
vernünftiges Streben, und das entsprechende Prinzip ist der Mensch.«25 

»Der Mensch« wird wissenschaftlich-begrifflich gefasst als zoon logon 
echon. In dieser Selbstdefinition sieht sich das definierende Wesen selbst 
vorrangig durch die Vernunft und die Sprache als reflektierendes (logon 
echon) Lebewesen (zoon, wörtlich: Tier) bestimmt.26 

Wissenschaftlich will das zoon logon echon mit dieser primären Ver-
nunftdefinition übereinstimmen, d. h. es will sein Handeln (praxis) an 
dieser Vernunft ausrichten, weil dies der Substanz seines Wesens ent-
spricht. Damit wird das Leben konkret unter die Herrschaft der Ver-
nunft gestellt. Das ist die Kernaussage der frühen Erkenntnistheorie. 
Der Mensch setzt sich als das Prinzip der Vernunft und des Strebens 
(orexis) zur Vernunft (nous) und ist zugleich in dieser Definition auch 
der selbstbezogene autarke Zweck (telos) seines eigenen Handelns 
(praxis). Herrschaft der Vernunft durch und über den Menschen und 
das Leben insgesamt ist das Ziel dieses Selbstentwurfes. Das ist der in-
nerste Kern der Substanz der Seele:

»Das Lebewesen besteht primär aus Seele und Leib, wovon das eine das 
seiner Natur nach Herrschende, das andere ein Beherrschtes ist.«27  

Das Leben tritt in die dichotome Erscheinungsweise von Leib und See-
le ein und daraus folgend in die Struktur von Herrschendem und Be-
herrschtem. Dieses Herrschaftskonzept und seine vielfältigen Ansprü-
che treten aus dieser Vernunftdefinition hervor, denn die Vernunft gilt 
als Substanz der Seele. Sie strebt nach der Verwirklichung der Vernunft 
und das realisiert sich als die Metamorphose der Kategorien »Vermö-
gen« und »Substanz«.

Die orexis als das vernünftige Streben vollzieht die Metamorphose 
von Vermögen und Substanz. Aus dem Vermögen zur Vernunft wird 
zuerst die Selbstdefinition der Substanz der Seele als ihr Wesen im Sinne 
der Definition des zoon logon echon. Die Vernunft definiert dabei das 
Vermögen zuerst als dynamis, als die Kraft der Seele und das ist ihr 
Bewegungsvermögen zur Verwirklichung der Möglichkeit, d. h. der Voll
zug der Möglichkeit in der Wirklichkeit gemäß der Vernunft. Anders 
gesagt: Aus der bloßen potentia wird der reale actus. Vernunft wird 
damit zum Maßstab, an dem sich das vernünftige Lebewesen ausrichtet 
und sein Wissen über sein Leben generiert. Das Zentrum dieses Wissens 

25		 Ebd.
26		 Vgl. ders. (1961): Über die Seele, 428a; ders. (2011): Politik. 11. Auflage, 

Übersetzt und kommentiert von Olof Gigon. München: Deutscher Taschen-
buch Verlag, 1332b sowie ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1098b.

27		 Aristoteles (2011): Politik, 1254b.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

34

heißt Seele. Es bezeichnet die Quelle der Kraft und der Vernunft. Diese 
Kombination ist nur dem zoon logon echon zu eigen. Nur der metaphy
sisch definierte Mensch ist das »Prinzip« und als Prinzip die Substanz,  
d. h. das Zugrundeliegende, das hypokeímenon in eigener Sache. Die 
Seele ist der Grund im Sinne der Substanz, in der die Vernunft »wurzelt«, 
und die Vernunft ist das Vermögen, das gemäß der »Veranlagung« der 
Seele erkennt, urteilt und dabei den Willen der Vernunft vollzieht. Seele 
ist also nicht Substanz im Sinne eines bloßen Vermögens zu ... etwas, 
sondern sie ist Substanz im Sinne des Woher und Wohin der willent
lichen Vernunft und das bedeutet immerzu: vernünftige Wirklichkeit 
als Entfaltung des Wesens der Seele. Aus ihr stammt alles Wissen. Hier 
heißt »Seele« deshalb die sich denkende und wollende Substanz. Das 
ist ihr bleibender Kern über die Epochen ihrer Entwicklung hinweg. 
Diese Substanz lässt sich nicht weiter destruieren, sondern nur noch 
tiefer explizieren als die Begriffsgeschichte des Subjekts und seiner Wert-
entwicklung.

Kein anderes Lebewesen ist so bestimmt, nur unsere Seele hat diese 
potentia zur Vernunft. Als Vernunft liegt sie sich selbst zugrunde und 
dieser Zirkel schafft erst das spätere Subjekt, das aus der Substanz des 
Prinzips der Vernunft hervorgeht. Sie ist das Zugrundeliegende und die 
Vollendung des Grundes als Wesen selbst. Das hypokeímenon, das Zu-
grundliegende, heißt lateinisch subiectum. Es nimmt den Namen des 
künftigen Subjekts an der Quelle seiner Entstehung vorweg. Das subiec­
tum wird zum Subjekt als Vollendung seiner Substanz. Es ist der An-
fangsgrund der Vernunft als Vermögen der Seele, Urgrund der Vernunft 
zu sein und zugleich der Stoff, die hyle, aus der die Vernunft sich selbst 
die Gestalt (eidos) ihres eigenen Begriffes gibt. Das ist der Begriff, die 
idea der Seele als Übereinstimmung der Vernunft mit dem vernünftigen 
Entwurf der Substanz in der sie wurzelt: Später heißt dieser Mensch 
nicht mehr zoon logon echon, sondern homo oeconomicus. Seine Be
stimmung als lebendes Rationalprinzip wird hier entworfen.

»Es muss also die Seele Substanz sein im Sinne von Form eines natürlichen 
Körpers, der der Möglichkeit nach Leben besitzt. Die Substanz aber ist die 
vollendete Wirklichkeit eines so beschaffenen Körpers. Diese aber wird in 
zweifachem Sinne aufgefasst, einerseits wie Wissen, andererseits aber wie 
Erkennen. Die Seele ist offenbar vollendete Wirklichkeit wie Wissen.«28

Wirklichkeit und Wissen entspringen demselben Prinzip. Erkennen und 
Vermögen gründen in derselben Substanz. Die Wirklichkeit dieser Sub-
stanz heißt energeia und spiegelt die Kraft der dynamis in ihrem Werk, 
dem ergon wider. Wissen ist das Erkennen des Gegenstandes durch die 

28		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 412a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

35

Vernunft und das vernünftige Streben verwandelt mögliche Gegenstän-
de in wirkliche. Wissen und Werk gründen gemeinsam in der Effizienz, 
also dem praktischen Bewirken im Sinne des konkreten Handels selbst. 
Die Effizienz ist die Ur-Sache des Vollzuges der dynamis, womit wiede-
rum das Vermögen der Metamorphose bezeichnet wird, von der bloßen 
Möglichkeit sich in die energeia, die Wirklichkeit, zu verwandeln. Sie 
ist logisch als causa efficiens und damit als Wirkursache eben dieses 
prinzipiellen Vollzuges gedacht. Nur durch die Effizienz herrscht ein 
Prinzip wirklich! Sie vollzieht den Willen der Vernunft und bewirkt die 
Übereinstimmung mit dem Gegenstand. Deshalb ist die Effizienz auch 
die Kehrseite der Wahrheit als adäquatio.29 30    

Aristoteles sagt: »Das verwirklichte Wissen ist identisch mit seinem 
Gegenstand.«31 Die Wirkursache für dieses verwirklichte Wissen ist in 
der Seele begründet durch das Streben nach Übereinstimmung gemäß 
der Vernunft und des Willens zur Vernunft als ihr primärer Gegen-
stand. Ihr Streben bringt das Wissen als wirkliche Gegenstände hervor. 
Ohne Effizienz ist eine wissensbasierte Gesellschaft nicht möglich. Wis-
senskapital war bereits als potentia, als substanzielle Möglichkeit zur 
Wissensproduktion und Wissensakkumulation im ursprünglichen Ver-
ständnis des noch im Entstehen befindlichen Subjekts als seine wirkliche 
Möglichkeit zur Verwirklichung dieser schon angelegt. Die Möglichkeit 
zum Wissenskapital gründet in der Substanz der so verstandenen Seele. 
In der Ökonomie der Moderne wird diese Effizienz als Rationalprin­
zip rezitiert. Die kausale Symmetrie zwischen Denken und Gegenstand, 
Vernunft und Effizienz, Wissen und Wirklichkeit, Vermögen und Sub-
stanz, Erkenntnisvermögen und Kapital ist im geläufigen Gebrauch des 
Wortes vom Rationalprinzip noch nicht wirklich begrifflich verstanden 
und noch nicht auf der Höhe der Zeit als das Strukturprinzip als ur-
sprünglicher Grund des sich entwickelnden Wissenskapitals wirklich 
gedacht. Wissenskapital beginnt beim Begriff der Seele als das erste 
Prinzip der Substanzbildung.

Destruktion meint auch Reflexion nur gewohnter Sprachrituale und 
holt in der Kritik der Worte das ihnen zugrunde liegende Begriffliche 
des scheinbar schon Vergangenen als konkrete Erinnerung dieses in die 
Präsenz des Denkens zurück. Dieser Aspekt des Erinnerns hat auch ein 
platonisches Moment, weil begriffliches(!) Erinnern an Ideen gebunden 
ist, die uns stets voraus erscheinen.

29		 Vgl. Rosenthal (1986): Gleichursprünglichkeit, S. 114-123
30		 Vgl. Rosenthal, Klaus (1984): »Die Geburt der Betriebswirtschaftslehre«, in: 

Günther Schanz (Hrsg.), Betriebswirtschaftslehre und Nationalökonomie. 
Wissenschaftstheoretische Standortbestimmungen und Perspektiven. Wies-
baden: Gabler Verlag, S. 401- 416.

31		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 431a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

36

Aus der Seele und ihrer Vernunft als die sie bewegende Bestimmung 
folgt auch die praktische Übereinstimmung der Vernunft als herrschendes 
Prinzip mit dem Ziel und Zweck des sich selbst bestimmenden Han-
delns. Dieser Metazweck ist der Vollzug der theoretischen Vernunft in die 
praktische Vernunft, d. h. in das Handeln. Hier beginnt auch die Praxis 
des ökonomischen Handelns. Die Metamorphose der Kategorien »Ver-
mögen« und »Substanz« verwirklicht sich gemäß ihrer teleologischen 
Bestimmung als das lebende, d. h. das beseelte Prinzip des zoon logon 
echon. Dieses vernünftige Tier will in der Entsprechung seiner Erschei
nung als zoon logon echon auch ein »zoon politikon«,32 ein politische 
Lebewesen sein. Denn erst in dieser Lebensform kann es sich gemäß 
seiner Vernunft und des Wissens um diese Vernunft selbst verwirklichen. 
Diese primäre Selbstverwirklichung zielt auf die eudaimonia und die au­
tarkia, auf die Glückseligkeit und die völlige Selbstständigkeit im Sinne 
des Sich-selbst-Genügens der Bedürfnislosigkeit. Eudaimonia als Glück-
seligkeit meint zuerst die Abtrennung des nous vom mythos. Das meint 
Herrschaft der Vernunft als selbstbestimmte Lebensführung, also nicht 
mehr regiert zu werden durch daimonische Vorstellungen entlang my-
thischer Bilder. Jetzt soll durch die Vernunft die Teilhabe (methexis) am 
durch die Vernunft geschauten Göttlichen und Ewigen das Ziel der Er
kenntnis sein. Erkennen wird zur Angelegenheit der Vernunft, die keine 
namentlichen Götter mehr kennt. Das Göttliche der Wissenschaft liegt 
nun immer in der Reichweit des durch die Vernunft selbst Einsichtigen. 
Mythische Gottheiten gehören nicht mehr dazu. Platon hat dafür die 
Grundlage in seinen Dialogen über die »unsterbliche Seele« gelegt.

»In der Götter Geschlecht aber ist wohl keinem, der nicht philosophiert 
hat […], vergönnt zu gelangen.«33 Da »die Seele eines Philosophen so 
rechnet und nicht glauben kann, sie müsse sich zwar von der Philosophie 
erlösen lassen, nachdem diese sie aber erlöst, sich selbst wiederum der 
Lust und Unlust hingeben [...]; sondern Ruhe von dem allen sich ver-
schaffend, der Vernunft folgend und immer darin verharrend, daß sie das 
Wahre und Göttliche und der Meinung nicht Unterworfene anschaut.«34 

Die Vernunft setzt die Seele gegen den Leib und diesen herab. Damit wird 
die Sinnlichkeit gespalten in den minderen, sterblichen Teil, der Körper 
oder Leib heißt, und in den wesentlichen Teil der Substanz unseres so ver-
standenen Daseins, der Seele heißt und qua dieser Teilhabe am Ewigen 
verspricht. Seele ist Substanz der Vernunft und Leib nur Akzidenz und 
Werkzeug der Seele. Nur die Vernunft allein kann in dieser Idee am Gött-

32		 Ders. (2011): Politik, 1253a.
33		 Platon (1958): Politeia. Übersetzt von Friedrich Schleiermacher, in: Platon, 

Sämtliche Werke Band 3. Hamburg: Rowohlt, 82b–c.
34		 Ebd., 83b.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

37

lichen und Ewigen teilhaben. Der leibliche Körper zerfällt. Herrschaft 
der Vernunft heißt Unterdrückung des Leibes, der aber erst aus dieser 
Bestimmung heraus überhaupt zum Leib wird. Niemand hat je eine Seele 
oder einen Leib getrennt »gesehen«. Sinnlich-empirisch existiert diese 
Trennung nicht. Diese Trennung ist rein begrifflicher und metaphysischer 
Natur. Sie drückt das Streben aus, »am Immerwährenden und Göttli-
chen teil[zu]haben«35 als ein übersinnliches, ein metaphysisches Endziel 
(telos). »Denn danach strebt alles und auf diesen Endzweck zielt alles 
naturgemäße Handeln ab.«36 Die metaphysisch bezweckte Vernunft und 
nur diese versteht das Endliche und Sterbliche, unsere Bedürftigkeit als 
das Minderwertige und urteilt so. So kann überhaupt erst reziprok der 
eigentliche Wert als Inbegriff des Ewigen und Göttlichen der nun meta-
physisch vorgestellten Natur kristallisiert werden, indem das sich dem 
Ewigen gleichsetzen wollende Individuum als subiectum entsteht durch 
seinen Entwurf der »Idee des Guten an sich«.37 Diesem obersten Wert 
»unterliegt« es; hier ist es subiectum. Aber es ist der Entwurf der Seele, 
die hier ihren höheren Grund sucht und sieht. Der Sterbliche hält sich 
am Unsterblichen fest. Dieses Festhalten ist die Idee, seiner vernunftbe-
stimmten Seele im Lebensentwurf zu entsprechen. Denn nur das Vermö-
gen zur Vernunft ist nicht begrenzt. Die Seele stirbt. Das ist die Position 
von Platon und Aristoteles. Aber die Vernunft erscheint selbst als der 
Zugang zur Ewigkeit, weil diese das Unvergängliche »schauen« kann. 

Dieses Schauen selbst heißt theorein. Das Geschaute ist die Theorie 
als Wahrheit. Als theoria gilt sie als das Schauen der Wahrheit, und das 
heißt als das, was der Vernunft entsprechend nicht bloß Vergängliches 
ist. Das ist der kosmos der Ideen. Die Wahrheit gilt als aletheia und 
meint die Unvergessenheit als Blick der Übereinstimmung der Vernunft 
mit der Idee, in der die Gegenstände in ihrer Unvergänglichkeit gefasst 
sind. Diese »Fassung« ist die Idee. Die Vernunft ist Werkzeug der ersten 
Theorie im ursprünglichen Sinne der Wissenschaft, »daß sie das Wahre 
und Göttliche und der Meinung nicht Unterworfene anschaut«.38 

Theorie ist an Wahrheit gebunden. Sie schaut in ihrer frühen Erschei
nung die Idee in der Offenheit ihres Wesens, d. h. in ihrer Substanz. Diese 
Idee ist das Bleibende im Vergänglichen, das strikt Identische. Das ist der 
Kern der idea. Diese Quelle des immer Existierenden als Urgrund alles 
Seienden nennt Platon »die Idee des Guten an sich« (to agathon). Das 
Gute an sich wird zur höchsten Erkenntnis39 und bleibt in dieser Setzung 

35		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 415b.
36		 Ebd.
37		 Platon (2007): Phaidon. Griechisch-Deutsch. Hamburg: Felix Meiner Ver-

lag. Anmerkung: Eigene Übersetzung, 65d.
38		 Platon (2007): Phaidon, 84a.
39		 Vgl. ders. (1958): Politeia, 505a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

38

über Jahrhunderte der erste und der oberste Wert: »da also jede Erkennt-
nis und jeder Entschluß nach irgendeinem Gute strebt.«40 Das Gute »an 
sich« (kath’auto) ist das Urmuster, das parádeigma aller Ideen und Begriffe 
im Verständnis Platons und wird prägend für die gesamte nachfolgende 
Wissenschaft. Noch heute sind wissenschaftliche Begriffe, verstanden als 
ihre Substanz, in Ideen gefasst. Platon sieht in der Idee des Guten das Un-
vergängliche im stetigen Werden, das Bleibende im unaufhörlichen Entste-
hen und Vergehen. Darum gilt diese Idee als Ewiges und Göttliches und 
meint das immer streng mit sich Identische.

Die Idee des Guten erscheint zeitlos wie die Götter, die physis und die 
Zeit selbst und bildet so für die Seele im Gegensatz zum bloß sterblichen 
Körper den Anker zur Teilhabe, d. h. zur Partizipation am Unvergängli-
chen. Das Gute an sich ist der Urgrund aller Güter und aller Ideen, alle 
Gegenstände erscheinen nur als Abbilder dieser Idee. Die Seele als die 
sich denkende Substanz erstrebt die Teilhabe, die methexis, an diesem 
Gut in ihrer Entsprechung der Vernunft als das unbegrenzte Vermögen. In 
dieser Hinsicht erscheint die Vernunft unsterblich. Sie durchherrscht alle 
Prinzipien und Ideen, auch den Begriff von sich selbst. Kant sagt später:

»Die Vernunft ist das Vermögen der Prinzipien.«41 Der urteilende »Ver-
stand ist aber das Vermögen der Begriffe«42. Er ist, um »allgemein zu re-
den, das Vermögen der Erkenntnisse«43. Und: »Denken ist das Erkenntnis 
durch Begriffe.«44 

In diesem Sinne schließt sich der Kreis der Selbstevidenz durch die er-
kenntnistheoretische Selbstsetzung der Seele als die Substanz des Ver-
mögens der erkennenden Vernunft. Dieser Vermögensbegriff setzt sich 
auch als zeitlose Substanz, wie die Idee des Guten an sich: 

»Weil nun alle Wirkung in dem besteht, was da geschieht, mithin im 
Wandelbaren, was die Zeit der Sukzession nach bezeichnet: so ist das 
letzte Subjekt desselben d a s  B e h a r r l i c h e, als das Substratum alles 
Wechselnden, d.i. die Substanz.«45 

Dieser ewig erscheinende Selbstzirkel bestimmt das wissenschaftliche 
Verständnis des aufbrechenden wie des sich vollendeten Subjekts. Auch 
Hegel leistet weiteren Vorschub:

40		 Aristoteles (2011): Nikomachische Ethik, 1095a.
41		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, A 405 / B 406.
42		 Ebd., B 199 / A 160.
43		 Ebd., B 137.
44		 Ebd., B 94 / A 69.
45		 Ebd., B 251 / A 205, 206, Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

39

»Die Seele ist nicht nur für sich immateriell, sondern die allgemeine Im-
materialität der Natur, deren einfaches ideelles Leben. Sie ist die Sub­
stanz, die absolute Grundlage aller Besonderungen und Vereinzelungen 
des Geistes, so daß er in ihr allen Stoff seiner Bestimmung hat und sie die 
durchdringende, identische Idealität derselben bleibt.«46 

Die primäre Wertschöpfung und die obersten Werte

Nur das Ziel der Vernunft selbst und die praktische Exekution verblei-
ben für eine Destruktion im Sinne vernünftiger Methodik. Vernunft und 
Erkenntnisse in der Betrachtung der Selbsterkenntnis der Vernunft an 
sich selbst verbleiben im zirkulären Verweisungszusammenhang ihrer 
frühen und ihrer tradierten Bestimmung. Das »beseelte Prinzip« hat sich 
fest als Subjekt eingerichtet und es entwirft sich heute durch Wissen-
schaft und Ökonomie. Andere Ideologien sind zurückgeblieben, aber 
noch präsent. Auch diese Problematik der Verschiebung der Legitimati-
on der Werte gelangt nicht mehr in den Blickwinkel positivistischer Wis-
senschaftstheorie. Sie kann keine Wertfrage thematisieren, nicht einmal 
den eigenen Wert im Prozess des Erkennens kritisch reflektieren. Sie ist 
von Zielen und Werten und auch von ihrer nicht explizierten Eigenmo-
tivation entkoppelt. Destruktion beginnt bei der primären Wertschöp-
fung.

Das ursprüngliche Ziel der Vernunft richtet sich auf das Wissen der 
Idee des Guten, die Glückseligkeit und die Autarkie. Alles besteht »um 
eines Gutes willen (denn alle Wesen tun alles um dessentwillen, was 
sie für gut halten)«,47 knüpft Aristoteles an die Ideenlehre Platons mit 
explizitem Bezug an:

»Da also jede Erkenntnis und jeder Entschluß nach irgendeinem Gute 
strebt, wonach wird nach unserer Auffassung die politische Wissen-
schaft streben, und welches ist das oberste alle praktischen Güter? Im 
Namen stimmen wohl die meisten überein. Glückseligkeit nennen es die 
Leute ebenso wie die Gebildeten, und sie setzen das Gut-Leben und das 
Sich-gut-Verhalten gleich mit dem Glückseligsein.«48 Die Glückseligkeit 
ist »das höchste Gut«49 und: »Außerdem ist der Zweck und das Ziel das 
Beste. Die Autarkie ist aber das Ziel und das Beste.«50 »Die Glückseligkeit 

46		 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften. Band 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, § 389, Hervorhebun-
gen im Original.

47		 Aristoteles (2011): Politik, 1252a.
48		 Ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1095a.
49		 Ebd., 1097b.
50		 Ders. (2011): Politik, 1253a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

40

aber wählt keiner [...] wegen eines anderen [Dings] und überhaupt nicht 
wegen eines anderen. Dasselbe scheint sich aus dem Prinzip der Selbstge-
nügsamkeit [autarkia] zu ergeben. Denn das vollkommen Gute scheint 
selbstgenügsam zu sein.«51 

Eudaimonia meint kein schlichtes konsumtives Glücksgefühl, son-
dern aufklärerisches Aufbäumen der Vernunft gegenüber mythischer 
Fremdbestimmung der Vernunft, um das Leben selbstbestimmt an der 
Idee des guten Lebens auszurichten. Eudaimonia will die Vernunft 
als oberstes Prinzip gegen die mythischen Gottheiten etablieren und 
qua Vernunft autark, d. h. sich selbst genügend sein. Das will Vernunft 
strikt als Prinzip und damit will sie zuerst dem dämonischen Mythos 
das Glück entreißen, das liegt im Wort der eu-daimonia beschlossen. 
Eudaimonia bedeutet im Kern Selbstbestimmung durch Vernunft. 
Diese soll gemäß der Seele als Prinzip herrschen. Sie will die Schick-
salsbestimmung des Mythos in vernünftige Realität überführen. Eu-
daimonia ist daher auf die autarkia unmittelbar verwiesen. Glückse­
ligkeit und Autarkie sind die ersten Erscheinungen des beginnenden 
Selbstbewusstseins. Sie sind Ziel und Zweck zugleich. Die sich selbst 
genügende Selbstverwirklichung des Subjekts ist die heute zeitgemäße 
Über-Setzung für das Ziel und den obersten Telos der eudaimonia wie 
der autarkia. Hier geht es nicht um vordergründig Materielles. Hier 
entsteht das Subjekt in seiner frühen Substanz und mit ihm sein Ziel 
im Zusammenhang mit dem obersten Wert, den es sich selbst setzt. 
Diese Selbstsetzung entstammt der ersten Wertsetzung der Vernunft in 
der begrifflichen Fassung von Seele versus Leib und dem Streben nach 
der Teilhabe, der methexis am Ewigen und Unvergänglichen. Daraus 
folgt not-wendig, d. h. aus der eingebildeten Lebensnot des Konzepts 
der Seele und der ideellen Projektion auf das Unsterbliche und Un-
endliche, konstitutiv die Glückseligkeit und die Autarkie als die ersten 
Werte im Sinne der Zwecke und Ziele der Vernunft. Oberster Wert 
ist die Idee des Guten, das eigentliche Konzentrat des beginnenden 
Selbst-Bewusstseins des sich autark selbst bestimmen Wollens. Dies ist 
auch der erste Nucleus der frühen Ökonomie. Sie wird zur praktischen 
Transformation dieser Ziele als deren Grundlage not-wendig. In ihrer 
dichotomen Erscheinung als Glücksdienerin der gewollten oikonomia 
als Erwerbskunst und als ungewollte autarke Glücksmacherin der 
chrematisike, der Kaufmannskunst, beginnt die wirkliche Begriffsge-
schichte der Ökonomie als Gegenstand in ihrer dialektischen Wider-
sprüchlichkeit.

Erwerbskunst und die Kaufmannskunst entstehen gleichermaßen. 
Die sich denkende Substanz heißt in dieser Sprache »Herr« und »Phi-

51		 Ebd., 1097a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

41

losoph«, denn in dieser empirischen Gestalt wird der Herrschafts-
anspruch der Vernunft aus der Seele konkret:

»Denn die Seele regiert über den Körper in der Weise eines Herrn [...]. 
Diejenigen, die so weit voneinander verschieden sind wie Seele und Kör-
per und der Mensch vom Tier [...] diese sind Sklaven von Natur, und für 
sie es [...] besser auf die entsprechende Art regiert zu werden. Von Natur 
ist also jener ein Sklave, der einem anderen zu gehören vermag und ihm 
darum auch gehört, und der so weit an der Vernunft teilhat, daß er sie 
annimmt, aber nicht selbstständig besitzt.«52 

Herrschaft der Vernunft beginnt mit dem Konzept Seele, die über den 
Körper herrscht. Aus ihr rechtfertigt die Vernunft die Herrschaft der 
sich denkenden Substanz, denn so wie Aristoteles es deutlich sagte, hat 
es später auch Hegel resümiert: »Der Sklave weiß nicht sein Wesen, [...] 
er denkt sich nicht.«53 Der Sklave ist keine Substanz, er ist das Zuge-
hörige zur Substanz. Er ist Akzidenz und unterliegt dem Willen seines 
Eigentümers. Dieser rechtfertigt, legitimiert diese Besitzergreifung und 
damit seine eigene Substanz durch die Vernunft als das Wissen, das den 
praktischen Vollzug der ersten wertschöpfenden Produktion bewirkt. 
Das ist auch die Geburtsstunde der Effizienz im ökonomischen Ver­
ständnis. Effizienz ist das Bewirken des Zieles der Vernunft. Das pri-
märe Ziel der Vernunft ist der reale Vollzug der Substanz des Herrn als 
Herausbildung des Vermögens, wirklicher Herr, d. h. Willensträger, der 
Vernunft zu sein. Erst in dieser Wirklichkeit verwandelt sich das Vermö-
gen der Vernunft seiner Seele in die reale Substanz als Eigentümer. Diese 
Verwandlung ist die Metamorphose der Kategorien in ihrer praktischen 
Gestalt und Ausprägung. Sie erscheint als die Geburt von Arbeit, die 
als Begriff entsteht und nicht aus nackter Natur heraus! Arbeit heißt 
Unfreiheit aus Unwissenheit und meint Abwendung eingebildeter Le­
bensnot durch die Herrschaft der sich denkenden Substanz gegenüber 
der sich nicht denkenden Kreatur, damit sich Herrschaft als die Frei-
heit zur Substanzbildung überhaupt konstituieren kann. Ohne Sklave 
kein Herr, keine notwendige Arbeit, keine vernünftige Herrschaft, keine 
Herrschaft der Vernunft, keine Wissenschaft, denn die setzt das Frei-
sein von Arbeit immer schon notwendig voraus. Der Zirkel der Ver-
nunft ist notwendig (kausal) praktisch. Er ist keine »bloße« Idee, son-
dern die Herrschaft des Anfangsgrundes, die Wirklichkeit des »Prinzips 
Mensch«. Der Wissenschaftler arbeitet nicht, er forscht und denkt (im 
frühen Beginn der aufbrechenden Wissenschaft). Arbeit ist Not-Wende 
für den Herrn, damit zugleich dessen Freiheit und wird praktisch zur 

52		 Aristoteles (2011): Politik, 1254b.
53		 Hegel (1986): Grundlinien der Philosophie des Rechts, §21.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

42

Notwendigkeit der Werterzielung im Namen der Idee des Guten mit 
dem Ziel der Glückseligkeit und der Autarkie! – All dies entsteht in 
und aus der herrschenden Seele heraus, die den Körper und die ande-
ren Lebewesen, die nicht gleichwertig an der Vernunft partizipieren, in
strumentalisiert. Dies ist die genuine Geburtsstunde der Ökonomie, die 
durch Gleichursprünglichkeit54 zur Erkenntnistheorie entsteht. Denn 
der Herr und Philosoph ist nur Herr und Philosoph, weil er sich der 
selbst produzierten not-wendigen Arbeit durch den Sklaven entledigt, 
sonst wäre er nicht frei, um als Unternehmer (Herr) und Wissenschaftler 
der Vernunft im praktischen Leben zu entsprechen und er wäre nicht ein 
so verstandener freier Bürger (polites). Er wäre nicht frei, denn es gibt 
nicht den Freien schlechthin, sondern nur jene, die von der Arbeit für die 
Notdurft des Lebens befreit sind.55 Es gäbe so weder Wissenschaft noch 
Politik. Der Herr und Wissenschaftler ist die Substanz und der Sklave 
nur die Akzidenz seines Herrn, denn zu diesem gehört er. Die Akzidenz 
(symbebêkos) oder das Prädikat gehören zur Substanz (hypokeímenon), 
nicht nur in der Sprache der klassischen Logik, sondern anfänglich zu-
erst in der Realität herrschender Vernunft über das Leben. Der Unter-
nehmer und Staatsmann weiß:

»So ist für den Hausverwalter der Besitz im einzelnen ein Werkzeug zum 
Leben und im Ganzen eine Sammlung solcher Werkzeuge und der Sklave 
ein beseelter Besitz.«56 Als Eigentum seines Herrn ist er Akzidenz dieser 
Substanz, denn für den oikos gilt, »das Zuträgliche ist dasselbe für den 
Teil wie für das Ganze, für den Körper wie für die Seele; und der Sklave 
ist ein Teil des Herrn, gewissermaßen ein beseelter, aber getrennter Teil 
des Leibes«57. »Denn was mit dem Verstand vorauszuschauen vermag, ist 
von Natur das Regierende und Herrschende, was aber mit seinem Kör-
per das Vorgesehene auszuführen vermag, ist das von Natur Regierte und 
Dienende. Darum ist auch der Nutzen für Herrn und Diener derselbe.«58 

Auf der Ebene des realen Lebens koinzidiert die Antizipation der vor-
ausschauenden Vernunft in der Idee des Guten mit dem guten Leben des 
Herrn, die Autarkie des sich entwerfenden Subjekts mit der Selbststän-
digkeit des praktischen Unternehmers und Politikers und die Glückse-
ligkeit mit der philosophischen Teilhabe am Ewigen und dem entste-
henden Vermögen als Reichtum. Der Herr als die denkende Substanz 
schafft das ökonomische Vermögen als Überschuss oder beginnender 
Reichtum. Damit ist das Transzendierende gemeint – Reichtum, d. h. 

54		 Rosenthal (1986): Gleichursprünglichkeit, S. 342 ff.
55		 Vgl. Aristoteles (2011): Politik, 1278a.
56		 Ebd., 1254a.
57		 Ebd., 1255b.
58		 Ebd., 1252a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

43

Über-Schuss über das Notwendige hinaus. Dieser überschüssige Reich-
tum ist die konkrete Transzendenz. Sie »übersteigt«, geht (im Sinne 
von meta und trans) über das Empirische, das unmittelbare Leben ide-
ell hinaus. Ökonomie wird so zur realen Metaphysik. Alles was über 
die bloße Not-wendigkeit zur guten Lebensführung als der praktischen 
Entsprechung der Glückseligkeit und Autarkie hinausgeht, um diese 
überhaupt zu erzielen, ist zugleich Zwecksetzung des Transzendentalen. 
Ökonomie zielt immer auf das Transzendierende, den überschüssigen 
Wert und nicht auf das empirische Leben selbst. Hier liegt die Wurzel 
des wahren ökonomischen Prinzips begründet. Dieser Überschuss wird 
durch die beseelten und unbeseelten Werkzeuge produziert und ergo für 
den Herrn als vermögensbildende Substanz erzielt. Aus der Substanz der 
Seele wird die überschüssige Substanz: ökonomisches Vermögen. Die-
ser entstehende Reichtum liegt in der prinzipiellen Unbegrenztheit einer 
sich selbst transzendierenden Substanz:

»Daß es also eine naturgemäße [Anm.: der Vernunft entsprechende] Er-
werbskunst für die Hausverwaltung [...] gibt[,][...] ist damit festgestellt. 
Es gibt indessen noch eine andere Art von Erwerbskunst, die man mit 
Recht als die Kunst des Gelderwerbs bezeichnet; im Hinblick auf diese 
scheint keine Grenze des Reichtums und des Erwerbs zu bestehen.«59 

Oikonomia und Chrematistik, häusliche Erwerbskunst und Kauf-
mannskunst treten auseinander. 

»Die Hausverwaltung [...] hat eine Grenze. Denn dieser Reichtum ist ja 
nicht ihre Aufgabe. Insofern scheint es denn, daß jeder Reichtum eine 
Grenze hat. In Wirklichkeit sehen wir aber das Gegenteil: alle die sich mit 
dem Erwerb befassen, vermehren ihr Geld ins Unbegrenzte.«60 

Die Kaufmannskunst entgrenzt die Substanz der Seele in die Unbe-
grenztheit des geldlichen Vermögens. Aus dieser Quelle entsteht das 
Kapital, nicht aus der begrenzten Aufgabe notwendiger Arbeit heraus, 
schließlich haben die »beseelten Werkzeuge« nicht das Vermögen(!) 
dazu. Denn »der Sklave besitzt das planende Vermögen überhaupt 
nicht«.61 Er dient nur der unmittelbaren Substanz, d. h. der mittelbezo-
genen Subsistenz der Reproduktion seines Herrn im oikos, während die-
ser die Freiheit des Handelns – im doppelten Sinne des Wortes – hat. Die 
rudimentäre und erste Erscheinungsform der noch vorläufigen Form des 
Kapitals hat das Prinzip nicht in der Arbeit, das ist ein materialistischer 
Irrglaube. Im Gegenteil: Kapital entspringt geradezu unmittelbar aus 

59		 Ebd., 1256a, 35ff.
60		 Aristoteles (2011): Politik, 1258a, 30ff.
61		 Ebd., 1259b, 10ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

44

der Freiheit freier Vernunft zur Vermögensvermehrung als Substanzbil­
dung der »Seele«! Wissen und Vernunft sind die Wurzeln des Kapitals 
gleich zu Beginn von Wissenschaft und der dichotomen Ökonomie. Die-
se verselbständigt sich zugleich aus der Begrenztheit der Beschränkungs-
fähigkeit eines politischen Willens, denn der Polis, dem Staat, ist die 
Kaufmannskunst zunächst noch kein Telos des guten Lebens, sie wird 
es aber aus praktischer Vernunft heraus. Kapital ist das Vermögen zur 
Unbegrenztheit der sich ent-grenzenden Vernunft praktisch konkreter 
Kaufmannskunst. Diese wird zur bestimmenden Entwicklung real be-
zweckter Werte und Ziele.

»Als nun schon das Geld aus den Bedürfnissen des Tauschverkehrs ge-
schaffen war, entstand die zweite Art der Erwerbskunst, die Kaufmanns-
kunst, anfangs wohl nur ganz einfach, später kunstmäßiger auf Grund 
der Erfahrung, woher und wie man Güter vertauschen müsse, um den 
größten Gewinn zu erzielen.«62 

Tausch- und Gebrauchswerte entstehen sogleich mit. Ihre Werte sind die 
Güter der praktischen Vernunft, also die Werte des konkreten Handels. 
Sie werden auf den inhärenten Zweck hin vorgestellt, sind also selber 
Akzidenzien, das meint Inhärenz. Sie sind abgeleitet aus der theoreti-
schen Vernunft als die prinzipielle Substanz, die die Werte hervorbringt, 
und dann für einen vorgestellten praktischen Nutzen als Subsistenz (= 
Gebrauchswert) und die Substanz selbst (=Tauschwert) des sich entwer-
fenden Subjekts erscheint. Sie hängen quasi an dieser Substanz. Aus der 
Idee des Guten lassen sich auch die Werte des Guten für den Gebrauch 
wie für den Tausch ableiten. Sie alle sind Werte des »um … zu«, also 
eines bezweckten »höheren« Zieles. Dafür steht der Begriff des Guten 
an sich. Der ökonomische Vermögensbegriff entsteht in diesem Zusam-
menhang:

»Vermögen nennen wir alles, dessen Wert mit Geld bemessen wird.«63 

Dieser Vermögensbegriff hat seine Gültigkeit noch nicht eingetauscht. 
Die Kommensurabilität der sich denkenden Substanz bemisst sich und 
die Güter als Geldwerte. Heute als Quoten am Kapital.

»Das Geld macht also wie ein Maß die Dinge meßbar. Und stellt eine Gleich-
heit her. Denn ohne Tausch wäre keine Gemeinschaft möglich, und kein 
Tausch ohne Gleichheit und keine Gleichheit ohne Kommensurabilität. ... 
Darum muß alles seinen Preis haben.«64 

62		 Ebd., 1257 b ff.
63		 Ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1119b.
64		 Ebd., 1133b.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

45

Damit wird auch die Kaufmannskunst notwendig, denn ohne Tausch ist 
keine Gemeinschaft mehr substanziell. Sie könnte sich nicht mehr zur 
Wirklichkeit entfalten. Das sogenannte ökonomische Prinzip lässt sich 
neu bestimmen.

Das ökonomische Prinzip und der oberste Wert

Im Kern besagt das sogenannte ökonomische Prinzip: man handele so, 
dass dem unendlich erscheinenden Mangel und den nur relativ knappen 
Gütern in dieser Relation effizient entsprochen wird. Von dieser Figur 
kursieren vielfältige Varianten.

Das sogenannte ökonomische Prinzip wird synonym auch als soge
nanntes Rationalprinzip verstanden. Es entspricht der Figur des homo 
oeconomicus in der Intention seiner vorgestellten und unterstellten 
Handlungsabsicht. Das Prinzip selbst ist aber bislang unklar geblieben.
Zunächst bleibt festzustellen, dass es sich hier nicht um ein Prinzip 
im eigentlichen Sinne handelt. Es benennt keinen herrschenden An-
fangsgrund von Ökonomie als konstitutiven Ursprung, sondern drückt 
vielmehr es eine Handlungsmaxime der bereits existierenden Vernunft 
ökonomischen, insbesondere kaufmännischen Handels aus. Eine Ma-
xime ist von einem Prinzip geradezu im Grunde verschieden. Kant hat 
den Unterschied am deutlichsten gesehen. Ein Prinzip herrscht immer 
aus Notwendigkeit heraus mit strikter Allgemeinheit und ist insofern 
eine Erkenntnis der theoretischen Vernunft mit Anspruch auf Kausa-
lität. Demgegenüber referiert eine Maxime nur ein bloß subjektives 
Prinzip der Handlungsfreiheit der praktischen Vernunft. Diese ver-
bleibt also in der Beliebigkeit des Horizonts des empirisch-konkreten 
Einzelsubjekts. 

»Ich nenne alle subjektiven Grundsätze, die nicht von der Beschaffen-
heit des Objekts, sondern dem Interesse der Vernunft, in Ansehung einer 
gewissen möglichen Vollkommenheit der Erkenntnis dieses Objekts, her-
genommen sind, M a x i m e n der Vernunft. So gibt es Maximen der spe-
kulativen Vernunft, die lediglich auf dem spekulativen Interesse derselben 
beruhen, ob es scheinen mag, sie wären objektive Prinzipien.«65 

Eine Maxime ist letztlich eine Suggestion, eine Fiktion des bloß subjektiv 
Interessierenden, die zur allgemeinen Vernunft erhoben werden möchte. 
Mit Kant gesprochen handelt es sich um eine Möglichkeit und zwar um 
die eines allgemeinen (kategorischen) Imperativs, eines Konjunktivs der 
Vernunft als Option des Handelns:

65		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B 694 / A 666.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

46

»[...] so könnte der allgemeine Imperativ auch so lauten: h a n d l e   
s o,   a l s   o b   d i e   M a x i m e   d e i n e r   H a n d l u n g   d u r c h   
d e i n e n   W i l l e n   z u m allgemeinen Naturgesetz w e r d e n   s o l l t e.«66 
Oder derselbe später noch prägnanter: »Handle so, daß die Maxime deines 
Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Vernunft gelten 
könne.«67 »Die Imperativen gelten also objektiv und sind von Maximen, 
als subjektiven Grundsätzen, gänzlich unterschieden...Maximen sind also 
zwar Grundsätze, aber nicht Imperativen.«68 

In diesem Dilemma des Halbvernünftigen ist das sogenannte ökonomi-
sche Prinzip steckengeblieben. Es mischt Gefühle (Mangelempfindun-
gen) mit Bewirkungsrationalität (Effizienz) entlang der Werte (Güter 
und Geld) als Ausdruck unklarer, aber bezweckter Vernunft wie eine 
Maxime mit Anspruch auf Allgemeinheit, aber ohne Prinzipienklarheit 
im Grundsatz und am obersten Wert vorbei. So bleibt die Figur des 
homo oeconomicus eher ein komischer Terminator im Namen dieses 
»Prinzips«. Je nach rein subjektiver Wissenschaftseinstellung wird diese 
Figur als rationale, als quasi- oder pseudo-empirische, als idealistische 
oder bloß modellhafte Variante vorgestellt. Unglaublich! Hier wird 
über das Ursprungs- und Herrschaftsprinzip der mächtigsten Ideologie 
in der Geschichte der Menschheit gesprochen wie über ein Märchen 
und dessen bloß relativen oder fiktiven Wahrheitsgehalt. Bloßes Meinen 
tritt hier an die Stelle des Wissens. Das sogenannte ökonomische Prin-
zip bietet nach alter Kaufmannssitte für jeden etwas. Es ist erst noch 
zu bestimmen. Ökonomie ohne Erkenntnistheorie in eigener Sache ist 
begriffsblind und erfüllt so Kants Kritik, damals auf die alte Metaphy-
sik gemünzt: »Es ist kein Zweifel, daß ihr Verfahren bisher ein blo-
ßes Herumtappen, und was das Schlimmste ist, unter bloßen Begriffen 
gewesen sei.«69 Ökonomie lässt sich weder aus der Empirie noch aus 
der Mathematik ableiten. Sie ist in ihrer Substanz ein Produkt unserer 
Vernunft, also eine begrifflich-kategoriale Anschauungsform unseres 
Bewusstseins. Dies ist an der tiefsten Stelle, am Grundprinzip des Ge-
genstandes, evident, denn Prinzipien wie Maximen gründen in der Ver-
nunft und nirgendwo sonst. Diese Prinzipien spiegeln nicht die Natur 
als Natur, sondern nur die Natur des sich so definierenden Subjekts. Die 
Natur kennt keinen Mangel! Knappheit ist kein Term des Energieerhal-
tungssatzes. Alle Ökonomie ist im wahrsten Sinne subjektiv. Nur das 
Bewusstsein der nach Unendlichem strebenden Seele empfindet sich als 

66		 Ders. (1986): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Reclam,  
A 421, Hervorhebungen im Original.

67		 Ders. (1974): Kritik der praktischen Vernunft. 9. Auflage. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag, A 30.

68		 Ebd., AA 20, § 1, Hervorhebungen im Original.
69		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Auflage, B XV.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

47

»knapp« und minderwertig im »eigenen« Körper oder Leib oder kurz: 
als endlich, und das bedeutet knapp en fin. Das ist der Humus für ihr 
sogenanntes Prinzip.

Das wahre ökonomische Prinzip ergibt sich aus der Destruktion der 
Genese seiner eigenen Begriffsgeschichte und als Einsicht der Vernunft 
in die Hervorbringung, d. h. in das Produkt derselben. Dies sind die 
Werte, die das Streben als Effizienz dieser Rationalität, eben als Ra-
tio, als Verhältnis von Werten, zum allgemeinen Maßstab des Handels 
und der sie leitenden Vernunft gemacht hat. Deshalb muss dieses Prin-
zip auch konsequenterweise wie folgt lauten: Das ökonomische Prin­
zip bezeichnet die Rationalität der Werteffizienz als Anfangsgrund und 
Handlungsmaxime. Das ist die substantielle Definition und die hand-
lungsleitende Maxime zugleich. Diese Ratio drückt den Willen der Ver-
nunft zur optimalen Effizienz der Werte aus. In dieser Bestimmung ist 
sie Ratio im quotalen, d. h. im kommensurablen Sinne des obersten 
Wertes und aller anderen Güter und Subjekte. Auf diese Ratio, auf das 
Quantitative, das reine Verhältnis der Werte mit Anspruch auf Effizienz 
zur Wertevermehrung, und das heißt der Substanzsteigerung als Ver-
mögensverwirklichung, ist Ökonomie hin fokussiert und zwar anfangs
stiftend wie final. Ökonomie hat einen Endzweck, da mag die Wissen-
schaftstheorie den Telos als alte Metaphysik überwunden glauben. Aber 
dieser Endzweck perpetuiert sich in sich selbst. Das ist das offenkundige 
Geheimnis, das dieses permanente Wollen nach Mehrwert, nach dem 
Mehrwert des vorhandenen Vermögens als weitere Kapitalvermehrung, 
immerzu erzielen will. Das ist zugleich der Ausdruck der sich ständig 
radikalisierenden Subjektivität, also der Verbreiterung der eigenen Sub-
stanz. Nicht behauptet ist hier, dies sei in irgendeiner Natur begründet, 
vielmehr zeigt sie hier die reale Geschichte der Seele als Selbstentwurf 
des empirisch-konkreten Subjekts in seiner verwirklichten Erscheinung. 
Und dieses Subjekt will immer mehr vom immer selben: noch mehr Sub-
jektivität und noch mehr vermögende Substanz. 

Im Verhältnis der Werte, die dieses Vermögen geschaffen hat, ist der 
Endzweck und Telos der Ökonomie enthalten. Ihr inhärenter Zweck 
ist rein quantitativ, immer als Quoten auf das Kapital bezogen. Aber in 
dieser Bestimmung transzendiert sie ununterbrochen die Qualität des 
Lebens, das sich entlang dieser Wertrationalität als erlebte Empirie er-
eignet, als unser reales Dasein. Kapital und Subjekt sind sich wechsel-
seitig Substanz und Akzidenz zugleich.

Das ereignet sich nur in dieser Konstellation, weil beide »Gegen-
stände« keine Gegenstände unserer sinnlichen Wahrnehmung, sondern 
Kardinalkategorien unserer Seele, unseres selbstverschuldeten »Prin-
zip-Seins« sind. Die klassische Auffassung der Erkenntnistheorie, die 
immer ein Bleibendes im Veränderlichen als Begriff der Substanz sieht, 
ist hier zurückzuweisen: »bei allen Veränderungen in der Welt bleibt die 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

48

S u b s t a n z, und nur die A k z i d e n z i e n wechseln.«70 Beide Substan-
zen sind hier die Begriffe der Veränderung selbst. Vermögen und Sub-
stanz gehorchen nicht der alten Logikregel, sondern gehören sich selbst 
(als Substanz) und sind zugleich einander zugehörig (als Akzidenz). Ihre 
Ambiguität, die dichotome Gegenzügigkeit, lässt sie bloß als das jeweils 
andere und so überhaupt erst als etwas Äußeres erscheinen. Beide Be-
griffe drücken eine permanente Veränderung aus. Sie haben Identität in 
und durch ihre Veränderung. Das Subjekt ist wie die Substanz stets im 
Werden. Darinnen sind sie bleibend. 

Aus der Seele wird das Gemüt des sich entwickelnden Subjekts des 
Mittelalters. Sein oberster Wert wird nun gar selbst zum obersten Sub-
jekt und somit zum »beseelten«, d. h. zum »lebendigen Gott (summam 
intelligentiam)«,71 der als oberste Ursache und als höchstes Prinzip, als 
causa prima, vorgestellt ist.

Der oberste Wert wird aber nun bereits in der unmittelbaren Nach-
barschaft zu den ökonomischen Werten in der Zielhierarchie begrün
dungsbedürftig. Thomas von Aquin bestimmt das in seiner Erkenntnis-
theorie so:

»Wenn irgendein äußeres Ding das Ziel eines Dinges ist, so wird jene 
Tätigkeit letztes Ziel heißen, durch die es zuerst dieses Ding erreicht: 
so heißt für diejenigen, denen das Geld Ziel ist, auch das Geldbesitzen 
Ziel, nicht aber das Lieben oder Begehren (des Geldes). Das letzte Ziel 
der geistigen Substanz aber ist Gott (Finis autem ulitimus substantiae 
intellectualis est Deus). Jene Tätigkeit des Menschen also ist der Substanz 
nach Seligkeit oder Glückseligkeit, durch die er zuerst zu Gott gelangt. 
Diese ist aber die letzte Glückseligkeit des Menschen der Substanz nach 
in der Erkenntnis Gottes durch den Verstand, nicht aber in seiner Aktu-
alität des Willens.«72  

Der oberste Wert ist nicht mehr die Idee des Guten mit der Glückselig-
keit und Autarkie als Entsprechung der praktischen Vernunft. Die christ-
liche Theologie, die die Begriffe der antiken Erkenntnistheorie usurpiert 
hat, versucht diese nun umzudeuten, verbleibt aber im Schema der alten 
Vernunft und ihrer Ziele. In gewisser Weise soll nur deren »Stofflich-
keit«, die hyle, getauscht werden, die Form selbst aber, die idea und das 
eidos als Gestalt dieser Stofflichkeit verbleiben unberührt: Gott wird 
zum Objekt. Als Objekt der Erkenntnis des Subjekts wird er selbst als 
die erste Substanz vorgestellt. Er ist das Objekt reiner Subjektivität, und 
zwar als das einzig objektive Subjekt seiner Zeit. Nur sein Wille zählt, er 

70		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B 227, 228 / A 184.
71		 Ebd., B 661 / A 633.
72		 Thomas von Aquin (2009): Summa contra gentiles. 3. Auflage. Darmstadt: 

WBG, III, 26.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

49

ist dieses Alpha und Omega. Er will nur aus sich heraus und sein Wille 
ist allmächtig und uranfänglich, er erschafft das Seiende im Ganzen. So 
besagt es der neue christliche Mythos in der Sprache der heidnischen 
Vernunft antiker Begriffe, unter dem Label der »Theologie« (auch ein 
Begriff des Aristoteles). Gottes Gutsein wird zum Inbegriff des Guten in 
seiner Eigenschaft als höchste Substanz. Platon und Aristoteles hätten 
sich über diese Treue zum höchsten Gut der Erkenntnis gewundert:

»Das Gutsein Gottes ist also nicht etwas seiner Substanz Hinzugegebenes, 
sondern seine Substanz ist das Gutsein.«73  

Vor dem Hintergrund dieser metaphysischen Vorstellung von Gott ent-
wirft sich das mittelalterliche Gemüt nach erprobten Schemata:

»Es wurde aber dargelegt, daß Gott die erste Ursache ist (Ostensum au­
tem est Deum esse prima causam).«74 

Der so vorgestellte Gott ist Kalkül logischer Vernunft und zweckbehaf-
tet. Er hat als Gott die Arbeit der Schöpfung zu verrichten und ist Inbe-
griff dieser Kausalität als lebendes Stiftungsprinzip. Seine Seele ist die 
Substanz aller Substanzen; er gilt als höchster Willensträger und nun-
mehr als Inbegriff des Guten an sich. Glückseligkeit heißt nun Überein-
stimmung mit der Vorstellung des so vorgestellten Gottes. Das hat eine 
tiefe Konsequenz für das sich weiter entwickelnde Subjekt und seine 
tatsächlich erstrebten Werte. Übereinstimmung mit Gottes Willen setzt 
ein Gemüt voraus, das eine rudimentäre Freiheit selbst dem Leibeige-
nen und dem ungebildeten Bauern oder Handwerker zukommen lassen 
muss. Es ist diese Freiheit der Seele, die die Entscheidung der Vernunft 
über den Gegenstand des Glaubens nun auch »eigen« zu treffen hat. 
Jedermann muss hier urteilen, nicht nur der Philosoph oder Kleriker! 
Dies ist die Zwickmühle jeder Religion im Angesicht der Vernunft. Die-
se Entscheidung und dieses Urteil kann auch das brennende Schwert des 
herrschsüchtigen Bischofs von Rom dem ärmsten Teufel nicht erspa-
ren: Hier muss er tatsächlich um seiner Seele willen diese Entscheidung 
eigens treffen, also ad personam not-wendig entscheiden. Diese neue 
Seelennot ist die Geburtsstunde des allgemeinen ICH.

Der sündige Büßer wie der gläubige Enthusiast, sie beide müssen ent
lang der Gebote des Gut oder Böse theoretisch wie praktisch entschei-
den. In der Kontemplation (contemplatio) mit Gott, im »Gebet«, soll 
das »Wahre« und das »Gute« geschaut werden. Das ist der Theoriebe­
griff des Mittelalters: Entweder oder. Im empirisch-konkreten Dasein 

73		 Ebd., I, 38.
74		 Ebd., Kap. 15.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

50

kann sich in dieser mittelalterlichen Welt und ihren Geltungsansprüchen 
keiner verstecken, die Kehrseite der contemplatio brennt lichterloh. 
Wahrheit strebt hier nach absolutem Gehorsam gegenüber dem obers
ten Wert als absolutem Herrscher. Das ist das Perfide der Moral; sie 
zwingt ihre Jünger immerzu in diesen Gewissenskonflikt hinein; es ist 
ein Urteil der Seele auf Leben und Tod. Der Gewissenskonflikt ruft aber 
das Wissen selbst wieder auf die Bühne, wie verdreht auch immer. Denn 
statt Vernunft herrscht nun zunächst vernünftig erscheinende Moral. Sie 
will das Gute durch das Gewissen erzwingen. 

Aber dies ist auch der Pivot der späteren Aufklärung, die Wurzel der 
sogenannten Dialektik der Aufklärung. Denn eine Gewissensentschei-
dung kann nur mit Wissen(!) getroffen werden, und sei es auch nur 
die eines bloßen Scheinwissens. Gewissen bedeutet Mitwissen (consien­
tia). Auch der Ungebildete muss sich ein Bildnis, ein eidos, von Gott 
und sich selbst machen. Er steht in dieser Gewissensnot. Entlang dieser 
Not zu notwendiger Entscheidung über höchstes Seelenglück wird das 
Gemüt zum wissensbedürftigen Gewissen. Das ist die erste wirkliche 
Demokratisierung des aufbrechenden Bewusstseins auf dem Weg zum 
sich wissenden und um sich wissenden ICH. Nur das sich entwickelnde 
Ich kann über sich und sein Seelenschicksal urteilen. Urteilen ist ein Akt 
des Verstandes aus dem Vermögen der Vernunft heraus. Hier wird auch 
über den Glauben selbst geurteilt, ein Problem, an dem die Kirchen
rhetoriker noch heute kranken. Es ist ihnen das leidlich erscheinende 
Problem des Glaubens durch vernünftige Einsicht; also eine Karikatur 
des echten Glaubens. So fordern sie noch heute den eigentlich vernunft
widrigen Primat des Glaubens über die Vernunft aus der Vernunft 
heraus! Dies der ewigen Glückseligkeit halber oder der Vermögensver-
mehrung ihres heutigen obersten Wertes wegen. Immer dient auch der 
Glaube der Substanz, sie wächst beständig mit.

Das beginnende allgemeine Subjekt weiß um den Wert der zwei
felnden Vernunft in diesen »Glaubenstatsachen«. Lange vor Descartes 
gebärt die erkennende und zweifelnde Vernunft diese Figur aus den 
Gottesbeweisen heraus. Die Not der Vernunft an sich selbst ist der 
Zweifel, den die sich selbst denkende Substanz diskursiv zum vollen 
Subjekt macht. Schon Augustinus wusste viele Jahrhunderte vor Des-
cartes und Kant:

»Bei diesen Wahrheiten machen mir die Akademiker keinerlei Sorge. Mö-
gen sie sagen: Wie, wenn du dich täuschst? Wenn ich mich täusche; bin ich 
ja. Denn wer nicht ist, kann sich auch nicht täuschen; also bin ich, wenn 
ich mich täusche. Da ich demnach bin, wenn ich mich täusche, kann es 
keine Täuschung sein, daß ich bin; denn es steht fest, daß ich bin, wenn 
ich mich täusche....Da ich also, auch sein müßte, um mich täuschen zu 
können, täusche ich mich darinnen gewiß nicht, daß ich weiß: ich bin. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

51

Folglich täusche ich mich auch darin nicht, daß ich weiß: ich weiß es. 
Denn wie ich weiß, daß ich bin, weiß ich auch um eben dies mein Wis-
sen.«75 

Wissen ist auch hier die Macht, aus der sich die Substanz der Seele 
zum Ich schöpft. Es ist das Wissen der Gewissheit der Vernunft des ver-
nünftigen Erkennens, die sich auch im Namen des Glaubens gegen ihn 
wirkend durchsetzt. Dieses Wissen ist auf jeder Stufe der Subjektent-
wicklung das, was wirklich herrscht, und kein Mythos und kein Glaube 
hat dies je aufgehalten. Primär ist nicht die Religion das »Opium des 
Volkes«,76 wie Marx seine erkenntnistheoretische Methodenkritik als 
Religionskritik vorbereitet hat, die Vernunft ist immerzu an sich selbst 
berauscht, selbst in den Abgründen irrigster Verirrungen. Vernunft 
herrscht immer als Prinzip, nicht als Mode oder Attitüde und niemals 
aus dem Mythos oder Glauben heraus.

Diese Herrschaft hat auch in dieser Epoche ihre konkrete ökonomi
sche Entsprechung. Als Vollzugsorgan, als Werkzeug (organon) eines 
nun lebendigen Gottes, in dessen Reich »Glückseligkeit während des 
Erdenlebens unmöglich«77 erscheint, tritt der absolute Fürst als subjek-
tives Objekt den Willensvollzug an. Nur er denkt sich als die Substanz, 
die zugleich auch konkretes ökonomisches Vermögen ist. »L’état c’est 
moi« lautet das korrekte methodische Prinzip von Louis XIV. Der abso-
lute Fürst ist das personifizierte Kapital als der oberste Vermögensver-
walter des »Fond des allerbreitesten Vermögens«.78 Und: »Gott selbst 
ist also der erste Stifter dieses Grundes.«79 

Dieses Vermögen erkennt bereits intuitiv das wahre ökonomische 
Prinzip, es differenziert bereits zwischen »wirtschaften« und »gut 
wirtschaften«, denn »Geschäfte mit einem Vermögen treiben heist: 
wirtschaften«.80 Die Geschäfte, die zu »Überfluß davon (führen); wel
ches man Reichthum nennet...so heist solches gut wirtschaften«.81 

Die ökonomische Wissenschaft des Mittelalters, wie die der Neuzeit, 
war ihrem ökonomischen Prinzip noch dicht auf der Spur. Der deutsche 
Kameralismus weiß noch um den Ursprung des Begriffes »Wirtschaft«, 

75		 Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. Vollständige Ausgabe. München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 11, 26.

76		 Marx, Karl (1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. MEW 1. 
Berlin: Dietz Verlag, S. 378.

77		 Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. 14, 25, Hervorhebung im Original.
78		 Zincke, Georg Heinrich (1751): Cameralisten-bibliothek. Leipzig: C. L. Ja-

cobi, S. 27.
79		 Ebd.
80		 Ebd., S. 31.
81		 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

52

er ist »abgeleitet von W e r t h, W e r t h s c h a f f e n, W i r t s c h a f t«82.
Werteeffizienz stellt sich in »inneren« und »äußeren Gütern« dar, die 
einem »inneren« und »äußeren Vermögen« entsprechen. Hier folgt die 
Tradition über viele Jahrhunderte hinweg der Klassifizierung der Güter, 
wie sie bereits Aristoteles vorgenommen hat. 

»Wenn nun die Güter dreigeteilt werden, und zwar so, daß die einen äu-
ßere Güter genannt werden, die zweiten körperliche, die dritten seelische, 
so nennen wir die seelischen die eigentlichen und die hervorragenden Gü-
ter.«83  

Die Kameralisten Zincke und Baumstark knüpfen entsprechend an. Die 
Güterwelt differenziert sich zunehmend, ihr Ziel wird aber umso klarer. 
Baumstark definiert:

»Die Summe von Gütern von Gebrauchs- und Tauschwerth, welche man 
ausschließlich besitzt, bildet das V e r m ö g e n. Die Thätigkeit des Men-
schen zur Beschaffung des Vermögens heißt man W i r t h s c h a f t. ... Die 
systematische Darstellung der Grundsätze und Regeln von der Wirtschaft 
ist die W i r t h s c h a f t s l e h r e.«84  

Das Subjekt und das Kapital sind äquivalent in der Metamorphose von 
Vermögen und Substanz als Realität präsent. Diese Präsenz ist die buch-
stäbliche Wirklichkeit, das Bewirken der Effizienz als Ziel der Selbst-
wertschöpfung, einem Prozess wiederum, der keine immanente Grenze 
kennt – und ob eine Grenze überhaupt existiert, ist im Horizont des 
Subjekts eine Grenzfrage des Denkens. Eine empirische Gewissheit kann 
das Subjekt aus seiner Substanz heraus nicht bestimmen und spekulativ 
ist eine Antwort wissenschaftlich nicht mehr begründbar.

Der »seelenlose« Kapitalismus und  
die wissenschaftliche Aufgabe im brain capitalism

Die Aufgabe einer ökonomischen Wissenschaft war schon früh klar be-
schrieben. Als Wissenschaft war sie jahrhundertelang systematisch auf 
Grundsätze und Prinzipien des eigenen Gegenstandes hin orientiert, sie 
war die Theorie ihrer Zeit und damit das Bewusstsein des homo oeco­

82		 Baumstark, Eduard (1835): Kameralistische Encyclopädie. Heidelberg/Leip-
zig: Groos, S. 58, Hervorhebungen im Original.

83		 Aristoteles (1930): Nikomachische Ethik, 1098b.
84		 Baumstark (1835): Kameralistische Enzyclopädie, S. 56, Hervorhebungen 

im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

53

nomicus. Dieser hatte sein Bewusstsein im Durchgang durch die Bestim-
mung dieser Begriffe und Prinzipien als Ziel der Werte der Vernunft und 
diese als Entsprechung des Prinzips der Vernunft begriffen. Wissenschaft 
war buchstäblich theoretisch, also an Wahrheit orientiert, und Empirie 
war Teil der praktischen Detaillierung dieser theoretischen Vernunft in 
ihrer zumeist praktischen Entsprechung. Mit der zunehmenden Domi-
nanz der Wertintegration und der Tauschwertrationalität wurde Ma-
thematik immer mehr zum Hauptwerkzeug instrumenteller Vernunft. 
Dies entspricht durchaus dem quantitativen Charakter der Werteeffi-
zienz in ihrer immanenten Bestimmung als eine Form der Übereinstim-
mung mit dem Gegenstand. Ökonomie ist der Gegenstand quantitati-
ver Werte, alle werden in Geld gerechnet und lassen sich als Quoten 
am Kapital darstellen. Der Preis ist die quantitative Erscheinung der 
Übereinstimmung von den Werten der Waren, der Werte des Subjekts 
sowie der Werte der Subjekte in dieser Kommensurabilität als Katego-
rie. Preise drücken die quotale Repräsentanz des Kapitals wie die des 
Wertbewusstseins des Subjektes aus. Der Selbstwert des Subjekts und 
sein Vermögen spiegeln sich im Preis und konkretisieren sich dort zur 
empirischen Entscheidung. »Alles und jeder hat seinen Preis«, weiß der 
Volksmund. Effizienz ist das vernünftige Bewirken dieser Werteratio
nalität und das Prinzip des Handels aller Beteiligten im Grundsatz. Die 
Begründung der besonderen Rolle der Mathematik in der Ökonomie 
wurzelt in der Kommensurabilitätsproblematik. Sie ist ein substanzielles 
Thema, denn die immanente Substanz der Ökonomie ist rein quantita-
tiv. Ihr transzendenter Charakter liegt in der begrifflichen Rationalität 
der Wertevermehrung als teleologischer Selbstzweck. Sie entspricht der 
Willenssetzung des Subjekts und seiner Begrifflichkeit. Empirie kommt 
nur als beobachtbares Verhalten oder als Erinnerung erlebter Erfahrung 
vor. Sie berührt, anders als die Rationalität und die Mathematik, nicht 
die ökonomische Substanz. Kapital ist kein empirisches Phänomen. 
Vielmehr bestimmt es Empirie in ihrer Vermögenswirklichkeit; anders 
gesagt: in unserer und als unsere Realität.

Das Kapital hat bislang alle seine Kritiker überlebt. Das Kapital zeigt 
sich stets substantieller als das Vermögen der Kritik, es wurzelt in der 
Substanz der Subjektivität und enthält demnach auch bereits die Mög-
lichkeit der Kritik an sich selbst. Marx denkt die Schranke des Kapitals 
zu eng: 

»Die wahre Schranke der kapitalistischen Produktion ist das Kapital 
selbst, ist dies: daß das Kapital und seine Selbstverwertung als Ausgangs-
punkt und Endpunkt, als Motiv und Zweck der Produktion erscheint; daß 
die Produktion nur Produktion für das Kapital ist und nicht umgekehrt 
die ....die Schranken, in denen sich die Erhaltung und die Verwertung 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

54

des Kapitalwerts, ...allein bewegen kann, diese Schranken treten daher 
beständig in Widerspruch mit den Produktionsmethoden...«85 

Marx irrt – und zwar im Grundsatz. Die wahre Schranke des Kapitals, 
wenn überhaupt vorstellbar und bestimmbar, liegt in der Grenze der 
Substanz des Subjekts. Und die Produktionsmethode des Subjekts war 
und ist die Vernunft und das Wissen aus der Vernunft heraus. Maschine-
rie erscheint nur als eine Episode, wie zuvor die Muskelkraft von Skla-
ven und Banausen, von Bauern und Tagelöhnern. Für die Substanz des 
Subjekts wie für Wissen und Vernunft hat noch niemand eine Grenze 
plausibel benennen, gar empirisch aufzeigen können. Unsere Sinnlich­
keit hat auch die Freiheit zur Übersinnlichkeit. Davon haben Subjekt 
und Kapital reichlich Vermögen akkumuliert. Beide entstammen der 
Freiheit, die entsteht, indem die Seele den Leib als bloße Not-wendigkeit 
begreift. Das ist die Geburt der Kausalität; der Welt der Not-wendigkei-
ten (mundus causalis) und der Aufgang der Werte am Himmel der Seele.
Das Wissen um die Substanz des Kapitals und seine Begriffsgeschichte 
als die Begriffsgeschichte der sich denkenden und wollenden Substanz, 
das ist das Subjekt in jeder Epoche als Entsprechung seiner obersten 
Werte. Dieses Wissen ist weitgehend verloren gegangen. In der Vielfäl-
tigkeit empirischer und vermeintlich-empirischer Erscheinungen hat 
ökonomische wie erkenntnistheoretische Wissenschaft die Synthesis des 
Mannigfaltigen nicht mehr vollzogen. Ihr Bewusstsein destruiert sich 
schleichend selbst. Das Subjekt grenzt an seine Vorstellungskraft als re-
flektorischer Selbstbezug. Die fragmentierte ökonomische Wissenschaft 
hat – anders als die Theorie der Physik – kein ganzheitliches Projekt ih-
res Gegenstandes mehr. Insofern »denkt sie sich nicht mehr«, wie Aris-
toteles Wissen bestimmt hat.

Im Übergang zum Wissenskapital steht aber das Wissen selbst wieder 
und unmittelbarer als jemals zuvor als die fundamentale Kardinalsub-
stanz von Kapital und Subjekt zur Bestimmung an. Wissensproduktion 
ist schon lange herrschendes Produktionsprinzip, Verwissenschaftli-
chung durchdringt stetig mehr und mehr Bereiche von Wirtschaft und 
Leben. Die kommunikative und informative Interaktionsfähigkeit hat 
sich längst entlang einer wissensbestimmten Mediation des modernen 
Subjekts etabliert. Daten, Informationen und Wissen laufen zwar un-
scharf ineinander, wie früher Wissen, Glauben und Meinen, aber sie 
bilden doch bereits einen kontingenten Rahmen der Wirtschaft im brain 
capitalism. Dieser kontingente Rahmen ist der Vermögenshorizont nur 
in sich limitierter Substanzialität von Möglichkeiten des Subjekts wie 
des Kapitals. Das heißt, Wissen und Wissensvermehrung und die Poten-

85		 Marx, Karl (1964): Das Kapital. Band 3. MEW 25. Berlin: Dietz Verlag,  
S. 260, Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

55

tiale dafür sind die Tauschobjekte der Wertrationalität dieser Epoche 
als effizienteste Form der Wirklichkeitsgestaltung. Dieser sich neu ent
wickelnden Form steht noch das irritierte Subjekt des Finanzkapitals 
entgegen, wie weiland alle Subjekte im Übergang von einer Kapitaler-
scheinungsform in die nächst höhere Stufe zuvor auch. Zu keiner Zeit 
hat das Subjekt seine eigene Metamorphose wirklich begriffen. Die 
zeitgemäße Bestimmung dieser Metamorphose des Vermögens zur Ver
nunft, zur Substanz des Kapitals, ist deshalb die erste und edelste Auf-
gabe ökonomischer Wissenschaft. 

Das Lamento des heutigen Subjekts über den vermeintlich »seelenlosen 
Finanzkapitalismus«, der als »Monster« politisch diskutiert wird, wirft 
aber auch ein deutliches Schlaglicht auf den langen Schatten theoriever-
gessener ökonomischer Wissenschaft. Ihr selbst ist die Frage der Fragen 
jeder Wissenschaft abhandengekommen: Was bedeutet Ökonomie als 
Wissenschaft – erkenntnistheoretisch bestimmt¬ – uns heute? Dies ist 
die primäre Forschungsfrage. Die Antwort steht aus. Die heutige Öko-
nomie hat keinen zeitgemäßen Begriff mehr von ihrem Gegenstand, we-
der von ihrer Kardinalsubstanz noch dem Bewusstsein ihrer selbst, mit 
dem sie diese Frage thematisieren könnte. Aber sie kann dieses Wissen 
aktiv zurückgewinnen. Zu ihrer Ausarbeitung stehen drei Perspektiven 
zur Verfügung: die empirische, die mathematische und die begrifflich-ra-
tionale. Diese Perspektiven sind nicht mit der Vielzahl unüberschauba-
rer Methoden zu verwechseln. Alle drei Perspektiven sind gleich alt. 
Aber nicht alle sind gleich effizient. Hier beginnt die Frage gegenwär-
tiger Zukunft ökonomischer Wissenschaft in ihrer eigendefinitorischen 
Aufgabe konkret: ein Wissensprojekt in ureigener Sache als eine wirk-
lich substanzielle Aufgabe!

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56

2. Der Radius des kantischen Standpunktes 
der Kritik der reinen Vernunft in der 

heutigen Blickrichtung der Wissenschaft

Der Horizont der Philosophie von Kant gründet in der verdeckten 
Ökonomie der Aneignung der Anschauungsformen eines ewig erschei-
nenden Raumes und einer ebensolchen Zeit als Ausgangspunkt seines 
ICHs. Dadurch gewinnt seine Theorie der gegenständlichen Wahrneh-
mung ihre Plausibilität und ihren Radius. Gegenstände erscheinen als 
notwendige Denkstrukturen einer transzendental vorverfügten Sinn-
lichkeit eines eigentümlichen ICHs. Dieses ICH ist der Eigentümer von 
Identität und Kausalität. Alle Relationen sind für Kant im Eigentum 
des sich vorstellenden ICHs als transzendentales und empirisches Dop-
pel-ICH ursprünglich und ursächlich notwendig begründet vorgestellt. 
Damit wird dieses Doppel-ICH  aber zugleich erstmalig selber zu einer 
Tauschrelation. Das ist die Geburtsstunde der Relativität in der Philo-
sophie. Mit der zunehmenden marktbreiten Allgemeinheit dieses ICHs 
beginnt aber auch seine Relativierung und prinzipielle Tausch- und 
Austauschbarkeit als absoluter Vorstellungspunkt. Das alte ego wird 
sukzessiv zu einem ökonomischen Marktgegenstand des doxa-demo-
kratischen Jedermann-ICHs. Heute sind die Koordinaten der Identität 
eines ICHs – und damit auch die Kausalität der Person – im ökonomi-
sierten Datenraum vertauschbar. Die Vorstellung von »einer Realität« 
wird immer relativer, sie folgt damit dem Mehrwertprinzip auch in der 
physikalischen Analogie von Inflation und Entropie. »Transzendental« 
ist nicht mehr ein »natürlicher« absoluter Haltepunkt, wie Kant ihn 
noch für »gegebene« Gegenstände gesehen hatte; der ökonomische Da-
tenraum unserer Zeit ist ein technischer Rahmen einer neuen relativ 
realen Realität. Diese Epoche kennt keinen absoluten Haltepunkt mehr, 
das eigentümliche ICH ist nicht mehr als natürlicher Standpunkt wis-
senschaftlicher Horizonte notwendig. Es wird real austauschbar.

Der Ausgangspunkt der Blickrichtung von Kant:  
Die verdeckte Ökonomie in der Aneignung  

seines eigenen Standpunktes

Eine Theorie besteht aus ihrem Standpunkt, ihrer Blickrichtung und ih-
rem Radius. Aus alledem erschließt sich ihr Horizont mit seinen dazu-
gehörigen Punkten. Dieser eröffnet einen Blickraum, umgrenzt ihn aber 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

57

zugleich auch. Keine Theorie kann Bezugspunkte außerhalb ihres Radi-
us und den durch sie gesetzten Standpunkt als Anfangsgrund ihres Ho-
rizontes erkennen. Ihr Blickraum ist daher eine Art von »Feststellung« 
als Ausdruck ihrer Zeit. Diese Feststellungen hat Kant als »Gegenstän-
de« begriffen. Gegenstände sind daher festgestellte Zeit als Quasiraum. 
Raum und Zeit spiegeln sich im Verständnis des gegenständlichen 
Produktes des Verstandes in seiner Fixierung selbstbildlich wider, die-
se Blickrichtung steht damit tief in der Tradition von Platons eidolon, 
deshalb hat Kant sein Hauptwerk mit dieser »Elementarlehre« der 
»Transzendentalen Ästhetik« als Standortbestimmung seiner Zeit be-
gonnen. Große Theorien setzen diesen Haltepunkt für eine Epoche und 
wirken erkenntnisleitend über diese hinaus, dies macht ihren Radius aus. 
Das alte Wort epoché meint einen solchen Haltepunkt für den Horizont 
»in« einer begrenzten Zeit, auf den hin alles Begründbare dann selber 
bezogen, also beurteilend angeeignet wird. Diese Aneignung im Urteil ist 
die Gegenstandsdetektion der Vernunft, denn diese bestimmt erst durch 
ihren Verstand, was – scheinbar fix – im Werden von Raum und Zeit 
ist. Alle Ontologie hat ein fixierendes Raum-Zeitverständnis, Ontologie 
ist die Metaphysik angeeigneter Raum-Zeit als Gegenständlichkeit. Fixe 
Gegenstände sind ihre Ortungsobjekte. Dies geschieht durch die Vorstel-
lung, dass ein epochaler Haltepunkt diese Feststellungen der urteilenden 
Vernunft im Urteil selbst fix zum Stand bringt, sich also aneignet. Jedes 
Urteil erscheint als Feststellungsbeschluss. Jeder Feststellungsbeschluss 
beurteilt aus seinem eigenen Standpunkt heraus. Zwischen dem jewei-
ligen Standpunkt und der Reichweite seiner Blickrichtung ereignet sich 
daher ein vorläufiger Horizont, dieser wird durch die nachfolgende The-
orie dekliniert und relativiert, Gegenstände erscheinen damit weniger 
fix, sie relativieren sich in der Blickrichtung des jeweiligen Horizonts 
ihrer Epochen (von nachfolgenden Standpunkten beurteilt). 

Die Aneignung von Gegenständen ist daher das überepochale Ereig-
nis der raum-zeitlichen Struktur unseres Denkens, denn geurteilt wird 
grundsätzlich über ein »etwas«, das wir als Gegenstand vorstellen, zu-
mindest entspricht dies der traditionellen ontologischen Vorstellung, 
insbesondere der von Kant. Gegenstände sind unbemerkte Fixierun-
gen von Raum und Zeit als Vorstellungsbegriffe, deren Notwendigkeit 
Kant als transzendentale Anschauungsformen verstanden hat. Hier 
beginnt ein tiefes Grundsatzproblem. Notwendigkeit ist ein logischer 
Vorstellungsbegriff strengster Kausalität und zugleich der ökonomische 
Konstitutivbegriff eines metaphysischen Selbstbildes des Menschen als 
Mangelwesen. Dieses Mangelwesen ist die versteckte und unreflektierte 
Ökonomie in der Blickrichtung einer logisch argumentierenden Ontolo-
gie, denn diesem Mangelwesen erscheinen Raum und Zeit immerzu ewig 
und Gegenstände in dieser Raumzeit damit immer voraus. Das Mangel-
wesen ist im Gegenzug zur Passivität seiner endlichen Sinnlichkeit auf 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

58

die Aneignung von Gegenständen als actus transzendental angewiesen. 
Damit versucht es, den ästhetischen Einbildungsmangel abzuwenden. 
Notwendigkeit bedeutet Abwendung von der Not der natürlichen End-
lichkeit von Leben, um diesem einen überlebenden Sinn einzuhauchen, 
nämlich das Prinzip der Seele als Einbildung von Unendlichkeit und 
ewigem Leben. Hier ist die tiefste Wurzel aller Ökonomie und aller not-
wendigen Philosophie. Beide sind gleichursprünglich in dieser aísthēsis 
ihrer produktiv-notwendenden Einbildung gegründet. Hier liegt das 
doppelt-reflexive Stiftungsprinzip als logische Dialektik von notwen-
digen Gegenständen und beurteilendem Denken in einer bestimmten 
Raumzeit-Dialektik begründet. Notwendige Gegenstände sind die ana­
logia einer notwendigen Mangelerscheinung eines sich transzendental 
orientierenden Vorstellens gegen den Raumzeitverlauf, der nichts end-
gültig fix und fest stellt. Solche Feststellungen sind bloße Metaphysik. 
Sie erscheinen dem Mangelwesen unabwendbar natürlich, also notwen-
dig transzendental vorverfügt – wenn wir es in der philosophischen 
Blickrichtung formulieren. Das notleidende Tier als Mangelwesen kon-
stituiert erst alle Metaphysik in dieser Selbst-Setzung gegen seine End-
lichkeit. Ihm stehen nun die Gegenstände durch Selbstaneignung schein-
bar ewig voraus gegenüber.

Diese Metaphysik immer notwendig vorauserscheinender Gegen-
ständlichkeit einer fixen Raum- und Zeitgegebenheit war auch die 
Kernprämisse der kantischen Ästhetik. Kants Philosophie steht wie die 
ihr vorgängige in der Blickrichtung der alten aísthēsis, eine notwendige 
Orientierung zu sein, die etwas (also einen Gegenstand) erleiden und 
erdulden muss in der »Rezeptivität« ihrer Formwahrnehmung als fest-
stellendes Verstandesurteil, und zwar auch dann, wenn der Gegenstand 
durch eine poiesis, wie Aristoteles dies ursprünglich logisch bezeichnet 
hat und die Kant, an Leibniz anknüpfend, dann »Spontaneität« genannt 
hat, also erst durch das Mangelwesen selber produziert wurde. Immerzu 
erscheint ein Gegenstand so der Vernunft voraus, sonst hätte der Ver-
stand buchstäblich nichts feststellend zu beurteilen. Dieser Raumzeitbe-
zug der transzendental erscheinenden Ästhetik ist die Aneignung. Diese 
oikeiosis ist der konstitutive Akt der Metaphysik und ihr überepochales 
Prinzip, es ist die Selbst-Feststellung des Mangelwesens durch fixierende 
Gegenständlichkeit gegen die Endlichkeit der Raumzeiterfahrungsmög-
lichkeit. Seine »notwendige« Orientierung stellt Raum und Zeit »fest«, 
das ist seine metaphysische Aussage, keine physikalische Erkenntnis. 
Dazu muss eine Feststellung getroffen werden, die der Verstand als sein 
Urteil versteht und bewirkt, dazu müssen Raum und Zeit auf einen 
Punkt hin fixiert werden, der in der Sprache der Neuzeit ICH heißt. Der 
Kernsatz der gegenständlichen Selbstaneignung im Urteil des Verstandes 
lässt sich auf diesen Punkt der selbstreflexiven Aneignung als Eigenge-
genständlichkeit bringen:

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

59

ICH gehöre mir selbst, ICH bin mein Eigentum. ICH entspreche da­
mit meiner Vernunft, die mich als ihr zugehöriges Eigenes erkennt, weil 
alle Bezüge von Raum und Zeit in meinem ICH fixiert werden und da­
mit logisch meinen mir eigenen Anschauungsformen entsprechen. Des­
halb bin ICH mir mein eigener Gegenstand. ICH bin mein Gegenstand. 
Meine Gegenstände gehören meiner Ästhetik, was nicht zu mir gehört, 
kann ICH nicht gegenständlich erkennen.

Diese primäre Selbstbezüglichkeit ist das Stiftungsprinzip, das die kri-
tisierte Vernunft sich als Verstand autorelativ zuweist. Auf diese Weise 
existiert ein Verstand, er ist das gegenständliche Eigentum und zugleich 
das Exekutivkomitee seiner eigenen aneignenden Vernunft. Ohne den 
Verstand bringt die Vernunft nichts zum Stillstand, es gäbe keinerlei Ei-
gentum, nichts hätte einen bleibenden Bestand, Raum und Zeit würden 
uns nicht als Anschauungsformen unserer Gegenständlichkeit vorstellig 
werden. Ohne eine Zueignung gewinnen wir keine fixe Vorstellung von 
Raum und Zeit. Ein Umschlossenes benötigt einen Punkt, den es um-
schließt und der diese Vorstellung auf sich bezieht. Auf diese Weise sieht 
sich der Mensch im Mittel-Punkt seiner Selbstaneignung. Er bezieht alle 
Bezüge auf sich. Dieser Mittel-Punkt erscheint zunehmend als die alles 
kristallisierende Substanz, in der alle ihre Relationen akzidentell zum 
Mittelpunkt erscheinen. Der »Mensch als Mittelpunkt« ist das alte und 
immer neue Problem des Protagoras, das sich – entgegen aller tradi-
tionsphilosophischen Anfeindungen – als das Maß aller Dinge immer 
deutlicher in den Vordergrund geschoben hat. Nur der Mensch setzt 
sich Maße. Nur er beurteilt Fixes in der veränderlichen Bewegung, nur 
er bezieht diese Fixierungen auf sich als seine Erkenntnisse. Maße sind 
Menschen-Maße, die wir als psycho-verobjektivierende Notwendigkei-
ten unserer gegenständlichen Realität selber setzen und so in diversen 
Maßergebnissen gespiegelt wiedererkennen. Dies ist ein Zirkel wie jeder 
Horizont. Alle Maße sind relativ, notwendig zu anderen in ihrer Vor-
stellbarkeit. Kein Maß steht »an sich« »für sich« allein und absolut 
fest. Dies sind nur unsere Aneignungsvorstellungen von Raum und Zeit. 
Diese Relativität ist die Tauschlogik als Konträr der Aneignungslogik. 
Gäbe es keine Tauschlogik, wäre »nichts« anzueignen. Aneignungen 
sind deshalb physikalisch nichtige Feststellungen, wir verstecken diese 
Ökonomie der Aneignung in allen Maßen, aber auch diese Maße än-
dern und verändern sich.

Dazu muss sich die Vernunft erst kritisieren, sich damit in den diskre-
ditierenden Selbstbezug ihrer Aneignung setzen. Diese Aneignung, die 
oikeiosis, ist der Akt der sich aufspaltenden Vernunft. Sie stiftet Gegen-
stände der Identität und den Verstand als Differenz zur einfachen Ver-
nunft dieser Erkenntnis als deren fundamentale Identität zugleich. Nur 
Gegenständen wird ein »Eigenes« als Identisches zugebilligt. Diese Ge-
genstände sind die causa in logischer Hinsicht, sie nehmen wir mit einer 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

60

Identitätsorientierung in den Blick. Ohne Eigentum existieren keine Ge-
genstände mit Anspruch auf eine Identitätsvorstellung und existiert kein 
Verstand, der sich von der eigenen Vernunft differenzierend unterschei-
det, um so zu kausal-identischen Urteilen zu kommen. Tiere gehören 
nicht sich selbst, diese abstrakte Vorstellung bildet erst die diskriminier-
te Vernunft als Verstandesurteil. Die Sklaven galten der Ursprungsphilo-
sophie noch als Menschen ohne Eigentum an sich selbst, was Aristoteles 
in der politika deutlich herausgearbeitet hat. Hegel hat diesen Gedan-
ken dann später in seiner Rechtsphilosophie rekonstruiert (»Der Sklave 
[…] denkt sich nicht1). Der Pivot ist überdeutlich: Alle Lebewesen sind 
vernünftig, aber nicht alle haben einen Verstand. Der Verstand bringt 
die Vernunft zu sich, macht sie selbstbezüglich zum Gegenstand ihres 
Eigentums und damit den Verstand erst zur Entscheidungsinstanz einer 
gegenständlich fixen Idee. Diese festgestellte Idee (idéa) benötigt ihr idi­
on, den privativen Kristallisationskern als Eigentum ihrer Feststellung. 
Der Kern dieser Feststellung lässt sich – recht verstanden – als idiotisch 
begreifen, er ist eigentümlich, also selbstbezüglich auf die konstitu-
tiv-verbindliche Form jeder Idee in der Differenz zu anderen Ideen und 
deren Identitäten notwendig angewiesen und darin begrenzt. Zwei Ide-
en unterscheiden sich im jeweiligen Eigentum ihrer causa, nicht aber in 
der causa ihrer behaupteten eigenen Identität. Würde eine Idee ohne ihr 
Eigentum vorgestellt, wäre sie weniger als eine leere Hülle, denn selbst 
diese Vorstellung könnte nicht beständig gewonnen werden. Sonst wä-
ren alle Ideen zerfließend beliebig flüchtig und somit das Gegenteil einer 
logischen Identitätsvorstellung und alle causa wäre dann bloß idiotisch. 
Das verhindert der Verstand gegenüber den sinnlichen Wahrnehmungen 
der Vernunft. Das Verstandesurteil trifft diese fixierende Feststellung. 

Verstandesurteile sind gereinigte Vernunft. Nur dieses Urteil kennt die 
logisch anderslautenden Begriffe in der Sprachlichkeit der Philosophie 
für das Eigentum der Vernunft, das Zugrundeliegende (hypokeímenon) 
oder die ihrer jeweils zeitgenössischen Varianten im nachfolgenden Blick 
als ousía, substantia, quidditas, essentia und realitas. Die Namen haben 
sich verändert, ihr aller Kern ist der strenge Eigenbezug der behaupteten 
Gegenständlichkeit als Identität jeder Idee. Würde die Vorstellung vom 
Eigentum als das Zugrundeliegende in jeder Idee fallen, entfiele auch die 
Vorstellung der Idee an sich, sie hätte keinen sich selbst begründenden 
Eigenhalt gegen Raum und Zeit mehr. Denn das Substantielle einer Idee 
ist das Privative (idion) in seiner logischen Gestalt, allgemein und damit 
öffentlich beurteilbar als idéa vernünftig vorgestellt werden zu können. 
Ohne Eigentum existiert kein Gegenstand mit Bestand, keine Idee an 
sich, kein Urteil des Verstandes gegen eine nur sinnlich-animalische Ver-
nunft. Die Aneignung der Vernunft im feststellenden Verstandesurteil ist 

1		  Hegel (1986): Grundlinien der Philosophie des Rechts, §21.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

61

deshalb für Philosophie und Ökonomie gleichursprünglich. Erst im Ver-
standesurteil als reine Vernunft werden Raum und Zeit zu angeeigne
ten Anschauungsformen der sich diskriminierenden Vernunft. Kant war 
eine wichtige Etappe in der Blickrichtung dieser Einsicht, er hat diese 
Anschauungsformen eigentümlich naturhaft gesehen, sie gegen die Zeit 
eines bewegten Raumes als apriorisch im Subjekt fixiert. Dieses Apriori 
ist die Selbsttranszendenz des Eigentums der feststellenden Vernunft im 
Verstandesurteil ihrer gereinigten Sinnlichkeit. Tiere können ein Aprio-
ri nicht zum Ausdruck bringen, ihre Anschauungen sind raum-zeitlich 
nicht abstrakt von ihrer Sinnlichkeit diskriminiert. Darum haben Tiere 
kein Verstandesurteil, ihnen fehlt das notwendige abstrahere, trotz 
ihrer Vernunft. Tiere reflektieren sich nicht als Mangelwesen in einer 
Selbstaneignung mit Ewigkeitsblickrichtung über das sinnliche Leben 
hinaus. Tiere sind nur zeitlich endlich lebendig, sie kennen keinen über-
zeitlichen Anschauungsraum.

Verstandesurteile sind daher die logischen Blickpunkte einer fest
stellenden Blickrichtung der Vernunft in ihrer jeweiligen Epoche. Fest
halten, Feststellen, Aneignen und Bewerten usw. dienen dem weiteren 
Fortschritt der Vernunft bei der notwendigen Verwertung dieser ideellen 
Gegenständlichkeit; diese Blickrichtung ist die metaphysische Symbiose 
philosophisch-ökonomischen Denkens. Dazu muss die Vernunft sich 
einer besonderen Prozedur unterziehen, um sich von der Flüchtigkeit 
zerfließender Sinneswahrnehmungen ihrer animalischen Wurzeln zu 
kritisieren, das heißt zu scheiden. Tiere kennen weder Philosophie noch 
Ökonomie, aber sehr wohl eine sinnliche Vernunft und auch eine vor-
rausschauende Orientierung. Die animalische Vernunft ist nicht blind, 
sie stellt sich aber nichts in Begriffen mit kategorialer Struktur vor. Tiere 
werten und bewerten nicht, sie kennen keinen Mehrwert als Prinzip 
ihres Handelns und kein Urteilen aus abstrakten Anfangsprinzipien he
raus. Tiere stellen nichts fest, sie sind lebendig im Sinne der Teilnahme 
am Tausch und Austausch mit der Natur. Tiere sind ohne Prinzip, aber 
sehr wohl mit Eingewöhnung (ethos). Ethik teilen wir mit Tieren, Ver-
standesurteile nicht. Animalische Sinnlichkeit ist ohne die Aneignung 
eines »an sich«. Das ist das Prinzip der Sinnlichkeit der Tiere, sie haben 
keine differenzierte Sinnlichkeit, die sie in und mit der Natur und dieser 
zugleich als gegenüberstehend feststellen. Ihr nous ist noch nicht kriti
siert. Ganz anders stellt sich der metaphysische Mensch fest und teilt 
dazu den nous. Nur eine geteilte Sinnlichkeit kann über diese abstrakt 
verfügen. Über das, was wir verfügen können, herrschen wir ökono-
misch, und zwar mit philosophischen Begriffen der kritisierten Ver
nunft. Die Aneignung von Gegenständen zur Verfügung der Vernunft, 
zu ihrer Bewertung und Wertung, setzt die Feststellung eines raum-
zeitlich Unvergänglichen notwendig voraus. Aneignung ist eine Idee, 
kein physikalischer Akt. Angeeignete Gegenstände existieren nur als be-

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

62

griffliche Formen, niemand wird physikalisch zum Eigentümer irgend
eines Atoms, eines Quants oder Quarks oder kann eine elektronische 
Welle für sich wirklich und wirksam festhalten. Eigentumsfeststellun-
gen sind rein metaphysische Vorstellungen des Mangelwesens im Mit-
telpunkt seiner angeeigneten Gegenständlichkeit. Natur lässt sich nicht 
sprichwörtlich feststellen und in einem Gegenstand einsperren, Natur 
»ist«, indem sie beharrlich alles scheinbar Fixe ändert und verändert. 
Zeit ist ihr dabei kein Vorstellungsbegriff als Limit einer apriorischen 
Begrenzung. Feste Begrenzungen sind metaphysische Feststellungen, sie 
sind Aneignungen unserer kritischen Vernunft. Das ist Metaphysik und 
es ist nur Metaphysik. Hinter dieser Formulierung steckt das ganze Po-
tential des Problems des metaphysischen Denkens, es beginnt mit der 
Kritik der Vernunft oder Sinnlichkeit. Nur kritisierte Sinnlichkeit stellt 
Gegenstände fest. Dazu ist die Selbstaneignung eines vernünftigen Lebe
wesens als konstitutiver Akt der Kritik der Sinnlichkeit notwendig. Die 
Not dieser Notwendigkeit ist für die Metaphysik konstitutiv, es bedarf 
eines Willensaktes der produktiven Einbildung, denn ohne Aneignung 
entsteht kein Eigenes, ohne ein Eigenes kein Eigentum. Natur kennt 
kein Eigentum und kein identisch fest Bleibendes einer apriorischen 
Anschauungsform, das ist primär ein philosophisch-ökonomisches 
Phänomen. Natur produziert Zugehörigkeiten in laufender und destruk-
tiver Veränderung, ohne ein abstraktes »an sich«. Kein Zentralgestirn 
und kein Planet oder Trabant bleibt auch nur eine Nanosekunde iden-
tisch gleich in »seinem Sein« oder exakt am selben Ort. Das ist nur 
eine vormoderne Vorstellung. Alle Metaphysik beginnt daher mit der 
Kritik der sinnlichen Vernunft, die bleibende Feststellungen als Anfangs­
gründe zu behaupten versucht, um das Eigentum ihrer Vorstellungsart 
und damit sich selbst zu beständig zu halten. Das ist sprichwörtlich das 
eigentliche Problem der Kritik. Kritik teilt die Sinnlichkeit, um Gegen-
stände anzueignen. Der erste und primäre Gegenstand, das proton der 
Gegenständlichkeit, ist der Mensch als Maß seiner Selbstaneignung. 
Daher führt zunächst der Blick in diese Methodik der Vorstellungsart, 
hier als methodisch-produktive Destruktion des Standpunktes der kan-
tischen Blickrichtung im Horizont unserer Zeit.

Der Standpunkt der Kritik im autorelativen Horizont 
des eigentümlichen ICHs

Kritisieren bedeutet trennen und unterscheiden, das meint das alte Wort 
krinein. Geschieden und unterschieden ist die vernünftige Sinnlichkeit 
in ein Zweigeteiltes, in einen sinnlichen und einen vorgestellten über-
sinnlichen Part. Platon hatte bereits die Vorstellung vom dia-noein ent-

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

63

wickelt, die Teilung des nous in einen sinnlichen und übersinnlichen Teil 
der Vernunft. Später wurde daraus die sogenannte Zwei-Welten-The-
orie, diese Blickrichtung hat also einen langen Vorlauf. Platon hatte 
in dieser Blickrichtung Kritik als »Reinigung der Seele«, als katharsis, 
verstanden und damit das indogermanische Erbe der antiken Philo-
sophie des Verstehens der Lebendigkeit als atman, als das Atmen im 
Tausch und Austausch in und mit der Natur, radikal verändert. Atmen 
ist ein dynamischer Tausch- und Austauschvorgang, keine Fixierung. 
Erst die Deutung als »Einhauchen«, in Doppelbezug mit dem immer 
daran gekoppelten natürlichen Aushauchen als zirkulärem, aber endli­
chem bios-Vorgang, verändert hin zur mythischen Interpretation eines 
transzendentalen Urprinzips. Aus dem physischen atman wird zuneh-
mend die metaphysische psyche, d. h. die Seele als Lebensprinzip. Sie 
erscheint nun widernatürlich a-biologisch unvergänglich, ewig und un-
sterblich und damit gegenständlich und psychologisch. Diese Seele gilt 
als die kardinale Substanz der Identität des Lebensprinzips und damit 
als tausch- und austauschresistent. Jede Seele wird philosophisch als 
unverwechselbar vorgestellt, sonst kollabiert das Identitätskonzept der 
Person, aber Person heißt Maske vom Ursprung her betrachtet, was ein 
Tauschbegriff ist.

Die Seele wird zum Festhalteanker gegen die Bewegung einer sich per-
manent verändernden Natur. Sie steht gegenständlich Raum und Zeit 
entgegen, auch wenn sie nur a-physikalisch imaginär vorgestellt werden 
kann. Von der Seele, dem ego, dem ICH können wir keine einzige mathe
matisch-physikalische Koordinate ihres Raum-Zeitbezuges gewinnen 
und benennen. Diese Begriffsvorstellungen sind rein metaphysisch, pure 
Selbstaneignungen. Das ist die radikalste Vektoränderung der philoso-
phischen Blickrichtung aus der frühen Naturphilosophie, beurteilt aus 
heutiger Sicht. Die Natur wird ökonomisch-philosophisch zum Ge-
genstand der »Seele«. Sie erhält eine eigentümliche Fassung, ist nicht 
mehr unmittelbar eine analogia als Entsprechung ihrer Veränderlichkeit 
in der Natur. Diese Idee der Seele ist die der geteilten Sinnlichkeit, die 
ein Vergängliches gegen ein ewig Bleibendes stellt und letzterem den 
höchsten Status der eigentlichen Erkenntnis zuweist. Das nur Sichtbare 
(orao) wird nun minderwertig gegenüber der Einsicht (ora) in ein Un-
sichtbares (aoraton), nämlich als Partizipation (methexis) am Ewigen 
und Unvergänglichen, das die Seele zu gewähren verspricht. Diese Blick-
richtung ist übersinnlich, übernatürlich und daher metaphysisch, weil 
sie ein frühes Apriori formuliert, das auch Kant als Standpunkt einer 
eigentlich uralten Theorie noch weiter in diesem Fundament vertieft 
hat. Das Übersinnliche und Nichtsichtbare ist dem eidetisch Sichtbaren 
in dieser Blickrichtung immer voraus, die Geschichte vom Hasen und 
dem Igel hätte schon in der Antike als Beispiel dienen können. In der 
zweigeteilten Vernunft ist der »gute« und »göttliche« Teil »immer schon 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

64

da«. Die Sinnlichkeit ist daher schon lange kritisiert, das Prinzip an sich 
als bleibender, d. h. nicht austauschbarer Anfangsgrund war so geboren. 
Kant benutzte die Formel der Kritik der reinen Vernunft, um sich im 
Verstandesurteil nicht von der Sinnlichkeit eidetischer Eindrücke und 
hinsichtlich der Urteilskraft über Gegenstände in ihrer reinen Form als 
Gegenstände an sich täuschen zu lassen. Dieses Geschäft besorgt bei 
Kant die Kritik in einer besonderen Formation, nämlich als »reine Ver-
nunft«. Das ist sein Ausdruck für oratische Erkenntnisse, die bleibend 
immer nur die Formalbedingung des Eigentums des Gegenstandes ohne 
deren verfänglich-wandelbare Füllung betreffen. Kant hat damit einen 
traditionellen und doch epochalen Standpunkt gesetzt, insbesondere 
durch sein Hauptwerk, denn Kant dreht die Blickrichtung der Alten um. 
Seine Inspiration, also seine spezielle »Beseelung«, war an die neuzeitli-
che Physik in gewisser Weise angelehnt, er hat sie entsprechend als »ko-
pernikanische Wende« tituliert und das Paradigma im Blickrichtungs
wechsel seines Standpunktes deutlich formuliert. »Bisher nahm man an, 
alle unsere Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten; aber 
alle Versuche, über sie a priori etwas durch Begriffe auszumachen, wo-
durch unsere Erkenntnis erweitert würde, gingen unter dieser Voraus-
setzung zunichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den 
Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daß wir anneh-
men, die Gegenstände müssen sich nach unserem Erkenntnis richten.«2 
Damit sind der Standpunkt und die Blickrichtung gedreht. Die Vorstel-
lung des mittelalterlichen Absoluten, des von jeder dieser selbst determi
nierenden Bestimmung freien Eigentums des Allerhöchsten, wird nun in 
das erkennende ICH als der neue absolute Erkenntnisträger projiziert. 
Diese Konstruktion ist keineswegs eine simple Umkehr der vorgängigen 
Blickrichtung, kein plakatives späteres »vom Kopf auf die Füße stel-
len«, vielmehr wird hier das Absolute selber relativ. Das ICH wird in 
seiner Eigentümlichkeit nun zur epochalen Substanz als der primäre Ei-
gentümer aller Gegenstände, die es sich gleichwohl doch noch anzueig-
nen genötigt sieht. Das Ich wird damit zum Prinzip der Gegenstände, es 
spiegelt sich in seinem Eigentum als seine damit kardinale Substanz, sich 
selbst zu sehen, wieder und wider. Diese Antinomie ist das kantische Ich 
in der Erbfolge des dia-noein, das sich doch etwas aneignen muss, was 
– nun – nur ihm zugehörig zu sein vermag, die Gegenständlichkeit, aber 
diese auch zugleich auf seine Erkenntnisprinzipien zurückzuführen ist, 
sodass nunmehr die Substanz und die Akzidenz in dieser gegenständli-
chen Eigentümlichkeit selber als Relation begründet wird. Diesem Ich 
fällt zu, was nur diesem Ich als Substanz zu gehören vermag. Das Ich 
wird zum Eigentum als sein eigener Gegenstand, das hatten vorgän-
gig Augustinus und sehr ähnlich Descartes in seiner weitaus späteren 

2		  Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B XVI, XVII.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

65

Formulierung vom ego cogito noch nicht gesehen. Nicht das ego weiß 
nur um sich in seinem Wissen, es weiß nunmehr darüber hinaus um 
die notwendige Konstitution aller Relationen von Gegenständen in sei
ner eigentümlichen Konstruktion, die nur sich auf diese eigentümliche 
Substanz beziehen. Im Gegenstand dieser Relationen ist das Ich der Mit-
tel-Punkt aller seiner Vorstellungen. Damit wird das Ich erstmalig au­
torelativ. Kant hat es so formuliert. »Das: I c h  d e n k e, muß alle meine 
Vorstellungen begleiten k ö n n e n […].«3

Der beginnende philosophische Relativitätsgedanke  
des eigentümlichen Doppel-ICH 

Den Relativitätsgedanken der neuzeitlichen Physik von Galilei, Koper-
nikus und Keppler in der Vertauschung des Standpunktes als Bezugs-
punkt der Blickrichtung des geometrischen Mittelpunktes im Universum 
überträgt Kant auf die Metaphysik, um diese aus der Not zunehmend 
notleidender Geringschätzung wieder zur alten Geltung zu verhelfen. 
Das kantische Erkenntnismotiv ist daher in einer eigentümlichen Blick-
richtung mit doppelter Orientierung zu sehen. Es ist ein Vorwärtsbli-
cken zur Gewinnung sicherer Erkenntnisse durch die Bestimmung der 
transzendentalen Notwendigkeiten dessen, worauf sich Gegenstandsur-
teile in ihrer Erkennbarkeit überhaupt beziehen können, und zugleich 
ist es ein rekonstruierender Versuch mit Vorwärtsblickrichtung, ein 
antizipativer Rückblick zur Wiederherstellung der Herrschaft der Me-
taphysik über die sich emanzipierenden Wissenschaften. Dazu musste 
das ICH nun zum sicheren Fundament des metaphysischen Erkennens 
gegen die aufkommende Relativität des Denkens umgedeutet werden. 
Kant erfindet daher ein Doppel-ICH, es ist die Relation zweier ICHs in 
einem, eine reine Tauschbeziehung, wie sie alle Ökonomie als Ökono-
mie betreibt. Alle Gegenstände werden nun zum intellektuellen Tausch-
gegenstand des Eigentums des scheinbar Mit-sich-selber-Identischen = 
unaustauschbaren ICH. Dies ist der Kernpunkt des kantischen Denkens 
und das Problem in der heutigen Blickrichtung. Das ICH ist heute in den 
Horizont seiner Austauschbarkeit getreten, dabei sollte es doch gerade 
der stabile Anker sicherer Erkenntnisse mit metaphysischer Blickrich-
tung gegen die beginnende mathematisch-physikalische Dominanz der 
modernen Wissenschaften sein, die zunehmend auch die Basis einer sich 
ebenfalls global und dominant entwickelten Ökonomie geworden ist. 

Kants Kritik eröffnete einen Blickraum auf die durchbrechende 
Moderne, indem er das ICH in den Mittelpunkt des metaphysischen 
Denkens stellte. Aber die Epochen des Herrschaftsanspruches der alten 

3		  Ebd., B 132, 133.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

66

Metaphysik, die erst von Platon philosophia, anschließend von Aristote-
les noch deutlicher als prote episteme, als erste Wissenschaft vorgedacht 
war, waren unwiederbringlich nicht mehr zu retten. Mit der Konstruk-
tion des Doppel-ICH wurde die Unsicherheit einer Relationsbeziehung 
im substantiellsten Kern entgegen seiner Intention gleich in den Kern 
des Ausgangspunktes seines Horizontes gelegt. Diese krisis der klassi-
schen Metaphysik war an ein unangefochtenes Absolutes gebunden. Bei 
Hegel war es nachfolgend ein noch radikaler gewordenes Doppel-ICH 
als das Ich = Ich in der reinen Reflexion des Ich in sich,4 bei Marx 
als das personifizierte Kapital die erste und stärkste Substanz in dieser 
Blickrichtung. Stufenweise und beharrlich eroberte die Ökonomie den 
innersten Tabernakel der Philosophie, die Metaphysik, die erst deutlich 
später Erkenntnistheorie genannt wurde. Vom Eigentum des ego zum 
Kapital als mächtigste Substanz wurden alle Figuren gegen den Tausch 
und Austausch als beständige Größen vorgestellt, immer spiegelte sich 
die sich erweiternde Substanz in immer unüberschaubarer werdenden 
Gegenständen, die ökonomisch Waren heißen, wenn sie allgemein, also 
auf dem Markt real existent, sind. Physikalisch heißt diese Relativität 
prinzipieller Vermehrung nicht Mehrwert, sondern Inflation und En-
tropie, also Zuwachs an immer mehr Entitäten in Relationen in der 
Ausdehnung von ungeordnet erscheinenden Zuständen. Hier wird das 
Relative erkennbar zum Prinzip der kosmischen Theorie und zugleich 
der Ökonomie. Diese Gleichursprünglichkeit perpetuiert sich in relati-
ver Veränderung. Sie ist nicht »absolut«, d. h. losgelöst und somit frei 
von determinierenden Bezügen, sie stellt diese Bezüge nur in die Rela-
tion bloß relativer Gültigkeit und damit in ein anderes Raumzeit-Ver-
ständnis, wie es auch dem der Ökonomie entspricht. Ihr Raumzeit-Ver-
ständnis ist blind gegenwärtig, ein »mehr« hat nur eine Blickrichtung, 
diese ist prinzipiell notwendig relativ. »Mehr« ist ein Relativbegriff. 
Diese relativistische Tauschlogik überfordert aber das kontemplative 
Genie des Denkers als personifizierte Einzelgestalt. Die zunehmende Re-
lativität des Denkens beinhaltet daher auch ein doxa-demokratisches 
Vorstellungsmodell als kollektive Urteilslogik, den Markt der Mei­
nungen als oberster Urteilsraum unserer Zeit. Unser Vorstellungsraum 
als Welt – also als téchne der Maß-Begriffe von Werten und Bewer-
tungen im Unterschied zur Natur naiver animalischer Wahrnehmung, 
d. h. ohne unserer Interpretation mit wissenschaftlich-ökonomischen 
Vorstellungsbegriffen – leitet unser Mehrwertdenken in relativen Ma-
ßen. Ökonomisch sind Maße Bewertungen tauschbarer Aneignungen, 
die durch Vertauschen als Wert realisiert und gesteigert werden wollen. 
Wissenschaftlich sind Maße relativierende Feststellungen, also Relati-
onsbezüge mit gradueller Exaktheit. Auch die physikalisch-mathema-

4		  Vgl. Hegel (1986): Grundlinien der Philosophie des Rechts, §5.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

67

tische Relativitätstheorie Einsteins misst an einem vorgestellten fixen 
Maß-Wert, dem Absoluten als Prinzip seines Relativverständnisses mit 
festen Maßen, der Ausbreitungsgeschwindigkeit des Lichts als oberster 
Maßstab einer behaupteten Ungleichzeitigkeit aller Ereignisse in ihr. Al-
les in Bewegung Gemessene erscheint dann relativ zu diesem absoluten 
Maß. Immerzu hat die Theorie noch ein Absolutes gegen das rein Rela-
tive zu retten versucht. Dieser Standpunkt wird immer zweifelhafter in 
seiner Legitimationsrolle als begründbarer Standpunkt realer Horizonte 
heutiger Blickrichtungen.

Das tausch- und austauschbare ICH der Ökonomie 
unserer Datenrealität

Die Philosophie als erste und oberste wissenschaftliche Ordnungsmacht 
wird historisch immer deutlicher durch die Tauschlogik, die vor keinem 
Altar haltmacht, relativiert. Innerhalb der Wissenschaften wurde der tra-
ditionellen Philosophie diese Rolle zunehmend weniger zugebilligt. Dem 
wollte Kant mit aller Macht entgegentreten. Dazu musste aus dieser 
Krise heraus, der Not dieses Zustandes explizit Rechnung tragend, eine 
Reparatur des metaphysischen Blickraumes mit neuer Blickrichtung epo
chal bestimmt werden. Kant setzt das Ich anstelle einer mittelalterlichen 
göttlichen Absolutheitsvorstellung als das neue summum bonum und 
damit die sich bahnbrechende neue causa prima in diese Substanz des 
Subjektiven und damit in das Eigene des Eigentums an sich selbst. Das 
Ich wird mit Kant zum dinglichen Maß aller Vorstellungen, muss es doch 
alle Vorstellungen begleiten können in der Relativität seiner auf sich als 
Standpunkt der Blickrichtung bezogenen Vorstellungen, dass diese stets 
Eigentum der Aneignung seiner eigenen Vorstellungen sind. Das ist die 
Vorstellung vom Doppel-Ich als notwendig transzendentalem und rela­
tiv zu diesem sich so erst auch nachgeordnetem, sinnlich-empirisch vor-
stellendem Ding als Mittelpunkt aller Gegenstandsvorstellungen. Sein 
transzendentales Ich übernimmt die Rolle des Absoluten, in ihm findet 
die Aneignung fester und fixierter Raum- und Zeitanschauungen für das 
demgegenüber bloß relativ gestellte empirische Ich statt. Dies spiegelt 
Notwendigkeit versus Wirklichkeit wider: »Das Schema der Notwen-
digkeit ist das Dasein eines Gegenstandes zu aller Zeit.«5 »Die Zeit 
ist also a priori gegeben. In ihr allein ist alle Wirklichkeit der Erschei
nungen möglich«6 und: »Das Schema der Wirklichkeit ist das Dasein 
in einer bestimmten Zeit.«7 Diese selbstzirkuläre Standpunktfixierung 

5		  Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft. B184; A145.
6		  Ebd., B 46, 47; A 31.
7		  Ebd., B 184; A 145.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

68

ist absolut und relativ zugleich. Wirklichkeit wird austauschbar, also 
relativ zum nicht tauschfähigen Eigentum des neuen autorelativen kan-
tischen An-sich-Selbst, dem Absoluten der Neuzeit. Dies ist die eingebil-
dete Notwendigkeit transzendentaler Selbstaneignung des vorstellenden 
ICHs als Kristallisation einer notwendig gegebenen Gegenständlichkeit, 
es ist eine pseudo-religiöse Prämisse, deren religio im rückblickenden 
Relationsbezug dieser transzendentalen Notwendigkeitseinbildung 
gegründet ist, und zwar als deren fundamentales Elementarprinzip einer 
Glaubensbehauptung über ein Wesen von Raum und Zeit als ewige An-
schauungsformen a priori. Nur deshalb konnte Kant die metaphysische 
Gleichsetzung menschlicher Erkenntnisse als Gegenstandserkenntnisse 
rechtfertigen. Ist diese Prämisse aber erst (erneut) geheiligt, kann auch 
Kant Platons Standpunkt aus dem Phaidon – »der nous ist es, der al-
les ordnet und die Ursache aller Dinge ist«8 – sinngleich wiederholen 
und behaupten, »daß die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach 
ihrem Entwurfe hervorbringt«.9 Der neue Standpunkt seiner kopernika-
nischen Wende ist die traditionelle Blickrichtung gegen den aufkom-
menden Relativismus zur Machterhaltung der Metaphysik als oberste 
Blickrichtung. Dies erweist sich jedoch als vergeblich.

Mit dieser zwiegespaltenen Relativität des absolut gesetzten Dop-
pel-Ich wird die moderne Subjektivität allgemein. Das ist der mega 
casus. Kant wollte die alte Vorherrschaft der Metaphysik wiederherstel-
len, ihren Blickraum für die Philosophie als Eigentum über die Regeln 
des Denkens wiedergewinnen und absichern. Sein Erkenntnisinteresse 
war die Bestandssicherung der Hierarchie der Ordnung des Denkens 
zugunsten der Metaphysik als primärer und erster Blickraum aller 
Wissenschaften auch in der Neuzeit. Dazu mussten alle traditionellen 
Standpunkte der Philosophie einer gründlichen, d. h. neuen, grundge-
benden Revision unterworfen werden, um die alte Absicht auf neue 
Wege zu führen. Bislang war das unmittelbare Urteilen der Vernunft 
eine Sache der kontemplativen Einsicht einzelner Denker gewesen, nun 
und seit Descartes wird es beständig und mit Kant immer deutlicher 
zum Standpunkt des urteilenden ego für jedermann! Aber es wird – aus 
heutiger Sicht – damit vor allem zum Tausch- und Austauschgegen-
stand einer globalen Ökonomie in einer naturwissenschaftlich-mathe-
matisch dominierten Tauschlogik als Technik, denn das Jedermann-Ich 
kann nicht der fix-fundamentale Anker eines sicheren Standpunktes für 
diese ersten Begründungen und damit seines eigenen Horizontes sein. 
Das kantische Ich ist der höchste Gipfel einer Selbstbildspiegelung der 
Vernunft, Platons altes eidolon in gewandelter Gestalt und zugleich der 
beginnende Verlust der höchsten Autorität der Philosophie, oberster 

8		  Platon (2007): Phaidon, 97 c.
9		  Kant (1982): B XIII, XIV.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

69

Richter im Urteil aller Wissenschaften zu sein. Denn was den Gipfel 
erlangt hat, kommt an die Begrenzung seines Steigerungspotentials. Das 
Ich als die konstitutive Substanz aller Gegenstände kann nur mit seinen 
Gegenständen in dieser Konstitution übereinstimmen. Kant hat deshalb 
die klassische Wahrheitsfrage geradezu als intellektuell langweilige 
Problematik eingestuft, so sicher erschien ihm seine Erkenntnis. »Was 
ist Wahrheit? Die Namenserklärung der Wahrheit, daß sie nämlich die 
Übereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem Gegenstande sei, wird hier 
geschenkt, und vorausgesetzt; man verlangt aber zu wissen, welches das 
allgemeine und sichere Kriterium der Wahrheit einer jeden Erkenntnis 
sei.«10 In diesem Zirkel ist der kantische Horizont begrenzt. Die Vor-
stellung einer allgemeinen, d. h. kategorialen und darin transzendental 
begründeten Sicherheit einer jeglichen Erkenntnis ist die Kontinuität 
eines absolutistischen Denkens, das sich in der Relativität des Jeder-
mann-Ichs unweigerlich verlieren muss. Deshalb liegt hier der Pivot 
zur kantischen Kernfrage und ihrer heutigen Relevanz als denkoffenes 
Problem. Gegenstände und Ich bilden daher die strengste Analogie, die 
analogia, die diese Verhältnismäßigkeit als Relation reinster Vernunft 
aus dem Standpunkt des notwendigen Bezugspunktes heraus je gedacht 
hat. Mit der allgemeinen Gegenständlichkeit des Ich werden aber alle 
Gegenstände vorstellbar und damit allgemein, d. h. auch für jedes be-
liebige Ich. Der besondere Gegenstand des alten ego verschwindet in der 
Allgemeinheit seiner nunmehr eigenen allgemeinen Gegenständlichkeit. 
Das ist die Konsequenz aus dem kantischen Standpunkt. Das Ich wird 
zur marktbreiten Doxa und damit zugleich zum Tauschgegenstand des 
Marktes selbst. Ein allgemeines Ich hat keinen besonderen Standpunkt 
mehr, außer eben diesen im Blick seiner eigenen Mehrwertsteigerung zu 
verlieren. Hier erscheint die Notwenigkeit der Relativierung des Ichs in 
seiner substantiellen Relevanz. Das Absolute kommt ins Rutschen, ist 
der Gipfel erst erreicht.

Mit dem Durchbruch zum Doxa-Ich des Jedermann wird es selbst 
zum beliebigen Standpunkt innerhalb des Tauschraumes aller Ichs. 
Dieser Tauschraum ist nunmehr die sich breit entwickelnde Markt­
demokratie, die Herrschaft der agora als Urteilsraum für eine sich 
zunehmend radikaler gerierende Subjektivität, die Standpunktbestim-
mung aller Teilnehmer zueinander. Jedes Doxa-Ich besteht geradezu 
mit einem nunmehr quasi-natürlich anmutenden Anspruch auf sei­
nen Standpunkt in der Beurteilung beliebiger Gegenstände in seiner 
Aneignung durch sein Ich. Dies kennzeichnet eine Marktdemokratie, 
es macht die prinzipielle Herrschaft einer allgemeinen Meinungsagora 
notwendig aus. Meinungen konkurrieren mit- und gegeneinander, eine 
Hierarchie außerhalb oder gar jenseits dieses Meinungsraumes, die diese 

10		 Ebd., B 82, 83; A 58.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

70

Meinungsbildung aus der Blickrichtung eines absoluten Standpunktes 
heraus transzendiert, zerfällt sukzessive zugunsten der Relativität der 
unüberschaubaren Vielfalt konkurrierender Subjektivität als modernes 
Marktprinzip. Je dominanter das Jedermann-Ich sich selbst zum Bezugs
punkt seiner Denk- und Handlungsweisen setzt und begreift, desto flo­
rierender kommt der Austausch dieser Ichs in den Rang eines allgemein­
en Horizontes. Das Streben nach Gleichheit als prinzipiell gleichwertiges 
Ich ist diesen Ichs die allgemeine Selbstverwertung ihrer Selbstaneig­
nung. Das ist das markt-reale neue summum bonum in der Relativität 
der Vielheit vieler und gleichbestrebter, aber deshalb nicht notwendig 
gleichgestellter oi polloi. Die Ökonomie stellt diese Gleichheit als Ver­
gleichbarkeit allgemeiner Subjektivität her. Jedes Markt-Ich erhält seinen 
Wert und damit seinen Preis. Der Preis ist die gespiegelte Variante einer 
vorgestellten »Synthesis des Bewusstseins«, denn jeder Preis reflektiert 
das allgemeine Wertgefüge und damit die Besonderheit der subjektiven 
Situation einer speziellen Wertschätzung. Das unscharfe Schätzen ist da-
her logisch im kategorialen Verstandesurteil zu verorten, wie reflektiert 
auch immer dies für die Teilnehmer in ihrem je eigenen Bewusstsein sein 
mag, denn der Doxa-Charakter des bloß Erscheinenden spiegelt sich in 
jeder Wertvorstellung stets wider. Kein Subjekt hat ein absolutes Wissen 
über eine transzendente Allgemeinheit in concreto, aber der Markt wirkt 
wie ein transzendentaler Rahmen für alle Preisurteile, die in diesem real 
möglich sind und werden. Markturteile sind nicht bloß beliebig, sie er-
scheinen nur wie an einer Beliebigkeit an der Ästhetik der Ware als dieser 
und ihr zugehörig zugefallen. Dieser Zufall kaschiert die Kausalität der 
antizipativen Mehrwertorientierung aller Marktteilnehmer, keiner agiert 
prinzipiell entgegen seiner Wertschätzung für sich selbst und gegen sein 
Eigentum. Dann würde diese Struktur kollabieren, was erkennbar nicht 
der Fall ist. Diese letztere causa ist utopisch, sie ist ein Nichtort (utopia) 
und hat keine diskrete Zeit als Realität. Raum und Zeit sind niemals 
utopisch-real. Der Markt ist keine utopia, er ist ein quasi-transzenden
ter Bedingungsrahmen für realisierbare Möglichkeiten. Wirklich wird, 
was der Markt aller notwendigen Meinungen als Preisurteil feststellt. 
Bloße Ideen werden nicht handlungsleitend für eine Allgemeinheit mit 
Anspruch auf preisliche Wertschätzung. Als allgemein gilt, was in Gel-
tung relativ legitimiert ist, um eine Tauschrelation gegenständlich konkret 
werden zu lassen. Das alte Wort dafür heißt nomisma, Geld. Geld wird 
zur Allgemeinheit des Maßstabes metaphysischer Realitätskonstruktion 
als orientierendes Prinzip realer Handlungen. Alle Ichs sind heute in Geld 
bewertet, niemand steht außerhalb dieser relativ realen Realität.

Heute begreift sich jedes Ich daher zu jeder Zeit zuerst als das primäre 
Ich in seiner Blickrichtung. Damit wird aber genau dieser allgemeine 
und öffentliche Urteilsplatz, die agora, nun zum Jedermann-Stand-
punkt für seine tauschbaren Begründungsansprüche. Dies gilt ohne 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

71

Einschränkung auch für die Wissenschaft selbst, kein religiöses Anfangs
prinzip stoppt mehr ihre relativierenden Positionen effektiv in diesem 
neuen Tauschraum. Hier schiebt sich quasi, und auch von Kant unbe-
merkt, die Ökonomie an der Philosophie in der praktischen Bedeutung 
der Faktizität dieser Urteilskraft vorbei. Was ist, ist nun das, was in die
ser Marktdemokratie als anerkannte Meinung gilt! Die Herrschaft des 
Marktes der Meinungen wird allmählich zum allgemeinen Prinzip der 
urteilenden Vernunft. Die moderne agora beurteilt alle ihr zugetragenen 
causae, ungeachtet, wie viele der »Vielen« dabei nun numerisch als mit-
wirkend gezählt werden. Das wird immer deutlicher und ist bislang das 
dominante Strukturprinzip des allgemeinen Ichs, dessen Allgemeinheit in 
der prinzipiellen Universalität seiner subjektiven Standpunktperspektive 
im Horizont der marktbreiten Repräsentanz seines Vorstellungs
horizontes liegt. Damit erweitert sich sein subjektiver Horizont quan-
titativ in quasi unbegrenzter (unendlicher) Wirklichkeitsermöglichung, 
die Flut und Fülle der Gegenstände wird zum korrespondierenden 
ökonomischen Prinzip. Entropie und Warenökonomie entsprechen sich. 
Deren qualitative Prästrukturierung der Prinzipen der Erkenntnisse, die 
den konkreten empirischen Gegenständen unabhängig von diesen, aber 
dadurch wiederum erst diesen selbst gegenüber scheinbar apriorisch 
vorauszueilen scheinen, wird zur Tragödie des Erfolgs der Philosophie 
der Aufklärung. Mit dem allgemeinen Ich tauschen Ökonomie und Phi-
losophie die Machtpositionen über diese Marktdoxa als Konstitutiv der 
Wirklichkeit, wirklichen Meinungen Geltung zu verschaffen. Eine öko
nomische Meinung besitzt heute jeder, eine schwierig zu erlangende phi-
losophische Bildung, dazu in Relation gesetzt, immer weniger. Aber die 
Geltungsansprüche werden dominant durch den Warenmarkt geregelt. 
Diese agora urteilt zunehmend aus der Urteilskraft des Relativen heraus. 
Das Ich, das sich mit Kant nun deutlich selber zum Absoluten erhoben 
hat, wird tendenziell zur causa seiner eigenen Tausch- und Austausch
logik. Das heutige Motto als Wirkfolge dieser Entwicklung, als künftiges 
und relativ austauschbares Prinzip gefasst, lässt sich so formulieren: 

Wer Ich bin und was Ich bin und was Ich weiß und wissen kann, 
weist der marktbreite Datenraum mir und für mich mit »seinem« Wis­
sen zu. »Er« weiß auch, was Ich selber nicht weiß über mich, und jedes 
mögliche Wissen, das er bereit hält und das Ich auf mich beziehen kann 
und könnte, wenn ich es auch wüsste, gehört zu ihm. Ich bin nur ein 
Teileigentum dieser Relation des marktbreiten Datenraumes. Dies ist 
das transzendentale Ich unserer Zeit, es ist ein sehr reales Meta-Ich, das 
hier entsteht, kein nur psychologisch eingebildetes. Die Synthesis meines 
Bewusstseins liegt in dieser Relativität der ökonomisch-technischen 
Tausch- und Austauschrealität. Mein empirisches Ich ist mir daher not­
wendig relativ zu dieser modernen Transzendenz dieser übergeordneten 
Notwendigkeit. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

72

Dieses neue Wissen entstammt zunehmend dem Rahmen des markt-
breiten Datenraumes, denn dieser wird beständig deutlicher zur neuen 
Transzendenz. Virtuelle Datenräume schaffen relativ reale Realitäten. 
Dieser marktorientierte Datenraum ist die neue Transzendenz für das 
Denken und Handeln in unserer Epoche. Raum und Zeit als Daten-
raum gedacht machen auch aus dem Ich eine causa als tausch- und 
austauschbares Datum. Wer meine Daten ändert und verändern kann, 
herrscht auch über mein Daten-Ich und damit über die Person meiner 
Identität. Das war für Kant noch unvorstellbar. Die Vorstellung, ein 
autonomes, natürliches Ich eignet sich sein Wissen an, gehört deshalb 
heute in die alte Vorstellungswelt. Das neue Ich ist autorelativ in die 
relativ reale Realität des marktbreiten Datenraumes unserer Zeit einge-
treten. Die moderne oikeiosis, die Aneignung, wird zu einer tauschbaren 
und austauschbaren Datenware der Ökonomie unserer Zeit. Das kan-
tische Hauptwerk beginnt noch mit der Aneignung von Raum und Zeit 
durch das transzendentale Ich, das sich gegenüber Raum und Zeit als 
den sogenannten Anschauungsformen a priori in deren transzendenta
ler Wirkung als notwendiges Wesen passiver Rezeptivität primär er
kennt, sich Raum und Zeit als Anschauungsformen aneignet. Diesem 
kantischen Ich erscheinen seine Gegenstände notwendig und gegeben, 
Gegenstände erscheinen dem Verstand gegenüberstehend, der Ge-
gen-Stand im Ver-Stand ist das Erbe des alten Wortes farstān. Der Ver-
stand stellt das ihm Gegenüberstehende in seinem Urteil fixierend fest. 
Diese Gegenüberstellung löst sich im Datenraum als feststehende Vor-
stellung auf. Daten stehen uns nicht gegenständlich gegenüber, sie sind 
künstliche Anschauungsformen und sie wirken wie ein Apriori als reine 
Relationsartefakte. Technisch mögen wir sie als Impuls und Welle in 
der Sukzession dieser Dualität oder in der relativen Gleichzeitigkeit der 
ungleichzeitigen Quanteninformationen vorstellen, aber auch das sind 
Begriffe einer raumzeitlichen Struktur ohne apriorische Notwendigkeit 
in ihrer Ur-Sache, denn es gibt keine aitia der Datentechnik, die die
ser selber bereits notwendig apriorisch schon immer selber vorausgeeilt 
sein könnte. Auch eine anamnesis ist hier nicht logisch vorstellbar. Diese 
Vorstellung der Rezeptivität einer fortschreitenden Spontaneität und 
virtuell-vernetzen Struktur ohne festen Ort als lokalen Zeitraumbezug 
einer natürlichen Gegenständlichkeit hat das traditionelle Verständnis 
in seiner Plausibilität merklich eingeschränkt. Kantische Gegenstände 
existieren nur für ein ästhetisch-passives Ich (und für die eigene Hervor-
bringung seiner Spontaneität), das sich in diesen wiedererkennend mit 
seinem Standpunkt ihnen gegenüber noch als kardinales Ich begreifen 
konnte. Diese Vorstellung entschwindet im Datenraum zunehmend. Das 
Ich wird durch ein virtuelles Datenkonglomerat zunehmend tausch- 
und austauschbar. Identität und Kausalität sind in den Horizont ihre 
Tausch- und Austauschbarkeit getreten: physikalisch seit dem Konzept 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

73

der Hawking-Strahlung durch überlichtschnelle Tachyonen, datentech-
nisch-ökonomisch durch vertauschbare Identitäten der Person, auch 
und besonders aus der Mehrwertorientierung einzelner Marktakteure 
heraus. Wer Identitäten umdefinieren kann, wird zum Metaeigentümer 
und damit zur causa prima der Person unserer Epoche.

Das alte Ich der kantischen Konstruktion  
und sein sich destruierender Standpunkt

Auf der vorläufigen Höhe des augustinisch-cartesischen Ichs, das nicht 
an sich zweifeln kann, ohne sich in diesem Zweifel selber als die blei-
bende Substanz zu vergewissern, um sich dadurch scheinbar übernatür-
lich zu verfestigen, wird das Ich nun geradezu zum Unsicherheitsfaktor 
seiner allgemeinen marktbreiten Doxa. Je absoluter die Philosophie die 
Urteilshoheit des Ich betont und begründet hat, desto relativer ist dieses 
in der Jedermann-Doxa wirklich wirksam geworden. Der gelernte Dia
lektiker hätte es voraussehen können. Das heute entstehende Daten-Ich 
gründet nicht in apriorischer Eigensubstanz, sondern zunehmend aus 
reversiblen Datenrelationen, es ist also stets relativ zu anderen Daten 
und nur vorläufig zu deren Koordinaten gestellt und kann durch den 
Datenraum innerhalb seiner vielfältigen Relationen variierend getauscht 
werden. Identität und Kausalität werden damit zu tauschbaren Vorstel­
lungen im Horizont des Standpunktes der Person als zu beurteilendes 
Ich. Diese Austauschbarkeit der Kausalität der eigenen Identität, die 
Person als Maske der Datenrelationen, das lag noch völlig außerhalb 
des Blickraumes von Kant, und doch hat er gerade, rückblickend be-
trachtet, diese Entwicklung stark begünstigt. Das Konzept einer reinen 
Vernunft entspricht dem einer ökonomisch-technischen Datenwelt, 
aber als gereinigte Vernunft in nun virtuell vertauschbaren Verstandes-
urteilen eines transzendental verfügenden Wissensrahmens reiner Da
ten, also nichtsinnlicher Informationen, und das bedeutet damit in eine 
neu gesetzte Form einer technischen Tauschbarkeit ihrer Inhalte. Diese 
können erkennbar nicht einer allgemeinen und stets, d. h. apriorisch, 
vorgegebenen Natur an sich entsprechen, sie sind ein künstlich-techni
sches Pseudo-Apriori unseres Verstandes; wir haben dieses Techno-Apri-
ori produziert, und zwar vermöge der reinen Vernunft. Der kantische 
Blickraum ist daher nun anders zu diskutieren.

Dieser Blickraum beginnt nicht irgendwo in der Natur mit ei
ner Vorstellung von einer einsehbaren, aber umschlossen-begrenzten 
Endlichkeit, denn sichtbar umgrenzte Räume sind Vorstellungen, die 
wir ökonomisch-technisch und philosophisch-logisch erschaffen haben. 
Tiere erkennen Zugehörigkeiten in territorialen Zuordnungen, aber 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

74

keine geometrischen Räume einer ästhetischen Prinzipienvorstellung 
reiner Vernunft. Erst wir erschaffen diese An-sich-Räume und weisen 
sie allen Lebewesen ordnend und begrenzend zu. Räume bestehen nicht 
primär aus Mauern, die Vorstellung Raum ist eine Ordnungskategorie 
des Verstandes. Räume sind Verknüpfungsvorstellungen von deklinier
ten Punkten, die wir zu Linien und dann zu vielfältigen geometrischen 
Figuren unserer Vorstellungskraft erhoben haben. Räume sind intellek
tuelle Produkte unserer Vorstellungsweise und keine ursprünglichen 
sinnlichen Wahrnehmungen des nous als orientierende animalische Ver-
nunft. Erst durch willentliche Abstraktion in der Bedeutung des tren­
nenden Absehens (abstrahere) von einer sinnlichen Orientierung wird 
die Idealität eines »Raumes« zur Begrenzung für die Sinnlichkeit unse
rer Sinne. Sinne ohne Zuordnungsvorstellungen durch den urteilenden 
Verstand kennen und erkennen keine Räume. Diese Zuordnungsvorstel-
lungen erwirken wir durch aneignende Kritik, also durch das zeitgleiche 
dezidierte Trennen von »etwas« von »anderem«, sodass wir es uns erst 
dann umgrenzt und bestimmt intellektuell aneignen.

Jegliche Vorstellung von Gegenständen erzeugen wir durch diese 
Urteilserwirkung unseres Verstandes, wir erzeugen sie durch feststel-
lende Zeit mit einer zuordnenden Räumlichkeitsvorstellung. In dieser 
Bedeutung bilden die alten Begriffe krinein und oikeiosis die tiefste 
Verknüpfung von Philosophie und Ökonomie, denn die Handlungsakte 
Trennen und Aneignen bilden sich als der dialektische Zusammenhang 
durch den urteilenden Verstand uno actu. In dieser widersprüchlichen 
Gleichzeitigkeit wird überhaupt erst etwas als etwas für uns gegenüber 
anderem räumlich vorstellig und zeitlich festgestellt. Dies geschieht 
durch diskriminierende Distanzierung. Sie ist eine Entfernung vom 
Ausgangstandpunkt des wahrnehmenden nous. Diese gegenüberstel-
lende und vergleichende Trennungsaneignung vollzieht der Verstand. 
Er ist die Institution einer diskriminierenden Distanzierungsmöglich-
keit einer nicht fließenden Zeit eines fix vorgestellten Bezugspunktes 
innerhalb eines Raumrahmens, denn es ist der Verstand, der »etwas« 
in und durch sein Urteil feststellt und dabei notwendig vergleichend 
zuordnet und kritisiert. Festgestelltes ist räumlich wie zeitlich kritisiert, 
gegenständlich geordnet. Dazu muss eine diskriminierende Teilung des 
nous, ein dia-noein, vorgenommen und an transzendenten Vorstellun-
gen von Raum und Zeit festgehalten werden. Klassisch philosophisch 
ausgedrückt heißt dies Urteil. Im Urteil wird ein Standpunkt bezogen, er 
ist dabei von anderen diskriminiert.

Der Horizont wiederum ist der Abstand zum Standpunkt. Ein Ab­
stand ist daher auch ein Begriff für Kausalität in der Mathematik, der in 
unterschiedlicher Weise mit identitätsstiftenden Zahlen, also allgemei-
nen Symbolen, erfüllt werden kann. Zahlen symbolisieren die Punkte 
im Horizont der Abstände zueinander. Punkte und Abstände sind daher 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

75

Aussagen über unsere Vorstellungen von Raum und Zeit, mit ihnen ver-
bunden sind unsere Vorstellungen von Identität und Kausalität. Daten 
lassen sich als Zahlen begreifen, wenn wir ihre Symbolik aus der Physik 
in eine Logik übertragen. Das symbolon ist das Bedeutungszeichen, es 
ist allgemein für die, die es verstehen. Früher wie heute öffnet und eröff-
net es den Zugang zum Besonderen, zur Teilhabe, nur anders codiert. 
Dieser Zirkel bleibt, aber er wird beharrlich relativer in seiner Wirklich
keitskraft. Daten sind keine Fixpunkte einer unverrückbaren Ansicht, 
sie bleiben relativ in der Möglichkeit einer Synthese mit anderen Daten 
zu einer neuen Erscheinung von Realität, auch das ist mit dem Term der 
relativ realen Realität gemeint. Virtuelle Realitäten sind relativ in ihrer 
Reversibilität, auch wenn sie auf die Subjekte situativ nicht in dieser 
Möglichkeit einer relativen Wirklichkeit einsichtig wirken. Die mo­
derne invisible hand ist die relativ reale Realität des marktorientierten 
Datenraumes. Diese hat keinen absoluten Bezugspunkt mehr, einen 
Mittel-Punkt als nichtaustauschbares Absolutes kennt sie nicht.

Wissen ist relativ, ergo reversibel, sonst wird es zum Glauben. Diese 
fortschreitenden Variationen des Relativen in seiner mehr-werdenden 
Blickrichtung dominieren das alte Absolutheitsdenken immer deutli-
cher. Eine offene Geschichte kann nicht plausibel absolut vorgestellt 
werden. Kant hatte sich hier mit einer metaphysischen, einer nicht 
physikalisch-mathematischen Annahme beholfen, er hat eine Glaubens
prämisse anstelle einer naturwissenschaftlichen Beobachtung gesetzt. 
Raum und Zeit waren für ihn unendlich, sein Standpunkt dabei war 
das metaphysische Ich. Dieses Ich steht aber als naturwissenschaftli
cher Messpunkt ohne jegliche Koordinaten in Raum und Zeit. Wie einst 
die Seele ist auch das kantische Ich ein reines a-physikum, eine Ein-
bildung ohne naturwissenschaftliche Evidenz, denn die Seele lässt sich 
in keinerlei Koordinaten bestimmen. Wer von der sogenannten sokra-
tischen Seele spricht, stellt ein unvergängliches Anfangsprinzip vor. Die 
zum Ich mutierte Vorstellung Seele denkt aber sokratisch das radikale 
Gegenteil ihrer Austauschbarkeit. Sie stellt in ihrer metaphysischen 
Selbstfeststellung als Prinzip sich selbst und dann alles andere fest. Seele 
ist deshalb das Urprinzip des Glaubens, wissenschaftlich ist allerdings 
keine Seele zu sehen. Der Ort der Seele ist daher wie eine ewige utopia. 
Das ist relative Wandlung; der Tausch der zeitlosen Raum-Vorstellung 
der metaphysischen Seele erscheint heute wie der reale Datenraum in 
seiner virtuellen Realität, die nichts ewig vorstellt, aber selber unvor-
stellbar in ihrer möglichen Nichtwirklichkeit geworden ist. Die Seele als 
nucleus des Ich ist dieser Vorstellungsraum, er hat keinen natürlichen 
Anfang, er ist aber als ewig vorgestellt, das ist sein Prinzip. Die vorstel-
lende Rezeptivität des Daten-Ichs ist zunächst künstlich anfänglich, ihre 
eigene Spontaneität lässt dies aber als reale Vorstellung immer weniger 
zu. Der Unterschied zwischen einer natürlichen und einer technischen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

76

Gegenstandswahrnehmung wird unscharf. Realitätsvorstellungen 
werden mit zunehmender Dominanz über die Datenrealität gebildet. 
Die Seele als Anfangsprinzip wird zum Altmythos in der Virtualität ein-
er relativ realen Realität. Sie kennt keinen »höchsten Punkt« mehr, diese 
Absolutheitsvorstellung ist dann effektiv ausgetauscht. Kants höchster 
Punkt, in dem seine Metaphysik kumulierte, der singuläre Verstand 
individueller Urteilsfähigkeit als Synthese der Apperzeption, wird zur 
Maske des Datenraumes marktbreiter Relativität, denn das sinnliche 
»Gegebene«, die Apperzeption (als begriffliche Hinzufügung) in den 
bewussten Verstand, steht diesem als Differenzurteil nicht mehr als et-
was natürlich Gegenüberstehendes zur Verfügung. Jedes Datenformat 
ist reine Vernunft, technisch, der Inhalt aber quasi beliebig moduli-
erbar. Messergebnisse sind reale Maß-Daten, diese sind immerzu rel-
ativ. In einer Welt voller Maß-Daten ist ein Datum, das heutige und 
technisch-logische dare, das Geben aus dem Relativitätszirkel relativer 
Maße, die höchste Form einer so generierten empirischen Fassung. 
Sogenannte empirische Daten treten heute bereits in einer Ähnlich-
keitsstruktur auf, wie einst die seltsamen synthetischen Urteile a pri-
ori von Kant. Sie sind nur gegen die Unmittelbarkeit der Sinnlichkeit 
zu gewinnen, indem die reine Vernunft über sich selber in ihrer Logik 
urteilt und dabei die Erfahrung simuliert; in fact, es sind mathematische 
Artefakte, also künstliche Figuren mit verbindlicher Allgemeinheit, die 
wir als natürliche Agenten einer vorverfügten Zusammenfassung vor 
der Erfahrung als Bedingungen dieser in der Logik ihrer Interpretation 
erfahrbaren Ergebnisse als Messdaten festlegen. Keine mathematische 
Figur gewinnen wir aus unserer Erfahrung, aber als Daten erscheinen 
uns mögliche Erfahrungen a posteriori in der apriorischen Form mathe
matischer Vorstellungen exakt, vernünftig und einsehbar orientierungs
leitend. Sie formulieren das relativ Reale dieser Vorstellungsart als das 
einsichtige Allgemeine, der relative Charakter willkürlich gesetzter 
Maße fällt kaum noch auf. Diese Herrschaft der Maße ist die reale Welt 
des Relativen. Nun sind diese mathematischen Figuren gerade in den 
komplexen Zahlen in der Form von Daten unsere zunehmend domi
nante Realitätsform zur Bestimmung des nicht bloß Trivialen. Kant 
hatte in seiner fixen Standpunktsicht noch einen Punkt als Höhepunkt 
gesehen, der allerdings noch ein absoluter war: »Und so ist die synthe-
tische Einheit der Apperzeption der höchste Punkt, an dem man allen 
Verstandesgebrauch, selbst die ganze Logik, und, nach ihr, die Transzen
dental-Philosophie heften muß, ja dieses Vermögen ist der Verstand 
selbst.«11

Nun kommt aber dieser Punkt in den Austausch einer Tauschlogik, 
die feste Urteile nicht mehr sinnvoll fällen kann, weil ihr dazu die sichere 

11		 Ebd., B134, Anm.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER RADIUS DES KANTISCHEN STANDPUNKTES

77

Erkenntnis des Absoluten entronnen ist. Die relative Tauschlogik hat 
sich mit Hilfe der modernen mathematischen Physik in der ökonomi
schen Blickrichtung gegenüber der feststellenden Philosophie der Tradi-
tion durchgesetzt. Alles bleibt relativ, tauschbar und austauschbar, nur 
das Prinzip dieses Mehrwertes bislang nicht. Das »Vermögen« dieser 
»Prinzipien« ist durchgängig relativ geworden. Kants Diktum »Vernunft 
ist das Vermögen der Prinzipien«12 als Synonyme für Erkenntnisse und 
deren Vernunft, prägte auch sein Vermögensverständnis des Verstandes 
als Gleichsetzung mit der reinen Vernunft. Die verdeckte Ökonomie 
seiner Blickrichtung war ihm nicht bewusst, »so daß der Verstand über-
haupt als ein Vermögen zu urteilen vorgestellt werden kann. Denn er 
ist nach dem obigen ein Vermögen zu denken. Denken ist das Erkennt-
nis durch Begriffe. Begriffe aber beziehen sich, als Prädikate möglicher 
Urteile, auf irgend eine Vorstellung von einem noch unbestimmten Ge-
genstande.«13 Diese Gegenstandsbefangenheit muss durch ihre eigene 
Vermögensrealität relativ werden. Ihr Zirkel suggeriert noch eine blei-
bende Feststellung als mögliche Ewigkeitserkenntnis, das widerspricht 
der mehrwertorientierten Tauschlogik aber zutiefst. »Bei allem Wechsel 
der Erscheinungen beharret die Substanz, und das Quantum derselben 
wird in der Natur weder vermehrt noch vermindert.«14 Diese metaphy-
sische Annahme entspricht weder der Inflation des Universums in ihrer 
Expansion, noch der Entropie des Mehrwertes, den wir durch Daten 
unbegrenzt vermehren können, um Kapital daraus zu generieren. Al­
les Kapital ist Wissenskapital. Kapital ist die Vermögenssubstanz der 
Metaphysik, die auf Wissen basiert, das sich verwerten lässt, nämlich 
zu Mehrwissen. Dazu muss das Wissen relativ und relativer werden, 
ein absoluter Standpunkt kann seinen Radius nicht wirklich unbegrenzt 
erweitern. Dieses Wissenskapital kennt – als Metaphysik – keine natür-
liche Begrenzung, es ist so unscharf begrenzt wie das ominöse kantische 
»Ding an sich« als »Noumenon im negativen Verstande«,15 d. h. als 
Grenzbegriff der reinen Vernunft, der deren extremste Horizontgrenze 
bildet. Diesen kann der Verstand nicht mehr gegenständlich fixieren, ob-
wohl er ihn als Negationsbegriff selber für sich positiv benötigt. Diese 
Negation ins Positive liegt in dem vernünftigen Vorstellungspunkt ihres 
eigenen Vermögens, der alten dynamis eines sich nun selber radikalisie
renden, aber nicht austauschbereiten Ichs als Quelle dieser seiner eige-
nen Gegenständlichkeit. 

Aber dieses Ich ist nun tausch- und damit austauschbar geworden, die 
alte Substanzidee der Seele wird wissenschaftlich nicht mehr benötigt, 

12		 Ebd., A 405, 406.
13		 Ebd., B 94; A69.
14		 Ebd., B 225; A 182.
15		 Ebd., B 307.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

78

ihre Zeit hat im ökonomischen Datenraum keinen notwendigen Ort 
als Standpunkt mehr. Das transzendentale Denken besorgt zunehmend 
diese Synthese aus mathematisch-physikalischer Technik und ökonomi­
schem Telos, immer wieder und immer mehr, immer relativer, statt in ei­
nem An-sich noch fix verfangen zu verbleiben. Dieses Mehrwertprinzip 
ist das Vermögen zum Kapital und zu mehr Kapital, es erscheint daher 
immer als Vermögen voraus, wie die kantischen Figuren der Erkennt­
nisse der Vernunft und des Verstandes. Die Natur erschafft aber kein 
»Vermögen«, keine Werte ungleichzeitiger Zweckbestimmung zur en-
telechischen Verwertung einer passiv eingebildeten Gegenständlichkeit 
aus Endlichkeitsnot. Diese Not der Einbildung ist menschlich gemacht. 
Der Mensch erschafft diese Transzendenz in der Not notwendender 
Endlichkeit, die Natur braucht das nicht, sie kennt weder Werte noch 
Not. Natur ist Tausch und Austausch ohne antizipativ verwertenden 
Zweck. Alles andere sind metaphysische Vorstellungen in sich relativ 
wandelnden Begriffsfiguren. Das Motto der kantischen Epoche aus heu-
tiger Blickrichtung kann so zusammenfassend kritisiert werden:

Ich glaube an ewige Prinzipien als adaequatio des Anfangsgrundes 
meiner eigenen unsterblichen Seele, aber mein Wissen weiß dazu nichts 
beizutragen. Da Ich aber für mich dadurch mein Eigentum als mein 
Gegenstand bin, stimme Ich mit mir selbst als höchste Identität dieser 
Kausalität überein. Damit ist für mein vorstellendes Ich alles Gegen­
ständliche notwendig, bis diese Gegenständlichkeit sich im Imaginären 
ihrer Einbildung auflöst und Identität sowie Kausalität nicht mehr als 
notwendige Anfangsbedingungen der Natur und unserer Erkenntnisse 
gesehen werden. Mein Ich wird dann austauschbar, seine transzenden­
tale Einbildungsnot relativiert sich damit auch.

Dann ist die Tauschlogik frei von ihrer eingebildeten Not einer natür-
lich vorgestellten transzendentalen Begrenzung. Das Ich ist dann als per-
sonifizierte Grenze nicht mehr nötig. Dieser Tausch liegt bereits im Hori-
zont heutiger Standpunkte. Aber dies ist kein Mittel-Standpunkt mehr, 
diese Absolutheitsvorstellung muss erst ganz fallen, noch sind wir nicht 
in gehöriger Distanz zum Selbstwert-Ich einer wirklich postkantischen 
Ökonomie notwendiger Gegenständlichkeit, die eine vorgestellte nicht 
austauschbare Substanz als Ich transportiert. Diese Tauschlogik ist aber 
in Bewegung, das Relative bewirkt den Austausch aller fixen Ideen im 
Streben nach noch »mehr«. Damit wird das Ich als Prinzip austausch
bar, seine Notwendigkeit ist endlich. Das Relative kennt keine Not »an 
sich«, es benötigt kein fixes Prinzip.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


79

3. Der Wert und das Nichts,  
Ökonomie und Nihilismus  

Kritik der Theorie von Friedrich Nietzsche und  
das ökonomische Prinzip des Mehrwerts

Denken gegen die gewohnte Philosophie – Über den 
Nihilismus der Wertemoral sinnloser Werte

An Friedrich Nietzsche haben sich schon viele Philosophen versucht. 
Ihn zu lesen ist eine bleibende Herausforderung. Ihn zu verstehen im 
Sinne eines: »Ich habe ihn oder seine Theorie tatsächlich verstanden«, 
ist eher eine Option, eine Möglichkeit ohne Anspruch auf richtige At-
testation, denn die gibt es nicht. Nietzsche hat Rätsel zum Denken auf-
gegeben und keine Modelle erfunden. Ob Nietzsche sich selbst verstan-
den hat, ist dabei selbst ein bleibendes Rätsel. Aber genau das macht 
ihn zur Fundgrube und zu der Quelle, die in der Geschichte der Philo-
sophie erstmals das Erkennen-Können und das Erkennen-Wollen selbst 
so zu denken versucht hat, dass dieses alte Denken geradezu gezwun-
gen wurde, aus seinen härtesten Gewohnheiten auszubrechen. Das bis-
her vermeintlich sicher Erkannte wird, wie die Wissenschaft selbst, zum 
Problem erhoben,

»... – denn das Problem der Wissenschaft kann nicht auf dem Boden der 
Wissenschaft erkannt werden –, ...«1

Nietzsche hat damit die gewohnte Quelle unseres Denkens, die Wissen-
schaft selbst und ihre Werte zur Disposition gestellt. Er hat die Wissen-
schaft geradezu zum Problem des Erkennens erhoben sowie das Leben 
selbst als Wert und die Kunst unter der Perspektive des Lebens als Ge-
genwert begriffen. Die Wissenschaft in ihrer Tradition und Gewohnheit 
wird damit als bestimmte, d. h. bedingte Ethik des grundsuchenden Wa-
rum ebenso zu Thema und Problem aller traditionellen Werte wie das 
Festhalten a) an und in der Gegenständlichkeit »an sich seiender Dinge« 
gegen das Werden und b) scheinbar ewiger Werte. Der Zerfall dieser al-
ten Werte ist mit Nihilismus gekennzeichnet. 

1		  Alle Zitate von Friedrich Nietzsche entstammen der Kritischen Studienaus­
gabe (KSA), Bd1–15, München: DTV de Gruyter, 1999. Hier: Nietzsche, 
Friedrich (1999): Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik; Kri­
tische Studienausgabe (KSA), Bd 1–15, München: DTV de Gruyter; KSA 1, 
S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

80

Das Verhältnis von Logos, Epos und Mythos erfährt erneut eine 
Wandlung. Denken ist bei Nietzsche nicht bloß logisches Vorstellen als 
antizipatives Vorwegnehmen durch gesetzte und rekurrierbare Prinzi
pien, in denen die Vernunft sich immerzu selbst spiegelt; denn diese Be
schränkung des Blickwinkels hält er ebenjener Vernunft in der Ausei
nandersetzung mit der Grund-Stiftungssaga entgegen. Er will die Sinne 
denken sehen, den Leib gegen das Metaphysische stellen und aus den 
Instinkten heraus unsere Welt erblicken. Ein mutiges Projekt! Keine 
Philosophie war bislang radikaler, hat die tiefsten Wurzeln unserer Wis-
senschaftskultur deutlicher freigelegt und problematisiert. Insofern ist 
er der Maßstab und die Messlatte, die es zu überspringen gilt, voraus-
gesetzt sie wird erst einmal als solche erkannt, denn sie ist als intellek
tuelle Hürde schon häufig unterlaufen worden.

Ethik, Moral und Erkenntnistheorie, aber auch einige der ökonomi
schen Wurzeln sind von ihm anders freigelegt worden als zuvor, aber 
er hat sie nicht begrifflich serviert, nicht erneut in Ideen eingesperrt. 
Begriffliches Denken als gegenständliche Fixierung, gemeinhin Defini-
tion genannt, ist das Kernanliegen jeder Erkenntnistheorie. Hier wird 
aber diese Gewohnheit, d. h. die Eingewöhnung (ηθος; εθος; ethos) nicht 
auf stets vorgängige Begriffe, etwa auf ein Apriori oder eine Idee an 
sich bezogen. Vielmehr führt Nietzsche das Denken auf die Instinkte zu-
rück, aus denen das Denken dann gegen diese Instinkte als Philosophie 
und Wissenschaft ethisch hervorgetreten ist. Der νοῦς (nous), der mit 
Geist, aber auch mit Vernunft und Verstand philosophisch wie religiös 
verkürzt und ideologisch übersetzt wurde, wird in seiner tiefen Her-
kunft – seiner Genealogie – gedacht als ein Wille zum Leben und nicht 
zum metaphysischen Überleben, nicht als ein Wollen eines erdachten – 
geistigen – Zweckes, nicht als ein teleologisches oder eschatologisches 
Um-zu, nicht als Idee um über das Leben hinaus zu leben und dieses 
damit als unwahr oder falsch zu entwerten. Leben bei Nietzsche ist die 
lebendige, die leibende Immanenz des permanenten Augenblicks eines 
triebhaften Wollens und nicht die Transzendenz des sich Wegflüchtens 
in eingebildete Scheinwelten hinein, die für ihn bloß fingierte Hinterwel-
ten eines Jenseits als triebfreies asketisches Ideal eines ewigen, himmli
schen Glückes darstellen. Seine Blickrichtung zielt nicht(!) darauf, eine 

»unsterbliche Seele, sondern v i e l e  s t e r b l i c h e  S e e l e n in sich zu 
beherbergen.«2 

Das Wort Nous meint in einer seiner ursprünglichen Bedeutungen so 
viel wie »Witterung aufnehmen« oder »schnüffeln« und war die frü-
he Ausrichtung der animalischen Orientierung unserer Blickrichtung, 

2		  Menschliches, Allzumenschliches II; KSA 2, S. 386.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

81

in die wir dann »sehen« und nachfolgend erst »erkennen«, bevor der 
Nous auf die Ratio von Denken als Entsprechung von Vernunft und 
Verstand als das Erkennen von Gründen in und vermöge von Ideen 
hin verkürzt wurde. Damit wurde die Wahrnehmung durch Instinkte 
als bloß brutal, d. h. tierisch denunziert und abgewertet. Ideen lassen 
sich nicht sinnlich begreifen, nicht erschnüffeln. Eine Philosophie des 
Leibes und damit der Instinkte, wie Nietzsche sie gefordert hat, ist da-
her genealogisch ursprünglicher und insofern natürlicher als die gerei-
nigte Erscheinung der κάθαρσις (katharsis) einer Seele als Prinzip, wie 
sie in der platonisch-christlichen Vorstellungswelt als Anfangsgrund 
dieser Ideologie auftaucht. Bereits hier geht das rein Begriffliche dem 
Leben scheinbar selbst voraus, als Seele, als Prinzip, als Ursache, als 
Sein, als Gott, d. h. immerzu als Idee und niemals sinnlich. Kein In
stinkt kann von diesen Begriffen etwas begreifen, sie sind für Nietzsche 
Scheinwelten. Erkenntnistheoretische Begriffe sind daher die Eigenwer-
tigkeiten des Denkens, sie sind das Selbstbezügliche einer intellektuel­
len Anschauung, nicht aber schon deshalb eine Sicht auf die Werte des 
Lebens! Solche Werte des Lebens, die Nietzsche allerdings auch noch 
gesehen haben will, sind ein philosophisches Erbproblem, ein Gende­
fekt philosophisch-moralischen Vorstellens, auch in seiner Genealogie 
der Moral. 

In der Wertigkeit erkenntnistheoretischer Kernbegriffe und als Aus-
druck von Wertigkeit überhaupt wird – mit Nietzsche gesagt – das Le
ben vielmehr gegenständlich gefasst, es wird schätzend und abschätzend 
zum Maß des Lebens. In diesen Begriffen spiegelt sich das ideelle Den-
ken wider und wieder, es tradiert sich zur ethischen Denkgewohnheit 
einer bewertenden Anschauung, die sich zunehmend verstetigt. In dieser 
tradierten Verstetigung wird dieses Vorstellen scholastisch und denkt 
sich nicht mehr radikal sinnlich von seinem natürlichen Ursprung her. 
Es wird – mit Platon – zur Selbstspiegelung, zum είδωλον (eidolon), in 
der die von den Instinkten gereinigte Seele sich selbst ideenhaft wider-
spiegelt. Das Trugbild der Selbst-Spiegelung wird zur gesamten Grund
lage aller Wissenschaft und ihrer Entwicklung bis heute, als das Ideal 
reiner Begriffe und Kategorien. Diese Selbstspiegelung in ihrer Verste-
tigung als Denkgewohnheit zu erkennen und zu durchbrechen, ist ein 
Denken gegen alle Gewohnheiten, mithin gegen jede philosophisch-re-
ligiöse Ethik und Moral, gegen die Ökonomie der reinen Güter und 
gegen die Erkenntnis eines Guten, gleich ob dieses »Gut(e)« ontologisch 
als αϒαθτον (agathon, Gute) oder nur moralisch, heute aber vor allem 
ökonomisch vorgestellt wird.

In seiner Erkenntnistheorie werden gerade diese Wertbegriffe des Gut-
seins zum Problem als solchem, denn in diesen Begriffen speichert 
sich die Zeit als ewige und göttliche Jenseitigkeit, die das sokratische 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

82

Denken mit der Ideologie des Nazareners verknüpft und gegen die Na-
tur und damit gegen das Leben selbst stellt. Es ist diese Scheinwelt ge-
reinigter Instinkte, die Nietzsche radikal kritisiert, die Perspektive einer 
idealisierenden Abstraktion vom Leben, die das Christentum von der 
sokratischen Philosophie für ihre eigene Doxa (δοξα = Meinung in der 
Bedeutung dessen, wie es mir erscheint) plagiiert hat,

»... denn Christenthum ist Platonismus für’s ›Volk‹.«3 

Es ist die menschliche Natur, die Nietzsche in der wissenschaftlichen 
Fassung einer metaphysisch-bewerteten Natur und Erscheinung proble-
matisiert, insbesondere die platonisch-christliche Ideologie, die sich den 
Menschen als ein moralisch höheres und finales Wesen in einer bereits 
wesenhaften Vollendung vorgestellt hat. Diesem Moralwesen scheinen 
Werte gegeben, um sich an diesen gegen den Tod und das Werden fest-
zuhalten, bis die Erlösung diese Werte im Jenseits kassiert. Damit ent­
wertet sich der Mensch gerade in seiner Wertsetzung als Mensch, denn 
anstatt sich selbst als Willen zum Leben zu denken und damit auch das 
Sterben als Natur des Werdens und dieses Werden des Lebens radikal zu 
bejahen, setzt sich der Mensch als Gegenstand seiner erdachten Werte 
fest und beugt und verbeugt sich unter und vor diesen. Er will nicht 
über sich als Mensch hinauswachsen, vielmehr nur aus seinem Mensch-
sein erlöst werden. Der Mensch ist, um seiner moralischen Wertigkeit 
willen, sein eigener Gefangener gegen das Werden der Natur. Dieser 
Widerspruch zur Natur und damit zum biologischen Menschsein ist 
das Kernanliegen seiner Philosophie. Der Mensch ist für Nietzsche nur 
ein »Übergang«, ein »Wanderer«, ein »Vorübergehender«, der sich erst 
durch dieses Sich-Verweigern gegen seine Überwindung als feststellen-
des Subjekt und als Substanz bildet – und dies durch religiöse und mo-
ralische Einbildung in Abhängigkeit von einer scheinbar höheren Macht 
und Gnade. Für ihn ist daher diese Einstellung décadance gegenüber 
dem Unausweichlichen und Unabwendbaren, dem amor fati, der Liebe 
zum eigenen Schicksal, dem Untergang des Individuums und seiner Art. 
Gegen dieses amor fati stemmen sich die philosophischen und religiösen 
Werte, die dem Menschen in ihrer gespiegelten Gegensätzlichkeit einen 
freien Spielraum suggerieren, in dem sich der Mensch gegen die Natur 
stemmt und dafür eine eigene (seine) Wertigkeit erlangt, die aber letzt-
lich bloßer Glaube bleiben. 

»Der Grundglaube der Metaphysiker ist d e r  G l a u b e  a n  d i e   
G e g e n s ä t z e  d e r  W e r t h e.«4 

3		  Jenseits von Gut und Böse; KSA 5, S. 12.
4		  Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

83

Diese Gegensätze, gut versus böse, gut versus schlecht, seiend versus 
nichtseiend, wahr versus unwahr, Sein versus Schein, Sein versus Nichts, 
Wesen versus Erscheinung etc. sind nur nichtige, wertlose Vorstellungen 
einer platonisch-christlichen Doppelwelt aus Diesseits versus Jenseits, 
einer sichtbaren versus einer unsichtbaren Welt. Nietzsche zerreißt mit 
aller Kraft die liebgewordenen Gewohnheiten der ästhetischen Schein-
welt leidvollen Hoffens und geduldvollen Erleidens zum Wohle der 
Herrschaft der Priesterkaste und ihrer Nutznießer, die eine »Erlösung 
von allem Übel« zum eigenen Vorteil und gegen alle Natur erfunden 
und immer wieder versprochen haben. Nietzsche – und nicht Kant – 
hat damit die Freiheit zum echten Thema gegen die Herrschaft erfunde-
ner(!) Werte erhoben. Es ist der Blick, der ein Freisein von diesen Werten 
erstmals zu thematisieren suchte. 

Die Natur des Obsiegen-Wollens über das Schwache, nicht der Prediger 
des Mitleidens an der Natur und am Leben mit seiner devoten, als Hoff-
nung auf Erlösung missverstandenen Schwäche, hat den Willen zur Macht 
aus der Kraft der Instinkte hervorgebracht. Nietzsche schleudert den lust-
abwertenden Sokraten und Nazarenern mit aller Entschlossenheit die von 
Platon geächteten »untersten Teile« der Seele, die Begierden als das eigent
lich Kraftvolle und Lustvolle, den sich wollenden Trieb zum Leben ent-
gegen. Er sieht sich als »der Antichrist«. Nicht das Asketische und seine 
Ideale, sondern die Instinkte wollen über sich hinaus, sich durchsetzen 
und herrschen als Macht. Sie zu bejahen ist die Freiheit eines kunstvol-
len anstelle eines duldvollen und unterwürfigen Lebens aus eingebildeter 
»Pflicht« einer Notwenigkeit transzendentaler moralischer »Imperative« 
gegenüber, wie die Kantische Verdrehung der Freiheit zur moralischen 
Notwendigkeit diese gar zu einer Jedermann-Maxime erhoben hat.

»Bewegungen sind Symptome, Gedanken sind ebenfalls Symptome: die 
Begierden sind uns nachweisbar hinter beidem, und die Grundbegierde 
ist der Wille zur Macht. — »Geist an sich« ist nichts, so wie »Bewegung 
an sich« nichts ist.«5 

»Unser Intellekt, unser Wille, ebenso unsere Empfindungen sind abhängig 
von unseren Werthschätzungen: diese entsprechen unseren Trieben und 
deren Existenz-Bedingungen. Unsere Triebe sind reduzierbar auf den Wil-
len zur Macht. Der Wille zur Macht ist das letzte Factum, zu dem wir hi-
nunterkommen. 
Unser Intellekt ein Werkzeug.
Unser Wille
Unsere Unlustgefühle
Unsere Empfindungen schon abhängig von den Werthschätzungen«.6

5		  Nachgelassene Fragmente; KSA 12, S. 25.
6		  Ebd.; KSA 11, S. 661.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

84

Aus diesem permanenten Trieb der sich durchsetzen wollenden Instink-
te, dem Willen zur Macht heraus gedacht, bestimmt er das metaphysi-
sche Leitbild des Menschen neu: 

»[D]ass der Menschen das noch nicht festgestellte Thier ist«.7 

Dieses Tier, das zwischen seinen Instinkten und seinem Intellekt un-
entschieden bleibt und hin und her geworfen ist, ist nur ein »Hin
übergehender«, ein »Wanderer«, ein »Tänzer« auf einem Drahtseil über 
einem Abgrund, der über sich hinaus will, aber nicht den Mut und die 
Kraft findet, genau diesen Willen zum »über sich als Mensch Hinaus-
wollen« aufzubringen. Diese letzte und entschlossene Konsequenz eines 
instinktgetriebenen, radikalen Wollens, den puren Willen zur Macht, 
den sieht nur Zarathustra als sein eigenes Spiegelbild im Werden seines 
Augenblicks im Über- und Durchgang zum Übermenschen, der diese 
Instinkte bejaht, seine intellektuelle Kraft daraus zieht und sich dieser 
nicht mehr aus jammervollen asketischen Ideen schämend zu entziehen 
sucht. Dieser Übermensch bricht mit allem, was flüchtig und schwach 
aus der Natur in eine übersinnliche Welt entfliehen will. Er bricht mit 
den Grunddogmen der platonisch-christlichen Angstlehre, die das Le-
ben verleugnet und als minderwertig abschätzig, als bloß diesseitig ver-
achtet. Nietzsche macht den Leib statt der Seele zum Thema und Mittel-
punkt, er sieht den Geist als Teil des Leibes, nicht als Einpflanzung oder 
»Einhauchung« aus einer jenseitigen Welt präexistenter Seelen eines 
»Geistes an sich« oder eines präexistenten Gottes.

Der Mensch, der an sich selbst, seiner Seele (ψυχις) und damit zuerst 
an dem alten platonischen »an sich« (kath’auto) als dem höchsten, weil 
reinen Wert seines Gutseins festhält, steht und stellt sich gegen die Na-
tur und den Willen der Natur: das ewige Werden als werdende Ver-
nichtung des Bestehenden, aus dem Neues und Leben hervorgeht. Der 
Mensch, der sich als Mensch will, aber selbst nicht vergehen will, son-
dern immerzu Mensch bleiben will, bis er davon erlöst wird, der birgt 
den Nihilismus nichtiger Werte in sich. Dieser Mensch stellt sich gegen 
sein amor fati und gegen diese produktive Destruktion der Natur, um 
sich durch diese scheinbar ewigen Werte »an sich selbst« festzuhalten. 
Damit entwertet der Mensch geradezu durch sein Gut-Werten das Le
ben, stemmt sich gegen das Unabänderliche. Er verrät seine Tugenden, 
d. h. die Einstellung zur Bestheit des sinnlichen Lebens, zugunsten nun-
mehr hinfallender höchster metaphysischer Werte des Seins, der Einheit 
und des Zwecks, die ihn kosmologisch, d. h. mit Blick auf das Ganze 
des Erkennen-Könnens, geleitet haben, aber sich nun in der radikalen 
Entwertung befinden, weil die moderne Wissenschaft diese Werte nicht 

7		  Jenseits von Gut und Böse; KSA 5, S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

85

mehr anerkennt und benötigt. Sie verehrt sich nur positivistisch selbst 
im Begriffe der Wirklichkeit als ihrem eigenen Spiegel-Gegenstand und 
ökonomischen Eigenwert. 

Zudem ist heute anzumerken: Wissenschaft dient ökonomisch ver-
wertbaren Werten, diese erhalten eine Forschungsförderung und die 
Industrie verfolgt nur verwertbare Zwecke in ihren R&D-Program-
men. Mit dem wachsenden Zerfall des platonisch-christlichen Gutseins 
und dem sich radikal durchsetzenden entelechischen Vorstellens eines 
ökonomisch verwertbaren Zweckes wird »das Gute« zum wirtschaft-
lichen Gut, dann zur Ware als Kapital und heute zum Wissenskapital. 
Die obersten Werte, die Nietzsche kritisierte und deren »Hinfall« den 
Nihilismus sichtbar machen, sind Sein, Einheit und Zweck der alten 
Ontologie. Ontologie ist die logische Vorstellung von den Gründen und 
der Wesenheit des Seienden im Ganzen und – theologisch umgedeutet 
– deren Rückanbindung (d. h. Religion von religio) an ein göttlich-des-
potisches Vorverfügt-Sein als Zweck jenseitiger Ziele eines kosmologi
schen Sinnes. Diese alten Werte haben auf den modernen Menschen, 
der von positivistischer Wissenschaft, mathematischen Kalkülen und 
ökonomischer Gier getrieben ist, keine grundgebende Bindungskraft 
mehr. Es sind daher nihilistische Werte der hinfallenden Ontologie, die 
ein nihilistisches Wollen als ökonomische Selbstverwertung nach sich 
ziehen. Diese Wurzel ist das Problem der Werte und das Phänomen des 
Mehrwerts als Prinzip. 

Wenn die obersten Werte hinfällig werden, dann lügt in dieser Weise 
der Anfang und nicht die erst heute daraus hervorgetriebenen falschen 
oder faulen Früchte, gegen die heute immer noch mit Vehemenz und 
Larmoyanz moralisiert wird. Gegen den Hinfall dieser alten Werte 
und damit gegen die Kraftlosigkeit ihres vergangenen Glanzes sowie 
ihrer alten metaphysischen Blütezeit wird immer wieder und immer-
zu sinnlos moralisiert. Diese Sinnlosigkeit ist aus den Sinnstiftungen 
selbst entstanden und die spürbar werdende Sinnlosigkeit dieser morali
schen Werte ist der Hinfall der Orientierungen, die doch immer noch 
und wieder im Namen eines höheren Guten erneut gerettet werden sol-
len. Dies ist die décadance der Moralisten, wie Nietzsche sie kritisiert. 
Er hat deshalb die »Umwerthung aller Werthe« verlangt,8 sich damit 
aber selbst in die traditionelle Rolle des philosophischen Besserwissers 
gestellt, dem die Welt, ähnlich wie Schopenhauer zuvor, auch gestaltbar 
und d. h. vor allem als Wille und Vorstellung erscheint. 

Die Entwicklung des »heraufziehenden europäischen Nihilismus«, 
die moralische Wertentwertung, lässt die alten Werte platonisch-christli-
chen Vorstellens zur »Wüste« werden, in der das sinnliche Leben nun in 
eine nihilistische Perspektive umschlägt. Diese hinfallenden Werte sind 

8		  Ecce homo; KSA 6, S. 328.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

86

es, die der Gut-Mensch in sich birgt, die ihm aber nun keine leitende 
Orientierung mehr zu stiften vermögen. Die moderne Wissenschaft ist 
weder säkular noch ontologisch ausgerichtet. Ihre Orientierungen ent-
stammen der Zwecksetzung der Wirklichkeit und der Maße ihrer Ver-
wertbarkeit, die aus ihr selbst resultieren. Insofern hat der platonisch-
christliche Gut-Mensch diese Wüste selbst hervorgebracht, gerade weil 
er sie moralisierend zur Pflicht erhoben hat und durch seinen Glauben 
und sein Streben nach dem Überleben, nach der Teilhabe (methexis) am 
Ewigen und Göttlichen fixieren wollte.

Auch der Sozialismus ist nur eine weitere nihilistische Variante der 
zerfallenden Erkenntnistheorie des »Gut-Menschentums«. Auch er 
dient solchen Pflichten. Diese sind allerdings nun reziprok der eingebil-
deten Diesseitigkeit verpflichtet, wie Marx sie ausgerufen hat. Er hat die 
platonische Ontologie nicht als Problem seiner Begriffe durchschaut, le-
diglich den Spätplatoniker Hegel gedreht, ohne diese tiefe Gegenstands-
befangenheit des Jenseits in der gedrehten Verkehrung des Diesseits zu 
durchschauen: ein soziologisches Projekt. Nietzsche hat Marx als alten 
Ontologiegläubigen zuerst entlarvt:

»Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb übrig? Die 
scheinbare vielleicht?... Aber nein! M i t  d e r  w a h r e n  W e l t  h a b e n  
w i r  a u c h  d i e  s c h e i n b a r e  a b g e s c h a f f t!«9 

Die falschen Begriffe, die Marx als Fetisch des verkehrten Bewusstseins 
kritisierte, sind nur die Kehrseite der jenseitigen Idealisierung. Eine Hal-
bierung dieser Begriffe kann die Wurzeln dieser Ontologie daher nicht 
überwinden. Der alte Idealismus wird nur als Materialismus gedreht, 
aber als solcher weitertransportiert. Marx hat durchgängig in den Be-
griffen der Ontologie gedacht und getextet, ohne hierbei auch nur ein 
einziges Mal ein fundamentales Erkenntnisproblem zu sehen. Sein, 
Ding, Gut, Zweck, an sich und alle anderen kardinalen Begrifflichkeiten 
der Ontologie hat er unkritisch, wie selbstverständlich, weitertranspor-
tiert. Marx war auch ein platonisch-aristotelischer »Gut-Mensch«. An 
diesem Konflikt der halben Wahrheit und ihrer Werte entzündet sich für 
Nietzsche das Problem der Wissenschaft und des Menschen, an ihnen 
geht er zugrunde. Die alten Werte werden wertlos, moralische Werte 
erscheinen als solche sinnlos. Der Diesseitsbezug des Materialismus 
ist auch nur ein Schein, ein anderer Selbstbetrug, der die unreflektierte 
Halbwelt moralischer Werte als gesellschaftliche Gleichheit und diese 
Gleichheit als moralisch legitimierte Gerechtigkeit verkauft. Letztere 
entlarven sich ebenfalls als nutzlose Sinnstiftungen, denen die Bindungs-

9		  Götzen-Dämmerung; Wie die »wahre Welt« endlich zur Fabel wurde; KSA 
6, S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

87

kraft für das Ganze des kosmologischen Zusammenhangs fehlt und die-
ser dadurch als Zusammenhang verlorengeht: passiver Nihilismus. Der 
»Socialismus« ist nur eine weitere Spielart des Nihilismus: 

»D e r  S o c i a l i s m u s ist der phantastische jüngere Bruder des fast ab-
gelebten Despotismus, den er beerben will; seine Bestrebungen sind also 
im tiefsten Verstande reactionär.«10 

Der Mensch glaubt nicht mehr an die obersten Leitwerte aller denkba-
ren Perspektiven. Er resigniert oder versucht diese Werte wieder zu re-
animieren, jedoch ohne dass Einheit, Zweck und Sein als Blickrichtung 
über den Nihilismus hinaus noch glaubhaft gemacht werden könnten. 
Diesem Menschen, der seine eigenen Sinnstiftungen, in denen er sich 
selbst zum Gegenstand gesetzt und darinnen befangen und sinnlos ge-
macht hat, gilt der Satz:

»Die Wüste wächst: weh Dem der Wüsten birgt!«11 

Das »Gute an sich« bei Platon, das »Gut-sein-für« des Aristoteles, das 
»bonum morale« des Augustinus von Hippo, das »summum bonum« 
des Thomas von Aquin, »das Ding an sich« bei Kant, die »Person als 
Eigentum an sich selbst« bei Hegel und die »Ware als sinnlich-übersinn-
liches Ding« von Marx sind die wesentlichen Figuren dieser sinnlosen 
Gegenständlichkeit, in denen jeweils ein Gut-Sein als Zweck des (eige-
nen) Seins und der Wert der Seele anstelle des Lebens einheitlich und 
grundgebend vorgestellt werden. Sie sind die Wüsten, nichtige Werte des 
ontologischen Nichts, sinnlose Sinnstiftungen. 

»V e r g i ß  n i c h t  M e n s c h,  d e n  W o l l u s t  a u s g e l o h t:  d u   
b i s t  d e r  S t e i n ,  d i e  W ü s t e,  b i s t  d e r  T o d …«12

Nietzsches Philosophie ist als Ethik zugleich eine Kosmologie. Die 
»Wollust« ist das Streben nach Glückseligkeit sowohl in der anima
lischen Lust als auch in der metaphysischen Erhebung über und gegen 
diese; sie ist der alte und stets bleibende selbstmotivierende Zweck 
menschlichen Wollens, die Lust am Wollen. Diese so verstandene Wol-
lust hat aus diesem Glückwollen alle scheinbar allgültigen obersten 
Werte als Kristallisationen der wissenschaftlichen Perspektive pro-
duziert, um den Tod zu verdrängen. Aber der Mensch ist der Tod, er 
kann ihn nicht hinweg-wollen. Sein tiefstes Wollen ist der Grund seines 

10		 Menschliches, Allzumenschliches I; KSA 2, S. 307.
11		 Also sprach Zarathustra IV; KSA 4, S. 380.
12		 Dionysos-Dithyramben; KSA 6, S. 387.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

88

Über-den-Tod-hinaus-Wollens: die Wissenschaft, die erst diesen Wert als 
Ziel erschaffen hat!

Die Wissenschaft ist der grundstiftende Wertewille aus eigener Lust 
zur Selbstbestimmtheit (autarkia) einer menschlichen Glückseligkeit 
(eudaimonia) als Entsprechung (analogia) des Guten (agathon) in der 
Autonomie (autonomia) dieses Willens zum Überleben. Nietzsche 
sucht daher den Widerspruch zu jeder vorgängigen sokratischen Phi-
losophie, die diesen Werten gehuldigt hat, und ist in dieser Rolle der 
bislang tiefste Kritiker der Wurzeln unserer Kultur. Nietzsche ist daher 
nichts für Philosophieanfänger, nichts für ideell Gut-Gläubige, nichts 
für ängstlich-schüchtern Frömmelnde und nichts für pflichtwillige, 
empörungsbereite Moralisten als Gut-Täter. Er hat eine Philosophie für 
den erwachsenen Denker versucht. Er spricht den wissenden Leser an.

»Geh nur dir selber treulich nach:–
So folgst du mir – gemach! gemach!«13

Fünf Kernthemen kennzeichnen seine Theorie:
1. Die ewige Wiederkehr des Immergleichen
2. Der Wille zur Macht
3. Der Hinfall der kosmologischen Werte
4. Der heraufziehende europäische Nihilismus
5. Das Leben als Wert: eine Ethik des Leibes, der Instinkte und der 

Kunst 

Alle Kernthemen sind, modern gesprochen, vernetzt. Kein Kernthema 
versteht sich nur isoliert aus sich heraus. Es gibt aber keinen Ariad-
nefaden, wie in einer logisch-systematischen Traditions- und Schulphi-
losophie. Die Blickrichtung, die er einnimmt, ist der Blick durch die 
Historie des Erkennenden hindurch, eine Genealogie. Damit nimmt er 
die Erkenntnis im Augenblick des Hier und Jetzt im stetigen Werden des 
vernichtenden Vergehens, des unabwendbaren Untergehens, dem alles, 
also ausnahmslos alles unterworfen ist und aus dem alles erst hervorge-
bracht wird, zugleich in den Blick. Diese Perspektive ist als der Wille 
dieses Werdens gedacht, aber auch und zugleich als die Vergegenwärti-
gung der Geschichte dieses Werdens, als historisches Bewusstsein seiner 
eigenen Denkgewohnheit, die der tiefblickende Zarathustra kennt und 
kritisiert. Seine Genealogie ist nicht nur rekonstruierende Erinnerung, 
sie ist vielmehr auch die Vergegenwärtigung unserer Urinstinkte, die 
wir heute in den »Genen« unseres Leibes, den zutiefst animalischen 
Instinkten verorten und nicht intellektuell negieren und eigens befeh
ligen können. Diese Vergegenwärtigung ist das Denken von Zeit als 

13		 Fröhliche Wissenschaft, Vademecum; KSA 3, S. 354.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

89

Geschehen unseres Wollens. Zeit und Wille sieht Nietzsche im Zusam-
menhang.

Zeitdenken ist aber weder eine lineare Gleichung (eines von gestern 
über heute nach morgen), noch eine Hyperbel, die unendlich (ewig) him-
melwärts zeigt. Heilige Werte einer fixierenden Endzeit haben hier kei-
nen Bestand, sie sind nur erdachte, erlogene, selbstbetrügerische Werte. 
Sie fallen hin, weil sie selbst nichts in sich haben, in ihrem vorgestellten 
»An-sich-Sein« als etwas Ewiges und Göttliches. Hier hat aber zugleich 
auch eine produktive Destruktion der Theorie von Nietzsche zu begin-
nen, an seinem abgründigsten Gedanken, dem Erkennen des Erken-
nen-Könnens als Wille der Natur im Horizont einer mehrzeitigen Zeit, 
denn auch Nietzsche denkt Ewiges, wenn auch anders als die Tradition. 
Ein Wille der Natur, der sich zur »Macht« bringen will, ist immer auch 
ein unterstellter Wert als Entsprechung einer Gleichsetzung, nämlich 
der von Kraft und Richtung als Entschlossenheit eines Bewusstseins zur 
Macht, die er bei anderen kritisiert hat. 

Dieses Problem der Gleichsetzung im Erkennen des werdenden Er
kennens ist ein sehr altes Thema und wohl das älteste und das grundsätz
lichste der Wissenschaft überhaupt. Letzte Gründe des Erkennens sind 
zuerst erste Prinzipien. Diese Gleichsetzung konnte auch Nietzsche 
nicht umgehen oder abstreifen. Seine Letztbegründung ist der »Wert des 
Lebens«, also wieder ein Wert. Dieser steht dem »Augenblick« entge-
gen, denn der sieht keinen Wert, Nietzsche aber scheinbar schon.

Der Augenblick ist Nietzsches bevorzugtestes Wort neben dem 
»großen Mittag« als Pivot zur Unterscheidung von Sinnlichkeit und 
Metaphysik, ein Codewort zur Bestimmung des Sichtbaren und des Un-
sichtbaren, des Ewigen und des Vergänglichen. Es ist ein altes, sehr altes 
Problem der Entstehung und dann differenzierenden Trennung unserer 
Denk- und Sprachgewohnheit – letztere stammt aus dem Indogerma
nischen, das gilt für das Altgriechische, wie für das Deutsche. Erkennt-
nistheorie ist in die Problematik des ορα (lat. später ora, dt. anschau-
end) und οραϖ (oraoo, später eidos, dt. eidetisch sichtbar, sehend oder 
beobachtend) und des αορατον (des Unsichtbaren) ge- und begründet. 
Immer geht es um eine Variante des Sehens, das Wissen, später Evi-
denz (von lat. videre, dt. sehen) genannt wurde. Diese Problematik ist so 
alt wie bleibend aktuell und sehr komplex. Die οραϖ/ορα Problematik 
entstammt dem alten Sanskrit, das über den griechischen Mythos, den 
Nietzsche verehrte und liebte, sich dann später in der europäischen Phi-
losophie wiederfindet und widerspiegelt. Die Religionen sind nur auf 
das ορα des späteren ora fixiert, einer eingebenden Anschauung, die 
das spätere Mittelalter als contemplatio und dann als ora in der Be-
deutung von beten und noch später als intellectus verändert hat. Diese 
Anschauungen sehen aber nur das stets Unsichtbare, das aoraton ih
rer eigenen Einbildung, dem nichts anderes vorausgeht. Kant hat diese 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

90

Anschauungsweise später als Rezeptivität durch gegebene, sogenannte 
Anschauungsformen a priori erneut geheiligt und damit tief vergegen-
ständlicht. Er hat den Menschen nur als gegenständlich-sinnlich gesehen 
und damit erneut passiv und erleidend im Sinne des Pathos bestimmt. 
Hegel und Marx sind dem gefolgt. Der leidende Mensch ergötzt sich an 
seiner selbstgeschaffenen Not notwendiger Gegenständlichkeit, dieser 
passiven Erduldung rezeptiver Wahrnehmung seiner einbildenden Äs-
thetik (aisthesis), die er fremd als Pathos (von pathein, erdulden, er-
leiden) bestimmt sieht. Er sieht die Folge der Gestalten seiner selbst-
geschaffenen Kausalität. Wir nennen dies heute sachlich und scheinbar 
natürlich die realen Gegenstände der Wirklichkeit und übersehen dabei 
deren metaphysische Herkunft und unsere Befangenheit.

Auch das οπα hat eine spezielle Genealogie. So wurde aus dem 
Ehren und Verehren vorgestellter Gottheiten genealogisch ein betendes 
Sich-in-die-Gottheit-Hineindenken, dann ein zunehmend rigoroseres 
den Gotteswillen exekutierendes Wollen, sodann ein bloß kausal-logi
scher Begriff einer letzten oder ersten Substanz als Monade ihrer Selbst-
setzung und diese damit zum ersten und letzten Prinzip einer causa 
prima, dem höchsten Wert als unteilbarem Ding, wie bei Leibniz. Re-
ligion wird als Metaphysik zur »ersten Wissenschaft« und damit zum 
Zerfall der Erkenntnistheorie selbst. Gerade indem sich die Religion als 
philosophische Metaphysik ein- und selbst überholt, beraubt sie sich 
zugleich ihrer tiefsten Wurzeln. Im Grunde dieser Begründung, die auf 
einen wesenden Prinzipiengott als logisches Kalkül hinzugedacht wird, 
deprivatisiert sie ihren Glauben zum öffentlichen Tauschgegenstand, der 
gegen andere kausale Grundbegriffe der Ontologie eingetauscht werden 
kann. Das Motto dieser Gleichung heißt: Gott, Gut, Güter und Herr, 
Herrlichkeit, Herrschaft oder Schöpfung, Substanz, Kapital. 

In dieser Deprivation eines wissenschaftlich fixierten Gottes wird der 
Glauben abgeschafft. Nur ein grund-loser Glaube kann gläubig sein! 
Die feine Unterscheidung zwischen dem sehenden Erblicken und einem 
einbildenden Anschauen wird verschmolzen und Glauben damit zur 
Tat-Sache der vorstellenden Vernunft, d. h. zum Gegenstand. Ein Gott 
und ein Glaube, der erst im wissenschaftlichen Beweis, als Ergebnis des 
radikalen Zweifels, als ein Produkt der Skepsis auf dem Grunde des 
zweifelnden Prinzips glaubwürdig ist, ist nichtig und wertlos als Glaube, 
wie auch das Gott als Gegenstand nur noch ein logisches Resultat und 
eine Restgröße der kausalen Logik ist. Das Göttliche als das geradezu 
Nichtbegriffliche, als ein Unbegreifliches, als etwas, das kein etwas zu 
sein vermag und was nur als Unsagbares ist, ist dann tot und vergangen, 
der Glaube nichts mehr wert. Sein Wert als Gott kann nur sein Nicht-
wert sein, aber das hat noch kein Priester verstanden oder gar gewollt. 
Die Philosophie als Theologie hat sich selbst eingesperrt und verdingt 
im dinghaften Gott, einer Substanz, einer Monade, eines logischen An­

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

91

fangsprinzips. Der Glaube hat hier nur noch sekundiert. Diese Götter-
lehre wird zunehmend nichtig. Das Nichts des neuen Scheins der Werte 
ist der neue und starke Gott und heißt zunächst, ökonomisch gefasst, 
das Kapital. Hier entsteht das neue Absolute, dem auch die Päpste und 
Bischöfe huldigen und folgen. Das Goldene Kalb des Altertums heißt 
bei der heutigen Priesterkaste Bank, Immobilie, Wertpapier, Unterneh-
mensbeteiligung und Kirchensteuer oder Palais, Palast, Gold, Marmor, 
Dienstwagen und anderer Prunk zum Lustgewinn, auch Kinder beiden 
Geschlechts werden von diesen Priestern noch geliebt! Das ist die re-
ale Welt des Diesseits, ein Eldorado nichtiger Moralität im Namen der 
Werte einer kausal vorgestellten Gottheit und dies alles aus vernünf
tigem Glauben und tiefem Grund heraus. Dies sind die augenfälligen Er-
scheinungen der »hinfallenden Werte«, der Humus für den »heraufzie-
henden europäischen Nihilismus«, wie Nietzsche dies benannt hat. Er 
hat dieses Problem spektakulär mit dem Satz bezeichnet: 

»Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet!«14 

Er hat das Problem pointiert ausgedrückt, zugleich aber selbst überse-
hen, dass jede Interpretation oratischen Anschauens ein ora bleibt und 
sei es der Glaube an den Gott in sich als einen Künstler, der nur aus sich 
heraus produziert, das Apollinische und das Dionysische gemeinsam 
gegen sich wirken lässt als das Rauschende einer sich berauschenden 
Wissenskraft und Macht, als Kunst des Lebens, als Musik.

»– [D]ie Wissenschaft unter der Optik des Künstlers zu sehn, die Kunst 
aber unter der des Lebens ...«15 

Kein Instinkt kann sich als Wille eidetisch – also als etwas Vergangenes 
des Gesehenen – begreifen, wir müssen uns anschauend selbst verehren, 
wenn wir über unsere Kunstfertigkeit verwundert sind oder alte my
thische Gottheiten als Unseresgleichen in uns wirken sehen. In der Tat, 
ein sehr schwieriges Problem, an dem auch Nietzsche in lichter Höhe 
gescheitert ist. Wille ist schon Interpretation des Instinktes. Ein Wille, 
der auch nur meint und glaubt, weil er nicht wissen kann, was sein 
Wissen künftig und gegenwärtig wissen will und wissen wird, muss 
auch sein Wertecredo als blanke Metaphysik verwerfen. Die »Optik des 
Künstlers« ist schon die eines sich auf etwas Verstehenden im Wissen 
seines Verstehens. Das bestimmt den Künstler in der Gestaltung von Ge-
stalten, nämlich durch Wissen, Eingebung und Fertigkeit. Ein Künstler 
weiß um seine Technik, ist ein technitis, ein Könner aus verstehendem 

14		 Fröhliche Wissenschaft; KSA 3, S. 481.
15		 Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik; KSA 1, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

92

Wissen heraus. Kein Künstler kann Werte schaffen, die nicht als wahre 
Werte gelten wollen und sollen und damit als etwas scheinen, etwas 
abbilden im »Umbilden« unter einer Perspektive des Lebens. Nietzsches 
Schlüsselsatz bleibt befangen in der Tradition des wertenden Anschau-
ens. Auch der Künstler, den er sieht, kann seine Finger nicht vom Werten 
lassen und auch dieser Schöpfer scheint zu wissen, was ein »zuletzt« ist, 
wenn es gilt, diesem wieder Geltung zu verschaffen:

»W a h r h e i t  i s t  d i e  A r t  v o n  I r r t h u m, ohne welche eine be-
stimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben könnte. Der Werth für das 
Leben entscheidet zuletzt.«16 

Diesen Satz vermag kein Instinkt zu sagen oder zu wollen, wenn nicht 
der Wille den Wert schon zuvor geschaut hat als das Gespiegelte Seines-
gleichen. Incipit tragoedia Nietzsche!

Denken als wollendes Sehen ist kaum im Intellekt von diesem(!) als 
Instinkt zu trennen, weil wir nichts sehen, was wir nicht auch denken 
können, wohl aber etwas uns vorstellen können, was wir niemals sehen 
können und werden (das Metaphysische), aber nichts von dem sehen, 
was wir nicht sehen wollen. Denn wir sehen nur etwas, wenn wir unsere 
Augen willentlich nicht verschließen, sonst sehen wir nur das Eidetische, 
das Oratische müssen wir uns einbilden. Nietzsche hatte ein Gespür 
für diese Thematik, war aber doch noch zu sehr selbst »Philosoph«, 
ein Wertestifter aus »höherem Willen heraus«. Er hat das Metaphysi
sche nicht besiegt, ihm wohl aber den Spiegel vorgehalten und ein un-
gewohntes Spiegelbild dazugewonnen. Das Nichts nichtiger Werte lässt 
sich nicht umwerten, es herrscht durch uns als unser Wissenskapital, an 
das wir zutiefst glauben, und niemand ist zugegen, der diesen Glauben 
erschüttern will!

Der Augenblick als zeitliche Anwesenheit des 
ewigen unsichtbar Erscheinenden – Das einsichtig 

Uneinsichtige: Metaphysik mit und gegen Nietzsche als 
bleibendes metaphysisches Problem des Denkens

Der Augenblick, den wir im geistigen Verstehen von unserer zeitlichen 
Gegenwart sinnlich gewonnen haben (können), ist stets Ausdruck und 
Eindruck der gesamten Problematik des ορα und οραϖ. Außerhalb des 
Augenblicks gibt es kein Erblicken oder Erkennen – für nichts und 
niemanden. Aber doch sind wir, wenn wir etwas verstehen, über den 

16		 Nachgelassene Fragmente; KSA 11, S. 506.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

93

Augenblick bereits hinaus und in einem anderen gegenwärtig. Wir ha-
ben augenblicklich etwas als etwas bereits fixiert, aber der Augenblick 
unmittelbarer Gegenwart, den unser Blick nimmt, ist bereits vorüber, 
wenn wir etwas anschauend begreifen, obwohl wir weiter im Augen-
blick des beständigen Blickens stehen und nichts Begriffliches im Auge 
sinnlichen Sehens als Begriff erkennen können. Begriffe sind kein sinnli-
ches Sehen, sie überdauern den Augenblick und scheinen ihm stets und 
beständig vorauszueilen. Begriffe sind Fassungen unserer Sinnlichkeit, 
in denen uns ein selbstentzündetes Licht aufgeht. Diesem Problem war 
Nietzsche dicht auf der Spur. Ein großes Rätsel. Es ist das wohl härteste 
Problem der Metaphysik und alles spricht dafür, dass es uns auch noch 
weit nach Nietzsche erhalten bleiben wird. Es ist das Grundrätsel unse-
res Denkens. Wenn wir im Begriff etwas verstehen, hat unsere Vernunft 
bereits ihr schärfstes Instrument, den Verstand, zum Urteilen benutzt. 
Aber der Verstand versteht nur, was er auch nachvollziehen kann, also 
etwas Gewesenes, was sich im Augenblick des Urteilens scheinbar los-
gelöst vom Augenblick dem Verstand gegenüberstehend feststellt und 
damit beurteilt beziehungsweise kritisiert. Urteile halten Augenblicke 
als Bewertungen fest. Der Instinkt aber folgt nur der Lust des Augen-
blicks, er trägt nicht nach! Nachtragend ist unser Intellekt. Der Instinkt 
sinnt nicht auf Rache, dieses Geschäft besorgt erst das aufkeimende 
Gewissen. Instinkte sind Lust und Frust in einen Willen gefügt, Bewer-
tungen hingegen sind absehend von diesem Streben, sonst sind sie nicht 
abstrakt, nicht kritisiert als Urteil aufgespeichert über den Moment des 
Augenblicks hinaus. Der Wille will verfügen und zwar über den Augen-
blick hinaus, das macht ihn erst zum wirklichen Willen. Damit muss 
er den Augenblick diskriminieren, ihn durch Kritik ein- und abgren-
zen, feststellen und dadurch bewerten, ihn also über den Augenblick 
hinaustragen.

Mindestens zwei Augenblicke begegnen sich also zeitgleich und das 
bedeutet, dass ein dritter stets zugegen ist, denn sonst würde alle Gegen-
wart abreißen, eine gleichzeitige Zeit gäbe es dann nicht und der Ver-
stand könnte weder aus Prinzipien noch aus Erfahrung heraus urteilen 
und der Wille nicht wollen. Das Werden ist rückblickend vernichtetes 
Gewesenes und vorausblickend noch nicht entstandenes Entstehendes. 
Alles spiegelt sich aber in der Anwesenheit eines permanenten Augen-
blicks, der aber nicht selber statisch ist, sondern sich auch dem Wil-
len des produktiv-vergehenden Werdens fügt, aber nicht vergeht. Denn 
sonst gäbe es für unsere Augen nichts zu erblicken, also buchstäblich 
nur das Nichts, aber das ist niemals sichtbar, es ist als Nichts überhaupt 
nur metaphysische Einbildung eines oratischen Anschauens in der 
Verkehrung des Vorgestellten. Im Universum geht nichts verloren, ein 
Nichts existiert nicht als Natur, sondern nur als negierende Vorstellung 
gegen diese Natur. Alle metaphysischen »Nichts-Sätze« sind Erfindun-

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

94

gen der Priesterkaste und sinnüberhöhender Philosophen. Nietzsche hat 
einen weiteren hinzugefügt:

»... lieber will der Mensch noch d a s  N i c h t s wollen, als n i c h t wol-
len ...«17

Nietzsche hat zuerst versucht, hier eine Blickrichtung neu zu sehen, war 
aber vom Nichts selbst noch befangen. Er hätte sehen können, dass ein 
Nichts im Augenblick nicht einmal nichts ist oder werden wird. Aber 
er hat es als Epos auszudrücken versucht, in schöner Sprache, aber mit 
Rätseln bestückt. In Also sprach Zarathustra klingt dieses Problem (als 
Auszug) so:

»›Siehe diesen Torweg! Zwerg! sprach ich weiter: der hat zwei Gesichter. 
Zwei Wege kommen hier zusammen: die ging noch niemand zu Ende.

Diese lange Gasse zurück: die währt eine Ewigkeit. Und jene lange Gasse 
hinaus – das ist eine andre Ewigkeit.

Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stoßen sich gerade vor den Kopf: – 
und hier, an diesem Torwege, ist es, wo sie zusammen kommen. Der Name 
des Torweges steht oben geschrieben: ›Augenblick ‹.

Aber wer einen von ihnen weiter ginge – und immer weiter und immer 
ferner: glaubst du, Zwerg, daß diese Wege sich ewig widersprechen?« –

›Alles Gerade lügt, murmelte verächtlich der Zwerg. Alle Wahrheit ist 
krumm, die Zeit selber ist ein Kreis.‹ […]

›[…] Siehe, sprach ich weiter, ›diesen Augenblick! Von diesem Torwege 
Augenblick läuft eine lange Gasse rückwärts: hinter uns liegt eine Ewig-
keit.

Muß nicht, was laufen kann von allen Dingen, schon einmal diese Gasse 
gelaufen sein? Muß nicht, was geschehen kann von allen Dingen, schon 
einmal geschehen, getan, vorübergelaufen sein? 

Und wenn alles schon dagewesen ist: was hältst du Zwerg von diesem 
Augenblick? Muß auch dieser Torweg nicht schon – dagewesen sein?
Und sind nicht solchermaßen fest alle Dinge verknotet, daß dieser Au-
genblick 

a l l e kommenden Dinge nach sich zieht? A l s o – sich selber auch noch?
Denn, was laufen kann von allen Dingen:  auch in dieser langen Gasse  
h i n a u s – m u ß es einmal noch laufen! –«18 

17		 Zur Genealogie der Moral; KSA 5, S. 412.
18		 Also sprach Zarathustra III; KSA 4, S. 199f.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

95

Wenn alles im Augenblick zusammenkommt und doch in ihm verschwin-
det und alles abermals aus ihm werdend hervortritt und genau diese 
ewige Wiederholung sich in sich wiederholt, ist nur das Werden ewig, 
nicht das Sein. Aber das Werden würde zugleich auch seinen Unter-
schied zum Sein verlieren, denn Werden ist dann werdendes Sein im 
Augenblick seiner eigenen Augenblicklichkeit als vollendete Zukunft im 
Voraussein seiner eigenen Vergangenheit. Wille und Sein wären dann 
selbst hinfällig. Nichts gäbe es zu wollen, was nicht sich selbst wie-
derholend erneut werden würde. Wille wäre ein Begriff für Ohnmacht, 
für Machtlosigkeit gegen diese Wiederkehr, ein unsinniger Begriff. Sein 
wäre nur der Schein des augenblicklichen Werdens, nichts Beständiges, 
ein ebenfalls unsinniger Begriff. Werden würde nur ein gewordenes 
Erinnern bedeuten, also wieder ein angeschautes Göttliches in ande-
rer Maske. Nietzsche hat damit eine alte Gottheit wiedergefunden, die 
Einheit von Werden, Zerstören und Dasein als angeschautes Bewahren 
im Augenblick der Erkenntnis. Dies ähnelt einer alten Sanskrit-Legen-
de, die diese permanent werdende Zerstörung als Dasein, als trimurti, 
thematisiert und diese in der religiösen Bildlichkeit der »drei Formen« 
den Gottheiten Brahma, Vishnu und Shiva zugeordnet hat. Dieses indo-
germanische Erbe seines altgriechischen und des noch älteren arischen 
(persischen) und urindisch verwurzelten Denkens lässt keine Werte als 
Sinnstiftungen zu, wenn alles, was wird, selbst immer wiederkehrend 
und zugleich sich selbst zerstörend ist. Ein platonisches »An sich« und 
ein bleibendes Gut ist dann nur blanker Schein, eine jüdisch-christliche 
Erlösung, purer Selbstbetrug. Dann werden aber auch neue Werte nie-
mals neu und in sich willentlich als sinnhaft gewollt und damit erst zum 
Wertmaßstab des Werdens, aus dem jede Sinnlichkeit hervortritt. Das 
ist der tiefste Grund des Nihilismus. Jeder Wille zum Wert wird entwer-
tend im Augenblick der Gewissheit, diesen Gedanken schon unendlich 
oft gedacht haben zu müssen, und selbst der Wert dieser Erkenntnis ist 
wertlos, weil er immer da und flüchtig zugleich ist, diesen Augenblick 
selbst noch »nach sich zieht«! Im ewigen Werden einer kosmologischen 
Wiederholung bleibt ihm kein Sinn als Zweck als ein Zugrundeliegen-
des (υροκειμενον, hypokeimenon), als subiectum, als Subjekt einer We-
senheit, unterlegt. Aber auch Nietzsches Bild vom Ewigen und Unend-
lichen bleibt ein mytho-logisches Bild, es ist ein »perfektes Nichts« und 
damit doch traditionell philosophisch gedacht.

Aber auch das Sein in seiner Form als radikales Werden ist selbst 
nur ein Schein der Vorstellung sinnvoller Zeit als Wert, die sich als Idee 
anschauen lässt und als angeschaute Idee nur ein nichtiger Wert ist, 
weil sie die Zeit fixiert, die sich diesem tiefen Augenblick widerstrebend 
nicht einsichtig fügen will. Das ist der logische Kern und zugleich das 
logische Problem des Nihilismus. Sein oberster Grundsatz lautet: nihil 
est sine ratione. Nichts ist ohne Grund. Das Nichts einer bloß nichtigen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

96

Vorstellung eines ewigen substanzhaften und bleibenden Seins ist der 
Wert des erkennenden ideenhaften Vorstellens, d. h. positive Logik. Da-
her ist der Satz vom Grund auch der oberste Satz der Logik, der immer 
eine (positive) Ursache hat »... und ohne Ursache Nichts ist«. So hat 
Aristoteles es Wort für Wort übersetzt, es logisch bestimmt: ... και ανευ 
αιτιου ουθεν εστιν (Rhetorik, 1400 b). Alles wird ohne einen vorgestell-
ten Grund (αρχε, arché) oder eine Ursache (αιτιον, aition) zum nichtigen 
Spiel gespiegelter Einbildung gegen die Zeit eines permanenten Werdens: 
das Wertdenken, dem auch Nietzsche seinen Stempel aufdrücken wollte, 
ganz wie es die Philosophie gewohnt ist zu tun und beständig neu zu 
versuchen bereit ist:

»Dem Werden den Charakter des Seins aufzuprägen – das ist der höchste 
Wille zur Macht.«... Daß alles wiederkehrt, ist die extremste Annäherung 
einer Welt des Werdens an die des Seins: – Gipfel der Betrachtung.«19 

Als ursprünglich oberster Wert der sokratischen Philosophie hat das 
Sein und mit ihm verknüpft die Moral eines ewig Guten als Perspektive 
einer unsterblichen Seele ausgedient, die zuvor die Lebens- und Leibes-
betrachtung zur abschätzenden Perspektive des Denkens begründet hat. 
Ununterbrochenes Werden hat kein Gutes voraus, aber Nietzsche setzt 
mit »der ewigen Wiederkehr des Immergleichen« ein neues ewig-er-
scheinendes Unsichtbares. Eine ewige Wiederkehr entzieht sich der ei-
detischen Beobachtung, auch sie ist nur als Prinzip zu denken. Dieses 
Prinzip hat keinen Anfang als Ursache mit kausaler Folge in der Zeit, es 
ist das Prinzip der Zeit als Sukzession in sich (selbst). Diesem Anfang, 
der kein ursächlicher Anfang ist, kann nicht einmal ein Nichts vorausei-
len, wie es religiös im ex nihilo nihil fit (aus dem Nichts entsteht nichts) 
vorgestellt wird und dann als eine creatio ex nihilo in eine »(göttliche) 
Schöpfung aus dem Nichts« umgemünzt wurde. Diese Nichts-Schöp-
fung ist dann jedem anderen kausal-verknüpften und logisch-vorausei-
lenden Grund selbst die erste und letzte Ursache. Das »Gott« wird zur 
Ursache und damit zugleich zum Gegenstand der Logik und dem My-
thos entrissen. Damit wird das »Gott« logisch gedacht, der Glaube aber 
entwertet. Diese Entwertung müsste daher ihren vorgestellten Grund 
aufgeben, sich wertlos stempeln, um dem Glauben überhaupt einen 
Raum als Glauben zu geben. Das will kein Priester. Der Fetisch beharrt 
auf seinem schöpfenden kausalen Nichts als Urgrund von allem und 
jedwedem Etwas. In der positivistischen Religion tritt das »Gott« an 
die Stelle des Nichts, bleibt aber eine nichtige Vorstellung des αορατον, 
d. h. des Unsichtbaren. Götter bleiben oratische Einbildungen. Götter 
stellen sich uns nicht vor, wir stellen sie uns vor, als das Produkt unserer 

19		 Leben als Wille zur Macht, Nachlaß II; KSA 12, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

97

einbildenden Vorstellung eines prinzipiell Unsichtbaren und ursächlich 
Grundgebenden. Das haben alle Religionen in all ihrer Unterschiedlich-
keit gemeinsam. Götter zeigen sich nicht, sie erscheinen nicht, sie sind 
nicht eidetisch zu sehen und zu beobachten. Götter sind Vorstellun-
gen von Vorstellungen, die ein Nichts benötigen, um etwas Wertvolles 
vorstellbar zu machen, das nicht im ewigen Werden zerfließt, sondern 
bleibend Substanz und Bestand hat. Von dieser Glaubensannahme lebt 
alle Metaphysik, die Religionen wie auch die Ökonomie und die Philo-
sophie. Niemand will einem nur flüchtigen, einem bloßen Scheinwert 
dienen und gehorchen und auf diesen hin das Leben entwerfen und ge-
stalten. Ohne die Vorstellung vom Nichts sind alle Werte nichtig. Das ist 
das metaphysische Anfangsprinzip. 

Die ewige Wiederkehr von Nietzsche benötigt kein platonisches Er-
innern mehr, weil ihm keine Seele mehr vorausgeht, sondern alles stets 
und immer wieder sich werdend begegnet im Augenblick der tiefsten 
Erkenntnis augenblicklicher Gegenwart. Eine Anamnesis ist nur der 
Schein einer scheinbaren prinzipiellen Erkenntnis aus Anfangsgründen 
heraus. Diese symbolisiert nur vergegenständlichte Zeit und heißt hier, 
anders als in der Terminologie Nietzsches, Gegenstandsbefangenheit. 
Befangen ist das Denken in der Vorstellung ewiger Zeit mit zeitlosen 
Begriffen, wie sie allerdings auch Nietzsche gedacht hat, in der ewigen 
Wiederkehr des Immergleichen und in Begriffen wie »doch alle Lust will 
Ewigkeit–, – will tiefe, tiefe Ewigkeit« oder:20

»Alles glänzt mir neu und neuer,
Mittag schläft auf Raum und Zeit–:
Nur dein Auge – ungeheuerlich, 
Blickt mich an, Unendlichkeit!«21 

Aber alle obersten und unvergänglichen Werte eines natürlichen Seins, 
einer vorgestellten göttlichen Stiftung oder ebenso eines ewigen Instink-
tes, der zum Willen mutiert und das Werden vermeintlich noch selbst 
als Kraft antreibt, sein Wille zur Macht, sind metaphysische Metaphern, 
wie die der Unendlichkeit. Denn vor dem Instinkt lässt sich kein Wille 
denken und vor dem Denken kein Instinkt wollen, d. h. bejahen. Nur 
der Instinkt, der sich will und wollen kann, mithin sich erkennt als sein 
Streben, kann sich auch radikal wollend steigern. Dieses Vermögen 
müsste dem Instinkt vorauseilen, sich denkend formen im Wollen seines 
Werdens und doch die Form schon sehen, die er will, so dieser aus dem 
Instinkt geborene Wille sich doch selbst formend befehlen will. Ein alter 
Zirkel, von Nietzsche neu und anders animiert.

20		 Also sprach Zarathustra III; KSA 4, S. 286.
21		 Fröhliche Wissenschaft; KSA 3, S. 649.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

98

Nietzsches gewollter, der sogenannte aktive Nihilismus, der nicht ein-
fach das Nichts will, noch nicht nur bloß nichts will, der im Gegenteil 
umwerten will, wie er es nannte, und zwar »alle Werte«, hat den Tausch
charakter der Werte als ökonomische Kategorien noch nicht erkannt. 
Sie absorbieren alle Werte, auch Götter und Gottheiten mühelos, näm-
lich im Austausch gegen andere oberste Werte. Das Sein ist heute begriff
lich tot, es ist als Vorstellungsbegriff nicht mehr effizient genug. Gott 
wird kapitalistisch nicht mehr als Urprinzip benötigt, noch braucht die 
Menschheit ein (neues) Ziel, wie Nietzsche meinte. Der ökonomische 
Mensch hat sich als Ziel und hält daran fest, mit steigendem Wollen und 
willentlicher unbedingter Allgemeinheit. Der Ökonom ist wollender Ni-
hilist aus tiefer Lust nach einem beständigen mehr als Mehrwert seiner 
eigenen Verwertung. Das stets relative »mehr« ist im Willen zum Mehr-
wert dabei sein absoluter Wert und Maßstab. Wer wollte die Ökono-
mie schon opfern und welchem Gotte gar als Morgengabe darbieten, zu 
welchem Nutzen und Zwecke auch immer, um dann nicht »mehr« zu 
wollen? Und vor allem: Durch welchen Willen sollte das dann erwirkt 
werden? Etwa durch den ziellosen Nichtwillen? 

Kein Wille kann den Nichtwillen wollen, alles bleibt ein Willensakt. 
Das reale Nichts gegenständlicher Wirklichkeit ist das ökonomische 
»mehr«. Dieses »mehr« ist rein relativ und wollend zugleich zu jeder 
vorstellbaren Wirklichkeitsausprägung. Alles kann wirklich gewollt 
werden, aber ein nicht »mehr« kann nicht gewollt werden. Es kann 
nicht wirklich von einem Willen gewollt werden, der Wirklichkeit be-
jaht und sich dann auf diese notwendig als Faktum bezieht. Diese etwas 
komplizierte Formulierung benennt das Mehrwertprinzip hier in der 
alten Sprache der Ontologie. Ein Mehrwert muss in seinem künftigen 
Werden immerzu gewollt und damit auch sich steigernd sein. Eine wert-
volle Wirklichkeit können wir wie in der Physik nur ähnlich der Entropie 
denken, aber noch strenger als diese. Sie kann nur eine Weile schein-
bar anhalten, dann aber muss sie sich weiter steigern, neue und damit 
weitere Zustände von Unordnung schaffen, deren bestimmende Ein- und 
Zuordnung wiederum eine gesteigerte Grundlage für einen neuen Entro-
pieschub verfügbar macht. Wirklichkeit schafft immerzu neue Zustände. 
Ökonomisch begreifen wir diese Zustandsvermehrung als sich steigernde 
Warenwirtschaft. Waren sind die vorgestellten Gegenstände des Wachs-
tums. Ein Wachstum kann sich reduzieren, auch degressiv und depressiv 
verlaufen, aber niemand will das als Realität anstreben. Wertreduzierung 
ist eine Krise, eine χρισις (krisis), die zur Entscheidung zwingt. Kritik 
stammt von Krisis und das Handeln ist auf ein entschiedenes Bestimmen 
im Urteil des Verstandes angewiesen, wenn es dieser Krise begegnen will. 
Als Instrument der Vernunft bewertet der Verstand in einer Krise das 
wirklich Wertrelevante. Krisen erzwingen Grundurteile, dann folgt der 
neue Schub hin zu neuer Wirklichkeit, zu weiterem Mehrwert. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

99

Ein Mehrwert kann sich ebensowenig wie Entropie im System 
Wirklichkeit reduzierend auflösen. Wirklichkeit ist an die in ihr wir
kende Kraft gebunden, beständig neue Gegenstände zu produzieren. 
Eine stillstehende Wirklichkeit existiert nicht. Ohne eine Mehrwert-
steigerung gäbe es keine weitere Wirklichkeitsentwicklung. Das kraft-
volle Wirken zur jeder vorstellbaren Erscheinung von Wirklichkeit kann 
nicht willentlich angehalten werden ohne die Wirklichkeit insgesamt 
auszulöschen. Letzteres steht heute in der militärischen Macht des mo
dernen Menschen, aber sein Wert und sein Wille zum Mehrwert halten 
ihn davon ab, seine eigene Wirklichkeit final selbst auszulöschen. Eine 
Auslöschung kann auch nicht systemimmanent vorgestellt werden. Das 
Nichts bleibt auch hier unvorstellbar.

Die Wiederkehr von produzierter Wirklichkeit als Perpetuierung des 
Mehrwertes ist der Maßstab künstlich geschaffener Wirklichkeit. An 
ihr richten wir Künftiges als Neues einer noch wertvolleren Wirklich-
keit aus. Das ist kein kosmologisches Prinzip, es ist ein ökonomisches. 
Dies hat Nietzsche noch nicht gesehen. Die tiefe Lust, die Ewigkeit 
will, ist die Perpetuierung einer Wirklichkeit schaffenden Mehrwert-
steigerung. Diese Wirklichkeit will immer mehr und immer wertvol-
ler werden, anders lässt sich eine Verwertung nicht wollen. Das Wis-
senskapital will immer mehr Wissen akkumulieren und dieses Wissen 
muss immerzu weiter fortschreiten, um es wiederum noch wertvoller, 
noch effizienter verwerten zu können. Wir nennen das aus Gewohn-
heit wissenschaftlichen Fortschritt oder Wirtschaftswachstum, was ety
mologisch Werte-Wachstum heißt. Kein Glauben kann diesen Willen 
zur Mehrverwertung von Wissen als Form des gegenwärtigen Kapitals 
umkehren. Revolution als Willensumkehrung (revoluntas), wie Marx es 
gesehen hatte, oder eine Umwertung, wie Nietzsche es wollte, bleiben 
bloße Vorstellungen in und von einer werthaltigen Wirklichkeit. Gegen 
das Wissenskapital kann der Verstand nicht vernünftig urteilen. Wer 
wollte schon gegen den Zuwachs von Wert und Wissen sein? Wie sollte 
eine solche Entgegensetzung ihre Begründung gegen den Grund dieser 
Wirklichkeit finden? 

Aber Nietzsches Theorie gibt auch in der Kritik selbst den hoffnungs
losen Nihilisten noch Hoffnung. Selbst er bleibt ein Philosoph mit ei
ner beglückenden Idee, wie andere zuvor, wenn auch deutlich anders. 
Wenn alles verschwindet in der Auslöschung jeder Erinnerung, die sich 
doch wiederholt – ewig, ewig wieder und wieder erneut, dann ist jedes 
Werden ein sinnloses Werden, dem es buchstäblich nichts nützt, wenn 
ihm irgendein Zweck und Ziel unterlegt oder hinzugegeben werden 
soll. Hier, gerade hier hat Nietzsche selbst geschwächelt! Der Sinn unse
rer Sinnlichkeit könnte sich dann nie erfahren, niemals erkennen oder 
sich eben doch in der Wiederholung wiedererkennen als sein eigenes 
Werden. Kein Wille wäre verständlich, kein Instinkt anschaulich. Mithin 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

100

würde auch ein sinnvolles Leben dann und dadurch sinnlos, wenn es 
eine »Umwertung aller Werte« herbeiführen könnte, die es aber nur im 
beharrlichen Tausch und Austausch gegen stets mehrwertige Werte zu 
verändern hätte. 

Die Ökonomie hat auch Nietzsche eingeholt. Sein Ruf nach dem 
Wert, der das Leben zuletzt entscheidet, ist die alte philosophische Ab-
sicht, qua Abstraktion (abstrahere, absehen, entfernen) von der Un-
mittelbarkeit der Sinnlichkeit dem Leben doch noch einen bestimmten 
Sinn einzuhauchen. Bei Nietzsche wird das Leben nun zum letzten Wert 
ausgerufen. Wozu? Wozu um alles in der Welt? Alles Leben ist wertlos, 
bis wir es wertvoll zu seiner und d. h. unserer Verwertung machen. Nur 
der Mensch will ein wertvolles Tier sein. Dies ist der Kraftakt des re-
alen Künstlers. Sein Werk, sein εργον (ergon) ist der reale ökonomische 
Mensch, nicht der ideelle philosophische Schöngeist oder gar nur der 
bloß religiöse Schwärmer.

Nur das Leben ist sinnvoll. Leben ist mit Sinn zugleich und jedes 
Zugleich ist ein sinnvoller Augenblick. Eine ungleichzeitige Sinnstiftung 
ist im Leben nicht sichtbar, sie ist nur antizipierend und unsichtbar 
vorstellbar. Das mag kein Priester einsehen, es würde ihm den Grund 
seines Daseins entziehen; er könnte keinen Sinn mehr finden oder erfin-
den, der sich dem Leben oktroyierend unterlegen ließe als Zweck des 
Daseins gegen eine bloß unbezweckte Sinnlichkeit. Religionen würden 
buchstäblich grundlos und als Sinnstifter ohne Halt ihren kardinalen 
Zweck verlieren, nämlich der Metaphysik eine sinnvolle Wertigkeit ein-
zuhauchen. Aber diesen Zweck benötigt die Metaphysik nicht mehr. 
Das ökonomische Mehrwertprinzip ist längst ein autarker Zweck, es 
dient nur sich selbst und ist selbstgenügend und autonom in seiner ex-
pansiven Entfaltung. Es benötigt keinen Segen im Namen einer einge-
bildeten Gottheit und ihrer Fetischoffiziere mehr. Der Mensch hat sich 
zum Wert seiner Verwertung gemacht und will davon immer mehr. Kein 
Mensch will weniger wert oder wertlos sein! Die heutige Welt unterliegt 
nicht der Möglichkeit der Umwertung von Werten, die auch Friedrich 
Nietzsche nicht explizieren konnte. Das ökonomische Mehrwertprinzip 
bestimmt den realen »Willen zur Macht«. Es wertet und bewertet alles, 
was ist. Hier hat die reale Ökonomie die alte Ontologie nicht nur einge-
holt, sondern überholt. 

Die »Welt« ist nichts anderes als das Kunstwerk künstlicher Werte! 
Natur kennt keine Welt und keine Werte. Das Universum kennt keine 
Geltung und kein Geld. Natur begründet auch keine Prinzipien oder 
Ursachen. Prinzipien liegen in unserem Universum als sichtbarer Teil 
der Natur erst mit uns als Frage nach der Ursache vor, wie die Formen, 
in denen wir diese Begründungen fassen und uns in diese Fassungen 
eingewöhnen. Jede Kritik der Natur ist eine Selbstkritik unserer Welt, 
die wir als Wirklichkeit voller Werte selbst ausgestaltet haben. Keine 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

101

Kritik würde mehr als Kunst zur Entscheidung und zur Trennung von 
Unterscheidbarem gebraucht, das meint Kritik als κριτικη τεχνη ur-
sprünglich, denn sie bezieht sich auf das, was Welt bedeutet, wenn wir 
diese als primäre Trennung und Unterscheidung von Natur (ϕυσις) und 
den Geld- und Geltungszusammenhängen (νομισμα, nomisma) unserer 
Welt, den Natur nicht kennt, aufgeben würden. Das aber ist unvorstell-
bar und unwirklich. Kritik ergäbe keinen Sinn, wenn es keinen Zweck 
gäbe, den es zu erkennen und zu bestimmen gelte von und in einem 
Leben, das doch Werte benötigt, weil es sich sinnlich nicht anders be-
greifen und verstehen will und nur wertvoll und zweckhaft erkennen 
und dann auch wollen will. Kritik scheidet zuerst das Sinnliche vom 
Nichtsinnlichen, aber als Werkzeug der Sinne bleibt es Instinkt. Der 
Instinkt liefert aber keinen Maßstab, kein Maß, nichts Vergleichbares. 
Ohne das Metaphysische fehlte jeder Maßstab, selbst der einer völli-
gen Sinnlosigkeit, aber genau diese lässt sich nicht denken! Das Denken 
ist immer ein Sinn in sich, wie das Leben auch. Es muss kein Zweck 
oder Ziel hinzuerfunden werden, nichts ist umzuwerten. Aber die Werte 
sind nun bereits im Spiel und dieses Spiel heißt Theorie und das meint 
ein Anschauen des Unsichtbaren oder in der jedem verständlichen All
tagssprache formuliert: Ökonomie.

Das ewig erscheinende Unsichtbare ist die Ökonomie 
des Wissenskapitals als Theorie des Mehrwerts.          

Sie ist der Wille des Allgemeinen und  
der Nutzen aller Wissenschaft

Wollten wir die Schwere des Gedankens des Mehrwertprinzips beja-
hen und ihn nicht aus Gewohnheit ablehnen, um uns doch wieder er-
löst selbst zu trösten, dann bricht die Wertfrage erst als Tausch- und 
Austauschprozess und damit als ökonomische Frage des Grundes und 
des Wertes der Philosophie und der Religionen auf. Der Mensch will 
wertvoll und verwertbar sein. Das ist sein tiefster Wille. Ein wertlo-
ser Mensch will der Mensch weder werden noch sein. Das scheint das 
menschliche Vermögen zu übersteigen. Dieser Wille bleibt unmenschlich 
unvorstellbar.

Nur ein übergroßer Zarathustra wäre stark genug, um diesen Gedan
ken zum Willen seines Wollens ohne Wollen, zum Wert seines Willens zu 
machen, diesem sinnlosen Werden, also einem Werden ohne Zweck und 
Ziel, noch seinen Willen aufzuprägen und diesen damit willentlich unwil-
lentlich zu machen und damit als wertlos zu stempeln! Alle Werte zu ent-
werten, hieße dann sein Programm! Dann wäre der Nihilismus sinnloser 
Werte grundlos. Das kann der Mensch aber als Mensch nicht wollen.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

102

Nur der fiktive Übermensch kennt den Sinn nichtiger Werte aus die
ser Einsicht des Augenblicks tiefer Unendlichkeit ewiger Wiederholung, 
verstanden als wertloser Wille zur Macht freier Ohnmacht: also zur 
Sinnlichkeit, d. h. ohne ein Aber, ein Warum und Wozu, ohne die Frage: 
wohin dann ... und zu welchem Zwecke? Nur er könnte dem sinnlosen 
Wollen noch willentlich befehlen: dank seiner Tugenden, nicht Werte! 
Diese Nichtwerte sind dann nur leibliche Tugenden, keine metaphysi
schen mehr. Dieser Wille ist Natur pur. Nietzsche begreift ihn jedoch 
noch metaphysisch als Willen zur Macht, als das tiefe Ja-Sagen zum 
Unabänderlichen ohne Hoffnung auf Erlösung, aber als Nichtentspre-
chung des bloß leidigen Sterben-Müssens ohne Hoffnung auf einen 
Sinn, der Zweck dieser kosmologischen Verfügung wäre, aber eben 
doch als wertendes Wollen um der Stärke willen. Nur der positive Wille 
zum Wollen wirklicher, aber nichtiger Werte gibt dem Leben den Halt 
als Augenblick einer gegenständlich vorgestellten Wirklichkeit. Keine 
Wirklichkeit bleibt, auch ihre Werte nicht, nur die Vorstellungsform von 
Wirklichkeit und Werten erscheinen unverwüstlich. Wenn diese produk-
tive Kunst das Credo des Menschen ist, stiftet er seinen Sinn selbst.

Ein sinnstiftender Gott wird dann nicht mehr benötigt. Die Not dieser 
sinnlosen Flucht vor der ewigen Wiederkehr des Immergleichen, die der 
religiöse Mensch sich tröstend vorstellt, ist als sinnloses Erkennen des 
ewig erscheinenden Unsichtbaren überflüssig. Die Metaphysik scheint 
besiegbar. Allein: der Schein bleibt! Der Wert ist dem Menschen als 
Menschen inhärent. Die Ökonomie des Wissenskapitals ist sein stärks
ter Wille. Niemand kann ein Nichtwollen, ein »nicht mehr einen Wert 
oder ein Nichtwissen« wollen. Das Wollen ginge im Willen verloren, was 
niemand will und wollen kann. Die Selbstverwertung des Menschen in 
seinem Streben nach immer mehr Wissen schafft die Perpetuierung des 
Wertes als dieses sich steigernde Wissen-Wollen. Dies macht den Men-
schen und sein Wissen immerzu wertvoller. Nur der wertvolle Mensch 
ist wirklicher Mensch. Nicht alle Menschen sind gleich – ist das Motto 
des Wissenskapitals: der »mehr« wissende Mensch ist der wertvollere 
Mensch. Das ist die reale Gleichung unserer Epoche.

Aus diesem Grundgedanken heraus erscheint die jüdisch-christliche 
Ideologie als eine sinnlose Moral einer schwachen und an sich selbst 
leidenden Einbildung des Lebens, die Nietzsche »décadance« genannt 
hat. Ihre ewigen Werte und ihre eschatologische Erlösung sind Trug-
bilder. Diese Trugbilder sind dem Verfall geweiht, das ist der passive 
Nihilismus den Nietzsche zugleich als den schleichenden Zerfall der 
Erkenntnistheorie sieht, er nennt diesen den heraufziehenden europäi
schen Nihilismus. Es ist das verzweifelte Festhalten an nichtigen Werten 
unzeitiger Vorstellungen, ein Denken ohne Grund in der Zeit selbst, das 
den »Hinfall der kosmologischen Werte« nicht aufhalten kann und will. 
Es ist ein sinnloses Beharren, ein Nihilismus aus Einsichtsunfähigkeit. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

103

Die Wissenschaft selbst wird die Entwertung dieser Werte bewirken, 
indem sie alles entwertet im Namen des Glaubens an einen unaufhörli-
chen Erkenntnisfortschritt. Dieses Geschäft besorgt der Positivismus des 
Glaubens an wissenschaftliche Wertsetzungen und ihre »objektiven« 
Maße. Diese Wissenschaft ist das Grundprogramm des Nihilismus, wie 
Nietzsche ihn denkt. Diese Wissenschaft glaubt zunehmend nur noch an 
das Wirkliche und damit an ihre eigenen Zwecke und deren Produkte. 
Ökonomisch gewendet glaubt sie an die Selbstverwertung des Wissens 
ihrer eigenen Produktion als selbsterfüllende und mehrwertige Glück­
seligkeit, die als alte ευδαιμονια (eudaimonia) sich selbst zur autarken 
Substanz und zum Prinzip erkoren hat. Diese Wissenschaft »blinzelt«, 
wie Nietzsche den »letzten Menschen« sprechen lässt, sie glaubt, sie 
habe ihr »Glück gefunden«. 

Aber genau dieses Grundproblem lässt sich, wie gezeigt, sehr wohl auf 
dem Boden der Wissenschaft erkennen und thematisieren. Der wertvolle 
Mensch ist Ökonom. Er wertet, bewertet und entwertet. Er blinzelt und 
weiß um den Wert seiner eigenen Wertigkeit und den der Wissenschaft. 
Sein Glück und die »Idee des guten Lebens« werden ökonomisch be-
wertet. Das ist sein fester Wille. Und niemand will Nichtökonom sein 
oder entwertet werden.

Der Ökonom und nicht der Übermensch hat die Philosophie be­
erbt, die Religion entwertet und hat die Moral von gut und böse nicht 
mehr nötig. Wissenschaft als Vermögen zum Kapital ist unser wirkli-
cher Glaube. Wahrheit ist heute ein bloßer Tauschbegriff. Er wird an 
ökonomischer Effizienz gemessen. Was nicht effizient ist, wird aus
getauscht. Die einzige allgemeine Weltsprache ist die des Geldes. Sie hat 
Welt-Geltung. Der gemeine Wille ist nur der ökonomische, als bedingter 
Wille mit unbedingter Allgemeinheit, als alltägliche Wirklichkeit. Diese 
Werte gelten überall, soweit wir die Welt der Dinge ins Universum ex-
portieren. Ein Nichts existiert in der Natur nicht. Natur erscheint nur 
in Übergängen und Zustandsänderungen von Energie und Materie, die 
stets zugleich sind und sich doch vielfältig konkret mutierend verän-
dern, sich bewegen, aber keinen Anfangsgrund preisgeben. Das Nichts 
existiert nur als Vorstellung in der Unsichtbarkeit nichtiger Werte als 
metaphysische Anschauung. Diese machen das Leben erst wertvoll und 
sie stiften die Welt als Wirklichkeit. Werte werden immer nur getauscht, 
kein Nichts tritt an die Stelle des Wertes unseres Wissens. Mehr weiß 
das Wissen nicht.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Horizont: 
Die Deklination und  

die Vektoren der Tauschlogik

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


107

4. Der sprachlogische Vektor: 
Wort – Sprache – Voice – Datenschweigen 

Über die Entwicklung zur Sprachlosigkeit analoger 
»Biosysteme« in der Epoche  

des Voice-Managements1

Der Titel selbst ist – im historischen Vergleich – Ausdruck einer Zeiten-
wende. Vektor, Daten und Voice-Management sind moderne Begriffe 
der Wissenschaften, sie sind nicht mehr »sprachlich« im ursprünglichen 
Sinne der Bedeutung von Sprache als biologisch gegebene Mit-Teilungs-
form. 

Mit Entwicklung zur Sprachlosigkeit ist ein Entwicklungsprozess 
zur Umdefinition des Menschen als analoges Wesen gemeint, natürli-
che Sprache befindet sich in einem Bedeutungsverlust. Technische und 
mathematische Symbole werden sukzessive zu neuen Universalien un-
serer Kommunikation. Im Alltag bemerken wir das nicht ausdrücklich, 
obgleich jeder hier dieser neuen Dominanz unterliegt und an ihr mit
arbeitet.

Wir haben diese neuen Begriffe und Sprachformen wissenschaft-
lich-ökonomisch, also künstlich geschaffen. Die Natur kennt weder 
Daten, noch irgendein Management von Sprache. Das Management 
von Sprache, das »Voice-Management«, versetzt aber das »Sprache 
habende Tier« (zoon logon echon; Aristoteles) in die Lage, sich hin
ter diese alte Definition zu bringen. Philosophisch gesprochen bedeutet 
dies, Sprache aufzuheben. Gemeint ist damit, Sprache auf eine andere 
Ebene zu transferieren, sich aber zugleich auch von dieser Ausgangsori-
entierung zu entfernen. 

Technischer Fortschritt ist zugleich auch ein räumliches Ereignis, eine 
Distanzänderung und immer eine zeitliche Relativität der jeweiligen Re-
alität. Menschen können sich im Unterschied zu anderen analogen Le
bensformen selber von sich wegbewegen. In diesem Sinne ist technischer 
Fortschritt immer auch eine Selbstdistanzierung. Das wird nur allzu oft 
übersehen.

Diese Form der Selbstdistanzierung kreiert den physikalisch-mathe-
matischen Abstand des sprachlogischen Vektors zur Kausalität des heu-
tigen Voice-Management. Im Klartext: Nur die natürlich gesprochene 
Sprache verbleibt »am Ort« in einer quasi-Gleichzeitigkeit. Sie ist an-
gepflockt an den Raum der lokalen Örtlichkeit. Sprache als Voice in 

1		  Vortrag vor IT-Managern & Wissenschaftlern im Kloster Andechs, Winter-
semester 2015/2016

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

108

Form von Daten hingegen ist tendenziell universell ausgerichtet. Sie 
ist Teil eines Vektors mit unübersichtlichen Koordinaten. Sie ist noch 
hörbar, wo nie ein Mensch war und wo er wohl auch nie hinkommen 
wird, nämlich an den »selben Ort« dieser Voice-Daten, dies geht auch 
physikalisch nicht wirklich. Dieses Phänomen ist eine sehr konkrete 
Form des modernen Datenschweigens.

Universalität der Sprache ist auch ein physikalisch-mathematisches 
Abstandsphänomen, nicht mehr nur ein ökonomisch-philosophisches 
Verständigungsmoment, wie zu Beginn des wissenschaftlichen Auf-
bruchs.

Eine weitere Ebene ist die Mit-Teilung durch Daten. Daten sind 
physikalische Impulsergebnisse mit bestimmten Koordinaten, also 
Raum-Zeit-Bewegungen innerhalb eines Richtungsvektors. In der alten 
Sprache der Nachrichtentechnik sind die mobilen Daten die Anfangs- 
und Endzustände (Ein- und Auslenkung), die zwischen einer Quelle und 
Senke als Welle oder Schwingung mit fixer Orientierung bewegt werden. 
Mathematisch wird dies in der Grundstruktur einer Sinusfunktion dar
gestellt. In der klassischen Physik gilt hier das lineare Wellentheorem, 
in der Quantenphysik sind diese glatten Linearkurven durch Unschärfe 
gekennzeichnet. Quanten lassen sich nicht scharf (exakt) zur gleichen 
Zeit am selben Ort bestimmen. Teilchen und Wellen sind nicht gleichzei
tig räumlich zusammen, sie sind durch Abstände voneinander distanziert. 
Werden diese Wellen durch Schwingungen einer Sinuskurve dargestellt, 
durchbrechen diese die glatte Linearität in ihrer kontinuierlichen Ästhe-
tik. Die Partikel bei der Ein- und Auslenkung sind in dieser Blickrichtung 
am jeweiligen Ort nur stochastisch vorzustellen. Die Mathematik der 
Wahrscheinlichkeiten tritt hier an die Stelle exakt-kausaler Gleichungen.

Die konventionelle Physik der Nachrichtentechnik war anders vor
gestellt. Das alte Telefonat ist (war) die Fern-Stimme. Diese doppelte 
Vermittlung war noch klar oder unklar, präzise oder unscharf, je nach-
dem wie die analoge Mit-Teilung in ferner Reichweite als Wellenlänge 
moduliert und decodiert werden konnte. Analoge (natürliche) Sprache 
wurde auch analog vermittelt. Ungleichzeitige Raum-Zeit-Phänomene 
und ihre Wahrscheinlichkeiten wurden auf »einem Draht« nicht the-
matisiert.

Das Gemeinte und das Verstandene stellte sich deshalb als ein dop-
pelter Prozess aus Modulation und Dekodierung einerseits und dem 
entfernten (tele) Verstehen des Verlautbarten (phone) andererseits dar. 
Wellenträger und Modulation waren in der Frequenz noch harmo-
nisch aufeinander abgestimmt. Durch Modulation und Demodulation 
der Frequenz konnte Sprache auf oder durch eine Trägerwelle hörbar 
gemacht werden. Das analoge Verstehen galt als kardinaler Maßstab. 
Motto: »Ich habe verstanden«. Das war auch eine philosophische Aus-
sage des Ichs.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER SPRACHLOGISCHE VEKTOR

109

Modulation und Demodulation entsprachen der biosystemischen 
Sprech- und Hörwirklichkeit. Eine modulierte Frequenz war im 
wahrsten Sinne noch als Analogie (analogia), d. h. als Entsprechung 
(später relatio; Relation genannt) vorgestellt. Jeder (alte) Radiohörer 
oder Sprechfunker kennt diese Varianten eines Semi- oder Vollduplex-
verfahrens noch, so wie Nachrichtentechniker ähnliches noch vom 
Fern-Sprechen wissen.

Auch die Zeitlaufdistanz war hörbar im Raum. Analoge Kommu-
nikationstechnologien waren noch Ent-Sprechungen ihrer biosystemi
schen Quellen und Senken. Das lässt sich heute nicht mehr so ein-
fach behaupten. Moderne Datenkommunikation ist nicht hörbar. Der 
analoge Bezug zu uns muss heute erst wieder hergestellt werden. Von 
Natur her verstehen wir überhaupt keine Daten. Das macht den kar-
dinalen Wendepunkt des analogen Biosystems in seinem Vektor aus. 
Sprache ist zum Abstandsphänomen des analogen Biosystems geworden 
(»Sprache habendes Tier«). Mit neuen Distanzen entstehen auch neue 
Kausalmöglichkeiten anderer Wirklichkeiten.

Der alte Zustandsgedanke eines ruhenden Selbstverständnisses mit 
klarer Richtung lässt sich in der volldigitalen Kommunikation so nicht 
mehr aufrechterhalten. Daten sind nicht mehr per se richtungsgebun-
den, ihr Vektor ist unklar und unscharf zugleich und ruhend ist nur 
eine Fixierungsvorstellung des alten analogen Biosystems Mensch, weil 
dieser noch in alten Ich-Identitäten vorstellt. Längst aber wird diese 
seine Identität durch Daten koordiniert. Datenkoordinaten bestimmen 
zunehmend Identitäten. Das analoge Biosystem Mensch entwirft sich 
immer deutlicher durch Datenkoordinaten, weniger durch sprachliche 
Feststellung. Der Identitätsbegriff wandelt sich damit deutlich.

Ökonomisch gesprochen ist der Ich-Verwertungszweck vom 
physikalisch-mathematischen Richtungsvektor der Datenbewegung 
dekliniert. Das kannten vorgängige Epochen überhaupt nicht und 
diese Entwicklung nimmt immer mehr an (rasanter) Fahrt zu. Im Klar-
text: Was Sprachdaten – alles – bezwecken können, ist nur äußerst 
unscharf und unklar bestimmbar. Sprachdaten werden zu komplexen 
Steuerungsinstrumenten. Das moderne »Sesam öffne dich« ist bereits 
(teil-)verfügbare Realität. Mensch-Maschine-Schnittstellen werden un-
ter 4.0-Szenarien deutlich zunehmen und mit künstlicher Intelligenz 
angereichert werden. An die Stelle ontologischer Interpretationen von 
Sprache und Denken treten mathematisch-physikalische Anwendungen 
ökonomischer Zwecksetzung. Ökonomisches Interesse dekliniert diese 
Möglichkeiten hin zur relativ realen Realität. Daten vermitteln dem 
analogen Biosystem zunehmend, was dieses als real wahrnimmt, denn 
anders findet in einer datenvermittelten Realität diese tendenziell nicht 
mehr statt. Eine datenvermittelte Realität ist eine unscharfe relativ reale 
Realität.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

110

Gesprochene Sprache steht der Datensprache nicht mehr kongruent 
gegenüber. Unterschiedliche Realtäten bilden eine relativ reale Realität. 
Datenkommunikation ist nicht gleich (=) computerisierte Kommu-
nikation. Sie ist auch räumlich und zeitlich von natürlich gesprochener 
Sprache different. Diese Abstände bilden sich weiter aus.

Analoge Raum-Zeit-Bezugsbedingungen gelten nicht mehr als 
wirklich notwendige Wirklichkeitskonstitution für diese Daten. Der 
Begriff »virtuelle Realität« steht exemplarisch dafür. Das ist vielleicht 
die bedeutungsvollste Wende der Sprachgeschichte überhaupt. Mit der 
Digitalisierung von Sprache (und Bildern) wird diese auch sich selber 
im ihrem Ursprung notwendig fremd, Bild und Sprache treten weiter 
auseinander. Sprachliche Ab-Bildungen erhalten eine neue und andere 
Bedeutung. Sprache ist keine Gleichung mehr für Menschsein. Diese alte 
These lässt sich nicht mehr halten.

Nicht Mutationen natürlicher Wortbedeutungen oder partieller Syn-
taxregeln bestimmen primär unser (künftiges) Sprachverständnis. Was 
der Verstand als logisches Instrument beurteilt, vollzieht sich nicht mehr 
genuin im Horizont seines Datenvektors. Stattdessen lassen modulierbare 
und modulvariierte Sprach- beziehungsweise Wortvarianten ganz neue 
und nicht mehr an analoge Entstehungskontexte gebundene Verständ-
nisse zu, die sich nicht mehr schlüssig an natürliche Wortgeber rückbin
den. Datenkommunikation ist keine analoge Selbstspiegelung (mehr).

Ein Beispiel: Das Wort App ist noch sprachlich rekonstruierbar ver-
ständlich, aber anders als der Begriff Auto ist kein eindeutiger Zweck 
mehr damit präzise bestimmbar. App steht zwar nicht für »alles«, kann 
aber für tendenziell jede Datenapplikation verwendet werden. Es ist 
kein trennscharfer Kategorienbegriff mehr. Analoge Worte und reale 
Datensprache treten zunehmend auseinander. Daten sind keine notwen-
digen sprachlogischen Entsprechungen mehr. Das war früher philoso-
phisch nicht vorstellbar.

Daten können nahezu beliebig analoge Raum-Zeit-Bedingungen 
hintergehen. Für sie gibt es kein konkretes Anfangs- und End-Zustands
paradox eines einseitig bestimmten Telos mehr. Hier zeigen sich die 
deutlich anderen Möglichkeiten unserer Epoche bis hin zur virtuellen 
Realität im Unterschied zu allen Vorepochen. Das Wesen der Kommu­
nikation in der philosophischen Sprachbedeutung ist zunehmend das 
Unwirkliche, das artifiziell Datenlogische gilt hingegen zunehmend 
als das Selbstverständliche, sodann als das eigentlich Natürliche. Wer 
in einer digitalen Kommunikationswelt aufwächst, hat kein analoges 
Störempfinden mehr gegen diese relativ reale Realität. Cyber-Freaks 
denken nicht kritisch reflektierend gegen diesen Vektor, sie nutzen ten-
denziell alle technisch-ökonomischen Varianten dieser digitalen Rea
lität, »wie von Natur her«. Physik ist nicht mehr der alte Begriff der 
philosophischen physis. Diese Realität ist neu und künstlich und wird 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER SPRACHLOGISCHE VEKTOR

111

immer relativer. Technischer Fortschritt bleibt der Entropie der Physik 
weiter verpflichtet, dafür sorgt insbesondere das ökonomische Mehr
wertprinzip.

Wesenheiten erscheinen uns in dieser Datenwelt dann wie Worte á la 
Hexensabbat. Der sprachlogische Datenvektor gewinnt an Geschwin
digkeit, er überträgt im doppelten Sinne unsere Sinnlichkeitsbedingun-
gen auf eine nicht-sinnliche Datenwelt. 

Diese Ebene kann die Mensch-Maschine-Kommunikation genannt 
werden, aber auch die Kommunikation zwischen Maschinen selbst und 
untereinander gehört dazu. Damit eröffnen sich zugleich über einen 
(technischen) Zeit-Raum-Vektor ganz neue Möglichkeiten sich mit-zu-
teilen. 

Vektor ist ein mathematisch-physikalischer Begriff, der eine Punk-
tierung in der Bewegung mittels Koordinaten zum Ausdruck bringt. 
Koordinaten verschaffen uns Standpunkte zur Orientierung. Die Fragen 
»Wo bin ich?« und »Wie komme ich von A nach B?« werden durch 
Vektoren fixiert und als Richtungsangaben geklärt. In der einfachen 
Mathematik sind Vektoren fixe Standpunkte, in der komplexen Mathe
matik sind sie selber Ausdruck einer deklinierten und deklinierenden 
Bewegung. Solche Vektoren heißen Skalare oder Tensoren, diese geben 
mehr als drei Dimensionen, letztere viele (mögliche) Dimensionen an. 

Das analoge Biosystem stellt natürlich aber nur in drei Dimensionen 
vor. Schon die Zeit als vierte Dimension zu den drei Raumdimensionen 
grenzt an unser Alltagsverständnis. Jeder »sieht« sich »ruhend« »fix« 
im Raum. Dies ist aber physikalisch nur eine bloße Fiktion. Das Uni-
versum und alles in ihm befindet sich ständig in Bewegung. Wollten wir 
uns gar als multiples Datenkonglomerat sehen (in unruhigen Quanten 
und Quarks etwa), wären wir alle überfordert, obgleich das der wissen-
schaftlichen Realität heutigen Wissens am ehesten entspräche.

In der Physik der Relativität sind mindestens vier Dimensionen in der 
Betrachtung, drei räumliche und die Zeit. Mehr als vier Dimensionen 
sind für unsere Anschauung nur noch mathematisch, nicht aber mehr 
sinnlich (sichtbar) vorstellbar. Dies gilt eigentlich schon für die vierte 
Dimension. In der heutigen Physik wird mathematisch mit n-Dimen-
sionen gearbeitet. Multiple Raum-Zeitbezüge sind auch in der Kom-
munikationstechnologie bekannt. Das ältere Zeit-Getrennt-Lage-Ver-
fahren, das zum Time-division multiplexing weiterentwickelt wurde, 
führt heute zu komplexen VOIP-Verfahren. Alle Verfahren vermitteln 
mit einem Gleich-/Ungleichzeitigkeitsfaktor räumlich getrennte Sprach-
kommunikation in multiplen Gesprächen gleichzeitig. Dies hat eine 
vielfältig gerichtete Sprachvermittlung, anders gesagt: einen Voice-Vek­
tor technisch konkret ermöglicht. 

Datenkommunikation ist multizeitlich strukturiert, sie hat keinen 
konkret gegebenen Ort als Raum mehr. Daten sind überall als reale 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

112

mögliche Realität vorstellbar. Daten können nicht eingesperrt werden. 
Sie sind zeitlich reproduzierbar und manipulierbar. In diesem Sinne sind 
sie überzeitlich und raumübergreifend. 

Daten schaffen eine neue relativ reale Realität mit. Das alte analog 
gesprochene Wort konnte nicht mehr hinter seine Ausgangskoordinaten 
gelangen. Motto: »Gesagt, gilt«. Das gilt für Daten so nicht.

Keine Datenkommunikation ist im engen Sinne gleichzeitig am selben 
Ort. Hier entspricht sie daher auch der Kernaussage der Quantenthe-
orie. Das gilt für jede technische Sprache. Aber selbst bei natürlicher 
Sprache war und ist das auch nur vorstellungsbedingt der Fall, nur ha-
ben wir dies in unserer Identitätsvorstellung früher nicht bemerkt oder 
bemerken wollen. Das analoge Wort war in einem engen Horizont mit 
kleinem Abstand begrenzt. Das fiel als raum-zeitliches Abstandspro
blem nicht weiter auf.

Hinter der Chiffre »Wort – Sprache – Voice – Datenschweigen« steckt 
also ein Bewegungsmoment und eine Tendenz als Vektor. Wort und 
Sprache unterscheiden sich durch die Syntax, also durch Regeln. Worte 
sind zumeist selbstverständlich, Sprache nicht (mehr) und Datenkom-
munikation kennt kein natürliche« Verstehen mehr. 

Ein weiteres Beispiel: Der Ruf »Hilfe« (nur das Wort) ist klar und un-
scharf zugleich, aber doch sehr eindeutig in seiner Intention und Unmit-
telbarkeit. Der Satz »Ich könnte vielleicht Hilfe gebrauchen, wenn ich 
sie mal nötig habe.« bleibt allgemein unscharf, aber doch verständlich. 
Sprache relativiert und realisiert sich nur kontextbezogen, sonst wird sie 
zunehmend unscharf. Ein Wort ist unscharf ohne seinen Kontext. Kon-
texte sind daher Bezugsrahmen für Verständigungen. Datenverständ-
nisse werden hingegen durch mathematisch-physikalische Methoden 
und deren Grenzwerte und Rahmenbedingungen verstanden. Bei einem 
Brand etwa ruft ein technisches System nicht »Hilfe«, es alarmiert auf 
Grenzwerte hin und zwar mit vorbestimmtem Vektor und einer inten
dierten Kausalität. Der nackte analoge Hilferuf ist als causa undeutlich 
und ohne erkennbaren Vektor. Der Alarm als Datenereignis muss nicht 
hörbar sein, ist dafür (in der Regel) mit klarer, kausaler Bestimmung 
sowie vielfältig interpretierbar nutzbar und nicht räumlich begrenzt. Er 
hat einen anderen Radius als das analoge Biosystem.

Dieser Daten-Voice-Vektor gewinnt immer mehr an Bedeutung. In 
der technischen Alltagskommunikation vollzieht sich daher ein bewe-
gendes Moment der Umdefinition des alten Menschenbildes und zwar 
überall in unserem Alltag. Durch ein datenstrukturiertes Voice-Ma
nagement werden analoge Biosysteme zu Relationsbezügen innerhalb 
einer künstlichen Datenwelt, in der sie dann aber auch zum vernetzten 
und letztlich nur noch beweglichen und austauschbaren Teilbaustein 
werden. Das kannten unsere Vorfahren nicht, für sie war Sprache etwas 
Göttliches: »Am Anfang war das Wort«. Nun steht am Anfang unseres 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER SPRACHLOGISCHE VEKTOR

113

Alltags zunehmend ein datentechnischer Prozess mit seiner ökonomi
schen Zwecksetzung. In ihm widerfährt sich die Spiegelung aller Leit-
wissenschaften in ihrer deklinatorischen Kraft. Diese ändert diskursiv 
das Menschenbild vom analogen hin zum datenintegrierten Biosystem. 
Leben jenseits von Datenkommunikation wirkt heute schon unreal, zu-
mindest in den hiesigen Gesellschaften. Dergestalt besteht ein beweg-
liches Abstands- und Standpunktproblem für alle Leitwissenschaften, 
das wir als Fortschritt erleben.Wobei Fortschritt auch eine Distanzge-
winnung ist, ein Mehrwert als Wirklichkeitsentropie. Anders gesagt: 
Fortschritt ist die Standpunktbewegung durch andere Abstandsmaße.

Hier liegt die wohl größte Herausforderung von »voice as a data«. 
Es tangiert alle Leitwissenschaften und damit uns alle. Sprache war und 
bleibt auch ein Abstandsmittel. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114

5. Die Deklination oratischer Begriffe  
durch die Kategorien der Tauschlogik

Blickrichtung aus unserem Lebensraum in unsere 
Zeiträume – relative reale Realitäten überall

Alles ist tauschbar. Und alles ist austauschbar. Daher ist nur die relativ 
reale Realität (triple R) wirklich. Diese und nur diese ist unsere einzige 
reale und zugleich reelle Wirklichkeit. In einer beobachtbaren Perspek-
tive multipler Möglichkeiten mit – quantenphysikalisch gedacht – auch 
irrealen und damit auch imaginären Möglichkeiten (mathematisch: 
negativ reellen Zahlen) gleichzeitiger anderer Realitätsverläufe in einem 
komplexen Gesamtvektor Raumzeit ist jede beobachtbare Realität nur 
relativ real. Dies folgt zum einen aus einer radikal weitergedachten Kon-
sequenz der Relativitätstheorie Einsteins mit quantenmechanischem 
Zusatzwissen, das mit Heisenberg und Schrödinger begann und mit 
den heutigen Theoremen zur Vereinheitlichung dieser unterschiedlichen 
Denkansätze, wie denjenigen von Stephen Hawking oder Frank J. Tipler, 
fortgesetzt wurde. Zum anderen folgt dies aber zugleich auch aus einer 
präzise bestimmten Logik der Ökonomie, die erst alle Denkansätze in 
einen Gesamtwirkungszusammenhang der uns allen gemeinsamen, aber 
stets nur relativ realen Realität setzt, und zwar durch die Kategorien der 
Tauschlogik. Ohne Ökonomie existiert keine Realität. Ohne Ökonomie 
ist nichts wirklich.

Natur tauscht permanent aus und zwar methodisch als produktive 
Destruktion. Alle Naturzusammenhänge sind permanente Übergänge 
und Entstehungs- und Vernichtungsvorgänge von Energie in Materie 
und umgekehrt, Wechselwirkungen von Teilchen und Antiteilchen, 
Materie und Antimaterie, Interferenzen von Wellen und subatomaren 
Teilchen in komplexen Zuständen. Alles bleibt tauschend bewegt, Raum 
und Zeit ebenso. Natur kennt keine fixe Identität. 

Das ist nur unsere – alte – oratische Interpretation. Natur produ
ziert Individualitäten und zwar viele davon und keine bloß replikativen 
Muster vorbestimmter Nichtaustauschbarkeit. Natur zerstört diese In-
dividualitäten aber ebenso wieder und produziert neue, andere, gleiche 
oder ähnliche Individualitäten. Dies ist nicht – sicher – planbar. Kein 
Eiskristall ist identisch mit einem anderen, keine DNA ist mit einer 
anderen unverwechselbar identisch. Kein Planet hat einen identischen 
Zwilling, nur ökonomisch vorgestellte Wertigkeiten sind identisch mit 
der Vorstellung eines Dritten. Diese Synthese ist der Preis einer Ware 
in Geld gemessen auf dem Markt als allgemeiner Austauschraum. Das 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

115

kennt die Natur nicht. Natur kennt und hat keinen Wert. Ökonomie ist 
der bewertete Wertbestand jeden Wissens.

Die Idee von einer fixen Identität gehört in den Bereich der Religion 
oder der Philosophie. Diese repräsentieren die deklinierte(n) Altmeta-
physik(en), die vor der heutigen Ökonomie abwechselnd führend und 
herrschend war(en).

Heute ist nur die Ökonomie von unbedingt herrschender Allgemein­
heit. Ähnlich wie die Gesetze der Physik als Wissenschaft der Natur 
eine stets überall im Universum und damit in Raum und Zeit geltende 
Logik behaupten, hat auch die Ökonomie eine kosmische Gültigkeit. 
Sie ist räumlich – wie die Logik der Physik – ebenso unbegrenzt, wie 
sie zeitlich nicht endend (»unendlich«) vorgestellt wird. Ökonomie gilt 
als notwendig, ergo als kausal unabdingbar. Darin steckt das Problem 
von Raum und Zeit als das einer schlechten Unendlichkeit in ihrer Un-
begrenztheit. Aber auch die oratisch vorgestellte Identität ist nur eine 
Austauschware!

Das ist der Raum ökonomisch gegenwärtiger Zukunft, der Tausch 
und Austausch von Identitäten zur Mehrwertsteigerung.

Ökonomie vollzieht sich ähnlich der Natur als Tausch- und Austausch
logik. Auch ihre Gesamtmethode ist die produktive Destruktion und 
zwar von Werten zur Steigerung von Mehrwert. Dies ist die Richtung 
ihres Vektors. Diese Kraftrichtung ist als Vektor – ökonomisch – unum­
kehrbar, nur die Natur kann dies austauschen.

Der Gesamtvektor physikalischer und kausal gedachter Wirkungs
energie ist zunächst die zeitlich und räumlich gleichförmige, gleichgerich
tete und gleichbleibend-lineare relativistische Äquivalenz von Energie 
(E) = Masse (m) mal (x) Geschwindigkeit. Ihr Momentum ist der Impuls 
(p) und die Akzeleration (v) der Masse (m) zur Vollwirkungsenergie (E), 
die relativistisch als klassische kinetische Energie (                ) in der 
Masse als »ruhendes« Potential derselben relativistischen Realität als 
in dieser inhärent vorhanden vorgestellt wird, ähnlich der Masse der 
Kugelenergie bei Newton. Diese bewegliche (χινεσις, kinesis) und doch 
relativistisch ruhende und zugleich veränderlich bewegliche Energie, die 
immer in Masse erhalten bleibt, wird nun, und zwar im Quadrat (c2) 
ihrer Akzeleration, wie bei Einstein (SRT und ART) an der Ausbrei-
tungsgeschwindigkeit des Lichts (c = 299 752 458 m / s ≈ 300 000 km / 
s) im Vakuum als konstantes und absolutes Maß gemessen. Masse wird 
dabei ebenfalls dualistisch als ruhende und schwere Masse der relativis-
tischen Gesamtmaterie vorgestellt. Der Impuls bewegt die Masse, bleibt 
aber selber, wie die Energie und die Materie auch, als Gesetz erhalten 
(Einstein, ART und so, wie die klassische Physik insgesamt).

Energie und Materie, diese am Licht gemessen, sind als adaequatio 
est nun mathematisch als ( = ) geschrieben. Die δναμις (lat. potentia, 
dt. Vermögen oder ruhende Kraft) und die ενεργεια (dt. Energie) als 

p = 1  ⋅  m ∙ v2

          
2

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

116

teleologisch vollzogene Wirklichkeit (εντελεχια, lat. actus) repräsentieren 
nun als verwirklichtes Vermögen das Bewirkte (ερχον) als υλη = Materie. 
Dies ist die Physik der kinetischen Energie von Aristoteles und der nun 
differential wie zum Teil imaginär gedachten und dadurch von Einstein 
mehrfach komplex erweiterten Euklidischen Geometrie des Pythagoras 
(a2 + b2 = c2). Insbesondere ist dies mit der Mathematik von Gauß und 
Lorentz (SRT) beziehungsweise der von Gauß und Minkowski (ART) 
sowie der Physik der kinetischen Energie und Mechanik von Newton 
und der relativistischen Blickrichtung von Galilei umgesetzt. All dies 
verbleibt in einem kausalen und linearen Horizont gegründet. Dieser 
wird nun als die Struktur unseres Universums als adaequatio zur Natur 
vorgestellt. Dies steckt alles (komprimiert) in der Kurzformel E = m ⋅ c2.

Die Natur erscheint nun als Gleichung, aber nicht als totes Gleich-
gewicht, sondern als ewig dynamischer Vektor mit einem (vorläufigen) 
Überschuss (Pseudo-Mehrwert, physikalisch Inflation genannt) an 
Materie und damit vorgängig an Energiepotenz, sonst wären Dichte 
und Masse, wie noch von Newton vorgestellt, ein Equilibrium und das 
Universum hätte einen (ruhenden) Mittelpunkt, der nicht evident ist 
(ART). Wir sehen stattdessen ein Universum sphärischer Deklination, 
werfen einen Blick auf die Krümmung einer kugeligen und einer viel-
leicht zweidimensional reduzierten Welt als Ellipse, die unserem Vor-
stellungshorizont linearer Beugung treu bleibt, die den Überschuss von 
Materie gegenüber der Dichte und den der Energie gegenüber der Ma-
terie kausal erklärt. Alles erscheint wieder im Lot, im rechten Maß. 
Raum und Zeit sind relativistisch im Verhältnis zueinander geradlinig 
gekrümmt.1

  
 		

Wenn aber gilt         ,  dann ergibt die Rechnung vielmehr, »daß sie 
(Anm.: die Welt) bei gleichmäßig verteilter Materie notwendig sphärisch 
(bzw. elliptisch) sein müßte. Da die Materie in Wahrheit im Einzelnen 
ungleichmäßig verteilt ist, wird die wirkliche Welt vom sphärischen Ver-
halten im Einzelnen abweichen, sie wird quasi-sphärisch sein. Aber sie 
wird notwendig endlich sein müssen.«2 Dem Gleichgewicht ist abge­
schworen, der linearen Kausalität hingegen (noch) nicht. 

Einstein ist ein denkender Traditionalist, ein großer Erneuerer alter 
Paradigmen. »Die Wahrheit« ist für die Denker, was für viele Tiere die 

1		  Einstein, Albert (1988): Über die spezielle und die allgemeine Relativitäts­
theorie. 23. Aufl., Berlin: Springer, 72f.

2		  Ebd., S. 75.

R2 = 2

              
 KP

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

117

süße Honigfalle ist. Sie wurde noch nie zuvor als tauschbare Ware ge-
dacht, wie dies hier der Fall ist. Wahrheit ist auch nur ein Austauschpro-
dukt. Sie verleitet zum Absoluten, sie verleugnet den relativistischen 
Denkansatz in der Essenz, den gerade Einstein so genial befördert hat. 
Ihr Honig heißt lineare Kausalität, ein bloßes Mittelmaß letztlich.

Diese Idee der Wahrheit ist eine sehr alte Idee von Maß und Mitte 
(μτρο, metro), auch wenn dieses Mittel-Maß später – im kleingeistigen 
und wissensfeindlichen, daher volldekadenten »katholischen« Rom 
(katholisch als Begriff ist ein Plagiat aus der Kategorienlehre des Aris-
toteles und hergeleitet von χαθ’ολον, was übersetzt so viel bedeutet wie 
»das allgemein Bestimmte des Ganzen«) – auf den Horizont einer platten 
Scheibe beschränkt war, und zwar durch einen geschäftstüchtigen soge
nannten Stellvertreter Gottes und seine unfehlbare dogmatische Sende
energie. Galileo Galilei, der erste Relativist, hat der Physik und der Wis-
senschaft insgesamt ihre besudelte Ehre zurückerobert. Die antike Physik 
und Philosophie kannte diese Kugelstruktur allerdings bereits,3 bis dieses 
Wissen tyrannisch und brutal verboten und vernichtet wurde. Wir haben 
Grund, Galilei zu danken und wachsam zu bleiben! Altes und neues Wis­
sen schafft wertvolles Mehrwertwissen. Wissenskapital ist die Effizienz 
der produktiven Destruktion. Sie ist unsere ökonomische Produktivform.

Dieses Wissen ist weder räumlich begrenzt noch zeitlich beschränkt 
vorstellbar. Energie kristallisiert Materie, in der sie ruhend enthalten er-
scheint und diese ständig und beständig bewegt. Unser Universum wird 
(noch) als expandierend beobachtet (Hubble). Raum und Zeit sind Fol-
gen dieser Expansion (»Inflation«) in der Standardtheorie des Urknalls. 
Energie treibt Materie hervor, diese treibt den Raum hervor, an den die 
Zeit gebunden ist. Kein Raum, keine Zeit (SRT); keine Materie, kein 
Raum (ART): Energie und Materie sind äquivalent und relativistisch 
zueinander. Die Produktion der Materie ist die energetische Destruktion 
der Singularität. Dualismen sind real, aber eben nur relativ zueinander 
vorzustellen.

Wissen ist nicht in Raumgrenzen beschränkt, es verliert nur seine zei-
tige Wertigkeit. Wissen wird deklinatorisch abgeschrieben oder rekon-
struktiv wieder aufgewertet, reloaded, um dem Zeitgeist zu schmeicheln. 
Wissen hat nur einen oratischen Raum und Beobachtungen finden nur 
in diesem statt. Kein Wissen ist als Wissen beobachtbar. Beobachtbar 
sind nur Ereignisse, wie die Physiker dies nennen und diese sind an ein 
Bewegtes gebunden, sonst ereignet sich nichts, was wir beobachten kön-
nen. Physiker denken in energetischen Vektoren der Richtungsbestim­
mung solcher Ereignisse.

Denker unterscheiden präzise zwischen solchen Ereignissen der Beob
achtung und deren grundlegender Interpretation. Letztere bezeichnen 

3		  Vgl. Platon (2007): Phaidon, 97 e.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

118

wir als oratisch, d. h. theoriebezogen. Im Wort Theorie (θεορια) sowie im 
Verb theorein (θεορειν) ist das alte indogermanische Wort des anschau-
enden und produktiv hervorbringenden ορα (altgr. ora) im Unterschied 
zum eidetisch »beobachtenden« οραϖ enthalten. Das altgriechische ορα 
bedeutet unter anderem auch Zeit-Stunde, das spätere lateinische ora ist 
bereits in beten dekliniert (ora et labora, bete und arbeite). 

Denkende Physiker wie zum Beispiel Galilei, Descartes, Leibniz, New-
ton, Planck, Einstein, Heisenberg, C. F. v. Weizsäcker, Hawking und  
F. J. Tipler usw. trennen die beobachtbaren Ereignisse strikt von der the-
oretischen Anschauung, bloße Wissenschaftstheoretiker ohne physikali
sches Substanzwissen benötigen dagegen keine (eigene) Inhaltstheorie 
mehr. Sie mathematisieren die Ereignisse bloß als Theoriesurrogate. 
Physiker als Philosophen denken daher diesen Unterschied zur re-
duktionistischen Prädikatenlogik sehr genau. In anderen Disziplinen 
ist dieses Gesamtzusammenhangswissen disloziert, daher verläuft die 
Rückgewinnung dieses (zeitlich) vorgelaufenen Wissens eher schleppend 
und zögerlich, sehr zum Nachteil dieser wissenschaftlichen Disziplinen 
und ihrer Nutznießer. Ein platter Positivismus wirkt wie die sprechende 
göttliche Wahrheit aus dem brennenden Dornbusch, nämlich verwüs-
tend für die Wissensakkumulation. Einstein hat Popper daher konse-
quent und kurzerhand abgefertigt.4

Aber die heute entstehende Datenökonomie bewirkt auch einen 
genaueren Differenzierungsgrad, da in diesen Daten Wissen gespeichert 
ist, ähnlich der potentiellen Energie als ruhender Materie. Wissensöko­
nomie dekliniert sich zunehmend in Datenökonomie. 

Wissensökonomie ist das verschränkte Wissen als physikalisch beweg
te Energie in der bewegenden Bewertung durch die Ökonomie. Sie ist 
die Kohärenz von Physik und Ökonomie im und als dem neuen Da
tenmenschen der realen relativen Realität. Deren Dekohärenz ist auch 
die lamentierende Altmetaphysik aus Religion und Philosophie. Auch 
sie wird nun mitdekliniert und im neuen Gesamtzustand mitverändert, 
selber gebeugt und zum Austausch gedrängt. 

Das Zeitalter der Philosophie geht (seit langem) seinem Ende entge-
gen, aber der Bedeutungszerfall wird nun offensichtlicher; die religiöse 
Orientierung ist relativ stabil – instabiler in ihrer Zerfallszeit, aber 
auch ihr Zerfall ist nicht zeitinvariant. Ihr Ereignishorizont ist räum-
lich umgrenzt, denn mit der Wissensökonomie und dem Datenmen-
schen beginnt ein neuer Abschnitt der Tauschlogik in der menschlichen 
Evolution. Diese Evolution ist technisch, also selbstgemacht und weder 
objektiv noch subjektiv, sondern allgemein-universell konstituiert. Indi-

4		  Zum Briefwechsel beider vgl. Popper, Karl (2005): Logik der Forschung. 11. 
Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 414ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

119

vidualitäten sind möglich, aber nur als Dekohärenz und Destruktion der 
alten Subjektivität. 

Das Subjekt steht selbst zum Austausch an. Individualitäten bleiben, 
aber die Subjektivität als Identitätsmaske wird ausgetauscht in multiple 
und differente Datenrollen. Diese sind untereinander nicht identisch, 
aber sie sind durch die ökonomische Verwertbarkeit dekliniert, die über 
diese realen Möglichkeitspotentiale verfügt.

Unsere Begriffe, die künftig als reine Daten erscheinen, sind prinzi
piell zeitlos. Ihr Raum ist quanten-klein, ihre Reichweite hingegen kos
misch-weit. Sie stehen jenseits eines bloßen Glaubens oder einer so-
zialkritischen Wissenschaftstheorie.

Raum und Zeit sind relativistisch zur deklinierten Raumzeit verkettet. 
Sie haben seit Einstein ihre philosophische Eigenständigkeit verloren, 
ebenso die ökonomische Eigentlichkeit als alte Substanz (ὑποκείμενον, 
hypokeimenon, dt. Zugrundeliegende) von Energie und Materie. Dieses 
Altwissen ist runderneuert, das ökonomische Gleichgewichtsideologon 
hingegen noch nicht. Es entgeistert die Lehrbücher immer noch, aber 
warum eigentlich?

Ökonomisch lässt sich ein Gesamtvektor in der metaphysischen 
Wirkungskraft als Markt (M) = Verstand (V) denken, deren imaginäre 
Materialität ungefähr dem Wissenskapital (BC = Braincapital) unscharf 
analog entspricht. 

Im Alltagsbewusstsein wird der Markt noch als externer Raum und 
dessen zeitgegebenes Ereignis vorgestellt, Ökonomen dagegen ver-
stehen unter Markt noch ein periodisches oder ad hoc auftretendes 
Raumereignis, etwa nach dem Muster von wuselnden Marktfrauen 
unter dem Glockenturm mit Warenständen und Hundegebell. Aber nie-
mand in der Theorie wird davon aufgeweckt und aus der Lethargie 
dieses Gleichgewichts gerissen. Denn hier (zeitlich) treffen sich doch da 
(räumlich) Angebot und Nachfrage. So steht es seit ewigen Zeiten in 
den Lehrbüchern der Fachdisziplin. Dieses Raum- und Zeitverständnis 
kennt weder den Stand der Physikdiskussion der letzten hundert Jahre, 
noch die Bedeutung des Verstandes in der Blickrichtung des Denkens. 
Markt wird noch »natürlich«, das heißt ganz naiv außerhalb unseres 
Kopfes gedacht, ohne den wir allerdings innerhalb dieser Vorstellung 
nichts beobachten können. Ein tiefes ökonomisches und fundamentales 
Missverständnis!

Auch besitzt die Ökonomie keine Materie im physikalischen Sinne. 
Sie ist aber sehr wohl die Kraft, aus der der energische Wille als phy-
sische Kraft zum imaginären Wert und zum sich steigernden Mehrwert 
als Strukturprinzip von Wirklichkeit produktiv hervortritt und dabei 
altes Wissen, Glauben und Meinen unwillkürlich zerstören muss, um 
neuem Wissenskapital den Weg zu bereiten. Nur Wissen ist ökonomisch 
»raumgebend«, wie nur Materie physischen Raum schafft. Wissen ist 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

120

dabei immer zeitlich, aber unbestimmt endlich an Wissen gebunden. 
Ökonomie ist der Gegenstand des Gegenstandslosen.5 

Gemeint ist hierbei nicht, dass die Ökonomie keinen Gegenstand hat, 
sondern dass ihr Gegenstand nur aus puren, reinen Verhältnissen, d. h. 
aus relativen Relationen ohne Materie besteht, als Wertbeziehung zwi
schen Begriffen und Kategorien. 

Ein Wert entsteht durch die Preisdifferenz in der Identität des 
Markturteils mittels der Realisation der Vektorgleichung ≡ Ware = 
Geld = Preis ≡ Δ Geld oder Mehrwert. Dieser Dualismus ist instabil 
und deklinierend wie die Interferenz und Frequenz einer Welle beim 
Auftreffen auf einen anderen Gegenstand. Der ökonomische Dualismus 
ist ständig unbeständig, also dekohärent, weil sich steigernd, aber stets 
gleichzeitig und ungleichzeitig. Er verformt sich nur in seiner Erschei
nung als Wertzuwachs. Alles ändert sich tauschend mit. 

Der alte Begriff vom Sein (ειναι) wird nur noch zur Erinnerung an 
den Ursprung einer Ontologie verbleiben, die ihren Dienst bereits 
mit Heideggers Rettungsversuch in Sein und Zeit, als Irrversuch einer 
Metaphysik ohne Ökonomie und moderne Physik, als unzeitgemäß 
ausgehaucht hat. Das entspricht tatsächlich kurios der Urbedeutung 
des oratisch wichtigsten Begriffes der Metaphysik, dem der »Seele«, 
dem Atmen und Hauchen beziehungsweise dem Aus- und Einatmen 
und dem beginnenden Ein- und finalen Aushauchen, was aus dem in-
dogermanischen atman stammend dem frühen altgriechischen ψυχω 
entspricht. 

Diese biologische Tauschbedeutung und anfängliche Interpretation 
der Seele wird wieder in den Vordergrund rücken, denn eine Seele als 
Ankerplatz gegen Raum und Zeit und ohne den Mehrwert der Ökono-
mie zu denken, hat als Legitimationsrelevanz in unseren ökonomischen 
Zeiträumen keinen Lebensraum mehr. Ein Sein in seiner und dann je
weiligen sowie jemeinigen Zeit als ein methodisches Zurück, das ex-
plizit ausgerufen wurde von ihm als »eine Maxime [...]: ›zu den Sachen 
selbst!‹«.6 Dies offenbart die volle Ignoranz der Physik seiner Zeit und 
die Naivität einer Seinsbestimmung als ein »Immer-schon-in-die-Welt-
geworfen-Sein«, wie sie für einen Jesuitenschüler und späteren Studen
ten der Theologie angehen mag. Dem selbst vorgetragenen Anspruch der 
großen Denker entlockt dies aber eher ein Kopfschütteln und schmun-
zelndes Stirnrunzeln, mehr nicht. Die Philosophie als Epoche (epochė, 
von εποχειν = mittlerer Haltepunkt und Mittelpunkt des Denkens) ist 
hier abgeschlossen worden. Die Ökonomie hätte bereits an dieser Stelle 
übernehmen müssen, allerdings steht sie auch heute noch vor dieser 

5		  Vgl. Rosenthal (1986): Die Gleichursprünglichkeit von Ökonomie und Wis­
senschaft, S. 219.

6		  Heidegger (1963): Sein und Zeit, § 7, S. 27.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

121

Herkulesaufgabe und sucht ihren Halt weiterhin unentwegt in anderen 
Disziplinen, wie sie es paradigmatisch gewohnt und eingewöhnt (ηϑος, 
ethos) ist. 

Auch die Seele, die sich heute noch als unaustauschbare Ich-Identität 
selber vorstellt, wird austauschbar. Eine ganz neue Epoche beginnt. Sie 
wird durch die kohärente Verschränkung von Physik und Ökonomie 
bestimmt. Philosophie spielt keine relevante Rolle mehr, Religionen nur 
noch eine inferiore. Auch Gottheiten sind austauschbar. Es sind bereits 
sehr viele von ihnen ausgetauscht worden, nur die Priester sind immer 
verblieben. Metaphysisch ist diese Dekohärenz der alten Identitäten als 
Metamorphose zu denken. 

Physikalische Übergänge von energetischen Eigenzuständen in über-
lagerte Gesamtzustände kennen die Metamorphosen in ähnlicher Form. 
Ihr Signum ist die Superposition als nicht gestörte Überlagerung von 
sich überschneidenden Wellenfrequenzen, verstanden als Verschränkung 
differenter, aber realer Gesamtzustände: Individualitäten ohne Subjek­
tivität.

Ökonomisch verhalten sich die Kardinalkategorien Geld, Ware und 
Preis als Kapital wie eine physikalisch mehrfach überlagerte Welle. Keine 
dieser Kategorien ist ohne die anderen wirklich und wirksam. Jeder Ra-
diozuhörer hört seine modulierte Tonwelle als Musik oder Gespräch, 
diese ist aber parallel und homogen verschobenen zur differenten 
Trägerwelle und doch »zugleich« »in eins« mit dieser, die der abgelenk
te (deklinierte) Hörer jedoch nicht hört. Aber ohne diese Modulation 
der Trägerwelle würde er tatsächlich nichts hören. Erst die modulierte 
Amplitude bildet hörbar die Rundfunkwelle, denn ohne Trägerfrequenz 
wäre nur so etwas wie »Doktor Murkes gesammeltes Schweigen« (eine 
Kurzgeschichte von Heinrich Böll) zu hören, ein leeres Rauschen aus 
dem Raum ohne zeitliche Information. 

So überlagert sich das Kapital aus Wissen zum Mehrwert des Wis-
senskapitals, das sich aus Vermögen und Vorwissen kontinuierlich 
dreht wie eine Welle als »Spin« in ihrer Vektorrichtung. Sie hat kein 
Sein als Sich-Sein, denn sie ist immer geteilt und bewegt als kommu­
nikative Mit-Teilung und dabei gedreht in ihrem Spin. So sind (es) alle 
ökonomischen Kategorien in ihrer Bewegung auch. Die Mit-Teilung ist 
der Quasi-Vollduplex-Vektor (technisch: full-duplex; FDX) der tradi-
tionellen Marktkommunikation, die über die Technisierung zum Zeit-
duplex (TDD, Time Divsion Duplex) und zum MDD (Multitime Di­
vision Duplex) technisch immer unilateraler wurde (effizienter). Nun 
treten in der vektorisierten Datenökonomie komplexe Tensoren an 
die Stelle der bidirektionalen Ursprungskommunikation »natürlicher« 
Sprachgewohnheiten. Raum und Zeit sind längst zum technisierten Vor-
stellungsgegenstand geworden. In den Daten sind sie dekohärente Su-
perpositionen ohne reflektierende Störsignale analoger Unschärfe durch 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

122

Unverständnis auf der Seite der vorstellenden Sinnlichkeit und deren 
stets unscharfer Interferenz. Daten sind reine Nichtsinnlichkeiten, sie 
»riechen« nicht und nichts mehr, sind dem νϖς (nous) entzogen, der sie 
erzeugt hat. Sie sind mathematisch reine Analogien der Entsprechung 
künstlicher Ereignisse der Natur.

Sprechen wird in der Datenökonomie zunehmend zum Privaterleb-
nis dekliniert, das ist geradezu die Deklination des Logos-Mythos als 
Menschen-Bild-Definition der Philosophie, die von der Theologie gerne 
kopiert wurde, nun aber nicht mehr als Trägerfrequenz des Datenmen-
schen angesehen werden kann. Die Diskurstheatralik wird ökonomisch 
(so) nicht mehr gebraucht. Wellen als Mit-Teilungen werden komple
xer.

Eine Welle ist »räumlich« in der Ausdehnung der Extrema ihrer 
Amplitude und »zeitlich« in der Periode ihrer Frequenzwiederholung 
im Verlauf ihres energetischen Vektors als gleichförmig-homogene Be-
wegungsrichtung mit der Grundformel        und zunehmend mit Hei
senbergs quantenmechanisch gedachter »Unbestimmtheit des Impulses 
(Masse x Geschwindigkeit)« als Δ q Δ p ≳ h zu p Δ x Δ q ≳ h bestim-
mt. Wellenberge und Wellentäler werden durch Energiequanten (q) mit 
dem Impuls (p) gedacht, deren wechselseitige Grenzbeträge              die 
relative Unschärfe innerhalb des Paketes (gemeint sind Energiequanten) 
bezeichnen; außerhalb sollen die Wellen durch Interferenz kompensiert 
werden (durch das System der Umgebung).7 

»Unscharf« ist die mathematische Bestimmbarkeit des Ereignisses in 
der Welle und seiner Abgrenzung der energetischen Partikel, die diese 
in sich als Welle transportiert und dualistisch daher erst so zur Welle 
gemacht wird, so sie doch immerzu Partikel und Welle zugleich ist und 
bleibt. Orts- und Impulsunschärfe »zusammen« ergeben die Heisen-
bergsche Unschärferelation als  Δ x Δ 𝑝 ≥    . 

Ob diese Formel von Heisenberg oder Einsteins E = m ⋅ c² mehr an 
ökonomischem Wert zum Mehrwert steigern kann und wird, ist nur 
durch die Physik und die Ökonomie gemeinsam entscheidbar, und 
zwar durch die relativ reale Realität der Markturteile (=Kategorien) 
der Tauschlogik. Die Philosophie wie die Religionen stehen bei dieser 
Wertfrage nutzlos am Rande des Spielfeldes, dies ist die sehr reale game 
theory. Religionen und Philosophie hatten ihre Epoche bereits.

Kommunikation – als Dekohärenz gedacht– ist eine Mit-Teilung als 
gemeinsamer Gesamtzustand. Physik und Ökonomie kritisieren zusam-
men die Realität der Natur in diesem relativen Relationsverhältnis als 
reelle Realität. Hierfür wird die Philosophie nicht mehr benötigt, denn 
sie stiftet keinen erkennbaren Mehrwert mehr.

7		  Vgl. Heisenberg, Werner (1930): Die physikalischen Prinzipien der Quan­
tentheorie. Leipzig: Verlag S. Hirzel, S. 10f., S. 18.

λ = c

             
f

      Δq   

           
 λ o 

   
= n

  ℏ
  2

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

123

Ökonomie und Philosophie sind gleichursprünglich, aber heute 
dominiert die Ökonomie.8 Heidegger hat die Philosophie zeitgleich zu 
Albert Einstein, Werner Heisenberg, Erwin Schrödinger, Niels Bohr, 
Richard Feynman und Paul Dirac (wohl aus alter Jesuitenüberheblich
keit heraus) sprichwörtlich uneigentlich zu Grabe getragen. Auf ihn 
folgte wesentlich nur noch Wissenschaftstheorie oder moralisierende 
Soziologie, allenfalls noch eine eloquent vermittelte Geschichte der 
Philosophie durch seine Schüler, Pädagogik also, keine Denker von 
Format mehr. Hier läuft eine lange Welle ihrem energetischen Ende 
entgegen.

Ökonomisch zeigt sich (längst) ein ähnliches Problem, wie in der 
Physik bei der Dekodierung der Wellenstruktur. Kein Preis bleibt. Er 
hat immer (zeitliche) Vorläufer im Wert als Ware und Waren verblei-
ben (räumlich vorgestellt) nicht als solche außerhalb des Marktes, denn 
dann verlieren sie ihren allgemeinen Wert (= Preis) und sind nur noch 
Güter. In der Sphäre des Marktes werden diese Güter wieder zu Waren 
und diese wieder zu Preisen – bis zur nächsten Metamorphose in weite
ren und steigernden Mehrwert. Dies ist der Vektor des Mehrwertes in 
nuce. Es sind Wellenbewegungen als Kapitalbewegungen, die mit sehr 
unscharfer Bestimmbarkeit versehen sind. Niemand kann sicher im 
Voraus berechnen, wann ein Gut (wieder) zur Ware werden wird. Die 
Interferenz zwischen beiden wird damit verändert und als Impuls wird 
die Akzeleration des Mehrwertes in seiner Bewegung als ökonomischer 
Partikel ebenfalls und dadurch mit räumlicher und unscharfer Unbe
stimmtheit zeitlich bewegt.

Ökonomie ist äußerst komplex und kompliziert in der Struktur, 
kein bloßer Fall nur für eine Spielmathematik, die rational-subjektive 
Verhaltensmuster als eine harmonisierte mögliche Gesamtoption zum 
rationalen Entscheidungszwang als logische Strategie freier Möglich-
keiten begreift, diese aber als notwendige Unmöglichkeit einer nicht 
rationalen Möglichkeitsauswahl implizit ausgrenzt. Das Spiel heißt 
Rationalität gegen gesteigerte Mehrwertrationalität als dekohärente 
Gesamtsituation. Die Wahrscheinlichkeitskalküle sind notwendig ra-
tional im Blick ihrer kausalen Vektorrichtung. Sie bleiben auch bei im-
mer komplexer werdender Mathematik in der Tradition des Gaußschen 
Lineals des Normmittelmaßes als Richtgröße in der Blickrichtung seiner 
»Glocke«. Diese läutet richtig und nicht bloß zufällig. Ihr fällt zu, was 
zu ihr gehört: das alte weniger Rationale als das Akzidentielle gehört 
zur Substanz des rational-mehrwertigen Kalküls, das Zufallende als 
Dekliniertes (συμβεβεβκος; symbebekos) fällt dem Deklinierenden des 
Zugrundeliegenden (υποκειμενον; hypokeimenon) aus der Aristoteli
schen Logik zu. Auch dies ist eine lange Welle. 

8		  Vgl. Rosenthal (1986): Gleichursprünglichkeit.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

124

Bei den beliebten Meinungsbeobachtungen wird dieses Richtungs-
linear angelegt, das gerade dabei zumal eben häufig an den besonders 
Wissenden der Durchschnittsmeinung erst ihr evidentes Mittelmaß als 
Reliabilität gewinnen kann und muss und daher notwendig dieses Mit-
telmaß mit allen seinen heutigen vielfältigen Varianten (miss-)verstehen 
muss. Die Physik erfragt keine Zufriedenheitsgefühle mit der Natur bei 
den vielfältig vorhandenen Naturteilnehmern. 

Die Ökonomie benötigt eine euklidisch dreidimensionale Raumzeit-
Struktur unseres gegenständlichen Bewusstseins von konkreten Din
gen, die die Natur aber so nicht kennt. Wir produzieren Gegenstände, 
wir bilden diese und bilden sie wieder ab. Ein Dualismus von Quanten 
oder Quarks und ihren Antiteilchen, die Dualität als Teilchen und Welle 
zugleich, kennt die Interferenz der Ungleichzeitigkeit, aber keine simple 
Dinghaftigkeit einer zeitfixierten Idee im festgestellten Raum.

Gegenständlichkeit ist ein Produkt des metaphysisch urteilenden 
Verstandes. Wir sehen – physisch – drei Dimensionen. Auch die Physi
ker benötigen sie, aber auch nur für uns, für unser ethisch dekliniertes 
Bewusstsein. Seit dem Diagramm von Herman Minkowski vor rund 
hundert Jahren wird auch ein eindimensionaler Raum und eine mehrdi-
mensionale Zeit vorgestellt, aber nur in der reinen Mathematik und in 
der theoretischen Physik. Der Ökonom kennt die Struktur seines Gegen-
standes in der Raumzeitlage bisher noch nicht. Er ist ein Gläubiger der 
simplen Gegenständlichkeit, er glaubt (credere) noch an die physische 
Materialität von Gütern, ein sehr fraglicher Credit und ein Dimensions
problem zumal. 

Dieses entstammt den Mythen von der Abstammung der Götter, die erst 
durch den ΟΚΕΑΝΟΣ, den eingrenzenden und begrenzenden, aber wild 
bewegten und bewegenden Fluss, ihren oikos als ethische Wohnstätte 
erhielten und den wir heute Ozean nennen. Zeitlich nachgefolgt und 
räumlich bereits umgrenzt entsteht erst dann der oikos des ανθρπτος, 
des Menschen. Hier beginnt das »Gute« als mythische Vorstellung, 
zeitlich noch vor einer Religion als religio: »Singt, wie die Götter, […] 
die Geber des Guten (...οι.τ´εχ τϖν εγενοτο ϑεοι, δϖτηρες εαϖν…) ihren 
Besitz verteilten und […] was davon zuerst entstand.«9 Mehr weiß die 
Ökonomie nicht über den Ursprung, den Anfang des Guten und ihrer 
Güter, so sie dies überhaupt weiß. 

Aber die Frage der Kausalität, das Problem von Anfang und Ursa­
che ist »im Raum« und scheinbar »zeitlos«. Die Kausalität ist gleichur­
sprünglich mit der Ökonomie verschränkt.

Güter sind zeitraumbegrenzte, materielose Ideen (Werte), Waren sind 
kategorial bestimmte Markturteile preisbewerteter Güter in Geld ge-

9		  Hesiod (2005): Theogonie. Sankt Augustin: Academia Verlag, S. 110–115.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

125

messen. Dieser Markt-Maßstab gilt für Güter nicht, es gibt keine all-
gemeine Notwendigkeit, kein objektives Maß für sie, sie gefallen nur.

Notwendigkeiten entstammen dem oikos, der Unternehmung und 
dem Privathaushalt. Diese sind weder in der Raumsphäris Markt 
gegründet, noch in der konkreten Zeitlichkeit realer Preisbewertung, 
ergo nicht im Allgemeinen einer kardinal bestimmten Wertigkeit als 
adaequatio.

Notwendigkeiten sind Kausalitäten mit unklarem und unsichtba­
rem Ursprung, einem Anfang ohne Anfang, wie Raum und Zeit in der 
Ökonomie als Wissenschaft. Güter haben nur beliebige Wertüberein-
stimmungen, Waren immer eine streng geldlich bewertete.Wissen ist 
die ökonomische Gestaltungskraft realer Wirklichkeit und zukünf
tiger Räumlichkeit im Markt. Dieses ist in Waren fixiert und bleibt 
doch fungibel tauschbar.Waren sind Zeitraum-Urteile des Marktes = 
Verstandes als Preisurteile in der Quantität Geld. Geld ist das ökono
mische Quantum, das Bewirkende eines jeden ökonomischen Austau
sches. 

Wissen entscheidet und beurteilt das Marktgeschehen durch die Kri-
tik (κριτική) von Vernunft (νως; nous) und Verstand (althochdt. farstãn, 
vor sich stellen). Vorgestellt werden Werte und Gegenstände durch die 
sinnlich anschauende Vernunft und den kategorial urteilenden Verstand. 
Sie diskriminieren (discriminare) zusammen die sinnliche Wahrneh­
mung zweifach, in Güter, dann die Waren, in Wert durch den Preis, und 
dann in ∆Geld, in Wissen und Mehrwissen. Manager und Unternehmer 
wissen das, ihr theoretischer Überbau eventuell nicht beziehungsweise 
noch nicht. Die ökonomische Theorie denkt gerne immer noch roman-
tisierend an Arbeit als Wertkonstitutiv, wie weiland der Soziologe Marx 
oder der Moralphilosoph Adam Smith zuvor. 

Arbeit entstammt der unfreien Zeit, der Zeit der Mühe, Not und 
Plage, der eingegrenzten Nichtmöglichkeiten in räumlicher Abhängig-
keit von der Zugehörigkeit zu einer herrschenden und insofern freien 
Zeitraum-Verfügung des denkenden Despoten. Arbeit ist die Not-Wende 
des Sklaven für seinen Eigentümer (idiotes) als Despotes, von dieser Not 
selber befreit zu sein. Deshalb stammt Arbeit von αοσχολια, (Nicht-Frei-
Zeit = Nichtmuße) und von πονος (Pein, Plage, Mühe, Not) ab. Aus 
dieser Notwendigkeit entstammt die oikos-nomia, die Ökonomie, der 
Raum der oikos-Ordnung, die wir heute Unternehmensverfassung oder 
Hausordnung im privaten Lebensraum nennen.

Marx glaubte den Wert der Wertbestimmung zu kennen: »Wir kennen 
jetzt die Substanz des Werts. Es ist die Arbeit. Wir kennen sein Größen­
maß. Es ist die Arbeitszeit.«10 Ein soziologischer Irrtum! Werte entste­
hen aus Wissen, nicht aus Muskelkraft. Reine (Quanten-) Tauschwerte 

10		 Marx, Karl (1990): Das Kapital. Bd. 1., S. 55 Anm. 1.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

126

kennen keinen Schweiß und keine Tränen des Blutes mehr. Sie sind 
ökonomisierte Daten.

Die Substanz des Wertes ist das Markturteil des Preises über die 
geldwerte Entsprechung der Ware, auch der Ware Arbeit. Arbeit als 
metaphysische Bestimmung eines physischen Tuns folgt dem Wissen, 
das herrscht. Nur Wissen herrscht, Macht ist bloß physische Kraft. Ar-
beit wird beherrscht von metaphysischem Wissen. Aus diesem dualen 
Zustand heraus entstehen Mehrungen zum Mehrwert. Ähnliches kennt 
die Physik auch. 

Das Kernprinzip der Ökonomie wirkt ähnlich wie die Entropie in der 
Physik, gemäß dem 2. Hauptsatz der Thermodynamik. Entropie meint 
Vermehrung von Zuständen mit unbestimmter Struktur in ebendieser 
Vermehrung (Unordnung), aber zunehmender Steigerung, die eigenin­
duziert nicht umkehrbar ist. Daher ist sie eine Zeit-causa mit expansiver 
Räumlichkeit, eine richtungsgetriebene Kausalität des Fortschritts einer 
unbestimmten Vektorkraft. Diese kann dann nur an Geschwindigkeit 
gewinnen. Die beobachtbaren Galaxien entfernen sich mit zunehmen
der Geschwindigkeit zu ihrer räumlichen Distanz proportional zu ihrer 
Entfernung voneinander nach dem Hubbelschen Gesetz: V = H * R  (H= 
konstante Expansionsgeschwindigkeit; R = Entfernung, auf die Erde be-
zogen; V= Gesamtgeschwindigkeit). 

Ebenso die Ökonomie. Sie distanziert uns – im mathematisch un-
scharfen Verhältnis – von unserer natürlichen, d. h. tierischen Ethik 
(Eingewöhnung), unserem biologisch-evolutionären Ursprung. Der 
Mensch produziert sich wertsteigernd reproduktiv durch diese Destruk-
tion der Entdistanzierung unserer anfänglichen Sinnlichkeit. Auch sie 
steht der Natur und uns zum Tausch und Austausch zur Verfügung. Wir 
tauschen Sinnlichkeit gegen metaphysische Werte ein, und zwar immer 
mehr.		

Denn auch die Ökonomie vermehrt sich beständig, expansiv, eigen­
induziert und irreversibel mit dem Verlauf von Zeit und in dieser findet 
dann wiederum eine ungeordnet erscheinende Zustandsvermehrung im 
Raum statt. Wirtschaftswachstum heißt dieses Phänomen in der Öko
nomie. Das Alltagsbewusstsein beobachtet vermehrte und sich zukünf
tig weiter vermehrende Gegenstände als wirtschaftliche Güter realer 
Entropie, unsere reale und wachsende »Güter-Welt«, und erfreut sich 
eines daran gemessenen Wohlstandes als Zeitraumfixierung konsumti-
ver Glückseligkeit, mit deren Akzelerationsmaß die Wirtschaft beurteilt 
wird. Wirtschaft lässt sich etymologisch auf Werthe-Schaffen zurück-
führen, also ist diese Werteentropie (der Mehrwert selbst) ihr Zukunfts- 
und Zeitmaß sowie das Geschwindigkeitskalkül ihrer räumlichen Ent-
faltung.

Zudem erscheinen Geld und Vermögen äquivalent dem Energie- und 
Materieerhaltungssatz als dem obersten Gesetz der klassischen Physik. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

127

Beides lässt sich nicht einseitig vernichten, sondern nur in sich und ge-
genseitig tauschen. Das gilt auch für Wissen und Kapital, beides wird in 
Geld bewertet und gemessen, sonst verliert es seine allgemeine Tausch
gültigkeit (νομισμα, nomisma). Auch Wissen ist nur als Austauschware 
marktfähig, sonst heißt es Glauben oder bloßes Meinen, was aber eben-
falls austauschbar bleibt.

Wissenskapital (BC) ist der Vektor aus reversiblem (also zeitlich 
vorgelaufenem und vor-läufigem) Wissen (Wι) mal (x) der Vermögens
potenz (Vπ) zur Wissensenergie (Wε), dem Willen zu mehr Wissen, ge-
meinhin Forschung und Entwicklung genannt, gemessen in Geld (G). 
Die Grenzerträge sind das Mehrwissen als Mehrwert. Die Grundformel 
des Wissenskapitals als Vektor lautet: 

 Δ BC = Δ Wι x Δ V𝜋 ≡ ∑ W𝜀 ≥ 1 < ∞

In dieser Strukturformel ist die Zeit ungleichzeitig und gleichzeitig 
zeiträumlich gedacht, als Differential des Gewinnes durch das ex-post 
realisierte Antizipationsresultat der Investition in mögliche Wirklich-
keiten, die ex-ante nur der kausale Telos relativer Realität war, aber 
zeitlich verbleibt und so tatsächlich Realität ist. Wir haben unsere re-
ale Realität relativ wirkend selber gemacht. Über Realität entscheidet 
nur unser Wissen. Die Natur schweigt sich aus. Vermögen, als wirk-
liche Möglichkeiten gedacht, lässt sich nicht in eine mathematische 
Formel fassen, sonst hätte Goethes Doktor Faustus dies schon längst 
getan. Aber Vermögen ist nicht unendlich, auch wenn es unbegrenzt 
erscheint.

Vermögen muss sich erst vom affinen Mögen zum gegenständlichen 
Vermögen kritisiert haben, dann ist es endlich in seiner scheinbaren Un-
endlichkeit. Wissen beginnt daher immer positiv und ist deshalb hier 
als positive rationale Zahl geschrieben. Dieses Wissen kann zeitlich 
und räumlich in anfänglich gedachter Raumzeit – kausal vorgestellt – 
nie unendlich, allenfalls nicht abzählbar sein. Biologisch evolutionär 
betrachtet wäre dies ohnehin kontrafaktisch zu unseren reellen Zeiträu-
men unserer realen Lebensräume, (noch) sind wir sterblich.

Unendlich und unbegrenzt sind begrifflich nicht identische, sondern 
differente Vorstellungen. Physiker und Mathematiker wissen: Eine 
Kugel (σφαιρα) hat eine endliche Gestalt, ihre Oberfläche ist unbegrenzt, 
allerdings nur in einer dreidimensionalen oratischen Anschauung unse
rer Gegenständlichkeit. Zweidimensional gedacht besteht sie dann aus 
unendlich vielen Kreisschnitten, als Summe derselben.

Maße sind menschliche und oratische Anschauungen. Die Natur oder 
die Gottheiten sind allesamt maß-los, die Menschen sind oft übermäßig, 
aber dadurch wertschöpfend.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

128

Wissenskapital realisiert sich steigernd zur realen Wissensenergie und 
umgekehrt. Das Mehrwertprinzip ist die wissensinduzierte Entropie = 
Mehrgeld (∆G). Diese erschafft weitere Gegenstände, die Werte (Güter) 
genannt werden. In der Managementsprache nennt man dies Investition 
zum Wertgewinn als Zeitraumvorstellung antizipierter Entropie in ei-
nem zu steigernden Zeitraum künftiger Realität. Deshalb reißt Realität 
nicht ab und bleibt räumlich scheinbar zeitlos, ewig gegenwärtig. Im 
Universum wie in der Ökonomie nimmt die Entropie oder der Mehr
wert beständig und unumkehrbar zu. Der effiziente Vollzug dieser Rela-
tion (relatio) von Vermögen und Wissen durch Willensenergie realisiert 
erst unsere Realität (realitas) in ihrer Totalität (Allheit) konkret. 

Kein Gegenstand hätte ohne diesen Wirkvektor irgendeine zeitlich 
konkrete Realität. Kein Stuhl und keine Lampe, kein Strom und kein 
Stecker, auch das Gebäude nicht und auch kein Anwesender wäre real 
»da«. Nichts, was wir als Realität oder Wirklichkeit begreifen, exis
tiert ohne das Wissenskapital und ohne die Ökonomie. Dieser Gesamt
wirkungsvektor aus Physik und Ökonomie ist die größte Heraus-
forderung einer metaphysischen Neubestimmung unserer Lebensräume 
und unserer Zeiträume, analog zur Physik der möglichen Realitäten.

In diesem Komplex verschränken sich die Raumzeitproblematik der 
Physik, die Effizienzzeiträume der Ökonomie sowie das vorgestellte 
Äquivalenzprinzip von Energie und beschleunigter Masse als reale und 
relativistische Materie, gleich ob dies quantenmechanisch, d. h. modern, 
oder klassisch kausal-relativistisch vorgestellt wird. Die Verschränkung 
ist durch den realen gemeinsamen Lebensraum immer gegeben. Natur 
ist nicht »transzendent«, sondern immer unmittelbar präsent. Transzen
dent ist nur die Metaphysik in unseren Köpfen, die als Seele ein a-physi­
kum ist, das Unikum der metaphysischen Uridentität, die wir uns ora
tisch – bis heute – eingebildet haben. Hier beginnen die Metamorphosen 
der Metaphysik.

Die Physik kennt diverse Naturkonstanten. Relativistisch ist die Licht
geschwindigkeit (c) die wichtigste Messgröße, ein absolut gedachter 
Maßstab. Aber selbst dieser Maßstab wankt bereits, nämlich durch das 
Konzept der Tachyonen (ταχυς, schnell). Dies sind überlicht-schnelle, 
imaginäre Teilchen, wie sie zum Beispiel in der Hawking-Strahlung 
vorgestellt sind. Wissen steht nicht still, nur ökonomische Gleichge-
wichte sind seltsam a-dynamisch. Die Gleichgewichtsideologie ist das 
Paradox eines naiv gegebenen Raumes und einer schlicht vorhandenen 
Zeit. Ihre Energie stammt aus der Stromsteckdose, sie hat keinen Bezug 
zur physikalischen Realitätsbestimmung. Kein Unternehmer erstrebt ein 
zeitloses bilanzielles Gleichgewicht als Ziel seiner Investition: Jeder will 
mehr.

Die Ökonomie kennt nur eine wirkliche Konstante, das Mehrwert­
prinzip. Dieses wird in Geld gemessen, aber Geld ist zwar ein globaler 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

129

und sehr realer Maßstab, jedoch ohne verbindlich-einheitliche Maßein-
heiten in der Natur. Es existiert kein Äquivalent von Geld analog zu 
den Maßen, wie etwa der Ausbreitungsgeschwindigkeit des Lichts, dem 
Planckschen Wirkungsquantum oder der Newtonschen Gravitations
konstante.

Ökonomie und Physik sind durch die Natur verschieden diskrimi
niert, aber in der relativ realen Realität durch den Verstand als Markt-
Urteil in der Bewertung gemeinsam kritisiert. Dieses Gemeinsame 
(χοινον) sind die Kategorien (χατηγορια), wörtlich: die Markturteile. 
Bei Aristoteles heißt das Verb dazu χατηγορειν und ist, anders als in der 
dogmatischen und platonisch-christlich ideologisierten Schulphiloso-
phie, bestimmt als marktbeurteilendes oder marktbestimmtes Denken 
im Durchdenken (διανοιν) dieses Gesamtzusammenhangs und seiner 
klaren, offenkundigen etymologischen Herkunft. Die alte Schulphiloso
phie hat die Ökonomie immerzu dekliniert, heute ist sie nicht selten 
nur noch Entertainment an den Universitäten oder im medialen Kon-
sumspektakel, so wie feudale Fürsten sich weiland ihre Unterhalter am 
Hofe hielten. Echte Denker sind – gerade dort – sehr rar geworden in 
dieser alten Zunft der Wissenschaft. Der Ökonom beherrscht nun un-
angefochten die Metaphysik, er hat diese alte Aufgabe zu übernehmen, 
allerdings auch mit den Kosten dieser Herausforderung. Nun darf und 
muss er selber denken, was er zunächst in seiner Zweckbestimmung 
nicht lernen sollte, dann nicht konnte und noch immer nicht lernen 
will.

Der Markt (αγορα) ist der Urteilsraum der Kategorien als Heraburteil 
(χατα). Philosophisch heißt er Verstand. Die Natur kennt aber weder 
einen Markt, noch hat sie einen Verstand, ergo auch keine Kategorien. 
Natur schafft zwar eigene Zugehörigkeiten, kennt aber keinen ideali­
siert eingrenzenden Raum- und Zeitbegriff, ergo auch kein Eigentum. 
Sie tauscht bloß produktiv-destruktiv, dies aber immerzu. Natur ist 
nicht metaphysisch, sie diskriminiert auch, aber ohne Kritik einer »rei-
nen Vernunft« (Kant). Eine reine Vernunft ist nur als ökonomische Ra-
tionalität real wirkend, als Markturteil des Mehrwertprinzips.

Identität und Kausalität sind die beiden Kernideologien der Meta-
physik und Physik. Hier sind beide zeiträumlich verschränkt. Identität 
ist die metaphysische Vorstellung eingrenzbarer Zeit, also einer Eigen-
tumsbildung eines begrenzten Raumes (Umzäunung). Die Idee, das Ei-
gentümliche oder Privative, der Oikos (Unternehmung / Haushalt) heißt 
in seiner oratischen Raumfassung als früher Begriff gegenständlicher 
Zeitlichkeit idea, idion und oikos (ιδεα, ιδιον, οιχος). Die Oikos-Nomia 
ist der eingegrenzte Lebensraum des ursprünglichen Eigentums. Um 
dieses zu vermehren, muss das Eigentum aber teleologisch getauscht 
werden, sonst kommt kein Mehrwert zustande. Eigentum muss aus-
tauschbar fungibel sein, es muss sich trennen und d. h. erneut kritisieren 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

130

lassen. Die zweite Kritik ist die Diskriminierung durch die Kategorien 
des Marktes. Der Markt ist dieser Mehrwertraum. 

Hier fallen die Preis-Urteile über die eigentümlichen Kosten, gemes-
sen in Geld. Kein Markt, keine Kategorien, kein Urteil, kein Verstand, 
keine Ware, kein Preis, kein Mehrwert. Bloße Güter verschenken nur die 
Götter. Menschen tauschen Güter als Waren (auf Märkten) wertorien
tiert gegeneinander. 

Der Markt ist der Ereignisraum offener Räumlichkeit, vom Univer-
sum wissen wir das (noch) nicht. Die endlich-unendliche Geschichte un-
seres Universums als Raumzeit-Kontinuum kann sehr unterschiedlich 
vorgestellt werden. Minkowski hat der »Welt« ein Diagramm mit ei
ner Raumdimension und mehrfacher Zeit, d. h. mit einem komplexen 
Vektor geschenkt. Mit den Mathematikern Thurston / Weeks lässt sich 
das Universum entweder als Ellipse (endlich) oder als Hyperbel (unend-
lich) vorstellen, immerhin zwei echte und physikalisch bedeutsame Al-
ternativen.11 Hawking kritisiert das Verwerfungsproblem der gekrüm-
mten Raumzeit in Einsteins ART mit der Uraltidee der Kugel als seiner 
Alternative zur »Glättung« dieser Verwerfungen, wenn auch nur mit 
imaginären Termen und nun anders begründet. Aber als das Gute und 
Schöne ist der Kosmos schon in der Antike vorgestellt worden, denn 
χοσμος heißt »schöne Ordnung«. Platon, der Freund (ϕιλο) der Geo
metrie schöner Formen, präferierte schon das Maß des Gerechten, 
weil dieses ein richtiges Maß rechter geradliniger Ordnung ist. Er lässt 
Hawking schön grüßen und wünscht weiterhin alles Gute und Schöne 
(αγαϑον χαι χαλον). 

Die schöne richtige Linearität wohnt nämlich auch in der Kugel, und 
zwar als deklinierte Linie einer orthogonalen und konvexen Oberfläche 
(𝛰𝑓 𝐾 = 4 𝜋 𝑟2). In der vierten Dimension heißt sie – zu Ehren der »Göt-
tin Erde« – Gaia (ΓΑΙΑ), physikalisch-mathematisch Geodäte und in 
der dreidimensionalen euklidischen Geometrie ist sie die Orthodrome 
(ortho = recht, richtig »gerade« gekrümmt). 

Tipler hingegen schwärmt von einem Omega-Punkt als neuem 
Wahrheitskriterium eines von ihm (wohl in Diskussionen mit Penrose) 
erfundenen physikalisch-«unsterblichen« Kriteriums,12 nämlich als 
Raumzeitkegel einer Weltlinie. Das Lineal lässt wieder grüßen. Diese 
bunte Reihe ließe sich mühelos fortsetzen. Ein jeder schlage nun aber 
etwas (also Gegenständliches) Eigenes vor, aber schön sollte es sein. Das 
philosophische Erbe sitzt tief, wie die Arroganz der Weltbestimmung 

11		 Thurston, William P. / Weeks, Jeffrey R. (1996): »Die Mathematik dreidi-
mensionaler Mannigfaltigkeiten«, in: Gerd Faltings, Moderne Mathematik, 
Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag, S. 84–99.

12		 Tipler, Frank J. (1994): Die Physik der Unsterblichkeit. München: Piper,  
S. 163ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

131

aus der Froschperspektive des Erdentieres selbst. Die Erderfahrung wird 
zum Welt-Maßstab, wie selbst-verständlich! Die Kugel muss allerdings 
noch einmal herhalten. 

Die Polis-Sphäris (unsere Uridee vom Staat) ist nur ein moralisch-
kriegerischer Zwischenraum von kriegerischen Göttern und kampfbere-
iten philosophischen Herren, aber die Polis ist mit zeitlicher Unbestän-
digkeit versehen. Auch moderne Staaten sind moral-ius-Illusionen, also 
oratisch eingebildete Rechtsräume eines Guten versus eines Bösen, 
Kriegsburgen für »die Vielen« (ΑΡΟΛΛΟΝ, πελομαι, οι πολλοι, ρολις) 
der Bürger als polities (lat. civis) im Ursprung. Das ist mit »Polis« an-
fänglich gemeint und heute noch sichtbar.

Ihnen haftet als Idee keine Physik an, sie sind instabil wie die Halb-
wertzeit bestimmter Isotope. Ein Isotop ist die Vorstellung von masse-
haltigen Protonen mit gleicher Ordnungszahl und davon quantitativ 
(πολλον, pollon, d. h. Viele als Maßbegriff = Quantität, lat. quantum) 
verschiedenen Neutronen in der Atomphysik. Das ist auch die politische 
Grundidee. Eine gleiche Ordnung unter gleichen Bürgern, aber nicht für 
politische Neutrinos wie Sklaven, Banausen oder Tagelöhner. »Proton« 
(προτον) heißt das »Erste«. Die Protonen sind die Bausteine der masse-
haltigen Atomstruktur und schwerer als die energetischen Elektronen, 
die gemeinsam mit den Neutronen den »Kern« bilden. Dieses Bild steht 
ständig zur Neubestimmung in der Physik an. Gleichheitsideen als Ord­
nungsvorstellungen sind daher nur eine Frage der Zeit, dann kommt 
der kausale Zerfall im realen Raum. Diese energetische Aufgabe hat die 
Ökonomie, sie treibt die »Ersten« und die Neutrinos weiter an und vor 
sich her. Der Zerfall von Staaten ist geschichtlich schon sehr oft real 
gewesen. Der bislang größte Staat der Moderne, die UDSSR, ist ökono-
misch wie moralisch dekliniert, komplett destruiert worden. Neue Pro-
duktivvarianten sind entstanden und nun zum Teil bereits selber wieder 
destruiert worden.

Staaten sind polit-despotische Zwischenräume einer Übergangszeit 
zur demokratischen Marktraumzeit des ökonomischen Datenmen-
schen. Ähnlich wie Protonen und Neutronen sind sie »verklebt«, aller-
dings im Markt als Kern.

Masseteilchen verschwinden als Gluonen wieder (im Raum zeitlich) 
und zwar mit einer produktiven Destruktionszeit von < 10-23sek, dann 
sind ihre Nachfolger allerdings wieder »da«.13 Ein Gluon klebt an sei
ner Existenz und gilt als unzerstörbar qua permanenter Reproduktion 
eines anderen und neuen an seiner Stelle. Auch Gluonen kennen keine 
eigene Identität. Die »Masse« Mensch besteht vor allem aus den Ma-
teriebausteinen Protonen und Neutronen, diese werden wiederum ins-
besondere durch Gluonen zu Atomen verklebt (engl. to glue, kleben). 

13		 Vgl. ders.: Die Physik der Unsterblichkeit, S. 292.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

132

Niemand geht also ins absolute Nichts verloren, die Quanten bleiben 
produktive Destruktionsrealitäten, wie das Quantitative der Ökonomie 
als reproduktiver Mehrwert in seiner Destruktionswirkung auch. 

Anders die Staaten. Sie sind im Markt nur für eine unbestimmte Weile 
aufgehoben, bis auch sie der produktiven Destruktion anheimfallen. 
Nur der Markt ist der Raum metaphysisch höchster Allgemeinheit. Das 
Universum verliert nichts und nur der Markt ist unbegrenzt allgemein 
– universell. Staaten sind nur die summarisch-regionalen Oiken, mehr 
nicht. Fällt die Moral, fallen sie mit, dann ist ihre causa destruiert.

Kausalität ist physikalisch an den Ur-Knall und mathematisch an die 
Linearität geknüpft. Die Standardtheorie des Urknalls denkt die Auf-
hebung der Singularität durch energetische Entladung in Quarks und 
Quanten, dann Leptonen, dann Gluonen, dann Hadronen, dann Atome, 
Atomketten (Moleküle), Molekülketten und alles mit zunehmender In-
flation, d. h. Expansion. Dann erst entstehen Raum und Zeit als Wirkfol­
ge der Ur-Sache im Universum, sodann Sterne und Galaxien, Schwarze 
Löcher, vielleicht auch Weiße Löcher und noch Babyuniversen.

Ein logisches Paradoxon ist entstanden, die Ur-Kausalität. Die Kau-
salität erscheint zuerst aus unserer heutigen – linearen – Blickrichtung 
rückwärts und in dieser erscheinen dann deduktiv und nachgeordnet 
erst Raum und Zeit. Dieses Lineal-Paradox ist der Ur-Grund unserer 
Wissenschaft im Allgemeinen und nun heute in dieser zeitlich später ex-
post-factum vorgestellt! Fällt dieses Paradoxon physikalisch, dann fällt 
es (allerdings abhängig von der Konsistenz gläubiger Ignoranz) wohl 
auch metaphysisch. Das ist aber nicht sicher, Gottheiten gelten auch 
vielen Gläubigen noch heute und gegen jedes Wissen als »erste Ursa-
che« (causa prima). Auch Hawking sieht noch immer die eine Art von 
Modellnotwendigkeit zur Kausalität: »Es muß irgendein Prinzip geben, 
anhand dessen sich ein Anfangszustand – und damit Modell – als ange-
messene Darstellung unseres Universums bestimmen läßt.«14 

Linearität ist physikalisch an die Lichtgeschwindigkeit rückgebun-
den wie eine Religion (religio = Rückbindung an ein Absolutes) und 
mathematisch an die euklidische Vorstellung »natürlicher Anschau-
ungen« realer und reeller Dreidimensionalität. In diese Falle ist auch 
schon Kant getappt, wie ein tüchtiger und gläubiger Mathematiker mit 
physikalischen Ambitionen, er hatte seine Seele dabei fest im Blick. Kant 
glaubte an die Notwendigkeit kausaler Gegenständlichkeit, Raum und 
Zeit erschienen ihm als Anschauungsformen a priori erscheinungsun-
fähig, aber dafür zeitvorgängig und raumgegeben, d. h. transzendent für 
jede Erfahrung in diesen, weshalb ihm diese dann in der Sinnlichkeit 
des Menschen selbst gegründet erscheinen. Der notleidige Mensch mit 

14		 Hawking, Stephen (1988): Eine kurze Geschichte der Zeit. Reinbek: Ro-
wohlt, S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

133

notwendigen Gegenständen wird scheinbar nur affiziert von diesen in 
seiner »transzendentalen Ästhetik« (αισϑησις, aisthesis = erleidenden des 
schönen Scheins des Gegenstandes), da seine Sinnlichkeit immer und 
immerzu an dieses rezeptive Raumzeitparadox gegebener Gegenstände 
gebunden zu sein scheint, was ebenso für seine oratische (produktive) 
Einbildungskraft gilt.15 Er hat diese wohl mit zufälligem Blick aus dem 
Vokabular seines Vorgängers »Spontaneität« genannt, wobei Leibniz sie 
homonym in der französischen Sprache mit de la spontaneite16 schon vor 
Kant so bestimmt hatte. Auch das war keine echte Eigenleistung, denn 
der Ausdruck entstammt dem lateinischen sua sponte, das wiederum (er-
neut) aus der Schrift des Aristoteles Über die Seele stammt, die zum x-ten 
mal wiederabgebildet wurde und die den Unterschied zwischen dem pas-
siv erleidenden Denken (νους παθητκκος) und dem denkend Hervorbrin-
genden (νους ποιητκο) thematisiert. In Über die Seele (ΡΕΡΙ ΨΥΧΗΣ) hat 
Aristoteles nicht nur die Philosophen und Theologen, sondern gerade-
zu auch die Mathematiker und Physiker dekliniert: »Die Seele ist also 
offenbar genauso eine begriffliche Einheit wie die geometrische Figur.« 
Δηλον ουν οτι τον αυτον τροπονν εις αν ειη λογος ψυχης τε και σχηματος.17 

Alles bleibt gegenständlich notwendig selbstbefangen in einer be-
seelten Geometrie und Physik. Diese Gegenstandsbefangenheit wird zum 
Stahlbetonfundament der modernen Ökonomie. Kant: »Aller Notwen-
digkeit liegt jederzeit eine transzendentale Bestimmung zu Grunde.«18 
Dieser ewige Scheingrund ist, was Kant mit »Transzendenz« oder syno
nym mit »Kritik« in der Kritik der reinen Vernunft gemeint hat. Wir 
nennen die Kritik des Verstandes (= reine Vernunft ≡ Markturteil) reine 
ökonomische Rationalität, sie benötigt längst keine »transzendente« 
Begründung mehr, sie herrscht mit absoluter und allgemeiner Unbe
dingtheit. Kein Ding ist (mehr) wertfrei. 

Raum und Zeit als Apriori sind seit Einstein und mit Heisenberg nur 
noch ein Relikt für das Wissenschaftsmuseum. Aber es ist ein spannendes 
Märchen für den erwachsenen Leser zeitloser räumlicher ewiger Not-
wendigkeiten und ein reales Missverständnis von Raum und Zeit, die 
er ökonomielos entwickelt hat. Seine Kategorien sind wie ökonomisch 
unbefleckte Marktjungfrauen. Kant beherrschte das Altgriechische, er 
hat sich an den Kategorien des Aristoteles überreichlich selbstbedient, 
den Markt – im Begriffe selbst – aber dabei schlicht übersehen. Ein phi-
losophischer Irrblick, wiederum und erneut zum ungezählten Male!

15		 Vgl. Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, insbesondere B 33, 34 bis B 
88; A63, 64.

16		 Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996): Die Theodizee. Zwei Bände. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, I., S. 65.

17		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 414 b 15.
18		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, A 106f.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

134

Erscheint Zeit aber nicht mehr im absoluten Maßstab linear, wie bei 
den Tachyonen vorgestellt, die noch nicht empirisch bestätigt sind, weil 
es sich hier um ein αορατον, ein Unsichtbares, ein nur imaginäres und 
negativ reelles Teilchen handelt, heißt es für das Eingewöhnte (εθος, 
Ethik): Scheiden tut weh. Dann erhält auch die Bedeutung von »Kritik« 
(Scheidekunst) eine weitere massive Deklination.

Zeit und Raum sind vielleicht auch überlichtschnell zu begreifen, 
ähnlich der heute bereits (lichtschnellen) Daten im Tunneling vernetzter 
paralleler Virtualisierungen moderner, mit hoher Gleichzeitigkeit ope
rierender Rechnerkonzepte, die in vektorisierter potentieller Beliebig-
keit ihre Information ohne kausale Einwegrichtung multidirektional 
kommunizieren sollen. Örtliche Raumbindung verschwindet im zeitlos 
vorgestellten Netz. Raum und Zeit sind dann wohl auch als modulierte 
Informationen zugänglich, als Qubits, d. h. als Quanteninformationen 
mit dualen Zuständen unterschiedlich freier Möglichkeiten realer 
Wirklichkeiten. Hier beginnt die Physik der ökonomischen Zukunft 
konkret.

Energie als stärkste Ordnungsmacht kann das Verursachungsprinzip 
von Raum und Zeit auflösen, etwa in Singularitäten, wie in Schwarzen 
Löchern, oder neu strukturieren, wie in physisch-ökonomischen Quan
ten-Informationen. Diese erscheinen als die Daten der Zukunft ohne 
eingegrenzte Lokalität, aber mit unterschiedlichen Vektorrichtungen 
ausgestaltbar. Sie sind deshalb hoch-wertige Raumzeitdaten in potentiell 
unbegrenzten Zeiträumen. Qubits können ewig leben, auch am Rande 
von Schwarzen Löchern (Hawking und ähnlich Tipler) und sogar am 
vorgestellten Rand des Universums als Hologramme ihrer informativen, 
aber imaginären Realität (Tipler).

Ausblick in den Zeitraum  
unserer gegenwärtigen Zukunft

Der entstehende Datenmensch ist der homo oeconomicus der bereits 
begonnenen Zukunft. Sein Raum ist der universelle Tauschraum eines 
unbegrenzten, gleichwohl endlichen Marktes einer tausch- und aus-
tauschbaren virtuellen Realität multipler Zeitmöglichkeiten effizienter 
Wissenskapitalsteigerung. Der ökonomische Datenmensch glaubt an 
dieses Wissen als sein wertvollstes Vermögen und orientiert sich an die-
ser Ausrichtung (ταξις).

Er wird mit dem Zugewinn des Wissenskapitals und vor allem durch 
die Qubits (Quanten-Informationen) der Quantenphysik seine Identität 
zunehmend moralfrei zur Vermarktung weiterer Mehrwertsteigerung 
feilbieten oder, so er doch noch moralisierend abbremsend ist, dann 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

135

trotzdem und unfreiwillig feilgeboten werden und zwar in seiner Dat­
enidentität. 

Die ökonomisierte, quantentauschbare Datenidentität wird die Be-
griffe Person und Ware und die Ware als Person neu deklinieren. Die 
Universalität der Physik und die der Ökonomie konvergieren in dieser 
Schnittmenge. Ihre gemeinsame Menge ist die tauschbare Austausch
identität. Das ist keine leere Menge, es ist die »Materialität« wert-
steigernden Wissens auf dem kleinsten Quantenraum mit kosmischer 
Reichweite, wie sie heute in der Quantenmechanik nur dem Gravi-
ton hypothetisch unendlich zugesprochen wird. Reale Lebensräume 
werden zu quanteninformatorischen Zeiträumen des realen Marktes. 
Er bleibt die höchste Form der Allgemeinheit unserer Verstandes-
urteile.

Die Tauschhoheit der Kategorien und ihre Verfügung in unseren 
Lebensräumen ist dabei strukturell durch die Formel der aufsteigenden 
Allgemeinheit zu definieren:: Oikos-Nomos < Polis-Spähris < Markt ≡ 
agorale Allgemeinheit des Wissenskapitals. Der einzige wirklich allge-
meine Urteilsraum zeitlicher Gültigkeit reversiblen Wissens aus Wil-
lensenergie zum Mehrwehrt besteht dabei in der Gleichung von Markt 
≡ Verstand. Hier entsteht jede relativ reale Realität als reelle: im Preis
urteil des Wissenskapitals.

Diese Kohärenz von Physik und Metaphysik als Datenmensch wird 
zum kategorialen Metathema und Wirklichkeitsschema naher Zukunft. 
Es ist die Realität der ökonomisch-informatorischen Struktur = Gleich­
heit physisch-metaphysischer Tauschprozesse als wissenskapitalorien­
tierte Vektorkraft. Diese Realität ist bereits relativ real gegenwärtig. 
Es ist zugleich die gesteigerte Dekohärenz unserer Sinnlichkeit. Qubits 
riechen und schmecken nicht(s) mehr. Die reine Rationalität ökonomi
sierter Physik benötigt keine moralisierende Gefühlsduselei mehr zur 
Entropie des Mehrwertprinzips. Dieses herrscht bereits souverän über 
beide Gegenstände. Dies ist die Konversion der alten Metaphysik aus 
Religion, Philosophie und Ökonomie zum paradigmatischen Epochen
wechsel als Kohärenz von Physik und Ökonomie.

Die ökonomische Theorie der Gegenwart thematisiert in ihrer Ata-
raxie aber immer noch die Dogmen und Paradigmen der Vergangenheit, 
zum Teil in Gestalt ihrer rezeptiv-applikativ benutzten mathematischen 
Kalküle unendlicher Differenzierbarkeit von Zeiträumen als genuine 
Produktivpotentiale der Neuzeit und frühen Moderne. Etwa in Produk-
tionsfunktionen, in denen eine in einem Inertialsystem gedachte Funktio
nalität nach dem Muster »gegebener Räumlichkeit« – noch ein altes 
Newton-Bild – die Zeit funktionalisiert, der im Kern zwei Ortsvariablen 
x und y beziehungsweise drei Raumkoordinaten x, y, z in der Symmetrie 
zu t des anschauenden Gegenstandsdenkens weiterhin entsprechen und in 
deren Deklination diese Gegenstände dann als x´, y´, z´ zu t´ erscheinen. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

136

Die Zeit gilt für diese Bewegungsobjekte variabel und ortsungebunden 
verfügbar (time is money), während korrespondierend der Raum irgend-
wie wundervoll, ganz nach der Mär von Hase und Igel, »immer schon da 
ist«.

Das liegt in der physikalisch-mathematischen Grundthese von Leibniz 
und Newton gegründet. Die Formel y = x2 = 𝑓 (x) = sin x repräsentiert 
zunächst die Geometrie kausaler Linearität eines gleichförmig gleich­
bleibend gerichteten Vektors, dessen Wellenfunktion (sin x) nicht hinter 
ihre ursächliche Energiequelle in der Translation zurückblicken kann, da 
bei starren und beobachtbaren Körpern, an deren Transversale als Welle 
gemessen, die Zeit selber als Periode              erscheint.   Keine  Parabel  
läuft rückwärts entgegen ihrer Vektorrichtung und linearen Zeitbe
stimmung. Eine Parabel gehorcht ihrer Zugehörigkeit als Einweg-Ener-
gie-Länge (λ) in der Wirkfolge ihrer Ausrichtung. Ihre Geschwindigkeit 
ist          ,    wobei v < c gilt. Nur Lichtwellen reisen mit v = c im Vaku
um. Nichts kommt außer den Photonen und Elektronen als Vektor-
bosonen an die Lichtgeschwindigkeit als absolute Grenze in der klas-
sischen Physik heran, die Geschwindigkeit v ist daher bei real bewegten 
Körpern immer kleiner als c und dann relativ in ihrer Kontraktion und 
Dilatation (SRT). Die gleichbleibende Geschwindigkeit eines starren 
Körpers innerhalb eines Inertialsystems ist stets gleichgerichtet zur line-
aren Bewegungsrichtung (Galilei). Dieses wird dann erweitert zum line-
aren Modell mit funktionaler Richtigkeit, 𝑓 (x) = sin x . 

Erst mit der SRT von Einstein wird diese Beobachtung obsolet, die 
Zeit »dilatiert« und die Länge »kontrahiert«. Zeit wird individuell und 
relativ, Räume erscheinen für bewegte Objekte in einem linearen Iner-
tialsystem relativ verkürzt und damit werden beide Bezüge von Raum 
und Zeit für jede Beobachtung bewegter Beobachter unterschiedlich, 
für diese wie für jeden inertial einbezogenen Dritten. Die Mathematik 
ökonomischer Anwendungen ignoriert dies bisher. 

Ökonomische Zeiträume werden immerzu in solchen Perioden 
vorgestellt, in und durch Pläne, Budgetrahmen, Absatzfunktionen, 
Indifferenzkurven, Prozess- oder Ablauforganisationen, funktionale 
Wertschöpfungsketten und in der Bilanz als gesetzte Periodenbetrach-
tung zeiträumlich abgegrenzt. 

Die Ökonomie ist hier in einer zeitraumgebundenen Immanenz der 
Transzendenz der Gegenstandsbefangenheit als eingebildete Kausal-
notwendigkeit gefangen. Ihr Credo: »Weiter so, die Welle läuft doch!« 
Raum für mögliche relativistische und quantenduale Zeitverläufe er-
scheint (noch) nicht notwendig, bis diese von anderen Disziplinen ver-
plant werden und es der Ökonomie ergeht wie der Philosophie zuvor. 
Wissenskapital benötigt Augenhöhe zum Wissen seiner Zeit und ver-
langt einen begründbaren Vorausblick dazu. Empirische Gegenwartsfo-
tos haben diesen Weitblick nicht.

λ =  c  

           
f

v =  s  

            
t

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

137

Die Lang-Länge des Lichts gibt bis heute den Zeitraum als Ereig­
niskegel zur Abgrenzung zum Schwarzen Loch (Ereignishorizont) einer 
gravitativ deklinierten Raumzeit vor, und zwar immerzu vorwärts ge
richtet. Damit eröffnen sich aber durchaus auch irreale Möglichkeiten 
außerhalb der linearen Lichtstrecke und zwar innerhalb unserer realen 
Zeiträume, wenn auch vorerst nur imaginär.

Hier liegen die freien Möglichkeitspotentiale nicht-linearer Kausalität. 
Die Physik weiß das, die Ökonomie (noch) nicht. Aber Markt-Urteile 
sind ursächlich ökonomisch in ihren Maß-Stäben einer vorgestellten 
linearen Mitte (μτρο, metro = Maß, Mitte, Maß-Stab). Maß-Stäbe sind 
deklinationsfähig, wir können sie ändern.

Bislang denkt die Ökonomie sich von linear notwendiger Verwer-
tung von gegeben Möglichkeiten aus, den Schwenk hin zu möglichen 
Wirklichkeiten ohne notwendige Not kann sie sich noch nicht vorstel-
len. Der laufende Paradigmen- und Epochenwechsel hat gerade über 
diese Option einer Möglichkeitsökonomie statt einer bloßen Notwen-
digkeitsökonomie primär nach- beziehungsweise vorauszudenken. Hier 
wird über die stets relativ reale Realität künftiger Zukunft konkret 
entschieden.

Der heutigen Physik kann die Ökonomie (noch) nicht auf Augen-
höhe begegnen, die Physik denkt ihren Gegenstand und entwickelt 
diesen mit eigener Methodik, die Ökonomie noch nicht. Die Physik 
kennt differente Möglichkeitsrealitäten im Raumzeitkegel des Lichts 
und außerhalb dessen. Die Ökonomie erforscht mit hohem Aufwand, 
was gestern als nun konkrete und sehr reale Wirklichkeit da war, ohne 
das Bewusstsein eines zeitlichen Vektorprinzips. Ihre Kraft vergeudet sie 
damit vielfältig.

Differente Möglichkeitsrealitäten meint eben nicht, von einer herr­
schenden Wirklichkeit nur ein empirisches Foto abzubilden. In einer 
komplexen Realität stehen mögliche Wirklichkeiten zur gleichen Zeit 
auch ökonomisch wirklichen Möglichkeiten in deren Vektorrichtung 
nicht ausschließend entgegen, auch wenn es keine reale Zeit für sich 
ausschließende Wirklichkeiten gleichzeitig gibt. Quantenmechanisch ge-
dacht bleibt uns auch die Linearität sowie das Problem als Prinzip der 
kleinsten Wirkung von Planck (zunächst) erhalten.19

Linearität lässt sich selbst nirgendwo beobachten. In der klas-
sisch-physikalischen gleichförmigen und homogenen Weise beschleu
nigter, sich geradlinig bewegender Körper bleibt alles sprichwörtlich 
im Dreieck der Euklidischen Geometrie, der frühen Mathematik also, 
der mechanischen Physik und der metaphysischen Erkenntnistheorie als 

19		 Vgl. Planck, Max (1991): »Das Prinzip der kleinsten Wirkung«, in: Armin 
Hermann (Hrsg.): Vom Wesen der Willensfreiheit und andere Vorträge. 
Frankfurt a. M., 51–64.: Fischer, S. 51f.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

138

αναλογια, als Analogie der Entsprechung aufeinander bezogener und 
linear rückeingebundener Verhältnisse, vergleichbar des Dreiecks des 
Pythagoras, das Einstein wiederbelebt hat. 

»Natürlich« sehen wir den newtonschen Apfel nur mit einer Möglich
keit wirklich fallen, weil unser Bezugssystem gegenständlich dreidi-
mensional strukturiert ist. Es ist die Blickrichtung rechtwinkliger und 
richtungsgebundener Richtigkeit. Deshalb beobachten wir, dass uns der 
Apfel gravitativ dekliniert geradlinig auf den Kopf oder unabgelenkt 
durch Sondereffekte, auch vom Erdboden aus betrachtet, im rechten 
Winkel vor unsere Füße fällt. Dabei bewegt er sich scheinbar fallend im-
merzu richtungsgebunden, nämlich im Lot zur gedachten Erdachse, die 
wie ein Flaggenstock richtig und lang und rechtwinklig zum Äquator 
durch die Erde und dann weiter polwärts himmlisch immerzu richtig 
und rechtweisend weiterläuft. Dabei ist der Äquator die deklinierte Li
nie des größten und doch zugleich auch kürzesten Weges als Orthogo-
nale (Orthodrome) eines geradlinigen Großkreises, also einer richtigen 
Deklinationsmathematik der Dreidimensionalität.

 Diese Linearität setzt die Quantenmechanik zunächst, wenn auch 
deutlich anders konzipiert, in ihrer Dualität einzelner Zustände eines 
realen Gesamtzustandes fort. Dazu Heisenberg, der Gründungsvater: 
»Als Beispiel für die strenge kausale Verknüpfungen seien noch er-
wähnt: Die Erhaltungssätze für Energie und Impuls gelten streng auch 
in der Quantentheorie; für Energie und Impuls auch zu verschiedenen 
Zeiten sind vertauschbare Größen.«20 Die Tauschlogik bleibt – kausal: 
»Die Werte zweier quantentheoretischer Größen sind kausal aneinander 
geknüpft dann und nur dann, wenn die den beiden Größen entspre
chenden Tensoren parallele Hauptachsen haben.«21

Diese Vertauschbarkeit erscheint selber nicht austauschbar. Sie beugt 
sich ebenfalls und weiterhin, dekliniert durch die Kausalität des Line-
als.

Quantenphysik denkt auch in gleichförmigen und vergleichbaren 
Strukturen, wie die konstitutiven Schrödingerschen Bewegungsglei-
chungen homogener Wellengleichungen zeigen. Sein berühmtes Katzen-
beispiel als Gedankenexperiment veranschaulicht diese Problematik des 
differenten Eigenzustands und des abweichenden Gesamtzustands einer 
relativ realen Realität. Das Paradoxon, gleichzeitig tot und lebendig zu 
sein, zeigt die Ungleichzeitigkeit realer, aber imaginärer Möglichkeiten 
als wirkliche Möglichkeits- in gleichzeitiger Realität. Hier liegt auch 
eine tiefe Möglichkeitschance für die Ökonomie, wenn sie aus der Ata-
raxie schwarz-weißer Gleichgewichtskästchen herausgelangt.

20		 Heisenberg (1930): Die physikalischen Prinzipien der Quantentheorie,  
S. 44.

21		 Ebd., S. 43f.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

139

Zeit kann daher auch als gleichzeitige Wirklichkeit – und anders als 
bei Einstein – ungleicher Möglichkeiten im Zugleich einer Raumsitua-
tion sein und zwar ohne dabei die alten abgewetzten Identitätskonzepte 
zu reanimieren. Dies ließe sich durchaus aus der Gedankenkiste von 
Schrödingers Katze folgern. 

Reale Markturteile sind immer beides zugleich: gleichzeitige Überein-
stimmung im Preis (sonst gibt es keinen) und ungleichzeitige Wertvor-
stellungen überall im Raum, die aber in die Allgemeinheit des Marktes 
immer als Wert des (gemeinsamen) Geldes mit einfließen. Diese Dualität 
ließe sich voll weiterentfalten, aber nur linear als Ausgleich des idiotes 
in der Deklination seiner relativen Deprivation wird es wohl bleiben, 
wie es ist. Der Wissensakkumulierende wird auch sein Wissen nutzen, 
um andere relativ dumm zu halten oder despotisch so zu stellen. Jeder 
Bischof, der seine Schäfchen hütet, weiß das.

Linearität ist aber auch ein fundamentales Kausalitätsproblem. Die 
»kleinsten Wirkprinzipien« von Planck verweisen auf dieses Problem 
quantitativer Qualität. Physikalisch will Kausalität präzise gemessen 
werden, ökonomisch sind Kaufleute eher abschätzend.

Eine Plancksche Länge mit 1,616199 x 10-35m oder seine Fläche von 
2,61223 x 10-70m2 lassen die Bestimmungsschwierigkeit kleinster und 
bewegter Teilchen auf engstem Raum mit extrem schneller Fluktuation 
erahnen. Hegel hat in seiner Wissenschaft der Logik nur den vollstän-
digen Umschlag von Quantität in Qualität gesehen. Aber es geht auch 
anders, ohne Planck und ohne Hegel, langsam und stetig, aber eben 
auch unaufhörlich. 

Wir können uns das Problem der Kausalität auch ganz anders ver-
deutlichen, nämlich als eine Zeitraum-verlaufende Deklination der 
kausalen Anfangswirkung. Also statt eines fixen und bleibenden Iden-
titäts-Wirkungsprinzips kann eine zeitliche Enträumlichung seiner 
Wirkung gedacht werden. Mit zunehmender räumlicher und zeitlicher 
Distanz von der Verursachung des zugrunde liegenden Ereignisses ver-
wirkt das Prinzip der Ursachenstiftung. Gesellschaftlich lässt sich das 
leicht sichtbar machen: Pharaonen etwa sind ausgestorben. Ihr Gott
heitsprinzip wurde kopiert, und zwar durch alle drei vorderorientali
schen Wüstenreligionen mit ihrer »messianischen« Erlösung als Endziel, 
wohingegen nur einzelne Herrscher bislang von ihrer Herrschaft auch 
tatsächlich erlöst wurden. Aber in der Natur ist das nicht so leicht sicht-
bar zu machen. 

Wenn wir ein bestimmtes Pulver mit starker Wirkung, zum Beispiel 
Strychnin oder noch stärkere Substanzen wie Thallium oder gar 
Polonium in ein Wasserglas rühren, entsteht zunächst jeweils (oder 
kombiniert) eine Vermischung in der Struktur der Entropie. Würden 
wir dieses Mischungsverhältnis von vielleicht 10-2 in eine Karaffe 
umgießen und verwässern, diese dann in die Badewanne, diese wie

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

140

derum in den Pool, den in den Teich und dann diesen in den See usw. 
umleiten, wären die Relationen vielleicht 10-5, 10-10, dann 10-20, dann 
10-30 usw. Gelangt dieses dekohärente Gemisch unbestimmter Entropie 
vielleicht irgendwann und irgendwo wieder in den Ur-ozean der be-
grenzten Raumzeit des mythischen »Okeanos« zurück, hätte das Ge-
bräu vielleicht mit der negativen Gogolzahl 10-100 noch weniger oder 
keine Wirkung mehr. Sie wäre – hypothetisch kausal – zeitlich und 
räumlich unscharf während des Weges als Wirkung auf einen Dritten 
verlaufen und damit auch »an sich« aufgehoben in einen Zustand, 
der nun aber weder kohärent – vom Ursprung her – noch dekohärent 
in Bezug zu seiner Gegenwart und gegenwärtigen Zukunft genannt 
werden kann. Er wurde unscharf »seiner« kausalen Identität beraubt. 
Seine kohärente Struktur im Anfang dürfte sich im Verlauf dann ver-
flüchtigt haben, als hätten Geisterhände diese verhext, ohne einen de-
kohärenten Gesamtzustand zu hinterlassen. Es ist, als ob nichts ge
wesen wäre. Dies erscheint auch für die Physik ein neuer und vielleicht 
lohnender Gedanke, über vermeintlich notwendige Kausalität ewiger 
Identität neu nachzudenken.

Kausalität selbst kann verunschärft werden, d. h. ihre Kohärenz kann 
durch Deklination einer konstant erscheinenden Masse in ihrer Wirkung 
deprivatisiert werden, ohne dass diese in einen neuen Dekohärenzzu-
stand notwendig (mit-)einfließt. Es gibt kein »an sich« als eigentümli
ches Eigentum einer Pseudoeigentlichkeit, ergo auch keine »Identität 
an sich« und ebenso auch keine – Achtung! – »Identität an sich selbst«. 
Das sind nur die alten ökonomisch-philosophischen Denkmuster aus 
der Vorepoche, die lange, sehr lange herrschten. Sie wird unbestimmbar 
deklinierbar, wenn sich keine raumzeitlichen Zeiträume einer Wirkung 
mehr linear beobachten lassen. Dann ist dieser alte heilige Maßstab ent
zaubert. Eine neue Epoche der Tauschmenschheit beginnt und tauscht 
– weiterhin – aus. 

Masse als Masse dekliniert also ebenso, wie Gravitation durch Masse 
erzeugt, gemäß den Theorien von Newton, Einstein oder, in der Vor-
stellung vom Graviton, der Quantenphysik. Gerade dies, nämlich über 
Newton und Einstein und andere hinaus die Deklination der Masse als 
Masse selber zu thematisieren, ist daher aber ein ökonomisches The-
ma. Und zwar als Kernthema eines quantitativen Gegenstandes, der nur 
aus Relationen voller realer Relativität besteht. Hier hat die Ökonomie 
ihren Eigensektor, weil sie zwar materielos, aber trotzdem kraftvoll ist, 
bis auch sie ausgetauscht wird.

Die scheinbar unendlich mögliche und real praktizierte Geldmassen-
vermehrung (unter anderem durch die Notenbanken) ist in ihrer ökono
mischen Kausalität als reale Folge noch völlig unbestimmt. Ein gutes 
und schönes VWL-Thema, eigentlich. Diese Art der Unbestimmtheit un-
terscheidet die Ökonomie von den kausal gedachten Gegenständen der 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

141

Physik. Sie könnte als wissenschaftliche Ökonomie diese Verknüpfung 
mit der Unschärfeproblematik der Quantenmechanik von Heisenberg 
und seinen Nachfolgern ausprobieren, so kasuistisch sie sich durch ei-
nen Wiener Wissenschaftstheoretiker aus der Sozialwissenschaft immer 
noch unbändig deklinieren lässt. Diese Kausalepoche geht auch ihrem 
Ende entgegen.

Die natürlichen Gegenstände unterliegen entweder alle oder zum Teil 
dem Wechsel (»[…] denn Naturbeschaffenheit ist doch eine Art Anfang 
und Ursache von Ruhe und Bewegung an dem Ding...«22). Bisher ist die 
Kausalität selber noch nicht in den Austausch geraten, aber genau dies 
wird mit immer kleineren Maßen und immer schnelleren Einzellern, den 
alten μονας, den Tachyonen passieren. Leibniz wollte diesen Altbaustein 
noch als Monaden für ein Substantielles und Göttliches retten. Seine 
Monade als »eine einfache Substanz«, das heißt »ohne Teile«,23 hält 
sich noch am »letzten Grund« des Kausalmonotheismus fest: »Et cette 
dernière raison des choses est appellée Dieu.«24 Dieser ist aber längst 
durch den Money-theismus oder den Monnai-dieu-ismus ausgetauscht 
worden. Die Tempel des Tauschwertes ragen über alle und alles hinaus. 
Und die Tempel der Sekten sind die ältesten unter ihnen. Ce Dieu de 
Leibniz est parti maintenant – adieu! Mon Dieu! – adieu?! Oh là là!

Die Sache« (la chose) ist in der Ware des Geldes gegründet, der χρματα, 
krimata, denn dieser Tauschbegriff steht für den unteilbaren Zusam-
menhang von Sache, Ware und Geld, wie auch für die gegenseitige 
Tausch- und Austauschbarkeit ihrer Teile. Diese Gottheiten sind Quan­
tengötter. Sie bilden die reale, aber relative Realität der monadischen, 
d. h. von μονας, (unteilbar und nicht zusammengesetzt) her sich definie
renden Substanz des Mehrwertes als Prinzip. Aber in dieser Substanz ist 
nichts Ungeteiltes, alles in ihr ist tauschbar und austauschbar, alles eine 
Mit-Teilung. Dieses Prinzip ist die wahre und wirkliche oberste Gott
heit der Tauschlogik, es dient als Prinzip nur dem mehrenden Wert des 
Tausches und sonst niemandem. Diese quantitative Gottheit auszutau
schen, ist schwerer als die Kausalität als Prinzip aufzuheben. Die Kau-
salität verliert aber beständig ihren heiligen Status durch die oratische 
Deklination der Kategorien der Tauschlogik. »Das Prinzip nämlich und 
das Erste […] ist unbewegt.«25 Nun wird es bewegt werden.

22		 Aristoteles (1967): Physikvorlesung, in: Aristoteles, Werke in deutscher 
Übersetzung, Bd. XI, Berlin: Akademie-Verlag, Physik Φ, 185; 192 b.

23		 Leibniz, Gottfried Wilhelm (2002): Monadologie, in: Ulrich J. Schneider 
(Hrsg.), Monadologie und andere metaphysische Schriften. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag, §1.

24		 Leibniz, Gottfried Wilhelm (2002): »Auf Vernunft gegründete Prinzipien der 
Natur und der Gnade«, in: Ulrich J. Schneider (Hrsg.), Monadologie und 
andere metaphysische Schriften. Hamburg: Felix Meiner Verlag, §8.

25		 Aristoteles (1989): Metaphysik, ΜΦ, 1037 a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

142

Der Begriff Quanten kommt von lat. quantum, die als kleine Energie-
pakete gedacht sind und sich in unterschiedliche Richtungen bewegen 
können, aber doch einem Vektorprinzip Folge leisten. Das quantitative 
Verständnis in der Ökonomie folgt bisher nur strikt seinem kardinalen 
Vektorprinzip. Dabei sind Möglichkeiten nicht immer identisch der kau-
salen Notwendigkeiten einer Wirklichkeit. Kausalität ist überlistbar, aber 
nicht beliebig. Möglichkeiten sind als Möglichkeiten nicht per se nur 
transzendente und dann unfreie notwendige Noch-nicht-Wirklichkeiten.

Der Ökonomie als Wissenschaft stünde die List eines normalen und 
nicht nur dogmatisch durchdeklinierten und ideologisch agierenden 
Kaufmanns bei der Suche nach wissenschaftlich sichtbaren Möglich-
keiten gut an. Die verbliebene wissenschaftstheoretische Restphilo
sophie kann die Ökonomie hingegen, wie ohnehin schon praktiziert, 
gelassen weiter ignorieren. Ihre Macht ist nur noch pure Ohnmacht, sie 
hat die Rektaszension der Ökonomie zur obersten Herrscherin der re-
alen Metaphysik selber verschlafen. Ein mitleidiges Lamento hilft dieser 
nun nicht mehr. Ihr Blick bleibt der selbstmitleidige Rückblick verflos-
senen Glanzes, es ist der Blick des Verlierers über die Herrschaft des 
allgemeinen Ganzen (χαθολον, katholisch = allgemein, das Ganze von 
oben herab beurteilend). 

Diese Kategorie aus der Logik des Aristoteles wird bis heute als 
Plagiat dekliniert und wahrheitswidrig als Branding entwürdigt, denn 
diese kirchlichen Gemeinschaften und ihre Glaubenssätze sind nicht 
allgemein. Einzelne Kirchen reklamieren heute konkurrierend einen All-
gemeinheitsanspruch. Zwischen diesen konkurrierenden Ansprüchen 
herrscht nicht selten Feindschaft. Die Begriffe »Kirche« (εχχλησια, das 
Herausgerufene an die Allgemeinheit der Doxa der frühen Demokratie) 
und »Christus« (χριστος, der Gesalbte, wie Könige als Pharaonen = 
Gottkönige bereits tausende von Jahren vor den altgriechischen Herr-
schern gesalbt und bezeichnet wurden) sind älter als diese Glaubensori-
entierung selbst. Die Gottesthematik gehört daher wieder in die Hände 
der Wissenschaft, nicht in den Okkultismus von Fetischoffizieren (Fe-
tisch von facere, facis, factus = künstlich Überhöhtes, selbst Gemach
tes; Offizier = Pflicht von officium, officia). Ihr akkumuliertes Kapital 
besteht aus deprivatisiertem Gut und ist nicht substantiell, weil es nicht 
aus Wissen produziert wurde, sondern dem mythischen Kontext und 
egoistischer Aneignungssucht entsprungen ist.

Der Ökonom ist heute das mächtigste Tier auf diesem Planeten und 
nicht der Physiker oder der Fetischoffizier. Aber nicht zugleich auch schon 
deshalb ist der ökonomische Datenmensch auch das Tier des tiefsten 
und bestbegründeten Wissens. Aber er ist das einzige wirklich wertvolle 
Tier! Werte sind nur oratisch »reale« und daher im Kern surreale Aus-
tauschprodukte. Die Ökonomie kann nur durch die Natur ausgetauscht 
werden, alle anderen Werte können wir selber tauschen und austauschen. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE DEKLINATION ORATISCHER BEGRIFFE

143

Der Tauschort Markt ist stets urteilsbereit. Er und die Natur deklinieren 
alle unsere oratischen Begriffe und zwar alle ausnahmslos.

Jetzt stehen die Identitäten selber zum Austausch an. Datenidentitäten 
sind Austauschidentitäten. Der alte metaphysische Mensch der Anfangs
wissenschaft als das »Sprache habende Tier« (ζων λογον εχον;)26 der frühen 
Vernunft tauscht sich selber aus gegen die höherwertige Vernunft des Da
tenmenschen. Seine Rechner sind schneller als seine eigenen biologischen 
Kalküle rechnen können. Die anfängliche »Rechenschaft«, die sich selbst 
reflexiv als ihr eigenes Spiegelbild (είδωλον) diesem berechnend gegenüber 
trat und das Gegenständliche als das Gegenüber-Stehende der Vernunft 
zum Verstand machen wollte, hat den Markt übersehen. Immerzu war 
das alte Ziel der Philosophie, mit ihrem Zwischenraum der Polis-Sphäris 
den Markt zu deklinieren. Nun hat dieser Markt diese alten Besserwisser 
nahezu vollständig ausgetauscht. Aber an ihrer Stelle steht nun eine herr-
schende Ökonomie mit viel intellektueller Orientierungslosigkeit. 

Herrschaft entstammt immerzu aus einem überlegenen Wissen, aber 
diese Akkumulation (υπερβολαι) ist (noch) nicht per Pille möglich. Dies 
ist ein faktisches Problem. Und es ist ein strategisches, also ein vorläufig 
vorlaufendes Zeitraumproblem zugleich. Die Theoretische Physik liefert 
heute die Konzepte der großen Zusammenhänge als Theorien der Na-
tur, die metaphysischen Zusammenhänge kleben nun, gleich den Gluo-
nen, an der Ökonomie, die dies noch nicht wirklich bemerkt hat.

Das alte Identitätsprinzip platonischer Stiftung erodiert zuneh-
mend, unaufhörlich und unumkehrbar im Vektor der relativ realen 
Realität des Mehrwertprinzips unserer informatorisch erscheinenden 
unbegrenzten Entropie im realen Markt. Platons λογον διδοναι (logon 
didonai, den Logos vorlegen)27 als die Idee der Ur-Rechenschaftlichkeit 
als verpflichtende moralische Obligation gegenüber der Vernunft selbst 
verwässert sich zunehmend. Dies übernehmen nun immer und immer 
schneller die vernetzten Realitäten dieser neuen quanteninformato
rischen Rechnungslegung, den Clouds der Gegenwart und erst recht de-
nen der quanteninformatorischen Zukunft einer sehr real relativen Cy-
berrealität. Wirklichkeit wird zur vollrealen Cyberrealität (und damit 
zur Dekohärenz relativer realer Zeiträume) als Marktplatzforum, auch 
politisch und privat. Forum (forum) ist nur das alte lateinische Wort 
für den Markt (αγορα), es werden dann beide nicht mehr nötig sein. 
Diskurs kommt von discurrere, einer Blickrichtung ausschreitender Er-
weiterung, einer discuro, einer auseinanderlaufenden Abschweifung, die 
der Markt nun quasi gänzlich dekliniert und vertauscht hat, zu seinen 
herrschaftlichen Zwecken, faktisch und nicht kontrafaktisch.

26		 Vgl. Aristoteles (2011): Politik, 1253 a.
27		 Vgl. Platon (1961): Der Staat. 8. Aufl., Hamburg: Felix Meiner Verlag, ins-

besondere 509–511 sowie 524 c.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DEKLINATION UND VEKTOREN DER TAUSCHLOGIK

144

Alle diese Gut-Menschenideen, diese vielfältigen oratischen Einfälle aus 
gutmeinender Einmütigkeit, haben geradezu den vektorisierten ökono­
mischen Datenmenschen aus produktiver Desktruktion heraus selber in 
seiner Geschwindigkeit und Richtung proportional zur Entsinnlichung 
aus den Anfangsgründen der Vernunft heraus kreiert. Diesen Altideen ist 
eine alte illuminierte Information in heller Photonenschrift mit auf diesen 
Tauschvorgang gegeben. Denn das Licht in seiner Richtung und erhel-
lenden Ausbreitung des Raumes erleuchtet immerzu sowohl den Voraus-
blick als auch den Rückblick, sonst wäre jede Zukunft dunkler als die 
schwärzeste Nacht. Diese Photonenschrift leuchtet rückblickend immer 
noch: mene mene tekel u-parsin. Sinngemäß (und deshalb verkürzt) in 
das Deutsche transferiert: gewogen, bewertet und für zu leicht befunden.

Das ist der Epochenwechsel in nuce. Und dieser tritt rückblickend wie 
nun vorausschauend in den Lichtkegel des bereits illuminierten Raumes 
unserer real relativen Lebensräume, den Zeiträumen der Dateniden-
titäten im unbegrenzten Tauschmarkt reiner und relativer ökonomi
scher Vernunft physikalisch realer Wirklichkeiten.

Die Datenmenschen selbst – wir selbst – sind die ökonomische Aus-
tauschware der schon angebrochenen Zukunft. Wir erschaffen diese 
Entropie als den steigernden Mehrwert des Wissenskapitals selbst. Wis-
sensökonomie ist physikalisch fundiert. Wissenskapital ist das größte 
Vermögen (δυναμις) unserer aller Realität (realitas). Gegen das Wissens
kapital geht »nichts«, »ist« keine Realität. Das Wissenskapital scheint 
zu sein, was Goethes Doktor Faustus wissen wollte: Das Geheimnis des 
Wissens selbst, unsere »Welt«, in der wir erst Natur als wertvoll vor-
stellend begreifen. Ist diese beständige Entropie in ihrer produktiven 
Destruktion als Mehrwert austauschbar? 

Rückblick

πυρος τε αντμοιβη τα παντα και πυρ απαντων οκωσπερ χρνσου χρηματα
και χρηματων χρνσος

Alles ist austauschbar gegen Feuer und Feuer gegen alles, wie Waren 
gegen Gold und Gold gegen Waren.28

Die relativ reale Realität ist in der Deklination oratischer Begriffe durch 
die Kategorien der Tauschlogik metaphysisch, wie physisch präsent. 
Nun wird jede Realität tausch- und austauschbar, Wahrheit zur Ware.

28		 Heraklit, in: Diels, Hermann / Kranz, Walther (Hrsg.) (1951): Die Fragmen­
te der Vorsokratiker. Bd. I, 6. Aufl. Zürich: Weidmannsche Buchhandlung, 
DK 22 B90.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. Horizont: 
Einblick in den digitalen Horizont 

und die relativ reale Realität 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


147

6. Management und Orientierung 

Horizont und Blickrichtung im Übergang von der 
analogen zur digitalen Managementorientierung1

Management und Orientierung bilden einen alten und bleibenden 
Zusammenhang, der auch von vielen Gegensätzen gekennzeichnet ist. 
Das alte Theorie- und Praxisproblem ist in dieser Verbindung genauso 
angesprochen wie das schwierige Verhältnis von Denken und Erfahrung.

Der Begriff »Management« leitet sich sprachlich von dem lateinischen 
Wort manus ab, was Hand bedeutet. Bis heute verstehen wir unter mana­
gen eine Handhabungsweise. Das besagt auch der altgriechische Begriff 
praxis, was Handeln oder Handhabung bedeutet. In diesem Sinne ist 
der Manager stets und bis heute jemand, der etwas in die Hand nimmt, 
um etwas zu handhaben. Dieser etymologische Blickpunkt zeugt noch 
vom analogen Ursprungsbezug des Begriffes Management. In unserem 
Alltag sind wir es zunächst gewohnt, unsere Orientierung in analoger 
Weise handelnd zu entsprechen, d. h. der Handelnde steht in Relation zu 
seinem Wissen, das er beim Handeln ein- oder umsetzt. Verstoßen wir 
gegen diese Gewohnheit, wird eine solche Handlung als störend oder 
gar als gestört wahrgenommen. Handeln in Übereinstimmung mit dem 
vorherrschenden Wissen gilt als normale Analogie, also als richtige Ent­
sprechung von Denken und Handeln. Das setzt aber voraus, dass wir 
über das handlungsrelevante Wissen auch verfügen und verfügen kön-
nen. Solange Wissen nur ein persönliches Verfügungsreservoir war, war 
auch der Handlungszusammenhang unmittelbar personalisiert. »Mein« 
Wissen und »mein« Handeln waren eine fundamentale Analogie. Diese 
Gewohnheit wird zunehmend durch digitale Techniken und Prozesse 
durchbrochen und sukzessive durch digitale Orientierungen überlagert 
und bestimmt. In diesen Strukturen ist in Form von Daten mehr Wissen 
enthalten, als ein Einzelner weiß, wissen kann und zum Handeln real 
verfügbar hat. Mein Wissen ist nur noch Teil des Wissens, das mein 
Handeln ausrichtet. Das Wissen des digitalen Netzes weiß mehr über 
mich und mein Wissen, als ich über mein Wissen weiß und wissen kann. 
Dies kennzeichnet ein neues Paradigma.

1.) Wissen und Handlungsorientierung treten zunehmend ausei
nander. Das ist das kardinale Problem im Übergang von der analogen 
zur digitalen Managementorientierung. Wissen wird immer deutlicher 
Teil einer entpersonalisierten Netzstruktur, Management verbleibt (zu-
nächst noch) auf der persönlichen Ebene. Mit der Trennung in analoge 

1		  Vortrag an der Odessa Maritime Academy im Wintersemester 2016/2017

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

148

und digitale Horizonte trennen sich auch zunehmend Wissen und 
Personalität. Der »Hand«-Aspekt des Managements verschiebt sich in 
Richtung digitaler Koordinaten, die Wissen strukturieren. Was deutet 
das vom Grundsatz her betrachtet?

Unsere Orientierung ändert sich und damit auch ihre Bestimmungs-
größen, also das, was wir wissenschaftlich als Kategorien bezeichnen. 
Der Wandel der Kategorien ist ein primäres wissenschaftliches Thema. 
Um etwas handhaben zu können, benötigen wir eine bestimmte und 
auch bestimmende Orientierung, sonst bliebe alles Handhaben beliebig, 
dem Management fehlte die richtungsgebende Bestimmung. Diese Be
stimmtheit einer Bestimmung macht die Bedeutung von Kategorien aus. 

2.) Kategorien sind fokussierende Filter unserer Orientierung, sie sind 
die Transformatoren von Wissen in Handeln. Jede Managementorien
tierung ist durch Kategorien dekliniert. Diese Kategorien zerfallen nun 
in persönliche und netzbezogene, in analoge und digitale.

Erst diese fokussierenden Orientierungsgrößen, die Kategorien, ge-
ben dem Management seine Richtung und bestimmen damit auch den 
Horizont seines Handelns. Kategorien als Filter deklinieren unsere 
Blickweite. Wir blicken nicht weiter, als wir Wahrgenommenes auch 
erkennen und zuordnen können. Die Richtung unseres Blickens hat also 
einen erheblichen Einfluss auf den Horizont, innerhalb dessen wir etwas 
erkennen können. Bislang urteilen wir primär aus persönlichen Hori-
zonten heraus, hier kumulieren Erfahrungen und akkumuliertes persön-
liches Wissen. Der Manager wird als der personifizierte Ich-Entschei-
der vorgestellt. Dieses Bild vom Manager gleicht noch dem Bild des 
Kapitäns, der sein Schiff souverän von der Brücke aus führt, es kennt 
und den Horizont sowie seine Orientierungsrichtung dabei im Blick 
hat. Nun verschiebt sich aber der Horizont und damit die Richtung der 
Navigation für den Manager. 

Es lohnt sich, über die Begriffe Horizont und Richtung einmal anders 
nachzudenken, als es der Nautiker für gewöhnlich tut. Hier lohnt es sich, 
unterschiedliche Blickrichtungen als den eigentlichen Zusammenhang 
und das aktuelle Problem von Management und Orientierung zu verste-
hen und zu thematisieren, denn von der Bestimmung dieses Zusammen-
hangs können wir die Richtung der gegenwärtigen Entwicklung besser 
verstehen. Damit sind wir im Kern des Themas angekommen.

3.) Der Zusammenhang von Management und Orientierung hat 
keine beliebige oder freie Blickrichtung, sondern er benötigt und er-
zwingt eine vorausgerichtete Blickweise. Diese Vorausrichtung besteht 
mit Notwendigkeit.

Die Kategorie der Notwendigkeit ist die stärkste Einflussgröße, die 
auf unsere Orientierung wirkt und unser Handeln bestimmend prägt. 
Notwendigkeit hat einen absolut erscheinenden Charakter, sie ist eine 
kardinale Kategorie, die unsere Blickrichtung im Ganzen dekliniert. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MANAGEMENT UND ORIENTIERUNG

149

Eine notwendige Blickrichtung versteht sich wissenschaftlich als streng 
alternativlos, insbesondere das ist mit Notwendigkeit ausgedrückt. 
Notwendigkeiten sind Vorstellungen eines unabdingbaren Grundes 
mit Bewegungsrichtung. Aus diesem Grund heraus resultiert eine bes-
timmende Blickrichtung, die aus dieser Bestimmtheit ihren Horizont 
herleitet und unser Handeln orientiert. Das wird klassisch Kausalität 
genannt, es ist die Richtungsverknüpfung von Einzelfällen innerhalb 
eines solchen Horizontes. Notwendigkeiten sind bewegende (nicht sta-
tische) Urgründe von Fallverknüpfungen und diese causae sind in eine 
determinierte Relation gesetzt, die eine Analogie (analogia) ausmacht. 
Analogien sind Verhältnisse von richtungsgebundenen Verknüpfungen. 
Sie sind als Kausalitäten richtungsgebunden und damit zielorientiert. 
So hat jede mathematische Gleichung ihre Analogie in der richtigen 
Lösung ihrer Relation, das bestimmt den Bewegungsablauf jeder Glei-
chungslösung. Dieses Grundverständnis orientiert daher im Voraus, es 
steht im Zwang, eine als präexistent gesehene Not abzuwenden, also 
aus dem Anfangsgrund einen Zielerfüllungsfall zu machen. Kausa­
litäten sind notwendige Zielerfüllungsfälle. Deshalb ist der Manager 
zielorientiert, er steht in der Not, die mögliche Nichtzielerfüllung ab-
zuwenden, denn diese bedroht sein Unternehmen und damit auch ihn 
selbst. Diese Notwendigkeit ist daher auch personal konkret. Hier hat 
der Manager keine Handlungsfreiheit im Grundsatz, Notwendigkeiten 
sind Pflichterfüllungsbedingungen, strikte Kategorien.

Was wir als notwendig ansehen, dekliniert daher unsere Orientierung 
in kardinaler Weise. Diese Blickrichtung verlangt und erzwingt auch 
das Managen selbst. Ein Nichthandeln ist für einen Manager keine 
Option. Notwendigkeiten sind Handlungszwänge. Das ist die stärkste 
Bestimmung unserer Orientierung. Deshalb sollte der Manager mit die-
sem Grundproblem vertraut sein. Rein praktisch übersetzt besagt dies, 
der Manager hat im Voraus zu denken und dann, also zeitlich versetzt, 
»nach vorn« zu handeln. Damit kann er dem Handlungszwang noch 
eine Richtung geben, nicht aber ihn als solchen aufheben. Eine partielle 
Wegefreiheit verbleibt ihm bei der Richtungsbestimmung innerhalb des 
Zielvektors. Um eine Richtung aus einer Notwendigkeit heraus bestim-
men zu können, ist daher ein Wissen zur Gestaltung selbst notwendig, 
ein Weg zum Ziel ist zu finden. Damit ist ein komplizierter Zirkel an
gesprochen, ein besonderer Horizont, der einen Vektor mit notwendiger 
Zielkonsistenz aufweist.

4.) Der Horizont der Notwendigkeit bestimmt die Vorausorien
tierung und Handlungsweise des Managers. Dieser Vektor erzwingt die 
Wissenserweiterung als methodischen Weg, den wir Fortschritt nennen. 
Manager sind daher notbedingte Promotoren des Wissensfortschritts. 
Ihre Methode ist diese Effizienz aus notwendiger Zielerreichung und 
orientierender Ausrichtung auf diesen Vektor.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

150

Das Management steht dabei unter dem Zwang, effizient zu orien-
tieren. Genau das ist die größte Schwierigkeit eines jeden Managers. Die 
primäre Notwendigkeit eines Managers besteht daher in der Blickrich-
tung, seinen Horizont zu erweitern, um neue Ziele zu erreichen, denn 
der jeweils alte Horizont erfüllt nicht die notwendige Bedingung einer 
dauerhaften Vorausorientierung. Der scheinbar gegebene Horizont ist 
nur ein altes Datum. Das steht der Vorausorientierung im Weg. Heute 
steht gar der »analoge« Horizont zur Disposition, um durch einen 
»digitalen« abgelöst zu werden. Damit wird die Orientierung zunächst 
schwieriger und die Navigation für den Manager zur erweiterten He
rausforderung.

5.) Das Wissen aus unmittelbarer Anschauung und persönlicher 
Überlieferung weicht einem virtuellen Netzwissen mit unklarer Her
kunft und Ausrichtung. Wir müssen nunmehr in eine Blickrichtung 
schauen, die wir analog nicht wahrnehmen und kontrollieren können. 
Digitales Wissen ist als Datenwissen nicht mehr an bestimmte Personen 
gebunden, stattdessen generieren IT-Systeme Daten zunehmend autono-
mer und beständig komplexer. 

Das ist die wohl größte und schwierigste Anforderung an den heu-
tigen und künftigen Manager. Die gewohnte Blickrichtung ändert sich 
nun von analogen zu digitalen Horizonten. Das zeigt auch, dass Not-
wendigkeit keine statische Größe einer physikalisch unumstößlichen 
Vorbestimmung der Natur ist. Vielmehr zeigt sich: Notwendigkeiten 
unterliegen dem Primat der vorherrschenden Blickrichtung und werden 
durch die Vorausorientierung in ihrer Notwendigkeit relativiert und 
damit selbst verändert. Wechseln wir unsere Blickrichtung, geraten alte 
Notwendigkeiten aus dem Blick, andere und neue treten an ihre Stelle. 
Was aber scheinbar unveränderlich bleibt, ist die Notwendigkeit, nach 
vorn zu blicken. Dieser zeitliche Widerspruch des »nach« und »vorn« 
drückt die gewohnte Kausalität unserer Blickrichtung als Vektor aus. 
Erst in der Verkettung der Zeitorientierung ... von ... nach ... vorn und 
gewinnen wird einen erweiterbaren Horizont und zugleich einen beweg­
lichen Standpunkt. Dieser relativiert das »hier« unseres gegenwärtigen 
Standpunktes. Indem wir unseren Standpunkt verändern, verschieben 
wir zugleich unseren Horizont nach vorn.

Ein einfaches Beispiel aus der analogen Vorstellungswelt soll dies ver-
deutlichen. Ein Kapitän, der sein Schiff navigatorisch managt, ist während 
der Reise vom Ziel her auf dieses hin orientiert, und dieses liegt aus der 
Blickweise seines jeweiligen Standpunktes geometrisch stets voraus. Seine 
Methode ist daher vorwärts bestimmt. Der Nautiker ist in diesem Sinne 
dem Ursprungsbegriff Methode aus meta und odos, als Weg ... hin oder 
nach ... treu geblieben. Die nautische Methode ist daher ebenfalls voraus 
dominiert: Ein Kapitän will vor allem sein Ziel erreichen und ordnet 
dem andere Möglichkeiten zu- oder unter. Diese Sichtweise ist analog. Sie 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MANAGEMENT UND ORIENTIERUNG

151

bildet im klassischen Sinne eine Analogie zwischen dem Standpunkt und 
dem Ziel als kontinuierliche Linie von Orientierungspunkten, den navi
gatorischen Koordinaten. Diese sind in ein Bezugssystem eingebunden, 
das wir gleichmäßig und kontinuierlich in Vorausorientierung fortschrei-
ben und punktbezogen als Relation (analogia) zwischen unserem jeweili-
gen Standpunkt und unserem Ziel begreifen. 

6.) Der Horizont der analogen Methode verschiebt sich damit line
ar und berechenbar. Punkte innerhalb eines Vektors sind vorausbe
stimmbar. Das macht das navigatorische Managen von Schiffen zur 
Handhabung, verstanden als Rechenaufgabe mit planbarer Genau-
igkeit, deren Exaktheit in der Grenze einer Blickrichtung relationaler 
Messmethoden verbleibt. Der »exakte« Standort eines Schiffes spiegelt 
nur die Daten der gerechneten Bezugsinformationen als »Fixpunkt« 
wieder. Ändert sich das Bezugssystem oder die Messtechnik, wandelt 
sich auch der Exaktheitsgrad der Standortbestimmung. Die Exaktheit 
der Navigation ist an den relativen Möglichkeiten relationaler Rechen-
barkeit gebunden. Diese sind gerade durch digitale Navigationssysteme 
deutlich exakter geworden. Hier gilt daher eine tiefe und grundsätzliche 
Analogie für diese Art der Orientierung. Digitale Technik ermöglicht 
eine exaktere Standpunktbestimmung, sie blickt in einen veränder-
ten und erweiterten Horizont. Columbus kannte weder die genaue 
geometrische Struktur der Erdoberfläche, noch konnte er sich einer 
Navigationstechnik bedienen, die sich unter Anwendung der Speziel-
len Relativitätstheorie durch das GPS aus dem All heraus bedient und 
erst dadurch eine relative, aber doch sehr hohe Punktgenauigkeit hat 
(die sich durch terrestrische Differenzialtechniken noch weiter präzi
sieren lässt). Erst indem Columbus seinen Standpunkt real verschoben 
hat, konnte er zugleich einen neuen und erweiterten Horizont relativ 
dazugewinnen. Hierin steckt ein komplexes Grundsatzproblem.

7.) Die Notwendigkeit der Vorausorientierung bleibt relativ real, sie 
führt zu neuen und relativen Realitäten mit erweiterten Horizonten. 
In diesem Sinne ist die notwendige Veränderung des Horizontes eine 
kausale Folge unserer Vorausorientierung. Sie schafft beständig neue 
relativ reale Realitäten als unsere gegenwärtige Wirklichkeit. Horizonte 
sind relativ reale Zirkel. Erweitern wir unser Wissen, verschieben wir 
auch die Grenze unseres Horizontes und unsere Standortbestimmung 
zugleich mit. Unser Standpunkt ist daher bloß ein relativer Fixpunkt als 
Bezugssystem, den wir selber durch das Management unseres Wissens 
verändern.

8.) Das Management von Wissen wird zur primären Aufgabe des 
modernen Managers. Wissensmanagement ist die heutige und künftige 
Kernaufgabe des Managers. 

Ein digitaler Horizont von Daten benötigt in seiner Analogie auch 
ein angemessenes Management. Wissen lässt sich nicht wie physische 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

152

Gegenstände handhaben. Hier beginnt auch das Problem des Mana
gers. Er hat keinen fixen Standpunkt als Bezugssystem seines Horizon-
tes, aber auch er steht in der Notwendigkeit der Vorausorientierung und 
sein Wissen bleibt im Vektor zunehmend zurück. Der Zuwachs an Wis-
sen macht den Einzelnen relativ wissensärmer. Die Datenvielfalt über-
steigt sein kategoriales Urteilsvermögen. Seine Orientierung wird durch 
den Zuwachs an Daten nicht unbedingt klarer in der Sichtmöglichkeit. 
Die explodierende Zunahme von Daten verhält sich eher wie ein künst
licher moderner Nebel, der nach anderen als den bisherigen Naviga-
tionsinstrumenten verlangt. Aber der Manager einer Unternehmung hat 
weder ein GPS, noch ein AIS oder ein Radar mit automatischer Da
tenauswertung aller Teilnehmer, die sich im Horizont des unmittelbaren 
Geschehens befinden.

9.) Analoge Horizonte sind durch erkennbare Grenzen bestimmt. Sie 
sind im eigentlichen Sinne begrenzt, digitale Vorstellungssysteme sind 
im Unterschied dazu unbegrenzte Horizonte. Daten lassen sich vielfältig 
»manipulieren«, kombinieren und arrangieren, ihre Verknüpfung folgt 
keiner erkennbaren physikalischen Notwendigkeit ihrer Zusammenstel-
lung und Nutzungsmöglichkeit als vorbestimmter Vektor.

Anders als der Kapitän hat der Manager auch keinen Zentralcompu
ter, auf dem alle Einzelkoordinaten seines Vektors zu einem multikom-
plexen Koordinatensystem mit hoher Präzision zusammenlaufen. Trotz 
aller Fortschritte in der ökonomischen Forschung und aller digitalen 
Unternehmenstechnik fährt der Manager vergleichsweise noch analog 
auf Sicht. Er weiß nicht automatisiert um den Kurs und die Kennda
ten seiner Gegner, die in seinem Umfeld navigieren. Der Manager ist so 
betrachtet weit schlechter ausgerüstet als der Navigator heute. Das ist 
ein wesentlicher Unterschied, aber dieser Umstand ist keine bloße Pro
blematik der instrumentellen Ausstattung. Es geht hier nicht um Geräte, 
sondern um Koordinatenunterschiede.

Die Orientierung des Managers beginnt mit dem Standpunkt als 
dem Eigenen seines Bezugssystems. Dieses »Eigene« ist aber kein 
physikalisch detektierbarer Gegenstand, wie es ein Schiff darstellt, das 
seine ausgesendeten Radarwellen als Dopplereffekt im Abstand zu an-
deren Gegenständen mit hoher Genauigkeit wiederempfängt und damit 
seiner Orientierung zugleich in der linearen Kausalität der Bewegung 
von anderen Objekten erfasst. Der »Kapitän« einer Unternehmung hat 
keine solche Abstandsbestimmung. Die Abstandsbestimmung ist aber 
die Kausalität in der mathematischen Blickrichtung. Jedes Ortungssys-
tem arbeitet nach diesem Prinzip. Die notwenige Kausalität der Vor-
wärtsorientierung einer Unternehmung ist daher durch Ungewissheit 
und damit auch durch Unsicherheit in ihrer Bewegung gekennzeichnet. 
Ein verlässliches »Voraussystem« zur Navigation einer Unternehmung 
mit kausal bestimmbaren Abständen zu anderen Marktteilnehmern 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MANAGEMENT UND ORIENTIERUNG

153

konnte bislang nicht entwickelt werden. Unternehmungen sind keine 
Schiffe, sie sind überhaupt keine physikalischen Gebilde, sondern meta
physische.

10.) Das Management von Unternehmen ist von jeher von fehlender 
Exaktheit wirklich analoger, d. h. kausalitätstreuer Messmöglichkeiten 
gekennzeichnet und damit relativ ungenauer als physikalische Messver-
fahren. Metaphysische Gebilde haben keine Analogie zur Logik mathe
matisch-physikalischer Exaktheit. Willensentscheidungen sind keine 
Naturautomatismen.

Die spannende Frage lautet nun, ob sich dies durch die sich vollzie-
hende Digitalisierung ändert? Dazu ist die Unternehmung in ihrer Navi
gationsmöglichkeit zu überdenken.

Das Ziel einer Unternehmung ist kein geometrischer Ort, sondern 
ein metaphysisches Ergebnis, das wir in Geld messen. Das Ziel des 
Managers ist ein Zugewinn, der als Mehrwert seiner Unternehmung 
verstanden wird. Da dieses Ziel weder einen geometrisch benennbaren 
Punkt noch eine ihm gesetzte Grenze sichtbar besitzt, ist ein analoger 
Horizont mit relationaler Begrenzung kein angemessenes Bezugssystem, 
denn das Mehrwertprinzip will geradezu das Unbegrenzte. Und doch 
ist es genau dieser grenzenlose Punkt überall auf der Erde der »Ort« als 
Ziel des Managers. 

11.) Das Ziel des Managers ist der unbegrenzte Punkt des Mehr
wertes. Seine Navigation ist daher nicht mit singulären Punkten erklär-
bar oder steuerbar.

Punkte sind die Bausteine der Geometrie, im Grunde der gesamten 
Mathematik. In der Arithmetik werden Punkte als Zahlen geschrieben. 
Jeder Punkt, jede Zahl hat eine klar umgrenzte Bedeutung. Jede Koor-
dinate ist dem Navigator ein Bezugspunkt, der sich in Zahlen manifes-
tieren lässt und damit eine Orientierung erst möglich macht. Ein Ka-
pitän managt sein Schiff nach solchen Punkten und auf Punkte hin. Dies 
macht er heute vorwiegend mit digitaler Technik, in der verschiedene 
Punktsysteme wie GPS, AIS, Radar und Echolot mit vielen weiteren 
Daten zu Multipunktkoordinaten in ein System integriert werden. 
Punkte sind ideelle Fixierungen, auch wenn sie nur bloße Vorstellungs
konstrukte sind, da die Natur Punkte an sich nicht kennt. Solche Kon-
strukte lassen sich vektorisieren und visualisieren. Das ist der Kern eines 
modernen Navigationscomputers. Er bringt unterschiedliche Daten aus 
unterschiedlichen Technologien »auf den Punkt«. 

Hilft das dem Manager bei der Weiterentwicklung seiner Methoden?
Der Navigator orientiert sich durch Multipunktkoordinaten, der 

Manager ebenfalls, nur durch andere. Der Navigator sieht so weit und 
genau, wie diese Systeme seinen Horizont ermöglichen und zugleich 
damit begrenzen. Moderne Integrations- und Overlaytechniken be
stimmen den relativen Horizont und die Orientierung auf der Brücke 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

154

heutiger Schiffe immer deutlicher. Der Navigator sieht heute so weit, 
wie diese Systeme blicken können. Sein zentraler Bezugspunkt ist die 
Relativität seines Standortes in der Bewegung zwischen Ziel und Hin-
dernissen.

Auch der Manager navigiert mittels einer Multipunktkoordinate. 
Seine kardinale Techniksteuerung ist die Multipunktgröße Mehrwert 
oder Gewinn.

12.) Management ist daher auch eine Zielorientierung ohne feste 
Koordinaten. »Mehrwert« oder »Gewinn« sind Relativbegriffe, keine 
absoluten Orientierungsgrößen, obgleich diese Begriffe in der Praxis so 
gesehen werden.

Die beherrschende Blickrichtung eines Managers ist daher das Rela-
tive vom Relativen, der Mehrwert eines quantitativen Bezugswertes als 
seiner kardinalen, im Grunde absoluten Bezugskoordinate. Das macht 
die besondere Schwierigkeit des Managens aus. Hier unterscheidet sich 
der Manager vom Navigator zunächst in der unmöglich erscheinenden 
Bestimmungsmöglichkeit, exakt an sein Ziel zu kommen. Trotz aller 
Mathematik lässt sich der Unternehmenserfolg und damit die Zieler-
reichung eines Managers nicht exakt vorausbestimmen. Der Manager 
navigiert vielmehr weitgehend »auf Sicht«, allerdings ohne dabei etwas 
klar bestimmbar Sichtbares wirklich im Blick zu haben.

13.) Die quantitativen Koordinaten der Ökonomie sind allesamt 
künstliche Relationsdaten, sie haben keine physikalische Analogie. 
Ökonomische Daten sind Bewertungsdaten. 

Nun werden aber viele digitale Daten zu Koordinaten neuer und 
veränderter möglicher Berechenbarkeit und eröffnen andere Bewertun-
gen und Verknüpfungen. Diese digitalen Koordinaten zeichnen sich durch 
große Mengen an Daten aus, die in ihrer Quantität Aufschlüsse über 
qualitative Prozesse zulassen, die singuläre Messergebnisse nicht gestat-
ten. Je vollständiger ein digitales Datenbild ist, desto präziser spiegelt es 
seine zunächst analoge Ausgangsbasis wider. Es macht einen bedeutsamen 
Unterschied aus, ob der Strom- oder Wasserverbrauch einmal im Jahr für 
einen Haushalt erfasst wird oder punktgenau in jeder Nutzungssituation. 
Es ist ein großer Unterschied, ob ein Automobilhersteller jede Fahrsitu-
ation digital erfasst und speichert, um sie später bei der Inspektion elek
tronisch auszulesen, anstatt nur eine situative Kontrolle am analogen 
Fahrzeugzustand gelegentlich zur Verfügung zu haben. Die Summe sol
cher Beispiele über alle Lebensbereiche und Produktionsweisen hinweg 
lässt sich kaum abschätzen. Solche Nutzungsprofile erhöhen die öko
nomische Verwertbarkeit, besonders wenn sie mit anderen persönlichen 
Daten zu einem ökonomischen Overlayprofil verknüpft werden. Diese 
Verknüpfung vollzieht sich typischerweise ohne aktive Einwilligung und 
Rückspiegelung der eigentlichen Datenerzeuger. Der digitale Abstand 
zwischen den Marktteilnehmern verschiebt sich damit deutlich. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MANAGEMENT UND ORIENTIERUNG

155

14.) Die Managementorientierung gewinnt sich immer deutlicher 
durch digitale Multikoordinaten und datenbezogene Overlayprofile. 
Das Wissen um und durch solche Daten und Koordinaten wird damit 
zum kritischen Erfolgsfaktor. In diesem Sinne ist Wissen ein Datum des 
steuerbaren ökonomischen Erfolgs.

Diesem Horizont ist keine analoge Begrenzung eines natürlichen 
Horizontes mehr gesetzt. Aber der Zuwachs an Wissen aus solchen 
Profilen eröffnet einen weiten Horizont an ökonomischen Gestaltungs
möglichkeiten und Fragen ihrer ethischen Bestimmbarkeit. Hier steht 
die Managementwissenschaft noch ganz am Anfang. Ihre Navigation 
ist noch so unklar wie ihr mögliches Ziel. Ein digitaler Horizont aus 
Konglomeraten vieler und unterschiedlicher Daten ist kein analog-kau-
saler vorausberechenbarer Vektor. Diese Managementherausforderung 
kann nicht rein naturwissenschaftlich gelöst werden. Hier ist erneut 
und deutlich wieder der Ursprung der Ökonomie als Bewertungswis-
senschaft gefragt, aber mit zeitgemäß zu entwickelnden Methoden, die 
noch nicht in Sicht sind. Diese Forschungsaufgabe ist wirklich interna-
tional, Daten im digitalen Horizont kennen keine Grenzen.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156

7. Einblick in die relativ reale Realität

Der Punkt einer relativ realen Realität –  
einführender Überblick

Das Realitätsverständnis wandelt sich erneut. Dabei treibt es die Wis-
senschaften seit ihrem frühen Beginn, es treibt sie stets und beständig 
zu einem »Mehr« an. In diesem Bestreben muss sich das Realitätsver-
ständnis unweigerlich mitwandeln, denn ein beharrliches Mehr ist nur 
durch Zuwachs an methodischer Relativität überhaupt zu gewinnen. 
Was als real gilt, unterliegt der Interpretation der Wissenschaften, die 
sich immer relativistischer gewandelt hat und diesen Trend verstärkt 
fortsetzt. Dem Laien springt hier die unübersichtliche Vielfalt und Un-
terschiedlichkeit von wissenschaftlichen Meinungen ins Auge. Das ist 
Ausdruck und Entsprechung von mehr an relativem Wert und an Wis-
sen. Je relativer es dabei wird, umso ergiebiger ist der Zugewinn dieses 
Mehr. Ein absolutes Wissen kann kein genuines Mehr als willentliche 
Selbststeigerung in seinem Wollen erlangen und auch von diesem kein 
»immer mehr« erheischen. Über das Absolute hinaus kann Wissen nicht 
mehr Wert werden, ein Mehrwert als Prinzip dient, bewusst oder unbe-
wusst, dem Relativen in der Tendenz, es selber weiter zu relativieren, um 
es wertvoller zu verwerten.

Das entspricht auch der Genese der Wissenschaften in ihrem realen 
Verlauf. Statt statischer Verabsolutierung ist das Relative historisch 
rückblickend dann relativistisch und mathematisch unscharf geworden. 
Das Relative hat sich vermehrt und gegenüber einer absoluten Weltsicht 
zunehmend durchgesetzt. Fortschritt ist ein relatives Ereignis ohne ab-
solutes Maß für diesen Begriff. Bezweckte Absicht stand hier niemals 
als Motiv Pate, aber der Wert, mehr an verwertbaren Erkenntnissen zu 
gewinnen, war stets wertvoller als ein sicheres Erkenntnisgefühl ohne 
die Gewissheit, Unsicherheiten dabei als Mehrwerttreiber zu akzeptie
ren, sie gar dazu erst und überhaupt zu produzieren. Unsicherheiten und 
Unschärfe sind die dialektischen Wegbegleiter einer Wissenschaft, die 
immer mehr und immer genauer sich und ihre Gegenstände zu produ
zieren sucht. Wollte man die ganze Methodengeschichte der Wissen-
schaft auf den sogenannten Punkt bringen, von der Antike bis heute 
zusammengefasst, könnte er so lauten: 

Das als sicher Geglaubte sowie das ewig absolut Richtige wird nach
gängig durch die Wissenschaft und ihre Verwertungsökonomie im Na-
men des fortschreitenden relativen Mehrwerts durch dieses relativis-
tische Prinzip gerichtet. Das relativistische Mehrwertprinzip der relativ 
realen Realität ist, in nuce gesagt, die jeweilige Realität der vergänglichen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DIE RELATIV REALE REALITÄT

157

Gegenwart, wir spiegeln sie in Forschung und Verwertung. Dieses Prin-
zip bleibt – aber um den Preis seiner eigenen beständigen Veränderung; 
es bleibt der Wissenschaft und der Ökonomie vorläufig und vorgängig 
richtunggebend und orientierungsleitend. Dies beschreibt die Vektor-
richtung von Wert und Wissen in ihren sich stets wandelnden Koordi-
naten. Absolutheitsvorstellungen sind nur Restmythen, eine reale Welt 
besteht immer aus vergleichenden Veränderungsvorstellungen und de
ren verwertender Bewertung. Aneignen, Bewerten und alles dann tau
schend Verwerten ist das ganze Kerngeschäft der Ökonomie. Mehr 
kann sie nicht. Aber ohne sie kann sich auch kein Mehrwert ereignen. 
Dieses relativ Fortschreitende ist als Produkt unserer mutierenden Re-
alität daher auch zugleich ein ökonomisch Gleichursprüngliches, aber 
mit wenig Wissen außerhalb dieses auf tauschorientierte Mehrwertre-
alisierung gerichteten Verwertungsinteresses. Dies ist der Vektorkern 
der Ökonomie. So kommt das geglaubte Absolute immer mehr in den 
Fortschritt einer sich so relativierenden Wissenschaft und ihrer Tausch- 
und Austauschökonomie, d. h. es fällt dabei zunehmend selbst zum 
Austausch an. Mit jedem Wissenszuwachs stirbt ein Stück Glaube not-
wendig mit und sei es der Glaube an die Richtigkeit einer vorgängigen 
wissenschaftlichen Theorie, die nun revisionsbedürftig selber zum Aus-
tausch ansteht. Der Glaube an das Wissen ist der stärkste, nur er spricht 
die mächtige Sprache des relativ bleibenden Mehr als Prinzip. Mehr 
kann nicht gewollt werden. Wollen ist ein »Mehr« als Blickrichtung.

Deshalb ist hier eine logische Grenze gesetzt. Diese Grenze ist wie 
eine Linie aus unsichtbaren Punkten, denn gegen sie wird alles Neue 
erst zu diesem. Sie markiert unsichtbar neuen Mehrwert aus destruier-
tem Altwissen oder Altglauben. Alles wird dekliniert und ausgetauscht, 
was wir als Gegenstände begreifen oder als Werte hochhalten. Diese 
tauschende Deklination wirkt wie eine Grenzlinie und ist die Beugung 
wissenschaftlicher und ökonomischer Bezugspunkte. In dieser Deklina-
tion steckt die Kraft fortschreitender Veränderbarkeit, das gilt für die 
Natur und alle ihre Wissenschaften, nur religiöse Realitätsverweigerer 
glauben an ewig verbleibende Fixpunkte, können das aber logisch nicht 
erklären. Glauben ist hartnäckiges Realitätsverweigern. Wissen besteht 
in der Blickrichtung, seinen Standpunkt tausch- und austauschbar zu 
machen und Realität stets als austauschbar zu begreifen. Genau das 
kann kein Glaube wollen. Aber anders lässt sich genuin neues Wissen 
nicht schaffen. Der mehrwertorientierte Austausch-Punkt fortschrei-
tender Relativität ist aus logischer Sicht daher der Pivot, der Dreh- und 
Angelpunkt. Er kann nur beweglich und bewegend zugleich gedacht 
werden. Kein Mehrwert und kein Erkenntnisfortschritt kann ein sta-
tisch-absoluter Stand-Punkt sein. In der Physik korrespondiert dieser 
Bewegungs-Punkt als Entropie und Inflation dem Vermehrungsprinzip 
der Natur, das die Ökonomie metaphysisch als Wertzuwachs durch 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

158

Güter und Vermögen realisierend zu verwerten sucht. Zustandsver­
mehrung ohne Stillstand ist der gemeinsame Punkt dieses Doppelvek-
tors aus Physik und Ökonomie, Natur und Metaphysik. 

Von der einfachen Realität zum Relativen in der 
weiteren Blickrichtung zur relativ realen Realität –  

eine deklinierende Punktbewegung

Punktorientierungen sind so alt wie die Wissenschaft selbst. Punkte sind 
mathematisch die Bausteine einer Linie, diese die Grundlage einer Gera-
den und diese wiederum die Basis einer Strecke usw. Alle diese Punktie-
rungsgestalten werden in der Geometrie gegen die Ebene als eine zweidi-
mensionale Punktlinie deklinierend vorgestellt. So erlangen wir mithilfe 
der Mathematik einen als physikalisch vorgestellten Horizont. Den Ho­
rizont gewinnen wir als so punktierten Maßstab in der Deklination von 
Punkten selbst. Gebeugte Punkt-Linien lassen uns Begrenzungen und 
ein innerhalb dessen Bewegtes und Ruhendes zunächst als Raum vor-
stellen. Ruhend erscheint das, was keine (eigene) Relativbewegung hat. 
In der ontologischen Blickrichtung heißt diese Scheinruhe »Gegenstand 
an sich«, seit der Quantenphysik lässt sich aber nichts mehr als fix ru-
hend gegenständlich physikalisch vorstellen. Die Dualität von Teilchen 
und Welle ist nicht fix, Wellen sind Relativbewegungen von Zustands
änderungen mit unscharfer Örtlichkeit. Nur die ontologisch-klassische 
Kausallogik, auch die der klassischen Physik, lässt Ereignisse überhaupt 
erst als solche gegenständlich vorstellig werden. Diese scheinbar ruhen-
den Ereignisse, also etwas Gegenständliches, gewinnen wir naturwissen-
schaftlich durch deklinierte Punkte. Wir fixieren diese Bewegungspunkte 
mithilfe von Koordinaten, also wiederum mit mathematisch-physikali-
schen Punktvorstellungen unterschiedlicher Komplexität. Physikalische 
Punkte navigieren mit differenzierter und differenzierender Punktge-
nauigkeit und verändern über diese Punkt-Maße ihren Erkenntnisfort-
schritt mathematisch-logisch. Ereignisse erscheinen so in einem neuen 
Licht und diese erleuchten punktuelle Ereignisse heller als zuvor. Dies 
beschreibt den Mehrwert der Theoretischen Physik. Nicht die Natur 
produziert aber einen Mehrwert, sie kennt überhaupt keine Werte, wir 
erkennen aber in ihr und für uns mehr Verwertungsmöglichkeiten als 
wirkliches Potential. Dazu muss unser Horizont als deklinierbar vorge-
stellt werden und diese Deklination selber als wertsteigernd im Prinzip 
ihrer realen Möglichkeiten für uns mit Blick auf die so fixierbar wer-
denden Ereignisse als aneignungsfähig und verwertbar auf einen (abso-
luten) Bezugspunkt gebracht werden. Relativistisch gedacht ist der kon-
krete Bezugspunkt austauschbar, nicht aber das punktierende Vorstellen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DIE RELATIV REALE REALITÄT

159

selbst. Ohne Anhaltspunkte lassen sich keine Abstände gewinnen, ohne 
diese keine Kausalität und ohne Kausalität ist jede Vorstellung von einer 
Identität hinfällig, ihr fehlte der Fall (causa) in der differenzierenden 
Punktierung zu anderen Ereignissen. Das ist der Punkt metaphysischer 
Befangenheit der Mathematik und Physik, sie müssen auch aneignen 
wie die Ökonomie und Philosophie, das ist ihr Punkt, das Punktvorstel-
len als identitätsstiftende Kausalität. »Anhalte-Punkte« kennt nur die 
Metaphysik, die Natur hält nicht an und lässt sich auch nicht anhal-
ten, nur der metaphysisch orientierte Mensch stellt fest, er benötigt fixe 
Punkte, sich als bezogenen und gesetzten Fixpunkt.

Der Horizont der physikalisch-mathematischen Vorstellung ist das 
Begrenzende der philosophisch-ökonomischen Begrenzung, die sich im 
alten Begriff vom Oikos als Ort dieser Punktierung als Eigenes fest-
gestellt hat. Nur so kann etwas zum Gegen-Stand gegen die permanente 
Bewegung relativ wirkender Deklination werden. Ohne die Vorstellung 
von etwas Eigenem hätte auch die Physik keinen einzigen Begriff und 
die Mathematik keine Relation im Vergleich von und mit etwas. Dieses 
Eigen-Sein ist daher ausschließlich metaphysisch. Natur steht nicht still 
und eignet sich auch nichts an. Sie schafft nur Zugehörigkeiten im Ver-
lauf. So findet diese Liaison zwischen Wissensschaffung und Wissens-
verwertung, zwischen den Leitwissenschaften und der ökonomischen 
Leitorientierung im Prinzip des deklinierten und deklinierenden Hori-
zontes statt. Immer wieder, aber niemals gleich. Das Universum hat kei-
nen Anker-Punkt.

Der punktierende Horizont deklinierter 
Blickrichtung oder die relativierte Orientierung              

relativistischer Wissenschaft 

Ein Horizont im Abstand zu unserem Zentralgestirn von gleich oder 
ungefähr Null kommt erkennbar nicht als Horizont in Betracht. Hori-
zonte sind an punktierbare Abstände gebunden. Abstände sind deshalb 
die Punktmarkierer jeder Erkenntnis in ihrer Mess- und Maßvergleich-
barkeit wie die ihrer Verwertungsmöglichkeiten. Ohne Abstände hätte 
die Mathematik keine Kausalität und die kausalen Wissenschaften kein 
Maß, es fehlte der Horizont zum Maßnehmen und Maßgeben. Maße 
ohne Abstände existieren nicht. Hier schleicht sich stets ein Raumver-
ständnis ein, dieses wandelt sich in und mit der Zeit. Der Maßstab von 
variablen und variierenden Koordinaten wird daher immer gegenüber 
einem vorgestellten Horizont gewonnen. In diesem bleibt alles deklinier-
bar und damit auch in der Eigenbewegung ebenfalls veränderlich vor-
stellbar. Das ist die Wurzel des Relativen. Nichts wäre sonst feststellbar, 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

160

messbar. Auch etwas Relatives entzöge sich der Vorstellbarkeit. Was 
als relativ erscheint, ist nur in der Bewegung unterschiedlich fixieren-
der Koordinaten derselben Art vorstellbar. Ändern wir die Gattung der 
Koordinaten, wird das so fixierte Relative selber relativiert, es wird 
relativistisch. D. h., es wird in anderen Abständen verortet und dieser 
neue Ort ist in einem relativistisch vorgestellten Bewegungsort im Ab-
stand zum Messergebnis des zeitlich vorgängigen Maßnehmens niemals 
strikt derselbe Ort. Hier hört die Vorstellung von der alten Identität auf 
und mit ihr die gute alte Kausalität. Kurz: jeder Erkenntnisfortschritt 
und jeder Wertzuwachs ist an diesen deklinierten Horizont punktuell 
gültiger – aber nur als relativ real Erscheinendes unserer Maßstäbe in 
diesen fixierbar koordinierten Ereignissen dieser Variablen – variieren-
der Realität sprichwörtlich angehalten. Koordinaten können getauscht 
werden, aber sie müssen transferierbare und portierbare Maße mitbe-
nennen, sonst reißt es eine Lücke in die Kausalität, Identitäten wären 
nicht mehr vorstellbar. Maße sind immer relativ auf eine relativistische 
Veränderungsmöglichkeit bezogen. Realität ist ein Kohärenzmaß zwi-
schen solchen Koordinaten. Eine Koordinatenänderung ist der Wandel 
einer Punktorientierung im Austausch als relativ gültiger Anhaltepunkt 
des Leitmaßes. Das meint der alte Begriff Epoche. Epochen sind die 
jeweiligen Blickpunktierungen mit und in ihren Identitäten und Kau­
salitäten. Diese sind relativ und austauschbar, also nur relativ real in 
unserer Realität. Sie verändern sich mit dem Anhaltepunkt.

Relative Punkte als Koordinaten sind die Orientierungsmeilensteine 
in der Epoche der relativ realen Realität. Verbunden erscheinende 
Punkte verbeugen sich vor der Schwerkraft als gekrümmter Horizont, 
obwohl wir uns diesen als zweidimensionale Linie durchgezogener 
Punkte als Ebene vorstellen; aber eine Linie an sich kennt keine Gravi
tation und eine Ebene wird auch nicht krumm vorgestellt, schon gar 
nicht asymmetrisch. Sie gilt geradezu als Gleich-Maß, als Ebenmaß, das 
meint der alte Begriff der Symmetrie (συμμετρία). Ein uns »sichtbar« 
vorgestellter Horizont dekliniert sich auch nicht durch eine Schwer-
kraft, die wir eidetisch sehen können. Niemand sieht einen Horizont 
wirklich eidetisch, aber ohne diese Vorstellung könnten wir innerhalb 
eines vorgestellten Horizontes buchstäblich nichts fixieren. Horizonte 
sind nur Hilfskrücken, die wir als Begrenzung und für die Erklärung des 
Phänomens der Deklination benötigen. Ohne zumindest einen Horizont 
können wir über Deklinationen und Dimensionen nicht verhandeln. 
Für beide Vorstellungen benötigen wir Punktierungen in einer Recht
ebenmäßigkeit. Ohne richtbare und ausrichtbare Punktverbindungen 
gäbe es keine Vorstellung von einer Dimension. Dimensionierungen 
sind deklinierbare Punktvarianten. Sie umgrenzen die Koordinaten in 
ihren Fixierungsmöglichkeiten. Wir sind von vorgestellten Punkten um-
stellt, das ist der Horizont unserer Dimensionen. Punkte sind aber nur 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DIE RELATIV REALE REALITÄT

161

willkürliche Fixierungen in der Vorstellung sich kreuzender Linien. Sie 
bilden Koordinaten, es sind die Bausteine jeden Vektors und ein Vektor 
»hält« »fest«, was sich punktierbar bewegt. Also beginnt alles punkt
orientiert in der exakten Wissenschaft, aber als bewegend Veränderli
ches. Diese Bewegung von Punktkoordinaten und ihrer Deklinations
linien erscheint uns als die (relativ-reale) Realität. Wird sie komplexer, 
fixieren wir sie durch immer mehr Punktierungskoordinaten in einer 
kontinuierlich gedachten Verbindungslinie, die wir uns als geschichtli-
che Realität vorstellen. Immer kommen »Geschichten« hinzu, sonst ist 
die Realität zu Ende. Geschichte ist nur ein anderer Name dieser Rela-
tivbewegung der Realität. 

Wer den Punkt kritisiert, urteilt über das wahre und wirkliche Fun-
dament aller Wissenschaften, die Basis des Realen in ihrer logischen Ex-
aktheit. Hier nimmt aller philosophischer Anfangsgrund (ἀρχή; archë) 
seinen wörtlichen Ausgangspunkt. Nur die Sprachlichkeit der Symbole 
variiert zwischen den Wissenschaften. Alle denken sich einen zunächst 
fixen, heute einen zumindest noch fixierbaren Bezugspunkt, einen An-
fangsgrund. Das ist die bleibend-bewegliche Grenze der Wissenschaft, 
logisch wie mathematisch-physikalisch gesehen. Keine Blickrichtung 
ohne diese Punkte. Es gäbe keine Richtung als maßgebenden Vektor 
in der Bewegung zum Vergleich von irgendetwas. Ohne Punkte besteht 
und steht für uns kein einziger Gegen-Stand still zum Beurteilen im 
Verstand. Der Verstand wird als das Fallbeil der Vernunft vorgestellt. 
Er soll zu Fall bringen, was Sache der causa ist und was nicht. Nichts 
käme ohne den Punkt und seine Figuren auf den Punkt. Auch keine 
Philosophie. Keine geometrische Figur kommt ohne den vorgestellten 
Ausgangspunkt aus. Auch haben wir keine Gleichung oder Ungleichung, 
also keine Arithmetik, ohne eine vorgestellte punktuelle Übereinstim-
mung oder Differenz zu einem gegeben vorgestellten Vergleichspunkt. 
Ohne den Punkt können wir nichts vergleichen. 

Dabei ist dieser gewandelt beharrend, aber beharrlich relativer ge-
worden. Von der einfachen Realität des ontologisch Seienden bis zur 
Relativitäts- oder Quantentheorie und noch relativierenderer Konzepte 
multipler Dimensionen und komplexer Zahlen mit imaginärem Zahlen
körper als Kern reicht das Spektrum hier und bis heute. Alle diese Ge-
stalten wollten oder wollen etwas Reales erhaschen oder denken sich 
als das Andere der sichtbar existierenden Realität wie etwa das Ima
ginäre, das die Alten mit ihrer Ontologie noch nicht kannten. Realität 
ist in allen diesen Betrachtungsvarianten eine Maß- und damit auch eine 
Maßstabsbehauptung in den Relationen von Koordinaten, in denen ein 
Etwas im Abstand zu einem anderen Etwas vermessen und damit erst 
fixierbar vorgestellt wird. Das alte ontologische Etwas wurde in sei-
nem Sein adäquat zur Geometrie vorgestellt. Das Eigene verschaffte 
dem ontologisch Seienden seine Realität. »Eigenes« ist ein Autorelativ-

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

162

Begriff und daher immerzu metaphysisch, d. h. übersinnlich-absolu
tistisch vorgestellt. Das Eigene kann nicht zugleich nicht es selbst sein, 
es suggeriert aus sich heraus eine strenge Identität, wie der Punkt mit 
sich selbst. Kein Punkt wird als ein anderer vorgestellt, aber Koordi-
naten sind sehr wohl differente Punktbegriffe der Wissenschaft. Dem 
steht das Nichtzugehörige gegenüber und logisch entgegen. Eigenes und 
Eigentum sind immerzu Relativbegriffe der Selbstbezüglichkeit in Ab-
grenzung zu anderem Nichtzugehörigem in diesem Horizont. Relativ 
ist daher nur und vor allem der Abstand zu nicht Zugehörigem in der 
messbaren Bewegung innerhalb der Grenzen, in der sich Eigenes und 
Nichteigenes ereignen können. Diese Grenzen sind relativ. Was sich be-
wegt, ist zwischen Eigenem und Nichtigem unterwegs. Dieses Was ist 
ein Gegenstand oder eine Relationsfixierung – was dasselbe ist. Punkte 
entscheiden über diese Realitätseinschätzung. Radargeräte punktieren 
Gegenstände in der Bewegung und diese relativ zu der Eigenbewegung 
des Punktierenden. Koordinaten vergleichen diese Messung mit Maßstä-
ben gleicher Identität, das wird als Kausalität in der punktgenauen Be-
wegung interpretiert. Alles bleibt relativ real, scheinbar exakt, die Un-
schärfe von Laufzeitdifferenzen und anderen Artefakten wird als nicht 
exaktheitsstörend empfunden. Relative Unsicherheit kann auch sicher 
ertragen werden. Unternehmer und Manager entscheiden stets unter 
dem Eindruck von Ungewissheit und mangelnder Exaktheit, sie wollen 
mehr, also veränderlich Bewegtes in der Bewegung unbestimmter rela-
tiv Mitbewegter und Mitbeweger, die auch mehr wollen, aber anders 
navigieren. 

Bis heute steht Bewegtes einem scheinbar Unbewegten gegenüber, der 
Aristotelische Begriff der ruhenden Energie hat über Newton und Ein-
stein immer neue Ideologen eines fixierten und greifbar gefestigten Den-
kens auch in den Naturwissenschaften gefunden. Das Relative wurde 
selbst am Absoluten gemessen durch Einstein. Seine Relativitätstheorie 
hat die Maße, mit denen wir das Licht in seiner vorgestellten räumlichen 
Distanzierungsbewegung messen, für absolut gesetzt und an dieser Ab-
solutheit die causa unterschiedlicher Bewegungsgeschwindigkeiten rela
tiv zum Ort ihrer Messbarkeit gesetzt. In dieser Bezugspunktmessung 
erscheint alles relativ zueinander. Nichts ereignet sich zur gleichen Zeit. 
Das ist sein Programm in nuce. Diese Theorie übersieht in ihrer huld-
vollen Reverenz gegenüber einem weiterhin als notwendig vorgestellten 
Absoluten, dem Licht als oberste Maßgottheit (im Kern eine Vorstel-
lung aus dem alt-indogermanischen Sprachraum), die Gleichzeitigkeit 
des relativistischen Messens selbst. Koordinaten werden nicht ohne 
eine gleich sich ereignende Zeit zeitlich sinnvoll an einem Ort messbar 
und messend vorgestellt. Erst wenn auch diese Vorstellung fällt, ist der 
relativistische Blick an seinem Grenzpunkt angekommen. Dann ist die 
Vergleichbarkeit aufgehoben. Das hat Einstein nicht gesehen, hätte er 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DIE RELATIV REALE REALITÄT

163

es, wäre es wohl auch ein »Spuk« in seinen Augen gewesen, wie die 
gleichzeitig zu ihm entstehende Quantentheorie von Heisenberg mit 
gleichzeitiger Ungleichzeitigkeit in der räumlichen Präsenz von Teilchen 
und Welle. Letztere triumphiert zunehmend deutlicher, auch wenn sie 
nur kleinste »Dinge« zu erklären sucht, die als »Dinge« traditionell 
nicht mehr wirklich gedeutet werden können. Aber auch Heisenberg 
wollte der Kausalität stets weiter opfern. Seine Reverenz diente immer 
noch der Identität und Kausalität. Nun fallen diese Gottheiten der Kau-
salität und Identität, sie sind im Fallen zunehmend deutlicher sichtbar. 
Das Theoriekonzept von Hawkings Tachyonen, die schneller sind als 
das Licht, oder die Vorstellungen von F.J. Tipler zu Strings und die zu-
nehmende Begeisterung an multiplen Dimensionen in der Mathematik 
und Physik sowie Vorstellungen von Wurmlöchern in der Raumzeit zeu-
gen vom Wandel in der noch gläubigen Vorstellung von einer Absolut
heit im Punkt des Relativen als Anhaltepunkt. Solche Festhaltepunkte 
sind immer gefallen, es war nur eine Frage der Zeit.

Gleiche oder vergleichbare Messpunkte  
als Maßstäbe des Realen

Maß- und Messverhältnisse urteilen da ≅ über, was ein Gegenstand 
und damit etwas Reales in diesen Verhältnissen ist. Da ist nur, was sich 
beurteilen lässt, und daher in seiner Bewegung fixierbar vorgestellt 
ist. So zum Stand werden Erscheinungen im Urteil aller Art erst durch 
Koordinaten gebracht. Bewegte Gegenstände erscheinen dabei durchaus 
auch als bewegt, also als relativ in der Realität, sie werden durch ein 
fix erscheinendes Koordinatensystem selber beweglich vorgestellt. Erst 
wenn alles beweglich erscheint und nichts mehr als fix verortet gilt, sind 
wir ganz in der relativ realen Realität angekommen. Maß, Maßstäbe 
und Koordinaten sind die Werkzeuge einer exakt erscheinenden Orts-
bestimmung. Koordinaten verorten erst durch ihre Relationen zu und 
untereinander in Bezug auf ein Drittes, den fixierten Gegenstand, was 
scheinbar in der Zeit zum Stand kommt und dann in der Fixierung 
im Punkt der Fixierung selbst unscharf unbewegt erscheint. Damit ist 
eine Gegenständlichkeit in ihrer räumlich-zeitlichen Fassung gemeint. 
Gegenständlich fassbar wird, was durch die maßgebende Fixierung 
des urteilenden Verstandes und seiner Koordinaten fixierbar wird und 
dann im Urteil gegenständlich ist. Die Fassung steckt in den Maßen und 
Koordinaten und reproduziert sich im Urteil eines zum Stand gebrach
ten Messbaren, Vergleichbaren. So erscheint selbst permanent Bewegtes 
– unser beobachtbares Universum mit all seinen Zugehörigkeiten – uns 
gegenständlich fixierbar und zum Stand als Gegenstand gebracht. Orte 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

164

sind Koordinatenpunkte. Sie sind Fixierungen in der Relation von rela-
tiv gültigen Maßstäben in Bezug auf andere »Orte-Träger«, die auch in 
Bewegung sind. Im Rückbezug auf diese gewinnen wir dann und so erst 
unseren Stand-Punkt. Das ist der bewirkende Zweck von Koordinaten-
systemen aller Art. Sie verbinden das Relative mit relativen Maßen und 
Maßstäben zu realen Messergebnissen, zu verorteten Gegenständen in 
einer fixierten Punktgenauigkeit.

Orte erscheinen uns dabei als fixierte Räumlichkeiten in einer an-
haltbaren Zeit mit weiterhin gültigen Maßstäben und unveränderli-
chen Zeitvorstellungen. Das Maßsystem erscheint wie ein Gespenst 
weder im Raum örtlich konkret auf eine Koordinate geeicht zu sein, 
noch hat es ein sichtbares zeitliches Verfallsdatum im Erscheinungsbild. 
Maßstäbe und Koordinatenabstände schaffen so erst Vergleichbares als 
Vergleichbares. Denken wir nun auch diese Maßstäbe und Koordinaten 
als eine mögliche Relativität, ist die relativ reale Realität in ihrem Navi
gationsraum angekommen. Der alte Wahrheitsbegriff der Wahrheit als 
das Unvergessene (αλήθεια, von lethe = vergessen) kann nicht gehalten 
werden. Im relativierenden Fortschritt ist ein Mitvergessen geradezu 
produktiver Bestandteil der Destruktion des Vorgängigen. Wissen be-
wegt sich relativ in seinen differential vorstellbaren Anteilen weiter, 
es zeigt aber keine Kurve, die sich schon in der Anfangsprämisse zu 
verstehen gibt. Vergessen werden muss jeder fixe Anhalte-Punkt abso-
lutistischer Form, sonst kommen das Wissen und sein Mehrwert zum 
Stillstand. Auch eine Entropie wäre nicht als wirklich vorstellbar. Sie 
bezeugt geradezu das Relative in seiner relativen Zunahme von mehr 
Realem. Das fordert die Wissenschaft, es überfordert viele in ihr. Wis-
senschaftlich erkennbare Gegenstände sind nicht einfach gegeben, sie 
werden wandelbar erzeugt.

Gegenstände oder Dinge sind niemals naiv präsent, sie werden erst 
zu diesen Gegenständen, wenn sie verhältnismäßig punktiert werden. 
Real ist, was messbar beurteilbar ist. Nun steht die heutige Realitätsvor-
stellung erneut vor einem Wendepunkt. Der Punkt des Wandels ist die 
relative Unschärfe punktgenauer Wissenschaftsvorstellungen. Anders 
gesagt, der Punkt selbst ist es, der nun in den Blick gerät, denn hieran 
wird das Realitätsverständnis buchstäblich festgemacht. Alle Realität 
beginnt mit einer Punktsetzung. Wenn wir »etwas auf den Punkt brin
gen wollen«, artikulieren wir ein Realitätsverständnis, in dem das Rela-
tive nur als Restgröße des Realen erscheint. Wir suggerieren heute gerne 
höchste Bestimmungsgenauigkeit eines »substantiell« Bestimmbaren. 
Aber das Gegenteil ist der Fall. Zunehmender Erkenntnisfortschritt ist 
die Vergrößerung des Abstandes von dem naiven Ausgangspunkt einer 
Absolutheitsbetrachtung einer vermeintlich klaren Punktierung gegen-
ständlicher Betrachtung samt deren komplexen Erklärungsstrukturen, 
verstanden als Deutungsmuster. Vermeintlich klare Punkte sind nur 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DIE RELATIV REALE REALITÄT

165

relativ unwissenschaftlich gesehene Gegenstandserscheinungen einer 
vermeintlich sicher feststellbaren Realität. Der wissenschaftliche Kampf 
gegen die Unsicherheit (uncertainty) beschleunigt dieses Problem gera-
dezu. Das relative Realitätsvermögen triumphiert und treibt uns weiter 
an. Genau so erscheint uns auch jede Erkenntnis über die Natur. Edwin 
Hubble sah die Sterne als sich im Abstand zunehmender Entfernung 
symmetrisch von uns wegbewegend. Wir waren sein Bezugspunkt mit 
geogenauer Messbarkeit. Jede Entropie- und jede Inflationsvorstellung 
weist auf seinen fixierten Betrachter und einen Anfangs-Punkt zurück. 
Unscharf bleiben die Kraftquelle und ihr beständig bewegendes Poten-
tial. Was wir zur Klärung »auf den Punkt« bringen, erheben wir zu-
mindest gedanklich zum Stillstand. Dieser Erkenntnisgipfel ist noch ein 
residuales Relikt aus den Zeiten einer absoluten Rückbindung unseres 
Denkens an ein punktfixes Irgendwas, eine gegebene und gebende Gott
heit. Genau dieses Gegebensein steht niemals zur Verfügung. Mit zu-
nehmendem Wissenschaftsfortschritt wächst auch das Reich des Rela-
tiven. Fixe Ausgangspunkte werden zum Erklärungsnotstand. Vielfalt 
tritt an die Stelle fixierender Einfalt. Diese Zustandsvermehrung heißt 
in der Sprache der Physik Entropie und Inflation und Mehrwert in der 
Ökonomie. Dieses Verständnis von Realität misst nicht mehr naiv von 
einem fixgeglaubten Ausgangspunkt aus, es weiß vielmehr um die Pro
blematik bewegter und deklinierter Punkte. An diesen ist kein fixer Halt 
zu finden. Punkte sind Unschärfezustände einer relativ realen Realität. 
Das ist der Punkt hier. Er bleibt selber unscharf, aber nicht beliebig.

Aus der physisch-mathematischen Relativität wird nun zunehmend ein 
verändertes Verständnis. Dieses wird hier relativ reale Realität genannt 
und kennt im Unterschied zu allen vorgängigen Konzepten einer Reali
tät keinen absoluten Bezugspunkt mehr. Keine zwei Dinge sind wirklich 
identisch. Kein Sandkorn ist vergleichsidentisch, d. h. exakt-gleich ei-
nem anderen seiner Art. Sie ähneln sich nur in ihrer Struktur. Diese 
Struktur bestimmen wir aber durch Koordinatenpunkte. Von Natur her 
sind Koordinatenpunkte in dem, was sie fassen und bezeichnen, anders 
als die Formel selbst, real nur unscharf gleich, nicht streng identisch, 
nur ähnlich. Kein Stein ist zweimal exakt in der Natur aufzufinden, alle 
diese Ausformungen hat der metaphysische Mensch sich gedanklich er-
schaffen. Er vergleicht alles Unscharfe als Gleiches. Gleichungen sind 
aber nicht losgelöst von der Beziehungsstruktur der Betrachtung zu ver-
stehen. In einer Relation, in der »Gegenstände« oder »Dinge« unscharf 
gleich und damit als identisch erscheinen, übersehen wir das eigentliche 
Unschärfeproblem. Wir können nicht nur nichts wirklich völlig exakt 
messen, wir finden auch nichts wirklich natürlich Exakt-Identisches vor. 
Exakte Identitäten sind nur Produkte unserer Einbildungen. Die Natur 
produziert keine »Dinge« und keine Mehrfachdubletten. Sie produziert 
individuelle Einzelphänomene mit Ähnlichkeiten. Noch nie wurden zwei 

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINBLICK IN DEN DIGITALEN HORIZONT

166

identische Sterne oder Monde gesehen, das Universum hat gleichwohl 
Raum genug für exakte Dubletten. Völlige Gleichheit ist eine Ideologie, 
keine Naturbegebenheit. Identitäten sind nur verdeckt produzierte Er-
scheinungen einer Vorstellung von einem Absoluten. Dieses wird immer 
als streng identisch vorgestellt. Das Absolute ist und kann im Kern nicht 
different zur eigenen Erscheinung sein und daher nicht relativ vorgestellt 
werden. Die Natur produziert aber nichts identisch Gleiches. Sie bringt 
stets Individuelles und dieses als Ähnliches hervor. Das Relative in sei
ner Verhältnismäßigkeit ist die zeitgemäße Blickrichtung im Verständnis 
des Realen. Das macht den Unterschied zu vorgängigen und anderen 
unvollständigen Relativitätsvorstellungen aus, die an einem Punkt ihrer 
Evidenz noch einen fixen Punkt vorgestellt und damit etwas Absolutes 
behauptet haben, auch wenn dieser wie der des Lichts als bewegt vor
gestellt wurde. Fixe Punkte, auch als bewegte Verkettungen einer Linie 
kausaler Punktgenauigkeit, lassen sich nicht mehr begründet als obers
ter und absoluter Wert zur Realitätsverortung behaupten. Damit kommt 
erstmalig das gesamte ontologische Zeitgefüge einer strengen Identität 
und Kausalität ins Rutschen. Die konsequent weitergedachte Relativität 
hat kein ontologisches »an sich« mehr als Ballast im Gepäck. »Dinge«, 
»Gegenstände« oder deren »Erscheinungen« sind alte Anhalte-Punkte. 
Diese begreifen wir bis heute als Realität. Die neue Blickrichtung wird 
das relativ Reale zur Realität erheben. Jede Realität ist tausch- und aus­
tauschbar, sie hat kein bleibend-kausal Identisches.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


167

Literaturverzeichnis

Aristoteles (1961): Über die Seele. Übersetzt und kommentiert von Paul 
Gohlke. Paderborn: Schöningh Verlag.

Aristoteles (1967): Physikvorlesung, in: Aristoteles, Werke in deutscher 
Übersetzung, Bd. XI, Berlin: Akademie-Verlag.

Aristoteles (1989): Metaphysik. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
Aristoteles (2010): Die Nikomachische Ethik. 8. Auflage, Übersetzt und 

kommentiert von Olof Gigon. München: Deutscher Taschenbuch 
Verlag.

Aristoteles (2011): Politik. 11. Auflage, Übersetzt und kommentiert von 
Olof Gigon. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. Vollständige Ausgabe. München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag.

Baumstark, Eduard (1835): Kameralistische Encyclopädie. Heidelberg/
Leipzig: Groos.

Descartes, René (2011): Meditationen. Dreisprachige Parallelausgabe 
Latein – Französisch – Deutsch. 2. Auflage, Übersetzt und kommen-
tiert von Andreas Schmidt. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Diels, Hermann / Kranz, Walther (Hrsg.) (1951): Die Fragmente der 
Vorsokratiker. Bd. I., 6. Aufl. Zürich: Weidmannsche Buchhandlung.

Einstein, Albert (1988): Über die spezielle und die allgemeine Relativi­
tätstheorie. 23. Aufl., Berlin: Springer.

Hawking, Stephen (1988): Eine kurze Geschichte der Zeit. Reinbek: 
Rowohlt.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Enzyklopädie der philosophi­
schen Wissenschaften. Band 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie 
des Rechts. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phänomenologie des Geistes. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1956): Was ist das – die Philosophie? Pfullingen: 
Neske.

Heidegger, Martin (1963): Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.
Heisenberg, Werner (1930): Die physikalischen Prinzipien der Quan­

tentheorie. Leipzig: Verlag S. Hirzel.
Hesiod (2005): Theogonie. Sankt Augustin: Academia Verlag.
Kant, Immanuel (1956): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix 

Meiner Verlag.
Kant, Immanuel (1974): Kritik der praktischen Vernunft. 9. Auflage. 

Hamburg: Felix Meiner Verlag. Kant, Immanuel (1986): Grundle­
gung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Reclam.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168

DER BLICKWECHSEL DER WISSENSCHAFT

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1996): Die Theodizee. Zwei Bände. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (2002): »Auf Vernunft gegründete Prinzipi-
en der Natur und der Gnade«, in: Ulrich J. Schneider (Hrsg.), Mona­
dologie und andere metaphysische Schriften. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag, 153–175.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (2002): Monadologie, in: Ulrich J. Schnei-
der (Hrsg.), Monadologie und andere metaphysische Schriften. Ham-
burg: Felix Meiner Verlag, 111–153.

Marx, Karl (1962): Das Kapital. Band 1. MEW 23. Berlin: Dietz Verlag.
Marx, Karl (1964): Das Kapital. Band 3. MEW 25. Berlin: Dietz Verlag.
Marx, Karl (1981): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«, in: 

Karl Marx / Friedrich Engels, Werke Band 1. MEW 1. Berlin: Dietz 
Verlag, S. 201–333

Nietzsche, Friedrich (1999): Kritischen Studienausgabe (KSA), Bd 1–15. 
München: DTV de Gruyter.

Planck, Max (1991): »Das Prinzip der kleinsten Wirkung«, in: Armin 
Hermann (Hrsg.), Vom Wesen der Willensfreiheit und andere Vorträ­
ge. Frankfurt a. M.: Fischer, 51–64.

Platon (1958): Politeia. Übersetzt von Friedrich Schleiermacher, in: Pla-
ton, Sämtliche Werke Band 3. Hamburg: Rowohlt.

Platon (1961): Der Staat. 8. Aufl., Hamburg: Felix Meiner Verlag.
Platon (1982): Theaitetos. Übersetzt von Friedrich Schleiermacher, in: Pla-

ton, Sämtliche Werke Band 2. Heidelberg: Verlag Lambert Schneider.
Platon (2007): Phaidon. Griechisch-Deutsch. Hamburg: Felix Meiner 

Verlag. 
Popper, Karl (2005): Logik der Forschung. 11. Aufl., Tübingen: Mohr 

Siebeck.
Rosenthal, Klaus (1984): »Die Geburt der Betriebswirtschaftslehre«, in 

:Günther Schanz (Hrsg.), Betriebswirtschaftslehre und Nationalöko­
nomie. Wissenschaftstheoretische Standortbestimmungen und Per­
spektiven. Wiesbaden: Gabler Verlag, S. 401–416.

Rosenthal, Klaus (1986): Die Gleichursprünglichkeit von Ökonomie 
und Wissenschaft. Spardorf: Wilfer.

Schleicher, August (1861): Compendium der vergleichenden Gramma­
tik der indogermanischen Sprachen. Weimar: Hermann Böhlau.

Thomas von Aquin (2009): Summa contra gentiles. 3. Auflage. 
Darmstadt: WBG.

Thurston, William P. / Weeks, Jeffrey R. (1996): »Die Mathematik drei-
dimensionaler Mannigfaltigkeiten«, in: Gerd Faltings, Moderne Ma­
thematik, Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag, S. 84–99.

Tipler, Frank J. (1994): Die Physik der Unsterblichkeit. München: Piper.
Zincke, Georg Heinrich (1751): Cameralisten-bibliothek. Leipzig: C. L. 

Jacobi.

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Eine Auswahl aus unserem Programm

Fritz Böhle und Werner Schneider (Hg.)
Subjekt – Handeln – Institution

Vergesellschaftung und Subjekt in der Reflexiven Moderne

398 S. · br. · 39,90 EUR · ISBN 978-3-95832-084-0

Der Band diskutiert im Kontext der Theorie reflexiver Modernisierung 
die Frage, in welcher Weise sich in modernen Gesellschaften ein grund
legender Wandel in der Vergesellschaftung und damit im Verhältnis 
zwischen dem Subjekt als Individuum, individuellem Handeln und ge-
sellschaftlichen Institutionen vollzieht. Dabei zeigt sich das ›Neue‹ dieses 
Wandels in einer bisher ungewohnten Kombination und Weiterentwick-
lung von modernen Vergesellschaftungsprinzipien und Institutionali
sierung. Institutionen ziehen sich zum einen zurück, zum anderen stel-
len sie zugleich neue Anforderungen und Herausforderungen an sowie 
Zumutungen für die Subjekte, die im Kern auf eine Vergesellschaftung 
durch die Subjekte im Sinne eines aktiven Handlungsimperativs zielen. 
Sachliche Problemlösungen sowie soziale Koordination werden so auf 
die Akteursebene verlagert, prozessualisiert und situativ gehandhabt.

Nico Stehr und Marian Adolf
Ist Wissen Macht?

Erkenntnisse über Wissen

276 S. · geb. · 34,90 EUR · ISBN 978-3-95832-074-1

Zwar ist der Begriff des Wissens allgegenwärtig, doch verhindert dies 
nicht, dass Wissen als Phänomen rätselhaft bleibt. Als gesellschaftliche 
Größe wird es stets hofiert, selten jedoch expliziert. Im Alltag verflüchtigt 
sich Wissen gerne in Routinen, Institutionen und Sozialfiguren. Was aber 
passiert, wenn man Wissen konsequent als soziales Geschehen begreift? 
Der vorliegende Band vollzieht die Geschichte der sozial-wissenschaftli-
chen Karriere des Wissensbegriffes nach und verfolgt die Rolle des Wis-
sens in verschiedene Gesellschaftsbereiche. Wo und von wem wird Wis-
sen produziert, wie unterscheiden sich Wissensarten, und welche soziale 
Auswirkungen zeitigt es? Kann man Wissen als Ware begreifen, braucht 
es so etwas wie eine Wissenspolitik, und leben wir nicht längst in einer 
Wissensgesellschaft? Diese Fragen lassen sich nur in Beziehung zu gesell-
schaftlichen Prozessen und Entwicklungsdynamiken beantworten.

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Thomas Schmidt
Nie wieder Qualität

Strategien des Paradoxie-Managements

452 S. · geb. · 49,90 EUR · ISBN 978-3-95832-124-3

Qualitätsmanagement ist riskant – nicht nur für Organisationen, auch 
für die Gesellschaft. Wie es dennoch gelingen kann und was in diesem 
Kontext die Bedingungen ›guter‹ Entscheidungen sind, danach fragt die 
Organisationsethik. Sie beschäftigt sich im Unterschied zur klassischen 
Wirtschafts- und Unternehmensethik auch mit den Widersprüchen des 
Managements und deren Auswirkungen. Die vorliegende Studie geht 
tabuisierten Beobachtungsperspektiven und blinden Flecken morali
scher Kommunikation innerhalb des Qualitätsmanagements nach. 
Dessen organisationale Pathologien werden mit Hilfe einer systemthe-
oretischen Heuristik im Anschluss an Niklas Luhmann und Dirk Bae-
cker theoretisch analysiert. Qualität erscheint als Kontingenzformel, die 
historisch rekonstruiert und systematisch dekonstruiert werden kann. 
So werden Risiken der Qualitätssemantik wie auch Paradoxien des 
Managements insgesamt sichtbar. 

Cornelius Friedemann Moriz
Markt und Teilhabe

Über Sein und Sollen in der kapitalistischen Moderne

384 S. · br. · 39,90 EUR · ISBN 978-3-95832-100-7

Politische Bemühungen, gedeihliche Lebensbedingungen wohlfahrts
staatlich für alle zu garantieren, scheitern an ihrer Fixierung auf Er-
werbsarbeit. Stets lautet das Credo »Sozial ist, was Arbeit schafft!«. 
Dabei wird übersehen, dass der eigentliche Schlüssel zu sozialer In
klusion und Teilhabe in der kapitalistischen Moderne nicht in Arbeit, 
sondern schlicht in Geld besteht, und deshalb die in vielen Ländern zu 
beobachtende Verkürzung von Sozial- auf Beschäftigungspolitik oft 
lediglich zur Verwandlung von Erwerbslosen in erwerbstätige Arme 
führt, statt Armut und Ausgrenzung an sich wirksam zu verringern. Ziel 
der vorliegenden Studie ist es, die ungleiche Verteilung der individuellen 
Lebens- und Teilhabechancen systematisch mit den wichtigsten Gerech-
tigkeitsvorstellungen westlicher Gesellschaften zu vergleichen, um die 
sachlichen und normativen Vor- und Nachteile eines Bedingungslosen 
Grundeinkommens zu diskutieren.

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Arno Bammé
Homo occidentalis

Von der Anschauung zur Bemächtigung der Welt
Zäsuren abendländischer Epistemologie

960 S. · geb. · 78,- EUR · ISBN 978-3-942393-03-4

Ausgehend von Max Webers Rationalitätskonzept als Implikations-
verhältnis von Individuum und Gesellschaft geht es Arno Bammé in 
diesem Buch darum, die sozialhistorischen Wurzeln der gegenwärtigen 
Problematik im Verhältnis Natur/Gesellschaft/Wissenschaft/Technik 
deutlich zu machen. Ausgangspunkt seiner Argumentation ist David 
Bloors Edinburgh Strong Programme, demzufolge auch der »hard core« 
der Wissenschaft sozialen Ursprungs ist. Sein Ziel ist es, der tatsächli-
chen historischen Entwicklung soziologisch eine Struktur zu geben – in 
Form dreier Zäsuren, wobei das Wechselverhältnis von Wissenschaft, 
Technik und Gesellschaft im Vordergrund steht. Diese Zäsuren zeichnen 
sich dadurch aus, dass die Beziehungen der Menschen 1) zueinander 
(das griechische Mirakel), 2) zur Natur (das europäische Mirakel) und 
3) zum Hybrid von Gesellschaft und Natur auf eine rationale Basis 
gestellt werden. 

Gerald Hartung
Das Maß des Menschen

Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre Auflösung
in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers

394 S. · br. · 28,- EUR · ISBN 978-3-938808-22-1

»Man is to be explained by humanity«. So lautet die von Ernst Cassirer 
formulierte neue Antwort auf die Frage nach dem Maß des Menschen. 
In diesem Sinn erfüllt die Kulturphilosophie im Wissenschaftsdiskurs 
eine zentrale Funktion: sie reflektiert die Voraussetzungen und Metho
den kulturwissenschaftlicher Forschungen, in denen der Umkreis der 
kulturellen Existenz des Menschen vermessen wird. Traditionell dienen 
Begriffe als Maßstäbe und Orientierungshilfen, klassischerweise der 
Kosmos, dessen kleine Form, oder Gott, dessen Ebenbild wir sind, und 
seit dem 18. Jahrhundert die Natur. Dem entgegen steht die Vorstellung, 
dass der Mensch sich selbst in der Kultur als Summe seiner schöpfe
rischen Leistungen einen Maßstab schafft. Gerald Hartung zeigt, dass 
diese Ansichten nicht nur verschiedene Epochen der Geistesgeschichte 
repräsentieren, sondern durchaus gleichzeitig möglich sind. 

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427 - am 19.01.2026, 05:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Einblick in den Blickwechsel der Wissenschaft
	I.  Horizont: Die Transformation und Metamorphose von Philosophie und Ökonomie
	1. Von der Seele zum Kapital. Die Metamorphose der Kategorien »Vermögen« und »Substanz«
	2.  Der Radius des kantischen Standpunktes der Kritik der reinen Vernunft in der heutigen Blickrichtung der Wissenschaft
	3.  Der Wert und das Nichts, Ökonomie und Nihilismus. Kritik der Theorie von Friedrich Nietzsche und das ökonomische Prinzip des Mehrwerts

	II.  Horizont: Die Deklination und die Vektoren der Tauschlogik
	4. Der sprachlogische Vektor: Wort – Sprache – Voice – Datenschweigen. Über die Entwicklung zur Sprachlosigkeit analoger Biosysteme in der Epoche des Voice-Managements
	5.  Die Deklination oratischer Begriffe durch die Kategorien der Tauschlogik

	III.  Horizont: Einblick in den digitalen Horizont und die relativ reale Realität
	6. Management und Orientierung. Horizont und Blickrichtung im Übergang von der analogen zur digitalen Managementorientierung
	7.  Einblick in die relativ reale Realität

	Literaturverzeichnis

