
Anne-Marie Lachmund

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas« – Proust 
zwischen Hoch- und Populärkultur

Einleitung

Marcel Prousts nun 100-jähriges Romanepos À la recherche du temps perdu 
gilt innerhalb der Proust-Kreise aus Gelehrten und Forschenden als ge­
adelte Hochkultur. Ein Nimbus des Elitären wird über die textuell-ästhe­
tisch-poetische Ebene begründet und anhand der imaginierten Welt aus 
Adligen, Reichen, bildender Kunst und Kultur bestätigt. Das Universum 
der Proust’schen Figuren, die an Spielorten des mondänen Lebens, den 
prestigereichsten Salons von Paris, über die Geschicke des Landes, Politik 
und Geschichte diskutieren und somit Repräsentant:innen des sowohl 
ökonomischen als auch kulturellen wie symbolischen Kapitals darstellen, 
ist mit Verweisen aus der Kunsthistorie1, Philosophie2, Literatur, der My­
thologie3 und Kulturgeschichte gespickt. Somit fällt die Annahme nicht 
schwer, Prousts Recherche als Werk einer doppelten Hochkultur zu deuten 
– sowohl auf diskursiver als auch auf textueller Ebene – und dieses als 
solches auszuweisen.

Zugleich führt der Roman jedoch abseits des wissenschaftlichen Dis­
kurses längst ein lebendiges Eigenleben in den populären Medienkultu­
ren des 20. und 21. Jahrhunderts, wie der Werbung, dem Comic, den 
sozialen Medien oder der Konsumkultur4. Die moderne Leserschaft lernt 
die Recherche nurmehr durch die Brille des medial vielfältig verarbeite­

1 Vgl. u.a. Eric Karpeles: Paintings in Proust: A Visual Companion to 'In Search of Lost 
Time', London 2008; Sophie Bertho (Hrsg.): Proust et ses peintres, CRIN 37, Amsterdam 
2000; Jean-Pierre Montier/Jean Cléder (Hrsg.): Proust et les images: Peinture, photogra­
phie, cinéma, vidéo, Rennes 2003.

2 Stellvertretend für Forschung zur Proust’schen Philosophie: Vincent Descombes: Proust: 
Philosophie du roman, Paris 1987; Ursula Link-Heer (Hrsg.): Marcel Proust und die 
Philosophie, Frankfurt a.M. et al. 1997.

3 Zu den mythologischen Bezügen, v.a. zur griechisch-lateinischen Mythologie, vgl. Victor 
E. Graham: The Imagery of Proust, Oxford 1966, S. 159. Graham zählt 156 »images em­
pruntées«, aber auch biblische Verweise; vgl. auch Marie Miguet-Ollagnier: La Mytholo­
gie de Marcel Proust, Paris 1982, S. 23.

4 Anne-Marie Lachmund: Proust, Pop und Gender. Strategien und Praktiken populärer 
Medienkulturen bei Marcel Proust, Berlin et al. 2021.

197

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten Monumentalschriftstellers kennen und konsumiert unter diesem ge­
filterten Blick sowohl den Autor selbst als auch dessen Werke: Proust 
»enveloped in celebrity«5 erlaubt somit einen Einblick in die populären 
Rezeptionsprozesse eines literarischen Klassikers, die Autor und Werk im 
Zeichen einer Demokratisierung, Medialisierung und Digitalisierung se­
miologisch neu einrichten und teils reduzieren. Allerdings können bereits 
im Proust’schen Werk selbst populäre Qualitäten6 und Sozialfiguren der 
Gegenwart7 nachgewiesen werden, wenn die Binaritäten ›elitär‹ und ›po­
pulär‹ anhand von Musik und Un-Musik subvertiert oder die Salon-Kultur 
mit ihrer Ablösung der adligen Hierarchisierung im Zuge einer Öffnung 
zum Populären auf dem Weg in die moderne High Society revolutioniert 
wird.

Das postmoderne Potential des Proust’schen Opus, so die These des 
vorliegenden Beitrags, zeigt sich in der Betrachtung der vermeintlich 
niederen, populären Kultur, die in der Recherche eine Aufwertung und 
Wertschätzung erfährt, wodurch die klare Unterscheidung zwischen tradi­
tioneller Kultur mit Bildungsanspruch und Aktivitäten zur reinen Unter­
haltung innerhalb der bürgerlichen Kultur unterlaufen wird.

Proust zwischen Hoch- und Populärkultur

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts,8 das sich durch die Urbanisierung und 
Demokratisierung und das Entstehen einer Mittelklasse mit bürgerlichen 
Freiheiten charakterisiert, die auswählt, was zu rezipieren ist und somit 
die Verbürgerlichung der Unterhaltung bedingt, verschwimmt die ästheti­
sche mit der sozialen Distinktion. Nach dem Diktum: »Sage mir, womit 
du dich unterhältst; und ich sage dir, was du bist« wird die Unterhaltung 
zunehmend zur sozialen Bestimmung eines Individuums oder einer Grup­
pe herangezogen, die auch in der Topographie der Unterhaltung zum 

5 David Ellison: Modernism, in: Adam Watt (Hrsg.): Marcel Proust in Context, Cambridge 
2013, S. 214.

6 Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten – Zum Strukturwandel der Mo­
derne, Frankfurt a.M. 2018, S. 170.

7 Stephan Moebius/Markus Schroer (Hrsg.): Diven, Hacker, Spekulanten: Sozialfiguren der 
Gegenwart, Berlin 2010.

8 Hans-Otto Hügel (Hrsg.): Handbuch Populäre Kultur, Stuttgart et al. 2003, S. 1–22. Laut 
Hügel zeichnet sich das Ende des 19. Jahrhunderts durch eine zunehmende soziale Mobi­
lität, das Aufkommen einer bürgerlichen Kultur und die Entstehung von Illustrierten (ab 
1842) und Magazinen aus, mit ihren reduzierten, zielgruppenspezifischen Angeboten.

Anne-Marie Lachmund

198

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausdruck kommt9. Ab 1890 kann anhand der Etablierung von sozialen, 
außerhäuslichen Gewohnheiten, Orten, Institutionen und bestimmten 
Zeiten, die der Unterhaltung gewidmet sind (Zirkus, Revue, café-concert 
etc.), von der Entstehung der Unterhaltungskultur gesprochen werden10. 
Daran anschließend soll laut Kaspar Maase11 eine schicht- und klassen­
übergreifende Massenkultur um 1900 auszumachen sein, da zu dieser Zeit 
ein Fundus von Repräsentationsformen entstand, der strategisch zumeist 
von Akteur:innen der Oberschicht genutzt wurde, um mittels Prominenz 
und kultivierter Aufmerksamkeit die eigenen Interessen durchzusetzen12.

In der subjektiven Vereinnahmung von Interessen und Fantasien sieht 
Grossberg13 die Hauptfunktion der Populärkultur. Mit ihrem Bedeutungs­
spektrum ruft sie Begeisterung und Leidenschaft hervor und provoziert 
damit körperliche Reaktionen, die jenseits der bewussten Kontrolle lie­
gen: »Die Populärkultur arbeitet an der Schnittstelle von Körper14 und 
Gefühl«15 und speist somit ihre Macht aus der exponierten Stellung im 
affektiven Erleben der Menschen, bewusst oder unbewusst, um »für einen 

9 Jene bürgerliche Kultur, die auf der Distinktion zwischen traditionswürdigem Kultur­
kanon und unwürdigem Amüsierbetrieb basiert, hat in ihrem binären Charakter im 
Zuge der »beginnenden Ablösung fester Regeln des Schönen durch subjektive Ge­
schmacksurteile« die lang vorherrschende Ansicht geprägt, die Pop einerseits als ober­
flächliche, unoriginelle, effekthascherische, niedere, triviale, seichte, kitschige, standar­
disierte und damit schlechte und fehlerhafte Kunst, Unterhaltung und Vergnügungs­
kultur schematisiert. Thomas Hecken: Theorien der Populärkultur. Dreißig Positionen 
von Schiller bis zu den Cultural Studies, Bielefeld 2007, S. 11.

10 Hügel: Populäre Kultur, S. 18.
11 Kaspar Maase: Schund und Schönheit: Populäre Kultur um 1900, Köln et al. 2001.
12 Bereits in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts manifestieren sich, Maase zufolge, 

die heute als postmodern geltenden Prozesse der Demokratisierung, »Eventisierung« 
und Vermarktung, wenn bspw. die Weltausstellung mit ihrem Kompilieren von Zi­
taten, Imitationen, pastiche et mélange und frei Erfundenem aus dem Fundus der 
Weltgeschichte und ferner Kulturen (Stichwort ›Orientalismus‹) einen gemeinsamen 
Geschmack verschiedener Bevölkerungsgruppen sucht, um in den Konversationen eine 
Konsum-Ästhetik und die Zentralität moralisch schillernder Prominenz anzuvisieren.

13 Lawrence Grossberg: Zur Verortung der Populärkultur, in: Roger Bromley/Udo Gött­
lich/Carsten Winter (Hrsg.): Cultural Studies. Grundlagentexte zur Einführung, 
5. Aufl., Lüneburg 1999, S. 227.

14 Traditionell ging die Unterscheidung von Hochkultur und niederer Kultur hartnäckig 
mit der Spaltung von Geist und Körper einher, da u.a. populäre Musik nur ein Mini­
mum an geistiger Aktivität fordere und populäre Vergnügen per se mit »Geistlosigkeit« 
ausgestattet und körperliche Reaktionen per definitionem geistlos seien. Frank Howes: A 
Critique of Folk, Popular and »Art« Music, in: British Journal of Aesthetics 2 (1962), 
S. 239–248.

15 Grossberg: Populärkultur, S. 228.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

199

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Großteil der Leute zu einer Selbstverständlichkeit und zum Bezugspunkt 
ihrer affektiven Besetzungen« zu werden16. Weiter weist Grossberg der 
Dimension des Affektiven komplexe Wirkungszusammenhänge zu, die 
»die Stärke der Besetzung, die die Leute an bestimmte Erfahrungen, Prak­
tiken, Identitäten, Bedeutungen und Vergnügungen bindet«,17 wie eine 
Landkarte organisieren, in der sich die affektiven Schichten18 artikulieren. 
Innerhalb der kritischen Theorie der Frankfurter Schule wurden eben jene 
Qualitäten des Populären als Gegensatz zur ernsten Kultur mit ihrem 
Geist, Wissen, Denken und ihrer Wahrheit und Rationalität modelliert, 
da die Dominanz des Körpers, der sinnlichen und körperlichen Lust, 
der Gefühlsebene und der Unkontrollierbarkeit der Affekte vermeintlich 
niedere, vulgäre Regungen des Menschen beschrieben, die nicht zu kulti­
vieren seien19.

Der Proust’sche Text oszilliert zwischen diesen beiden Kulturverständ­
nissen und nähert sich in seinem subversiven Potential dem postmoder­
nen Verständnis des medial vermittelten Populären der cultural studies an. 
Im Folgenden soll dies am Beispiel der Rolle der Musik in der Recherche 
herausgearbeitet werden, denn der Erzähler sieht in der Unterhaltungs- 
und Trivialmusik rezeptionsästhetischen Wert und steht für eine Aufwer­
tung derselben ein.

16 Ebd.
17 Ebd., S. 230.
18 Grossberg definiert die affektiven Schichten als Maß an Betroffenheit, als Interesse, Lei­

denschaft und die Art und Weise, wie einem bestimmten Ereignis Bedeutung verliehen 
wird. Er weist der Existenz von Artikulationslinien und affektiven Fluchtpunkten eine 
wichtige Rolle bei der ständigen Aushandlung in den sozialen Auseinandersetzungen 
zu. Ebd., S. 230–231.

19 Eine kulturpessimistische Beurteilung populärkultureller Phänomene, die allesamt 
kommerziell-motiviert seien (Stichwort »Kulturindustrie«), prägten vor allem die Den­
ker der Kritischen Theorie, dazu zählen u.a. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, 
Herbert Marcuse, Leo Löwenthal und Walter Benjamin. Jene Vertreter der Frankfurter 
Schule beschäftigten sich frühzeitig mit Aspekten einer Kultur- und Medienanalyse und 
bestätigten somit deren Relevanz für allgemeine soziologische und philosophische 
Überlegungen, vgl. Grossberg: Populärkultur, S. 223. Zu den Qualitäten des Populären, 
u.a. in der Unterhaltungsmusik: Theodor W. Adorno: Résumé über Kulturindustrie, in: 
Ders.: Kulturkritik und Gesellschaft I. Gesammelte Schriften, Bd. 10.1., Frankfurt a.M. 
1977, S. 337–345.

Anne-Marie Lachmund

200

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Proust zwischen guter und »schlechter« Musik

Proust kannte sich in der Welt der Musik sehr gut aus: Seine Figuren be­
sitzen Komponisten- und Epochenwissen, wenn sie von Richard Wagner, 
Franz Schubert oder César Franck sprechen; sie verlieben sich, während 
sie Musik hören; sie nehmen aktuelle Trends ihrer Zeit auf. Proust selbst 
führte einen regen Briefwechsel mit Reynaldo Hahn und tauschte sich 
mit diesem über dessen Kompositionen aus. Vinteuil, ein erfundenes 
Komponistengenie des Romanzyklus, vereint Werk und biographische 
Versatzstücke von Camille Saint-Saëns, Gabriel Fauré, César Franck und 
Claude Debussy.

Hundert Jahre nach Prousts Tod wird dieser primär in Verbindung mit 
dem klassischen Kanon der sinfonischen Musik im Frankreich des begin­
nenden 20. Jahrhunderts gebracht20. Allerdings finden sich in Prousts Re­
cherche diverse Verweise auf Musik, die der Operette, dem Schlager, dem 
Volkslied oder den café-concerts zuzuordnen sind. Einige Figuren des Ro­
manzyklus sind »moderne Hörer:innen«, die zwischen den musikalischen 
Genres oszillieren und die damals manchmal noch so benannte ›leichte‹ 
Musik (musique populaire/traditionnelle) der ›seriösen‹ (musique savante/séri­
euse) vorziehen. Jener demokratisierende Zugang, der der Welt der Adli­
gen, der bildenden Kunst und der Eliten diametral gegenüberzustehen 
scheint, zeigt einmal mehr den transgressiven Charakter des Proust’schen 
Opus und lässt Grenzverwischungen21 willentlich zu.

Nicht nur in seinem Roman sprengt Proust die Grenzen des ›Guten‹ 
und ›Schlechten‹, des Geschmackvollen und Geschmacklosen, sondern 
auch in einem kleinen Essay mit dem Titel »Éloge de la mauvaise musi­

20 Zu Prousts 150. Geburtstag spielt die Pianistin Shani Diluka auf The Proust Album 
(2021) dessen Lieblingskomponisten, darunter u.a. Debussy, Fauré, Gluck, Hahn.

21 Jene Grenzverwischungen sind auch schon im Genre selbst zu finden, so beispielweise 
bei Jacques Offenbach, der im Figaro – damals am Puls der Zeit für das gesellschaftli-
che Leben, das Theater und die Mode in Paris – die französische Operette aus der 
Geschichte der französischen Opéra Comique herleitete. Mit Offenbach als Direktor des 
Theaters »Bouffes parisiens« galt der Figaro als »Journal officiel des Bouffes Parisiens«, 
der dem Künstler eine Kommunikationsplattform bot und an dessen Inszenierung, 
Werbung und öffentlichen Verteidigung beteiligt war: Marie-Aude Bonniel: 1865: Le 
Figaro publie la correspondance d’Offenbach, roi de l’opérette, in: Le Figaro, Histoire 
Archives, 19.06.2019, https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacq
ues-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619 (21.05.2023).

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

201

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619


que«,22 in dem er Reflexionen zum kritischen Umgang, zur Verhöhnung 
und Verachtung der populären Musik23 ausgehend von den Eliten an­
stellt. Provokant und auffordernd beginnt der kleine Eintrag in Les plaisirs 
et les jours mit »Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«. Er 
fordert zu Ehrfurcht vor der ›schlechten‹ Musik auf:

Comme on la joue, la chante bien plus, bien plus passionnément que la bonne, 
bien plus qu’elle s’est peu à peu remplie du rêve et des larmes des hommes. 
Qu’elle vous soit par là vénérable. Sa place, nulle dans l’histoire de l’Art, est 
immense dans l’histoire sentimentale des sociétés.24

Aufgrund der ubiquitären Verwendung, der omnipräsenten Bedeutung 
und der immensen affektiven Macht jener Musik, die häufig weitaus 
leidenschaftlicher gespielt und gesungen wird, ist sie ein Tresor für die 
Träume und Tränen der Menschen, ein Surrogat von Hoffnung und ein 
treibender Faktor in der sentimentalen Topographie einer Gesellschaft. 
Auch wenn Proust die bis dato unbedeutende Stellung in der Geschich­
te der Kunst anspricht, antizipiert er gleichsam die Bedeutungsfülle der 
populären Musik, die gleichzeitig wertgeschätzt und diskreditiert25 wird, 
da sie einerseits keinen intrinsischen Wert habe, andererseits aber Wege 
abseits der elitären Kritik gefunden werden müssten, um den Wert einer 
Kunst- oder Kulturform zu bestimmen:

Le respect, je ne dis pas l’amour, de la mauvaise musique, n’est pas seulement 
une forme de ce qu’on pourrait appeler la charité du bon goût ou son scepticis­
me, c’est encore la conscience de l’importance du rôle social de la musique. 
Combien de mélodies, du nul prix aux yeux d’un artiste, sont au nombre des 
confidents élus par la foule des jeunes gens romanesques et des amoureuses.26

22 Marcel Proust: Éloge de la mauvaise musique, in: Ders.: Jean Santeuil, précédé de Les 
plaisirs et les jours, hrsg. von Pierre Clarac, Paris 1971, S. 121.

23 Für eine intensive Beschäftigung mit dem Stellenwert der ›schlechten‹ Musik aus musik­
wissenschaftlicher Perspektive: Albert Gier: Kitsch als Un-Musik. Proust und die mau­
vaise musique, in: Ders. (Hrsg.): Proust und die Musik, Frankfurt a.M. et al. 2012, S. 104–
122. Zur Definition von mauvaise musique: Carl Dahlhaus: Die Musik des 19. Jahrhun­
derts. Neues Handbuch der Musikwissenschaft, Bd. 6, Wiesbaden 1996. Mehr zum 
»emotionalen Hörer« in Theodor W. Adorno: Einleitung in die Musiksoziologie, in: 
Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 14, Frankfurt a.M. 1997, S. 203–214.

24 Proust: Éloge de la mauvaise musique, S. 121.
25 Ebenso wie in der einstigen Dichotomisierung von guter und schlechter Kultur existiert 

analog ›schlechte‹, als wertlos eingestufte Musik nur im Kontrast zu als ›gut‹ eingestufter 
Musik. Dahlhaus: Musik des 19. Jahrhunderts, S. 263.

26 Proust: Éloge de la mauvaise musique, S. 121.

Anne-Marie Lachmund

202

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Indem er den sozialen Gehalt von Musik als Orientierung für die subjek­
tive ebenso wie objektive Wertschätzung vorschlägt, wertet der Autor 
den Aspekt der Alltäglichkeit einer Gesellschaft auf, die schon immer 
sentimental und affektiv angetrieben wurde und die vor allem in ihrer De­
mokratisierung des Begehrens alle gesellschaftlichen Schichten abbildet:

[…] confidentes ingénieuses et inspirées qui ennoblissent le chagrin et exaltent 
le rêve, et en échange du secret ardent qu’on leur confie donnent l’enivrante 
illusion de la beauté. Le peuple, la bourgeoisie, l’armée, la noblesse, comme 
ils ont les mêmes facteurs porteurs du deuil qui les frappe ou du bonheur qui 
les comble, ont les mêmes invisibles messagers d’amour, les mêmes confesseurs 
bien-aimés.27

Proust erstellt eine soziologische Galerie, im etymologischen Sinne eine 
griechische panêguris, die in der Versammlung aller Menschen einen 
homogenisierenden Effekt hat und somit das Potential besitzt, alle Men­
schengruppen durch Musikproduktion oder -konsum zu vereinen28. Je­
ne »mauvais musiciens« konsumieren nicht, wie kulturpessimistisch die 
Frankfurter Schule die Rezeption populärer Musik einschätzt, sondern sie 
partizipieren an ihr:

Telle fâcheuse ritournelle, que toute oreille bien née et bien élevée refuse à 
l’instant d’écouter, a reçu le trésor de milliers d’âmes, garde le secret de milliers 
de vies, dont elle fut l’inspiration vivante, la consolation toujours prête, toujours 
entrouverte sur le pupitre du piano, la grâce rêveuse et l’idéal.29

Somit liegt es an der Rezeptionskraft der einfachen Melodien30, an der 
Aufnahme und Annahme der Rezipient:innen, was diese an Interpretation 
in die Musik hineinlegen. Hieran lässt sich auch die Faszination Prousts 
für die Langlebigkeit, die universelle Verwendbarkeit und Wiedererkenn­
barkeit eingängiger Melodien ablesen, die eine mysteriöse Macht ausüben 
können, für die Wissenschaft und Vernunft kein Erklärungsmuster fin-
den:

27 Ebd.
28 Edward J. Hughes: Proust, Class, and Nation, Oxford 2011, S. 273.
29 Proust: Éloge de la mauvaise musique, S. 121.
30 Folgende Formen der eingängigen, simplen Melodien mit oder ohne Text dominierten 

um die Jahrhundertwende: 1. Salonmusik (bürgerlich): Teetrinken mit musikalischer 
Untermalung, überschaubare Harmonien, einfach zu spielen, da auch – oder gerade – 
sich Dilettant:innen an diesen Stücken versuchten; 2. Operetten; 3. Populäre Tanzmu­
sik, z.B. bal-musette, Wiener Walzer von Johann Strauß und Schlager der berühmten 
Chansonniers. Gier: Kitsch als Un-Musik, S. 105.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

203

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Je crois que l’essence de la musique est de réveiller en nous ce fond mystérieux 
(et inexprimable à la littérature et en général à tous les modes d’expression finis, 
qui se servent ou de mots et par conséquent d’idées, choses déterminées, ou 
d’objets déterminés – peinture, sculpture) de notre âme, qui commence là où la 
science s’arrête aussi, et qu’on peut appeler pour cela religieux.31

Auch in der Recherche wird diese Aufwertung und Umdeutung der mau­
vaise musique deutlich, wenn der junge Erzähler in seinem Kinderzimmer 
das Summkonzert der Fliegen als »sommerliche Kammermusik« wertet 
und somit ein animalisches Geräusch zum menschlichen Ausdruck von 
Kunst erhebt:

[…] les mouches qui exécutaient devant moi, dans leur petit concert, comme 
la musique de chambre de l’été : elle ne l’évoque pas à la façon d’un air de 
musique humaine, qui, entendu par hasard à la belle saison, vous la rappelle 
ensuite ; elle est unie à l’été par un lien plus nécessaire : née des beaux jours, 
ne renaissant qu’avec eux, contenant un peu de leur essence, elle n’en réveille 
pas seulement l’image dans notre mémoire, elle en certifie le retour, la présence 
effective, ambiante, immédiatement accessible.32

Mit diesem Vergleich subvertiert der Proust’sche Erzähler die hierarchi­
sche Ordnung des gutbürgerlichen Kunst- und Musikgeschmacks. Die 
provokative ästhetische Ordnung, das Alltägliche, Niedere, Banale als be­
sonders und wertvoll einzuschätzen, ist direkt an das Hochgefühl des 
Sommers gebunden und entfaltet ihre besondere affektive Qualität im 
Wiedererkennungswert einer »retour, la présence effective, ambiante, im­
médiatement accessible« im Dispositiv einer erotisch aufgeladenen Entde­
ckung der eigenen Lust. Ein weiteres Beispiel für die Eröffnung hin zu 
erotischen Szenen und Lustspielen, einer ununterbrochenen »Sequenz 
sexueller Anzüglichkeiten, eine[r] Orgie von Obszönitäten«33 ist im Bezie­
hungsgefüge mit Albertine zu Beginn von La prisonnière vorzufinden:

Dans ces divers sommeils, comme en musique encore, c’était l’augmentation 
ou la diminution de l’intervalle qui créait la beauté. Je jouissais d’elle mais, en 
revanche, j’avais perdu dans ce sommeil, quoique bref, une bonne partie des 

31 Marcel Proust: Brief an Suzette Lemaire, 20. Mai 1895, in: Ders.: Correspondance, hrsg. 
von Philip Kolb, Bd. 1, Paris 1971, S. 386–389.

32 Marcel Proust: Du côté de chez Swann, Paris 1987, S. 82.
33 Rainer Warning: Aura und Profanation. Zur Poetik und Poesie der Intermedialität in 

Prousts À la recherche du temps perdu, in: Wolfram Nitsch/Rainer Zaiser (Hrsg.): Marcel 
Proust und die Künste, Frankfurt a.M. et al. 2004, S. 270.

Anne-Marie Lachmund

204

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cris où nous est rendue sensible la vie circulante des métiers, des nourritures de 
Paris.34

In diesem Singsang der Straßenverkäufer:innen hört der Erzähler mittelal­
terliche Gregorianik heraus, da diese in ihren Werbestrophen dem Rhyth­
mus und der Silbentrennung liturgischen Gesängen entsprechen:

Dans sa petite voiture conduite par une ânesse, qu’il arrêtait devant chaque 
maison pour entrer dans les cours, le marchand d’habits, portant un fouet, 
psalmodiait : « Habits, marchand d’habits, ha... bits » avec la même pause entre 
les deux dernières syllabes d’habits que s’il eût entonné en plain-chant : « Per 
omnia saecula saeculo... rum » ou : « Requiescat in pa... ce » […].35

Dass eindringliche, wiederkehrende Melodien, wie in der »Éloge de la 
mauvaise musique« genannt, Trost spenden, Kummer verarbeiten und Ge­
heimnisse bewahren, zeigt sich an einigen Beispielen in der Recherche, in 
denen die psychische Verfassung der Protagonisten die Empfänglichkeit 
für ›leichte‹ Melodien ausmacht: Als der Erzähler nach der Mahnung 
seiner Mutter die Schwärmerei für die Duchesse aufgeben will, findet er in 
einem Liedchen Trost, das er sich stundenlang weinend vorsingt und von 
dem er fälschlicherweise annimmt, es wäre von Schubert:

La journée qui avait suivi avait été consacrée à dire un dernier adieu à ce mal 
auquel je renonçais ; j’avais chanté des heures de suite en pleurant l’« Adieu » de 
Schubert :
... Adieu, des voix étranges
T’appellent loin de moi, céleste sœur des Anges.
Et puis ç’avait été fini.36

Eine weitere Schlüsselszene zur transformativen Macht der populären 
Musik findet sich beim Hören des neapolitanischen Volkslieds – und 
heutigen Welthits – O sole mio: Als der Erzähler bei seinem Aufenthalt 
in Venedig zusammen mit seiner Mutter die Kammerfrau der Baronin 
Putbus kennenlernen will und vorschlägt, deswegen länger zu verweilen, 
vernimmt er eine eingängige Melodie:

Et quand fut venue l’heure où, suivie de toutes mes affaires, elle partit pour la 
gare, je me fis porter une consommation sur la terrasse, devant le canal, et m’y 
installai, regardant se coucher le soleil tandis que sur une barque arrêtée en face 
de l’hôtel un musicien chantait Sole mio.37

34 Marcel Proust: La prisonnière, Paris 1988, S. 632–633.
35 Ebd., S. 625.
36 Marcel Proust: Le côté de Guermantes, Paris 1988, S. 666.
37 Marcel Proust: Albertine disparue, Paris 1989, S. 231.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

205

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Sole mio-Lied, das ihn eigentlich gar nicht interessiert, da er die abge­
droschene Plattheit und Banalität von Wort und Melodie verurteilt, zieht 
den Erzähler unwillkürlich in seinen Bann:

Sans doute ce chant insignifiant entendu cent fois, ne m’intéressait nullement. 
Je ne pouvais faire plaisir à personne ni à moi-même en l’écoutant aussi religieu­
sement jusqu’au bout. Enfin aucun des motifs connus d’avance par moi, de cette 
vulgaire romance ne pouvait me fournir la résolution dont j’avais besoin […].38

Zunächst versucht er, sich der Anziehungskraft der Melodie zu entziehen, 
jedoch verdammt ihn die Melodie zur immobilité, die ihm die Rationalität, 
die Vernunft sowie die Entscheidungsgewalt nimmt:

Sans doute il aurait fallu cesser de l’écouter si j’avais voulu pouvoir rejoindre ma 
mère et prendre le train avec elle, il aurait fallu décider sans perdre une seconde 
que je partais, mais c’est justement ce que je ne pouvais pas : je restais immobile, 
sans être capable non seulement de me lever mais même de décider que je me 
lèverais.39

Der chant wird zu einer Chiffre der tiefen Trauer am Rande der Verzweif­
lung,40 wobei sich das Gefühl der Einsamkeit und Trennung mit einem 
neugierigen, sehnsüchtigen, erotischen Begehren mischt: »[…] c’était ma 
détresse que le chant de Sole mio s’élevant comme une déploration de la 
Venise que j’avais connue, semblait prendre témoin.«41. Unterstützt wird 
die Faszination für die Wirkmacht auf Körper und Geist auch durch den 
›Orientalismus im Orientalismus‹, da ein mezzogiorno-Lied an der nordost-
italienischen Adria nicht mit dem stimmungsvollen Umfeld dieser spiritu­
ellen, mysteriösen Gefühlslage korrespondiert:

Et c’est peut-être cette tristesse, comme une sorte de froid engourdissant, qui fai­
sait le charme désespéré mais fascinateur de ce chant. Chaque note que lançait 
la voix du chanteur avec une force et une ostentation presque musculaires venait 
me frapper en plein cœur.42

Doch nicht nur negative Gefühle von Trauer und Einsamkeit werden 
maßgeblich mithilfe populärer Melodien evoziert und untermalt, auch 
spiegeln sie flüchtige Stimmungen wider, wenn der junge Erzähler am 
ersten schönen Frühlingstag eine lange vergessene »air de café-concert«43 

38 Ebd., S. 232.
39 Ebd.
40 Ebd., S. 233.
41 Ebd., S. 232.
42 Ebd., S. 233.
43 Proust: Guermantes, S. 441.

Anne-Marie Lachmund

206

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trällert oder Morel in seinem Glücksgefühl, endlich Charlus entkommen 
zu sein, lauthals singt: »Le samedi soir, après le turbin«44 (aus der Chanson 
Viens, pou-poule von Henri Christiné und Trebitsch von 190245).

Einen zerstreuenden Effekt besitzen die gängigen, lebhaften Melodien 
in der Recherche vor allem in der Kombination mit körperlicher Bewe­
gung, mit Tanz und mit alkoholisierten Rauschzuständen:

[…] arrivant à Rivebelle, j’avais jeté loin de moi ces béquilles du raisonnement, 
du contrôle de soi-même qui aident notre infirmité à suivre le droit chemin, et 
me trouvais en proie à une sorte d’ataxie morale.46

Jene »Krücken des Argumentierens und der Selbstkontrolle« stößt der Er­
zähler entgegen jeder Moral in einem Restaurant in Rivebelle ab, in dem 
Tanzmusik, »arrangements de valses, d’opérettes allemandes, de chansons 
de café-concerts«47, geboten werden. Dort entwickelt die Musik in Kombi­
nation mit Bier, Champagner und »beaucoup de porto« eine neue Dyna­
mik eines körperlichen Lustempfindens:

[…] nous entrions dans la salle du restaurant aux sons de quelque marche 
guerrière jouée par les tziganes, nous nous avancions entre les rangées de tables 
servies comme dans un facile chemin de gloire, et, sentant l’ardeur joyeuse 
imprimée à notre corps par les rythmes de l’orchestre qui nous décernait ses 
honneurs militaires et ce triomphe immérité, nous la dissimulions sous une 
mine grave et glacée, sous une démarche pleine de lassitude, pour ne pas imiter 
ces gommeuses de café-concert qui, venant chanter sur un air belliqueux un 
couplet grivois, entrent en courant sur la scène avec la contenance martiale d’un 
général vainqueur.48

Die Musik der »tziganes« in Rivebelle vermag es, den Körper des Erzählers 
zum Mitmarschieren zu bewegen. Abseits des disziplinierten Körpers der 
Salons will sich dieser seinen spontanen Neigungen ergeben und den 
Rhythmus aufnehmen. Der Erzähler greift den Konflikt auf, dass ein gebil­
deter und intellektueller Mann dem Verlust der Affektkontrolle entgegen­
wirken muss. Der verführerische Reiz der ›Trivialmusik‹ zur Transgression 
sozialer Normen und Werte äußert sich auch im sexuellen Dispositiv, in 
das diese Szene eingebettet ist:

44 Marcel Proust: Sodome et Gomorrhe, Paris 1988, S. 452.
45 Siehe hierzu: Gier: Kitsch als Un-Musik.
46 Marcel Proust: À l’ombre des jeunes filles en fleurs, Paris 1988, S. 172.
47 Ebd., S. 169.
48 Ebd., S. 167.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

207

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Je laissais la musique conduire elle-même mon plaisir sur chaque note où, 
docilement, il venait alors se poser. […] ce restaurant de Rivebelle réunissait en 
un même moment plus de femmes au fond desquelles me sollicitaient des per­
spectives de bonheur que le hasard des promenades ne m’en eût fait rencontrer 
en une année ; d’autre part, cette musique que nous entendions – arrangements 
de valses, d’opérettes allemandes, de chansons de cafés-concerts, toutes nouvelles 
pour moi – était elle-même comme un lieu de plaisir aérien superposé à l’autre 
et plus grisant que lui. Car chaque motif, particulier comme une femme, ne 
réservait pas comme elle eût fait, pour quelque privilégié, le secret de volupté 
qu’il recélait : il me le proposait, me reluquait, venait à moi d’une allure capri­
cieuse ou canaille, m’accostait, me caressait, comme si j’étais devenu tout d’un 
coup plus séduisant, plus puissant ou plus riche ; je leur trouvais bien, à ces airs, 
quelque chose de cruel ; c’est que tout sentiment désintéressé de la beauté, tout 
reflet de l’intelligence leur étaient inconnus ; pour eux le plaisir physique existe 
seul.49

Parallel zur gesteigerten sexuellen Potenz lässt ihn der Rausch von Mu­
sik, Bewegung und emotionaler Opulenz »plus séduisant, plus puissant 
ou plus riche« fühlen, gleichzeitig besorgen ihn die Ignoranz, die Sorglo­
sigkeit und sein Wagemut, provoziert durch die leichten Melodien, die 
sich negativ auf seinen Geschmack auswirken könnten.50 Jene Sorglosig­
keit geht auch mit der Arbeitslosigkeit einher, da er sich weit weg von 
seinen intellektuellen Verpflichtungen befindet: »je ne voyais plus que 
dans un lointain sans réalité ma grand-mère, ma vie à venir, mes livres 
à composer […]«51. Schließlich ergibt er sich jedoch den Versuchungen. 
Die Aufwertung des populären Settings zeigt sich auch im Schauspiel der 
Servierkellner, in dem der Erzähler aufgrund der wimmelnden Emsigkeit 
eine Ähnlichkeit mit allegorischen Bildern alter Zeit, Harmonie und Äs­
thetik entdeckt. In diesem symmetrischen Rollentausch wird das strenge 
Geschmacksurteil aufgeweicht und Schönheit im Vulgären und Trivialen 
entdeckt. Der Besuch im Restaurant von Rivebelle wird im Zusammen­
spiel von Musik, Tanz,52 Sexualität, Performance, Rausch und sorgenfreier 
Unterhaltung zu einem wichtigen Erinnerungsmoment:

49 Ebd., S. 169.
50 Ebd., S. 172.
51 Ebd.
52 In der Szene Danse contre seins im Band Sodome et Gomorrhe, S. 191f., bei der Albertine 

und Andrée im Casino von Incarville Walzer tanzen, doziert der Arzt Cottard über die 
erogenen Zonen der Frau, sprich die Brüste, in denen er Quellen der Lust erkenne. 
Weiter stellt er heraus, dass der Walzer an sich eine besonders erotische Form des Paar­
tanzes sei. Dieser Hinweis soll ein weiterer Anstoß für Albertines lesbianisme imaginé 
sein, wobei auch an anderer Stelle evident wird, dass Homosexualität und Walzer ver­

Anne-Marie Lachmund

208

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein Abend in einem Provinztheater, den die Sachwalter des guten Geschmacks 
als lächerlich empfinden, kann ihn in viele Erinnerungen und Träume versetzen 
– mehr als eine mustergültige Aufführung in der Pariser Oper oder die elegan­
teste Soirée im Faubourg Saint-Germain.53

Die petite phrase: Ohrwurm und »Jukebox der Liebe«

Schließlich soll noch die wohl berühmteste musikalische Einheit in 
Prousts Recherche angesprochen werden, die petite phrase, eine Sonate 
des fiktiven Komponisten Vinteuil, anhand derer die Gesamtverschiebung 
kultureller Wertigkeit der Geschmackshierarchien am Beispiel des Kunst­
kenners Charles Swann abgelesen werden kann.

Das dialektische, nahezu symbiotische Verhältnis von Hoch- und Popu­
lärkultur kann par excellence anhand der Beziehung der Schlüsselfiguren 
Odette und Swann beobachtet werden: Zu Beginn verkehrt der geistrei­
che, reflektierende, rationale Kunstkenner Swann, der eine unglückliche 
Beziehung mit der Kokotte Odette de Crécy eingeht, in adligen Kreisen 
des Faubourg Saint-Germain, hält Audienzen und ist zu den exklusivs­
ten Soiréen eingeladen. Er steigt lediglich für die käufliche Liebe in das 
›leichte‹ Milieu ab, das ihm Trost vom Müßiggang und den geistreichen 
Künsten und Wissenschaften bringen soll. Nur in der Kunst können die 
intimsten Empfindungen zum Ausdruck gebracht und realisiert werden, 
so Swanns Erkenntnis beim Hören der petite phrase im Salon der Verdu­
rin, die dieser jedoch nicht in seiner bekanntlich rationalen, sondern 
hingegen in rein emotionaler, zügelloser, narzisstischer Manier als eine 
Liebes-Melancholie rezipiert:

Et Swann aperçut, immobile en face de ce bonheur revécu, un malheureux qui 
lui fit pitié parce qu’il ne le reconnut pas tout de suite, si bien qu’il dut baisser 
les yeux pour qu’on ne vît pas qu’ils étaient pleins de larmes. C’était lui-même.54

bunden sind: Als der Erzähler auf die Rückkehr von Françoise im Hotel von Balbec 
wartet, die sich auf die Suche nach Albertine begeben hat, unternimmt der Erzähler ers­
te Reflexionen zur Vermutung von Albertines Homosexualität während eine Drehorgel 
vor dem Hotel einen Wiener Walzer nach dem anderen spielt: Proust: Sodome et Go­
morrhe, S. 183.

53 Werner Hofmann: Die Poesie des Autogestanks, in: Thomas Hunkeler/Luzius Keller 
(Hrsg.): Marcel Proust und die Belle Époque, Frankfurt a.M. et al. 2002, S. 73.

54 Proust: Swann, S. 341.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

209

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Swann reagiert rein körperlich (vgl. die Tanzszene in Rivebelle) und völlig 
unwillkürlich mit Tränen; er ist gezwungen, die Augen, die Fenster zur 
vernunftbasierten Aufnahme der Realität, zu schließen und ist so sehr 
mit seiner emotionalen Reaktion beschäftigt, dass sich sein rationaler, ana­
lytischer Blick verschließt. Immobile muss sich Swann seinen Emotionen 
ergeben und ist nicht länger Herr seiner Affekte, seines erlernten Habitus, 
sondern ein »emotionaler Hörer«55 (vgl. der Sole mio-chant in Venedig). 
Die erste Reaktion nun auf die petite phrase ist die einer gefühlten Ver­
jüngung des Hörers, der sich wie ein durchschnittlich gebildeter junger 
Verliebter mauvaise musique anhört.

Die Betonung der wahrnehmungsästhetischen Rezeptionsweise von 
Musik findet sich auch in der modernen Popmusik wieder, welche auf­
grund der Position im Gefüge von Massenmedien und Ökonomie als 
emotionaler Katalysator par excellence betrachtet wird56. Musik als Reso­
nanzraum für Gefühle spielt hierbei auch mit den unerfüllten Träumen 
bzw. unerfüllbaren Begehren der Massen und stellt in seiner bürgerlichen 
Vereinnahmung ein Surrogat für Glück dar, das Erinnerung, Hoffnung, 
Sehnsucht, zugleich aber nie gelebte Gegenwart ist57. Adorno zufolge 
nutzt der »emotionale Hörer« Musik – meist eingängige Melodien – als 
»Mittel zu Zwecken der eigenen Triebökonomie«, die er umfunktioniert 
»in ein Medium bloßer Projektion«, welches aufgrund der unmittelbaren, 
bildhaften Vorstellungen und Assoziationen zu einem Anti-Intellektualis­
mus führt und frappierend zum Kitsch tendiert58.

Rojek ergänzt hinsichtlich dieser Annahme, dass die ›leichte‹, unpoliti­
sche Unterhaltung, die die Popmusik darstellen kann, professionalisiert 
mit Stereotypen, Klischees und Melodrama arbeite, um ein Individuum 
emotional direkt anzusprechen.59 Dabei wird von Geschehnissen aus dem 
Leben eines durchschnittlichen Individuums mitsamt den Topoi Liebe, 
Schmerz, Trennung, Betrug usw. erzählt, ohne dabei zu kritisieren oder 
soziale, psychologische Alternativen aufzuzeigen. Dadurch entsteht eine 
kollektive Identität, die ihr Ausdrucksvermögen primär auf der Ebene 

55 Adorno: Musiksoziologie, S. 185.
56 Beate Flath: Like a Virgin. Sound Image und Geschlechteridentität(en) in der Popmu­

sik, in: Christa Brüstle (Hrsg.): Pop-Frauen der Gegenwart: Körper – Stimme – Image, 
Vermarktungsstrategien zwischen Selbstinszenierung und Fremdbestimmung, Bielefeld 
2015, S. 33–34.

57 Chris Rojek: Pop Music, Pop Culture, Cambridge 2011, S. 3.
58 Adorno: Musiksoziologie, S. 185–187.
59 Rojek: Pop Music, Pop Culture, S. 3.

Anne-Marie Lachmund

210

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des ›Gefühle-Darstellens‹ konstituiert und von einem heterogenen, multi­
kulturellen Publikum ohne Vorwissen verstanden wird.60 Als Kanal kul­
tureller Erinnerung, da aus Erfahrungen Aktionen hervorgehen, ist Pop 
ein Produkt kultureller und sozialer Kräfte, das wie kaum ein anderes 
Medium Qualitäten zugunsten des »unwillkürlichen Erinnerns« besitzt.61

Als Odette für Swann die Nationalhymne ihrer Liebe62 spielt, steht 
außer Frage, dass die Pianistin aufgrund ihrer mangelnden Fähigkeiten le­
diglich eine schlechte Version des Stücks realisieren kann, jedoch wird die 
Bedeutung von musikalischer Ästhetik grundlegend umgedeutet, wenn 
erst das schlechte, mittelmäßige Klavierspiel die einzig wertvolle Version 
darstellt: »la vision la plus belle qui nous reste d’une œuvre est souvent 
celle qui s’éleva, au-dessus des sons faux tirés par des doigts malhabiles, 
d’un piano désaccordé«63. Denn gerade im Mangel an Professionalität 
liegt der Reiz der eingängigen Melodien, die sich wie Ohrwürmer in das 
Gedächtnis fressen: »Swann lässt Odette die « petite phrase » auf ihrem 
Klavier immer wieder spielen: In der Wiederholung der Wiederholung 
wird die « petite phrase » zu einer Art Jukebox der Liebe.«64

Schluss

Die Proust’sche Recherche löst die Binaritäten ›gute Musik‹ versus ›schlech­
te Musik‹ und damit auch die Grenzen zwischen Hoch- und Populärkul­
tur auf. Der Erzähler nimmt eine Aufwertung der ›trivialen‹ Musik vor 
und schlägt Kriterien der Umwertung abseits des hochkulturellen Kanons 
vor, indem die emotionalen und sozialen Qualitäten der mauvaise musique 
in den Vordergrund gerückt werden. Er korrigiert damit seine naive An­
sicht, dass ein Geschmack notwendigerweise einen anderen ausschlägt,65 

und subvertiert den elitären, vergeistigten und rationalen Geschmack von 
Kunst und Kultur, beispielsweise wenn die Lektüre von Stationsnamen 
der Eisenbahn mehr Glück und Freude bereitet als die schönste philoso­

60 Ebd., S. 18f.
61 Ben Anderson: Recorded Music and Practices of Remembering, in: Social and Cultural 

Geography 5 (2004), H. 1, S. 3–19.
62 Proust: Swann, S. 215.
63 Proust: Swann, S. 232.
64 Uta Felten: Medialisierung der Wahrnehmung und Konstruktion innerer Puppen im 

Werk von Marcel Proust, in: apropos, Perspektiven auf die Romania 1 (2018), S. 38.
65 Proust: Sodome et Gomorrhe, S. 268.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

211

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phische Abhandlung: »Et, bien que mon exaltation eût pour motif le 
désir de jouissances artistiques, les guides l’entretenaient encore plus que 
les livres d’esthétique et, plus que les guides, l’indicateur des chemins 
de fer«66. Mit dem Hervorheben der subjektiven Wirkungsweise der ›leich­
ten‹ Melodien und Unterhaltung wird die Intensität des Erlebens auch in 
Zusammenhang mit den (poetischen) Qualitäten der mémoire involontaire 
gebracht, da sie situationsabhängig abseits des Logischen und Planbaren 
liegt und in ihrem ›Zufälligen‹ eine besondere Intensität hervorzurufen 
vermag.

Somit erbringt Prousts Werk, indem es zwischen beiden Kulturen oszil­
liert, selbst den Beleg, dass ein und derselbe literarische Text gleichzeitig 
in hoch- und populärkulturellen Kontexten bestehen kann. Die Grenze 
wird willkürlich und ständig neu gezogen.

Bibliographie

Adorno, Theodor W.: Résumé über Kulturindustrie, in: Ders.: Kulturkritik und Ge­
sellschaft I. Gesammelte Schriften, Bd. 10.1., Frankfurt a.M. 1977, S. 337–345.

Adorno, Theodor W.: Einleitung in die Musiksoziologie, in: Ders.: Gesammelte 
Schriften, Bd. 14, Frankfurt a.M. 1997, S. 203–214.

Anderson, Ben: Recorded Music and Practices of Remembering, in: Social and Cul­
tural Geography 5 (2004), H. 1, S. 3–19.

Bertho, Sophie (Hrsg.): Proust et ses peintres, CRIN 37, Amsterdam 2000.
Bonniel, Marie-Aude: 1865: Le Figaro publie la correspondance d’Offenbach, roi de 

l’opérette, in: Le Figaro, Histoire Archives, 19.06.2019, https://www.lefigaro.fr/hi
stoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190
619 (21.05.2023).

Dahlhaus, Carl: Die Musik des 19. Jahrhunderts. Neues Handbuch der Musikwissen­
schaft, Bd. 6, Wiesbaden 1996.

Descombes, Vincent: Proust: Philosophie du roman, Paris 1987.
Ellison, David: Modernism, in: Watt, Adam (Hrsg.): Marcel Proust in Context, Cam­

bridge 2013, S. 214–220.
Felten, Uta: Medialisierung der Wahrnehmung und Konstruktion innerer Puppen 

im Werk von Marcel Proust, in: apropos, Perspektiven auf die Romania 1 (2018), 
S. 33–42.

66 Proust: Swann, S. 384.

Anne-Marie Lachmund

212

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619
https://www.lefigaro.fr/histoire/archives/il-y-a-200-ans-naissait-jacques-offenbach-le-roi-de-l-operette-20190619


Flath, Beate: Like a Virgin. Sound Image und Geschlechteridentität(en) in der Pop­
musik, in: Brüstle, Christa (Hrsg.): Pop-Frauen der Gegenwart: Körper – Stimme 
– Image, Vermarktungsstrategien zwischen Selbstinszenierung und Fremdbestim­
mung, Bielefeld 2015, S. 33–46.

Gier, Albert: Kitsch als Un-Musik. Proust und die mauvaise musique, in: Ders. 
(Hrsg.): Proust und die Musik, Frankfurt a.M. et al. 2012, S. 104–122.

Graham, Victor E.: The Imagery of Proust, Oxford 1966.
Grossberg, Lawrence: Zur Verortung der Populärkultur, in: Bromley, Roger/Gött­

lich, Udo/Winter, Carsten (Hrsg.): Cultural Studies. Grundlagentexte zur Einfüh­
rung, 5. Aufl., Lüneburg 1999, S. 215–236.

Hecken, Thomas: Theorien der Populärkultur. Dreißig Positionen von Schiller bis 
zu den Cultural Studies, Bielefeld 2007.

Hofmann, Werner: Die Poesie des Autogestanks, in: Hunkeler, Thomas/Keller, Luzi­
us (Hrsg.): Marcel Proust und die Belle Époque, Frankfurt a.M. et al. 2002, S. 70–
83.

Howes, Frank: A Critique of Folk, Popular and »Art« Music, in: British Journal of 
Aesthetics 2 (1962), S. 239–248.

Hughes, Edward J.: Proust, Class, and Nation, Oxford 2011.
Hügel, Hans-Otto (Hrsg.): Handbuch Populäre Kultur, Stuttgart et al. 2003.
Karpeles, Eric: Paintings in Proust: A Visual Companion to 'In Search of Lost Time', 

London 2008.
Lachmund, Anne-Marie: Proust, Pop und Gender. Strategien und Praktiken populä­

rer Medienkulturen bei Marcel Proust, Berlin et al. 2021.
Link-Heer, Ursula (Hrsg.): Marcel Proust und die Philosophie, Frankfurt a.M. et al. 

1997.
Maase, Kaspar: Schund und Schönheit: Populäre Kultur um 1900, Köln et al. 2001.
Miguet-Ollagnier, Marie: La Mythologie de Marcel Proust, Paris 1982.
Moebius, Stephan/Schroer, Markus (Hrsg.): Diven, Hacker, Spekulanten: Sozialfigu-

ren der Gegenwart, Berlin 2010.
Montier, Jean-Pierre/Cléder, Jean (Hrsg.): Proust et les images: peinture, photogra­

phie, cinéma, vidéo, Rennes 2003.
Proust, Marcel: Éloge de la mauvaise musique, in: Ders.: Jean Santeuil, précédé de 

Les plaisirs et les jours, hrsg. von Pierre Clarac, Paris 1971, S. 121–122.
Proust, Marcel: Brief an Suzette Lemaire, 20. Mai 1895, in: Ders.: Correspondance, 

hrsg. von Philip Kolb, Bd. 1, Paris 1971, S. 386–389.
Proust, Marcel: À la recherche du temps perdu, hrsg. von Jean-Yves Tadié, 4 Bde.
Bd. 1: Du côté de chez Swann, Paris 1987.
Bd. 2: À l’ombre des jeunes filles en fleurs, Le côté de Guermantes, Paris 1988.
Bd. 3: Sodome et Gomorrhe, La prisonnière, Paris 1988.
Bd. 4: Albertine disparue, Paris 1989.
Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten – Zum Strukturwandel der 

Moderne, Frankfurt a.M. 2018.
Rojek, Chris: Pop Music, Pop Culture, Cambridge 2011.

»Détestez la mauvaise musique, ne la méprisez pas«

213

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Warning, Rainer: Aura und Profanation. Zur Poetik und Poesie der Intermedialität 
in Prousts À la recherche du temps perdu, in: Nitsch, Wolfram/Zaiser, Rainer 
(Hrsg.): Marcel Proust und die Künste, Frankfurt a.M. et al. 2004, S. 263–291.

Anne-Marie Lachmund

214

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung
	Proust zwischen Hoch- und Populärkultur
	Proust zwischen guter und »schlechter« Musik
	Die petite phrase: Ohrwurm und »Jukebox der Liebe«
	Schluss
	Bibliographie

