
Isabell Oberle

 Heroischer Attentismus  
im westeuropäischen Drama der Kriegs-  
und Zwischenkriegszeit (1914–1934)

VON DER HANDLUNG 
ZUR HALTUNG

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Isabell Oberle

Von der Handlung zur Haltung
Heroischer Attentismus  

im westeuropäischen Drama der Kriegs-  
und Zwischenkriegszeit (1914–1934)

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROMBACH WISSENSCHAFT • R E I H E  LITTERAE

herausgegeben von Günter Schnitzler, Maximilian Bergengruen  
und Thomas Klinkert

mitbegründet von Gerhard Neumann

Band 254

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Isabell Oberle

Von der Handlung  
zur Haltung
Heroischer Attentismus  

im westeuropäischen Drama der Kriegs-  
und Zwischenkriegszeit (1914–1934)

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Auflage 2022
© Rombach Wissenschaft – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & 
Co. KG, Baden-Baden 2022. Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung 
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch die des  
Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Über- 
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Auf dem Umschlag: 
Paul Nash, We are Making a New World (1918), Öl auf Leinwand, 71,1 cm x 91,4 cm,  
© Imperial War Museum (Art.IWM ART 1146) – Mit dem Gemälde, das auf der 
Zeichnung Sunrise. Inverness Copse basiert, illustriert der englische Maler seine 
eigene Kriegserfahrung. Die verwüstete Landschaft voller Baumstümpfe und Granat
trichter verweist auf die Zerstörungskraft des Kriegs; die hell im Hintergrund 
stehende Sonne sowie auch der werbespruchartige Titel spielen in ironischer Distanz 
auf die Ambitionen bei Kriegsausbruch an. Zugleich suggerieren diese beiden Text-
Bild-Elemente einen in die Zukunft gerichteten Hoffnungsschimmer, der sich in die 
pessimistische Kriegsdeutung schiebt.
 
Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) – Projektnummer 
181750155 – SFB 948

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Freiburg i. Br., Univ., Diss., 2021 
u.d.T.: Von der Handlung zur Haltung. Der heroische Attentismus in der 
europäischen Dramatik der Kriegs- und Zwischenkriegszeit (1914–1933)

ISBN 978-3-96821-843-4 (Print)
ISBN 978-3-96821-844-1 (ePDF)

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dank

Die vorliegende Studie basiert auf meiner im Mai 2020 an der Albert-
Ludwigs-Universität eingereichten Dissertationsschrift. Entstanden ist sie 
im Rahmen meiner akademischen Mitarbeit (2017–2020) im Freiburger 
Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Heroismen«, 
im Teilprojekt D6 »Heldenhaftes Warten – Erwartete Helden. Heroischer 
Attentismus in der deutschen Literatur des frühen 20. Jahrhunderts« unter 
der Leitung von Prof. Dr. Achim Aurnhammer.

An erster Stelle danke ich meinem Doktorvater Prof. Dr. Achim Aurn­
hammer und meinem Zweitgutachter Prof. Dr. Andreas Gelz für die un­
zähligen Denkanstöße, die inhaltliche Betreuung und die persönliche Un­
terstützung während meiner Promotionszeit und auch während meines 
Studiums. Ihr Rat hat mich auf meinem Weg fortwährend ermutigt und 
bestärkt. Danken möchte ich ebenso Prof. Dr. Mario Zanucchi – nicht nur 
für die Erstellung des Drittgutachtens, sondern und vor allem für die kon­
struktive Kritik und die textlichen Anregungen. Mein Dank gilt außerdem 
dem Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Herois­
men« für die finanzielle Förderung und die interdisziplinäre Einbindung, 
die einen maßgeblichen Teil zur Entstehung dieser Arbeit beigetragen hat. 
Bedanken möchte ich mich bei den Mitgliedern des Sonderforschungsbe­
reichs der zweiten Förderphase, insbesondere den Mitgliedern der allmo­
natlichen VAG »Synthesen«, für die vertrauensvolle Zusammenarbeit und 
den ertragreichen Austausch. Ich bedanke mich außerdem bei Dr. Sebas­
tian Meurer, dem Koordinator des SFB, und Dr. Ulrike Zimmermann, 
der Koordinatorin des Graduiertenkollegs des SFB, die uns unermüdlich 
mit Rat und Tat zur Seite standen. Nicht vergessen möchte ich auch 
die fleißigen Korrekturleser, die mit wachem Blick jedes noch so kleine, 
verbesserungswürdige Detail aufgespürt haben: Georg Feitscher, Dennis 
Pulina, Melina Riegel, Diana Römer und Dorine Schellens. Rombach 
Wissenschaft danke ich für die Aufnahme meiner Arbeit ins Verlagspro­
gramm.

5

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nicht möglich wäre mir die Erarbeitung der vorliegenden Studie oh­
ne das Dazutun meiner Freunde und Familie gewesen. Auch bei ihnen 
möchte ich mich herzlichst bedanken. Der größte Dank gebührt meinem 
Partner und Weggefährten, der nie an mir gezweifelt hat, auch dann 
nicht, wenn ich es tat.

Freiburg i.Br., im November 2021 Isabell Oberle

Dank

6

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhalt

EinleitungI. 11
Der Erste Weltkrieg: eine heroische ZäsurI.1. 11
Perspektiven der ForschungI.2. 15
Gegenstand und FragestellungI.3. 22

Die Ästhetik des WartensI.3.1. 22
Die Heroisierung des WartensI.3.2. 25

UntersuchungskorpusI.4. 30
Methodische ÜberlegungenI.5. 32
Aufbau der ArbeitI.6. 34

›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das KriegstheaterII. 37
Der Krieg, die Durchhalteideologie und die DichterII.1. 37
Der Krieg, die Durchhalteideologie und das TheaterII.2. 39

Das Theater als Medium der Durchhaltepropa­
ganda

II.2.1.
39

Frühe Versuche des WiderspruchsII.2.2. 43
Erste Bedenken, offene Kondemnation und pro­
spektive Mahnung

II.2.3.
49

Warten an der militärischen FrontIII. 59
Frontstücke als PropagandaIII.1. 59

Der militärische Topos des verlorenen PostensIII.1.1. 61
Die Routine des KriegesIII.1.2. 66
Mit der Fahne in der Hand: Standhalten symbo­
lisch

III.1.3.
71

Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard 
Goerings Kriegsdramatik

III.2.
73

Eine symbolistisch-expressionistische Dramaturgie 
des Wartens

III.2.1.
74

Ein Heldentum im Zeichen NietzschesIII.2.2. 84
Warten als existentielle Chiffre: Reinhard Goering 
und Arnolt Bronnen

III.2.3.
93

7

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung 
im britischen Theater

III.3.
100

Das Ethos der Public Schools im Schützengraben: 
Robert Cedric Sherriffs Journey’s End (1928)

III.3.1.
101

Sherriffs Nachfolge: Warten, unheroischIII.3.2. 111
Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen 
Überformung

III.4.
116

Warten ohne Ende und heroischer Fatalismus in 
Sigmund Graffs und Carl Ernst Hintzes Die end­
lose Straße (1930)

III.4.1.

117
Ein weiteres Mal: Der militärische Topos des ver­
lorenen Postens

III.4.2.
127

Die Humanisierung militärischen Heldentums: 
René Bertons La lumière dans le tombeau (1928)

III.4.3.
137

Warten an der HeimatfrontIV. 145
Frauenstücke als PropagandaIV.1. 145

Das ›stille‹ Heldentum der Mütter und Ehefrauen: 
Normative Verhaltensdidaxen

IV.1.1.
147

Kritik durch KomikIV.1.2. 157
Metaphorische VerschiebungenIV.1.3. 161
Frankreichs wehrfähige Frauen: Weibliche Ideal­
typen, christliche Präfigurate

IV.1.4.
164

Retrospektive RevisionenIV.2. 171
Die Fesseln der Vaterlandspflicht: Charles Mérés 
La captive (1920)

IV.2.1.
171

Keine stille Heldin: Ilse Langners Frau Emma 
kämpft im Hinterland (1929)

IV.2.2.
177

Ein nostalgischer Blick zurück: Warren Chetham-
Strodes Sometimes Even Now (1933)

IV.2.3.
187

Zwischenfazit: Der Attentismus als heroischer Habitus im Ersten 
Weltkrieg 193

Die Heimkehr des HeldenV. 197
Vom Warten und seinen FolgenV.1. 198

Inhalt

8

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Schwierigen: Willensschwache Heimkehrer 
im Théâtre de l’inexprimé

V.1.1.
201

Der gefallene Held: Sean O’Caseys The Silver Tassie 
(1928)

V.1.2.
217

Verrohung aus VersehrungV.1.3. 231
Kontrafakturen: Heroische Umdeutungen der 
gescheiterten Heimkehr

V.1.4.
243

›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder 
Heldentod?

V.2.
253

Durchhalten zum Tode: Bertolt Brecht und Ger­
hard Menzel

V.2.1.
253

Durchhalten zur Wiederauferstehung: Paul Ray­
nal

V.2.2.
269

Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochen­
diagnosen

VI.
283

Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-
Projekt (1925/27)

VI.1.
289

Der Turm als politisches DramaVI.1.1. 289
Zeit des DazwischenVI.1.2. 292
Attentistische KonfigurationenVI.1.3. 294
Sigismund, Agens der Geschichte? Oder: Die 
Unentrinnbarkeit der Historie

VI.1.4.
297

›Die große dramatische Haltung des Helden gegen 
die Gewalt der Umstände‹

VI.1.5.
302

Zeitgeschichte in (über-)historischem GewandVI.1.6. 304
Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin 
(1928/29)

VI.2.
310

Le soulier de satin: Opus mirandumVI.2.1. 310
Le soulier de satin zwischen Barock und ModerneVI.2.2. 312
Le soulier de satin zwischen irdischer Unordnung 
und göttlicher Ordnung

VI.2.3.
315

Don Rodrigue: Vom hochmütigen Eroberer zum 
demütig Wartenden

VI.2.4.
318

Doña Prouhèze, die heroisch WartendeVI.2.5. 325
Der religiöse Attentismus als AppellVI.2.6. 329

Inhalt

9

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der heroische Attentismus im KontextVI.3. 333
Kritik am AttentismusVI.3.1. 335
Variationen des AttentismusVI.3.2. 340
Gegenentwürfe zum AttentismusVI.3.3. 349

Schlussbemerkung: Der Attentismus als heroischer Habitus in der 
Moderne 353

Bibliographie 357

Quellen 357
Analysekorpus 357
Weitere Primärtexte 360

Darstellungen 363

Personenregister 387

Inhalt

10

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Der Erste Weltkrieg: eine heroische Zäsur

Der Krieg – nachgerade in seiner Stilisierung zum »erweiterte[n] Zwei­
kampf«, wie sie noch bei Carl Clausewitz, dem wichtigsten Kriegstheore­
tiker des 19. Jahrhunderts, in seinem hinterlassenen Werk Vom Kriege 
(erschienen 1832–1834 in drei Bänden) vorzufinden ist1 – gilt seit jeher 
als eines der großen Bewährungsfelder des Helden. Durch Mut, Stärke 
und Geschick tut sich der heroische (männliche) Kämpfer auf dem Feld 
der Ehre hervor, triumphiert souverän über den unterlegenen Gegner 
und erlangt dadurch ewigen Ruhm. Auf den Schlachtfeldern des Ersten 
Weltkriegs sucht man diese Art von Helden indes vergeblich. Die Indus­
trialisierung des Kriegs und mit ihr die Stillstellung der Front im Westen 
ließen dem einzelnen Soldaten kaum mehr Möglichkeiten, handlungs­
mächtig in das Kriegsgeschehen einzugreifen, den Ausgang der Kämpfe 
zu beeinflussen und sich als herausragender Einzelner zu beweisen. Mehr 
und mehr geriet er zum »Handlanger der Maschine«, zum »Material« und 
schließlich zum »bedeutungslosen Objekt des Krieges«.2 In dieser Hinsicht 
löste die Vorstellung vom ›Soldaten als Opfer‹ diejenige vom ›Soldaten 
als Helden‹ allmählich ab.3 In dem Maße also, wie der Erste Weltkrieg 
als Massen-, Maschinen- und Stellungskrieg die bekannten Konventionen 
der Kriegsführung außer Kraft setzte, stellte er die gängigen Konzepte 
des Heroischen infrage,4 auch wenn diese sporadisch etwa im Fall der 

I.

I.1.

1 Vgl. Carl Clausewitz: Vom Kriege. Hinterlassenes Werk. Erster Theil. Berlin 1832, S. 3.
2 Helmut Fries: Die große Katharsis. Der Erste Weltkrieg in der Sicht deutscher Dichter 

und Gelehrter. Bd. 1: Die Kriegsbegeisterung von 1914: Ursprünge – Denkweisen – Auf­
lösung. Konstanz 1994, S. 243.

3 Zur zunehmenden Viktimisierung des (nicht mehr heroischen) Soldaten in den Kriegen 
des 20. Jahrhunderts vgl. Jean-Marie Apostolidès: Héroïsme et victimisation. Une histoire 
de la sensibilité. Paris 2011; Svenja Goltermann: Opfer. Die Wahrnehmung von Krieg 
und Gewalt in der Moderne. Frankfurt a.M. 2017; Martin Sabrow: Heroismus und Vikti­
mismus. Überlegungen zum deutschen Opferdiskurs in historischer Perspektive. In: Pots­
damer Bulletin für zeithistorische Studien 43/44 (2008), S. 7–20.

4 Darüber besteht in der heutigen Forschung Einigkeit: vgl. bspw. Fries: Die große Kathar­
sis, S. 239–244; John Horne: Soldiers, Civilians and the Warfare of Attrition. Representa­
tions of Combat in France, 1914–1918. In: Frans Coetzee/Marilyn Shevin-Coetzee 
(Hrsg.): Authority, Identity and the Social History of the First World War. Providence/
Oxford 1995, S. 223–249, hier S. 225–242; Jörn Leonhard: Die Büchse der Pandora. Ge­
schichte des Ersten Weltkriegs. München 2014, S. 240 und 339f.; Karl Wagner: Einlei­

11

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


›Helden der Lüfte‹, wie z.B. Manfred von Richthofen, oder der ›Wölfe der 
See‹, wie z.B. Otto Weddigen, in Anschlag gebracht wurden.5 Zugleich 
mündete die Krise des militärischen Heldentums in eine neue Heroik 
des Wartens und Ertragens, die der neuen Kriegsrealität eher zu genügen 
schien als herkömmliche, tat- und bewegungsorientierte Konzepte des He­
roischen. In seinem Gedicht mit dem programmatischen Titel Warten ler­
nen! (1914/15) heroisiert der Schriftsteller und Redakteur Fritz von Ostini
das Warten ganz explizit: »Warten in solchen Tagen und Nächten, / Merkt 
Euch’s, ist härter als Stürmen und Fechten! / Just das gewaltigste Helden­
tum / Erntet da wenig vom schallenden Ruhm! / Oft wär’ uns lieber das 
tollkühnste Wagen / Müssen aber das Warten ertragen...«6 Die für den 
Ersten Weltkrieg anachronistisch wirkende Ideologie der ›großen Tat‹ ver­
abschiedet ebenso der Autor Bruno Frank zugunsten eines eher statischen 
Modells des Heroischen in seinem Gedicht Der neue Ruhm (1914): »Wohl, 
wir alle haben es gewußt, / Heute gilt kein buntes Heldentum. / Nicht 
mehr Brust an Brust / Mißt sich Ritterlust, / Stiller, aber höher ward der 
Ruhm. // Selig, wer in raschem Strauße siegt, / Von den Flammen seiner 
Tat umloht. / Größer, wer in nasser Höhle liegt.«7 Aufseiten der Entente 
feiert der Lyriker Paul Souchon die Unerschütterlichkeit, Standfestigkeit 
und das Durchhaltevermögen (»fermeté«, »ténacité«, »endurance«) franzö­
sischer Soldaten.8 Ebenso werden die Frauen an der sogenannten ›Heimat­
front‹9 für ihre Ausdauer und ihre Duldsamkeit heroisiert, etwa in dem 

tung. In: ders./Stephan Baumgartner/Michael Gamper (Hrsg.): Der Held im Schützengra­
ben. Führer, Massen und Medientechnik im Ersten Weltkrieg. Zürich 2014, S. 9–13, hier 
S. 10f.

5 Vgl. René Schilling: »Kriegshelden«. Deutungsmuster heroischer Männlichkeit in 
Deutschland 1813–1945. Paderborn u.a. 2002, S. 253.

6 Fritz von Ostini: Warten lernen! In: Deutsche Kriegsklänge 1914/15. Ausgewählt von Jo­
hann Albrecht, Herzog zu Mecklenburg. H. 4. Feldpostausg. Leipzig 1915, S. 21–23, hier 
S. 23. Zum Gedicht vgl. Nicolas Detering: Heroischer Fatalismus. Denkfiguren des 
›Durchhaltens‹ von Nietzsche bis Seghers. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch – 
Neue Folge 60 (2019), S. 317–338, hier S. 327.

7 Bruno Frank: Der neue Ruhm. In: Werke IV: Gedichte. Hrsg. von Gerd Leibrock. Stutt­
gart 2016, S. 137f.

8 Vgl. Paul Souchon: Les mots héroïques de la guerre. Paris 1915, S. 25, 55f., 255 und pas­
sim.

9 Der Begriff ›Heimatfront‹ wurde bei Kriegsbeginn von der deutschen Propaganda einge­
führt, um zu unterstreichen, dass auch die Daheimgebliebenen ihren Beitrag in dem to­
talisierten Krieg leisten mussten (vgl. Karen Hagemann: Heimat – Front. Militär, Gewalt 
und Geschlechterverhältnisse im Zeitalter der Weltkriege. In: dies./Stefanie Schüler-
Springorum [Hrsg.]: Heimat – Front. Militär und Geschlechterverhältnisse im Zeitalter 
der Weltkriege. Frankfurt a.M./New York 2002, S. 13–52, hier S. 20; Gerd Krumeich:

I. Einleitung

12

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gedicht Kreuzträger, das die Lyrikanthologie Deutsche Frauen – Deutsche 
Treue (1916) eröffnet: »Wir tragen ein Kreuz im Verborgnen – das spricht / 
von Waffentaten und Lorbeer nicht. / [...] Es ist nicht ein Kreuz, das 
von vielen begehrt, / und hat doch bleibenden, ew’gen Wert; / es wandelt 
die Schwachheit in Heldenkraft, / verleiht eine heilige Ritterschaft.«10 In 
diesem Sinne erhebt der französische Romancier und Journalist Maurice 
Barrès – ähnlich wie auch Max Weber (beide 1917) – das Durchhalten zur 
nationalen Pflicht: »Qu’importent le bombardement, la fusillade, la faim, 
le froid! Il faut tenir: on tiendra.«11

In den 1920er-Jahren als eine Phase entscheidender Deutungskämpfe 
um den Ersten Weltkrieg wurde jene neue Heroik des Wartens und 
Ertragens in der Literatur einer kritischen Betrachtung unterzogen, wie 
schon ein Blick in die bekannteren Kriegsromane verrät. Erich Maria 
Remarque parallelisiert in Im Westen nichts Neues (1929) die soldatische 
Warteerfahrung mit Gefangenschaft und Tod,12 Edmund Blunden betont 
in Undertones of War (1928) die mit dem Warten einhergehenden Erfah­
rungen des Ausgeliefertseins, der Ohnmacht, der Resignation13 und Ga­
briel Chevallier verbindet das Warten in La Peur (1930) mit Erschöpfung, 
Stumpfsinn und schließlich der Auslöschung des Individuums.14 Komple­
xer gestaltet Henri Barbusse das soldatische Warten in Le Feu (1930). 
Einerseits banalisiert und ironisiert er das sinnlos scheinende Warten und 
die ewige Wiederkehr des Gleichen: »Pour le moment, c’est la soupe 
qu’on attend. Après, ce seront les lettres. Mais chaque chose en son temps: 

Kriegsfront – Heimatfront. In: ders./Gerhard Hirschfeld/Dieter Langewiesche/Hans-Pe­
ter Ullmann [Hrsg.]: Kriegserfahrungen. Studien zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte 
des Ersten Weltkriegs. Essen 1997, S. 12–19, hier S. 12).

10 A. Freiin v. Seckendorff: Kreuzträger. In: Deutsche Frauen – Deutsche Treue. Gedichte 
aus dem Weltkriege. Hrsg. von Reinhold Braun. Berlin 1916, S. 3. Zum Gedicht vgl. 
Detering: Heroischer Fatalismus, S. 329.

11 Maurice Barrès: L’âme française et la guerre. Bd. 6: Pour les mutilés. 3. Aufl. Paris 1917, 
S. 100; Max Weber: Die Lehren der deutschen Kanzlerkrisis. In: Studienausgabe der 
Max-Weber-Gesamtausgabe I.15: Zur Politik im Weltkrieg. Schriften und Reden, 1914–
1918. Hrsg. von Wolfgang J. Mommsen in Zusammenarbeit mit Gangolf Hübinger. 
Tübingen 1988, S. 133–136, hier S. 136 (s. S. 29).

12 Vgl. Erich Maria Remarque: Im Westen nichts Neues. In: Erich Maria Remarques Ro­
man ›Im Westen nichts Neues‹. Text, Edition, Entstehung, Distribution und Rezeption 
(1928–1930). Hrsg. von Thomas F. Schneider. Tübingen 2004, S. 31–149, hier S. 73 
und 77.

13 Vgl. Edmund Blunden: Undertones of War. Harmondsworth 1982, S. 100, 203, 211, 215 
und 219.

14 Vgl. Gabriel Chevallier: La Peur. Paris 2008, S. 261 und 263.

I.1. Der Erste Weltkrieg: eine heroische Zäsur

13

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lorsqu’on aura fini avec la soupe, on songera aux lettres. Ensuite, on 
se mettra à attendre autre chose.«15 Andererseits betont er die Widerstän­
digkeit des Wartens und würdigt die Leistung der wartenden Soldaten: 
»Il [Fouillade] n’espère plus qu’une chose maintenant: dormir, pour que 
meure ce jour lugubre, ce jour de néant, ce jour comme il y en aura 
encore tant à subir héroïquement, à franchir, avant d’arriver au dernier de 
la guerre ou de sa vie.«16

Wohl mehr noch als der Kriegsroman kann in (West-)Europa das Thea­
ter der Kriegs- und Nachkriegszeit als zentrales Forum für Fragen nach 
dem Sinn des totalisierten Kriegs, darunter nach dem heroischen Potential 
des Wartens und Durchhaltens gelten. Es partizipierte seit 1914 durchaus 
rege an den politischen, sozialen und kulturellen Aushandlungsprozessen 
und erlebte dabei eine konjunkturelle Blütezeit.17 Insgesamt waren die 
Theaterhäuser in Deutschland, Österreich, Frankreich und Großbritanni­
en überaus produktiv. Die Great War Theatre database listet knapp 3000 
Stücke, die zwischen 1914 und 1918 in England, Schottland und Wales 
von dem Lord Chamberlain’s Office genehmigt wurden.18 Die Préfecture 
de Police in Paris, die zur Prüfung vorgelegte Theatertexte einlagert, ver­
wahrt 4500 Stücke, die zwischen 1914 und 1918 eingereicht wurden.19 

Nicht zuletzt deshalb wird in vorliegender Arbeit der angedeutete Wandel 
der Heldendiskurse im Ausgang des Ersten Weltkriegs am Beispiel des 
Theaters dargestellt.

15 Henri Barbusse: Le Feu (Journal d’une escouade). Présentation par Denis Pernot. Paris 
2014, S. 70.

16 Ebd., S. 213.
17 Vgl. Martin Baumeister: Kriegstheater. Großstadt, Front und Massenkultur 1914–1918. 

Essen 2005, S. 7f.; ders.: Kampf ohne Front? Theatralische Kriegsdarstellungen in der 
Weimarer Republik. In: Wolfgang Hardtwig (Hrsg.): Ordnungen in der Krise. Zur poli­
tischen Kulturgeschichte Deutschlands 1900–1933. München 2007, S. 357–376, hier 
S. 360; Christian Klein: Die Weltkriegsdramatik der Weimarer Republik – Präsenz, Ty­
pen, Themen. In: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik 16 
(2013/14), S. 165–181, hier S. 165; Philip Sheldon Fischer: The French Theater and 
French Attitudes toward War, 1919–1939. Ann Arbor, Michigan 1971, S. 2f.; Andrew 
Maunder: Theatre: 1914 and after. In: Ann-Marie Einhaus/Katherine Isobel Baxter 
(Hrsg.): Edinburgh Companion to the First World War and the Arts. Edinburgh 2017, 
S. 62–76, hier S. 63.

18 The Great War Theatre database, https://www.greatwartheatre.org.uk/.
19 Vgl. Odile Krakovitch: Women in the Paris Theatre, 1914–19: ›plus ça change...‹. 

In: Claire M. Tylee (Hrsg.): Women, the First World War and the Dramatic Imagina-
tion. International Essays (1914–1999). Lewiston u.a. 2000. S. 55–84, hier S. 58.

I. Einleitung

14

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Perspektiven der Forschung

Kriegs- und Nachkriegstheater

Trotz »seines hohen kulturellen Status als zentrales Medium nationaler 
Selbstvergewisserung«20 wird das (west-)europäische Theater der 1910er-, 
1920er- und 1930er-Jahre von der Forschung unterschätzt. Das Gros der 
Studien zur Verarbeitung des Ersten Weltkriegs in Literatur und Kultur, 
die nach der epochalen Studie von Paul Fussell (1975) erschienen,21 

ist der Essayistik, der erzählenden Prosa und der Lyrik – meist unter 
Ausschluss weiblicher Autorinnen – gewidmet.22 Zudem steht jeweils 
eine einzige Nationalliteratur im Zentrum der Arbeiten, obgleich eine 
komparatistische Herangehensweise als notwendig erachtet wurde.23 In 
den meisten Handbuchartikeln zur Weltkriegsliteratur sucht man die 
Dramatik vergeblich. Thomas F. Schneider räumt in der Einleitung sei­
nes bio-bibliographischen Handbuchs zur deutschsprachigen Literatur des 
Ersten Weltkriegs (2008) zwar ein, dass Kriegsliteratur mehr als nur die 
epische Gattung umfasse, betrachtet jedoch ausschließlich den Kriegsro­
man. Ebenso bleibt die Dramatik in den Enzyklopädie-Artikeln von Chris­
tophe Prochasson (2004) und Wolfram Pyta (2014) vollständig ausgeklam­

I.2.

a)

20 Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 360.
21 Paul Fussell: The Great War and Modern Memory. New York/London 1975. Bis dahin 

galt das forscherische Interesse der Politik- und Ereignisgeschichte (1960er-Jahre), die 
in der deutschen Debatte stark von der sogenannten »Fischer-Kontroverse« um die 
Kriegsschuldfrage und den ›deutschen Sonderweg‹ dominiert wurde, sowie der Sozial- 
bzw. Erfahrungsgeschichte (1970er- und 1980er-Jahre), die gesellschaftliche Strukturen 
sowie alltagsweltliche Problematiken in den Blick nahm.

22 Auswahl der einschlägigen Publikationen: Nicolas Beaupré: Écrits de guerre. 1914–
1918. Préface d’Annette Becker. Paris 2013; Steffen Bruendel: Zeitenwende 1914. Künst­
ler, Dichter und Denker im Ersten Weltkrieg. München 2014; Geert Buelens: Europas 
Dichter und der Erste Weltkrieg. Aus dem Niederländischen von Waltraud Hüsmert. 
Berlin 2014; Modris Eksteins: Rites of Spring. The Great War and the Birth of the 
Modern Age. Boston 1989; Samuel Hynes: A War Imagined. The First World War and 
English Culture. London 1992; Christophe Prochasson/Anne Rasmussen: Au nom de 
la patrie. Les intellectuels et la Première Guerre mondiale (1910–1919). Paris 1996; 
Léon Riegel: Guerre et littérature. Le bouleversement des consciences dans la littéra­
ture romanesque inspirée par la Grande Guerre (littérature française, anglo-saxonne et 
allemande) 1910–1930. Paris 1978; Aviel Roshwald/Richard Stites (Hrsg.): European 
Culture in the Great War. The Arts, Entertainment, and Propaganda, 1914–1918. Cam­
bridge 1999.

23 Vgl. z.B. Stéphane Audoin-Rouzeau/Annette Becker/Jean-Jacques Becker/Gerd Krum-
eich/Jay M. Winter: Pour une histoire culturelle comparée du premier conflit mondial. 
In: dies. (Hrsg.): Guerre et cultures, 1914–1918. Paris 1994, S. 7–10.

I.2. Perspektiven der Forschung

15

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mert. Bernd Hüppauf erwähnt in seinem Lexikonartikel Kriegsliteratur 
(2014) lediglich Karl Kraus’ Die letzten Tage der Menschheit sowie Bertolt 
Brechts Trommeln in der Nacht. Und in The Cambridge Companion to the 
Literature of the First World War (2005) entfallen je eigene Kapitel auf die 
Lyrik und die erzählende Prosa, nicht aber auf das Drama.24 Auch jüngere 
Publikationen, die genre- und kulturübergreifend die literarische Verar­
beitung des Ersten Weltkriegs in den 1910er-, 1920er- und 1930er-Jahren 
nachzeichnen, übergehen das Theater nach wie vor.25 Kurz: Das Desiderat 
einer Detailstudie zur Weltkriegsdramatik aus vergleichender Perspekti­
ve26 ist bis heute nicht eingelöst. Einzig Eva Krivanec (2012) bietet einen 
instruktiven Überblick über die Spielpläne zwischen 1914 und 1918 in 

24 Thomas F. Schneider: Einleitung. In: ders./Julia Heinemann/Frank Hischer/Johanna 
Kuhlmann/Peter Puls (Hrsg.): Die Autoren und Bücher der deutschsprachigen Literatur 
zum Ersten Weltkrieg 1914–1939. Ein bio-bibliographisches Handbuch. Göttingen 
2008, S. 7–14; Christophe Prochasson: La littérature de guerre. In: Stéphane Audoin-
Rouzeau/Jean-Jacques Becker (Hrsg.): Encyclopédie de la Grande Guerre 1914–1918. 
Histoire et culture. Paris 2004, S. 1189–1201; Wolfram Pyta: Literarische Kriegsbewälti­
gung. In: Gerhard Hirschfeld/Gerd Krumeich/Irina Renz/Markus Pöhlmann (Hrsg.): 
Enzyklopädie Erster Weltkrieg. Erneut akt. und erw. Studienausg. Paderborn 2014, 
S. 1038–1042; Bernd Hüppauf: Kriegsliteratur. In: Gerhard Hirschfeld/Gerd Krumeich/
Irina Renz/Markus Pöhlmann (Hrsg.): Enzyklopädie Erster Weltkrieg. Erneut akt. und 
erw. Studienausg. Paderborn 2014, S. 177–191; Vincent Sherry (Hrsg.): The Cambridge 
Companion to the Literature of the First World War. Cambridge 2005.

25 Z.B.: Michael Braun/Oliver Jahraus/Stefan Neuhaus/Stéphane Pesnel (Hrsg.): Nach 
1914: Der Erste Weltkrieg in der europäischen Kultur. Würzburg 2017; Jeanne E. Glese­
ner/Oliver Kohns (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Literatur und Kunst. Eine europäi­
sche Perspektive. Paderborn 2017. Wird ein Theaterstück thematisiert, dann ist es Karl 
Kraus’ Die letzten Tage der Menschheit: Kurt Anglet: Karl Kraus. Die Sprache, das Schwei­
gen und die Apokalypse. In: Bernd Neumann/Gernot Wimmer (Hrsg.): Der Erste Welt­
krieg auf dem deutsch-europäischen Literaturfeld. Wien u.a. 2017, S. 65–82; Achim 
Aurnhammer: Die Sprache des Krieges. Karl Kraus: Die letzten Tage der Menschheit. 
In: Werner Frick/Günter Schnitzler (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg im Spiegel der Künste. 
Freiburg u.a. 2017, S. 95–121; Sigurd Paul Scheichl: Reflet des changements sociaux 
entre 1914 et 1918 dans la tragédie de Karl Kraus, Les derniers jours de l’humanité. 
In: Joëlle Prungnaud (Hrsg.): Écritures de la Grande Guerre. Nîmes 2014, S. 71–89. Eine 
Ausnahme stellt der zweite Band von Gislinde Seyberts und Thomas Stauders Sammel­
werk dar, der fünf Beiträge zum Theater verzeichnet: Heroisches Elend. Der Erste Welt­
krieg im intellektuellen, literarischen und bildnerischen Gedächtnis der europäischen 
Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première Guerre mondiale dans la mémoire intellec­
tuelle, littéraire et artistique des cultures européennes / Heroic Misery. The First World 
War in the Intellectual, Literary and Artistic Memory of the European Cultures. Bd. 2. 
Frankfurt a.M. 2014.

26 Martin Löschnigg: Introduction II: Themes of First World War Literature. In: ders./
Franz Karl Stanzel (Hrsg.): Intimate Enemies. English and German Literary Reactions 
to the Great War 1914–1918. Heidelberg 1993, S. 25–38, hier S. 33f.

I. Einleitung

16

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Unterhaltungstheatern Deutschlands, Österreichs, Frankreichs und 
Portugals.27 Für das Theater der Nachkriegszeit fehlt solch eine Studie 
bisher. Lediglich noch Huntly Carters und Paul Fechters Arbeiten (1925 
und 1958) wären zu nennen. Während Carter den soziologischen, politi­
schen und ökonomischen Entwicklungen in den Theaterhäusern Europas 
nachgeht, bietet Fechter kurze Inhaltsangaben von knapp 400 Dramen. 
Beide argumentieren allerdings stark subjektiv, Carter wegen seiner Vor­
behalte gegenüber der Kommerzialisierung der Theater, Fechter wegen 
seiner deutschnationalen Gesinnung.28 Einen hilfreichen Einstieg in das 
Thema ermöglichen kulturspezifische Studien zum Theater der Kriegs- 
und Nachkriegsjahre, die durch die querschnittshafte Anlage die Quellen­
kenntnis arrondieren und an die häufig vergessenen Theaterstücke erin­
nern.29 Drei bibliographische Sammlungen zum Kriegstheater ergänzen 

27 Eva Krivanec: Kriegsbühnen. Theater im Ersten Weltkrieg. Berlin, Lissabon, Paris und 
Wien. Bielefeld 2012. Andere kulturübergreifende Arbeiten wählen demgegenüber 
einen engeren Untersuchungsrahmen: Claire M. Tylee beschränkt sich auf Theaterstü­
cke von oder über Frauen (Women, the First World War and the Dramatic Imagina­
tion. International Essays [1914–1999]. Lewiston u.a. 2000), Christian Klein und Franz-
Josef Deiters betrachten das Kriegstheater aus einer binationalen (deutsch-australischen) 
Perspektive (Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und australische Perspekti­
ven / The First World War in Drama – German and Australian Perspectives. Stuttgart 
2018).

28 Huntly Carter: The New Spirit in the European Theatre 1914–1924. A Comparative 
Study of the Changes Effected by War and Revolution. London 1925; Paul Fechter: Das 
europäische Drama. Geist und Kultur im Spiegel des Theaters. Bd. 3: Vom Expressionis­
mus zur Gegenwart. Mannheim 1958.

29 Deutsche Dramatik: Baumeister: Kriegstheater; Yvonne A. Pasek: »The Great Time«. 
Pro-War Drama in the Weimar Republic. Ann Arbor, Michigan 1992 – britische Dra­
matik: Larry J. Collins: Theatre at War, 1914–18. Houndmills u.a. 1998; Margarete Gün­
ther: Der englische Kriegsroman und das englische Kriegsdrama 1919 bis 1930. Berlin 
1936; Heinz Kosok: The Theatre of War. The First World War in British and Irish Dra­
ma. Hampshire/New York 2007; John Onions: English Fiction and Drama of the Great 
War, 1918–39. Houndmills u.a. 1990; Gordon Williams: British Theatre in the Great 
War. A Revaluation. London/New York 2003 – französische Dramatik: Fischer: The 
French Theater and French Attitudes toward War; Susan McCready: French Theater 
and the Memory of the Great War. In: Studies in 20th & 21st Century Literature 41 
(2017) 2: Writing 1914–1918: National Responses to the Great War, S. 1–13, DOI: 
10.4148/2334–4415.1937; Cristina Trinchero: Echos de la Grande Guerre dans le théâtre 
français des années vingt. Quelques parcours. In: Gislinde Seybert/Thomas Stauder 
(Hrsg.): Heroisches Elend. Der Erste Weltkrieg im intellektuellen, literarischen und 
bildnerischen Gedächtnis der europäischen Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première 
Guerre mondiale dans la mémoire intellectuelle, littéraire et artistique des cultures eu­
ropéennes / Heroic Misery. The First World War in the Intellectual, Literary and Ar­
tistic Memory of the European Cultures. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2014, S. 1191–1207.

I.2. Perspektiven der Forschung

17

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Überblicke.30 Aufschlussreich sind darüber hinaus Darstellungen zum 
modernen Krieg im Theater, die Entwicklungen und Strategien dramatur­
gischer Art im diachronen Verlauf nachzeichnen, ohne sich auf den Ers­
ten Weltkrieg zu beschränken.31

Warten und Heldentum

Warten, Ertragen und Durchhalten in Verbindung mit dem Heroischen 
zu denken, stellt in der Forschung beinahe ein Novum dar. Theodore 
Ziolkowskis Studie Hesitant Heroes (2004) ist die einzige monographische 
Arbeit, die explizit eine Brücke vom Warten zum Heldentum schlägt. 
Ziolkowski zeichnet eine Entwicklungslinie des ›zögernden Helden‹ von 
der Antike bis in die Moderne und zeigt, wie die Handlungshemmung 
in der Literaturgeschichte sukzessive zunimmt, um in der Moderne in völ­
lige Untätigkeit umzuschlagen. Während er allerdings in den frühen und 
mittleren Texten wie der Aeneis oder dem Hamlet noch einen sehr engen 
Heldenbegriff zugrunde legt, nimmt er mit den neuzeitlichen Romanen 
von Sir Walter Scott, Charles Dickens oder Franz Kafka solche Figuren 
in den Blick, die sich treffender als Antihelden beschreiben ließen und 
denen das Heroische im engeren Sinne abgeht.32 Zu nennen ist ferner 
die begriffsgeschichtliche Studie Lothar Bluhms (2012), dem es um die 

b)

30 Andreas Dorrer: Verzeichnis der deutschen Weltkriegsdramen. In: Christian Klein/
Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und austra­
lische Perspektiven / The First World War in Drama – German and Australian Perspec­
tives. Stuttgart 2018, S. 237–257 (unzählige Dramen von 1913 bis 1961); Andrew Maun­
der (Hrsg.): British Literature of World War I. Bd. 5: Drama. Bibliography of World 
War I Drama. London 2011 (655 Titel von 350 Autorinnen und Autoren zwischen 1914 
und 1918); Jean Vic: La littérature de guerre. Manuel méthodique et critique des publi­
cations de langue française (Août 1914 – Novembre 1918). Bde. 1–5. Neuaufl. Paris 
1923 (36 Theaterstücke zwischen 1914 und 1918).

31 Wolfgang Görtschacher/Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der 
moderne Krieg auf der Bühne. Lewiston u.a. 1997; David Lescot: Dramaturgies de la 
guerre. Belfort 2001; ders./Laurent Véray (Hrsg.): Les mises en scène de la guerre au XXe 

siècle. Théâtre et cinéma. Paris 2011; Thomas F. Schneider (Hrsg.): Kriegserlebnis und 
Legendenbildung. Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie 
und Film / The Experience of War and the Creation of Myths. The Image of »Modern« 
War in Literature, Theatre, Photography, and Film. Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg 
auf der Bühne. Krieg auf der Leinwand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on 
the Screen. Osnabrück 1999.

32 Theodore Ziolkowski: Hesitant Heroes. Private Inhibition, Cultural Crisis. Ithaca/Lon­
don 2004.

I. Einleitung

18

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Entwicklung des titelgebenden Sprachbilds ›auf verlorenem Posten‹ geht. 
Wenn auch nicht immer explizit, so ist das Heroische stets inbegriffen 
und insbesondere die Kapitel zu den »Heroisierungen in der Literatur« 
im Kontext der nationalpolitischen Funktionalisierung des Sprachbildes 
sowie zum »Politischen Topos« im konservativen Diskurs der 1920er-Jahre 
lassen sich für die vorliegende Untersuchung fruchtbar machen.33 Erste 
Ansätze, den Zusammenhang von Warten und Durchhalten einerseits 
und Heldentum andererseits heuristisch zu fassen, finden sich in dem 
rezenten Aufsatz von Nicolas Detering (2019), der eine systematische 
Bestimmung des ›heroischen Durchhaltens‹ vorlegt und schlaglichtartig 
Beispiele der deutschen Literatur zwischen 1900 und 1945 betrachtet,34 in 
dem von Claudia Müller und der Verfasserin erarbeiteten Kompendiums­
beitrag zum Durchhalten (2019)35 sowie in dem von Dennis Pulina und 
der Verfasserin herausgegebenen Sammelband zur Figuration des helden­
haften Wartens in der abendländischen Literaturgeschichte (2020).36

Ziolkowskis Leitthese, das Zögern des Helden ließe sich als Symptom 
eines Umbruchs in gesellschaftlichen Ordnungs- und Wertesystemen le­
sen,37 unterliegt weiteren umfänglicheren Arbeiten zum Warten in der 
Literatur – ohne Bezug zum Heroischen – und wird etwa von Lothar Pi­
kulik (1997) vertreten. In seinem kursorischen Überblick über das Warten 
in der Literatur seit der Aufklärung nimmt er an, literarische Warteszenen 
seien charakteristisch für historische End- und Übergangszeiten.38 In ähn­
licher Weise verstehen Daniel Kazmaier, Julia Kerscher und Xenia Wot­
schal (2016) das Warten als »Signatur individueller oder kultureller Kri­

33 Lothar Bluhm: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschichte eines 
Sprachbildes. Trier 2012, S. 62–79 und 108–136.

34 Detering: Heroischer Fatalismus.
35 Claudia Müller/Isabell Oberle: Durchhalten (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/Achim 

Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendium heroicum. 
Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Heroismen« 
der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/heroicum/durd1.0.

36 Isabell Oberle/Dennis Pulina (Hrsg.): Heldenhaftes Warten in der Literatur. Eine Figu­
ration des Heroischen von der Antike bis in die Moderne. Baden-Baden 2020, insbeson­
dere die Einleitung (S. 9–22).

37 Vgl. Ziolkowski: Hesitant Heroes, S. 3–5.
38 Vgl. Lothar Pikulik: Warten, Erwartung. Eine Lebensform in End- und Übergangszei­

ten. An Beispielen aus der Geistesgeschichte, Literatur und Kunst. Göttingen 1997, 
S. 14.

I.2. Perspektiven der Forschung

19

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


senzustände«.39 Nicole Mattern und Stefan Neuhaus wiederum gehen in 
ihrem jüngst erschienenen Sammelband (2022) insofern darüber hinaus, 
als sie das Warten vorrangig als literarisches Phänomen begreifen und 
bewusst nach den Konstruktionen von langer und kurzer Dauer – unter Be­
rücksichtigung ausschließlich deutschsprachiger Texte seit dem 18. Jahr­
hundert – fragen.40 Die Autorinnen und Autoren der genannten Studien 
wählen mithin einen breiten Zugang zum Phänomen des Wartens (und/
oder Durchhaltens) und loten unterschiedlichste Facetten aus, räumen 
– mit Ausnahme von Mattern/Neuhaus – der Medialität des Wartens 
hingegen zu wenig Platz ein. Fragen nach der zeitlichen Dimension,41 

nach der räumlichen Konfiguration42 oder nach linguistischen bzw. poe­
tologischen Lektüren der Wartetexte43 kommen vielmehr in autoren- oder 
epochenspezifischen Arbeiten zur Sprache. Vergleichsweise gründlich un­
tersucht ist das Warten in Zusammenhang mit Exil,44 wohingegen der 

39 Vgl. Daniel Kazmaier/Julia Kerscher/Xenia Wotschal: Warten als Kulturmuster – eine 
Einführung. In: dies. (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. Würzburg 2016, S. 7–20, hier 
S. 8.

40 Nicole Mattern/Stefan Neuhaus (Hrsg.): Warten. Konstruktionen von langer und kur­
zer Dauer in der Literatur. Würzburg 2022.

41 Nadine Benz: (Erzählte) Zeit des Wartens. Semantiken und Narrative eines temporalen 
Phänomens. Göttingen 2013.

42 Wiebke Amthor: Architekturen und Orte des Wartens in der Literatur des ersten Jahr­
zehnts. In: Julia Schöll/Johanna Bohley (Hrsg.): Das erste Jahrzehnt. Narrative und Poe­
tiken des 21. Jahrhunderts. Würzburg 2011, S. 163–179; Katharina Baier: Über Warten 
und Strafen. Das Wartezimmer als Machtraum in Franz Kafkas Roman Der Prozeß. 
In: Anna Echterhölter/Sebastian Gießmann/Rebekka Ladewig/Mark Butler (Hrsg.): Wir­
bel, Ströme, Turbulenzen. Hamburg 2009, S. 199–205.

43 Andrea Erwig: Poetologien des Wartens. Robert Musils »Die Vollendung der 
Liebe« und der ›waiting plot‹ um 1900. In: Antonius Weixler/Lukas Werner (Hrsg.): 
Zeiten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analysen. Berlin/Boston 2015, S. 499–525; dies.: 
Im Warteraum der Salpêtrière. Rainer Maria Rilkes »Die Aufzeichnungen des Malte 
Laurids Brigge« und das literarische Warten um 1900. In: Daniel Kazmaier/Julia Ker­
scher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. Würzburg 2016, S. 63–79; dies.: 
Waiting Plots. Zur Poetik des Wartens um 1900. Paderborn 2018; Annette Keck: Poetik 
unsichtbarer Wände und fadenscheiniger Machwerke. Warten mit Feuchtwanger und 
Beckett. In: Sigrid Lange (Hrsg.): Raumkonstruktionen in der Moderne. Kultur – Lite­
ratur – Film. Bielefeld 2001, S. 75–92; Jennifer Marston William: Killing Time. Waiting 
Hierarchies in the Twentieth-Century German Novel. Lewisburg 2010.

44 Elena Glökler: Warten ohne Ende. Formen des Wartens im Exil – an Beispielen aus 
dem Werk Vladimir Nabokovs, Anna Seghers’ und Herta Müllers. In: Daniel Kazmaier/
Julia Kerscher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. Würzburg 2016, S. 97–
112; Annette Keck: Merkwürdiges Warten. Imre Kertész’ Beitrag zu einer Poetik des 
Wartens zwischen Erinnern und Vergessen im Roman eines Schicksallosen. In: Manuela 
Günter (Hrsg.): Überleben schreiben. Zur Autobiographik der Shoa. Würzburg 2002, 

I. Einleitung

20

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erste Weltkrieg nur selten im Zentrum der Überlegungen steht. Für das 
Warten als spezifische Erfahrung des Ersten Weltkriegs wird in der For­
schung weniger mit literarischen Quellen als eher mit Ego-Dokumenten 
gearbeitet, wobei das veränderte Zeitempfinden der Soldaten an der Front 
die meiste Aufmerksamkeit erhält.45 Einen Fokus auf die Raumerfahrung 
legt Christoph Nübel (2014), der anhand von Selbstzeugnissen und Mili­
tärakten die miserablen Lebensbedingungen im Kampfgebiet untersucht 
und herausarbeitet, dass die Soldaten die Umweltbedingungen als eine 
schlimmere Belastung erfuhren als die Kampfhandlungen selbst.46

Die Forschung zum Komplex ›Heldentum und Krieg‹ in der Literatur 
ist demgegenüber ergiebiger. Jedoch sei einschränkend angemerkt, dass 
für die ›Kriegshelden‹ nicht der gemeine Soldat oder gar die Frau im 
Hinterland betrachtet werden, die in den eingangs genannten Beispielen 
die Trägerschicht des Heroischen bilden. So arbeitet René Schilling (2002) 
mit den Biographien von Theodor Körner, Friedrich Friesen, Manfred von 
Richthofen und Otto Weddigen und da er sich auf herausragende Einzel­
figuren konzentriert, lassen sich seine Überlegungen nur bedingt auf Sol­
daten und Frauen verallgemeinern.47 Das Problem der Repräsentativität 
stellt sich mithin auch für Blut und Feuer (2011) von Michael Gratzke, der 
für die Erfahrung des Ersten Weltkriegs lediglich Ernst Jüngers Schriften 
berücksichtigt, weswegen die Figur des Stoßtruppführers eine priorisierte 

S. 139–154; Ivo Theele: ›Warteraum‹ Exil. Raum als Narrativ eines Krisenzustands. 
In: Daniel Kazmaier/Julia Kerscher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. 
Würzburg 2016, S. 113–131.

45 Nicolas Beaupré: Kriegserfahrungen, Zeitempfinden und Erwartungen französischer 
Soldaten. In: Christian Stachelbeck (Hrsg.): Materialschlachten 1916. Ereignis, Bedeu­
tung, Erinnerung. Paderborn 2017, S. 329–340; Nelia Dorscheid: Vom Warten im Krie­
ge. In: Daniel Kazmaier/Julia Kerscher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmus­
ter. Würzburg 2016, S. 133–144; Bernd Hüppauf: Der Erste Weltkrieg und die Destruk­
tion von Zeit. In: Hartmut Eggert/Ulrich Profitlich/Klaus R. Scherpe (Hrsg.): Geschich­
te als Literatur. Formen und Grenzen der Repräsentation von Vergangenheit. Stuttgart 
1990, S. 207–225; Jean-François Jagielski: Modifications et altérations de la perception 
du temps chez les combattants de la Grande Guerre. In: Rémy Cazals/Emmanuelle Pi­
card/Denis Rolland (Hrsg.): La Grande Guerre. Pratiques et expériences. Toulouse 2005, 
S. 205–214; Sabine Mischner: Das Zeitregime des Krieges: Zeitpraktiken im Ersten 
Weltkrieg. In: Lucian Hölscher (Hrsg.): Die Zukunft des 20. Jahrhunderts. Dimensio­
nen einer historischen Zukunftsforschung. Frankfurt a.M./New York 2017, S. 75–100.

46 Vgl. Christoph Nübel: Durchhalten und Überleben an der Westfront. Raum und Kör­
per im Ersten Weltkrieg. Paderborn 2014, S. 97.

47 Schilling: »Kriegshelden«.

I.2. Perspektiven der Forschung

21

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Stellung erhält.48 Ähnliches lässt sich für den von Karl Wagner, Stephan 
Baumgartner und Michael Gamper herausgegebenen Sammelband Held 
im Schützengraben (2014) feststellen, insofern die Herausgeber die Figur 
des ›Großen Mannes‹ als Bezugsfolie anlegen und nach dessen medialer 
Inszenierung fragen.49 Den gemeinen Frontsoldaten und dessen Heroisie­
rungspotential berücksichtigen demgegenüber John Onions und Andrew 
Rutherford. In ihren Studien zeigen sie, dass die Implikationen der neuen 
Kriegsführung das Heroische in der Literatur eben nicht abschafften, son­
dern dass sich im Zuge des Ersten Weltkriegs neue Formen des Heroi­
schen etablierten. Warteszenen kommen allerdings nur am Rande vor.50

Von den aufgeführten Untersuchungen unterscheidet sich die vorlie­
gende Arbeit dadurch, dass sie zum einen die Möglichkeiten der Heroisie­
rung von Warten und Wartenden – im Zuge des Ersten Weltkriegs – 
sondiert und zum anderen die mediale Beschaffenheit des (heroischen) 
Wartens in den Blick nimmt.

Gegenstand und Fragestellung

Die Ästhetik des Wartens

Im Ersten Weltkrieg war das Warten sowohl an der Front als auch in 
der Heimat zu einer generationellen Erfahrung geworden und bestimmte 
den Alltag von Kombattanten wie auch Zivilisten maßgeblich. Machtlos 
mussten die Soldaten in den Schützengräben ausharren und auf das Ende 
des Beschusses oder aber den Sturmbefehl warten, die Frauen mussten 
sich im geduldigen Warten auf die Rückkehr der Kämpfenden üben. Ein 
Ende des Wartens konnten die Wartenden kaum selbst herbeiführen und 
sie mussten sich der Warte-Logik des totalisierten Kriegs unweigerlich 
fügen. Das Warteszenario, wie es sich im Ersten Weltkrieg ausbildete und 
in die literarische Verarbeitung der Kriegserfahrung hineinwirkte, ist dem­
nach geprägt von äußerem Zwang und fehlenden Handlungsoptionen 
und damit unbedingt von Spielarten wie ›Abwarten‹ oder ›Zögern‹, die 

I.3.

I.3.1.

48 Michael Gratzke: Blut und Feuer. Heldentum bei Lessing, Kleist, Fontane, Jünger und 
Heiner Müller. Würzburg 2011, S. 116–148.

49 Karl Wagner/Stephan Baumgartner/Michael Gamper (Hrsg.): Der Held im Schützengra­
ben. Führer, Massen und Medientechnik im Ersten Weltkrieg. Zürich 2014.

50 Onions: English Fiction and Drama of the Great War; Andrew Rutherford: The Litera­
ture of War. Five Studies in Heroic Virtue. London/Basingstoke 1978, S. 64–112.

I. Einleitung

22

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die bewusste Suspendierung einer Tat meinen, abzugrenzen. Semantisch 
näher steht die Form des ›Wartens‹, die hier gemeint ist, dem ›Erwarten‹, 
insofern es an ein erwartetes Objekt – und sei dies nur das Ende des 
Wartens – geknüpft ist. Es handelt sich bei dem Warten mithin um einen 
durativen wie final ausgerichteten Zustand, wobei der Fokus in dem »Ge­
banntsein in einem Noch-nicht« liegt – im Gegensatz zum ›Erwarten‹, das 
mehr das »Gerichtetsein auf ein Ziel« betont.51 Die vorliegende Untersu­
chung verfährt entsprechend subjektzentriert:52 Im Vordergrund steht die 
wartende Figur.

Weil das Drama das Publikum durch seinen performativen und präsen­
tischen Charakter an der Erlebniswelt der Figuren teilhaben lässt, die 
Zuschauerinnen und Zuschauer nachempfinden, was und wie die Figu­
ren erleben, erweist sich das Drama als die ideale Gattung, sich aus der 
subjektzentrierten Perspektive einer Ästhetik des Wartens zu nähern. Das 
Drama muss das Warten, will es von ihm nicht nur berichten, performativ 
umsetzen und im Jetzt vergegenwärtigen,53 und ebendiese »gegenwartsil­
lusionistische[] Geschehensdarstellung«54 ist in spezifischer Weise an die 
figurale Erlebnisperspektive gebunden. Im Hinblick auf die präsentische 
Darstellung der Handlung weist das Drama zudem eine formale Affinität 
zum Warten auf. Durch die Deckung von Spielzeit und gespielter Zeit – 
Zeitsprünge fallen meist in den Szenen- oder Aktwechsel55 – wird die Zeit 
als solche stark fühlbar gemacht – ein Phänomen, das auch dem Warten 
eignet. Zur performativen und präsentischen Inszenierung des Wartens 
kommt im Drama eine weitere Ebene ins Spiel: die Figurenrede, die das 
Geschehene und Erlebte zusätzlich perspektiviert und so den Zugang zu 
verschiedenen Facetten des Wartens wie zu einer ganzen Bandbreite an 
Deutungsangeboten ermöglicht.

Die dem Warten inhärente Handlungsarmut stellt die größte Heraus­
forderung für das Drama dar, das sui generis Nachahmung von Handlung 

51 Pikulik: Warten, Erwartung, S. 15.
52 Vgl. Heinz Schilling: Zeitlose Ziele. Versuch über das lange Warten. In: ders. (Hrsg.): 

Welche Farbe hat die Zeit? Recherchen zu einer Anthropologie des Wartens. Frankfurt 
a.M. 2002, S. 245–310, hier S. 248.

53 Ähnlich Harold Schweizer: On Waiting. London/New York 2008, S. 9.
54 Holger Korthals: Zwischen Drama und Erzählung. Ein Beitrag zur Theorie geschehens­

darstellender Literatur. Berlin 2003, S. 470. Ähnlich auch William: Killing Time, S. 25 
(»illusion of presentness«).

55 Vgl. Peter Pütz: Die Zeit im Drama. Zur Technik dramatischer Spannung. Göttingen 
1970, S. 52. Natürlich kann das Drama die Zeit auch raffen, wenn etwa während eines 
Dialogs eine ganze Nacht vergeht (vgl. ebd., S. 53).

I.3. Gegenstand und Fragestellung

23

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist – man denke an Aristoteles’ wirkmächtige Poetik, in der er das Drama 
als die »Nachahmung von Handelnden« bestimmt und mit ›Handeln‹ die 
Veränderung einer Situation meint (»Umschlag vom Unglück ins Glück 
oder vom Glück ins Unglück«),56 oder auch an jüngere Arbeiten in seiner 
Nachfolge. Axel Hübler etwa definiert ›Handlung‹ als die »absichtsvoll 
gewählte, nicht kausal bestimmte Überführung einer Situation in eine 
andere«,57 und Barbara Gronau bezeichnet ›Handlung‹ als »das Tun eines 
oder mehrerer menschlicher Subjekte [...], durch das materielle und im­
materielle Veränderungen entstehen«.58 In den ›Warte-Dramen‹ jedoch 
fehlt diese Form von Handlung. Sie sind nahezu statisch, ein Umschwung 
wird erst am Ende eingeleitet oder bleibt vollständig aus; das retardieren­
de Moment der Regeldramen (4. Akt), das die Dramenhandlung hinaus­
zögert und die erwartungsvolle Spannung auf das Ende hin steigert, wird 
auf den gesamten Dramenverlauf ausgedehnt.

Nun ist es richtig, dass es den Dramen an Handlung im Sinne einer 
Veränderung der äußeren Situation mangelt. Das ist aber keineswegs mit 
Passivität gleichzusetzen. Vielmehr wird die Aktivität der Figuren in ihr 
Inneres verlagert. Insofern wird Gotthold Ephraim Lessings Ausweitung 
des Handlungsbegriffs in seiner Abhandlung Von dem Wesen der Fabel 
(1759) dem Warten im Drama gerechter als solche Theorien, die den 
aristotelischen Handlungsbegriff fortschreiben:

Giebt es aber doch wohl Kunstrichter, welche einen noch engern, und zwar 
so materiellen Begriff mit dem Worte Handlung verbinden, daß sie nirgends 
Handlung sehen, als wo die Körper so tätig sind, daß sie eine gewisse Verände­
rung des Raumes erfordern. Sie finden in keinem Trauerspiele Handlung, als 
wo der Liebhaber zu Füßen fällt, die Prinzessin ohnmächtig wird, die Helden 
sich balgen [...]. Es hat ihnen nie beifallen wollen, daß auch jeder innere Kampf 
von Leidenschaften, jede Folge von verschiedenen Gedanken, wo eine die ande­
re aufhebt, eine Handlung sei; vielleicht weil sie viel zu mechanisch denken und 
fühlen, als daß sie sich irgend einer Tätigkeit dabei bewußt wären.59

56 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann. 
Stuttgart 1982, S. 19 und 39.

57 Axel Hübler: Drama in der Vermittlung von Handlung, Sprache und Szene. Eine reprä­
sentative Untersuchung an Theaterstücken der 50er und 60er Jahre. Bonn 1973, S. 10; 
vgl. auch Manfred Pfister: Das Drama. Theorie und Analyse. 11. Aufl. München 2001, 
S. 269, der Hüblers Definition übernimmt.

58 Barbara Gronau: Handlung. In: Erika Fischer-Lichte/Doris Kolesch/Matthias Warstat 
(Hrsg.): Metzler Lexikon Theatertheorie. 2., akt. und erw. Aufl. Stuttgart/Weimar 2014, 
S. 142–146, hier S. 142.

59 Gotthold Ephraim Lessing: Von dem Wesen der Fabel. In: Werke und Briefe IV: Werke 
1758–1759. Hrsg. von Gubter E. Grimm. Frankfurt a.M. 1997, S. 345–376, hier S. 363.

I. Einleitung

24

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In Lessings Konzeption sind mentale Prozesse und psychische Zustands­
veränderungen, die im Warten eine größere Rolle spielen als äußerliche 
Aktivität, durchaus als ›Handlungen‹ zu qualifizieren. Indem das Drama 
also die inneren Vorgänge der Figuren auf der Bühne darbietet, eben dort, 
wo ›Handlung‹ stattfindet, eröffnet es mithin die Möglichkeit, Implikatio­
nen des Wartens als eine Sonderform des Handelns performativ auszulo­
ten. Ziel dieser Arbeit ist es mithin aufzuzeigen, welche dramaturgischen 
Mittel zur Inszenierung dessen eingesetzt werden. Gesucht werden soll 
nach einer eigenen Ästhetik des Wartens, die sich mit der Verarbeitung 
des Ersten Weltkriegs etablierte. Eine weit schärfere Pointierung gewinnt 
denn mit Bezug auf das Warten als nicht genuin dramatisches Muster Da­
vid Lescots und Laurent Vérays Postulat, der moderne Krieg stelle die Gat­
tung des Dramas vor neue Darstellungsprobleme, setze gängige Darstel­
lungskonventionen außer Kraft und bringe neue Darstellungsstrategien 
hervor.60

Die Heroisierung des Wartens

Neben der Ästhetik des (dramatischen) Wartens gilt der Heroisierung des 
Wartens das zweite Erkenntnisinteresse. Wie bereits angerissen, verloren 
traditionelle tatorientierte und männlich geprägte Heldennarrative vor 
dem Hintergrund des Ersten Weltkriegs ihre Geltung und ein alternatives 
Heldenmodell, das der Situation des Wartens Rechnung trug, trat an ihre 
Stelle. Als eine paradigmatische Bestimmung dieses neuen Modells, wie 
es in den zitierten Gedichten anklingt, kann ein 1916 in der deutschen 
Frauenzeitschrift Die Frau veröffentlichter Aufsatz von Marianne Weber, 
Frauenrechtlerin und Rechtshistorikerin, mit dem Titel Der Krieg als ethi­
sches Problem angeführt werden.61 Darin entwirft Weber ein neues und 
breitenwirksames Ideal, das auf die Unterordnung der Soldaten unter 
die Kriegstechnik sowie ihre eingeschränkten Handlungs- und Angriffs­
möglichkeiten im Stellungskrieg zielt. An die Stelle des »Heldentum[s] 
der Tat« rückt sie ein »Heldentum der Askese«, das sie im »standhaften 

I.3.2.

60 Vgl. David Lescot/Laurent Véray: Introduction. In: dies. (Hrsg.): Les mises en scène de 
la guerre au XXe siècle. Théâtre et cinéma. Paris 2011, S. 7–13, hier S. 7.

61 Abermals publiziert in und zit. nach: Marianne Weber: Der Krieg als ethisches Problem 
(1916). In: Frauenfragen und Frauengedanken. Gesammelte Aufsätze. Tübingen 1919, 
S. 157–178. Der Hinweis auf Webers Text ist Fries: Die große Katharsis, S. 242, entnom­
men.

I.3. Gegenstand und Fragestellung

25

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aushalten in Erdlöchern und zerschossenen Gräben« verwirklicht sieht.62 

Die damit einhergehenden Qualitäten nennt sie bereits zu Beginn ihres 
Aufsatzes, wenn sie den Begriff des »Heroismus des Aushaltens« einführt:

Eiserne Willensdisziplin, gelassene Ergebung in das Unvermeidliche, Standhaf­
tigkeit und Besonnenheit, einfache menschliche Anständigkeit, die es nicht 
besser haben will als die anderen; kameradschaftliche Solidarität und Treue, 
die gebieten, daß keiner den andern in Not und Tod im Stich läßt, daß jeder 
so lange helfen und aushalten will, wie die andern es müssen – und dies alles 
eingesenkt in ein unerschütterliches Pflichtbewußtsein.63

Nicht mehr stürmisches Vordringen, sondern stoisches Aus- und Durch­
halten bestimmen das soldatische Heldentum. Affektkontrolle, Willens­
kraft und Selbstdisziplin, Geduld, Ausdauer und Beharrlichkeit, kurzum 
eine verinnerlichte Stärke sollte die Soldaten dazu disponieren.64 Dieses 
›Heldentum der Askese‹ mitsamt den militärischen Durchhaltetugenden 
dehnt Weber an anderer Stelle zudem auf den nichtmilitärischen, zivilen 
Bereich der Daheimgebliebenen aus.65

Aus Marianne Webers Betrachtungen lassen sich wesentliche Merkmale 
des Heldentums im Zeichen des Wartens, Ausharrens und Aushaltens 
ableiten und in eine typologische Heuristik überführen. Sie orientiert sich 
an Überlegungen des Sonderforschungsbereichs 948 »Helden – Heroisie­
rungen – Heroismen«66 und passt diese an die Affordanzen des Wartens 
an:67

1. Agency: Im Warten kann es nicht, wie in anderen gängigen Heroismen 
üblich, um das Ausüben schrankenloser Handlungsmacht gehen. He­
roisiert wird stattdessen die Selbstermächtigung bei besonders geringer 
Handlungsmacht. Diese lässt sich durch die bewusste Bejahung sua 

62 Weber: Der Krieg als ethisches Problem, S. 177.
63 Ebd., S. 160.
64 Zu den ›soldatischen Tugenden‹ vgl. auch Eric J. Leed: No Man’s Land. Combat & 

Identity in World War I. Cambridge u.a. 1979, S. 111.
65 Vgl. Weber: Der Krieg als ethisches Problem, S. 161.
66 Für eine ausführlichere heuristische Arbeitsdefinition des ›Helden‹, die sowohl typologi­

sche Eigenschaften als auch Zuschreibungsprozesse und beteiligte Akteure berücksich­
tigt, vgl. Sonderforschungsbereich 948: Held (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/Achim 
Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendium heroicum. 
Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Heroismen« 
der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/heroicum/hdd1.0.

67 Der hier vorgelegte heuristische Zugang zur Heroik des Wartens variiert die von Dennis 
Pulina und der Verfasserin vorgeschlagene Typologie leicht (Oberle/Pulina: Heldenhaf­
tes Warten in der Literatur, S. 14–16).

I. Einleitung

26

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sponte generieren (»gelassene Ergebung in das Unvermeidliche«, »einfa­
che menschliche Anständigkeit, die es nicht besser haben will als die 
anderen«).

2. Opferbereitschaft: Die fehlende Handlungsmacht wird darüber hinaus 
durch das Opfer im Sinne einer freiwilligen, aktiv vollzogenen Hinga­
be für das Kollektiv (›sacrifice‹), sei es das sogenannte Vaterland, sei es 
die sogenannte Frontgemeinschaft, kompensiert (»kameradschaftliche 
Solidarität und Treue, die gebieten, daß keiner den anderen in Not 
und Tod im Stich läßt«).68

3. Agonalität: Heroische Figuren bezwingen einen Widerstand im Modus 
des Kampfes, häufig in Gestalt eines individuellen Gegenspielers. Die 
Konfrontation mit einem Antagonisten bleibt beim Warten jedoch 
aus. Überhaupt löst sich das Warten von externen Faktoren. Das ago­
nale Moment wird nach innen verlagert und kommt vor dem Hin­
tergrund fehlender Handlungsoptionen als Affektkontrolle und Selbst­
disziplin zum Ausdruck (»standhafte[s] Aushalten in Erdlöchern und 
zerschossenen Gräben«, »[e]iserne Willensdisziplin«).

4. Transgressivität: Die Schwierigkeit besteht für die Wartenden maßgeb­
lich darin, die Selbstbeherrschung über einen längeren Zeitraum auf­
rechtzuerhalten (»daß jeder so lange helfen und aushalten will, wie 
die andern es müssen«), und gerade in der andauernden Bewältigung 
transgrediert der Held bzw. die Heldin die (mentale) Leistungsgrenze 
anderer.69

5. Exzeptionalität und Exemplarität: Insofern das ›Aushalten‹ im Krieg zu 
einem Pflichtethos avanciert war (»und dies alles eingesenkt in ein un­
erschütterliches Pflichtbewußtsein«), lässt es sich als ein exemplarisches 
Verhalten kennzeichnen. Es verdichtet die im Krieg populäre Ideologie 
der Vaterlandsverteidigung und der nationalen Pflichterfüllung, hat 
Vorbildcharakter und fordert zur Nachahmung auf. Der Anspruch auf 

68 Zu dem Opferbegriff (gerade in seiner Abgrenzung zu ›victim‹) vgl. Robert Spaemann: 
Einleitende Bemerkungen zum Opferbegriff. In: Richard Schenk (Hrsg.): Zur Theorie 
des Opfers. Ein interdisziplinäres Gespräch. Stuttgart 1995, S. 11–24.

69 Transgressivität wird hier bewusst nicht im Sinne eines sozialen Normbruchs verwen­
det, wie dies paradigmatisch Tobias Schlechtriemen tut (Grenzüberschreitung [Version 
1.0]. In: Ronald G. Asch/Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét 
[Hrsg.]: Compendium heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden 
– Heroisierungen – Heroismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/
heroicum/gd1.0.20190813), weil eben die Übererfüllung der Norm – die ›Vaterlands­
pflicht‹ – heroisiert wird (s. Punkt 5).

I.3. Gegenstand und Fragestellung

27

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Außergewöhnlichkeit (›Exzeptionalität‹) als eines der typologischen 
Merkmale des Heroischen wird durch die Stilisierung von kollekti­
vem, normkonformem zu heroischem Verhalten zwar unterwandert, 
zugleich aber durch die Konturierung des Kriegs als nie dagewesenem 
Ereignis, das übermenschliche Leistung erfordere, erfüllt. So beschei­
nigt Weber dem Krieg eine kathartische Wirkung und verklärt ihn 
zum Katalysator heroischer Qualitäten im Menschen: »Darin spricht 
sich die Ansicht aus, daß der Krieg notwendig sei als Aufgabe zur 
Entfaltung eines Menschentypus, den wir zum Wertvollsten rechnen, 
was wir überhaupt kennen: dem Typus des Helden.«70

Sowohl die Textstellen bei Weber als auch das Beschreibungsinstrumenta­
rium verdeutlichen, dass im Warten zuvorderst eine innere Disposition 
heroisiert wird – die Bereitschaft, sich gemäß der ›Vaterlandspflicht‹ in 
das Unvermeidliche zu fügen und unter keinen Umständen aufzugeben, 
sondern aus- und durchzuhalten. Mit ›Aus- und Durchhalten‹ oder auch 
verwandten Begriffen wie ›Ausharren‹ und ›Ertragen‹ ist mithin der affir­
mative Modus gemeint, mit dem sich die Wartenden zum Warten verhal­
ten. Ganz in diesem Sinne adressiert der zuvor zitierte Vers aus Ostinis
Gedicht »Müssen aber das Warten ertragen« die für den Schützengraben 
so charakteristische Taten- und Ereignislosigkeit, welche die Kombattan­
ten mental bewältigen mussten. ›Warten‹ und ›Aus- bzw. Durchhalten‹ 
sind demnach zwar nicht identisch, aber sie sind stark aufeinander bezo­
gen und bedingen sich gegenseitig. ›Warten‹, ›Aushalten‹, ›Durchhalten‹ 
u.ä. werden daher unter den gemeinsamen Begriff des ›Attentismus‹ sub­
sumiert.71

Weil die innere Beherrschtheit im Warten und Durchhalten das ent­
scheidende Moment bildet, lässt sich der Attentismus zuvorderst als 
Haltung klassifizieren. Legt man indes Max Webers weite Handlungsde­
finition an, lassen sich das ›Warten‹ wie das ›Durchhalten‹ zugleich als 
Handlung bzw. als Handeln interpretieren und als ein aktives, duratives 
Tun begreifen. Weber bestimmt ›Handeln‹ als »ein menschliches Verhal­

70 Weber: Der Krieg als ethisches Problem, S. 175 (Hervorh. i.O.)
71 Der Begriff des Attentismus entstammt der Politikgeschichte und bezieht sich auf die 

deutsche Sozialdemokratie des frühen 20. Jahrhunderts, der man eine Abwartestrategie 
und Prokrastination vorwarf. In der Umwidmung des Begriffs folgt die Verfasserin 
dem Teilprojekt D6 »Heldenhaftes Warten – Erwartete Helden. Heroischer Attentismus 
in der deutschen Literatur des frühen 20. Jahrhunderts« (2016–2020) des Sonderfor­
schungsbereichs »Helden – Heroisierungen – Heroismen«.

I. Einleitung

28

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten (einerlei ob äußeres oder innerliches Tun, Unterlassen oder Dulden) 
[...], wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm einen 
subjektiven Sinn verbinden.«72 ›Handeln‹, ob äußerliches oder innerliches, 
kann dann als ›Handeln‹ bezeichnet werden, wenn es aus einer bewussten 
Intention heraus geschieht bzw. wenn ihm eine zugeschrieben wird.73 

›Warten‹ und ›Durchhalten‹ sind natürlich nicht gleichzusetzen mit einer 
äußeren Tat, aber sie stehen am Ende eines Kontinuums, in dem die äuße­
re Aktivität zugunsten einer inneren Aktivität stetig abnimmt. Vorausset­
zung, um ›Warten‹ und ›Durchhalten‹ als ›Handeln‹ zu klassifizieren, ist, 
wie Weber schreibt, ein Bewusstseinsakt, der dem eigentlichen Aus- und 
Durchhalten vorausgeht, eine Entscheidung für das Warten und gegen 
eine Alternative, die immer neu getroffen und aufrechterhalten werden 
muss. Webers erweitertes Handlungsverständnis, das ganz explizit das 
›Dulden‹ umfasst, ist dabei nicht nur analytische Kategorie, sondern muss 
auch als Symptom des »heroischen Attentismus« des Ersten Weltkriegs 
selbst gelesen werden. Weber, der in seinem in der Frankfurter Zeitung 
erschienenen Beitrag Die Lehren der deutschen Kanzlerkrisis (1917) den 
»Willen zum Durchhalten« zur Voraussetzung des Kriegs erklärt,74 stand 
dem Krieg durchaus bejahend gegenüber und tat sich in seinen Zeitungs­
beiträgen als patriotischer Verfechter der Durchhalteideologie hervor.75

Das Beispiel Max Weber zeigt: In dem Maße, wie sich die Anforderun­
gen an die Kombattanten und Nichtkombattanten durch die neue Art 
der Kriegsführung änderten, wandelten sich nicht nur die Vorstellungen 
des Heroischen, sondern auch die Auffassung von ›Handeln‹.76 Allgemei­
ner formuliert: Das jeweilige Handlungs- und Heldenkonzept ist histo­

72 Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. Studi­
enausgabe von Johannes Wickelmann. Erster Halbband. Köln/Berlin 1964, S. 3 (Her­
vorh. i.O.). Der weite Handlungsbegriff Webers entspricht in der Sphäre des Theaters 
demjenigen Lessings.

73 Vgl. dazu Achim Aurnhammer/Hanna Klessinger: Was macht Schillers Wilhelm Tell 
zum Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handelns. In: Jahrbuch der deut­
schen Schillergesellschaft 62 (2018), S. 127–149, hier S. 130.

74 Weber: Die Lehren der deutschen Kanzlerkrisis, S. 136; vgl. dazu auch Steffen Bruendel: 
Vor-Bilder des Durchhaltens. Die deutsche Kriegsanleihe-Werbung 1917/18. In: Arnd 
Bauerkämper/Elise Julien (Hrsg.): Durchhalten! Krieg und Gesellschaft im Vergleich 
1914–1918. Göttingen 2010, S. 81–108, hier S. 81.

75 Zu Webers mitunter paradoxer Haltung gegenüber dem Krieg vgl. Hinnerk Bruhns: 
Der ›Soziologe‹ und der Krieg. Max Weber 1914–1920. Tagungsvortrag am 5. Juli 2012 
in Bonn, https://maxweber.hypotheses.org/526.

76 Zum modifizierten Verständnis von ›Handeln‹, ›Kampf‹ und ›Krieg‹ im Zuge des Ersten 
Weltkriegs und dem Zusammenhang der drei Kategorien untereinander vgl. die 

I.3. Gegenstand und Fragestellung

29

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://maxweber.hypotheses.org/526
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://maxweber.hypotheses.org/526


risch und kulturell bedingt und etabliert sich (auch) in Reaktion auf his-
torischen Wandel. Das ›Heroische‹ ist – wie das ›Handeln‹ – nichts Gege­
benes, sondern ein kulturelles Konstrukt, das sich erst in einem Zuschrei­
bungsprozess konstituiert. Heldinnen und Helden sind das Produkt sozia­
ler Praktiken und medialer Inszenierungen. Sie werden ›gemacht‹, indem 
ihnen heroische Eigenschaften attestiert werden, die freilich variabel 
sind.77

Untersuchungskorpus

Für die Frage nach der Heroisierung des Wartens und Durchhaltens im 
Ersten Weltkrieg sind die Erfahrung des industrialisierten Stellungskriegs 
an der Front sowie dessen gesellschaftliche und kulturelle Auswirkungen 
im Landesinneren maßgebend.78 Infolgedessen werden in der vorliegen­
den Untersuchung Texte derjenigen Länder betrachtet, die am stärksten 
vom langen Stellungskrieg betroffen waren. Dazu zählen aufseiten der 
Mittel- und Verlierermächte Deutschland, wobei auch die deutschsprachi­
ge Literatur Österreichs bzw. Österreich-Ungarns wegen der engen Ver­
bundenheit der beiden Monarchien berücksichtigt wird, aufseiten der 
siegreichen Entente Frankreich und Großbritannien. Den Ausgangspunkt 
des Untersuchungszeitraums bildet das Jahr 1914, da die Theaterhäuser in 
den zu betrachtenden Ländern schon sehr bald nach Kriegsausbruch ihre 

I.4.

Schlussbemerkung sowie ausführlich Alexander Honold: Einsatz der Dichtung. Litera­
tur im Zeichen des Ersten Weltkriegs. Berlin 2015, S. 434–437.

77 Entsprechende Vorüberlegungen finden sich bei: Nikolas Immer/Mareen van Marwyck: 
Helden gestalten. Zur Präsenz und Performanz des Heroischen. In: dies. (Hrsg.): Ästhe­
tischer Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden. Bielefeld 
2013, S. 11–28; Tobias Schlechtriemen: Der Held als Effekt. Boundary Work in Heroisie­
rungsprozessen. In: Berliner Debatte Initial 29 (2018) 1, S. 106–119; Ralf von den Hoff/
Ronald G. Asch/Achim Aurnhammer/Ulrich Bröckling/Barbara Korte/Jörn Leonhard/
Birgit Studt: Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen und Konjunk­
turen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Sonderfor­
schungsbereichs 948. In: helden. heroes. héros 1 (2013) 1, S. 7–14; Dietmar Voss: »Hel­
denkonstruktionen«. Zur modernen Entwicklungstypologie des Heroischen. In: Kultur­
Poetik 11 (2011), S. 181–202.

78 Aviel Roshwald und Richard Stites gehen davon aus, dass der kulturelle Einfluss des 
Kriegs auf dem europäischen Kontinent höher einzuschätzen ist als in anderen Teilen 
der Welt, da sich dort die verlustreichsten und blutigsten Kämpfe zutrugen (Introduc­
tion. In: Aviel Roshwald/Richard Stites [Hrsg.]: European Culture in the Great War. 
The Arts, Entertainment, and Propaganda, 1914–1918. Cambridge 1999, S. 1–7, hier 
S. 4).

I. Einleitung

30

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Türen – in Deutschland und Österreich etwas früher als beispielsweise in 
Frankreich –, mit völlig veränderten Spielplänen, wieder öffneten.79 Weil 
die attentistische Figuration auch über den Krieg hinaus fortbestand, so­
wohl in affirmativer Reproduktion als auch in kritischer Ablehnung, und 
die Deutungskämpfe um den Krieg und seine Bedeutung für Diskurse des 
Heroischen anhielten, wird ebenso die Zwischenkriegszeit bis 1933/1934 
einbezogen. 1933 ergriff Adolf Hitler in Deutschland die Macht und steu­
erte mit seiner aggressiven Außen- und Aufrüstungspolitik auf einen neu­
en bewaffneten Konflikt zu, was den Blick auf den Ersten Weltkrieg nach 
und nach verstellte. Dieser fungierte in der Literatur häufig nur noch als 
Prisma für einen möglichen neuen Krieg.80

Das Untersuchungskorpus setzt sich zusammen aus Kriegsdramen im 
weitesten Sinne – also aus solchen Dramen, die den Krieg unmittelbar 
adressieren, wie auch aus solchen, die die Nachwirkungen des Kriegs auf­
arbeiten oder nur in einer indirekten Beziehung zum Kriegsgeschehen ste­
hen. Dabei ist zwischen vier Settings, denen jeweils ein spezifisches Narra­
tiv eignet,81 und damit zwischen vier Subgenres zu unterschieden: erstens 
›Frontstücke‹, d.h. Dramen, die an der militärischen Front situiert sind, 
zweitens Dramen, die sich mit der Situation der Frau an der ›Heimatfront‹ 
befassen, die hier wegen der Fokussierung auf die weibliche Kriegserfah­
rung als ›Frauenstücke‹ bezeichnet werden, drittens ›Heimkehrerdramen‹, 
die die Folgen des Kriegs für die Kombattanten sowie deren Familien 
aufzeigen, und viertens Dramen, die zwar noch auf den Ersten Weltkrieg 
rekurrieren, dieser aber nicht den eigentlichen Referenzrahmen der Hand­
lung bildet. Stattdessen ist der Plot in ein historisches Sujet verlagert oder 
ins Mythische entrückt. Sie heißen hier ›Transpositionsdramen‹.

79 Vgl. Krivanec: Kriegsbühnen, S. 184.
80 Vgl. Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 70; McCready: 

French Theater and the Memory of the Great War, S. 12; Kosok: The Theatre of War, 
S. 186f.

81 ›Narrativ‹ wird im Sinn Albrecht Koschorkes verwendet, aber von Erzähltexten abstra­
hiert. Ein Narrativ verfügt ihm zufolge über ein Plotschema und gibt damit schon eine 
gewisse Handlungsstruktur vor (Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemei­
nen Erzähltheorie. München 2012, S. 30f.).

I.4. Untersuchungskorpus

31

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Methodische Überlegungen

Die vorliegende Arbeit geht von einem sehr engen, interdependenten Ver­
hältnis zwischen der Theaterproduktion der 1910er-, 1920er- und 1930er-
Jahre einerseits und der Erfahrung des Ersten Weltkriegs andererseits aus. 
Um dieser Verzahnung zwischen der außerliterarischen Wirklichkeit und 
der literarischen Konstruktion Rechnung zu tragen, wird auf Prämissen 
des New Historicism zurückverwiesen.82 Wie schon ältere ideen- oder 
sozialgeschichtliche Ansätze betrachtet der New Historicism Texte im his­
torischen, gesellschaftlichen oder kulturellen Kontext, geht aber insofern 
über ältere Theorieangebote hinaus, als er Literatur nicht nur als Spie­
gel von historischer, gesellschaftlicher, kultureller Wirklichkeit begreift, 
sondern Literatur und außerliterarische Realität in einen reziproken Aus­
tauschprozess stellt und Wechselwirkungen nachgeht. Mit dieser theoreti­
schen Rahmung soll betont werden, dass die zu untersuchenden Dramen 
nicht nur Erfahrungen des Ersten Weltkriegs repräsentieren, sondern ih­
rerseits an den Verhandlungen über die Erfahrung partizipierten und 
wesentlich zur Sinnstiftung beitrugen. Kultur bzw. Geschichte wiederum 
ist im New Historicism zu verstehen als ein Netzwerk von Texten und ist 
in diesem Sinne nur über die zeichenhafte Vermittlung zugänglich. Einen 
Text in seinem kulturellen oder historischen Kontext zu lesen, bedeutet 
folglich, ihn mit Blick auf andere literarische wie nichtliterarische Texte 
derselben Zeit zu betrachten. Das Verhältnis der Texte untereinander ist 
im New Historicism nicht theoretisiert. Moritz Baßler schlägt deshalb 
vor, auf das poststrukturalistische Intertextualitätskonzept Julia Kristevas 
zurückzugreifen. ›Intertextualität‹ meint in dieser Verwendung explizit 
nicht die kausale Beziehung eines Texts zu einem Vorgängertext, sondern 
die Teilhabe eines Texts am ›Gesamttext‹ einer Kultur, der wiederum nur 
lesbar ist als das »Korpus synchroner Texte«.83

Das »Korpus synchroner Texte« kann mithilfe von Michel Foucaults 
Diskursbegriff weiter eingeschränkt werden. ›Diskurs‹ meint hier eine 

I.5.

82 Die folgenden Überlegungen orientieren sich an Moritz Baßler: Die kulturpoetische 
Funktion und das Archiv. Eine literaturwissenschaftliche Text-Kontext-Theorie. Tübin­
gen 2005, der versucht, den New Historicism in Verbindung mit Diskursanalyse und 
Intertextualitätskonzepten operationalisierbar für die Analyse literarischer Texte zu ma­
chen.

83 Ebd., S. 87.

I. Einleitung

32

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»individualisierbare Gruppe von Aussagen«84 zu einem gemeinsamen Re­
degegenstand. Der Diskursbegriff muss dabei, genau wie der Kultur- bzw. 
Geschichtsbegriff des New Historicism, textlich gefasst werden. Aus die­
sem Grund begreift Baßler ›Diskurs‹ als ein Textkorpus, innerhalb dessen 
die Texte eine gemeinsame Themenstellung aufweisen und in einem inter­
textuellen Zusammenhang im genannten Sinne stehen.85 Die Dramentex­
te rund um den Motivkomplex des heroischen Attentismus sind demnach 
Teil desselben Diskurses, der freilich aus pluralen Diskurssträngen besteht, 
die miteinander konkurrieren.

Die Texte sind dahingehend zu untersuchen, wie der Diskurs in ih­
nen verhandelt wird, wie sie im Kontext anderer Texte desselben Diskur­
ses zu beurteilen sind und unter welchen diskursiven Bedingungen sie 
entstanden sind.86 Um Fragen dieser Art zu beantworten, braucht es 
eine aussagekräftige Materialbasis. So werden in extensiv-vergleichenden 
Überblicken die weite Verbreitung der Denkfigur im westeuropäischen 
Theater der Kriegs- und Nachkriegsjahre nachgezeichnet, der heroische 
Attentismus als moderner Habitus der kriegführenden Nationen Westeu­
ropas profiliert und nationalkulturelle sowie diachrone Spezifika in seiner 
Darstellung, Reflexion und Bewertung herausgearbeitet. Im close reading 
ausgesuchter Leittexte wird die poetische Eigenleistung der Theatertexte 
genauer erfasst. Aus dem heterogenen Textkorpus wurden diejenigen Stü­
cke ausgewählt, in denen der Attentismus kontrovers und in seiner Mehr­
dimensionalität diskutiert wird oder innovative Verfahren seiner drama­
tischen Inszenierung erprobt werden. Die Analysen zielen insbesondere 
auf jene medienspezifische Aspekte des Dramas, die auch für eine Phäno­
menologie des Wartens relevant sind: erstens Handlungsführung, Figuren­
konzeption und ‑konstellation mit Hauptaugenmerk auf der Unmöglich­
keit zur ›großen Tat‹, zweitens Sprachgebrauch und Bildlichkeit in der 
Figurenrede, aus der sich eine Rhetorik des heroischen Attentismus ab­
leiten lässt, drittens Zeit- wie auch Raumkonzeptionen als zentrale Erfah­
rungskategorien des Wartens sowie viertens geschlechtliche Codierungen. 

84 Michel Foucault: Archäologie des Wissens. Aus dem Französischen von Ulrich Köppen. 
Frankfurt a.M. 1973, S. 116; im französischen Original: »groupe individualisable 
d’énoncés« (ders.: L’archéologie du savoir. Paris 1969, S. 106).

85 Vgl. Baßler: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv, S. 185.
86 Vgl. Tilmann Köppe/Simone Winko: Theorien und Methoden der Literaturwissen­

schaft. In: Thomas Anz (Hrsg.): Handbuch Literaturwissenschaft. Gegenstände – Kon­
zepte – Institutionen. Bd. 2: Methoden und Theorien. Stuttgart 2007, S. 285–371, hier 
S. 351f.

I.5. Methodische Überlegungen

33

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Betrachtet werden darüber hinaus die für die Heroisierung bedeutsamen 
Präfigurationen im Sinne Hans Blumenbergs, also die Bezugnahmen auf 
ein historisches oder mythologisches Ereignis, das Taten in der Gegenwart 
oder der nahen Zukunft ankündigt und legitimiert.87 Damit einher geht 
die imitatio heroica, d.h. die Referenz auf eine heroische Ausgangsfigur, 
durch welche die Zielfigur rühmend herausgehoben und in eine Genealo­
gie eingebunden wird.88 Die Analysen stützen sich aufgrund der Quantität 
der Texte sowie der dürftigen Quellenlage zuvorderst auf das literarische 
Textsubstrat, weniger auf die Bühnenrealisierung. Die Aktualisierung des 
Texts im Theater ist jedoch insofern signifikant, als sie schon eine Inter­
pretation darstellt und die Umsetzung auf der Bühne das performative 
Moment des Wartens sichtbar macht. Um den Inszenierungspraktiken 
zumindest im Ansatz Genüge zu tun, wird den Regieanweisungen im 
Nebentext erhebliche Bedeutung beigemessen.

Aufbau der Arbeit

Die Untersuchung gliedert sich nach den zuvor aufgeführten narrativen 
Settings. Jedem ist ein eigenes Kapitel gewidmet, welches diachrone wie 
kulturelle Spezifika beleuchtet und exemplarische Detailstudien enthält. 
Ihnen vorgeschaltet ist im folgenden, zweiten Kapitel ein Abriss über 
die Wirksamkeit der für den Attentismus maßgebenden Durchhalterheto­
rik im Ersten Weltkrieg sowie über das Verhältnis des Kriegs- und Nach­
kriegstheaters zur Durchhalteideologie. Im dritten und vierten Kapitel 
werden sodann konkrete Warte- und Durchhalteerfahrungen, zum einen 
an der militärischen Front, zum anderen an der ›Heimatfront‹, und deren 
Gestaltung im Theater aufgearbeitet. Im daran anschließenden Zwischen­
fazit wird die typologische Heuristik auf Grundlage der Textanalysen nu­
anciert. Das fünfte Kapitel ist den Heimkehrerstücken gewidmet, anhand 
deren Protagonisten das neue Heldenmodell – meist in kritischer Distanz 

I.6.

87 Vgl. Hans Blumenberg: Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos. Hrsg. von Angus 
Nicholls und Felix Heidenreich. Berlin 2014.

88 Zur imitatio heroica und ihren Interferenzen mit der blumenbergschen Präfigurati­
on vgl. Ralf von den Hoff/Anna Schreurs-Morét/Christina Posselt-Kuhli/Hans W. Hu­
bert/Felix Heinzer: Imitatio heroica (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/Achim Aurnham­
mer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendium heroicum. Publiziert 
vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Heroismen« der Uni­
versität Freiburg. Freiburg 2018, DOI: 10.6094/heroicum/imhd1.0.

I. Einleitung

34

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– verhandelt wird. Im letzten, sechsten Kapitel geht es um die Transposi­
tionsdramen, an denen sich die Verselbstständigung des Diskursmodells 
verfolgen lässt: Das Kriegsthema wird ausgeweitet und auf andere Berei­
che wie Herrschaft, Zeitenwende und Religion übertragen. Ein Schlussteil 
führt die wesentlichen Aspekte der Untersuchung zusammen und kon­
textualisiert die Ergebnisse im herologischen wie im literarischen Feld.

I.6. Aufbau der Arbeit

35

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

Der Krieg, die Durchhalteideologie und die Dichter

›Durchhalten für das Vaterland‹ – so lautete der Leitgedanke, der die Hoff­
nungen auf einen Blitzkrieg und schnellen Sieg sehr bald nach Kriegsaus­
bruch ablöste und in den kriegführenden Staaten Europas an der militäri­
schen wie an der ›Heimatfront‹ zur patriotischen Pflicht deklariert wurde. 
Nachdem bereits 1914 offenbar wurde, dass ein Sieg nicht binnen weniger 
Wochen durch eine Offensive zu erlangen war, weil die moderne Kriegs­
technik und die Grabensysteme dem Verteidiger eine vorteilhaftere Posi­
tion verschafften und die Einnahme einer Stellung wesentlich erschwer­
ten, setzten die militärischen Führungen der Entente und der Mittelmäch­
te auf einen langen Abnutzungskrieg mit dem Ziel, den Gegner nachhal­
tig zu schwächen und schließlich seinen Zusammenbruch herbeizufüh­
ren.1 Der Erfolg dieser neuen Strategie hing dabei wesentlich ab von der 
Bereitschaft der Kombattanten und Nichtkombattanten, den Strapazen bis 
zum Sieg in einer unbestimmten Zukunft standzuhalten und nicht früh­
zeitig aufzugeben. Der Appell »Haltet durch!«, »Tenez!«, »Persevere!«, der 
durch Staat, Dichter und Denker lanciert wurde, richtete sich gleicherma­
ßen an die Kämpfenden an der militärischen Front, die trotz militärischer 
Rückschläge und horrender Opferzahlen bei nur unwesentlichen Gebiets­
gewinnen den Kampfgeist aufrechterhalten sollten, und an die Daheimge­
bliebenen an der ›Heimatfront‹, die trotz der Ressourcenknappheit und 
der familiären Verluste ihrer Arbeit in der Rüstungsindustrie oder in der 
Krankenpflege sowie ihren Aufgaben im familiären Bereich ohne Klage 
nachkommen sollten. Die Durchhalteideologie war mithin durch die je­
weilige Regierung dekretiert und wurde durch ein ausgefeiltes Zensur- 
und Propagandasystem flankiert.2 Gleichzeitig bedienten Wissenschaftler, 
Journalisten und Künstler, die sich in den ›Dienst des Vaterlands‹ stellten, 

II.

II.1.

1 Vgl. Jean-Jacques Becker/Gerd Krumeich: Der große Krieg. Deutschland und Frankreich 
1914–1918. Aus dem Französischen von Marcel Küsters und Peter Böttner mit Unterstüt­
zung von Yann Schnee. Essen 2010, S. 225–236.

2 Olivier Forcade: La censure en France pendant la Grande Guerre. Paris 2016, S. 10, be-
schreibt eine Entwicklung von einer »politique pragmatique de ›censure préventive‹ des 
informations (ce que l’on cache)« und einer »[politique] de propagande systématique (ce 
que l’on fait croire)« bis hin zu einem »›système d’information‹ méthodique qui relie sub­
tilement la censure et la propagande«.

37

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Durchhalterhetorik. So setzte mit der militärischen Mobilmachung 
1914 in den europäischen Staaten ein regelrechter ›Kulturkrieg‹ ein, der 
von zahlreichen Intellektuellen und Kunstschaffenden, aber auch von wei­
ten Teilen der Bevölkerung ausgetragen wurde. Der zeitgenössische Thea­
terkritiker Julius Bab schätzt, dass in Deutschland im August 1914 täglich 
ca. 50 000 Kriegsgedichte die Presseorgane erreichten, mehrheitlich von 
Laien verfasst.3 Der Hurra-Patriotismus ließ zwar bald nach, doch Gedich­
te auch mit explizitem Durchhalteappell wurden weiterhin in hoher Zahl 
publiziert. Die anhaltende Popularität des Kriegsgedichts sowie damit ein­
hergehend das patriotische Engagement ›von unten‹ dokumentiert das 
Freiburger Zentrum für Populäre Kultur und Musik, das über eine Samm­
lung von ca. 14 000 Gedichten verfügt, die 1914 bis 1918 in diversen Zei­
tungen erschienen. Aus allen Kriegsphasen lassen sich Gedichte anführen, 
die zum Durchhalten auffordern: »Halt aus, mein Volk!« (V. 1, 5 und 9) 
wiederholt sich dreimal in dem Gedicht Durch! von B. G. Opitz, das am 
25. Oktober 1914 im Vogtländischen Anzeiger abgedruckt wurde, »Wir hal­
ten durch mit unsern Kampfgenossen, / Vom Band der Treue brüderlich 
umschlossen« (V. 7f.) heißt es in dem Gedicht Also sprach Hindenburg von 
Franz Blume, veröffentlicht am 8. Juli 1917 in der Jenaischen Zeitung. 
Ebenso stimmten etablierte Dichter wie Thomas Mann und Wilhelm 
Klemm in Deutschland, Hugo von Hofmannsthal und Robert Musil in 
Österreich, Rudyard Kipling und Arnold Bennett in England, Maurice 
Barrès und Guillaume Apollinaire in Frankreich in den Chor der Kriegs­
begeisterung ein. Die intellektuelle Elite an den Universitäten beteiligte 
sich durch gemeinsame Pamphlete. Zu nennen sind u.a. der Aufruf an die 
Kulturwelt (4. Oktober 1914) oder die Authour’s Declaration (18. Septem­
ber 1914). Pazifistische Stimmen etwa von Hermann Hesse, Heinrich 
Mann, George Bernard Shaw und Romain Rolland gab es durchaus, aber 
sie waren in der Minderheit, wurden kaum gehört und durch Zensurmaß­
nahmen an den Rand oder ins Exil gedrängt. Mehr Gehör konnten sie 
sich erst mit Fortschreiten des Kriegs verschaffen. Eine offene Debatte setz­
te jedoch nicht vor dem Waffenstillstand, mithin nicht vor der Unter­
zeichnung der Friedensverträge ein. Zu diesem Zeitpunkt wurden die 
Zensurmaßnahmen zurückgeschraubt und die im Krieg dissidenten Stel­
lungnahmen wurden nicht mehr sanktioniert.

3 Vgl. Julius Bab: Die deutsche Kriegslyrik: 1914–1918. Eine kritische Bibliographie. Stet­
tin 1920, S. 25.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

38

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

Das Theater als Medium der Durchhaltepropaganda

Eine nicht zu unterschätzende Rolle im Rahmen von staatlicher Propa­
ganda und Kulturkrieg in den kriegführenden Ländern Westeuropas 
spielte das Theater.4 Patriotische Zeit- und Gelegenheitsstücke, welche 
die Theaterhäuser kurz nach Kriegsausbruch überschwemmten, feierten 
die Einheit der Nation, den Kampfes- und Durchhaltewillen des Volks 
sowie den sicheren Sieg.5 Mit der Inszenierung nationaler Klassiker, 
beispielsweise Friedrich Schillers Wallenstein-Trilogie, Franz Grillparzers
Vließ-Trilogie, Pierre Corneilles Horace, William Shakespeares Henry V, 
und historischer Dramen, etwa Paul Heyses Colberg, Karl Schönherrs
Volk in Not und Thomas Hardys The Dynasts, boten die Theater zudem 
eine Interpretation des aktuellen Kriegs in historischem Gewand unter 
Berufung auf eine einheitsstiftende Tradition.6 Strenge Zensurvorgaben 
regelten dabei, was gezeigt werden durfte und was nicht. Die Theater 
in Deutschland, Österreich, Frankreich und Großbritannien unterlagen 
der Vorzensur, d.h. Texte mussten, bevor sie auf die Bühnen kamen, 
erst durch die zuständige Stelle genehmigt werden. In Deutschland und 
Frankreich unterstanden die Theater polizeilicher Aufsicht (die Theaterab­
teilung des Königlichen Polizeipräsidiums bzw. die Préfecture de Police), 
in Großbritannien war das Lord Chamberlain’s Office, ein Ministerium 
der Royal Households, zuständig. Die Behörden verlangten einen dem 
›Ernst der Zeit‹ angemessenen, patriotischen Ton, wohingegen kriegskri­

II.2.

II.2.1.

4 So meint Olivier Forcade unzweideutig: »Le théâtre est ainsi l’instrument d’une propa­
gande officielle« (La censure en France pendant la Grande Guerre, S. 336), Martin Bau­
meister bezeichnet das Theater als »Instrument der Stimmungslenkung« und betont sei­
nen »exponierte[n] Platz« im ›Krieg der Geister‹« (Kriegstheater, S. 19 und 26). Gordon 
Williams schreibt dem Theater zu: »it now played a conspicuous part in creating a war­
mongering [society]« (British Theatre in the Great War, S. 11).

5 Vgl. Krivanec: Kriegsbühnen, S. 102–105; Baumeister: Kriegstheater, S. 126; Clive Barker: 
Theatre and Society: the Edwardian Legacy, the First World War and the Inter-War 
Years. In: ders./Maggie B. Gale (Hrsg.): British Theatre between the Wars, 1918–1939. 
Cambridge 2000, S. 4–37, hier S. 11; Collins: Theatre at War, S. 177–183.

6 Vgl. Krivanec: Kriegsbühnen, S. 94–102 und 141–144; Baumeister: Kriegstheater, S. 53; 
Collins: Theatre at War, S. 177–179; Anselm Heinrich: Reclaiming Shakespeare 1914–
1918. In: Andrew Maunder (Hrsg.): British Theatre and the Great War, 1914–1919. New 
Perspectives. Houndmills u.a. 2015, S. 65–80.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

39

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tische oder pazifistische Töne im Keim erstickt wurden.7 Selbst die seit 
1915 so beliebten nostalgischen und exotistischen Operetten, Komödien 
und Revuen, welche die Verbindung zum aktuellen Schlachtengeschehen 
kappten und leichte, frivole Unterhaltung zur Flucht aus dem Kriegsalltag 
boten, wie etwa Oscar Asches Chu Chin Chow (1916) und Leo Falls Die 
Rose von Stambul (1916), sollten vor dem Hintergrund des anhaltenden 
Kriegs ein Mindestmaß an ›Sittlichkeit‹ aufweisen.8

Die klassischen bzw. historischen Dramen, die vaterländischen Gele­
genheitsstücke und auch die eskapistischen Bühnenwerke zielten darauf 
ab, die (Durchhalte‑)Moral in der Bevölkerung aufrechtzuerhalten und 
der Kriegsmüdigkeit vorzubeugen. Manch bellizistisches Schauspiel vor 
allem der zweiten Kriegshälfte, in der es zu einer Modifizierung bzw. 
Intensivierung der Durchhalterhetorik kam, was auf eine nachlassende 
Durchhaltebereitschaft unter den Soldaten wie in der Bevölkerung als 
Folge der ungewissen Dauer des Kriegs und der Verschärfung der Lage in 
den Materialschlachten, dem U-Boot-Krieg und der Seeblockade zurück­
zuführen ist, drängt emphatisch zum Weitermachen und Weiterkämpfen 
und veranschaulicht ganz konkret am Beispiel des Protagonisten, wie 
der Durchhaltewille bewahrt werden kann, so beispielsweise Reinhard 
Goerings Dramolett Kriegerische Feier, das im letzten Kriegsjahr im März 
1918 in der Neuen Rundschau veröffentlicht wurde.9 Entstanden war es 

7 Zu den Zensurbestimmungen vgl. Baumeister: Kriegstheater, S. 30–32; Gary D. Stark: All 
Quiet on the Home Front: Popular Entertainment, Censorship and Civilian Morale in 
Germany, 1914–1918. In: Frans Coetzee/Marilyn Shevin-Coetzee (Hrsg.): Authority, 
Identity and the Social History of the First World War. Providence/Oxford 1995, S. 57–
80, hier S. 73–75; Forcade: La censure en France pendant la Grande Guerre, S. 327–340; 
Odile Krakovitch: Le répertoire parisien de la Grande Guerre sous l’œil de la censure. 
In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 19–58; 
Jean-Yves La Naour: La Première Guerre mondiale et la régénération morale du théâtre. 
In: Revue d’histoire du théâtre 211 (2001) 3, S. 229–239, hier S. 236–239; Steve Nichol­
son: The Censorship of British Drama 1900–1968. Bd. 1: 1900–1932. Exeter 2003, S. 119.

8 Vgl. Baumeister: Kriegstheater, S. 106–110; La Naour: La Première Guerre mondiale, 
S. 238f.

9 Reinhard Goering: Kriegerische Feier. In: Die neue Rundschau 29 (1918) 3, S. 375–383. 
Über eine Inszenierung der Kriegerischen Feier ist nichts bekannt. Im Rahmen der Goe­
ring-Forschung, die von der Seeschlacht dominiert wird, nimmt die Kriegerische Feier nur 
wenig Raum ein. Instruktive Überlegungen finden sich bei Dagmar Fäth: Probleme der 
Weltorientierung in den Dramen Reinhard Goerings. Frankfurt a.M. u.a. 1999, S. 259–
264; Frank U. Pommer: Variationen über das Scheitern des Menschen. Reinhard Goe­
rings Werk und Leben. Frankfurt a.M. u.a. 1996, S. 182–184; Janis L. Solomon: Die 
Kriegsdramen Reinhard Goerings. Bern 1985, S. 37–42; ders.: Reinhard Goering: Staging 
the War. In: Gislinde Seybert/Thomas Stauder (Hrsg.): Heroisches Elend. Der Erste

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

40

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wohl unter dem Eindruck eigener Kriegserfahrungen – der Autor hatte 
bei Kriegsausbruch das Notexamen absolviert und wurde als Militärarzt 
an die Front geschickt, wobei sein Einsatz wegen einer Tuberkuloseer­
krankung ein rasches Ende fand – und es wurde angeregt durch die 
schwindende Kriegsbegeisterung um 1917.10 Die Kriegsmüdigkeit reprä­
sentiert in dem Einakter, der aus achtzehn kurzen Abschnitten – Dialogen 
und musikalischen Zwischenspielen – besteht, der Protagonist Ullrich, 
ein Ulan, also ein mit einer Lanze bewaffneter Kavallerist, der sich zu Be­
ginn von seiner Truppe versprengt, erschöpft und desillusioniert in einer 
Ebene in Polen wiederfindet, das Grauen des Kriegs beklagt und dessen 
Ende herbeiwünscht. In einem Totentanz, der an Hugo von Hofmanns­
thals Der Tor und der Tod (1893) erinnert, erscheinen dem Ulanen vier ge­
fallene Kameraden und Freunde, die einerseits die Unmenschlichkeit des 
Kriegs bezeugen, andererseits aber auch an die bereits erbrachten Opfer 
gemahnen, die nicht umsonst gewesen sein dürfen. Während die ersten 
drei Erscheinungen bei Ullrich noch Ablehnung und Wut hervorrufen 
und ihn in seiner Friedenssehnsucht bestärken, bringt die vierte Erschei­
nung des Jugendfreunds Richard die Wende. Dessen Tod nämlich weckt 
in Ullrich den Drang, seinen Freund zu sühnen. Rachegedanken nehmen 
Überhand und beleben den erlahmten Kampfgeist: »Ich schwöre, wenn 
ich Krieger war bis jetzt, dreifache Eigenschaft des Krieges. Wenn ich 
Feinden tödlich war, dreifachen Tod. Wenn ich stand, will ich wurzeln 
wie die Eiche«,11 beteuert Ullrich in feierlichem Ton. Der darauffolgen­
de Abschnitt, die »Erscheinung des Volks in Not«,12 stilisiert den Krieg 
zum Verteidigungskrieg und legitimiert damit Ullrichs zunächst auf irra­
tionalem Revanchismus beruhende Entscheidung zum Weiterkämpfen, 
indem er seinen Durchhaltewillen in eine patriotische Pflicht umdeutet.13 

Gleichnishaft setzt sich Goering in der Kriegerischen Feier also mit den 
Ermüdungserscheinungen unter den deutschen Soldaten auseinander, al­

Weltkrieg im intellektuellen, literarischen und bildnerischen Gedächtnis der europä­
ischen Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première Guerre mondiale dans la mémoire 
intellectuelle, littéraire et artistique des cultures européennes / Heroic Misery. The First 
World War in the Intellectual, Literary and Artistic Memory of the European Cultures. 
Bd. 2. Frankfurt a.M. 2014, S. 1133–1152, hier S. 1139–1141.

10 Vgl. ebd., S. 1141. Das Stück siedelt sich gleichwohl im April 1916 an: Zwanzig Monate 
sind seit Kriegsausbruch vergangen, so der Text (vgl. Goering: Kriegerische Feier, 
S. 378).

11 Ebd., S. 382.
12 Ebd., S. 383.
13 Ähnlich auch Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 262f.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

41

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lerdings nicht um einer pazifistischen Botschaft willen. Vielmehr soll der 
Hinweis auf die bereits erbrachten Opfer gemeinsam mit der beschwore­
nen Verteidigungsideologie den ermatteten Kampfeswillen neu entfachen. 
Diese Lesart wird von den meisten Forschungsarbeiten geteilt,14 doch sind 
auch Versuche einer alternativen Interpretation zur Kenntnis zu nehmen. 
Frank U. Pommer etwa relativiert die seiner Ansicht nach einseitige Deu­
tung als »Durchhaltepropaganda und Heldenverehrung«15 und räumt den 
pazifistischen Aspekten, die in erster Linie in der Darstellung des Kriegs 
zum Ausdruck kommen, mehr Raum ein. Die psychologisch motivierte 
Kampfbereitschaft des Ulanen sei nicht, so Pommer, mit einer grundsätz­
lichen Kriegsbejahung gleichzusetzen.16 Er übersieht jedoch das Motiv 
des Weges, welches das Dramengeschehen wie eine Klammer rahmt. Als 
Ullrich die Bühne betritt und den Krieg radikal infrage stellt, kann er den 
Weg nicht mehr sehen: »Wo ist hier ein Weg?«,17 lautet der erste Satz, 
der Orientierungslosigkeit vermittelt und Ullrichs Urteilsvermögen unter­
miniert. Demgegenüber schließt das Dramolett, wenn der Protagonist 
zum alten Kampfgeist zurück- und den Weg wiederfindet: »Da kommt 
eine Straße aus dem Wald. Rechts muß ich reiten.«18 Die Verunsicherung 
Ullrichs und seine Zweifel am Krieg werden als temporäre Verirrungen 
abgetan. Goerings Kriegerische Feier stellt somit durchaus einen eindring­
lichen Appell zur Überwindung des Defätismus dar und folgt in dieser 
Hinsicht linientreu der offiziellen Durchhalterhetorik.

Ein ähnlicher Fall liegt mit dem kurzen Einakter Tommy by the Way des 
im Krieg gefallenen Hauptmanns Oliphant Down vor, uraufgeführt am 
9. Januar 1917 im Alhambra Theatre in London.19 Tommy by the Way 
zeigt ähnlich wie Goerings Kriegerische Feier einen kriegsmüden und ver­
störten Soldaten, in diesem Fall nahe der vorderen Schützengräben im 
Westen. Das Drama beginnt mit der Versuchung des Soldaten Tommy, 
sich eine blighty wound, einen ›Heimatschuss‹, zu versetzen, um von der 

14 Z.B. ebd., S. 264; Solomon: Die Kriegsdramen Reinhard Goerings, S. 41.
15 Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 184.
16 Vgl. ebd.
17 Goering: Kriegerische Feier, S. 375.
18 Ebd., S. 383.
19 Oliphant Down: Tommy by the Way. A Brief Sketch. In: Great War Theatre Project, 

https://www.greatwartheatre.org.uk/plays/script/1718/. Einige Informationen zum Au­
tor selbst finden sich auf den Internetseiten des St Michael and All Angels Church 
World War I Project: http://www.smaaawwi.org.uk/wwi/people/database-page/captain-
william-oliphant-down-mc/; das Drama, das sonst keine Beachtung findet, wird bei Ko­
sok: The Theatre of War, S. 21, knapp abgehandelt.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

42

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Front abberufen zu werden. Die unzähligen Opfer im Feld und die Zer­
störungskraft des Maschinenkriegs haben ihm, so klagt er, jeden Mut und 
jede Kraft genommen. Doch in dem Moment, in dem er sein Bajonett an­
setzt, erscheint ihm eine Frau, die den »Spirit of the Women of England« 
personifiziert. Sie erinnert ihn an das uneingeschränkte Vertrauen, das die 
Mütter und Ehefrauen den Soldaten in der Verteidigung der Heimat ent­
gegenbrächten: »They are so sure of you, so generous of all they hold most 
dear, so certain that, come what may, their men will never fail them.«20 

Die Ineinssetzung der Frauen des Landes mit England selbst – »You’re 
fighting for England. England’s a woman, you know. England is just every 
man’s girl.«21 – überzeugt Tommy schließlich von der Notwendigkeit 
durchzuhalten. Wie bei Goering wird auch hier die Ideologie des Verteidi­
gungskriegs als Legitimationsgrund ins Feld geführt. Doch während dies 
bei Goering durch die Vergegenwärtigung der erbrachten Opfer gelingt, 
ist es bei Down die Verpflichtung gegenüber der Heimat in Gestalt der 
Mütter und Ehefrauen, die zum Motor des Durchhaltens wird. Beide Tex­
te jedenfalls veranschaulichen die zunehmende Kriegsmüdigkeit, sie ma­
chen sie verständlich, ohne sie zu billigen, und geben die Richtung einer 
Neuorientierung an.

Frühe Versuche des Widerspruchs

Dramen, in denen ein zunächst desillusionierter Protagonist eben nicht 
zum früheren Kampfesmut zurückfindet, sondern nachhaltige Zweifel am 
Krieg entwickelt oder gar desertiert, schafften es kaum auf die Bühne. 
Der britische Dramatiker William Miles Malleson, der sich erst freiwillig 
zur Armee gemeldet, sich nach seiner Verletzung aber für pazifistische 
Bewegungen engagiert hatte, verfasste solch ein Stück unter dem Titel 
Black ’Ell,22 das wegen der Thematisierung von Kriegstraumata und der 
angeblichen Verunglimpfung britischer Soldaten nicht für die Bühne 
zugelassen wurde.23 De facto zielt der Einakter auf die Demontage der 
gängigen Propagandaargumente, die den Krieg legitimieren und, so der 

II.2.2.

20 Down: Tommy by the Way, o.A.
21 Ebd.
22 Miles Malleson: Black ’Ell – a War Play in One Act. New York 1917.
23 Vgl. Andrew Maunder: Introduction: Rediscovering First World War Theatre. In: ders. 

(Hrsg.): British Theatre and the Great War, 1914–1919. New Perspectives. Houndmills 
u.a. 2015, S. 1–39, hier S. 15f. Der Text musste wegen des Verbots in den USA erschei­

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

43

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Text, die Motivation in Feld und Heimat aufrechterhalten sollen. Malle­
sons Hauptfigur Harold, ein mit dem DSO (Distinguished Service Order) 
ausgezeichneter Leutnant, war zu dieser Erkenntnis gelangt, als er aus 
einem Versteck heraus die deutschen Soldaten an der Front belauschte 
und die Ähnlichkeit der Rechtfertigungsstrategien erkannte:

I was lying there all night, quite close, and I heard them talking, just like our 
chaps do sometimes [...]. They talked just like you – how they were afraid of 
Russia and France and England all against them, and how nobody wanted the 
war; and how, now it had come, they must all protect their wives and their 
children, and their homes and their country – and they told each other stories 
to prove what brutes we were – stories of what the Russians had done – filthy 
things – and the French foreign troops – I don’t know if they were true, but 
they were just the same as we say about them.24

Die Verunglimpfung des Feindes und damit einhergehend die Ideologie 
des Verteidigungskriegs, an dem man nicht die Schuld trage, der einem 
aufgezwungen werde, den man kämpfen müsse, um das eigene Land zu 
schützen, waren in der Tat typische Argumente der Propaganda jeder 
kriegführenden Nation in Europa.25 Ebendiese Übereinstimmung, die 
sich hier offenbart, entlarvt aus Sicht des Protagonisten die Phrasenhaftig­
keit der Propagandaargumente und raubt den Behauptungen ihre Grund­
lage und Glaubwürdigkeit. Dass sich solche Vorstellungen zu einem we­
sentlichen Teil aus der Presse speisten, macht das Bild klar, das Harolds 
Freunde und Familie von ihm entwerfen, bevor er auf Heimaturlaub zu­
rückkehrt. Es ist durchdrungen von seinen ›Heldentaten‹ – er hatte sechs 
feindliche Soldaten erschossen –, die in den Zeitungen abgedruckt waren, 
die gleichwohl nicht mit Harolds Einschätzung in Einklang zu bringen 
sind. Harold sieht keinen Unterschied, keine Feindschaft zwischen briti­
schen und deutschen Soldaten, und die Auszeichnung, die er für die 
in seinen Augen unmenschlichen ›Morde‹ erhält, missbilligt er. Insofern 
wird in Mallesons Text auch den offiziellen Medien eine gewisse Schuld 

nen, wo auch die Erstaufführung am 2. April 1917 in New York stattfand. In der litera­
turwissenschaftlichen Forschung wird Malleson kaum berücksichtigt.

24 Malleson: Black ’Ell, S. 19f.
25 Das gilt selbst für Deutschland, wo eine defensive Haltung nur schwerlich mit den eige­

nen Aggressionen zu vereinbaren war. Zum Verteidigungskrieg als Legitimation des 
›Durchhaltens‹ vgl. Aribert Reimann: Der große Krieg der Sprachen. Untersuchungen 
zur historischen Semantik in Deutschland und England zur Zeit des Ersten Weltkriegs. 
Essen 2000, S. 30–32.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

44

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an der Fortdauer des Kriegs angelastet, da sie die bellizistische Haltung 
innerhalb der Bevölkerung mithilfe heroischer Erzählungen förderten.

Eine kritische Auffassung von der Rolle der Medien bzw. der Politik, 
die sich öffentlichkeitswirksamer Werbestrategien bediene, vertritt auch 
George Bernard Shaw in seinem Einakter O’Flaherty V.C. A Recruiting 
Pamphlet,26 den er gezielt für das Dubliner Abbey Theatre verfasste, wobei 
die für den 23. November 1915 geplante Aufführung im Vorhinein durch 
das Dublin Castle, dem Sitz der britischen Behörden in Irland, unterbun­
den wurde, da man darin eine mögliche Gefahr für die laufende Rekrutie­
rungskampagne in Irland erkannte.27 Bis die Wehrpflicht 1916 eingeführt 
wurde, wurden dort, wie auch sonst in Großbritannien, an das Irland 
noch bis 1921/22 angeschlossen war, patriotische Stücke regelmäßig zur 
Rekrutierung von Soldaten eingesetzt.28 Shaws dramatische Umsetzung, 
welche die irische Perspektive in den Vordergrund rückt, genügte den be­
hördlichen Anforderungen an ein recruiting play jedoch nicht. Denn sein 
Protagonist, der irische Gefreite O’Flaherty, der für einige Tage in die Hei­
mat zurückgekehrt ist, um als ›Held‹ – er ist mit dem Victoria Cross ausge­
zeichnet – eine Rekrutierungskampagne zu unterstützen, entspricht nur 
nach außen dem Bild eines vaterlandstreuen Soldaten, der England be­
herzt an der Front verteidigt. O’Flahertys Einsatz im Krieg hat nichts mit 
patriotischer Inbrunst zu tun, schon gar nicht gegenüber England. Viel­
mehr bietet er sich einerseits als Mittel dar, finanzielle Zugeständnisse für 
sich und seine Mutter zu erwirken, andererseits als Möglichkeit, dem als 

26 Bernard Shaw: O’Flaherty V.C. A Recruiting Pamphlet. In: The Complete Plays. Lon­
don 1965, S. 819–828.

27 Vgl. Heinz Kosok: The First World War in Irish Drama. In: Wolfgang Görtschacher/
Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der moderne Krieg auf der 
Bühne. Lewiston u.a. 1997, S. 33–51, hier S. 40f. Die erste Darbietung fand 1917 in 
einem Theater der Royal Flying Corps an der Westfront statt. Das Gros der Forschungs­
arbeiten zu Shaws O’Flaherty V.C. betrifft die Stellung des Texts innerhalb der britischen 
Rekrutierungskampagne, für welche die irische Perspektive des Autors bestimmend ist. 
Insgesamt ist anzuerkennen, dass sich die irische Literatur von derjenigen Großbritanni­
ens im engeren Sinne unterscheidet, was auf die irischen Unabhängigkeitsbestrebungen 
zurückzuführen ist, welche die literarische Verarbeitung dominieren (vgl. ebd., S. 47).

28 Vgl. Collins: Theatre at War, S. 183f.; Kosok: The Theatre of War, S. 161f.; Steve Nichol­
son: ›This Unhappy Nation‹: War on the Stage in 1914. In: Andrew Maunder (Hrsg.): 
British Theatre and the Great War, 1914–1919. New Perspectives. Houndmills u.a. 
2015, S. 43–64, hier S. 48f.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

45

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


engstirnig und reaktionär empfundenen Irland zu entfliehen.29 Der Text 
führt mithin die in der Öffentlichkeit durchaus wirksame Inszenierung 
der Kombattanten als tapfere Vaterlandsverteidiger vor Augen, welche die 
Teilnahme am Krieg attraktiv mache und der Mobilisierung Vorschub 
leiste – allerdings nur, um sie sogleich durch die Offenlegung der wahren 
Beweggründe O’Flahertys zu entzaubern. Patriotismus wird, wie Heinz 
Kosok treffend festgestellt hat, als ›pseudo-value‹ bloßgelegt.30

Insgesamt ist die kritische Reflexion auf die Bedeutung von Medien 
und Propaganda für die Durchhaltemoral ein zentraler Bestandteil vieler – 
nicht für die Bühne zugelassener – Dramen dieser Zeit, wie zwei weitere 
Stücke aus Frankreich belegen: Les chaînes von Georges Bourdon und La 
paix von Marie Lenéru.

Den Kern von Georges Bourdons Einakter Les chaînes31 bildet die Aus­
einandersetzung zwischen dem Soldaten Robert, der unerwartet aus deut­
scher Kriegsgefangenschaft heimkehrt, und seiner Geliebten Lydie, die 
diametral gegenüberstehende Positionen zum Krieg vertreten. Während 
Lydie für die Beendigung des Kriegs sowie für internationale Verbrüde­
rung einsteht, definiert Robert seine Teilnahme am Krieg als patriotische 
Pflicht, das Vaterland gegen den deutschen Aggressor zu verteidigen. Sei­
ne Bereitschaft zum Weiterkämpfen wird von Lydie indes als verinnerlich­
ter Zwang – versinnbildlicht in der titelgebenden Metapher der Ketten 
(›chaînes‹) – entlarvt und als Verblendung abqualifiziert.32 Ganz anders als 
Mallesons und Shaws Protagonisten durchschaut Robert, der trotz Front­
einsatz und Gefangenschaft leidenschaftlicher Kriegsbefürworter bleibt, 
weder die chauvinistischen Diskurse der Kriegspropaganda, die in ihm 
eine revanchistische Gesinnung befördern, noch erkennt er die wahren 
Drahtzieher des Kriegs in den Politikern.33 Ausbruch wie Fortdauer des 
Kriegs lastet der écrivain-combattant Bourdon entschieden der Manipulati­
on durch Politik und Medien sowie der Manipulierbarkeit der Bevölke­
rung an. Aufgrund dieser Anklage gegen die nationale Kriegspropaganda 
sowie wegen der pazifistisch­internationalistischen Botschaft wurde der 
bereits 1917 verfasste Text erst nach der Unterzeichnung des Friedensver­

29 Vgl. Shaw: O’Flaherty V.C., S. 825–827. Aufschlussreich ist in dieser Hinsicht Shaws
Vorwort (vgl. dazu Stanley Weintraub: Bernard Shaw’s Other Irelands: 1915–1919. In: 
English Literature in Transition, 1880–1920 42 [1999] 4, S. 433–442, hier S. 434).

30 Vgl. Kosok: The First World War in Irish Drama, S. 42; ders.: The Theatre of War, S. 57.
31 Georges Bourdon: Les chaînes. Pièce en un acte. Paris 1921.
32 Vgl. ebd., S. 106f.
33 Vgl. ebd., S. 104f. und 89.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

46

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trags für eine Inszenierung zugelassen, die schließlich am 16. Januar 1920 
an der Comédie Française stattfand.34

Die konträren Haltungen von Robert und Lydie sind in Les chaînes 
zwar geschlechtlich codiert, werden jedoch nicht als Geschlechterkampf 
ausgetragen, wie dies in Marie Lenérus Drama La paix35 der Fall ist. 
Es entstand, wie Bourdons Stück, bereits während der Kriegsjahre und 
gelangte nicht sofort auf die Bühne. Das Odéon inszenierte es erstmals 
1921. Obwohl Lenéru die Arbeit an La paix bereits im Krieg abschloss, 
imaginiert sie eine Nachkriegswelt, in der Friedensverhandlungen in Paris 
im Gange sind, deren Erfolge jedoch gefährdet scheinen. Gemeinsam mit 
dem britischen Politiker Graham Moore versucht die britische Pazifistin 
Lady Mabel, Protagonistin und Sprachrohr der Autorin,36 konstruktiv 
auf die Gespräche einzuwirken. Diese Friedensbemühungen bilden den 
Hintergrund, vor dem Mabel und die restlichen Figuren des Konversati­
onsstücks über den Krieg und seine Bedeutung debattieren. Mabel zufolge 
sei der Krieg nichts weiter als das Produkt männlicher Ambitionen auf 
heroische Bewährung und es sei die allgemein verbreitete Überzeugung 
von der kriegerischen Natur des Mannes, die den Glauben an seine Unver­
meidbarkeit nähre. Stimuliert werde diese Ideologie durch die offizielle 
Meinungsmache, im Text verkörpert durch den chauvinistischen Dichter 
Delisle, der ein romantisiertes Bild von der Aufopferung für das Vaterland 
zeichnet und die erneuernde Kraft des Kriegs beschwört. Während der 

34 Vgl. Isabelle Scaviner: L’idée pacifiste sur scène après-guerre. In: Chantal Meyer-Plantu­
reux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 169–186, hier S. 177f. Scaviners 
Arbeit stellt den einzigen wissenschaftlichen Beitrag zu Les chaînes dar, behandelt neben 
Bourdons Stück auch Charles Mérés La captive (s. Kap. IV.2.1) und Edmond Flegs La 
maison du bon dieu, beide 1920 uraufgeführt.

35 Marie Lenéru: La paix. Pièce en 4 actes. Paris 1922. Die Autorin war damals eine der 
erfolgreichsten, wurde aber mit Ausnahme zweier Arbeiten aus den frühen 1930er-Jah­
ren (Maria Dissen: Marie Lenéru. Gelsenkirchen 1932; Suzanne Lavaud: Marie Lenéru. 
Sa vie – son journal – son théâtre. Paris 1932) von der Forschung kaum beachtet. Eine 
Beschäftigung mit ihr setzte erst langsam im Zuge der feministischen Literaturwissen­
schaft ein (vgl. Claire M. Tylee: Marie Lenéru 1875–1918: [La paix] Peace. France. Intro­
duction. In: dies./Elaine Turner/Agnès Cardinal [Hrsg.]: War Plays by Women. An In­
ternational Anthology. London/New York 1999, S. 46–49, hier S. 47). Zu La paix vgl. 
neben den genannten Arbeiten von Dissen und Lavaud auch Fischer: The French The-
ater and French Attitudes toward War, S. 100–108, sowie Nancy Sloan Goldberg: Wom­
en, War, and H. G. Wells: The Pacifism of French Playwright Marie Lenéru. In: War, 
Literature, and the Arts 14 (2002), S. 165–177.

36 Vgl. Lavaud: Marie Lenéru, S. 159. Dass Lenéru britische Figuren für die Friedensbewe­
gung wählt, ist wohl der soziopolitischen Brisanz des Themas geschuldet (vgl. Tylee: 
Marie Lenéru, S. 48).

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

47

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Krieg in La Paix weitestgehend männlich konnotiert wird, schreibt Mabel 
die Friedenssicherung den Frauen zu, die durch ihre Zeugenschaft die 
Erinnerung an die Kriegsgräuel wachhalten sollen, um der Idealisierung 
des Kriegs durch zukünftige Generationen entgegenzuwirken: »Mais je 
demande aussi les femmes, parce que je leur garde une mission qui est 
proprement la leur, qui est la mienne, celle du souvenir.«37 Das Mehrwis­
sen liegt in Lenérus Werk, ebenso wie in Bourdons, bei der weiblichen Fi­
gur, wohingegen die Männer an den weitverbreiteten Heldenerzählungen 
festhalten, ja Männlichkeit gerade mit soldatischer Pflichterfüllung gleich­
setzen und sich diesem Diktat unterwerfen.38 Denunziert werden wie 
auch bei Bourdon die Medien, doch lenkt Lenérus schon 1917 in La paix 
formulierte Utopie eines Völkerbundes im Sinne Woodrow Wilsons die 
Aufmerksamkeit weg von der alleinigen Verantwortung der Medien hin 
zur Verantwortung der Politik. Mit der Forderung nach einer zwischen­
staatlichen Organisation, die sicherstellt, dass die Friedensverhandlungen 
den Verlierer nicht unverhältnismäßig benachteiligen, was den Revanchis­
mus schüren und einem neuen Krieg den Weg bereiten würde, klagt sie 
bisherige Verfahren der politisch-diplomatischen Friedenssicherung an.39

Besonders laute Kritik spezifisch an der wilhelminischen Kriegspolitik 
übt Lion Feuchtwanger in seinem freilich nicht für die Bühne zugelas­
senen Drama Friede,40 das als drei Seiten umfassender Vorabdruck im 
August 1917 in der Schaubühne und im Frühjahr 1918 als Buchausgabe 
erschien.41 Es handelt sich um eine Bearbeitung der aristophanischen
Komödie Acharnes, die Feuchtwanger mit Partien aus Aristophanes’ Eire­
ne sowie mit zeitgenössischen Anspielungen auf den Ersten Weltkrieg 
anreicherte. Während der attische Bauer Dikaiopolis einen Separatfrieden 

37 Lenéru: La paix, S. 30. Ähnliches formuliert Lenéru über La paix hinaus in vielen ihrer 
Zeitungsartikel, darunter in Le Témoin, 1915 in The Book of France veröffentlicht (vgl. 
Lavaud: Marie Lenéru, S. 152; Tylee: Marie Lenéru, S. 47).

38 Es sei einschränkend angemerkt, dass die Tochter Delisles den Krieg als Möglichkeit 
einer heroischen Bewährungsprobe der Männer glorifiziert, wohingegen der Soldat Jean 
durch Gespräche mit Mabel pazifistische Anschauungen entwickelt.

39 Vgl. Goldberg: Women, War, and H. G. Wells, S. 169f.; Lavaud: Marie Lenéru, S. 148–
150.

40 Lion Feuchtwanger: Friede. Ein burleskes Spiel nach den »Acharnern« und der »Ei­
rene« des Aristophanes. In: Gesammelte Werke in Einzelausgaben XV: Dramen 1. Hrsg. 
und mit einem Nachwort von Hans Dahlke. Berlin/Weimar 1984, S. 201–251.

41 Die Uraufführung fand erst 1954 in Potsdam statt. In der Forschung wird Feuchtwan­
ger in erster Linie für seine literarische Verarbeitung der Exilerfahrung gewürdigt, we­
niger für seine Dramen der Kriegszeit, trotz seiner unheimlichen Produktivität: 1914–
1918 schuf er acht Bühnenwerke, von denen sieben gespielt wurden.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

48

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit dem feindlichen Sparta schließt, wehrt sich sein Gegenspieler, der 
Feldhauptmann Lamachos, vehement gegen Friedensinitiativen und hält 
unnachgiebig an der Idee des Vernichtungskriegs fest: »Ich bleibe bei mei­
ner politischen Richtung. Ich predige Krieg! Krieg bis zur Vernichtung.«42 

Er gibt sich damit als Verkörperung der deutschen politisch-militärischen 
Führung zu erkennen, für die ein ›Verständigungsfrieden‹ anstelle eines 
militärischen Triumphs mitnichten infrage kam.43 In antikem Gewand 
prangert Feuchtwanger die fehlende Bereitschaft der Regierung zu Kon­
zessionen und Friedensverhandlungen an. Er entlarvt darüber hinaus die 
im Hintergrund wirkenden Motive wie nationalistisch-revanchistische Ge­
sinnungen und Kriegsprofitmacherei der Führungspersonen wie der Rüs­
tungsindustrie.

Die genannten Dramentexte von Malleson, Shaw, Bourdon, Lenéru
und Feuchtwanger zeigen, wie früh in den kriegführenden Staaten im­
mense Kritik am blinden ›Hurra-Patriotismus‹ und der Durchhalteideolo­
gie der Heimatgesellschaften, an den Medien und der politischen bzw. 
militärischen Führung geäußert wurde. Gehört wurde sie auf den Bühnen 
durch die strengen Zensurmaßnahmen jedoch nicht. Weitaus mehr Platz 
wurde denjenigen Stücken eingeräumt, die, wie Goerings Kriegerische Feier 
oder Downs Tommy by the Way, die Argumente der Durchhaltepropagan­
da unter Rückgriff auf die Vorstellung eines Verteidigungskriegs in patrio­
tischem Ton reproduzieren. So ist es zwar richtig, dass das Theater als 
Instrument der Durchhaltepropaganda fungierte, doch gab es immer wie­
der Versuche, sich dem zu verweigern und eigenwilligere Interpretationen 
anzubieten.

Erste Bedenken, offene Kondemnation und prospektive Mahnung

Nach Kriegsende ließ die Produktivität der Theater keineswegs nach.44 

Die ausdrücklich patriotischen Stücke verschwanden zwar von den Büh­
nen, wohingegen pazifistische Theaterstücke oft mit gleichnishafter Anla­

II.2.3.

42 Feuchtwanger: Friede, S. 225.
43 Vgl. etwa Jörn Leonhard: Der überforderte Frieden. Versailles und die Welt 1918–1923. 

München 2018, S. 61–69.
44 Vgl. Leon Sachs/Susan McCready: Stages of Battle: Theater and War in the Plays of 

Bernhardt, Raynal, and Anouilh. In: The French Review 87 (2014) 4, S. 41–55, hier 
S. 41, die das französische Theater der Zwischenkriegszeit als »robust sphere of cultural 
production« beschreiben.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

49

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ge oder ungegenständlichem Thema einen immer breiteren Raum einnah­
men – auch in den Ländern der siegreichen Entente. Aus der Retrospekti­
ve verurteilen sie den Krieg, stellen die Gründe seines Ausbruchs sowie 
seiner langen Dauer infrage und zeigen die Unverhältnismäßigkeit der er­
brachten Opfer an.45 Auch befragen die Stücke der unmittelbaren Nach­
kriegszeit das Durchhalten auf seinen Wert als patriotische Pflicht, so 
schon sehr früh Guillaume Apollinaires im vers impaire (in Neunsilbern) 
verfassten Dreiakter Couleur du temps,46 der 1917/18 entstanden war und 
am 24. November 1918, also knapp zwei Wochen nach Waffenstillstand 
und nach dem Ableben des Autors, im Pariser Théâtre Maubel uraufge­
führt wurde. Couleur du temps handelt von der Flucht dreier Männer, des 
wohlhabenden Van Diemen, des Wissenschaftlers Ansaldin de Roulpe 
und des Dichters Nyctor, aus einem vom Krieg bedrohten, aber nicht nä­
her bezeichneten Land. Sie machen sich auf in Richtung Süden, um dort 
den Frieden zu finden. Schließlich landen sie am eisigen Südpol, wo sie 
sich um eine im Packeis konservierte Frau, die Schönheit und Frieden 
symbolisiert, streiten und gegenseitig töten. Dem Kampf fällt auch der 
Einsiedler zum Opfer, der auf einer einsamen afrikanischen Insel einem 
bevorstehenden Vulkanausbruch schutzlos ausgeliefert war und der sich 
der Truppe angeschlossen hatte. Die beiden Frauen Madame Giraume 
und Mavise, welche die Männer auf ihre Reise gegen deren Willen mitge­
nommen haben, erwartet nach deren Ableben der sichere Kältetod. Die 

45 Vgl. Helmuth Kiesel: Konfessionen, Konversionen, Revisionen in der Literatur um den 
Ersten Weltkrieg. In: Michael Braun/Oliver Jahraus/Stefan Neuhaus/Stéphane Pesnel 
(Hrsg.): Nach 1914: Der Erste Weltkrieg in der europäischen Kultur. Würzburg 2017, 
S. 35–62, hier S. 44f.; Lénor Delaunay/Isabelle Scaviner: Plus jamais ça! In: Chantal 
Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 165–168; Fischer: 
The French Theater and French Attitudes toward War, S. 75f.

46 Guillaume Apollinaire: Couleur du temps. Drame en trois actes et en vers. In: Œuvres 
complètes III. Édition de Michel Décaudin. Paris 1966, S. 649–696. Das Stück wird von 
der Forschung nur stiefmütterlich behandelt, da es, gerade im Vergleich mit Les 
mamelles de Tirésias (1917), den Anspruch auf ästhetische Innovation nicht einlöst (vgl. 
Jürgen Grimm: Das avantgardistische Theater Frankreichs 1895–1930. München 1982, 
S. 78f. und 102f.). Zu den wenigen Arbeiten zu Couleur du temps zählen J. G. Clark: La 
poésie, la politique et la guerre: autour de »La petite auto«, »Chant de l’honneur« et 
»Couleur du temps«. In: Michel Décaudin (Hrsg.): Apollinaire et la guerre. Bd. 2. Paris 
1976, S. 7–63; Philipp Rehage: Die Frau im Eis. Bemerkungen zu Guillaume Apolli-
naires Kriegsdrama Couleur du Temps. In: Andrea Grewe/Margarete Zimmermann 
(Hrsg.): Theater-Proben. Romanistische Studien zu Drama und Theater. Münster 2001, 
S. 83–100; sowie der Sammelband mit Dokumenten und Aufsätzen: Michel Décaudin 
(Hrsg.): Clés pour »Couleur du temps«. Paris/Caen 2000.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

50

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ersten beiden Akte dominiert eine Debatte um die Richtigkeit der Ent­
scheidung zur Flucht. Das Figurenpersonal spaltet sich dabei in zwei La­
ger. Auf der einen Seite stehen Van Diemen und Ansaldin, welche die 
Flucht für rechtmäßig halten, da sie die Möglichkeit biete, an einem ande­
ren Ort eine neue Gesellschaft auf friedlicher Grundlage zu stiften. Nyctor 
hingegen, der nur widerwillig aufgebrochen war, appelliert an die Pflicht 
gegenüber dem Vaterland, das seine Bürgerinnen und Bürger brauche. Er 
beruft sich zudem auf sein Dasein als Dichter, dessen Aufgabe es sei, den 
erhabenen Gefühlen, welche die Menschen im Krieg erfasse, mit Worten 
Ausdruck zu verleihen.47 Geteilt wird Nyctors Hochschätzung der natio­
nalen Pflicht von Mavise. Sie hält es, obwohl sie ihren Verlobten im Krieg 
verlor, wiederum für die Pflicht der Frauen, um der Kombattanten willen 
im Land zu bleiben, und sie vergleicht das Engagement jedes Einzelnen 
für die Nation mit Zellen im Blutkreislauf, die alle ihre Funktion zu erfül­
len haben.48 Couleur du temps bleibt in der Bewertung beider Positionen 
ambivalent und lässt keine unkommentiert. So bezeichnet Ansaldin 
Mavise als »esclave / Des grandes paroles collectives«.49 Er macht damit, 
wie bereits die angesprochenen Texte von Malleson, Shaw, Bourdon und 
Lenéru, auf die mediale Vermitteltheit der patriotischen Pflicht, wie sie 
Nyctor und Mavise vertreten, aufmerksam. Mit dem Ende des Stücks wie­
derum gerät die Position Van Diemens und Ansaldins in Zweifel. Ihr 
Schicksal am Südpol ist dasselbe wie in ihrer Heimat und sie fallen im 
Kampf um den Frieden.50 Es bleibt die Frage, welchen Tod man sterben 
soll – denjenigen für das Vaterland oder denjenigen auf der vergeblichen 
Flucht in eine utopische, aber einsame Zukunft. Die beinahe letzten Wor­
te des Stücks, von Madame Giraume gesprochen, lauten richtungswei­
send: »O mon fils je t’avais oublié / Tu mourus en faveur de la vie / Nous 
mourons d’une paix qui ressemble à la mort«.51 Das Selbstopfer für das 

47 Zur referierten Debatte vgl. Apollinaire: Couleur du temps, S. 653–656. Ob Nyctor die 
Ansichten Apollinaires vertritt, ist in der Forschung umstritten. Jean Burgos geht davon 
aus, da Apollinaire Nyctors Namen häufig für seine Sprachrohre wählte (Couleur du 
temps ou l’Enchanteur désenchanté. In: Michel Décaudin [Hrsg.]: Clés pour »Couleur 
du temps«. Paris/Caen 2000, S. 89–120, hier S. 108). Samir Marzouki hingegen ist skep­
tisch, da Couleur du temps die Positionen beider Lager infrage stelle (Couleur du temps ou 
la paix utopique. In: Michel Décaudin [Hrsg.]: Clés pour »Couleur du temps«. Paris/
Caen 2000, S. 121–133, hier S. 122).

48 Vgl. Apollinaire: Couleur du temps, S. 671f.
49 Ebd., S. 672.
50 Vgl. ebd., S. 690–695.
51 Ebd., S. 696.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

51

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vaterland assoziiert Madame Giraume mit Leben, die Flucht hingegen 
mit Tod, was zusätzlich im Raum des Südpols semantisiert wird und in 
der Farbmetaphorik zum Ausdruck kommt. Der Opfertod ihres Sohnes 
(und des Verlobten von Mavise) ist in den Farben der Trikolore gemalt 
(»bleu«, »blanc«, »rouge«), wohingegen im letzten Akt am Südpol ein grel­
les, farbloses Weiß dominiert (»blancheur«, »brille«, »blanche«, »blanc«, 
»splendeurs«, »blancheurs«).52 So scheint Apollinaire in Couleur du temps 
den Vorrang doch der Durchhalteideologie einzuräumen, allerdings weit­
aus weniger eindeutig als in seinen früheren Texten. Laure Michel geht 
davon aus, dass sich Apollinaire an seinem Lebensende mehr und mehr 
von den patriotischen Werten, denen er vor und im Krieg enorme Bedeu­
tung beimaß, distanzierte.53

Während Apollinaires Drama sich einer eindeutigen Festlegung ent­
zieht, wird die nationale Durchhalterhetorik in vielen anderen Stücken 
unmissverständlich abgeurteilt. Zu nennen ist an erster Stelle das Welt­
kriegsdrama schlechthin, Karl Kraus’ Die letzten Tage der Menschheit,54 an 
dem der Autor seit 1915 schrieb. Die Buchausgabe, die 1922 erschien, 
arbeitete Kraus 1929 noch zu einer theatergerechten Bühnenfassung um. 
Eine Aufführung war trotzdem nicht vorgesehen und so gelangte das 
Stück bis auf die Inszenierung des Epilogs 1923 erst nach dem Tod des Au­
tors 1964 auf die Bühne.55 Durchhalteparolen durchziehen leitmotivisch 
das Drama,56 das aus einer losen Szenenabfolge besteht und ein satirisches 
Tableau nicht nur der Wiener Kriegsgesellschaft malt. Zuvorderst die un­

52 Vgl. ebd., S. 660–664 und 685–689. Vgl. dazu auch Burgos: Couleur du temps, S. 106f.
53 Vgl. Laure Michel: Le patriotisme d’Apollinaire. In: Romain Vignest/Jean-Nicolas Cor­

visier (Hrsg.): La Grande Guerre des écrivains: études. Paris 2015, S. 203–222, hier 
S. 221.

54 Karl Kraus: Die letzten Tage der Menschheit. Tragödie in fünf Akten mit Vorspiel und 
Epilog. In: Schriften X. Hrsg. von Christian Wagenknecht. Frankfurt a.M. 1986. Die 
durchaus umfangreiche Forschung kreist um die dramaturgische Gestaltung des Werks 
durch Zitier- und Montagetechnik sowie die darin geäußerte Sprach- und Kulturkritik, 
z.B. Aurnhammer: Die Sprache des Krieges; Theo Buck: Dokumentartheater, »Mars­
theater«. Zur Dramaturgie des Weltkriegs in Karl Kaus’ Die letzten Tage der Menschheit. 
In: Thomas F. Schneider (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des 
»modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie und Film / The Experience of 
War and the Creation of Myths. The Image of »Modern« War in Literature, Theatre, 
Photography, and Film. Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der Bühne. Krieg auf 
der Leinwand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the Screen. Osnabrück 
1999, S. 881–896.

55 Zu Text- und Aufführungsgeschichte vgl. Aurnhammer: Die Sprache des Krieges, S. 99f.
56 Das ›Durchhalten‹ taucht in 25 der 209 Szenen auf.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

52

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


persönliche Formulierung »Jetzt heißt es durchhalten«, die den zeitgenös­
sischen Leserinnen und Lesern aus der Presse vertraut war, wird ständig 
wiederholt und variiert.57 Ihre Mehrfachverwendung in den verschiedens­
ten Kontexten, die von der militärischen Lage an der Front über die 
Mangelwirtschaft im Hinterland bis hin zu Stimmungsbekundungen aller 
Art reichen,58 sowie die Inkompatibilität der Floskel mit der jeweiligen 
Situation stellen sie in ihrer Phrasenhaftigkeit aus. So antwortet der Leh­
rer in der neunten Szene des ersten Akts auf die Bitte eines Schülers um 
einen Toilettengang (»Bitt, ich hab Not«) demagogisch: »Warte, bis bessre 
Zeiten kommen. Du würdest deinen Kameraden mit schlechtem Beispiel 
vorangehen. Das Vaterland ist in Not, nimm dir ein Beispiel, jetzt heißt 
es durchhalten.«59 Die Durchhalteparolen werden daneben selbst solchen 
Figuren in den Mund gelegt, die von den Entbehrungen (noch) nicht 
betroffen sind, sich die Haltung trotzdem aneignen, was die Durchhalte­
rhetorik letztlich ad absurdum führt:

Der Patriot: Der Wiener speziell is ein Prima-Durchhalter. Alle Ent­
behrungen tragen sie bei uns, als ob es ein Vergnügen 
wär.

Der Abonnent: Entbehrungen? Was für Entbehrungen?
Der Patriot: Ich mein, wenn es Entbehrungen geben möcht –
Der Abonnent: Es gibt aber zum Glück keine!
Der Patriot: Ganz richtig. Es gibt keine. Aber sagen Sie – wenn man 

nicht entbehrt – wozu muß man dann eigentlich durch­
halten?

Der Abonnent: Das kann ich Ihnen erklären. Es gibt allerdings keine 
Entbehrungen, aber man erträgt sie spielend – das ist die 
Kunst. Das haben wir seit jeher getroffen.60

Indem Kraus für die Durchhalterhetorik auf Zeitungsmeldungen, Verord­
nungen, militärische Berichte, Gedichte usw. zurückgreift – ca. ein Drit­
tel des Textes ist Zitat61 –, ist die Sprache der Presse und der Literatur 
schon implizit Gegenstand seiner polemischen Kritik. Explizit wird sie, 
wenn der ›Optimist‹ den Beitrag der Literatur zum Durchhalten lobt, 

57 Kraus: Die letzten Tage der Menschheit, S. 102, 229, 263, 279, 347, 400 und 467.
58 Z.B. in den Szenen II,1, II,11, II,32 und IV,11.
59 Ebd., S. 102.
60 Ebd., S. 120f. (Hervorh. i.O.)
61 Vgl. Aurnhammer: Die Sprache des Krieges, S. 108.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

53

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


während der ›Nörgler‹ ihre fehlende Qualität anprangert,62 oder wenn ein 
Hauptmann im Kriegspressequartier einem Journalisten die Richtlinien 
für dessen Bericht diktiert, die auch die Parole »Durchhalten um jeden 
Preis« beinhalten.63

Zu den kritischen Texten zählt weiterhin Vernons Lees (d.i. Violet 
Paget) – nie aufgeführtes – allegorisches Schauspiel Satan the Waster 
(1920).64 Es stellt eine Überarbeitung ihres 1915 als Moralität angeleg­
ten Werks The Ballet of the Nations dar, das sie ausweitete und durch 
einen Prolog, einen Epilog, der die Vorgeschichte des Kriegs mithilfe 
von Filmstreifen und Grammophonplatten rekonstruiert, eine Einleitung 
sowie philosophische Anmerkungen ergänzte. Das Maskenspiel Ballet of 
the Nations, das den zweiten Akt ausmacht und das Herzstück von Satan 
the Waster bildet, wird geleitet von dem Ballettmeister ›Tod‹, eingesetzt 
durch Satan, der Zerstörer aller Tugenden und Strippenzieher des Ganzen 
ist, und teichoskopisch erzählt von der Geschichtsmuse Clio. Der Krieg 
wird zum Tanz stilisiert und es tanzen die kriegführenden Staaten. Im Pu­
blikum sitzen die ›Sleepy Virtues‹, die neutralen Nationen und die ›Ages-
to-Come‹. Das als ›Patriotismus‹ bezeichnete Orchester, das den Tanz an­
heizt, besteht aus allegorischen Figuren menschlicher Leidenschaften wie 
Gier, Misstrauen, Abenteuerlust, Kameradschaft, Idealismus, Heroismus 
u.a. Umsorgt wiederum wird es von »Press and Pulpit«. Allegorisch zeigt 
Satan the Waster damit die Ursachen des Kriegs an, eine Kombination 
aus persönlichen Neigungen und der suggestiven Kraft von Kunst und 
Medien, die gleichsam zum Weiterkämpfen animiert und den Krieg am 
Leben erhält: »Let me remind the Passions about to take their seats in 
the Orchestra of Patriotism that the duration of our performance depends 

62 Vgl. Kraus: Die letzten Tage der Menschheit, S. 248–253.
63 Vgl. ebd., S. 546.
64 Vernon Lee: Satan the Waster. A Philosophic War Trilogy with Notes & Introduction. 

New York 1920. Lee findet in der Forschung immer mehr Beachtung, die sich vor allem 
für eine Einordnung ihres Werks in viktorianische und moderne Literatur interessiert, 
aber auch ihre Haltung zum Krieg in den Blick nimmt, z.B. Mary Jean Corbett: The 
Great War and Patriotism: Vernon Lee, Virginia Woolf, and »Intolerable Unanimity«. 
In: Virginia Woolf Miscellany 91 (2017), S. 20–22; Kirsty Martin: Modernism and the 
Rhythms of Sympathy. Vernon Lee, Virginia Woolf, D. H. Lawrence. Oxford 2013, 
S. 30–80; Gill Plain: The Shape of Things to Come: the Remarkable Modernity of Ver­
non Lee’s Satan the Waster. In: Claire M. Tylee (Hrsg.): Women, the First World War 
and the Dramatic Imagination. International Essays (1914–1999). Lewiston u.a. 2000, 
S. 5–21.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

54

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entirely on their activity«,65 kommentiert der Tod. Eine tragende Rolle 
kommt dabei dem Heldentum zu, dargestellt als »the glorious blind boy 
whom it urges on, goes marching, marching, marching, without know­
ledge of why, whence or whither«.66 Sobald sich bei allen patriotischen 
Leidenschaften Ermüdungserscheinungen bemerkbar machen und sich 
der Tanz verlangsamt, ist das fanatische Heldentum die einzige Passion, 
die weiterhin durchhält und mithilfe von Mitleid und Empörung die 
anderen Leidenschaften revitalisiert.67 Lee illustriert in Satan the Waster 
also auf experimentelle Art und Weise, wie leicht die Menschen sich ihrer 
Ansicht nach manipulieren lassen, wie leicht ihre Gefühle missbraucht 
und in nationalistischen Eifer und blinden Durchhaltewahn umgepolt 
werden können.68

Mit den ›Sleepy Virtues‹, zu denen Lee Weisheit, Gelassenheit, Ehrlich­
keit und Mäßigung rechnet, macht die Autorin auf einen weiteren Aspekt 
aufmerksam. Denn anstatt bändigend in das Kriegsgeschehen einzugrei­
fen, verschließen sie aus Feigheit Augen und Ohren vor dem Gewaltex­
zess.69 Sie versinnbildlichen ein fehlendes Engagement gegen den Krieg. 
Diese Achtlosigkeit, mehr noch die Gleichgültigkeit der Bevölkerung als 
Motor des Kriegs stellt Shaw in den Mittelpunkt seiner satirischen Komö­
die Heartbreak House,70 entstanden 1916/17, uraufgeführt 1920 in New 
York, ein Jahr später in London. Zwar ist nicht eindeutig festzustellen, in 
welchem Jahr das Stück angesiedelt ist, da in dem Konversationsstück 
nicht über den Krieg gesprochen wird – Thema der Gespräche sind die 
verflochtenen Beziehungen und Intrigen der Figuren untereinander. Die 

65 Lee: Satan the Waster, S. 42.
66 Ebd., S. 49.
67 Vgl. ebd., S. 54–56.
68 Ähnlich interpretieren auch Martin: Modernism and the Rhythms of Sympathy, S. 68 

und 73, sowie im Anschluss an sie Corbett: The Great War and Patriotism, S. 21.
69 Vgl. Lee: Satan the Waster, S. 55.
70 Bernard Shaw: Heartbreak House. A Fantasia in the Russian Manner on English 

Themes. In: The Complete Plays. London 1965, S. 758–802. Die durchaus umfangreiche 
Forschung untersucht schwerpunktmäßig intertextuelle Bezüge, etwa zu Anton Tsche­
chows Kirschgarten und William Shakespeares King Lear sowie zu antiken Texten wie 
der Ilias, bspw. Brett Gamboa: King Lear, Heartbreak House, and the Dynamics of Inertia. 
In: Shaw 35 (2015), S. 86–106; Niall W. Slater: Nostoi and Nostalgia in Heartbreak 
House. In: Shaw 37 (2017), S. 11–27; Stanley Weintraub: Shaw’s Troy: Heartbreak House 
and Euripides’ Trojan Women. In: Shaw 29 (2009), S. 41–49. Im Zentrum steht dabei 
häufig die Trägheit der in Heartbreak House gezeichneten Gesellschaft, so auch bei Ata­
lay Gündüz: Bernard Shaw’s Vichian-Hegelian Hero in Heartbreak House (1919). In: 
Idil 6 (2017) 31, S. 873–889.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

55

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzigen Hinweise im ersten Akt erschöpfen sich in den Erfindungen von 
merkwürdig anmutendem Kriegsgerät des exzentrischen Captain Shot-
over. Sie stellen aber keinen expliziten Bezug zum Weltkriegsgeschehen 
her, sodass der Eindruck entsteht, Heartbreak House spiele noch am Vor­
abend des Kriegs. Der Luftangriff am Ende des dritten und letzten Akts 
verweist indes eindeutig auf den Ersten Weltkrieg. Zeppelinangriffe auf 
England wurden vereinzelt seit Ende 1914, vermehrt seit 1915 geflogen.71 

Als autobiographische Quelle diente Shaw möglicherweise der Abschuss 
eines deutschen Zeppelins nördlich von London am 1. Oktober 1916, den 
er persönlich beobachtet hatte.72 Die Zeitangabe »a fine evening at the 
end of September«73 legt eine zeitliche Verortung des Stückes rund um 
den historischen Zeppelinabschuss nahe, sodass davon auszugehen ist, 
dass sich die edwardianische Gesellschaft des Heartbreak House mitten im 
Krieg befindet, auch wenn sie in den ersten beiden Akten von ihm unbe­
rührt zu sein scheint. Die Bombardierung im dritten Akt nehmen die Fi­
guren als Spektakel wahr, das für einen Moment die Langeweile ihres Le­
bens unterbricht: »But what a glorious experience!«, kommentiert 
Hesione Hushabye, die Tochter des Hausherrn, und hofft: »I hope theyll 
come again tomorrow night.«74 Ein Bewusstsein über die Dimension des 
Kriegs scheint den Figuren vollständig abzugehen und er reizt sie nur in 
seiner ästhetischen Dimension. Shaws Kritik richtet sich gegen die Verant­
wortungslosigkeit der dargestellten aristokratischen Gesellschaft gegen­
über den Entwicklungen außerhalb ihrer eigenen Welt. Den Ausbruch des 
Kriegs sieht Shaw deshalb als unausweichlich, seine Fortdauer als Konse­
quenz ihrer Selbstbezogenheit und Apathie.75 Den fehlenden Einspruch 
gegen den Krieg lastet er also nicht, wie Lee, dem blindmachenden Tau­
mel patriotischer Inbrunst an, sondern, im Gegenteil, einem fehlenden 
engagierten Interesse.

Schon um 1920 also kursierten Dramen, die sich im Kontext des heroi­
schen Attentismus kritisch sowohl mit dem propagandistisch-patrioti­
schen Ton von Presse und Literatur als auch mit der leichten Manipulier­
barkeit der Bevölkerung oder im Gegenteil mit deren Trägheit auseinan­
dersetzen. In den darauffolgenden Jahren wurde es hingegen still um die 

71 Vgl. Leonhard: Die Büchse der Pandora, S. 137f. und 353.
72 Vgl. Kosok: The Theatre of War, S. 40.
73 Shaw: Heartbreak House, S. 758.
74 Ebd., S. 802.
75 Ähnlich Gündüz: Bernard Shaw’s Vichian-Hegelian Hero, S. 881–885.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

56

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Durchhaltenarrative. Erst am Ende der 1920er- bzw. am Beginn der 
1930er-Jahre, als ein neuer bewaffneter Konflikt durch das Erstarken der 
Nationalismen insbesondere in Deutschland in den Bereich des Mögli­
chen, ja sogar Wahrscheinlichen rückte, stieg die Zahl pazifistischer Wer­
ke vor allen im Frankreich und Großbritannien beträchtlich an.76 Sie ste­
hen einem neuen Krieg ausdrücklich ablehnend gegenüber und gemah­
nen an die wirkmächtige Durchhalterhetorik der Jahre 1914 bis 1918, die 
nicht wieder unreflektiert von der Bevölkerung übernommen werden dür­
fe. Dies kommt etwa in François Porchés Aristophanes-Bearbeitung La 
paix,77 uraufgeführt am 22. Dezember 1932 in Paris im Théâtre de l’Ate­
lier, zum Ausdruck, die wie die Vorlage Eirene den Sieg des ewigen Frie­
dens über den Krieg feiert.78 Explizit werden, wie teilweise schon 1917 in 
Feuchtwangers Friede, die Kompromisslosigkeit der politischen Führun­
gen und deren gegenseitiges Misstrauen für die anhaltende Dauer des 
Kriegs und das Scheitern der Friedensinitiativen verantwortlich gezeich­
net.79 Zugleich postuliert Porché, dass lediglich ein Überdruss an den Lei­
den des Kriegs und das Nachlassen der Durchhaltebereitschaft in der Be­
völkerung nicht ausreichen, um den Krieg zu beenden. Vielmehr müsse 
man sich beherzt für den Frieden einsetzen:

O cœurs faibles, ne plus vouloir ne suffit pas. Il faut encore vouloir, et vouloir 
fortement le contraire de ce dont on ne veut plus. [...] Je dis qu’il faut vous 
mettre à l’œuvre et montrer du courage. La paix n’est pas une chance, comme 
un objet trouvé, un porte-monnaie qu’on ramasse dans la poussière, rien qu’en 
se baissant un peu. La paix est une conquête, amis.80

Folgerichtig werden die Figuren des Stücks aktiv und entgegen Zeus’ 
Willen, unter Druck durch Kriegsbefürworter wie Nationalisten, Revan­
chisten und Profiteure und mitten im Kriegsgestürm zieht der attische 
Landmann Trygée mit der Hilfe des Chores die Göttinnen des Friedens, 

76 Vgl. Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 75f.; Kosok: The 
Theatre of War, S. 186–188.

77 François Porché: La paix. Adaptation libre en deux parties d’après Aristophane. In: Les 
œuvres libres 149 (1933), S. 133–196. Damals war Porché ein renommierter Literat 
(1923 wurde er für sein Gesamtwerk mit dem Grand prix de littérature der Académie 
française ausgezeichnet), doch heute ist er nahezu vergessen, auch in der literaturwis­
senschaftlichen Forschung. Wenn überhaupt, dann wird er in seiner Rolle als Literatur­
kritiker Charles Baudelaires und Paul Verlaines erinnert.

78 Vgl. Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 118.
79 Vgl. Porché: La paix, S. 140.
80 Ebd., S. 147.

II.2. Der Krieg, die Durchhalteideologie und das Theater

57

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Ernte und des Festes aus einem Schacht, in den sie Polémos, Personifi­
kation des Kriegs, gesperrt hatte. Mit seiner Aristophanes-Aktualisierung 
warnt Porché also vor einem neuen Krieg und regt, wie im Übrigen 
auch Jean Giraudoux in seiner berühmten Mythenbearbeitung La guerre 
de Troie n’aura pas lieu (1935), schon im Vorhinein zu einer engagierten 
Wehrsetzung unter der Bevölkerung an.

***

Die bisher besprochenen Dramen behandeln den ›heroischen Attentis­
mus‹ weitestgehend auf ideeller Ebene. Es handelt sich mit Ausnahme von 
Goerings und Downs Tendenzdramen um Ideen- oder Konversationsstü­
cke, in denen die Bedeutung des Durchhaltens lediglich in der Konfronta­
tion entgegengesetzter Meinungen in der Figurenrede besprochen wird, 
um lose Szenenabfolgen ohne lineare Handlungsführung, welche die 
Durchhalterhetorik ins Lächerliche ziehen, oder um allegorische Überfor­
mungen, die vom konkreten Kriegsgeschehen abstrahieren. Sie bedienen 
dabei ein breites Spektrum an formalen Gestaltungen, aktualisieren antike 
Mythen und mittelalterliche Modelle und nicht selten nutzen sie das 
Genre der Komödie oder integrieren satirisch-witzige Elemente. Sie zeigen 
die Figuren indes nicht in einer konkreten Wartesituation, die ihnen den 
Habitus des Durchhaltens abverlangt. Solche Texte sind Gegenstand der 
beiden folgenden Kapitel, in denen es um die ästhetische Vermittlung 
und Reflexion des (heroischen) Wartens und Durchhaltens geht.

II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater

58

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Warten an der militärischen Front

Frontstücke als Propaganda

Szenen von der militärischen Front auf die Bühne zu bringen, war in 
den Theatern der kriegführenden Länder ein durchaus heikles Unterfan­
gen. Hauptsächlich wollte man das Publikum nicht mit grauenvollen 
Schlachtenszenen schockieren, weil man ein Sinken der Moral in der 
Bevölkerung befürchtete. Überdies konnte die Darstellung der modernen 
Kriegswirklichkeit im Schützengraben mit ihrer alltäglichen Routine, 
dem Kampf gegen Nässe, Kälte und Dreck sowie dem endlosen Warten 
das soldatisch-heroische Bild der Kombattanten, das unter keinen Umstän­
den Schaden nehmen durfte, gefährden. Nichtsdestotrotz erhielten die 
zunächst von Abenteuerlust und Optimismus geprägten Kriegsdramen 
nach und nach einen realistischen Zug, die moderne Kriegsführung rück­
te in den Vordergrund1 und das Ausharren und Durchhalten wurde als 
adäquates Verhaltensideal im Stellungskrieg propagiert.2

In den deutschen Theatern wurde dies am konsequentesten umgesetzt. 
Die Kriegsrealität wurde dort nicht nur, wie vor allem in Großbritannien 
und Frankreich, in Dialogen oder Gesangseinlagen beschworen, wie etwa 
in Henri Goubliers Operette La cocarde de Mimi Pinson (1915),3 sondern 
die Theaterstücke präsentieren die Soldaten eingegraben unter der Erde, 

III.

III.1.

1 Vgl. Steven Beller: The Tragic Carnival: Austrian Culture in the First World War. 
In: Aviel Roshwald/Richard Stites (Hrsg.): European Culture in the Great War. The Arts, 
Entertainment, and Propaganda, 1914–1918. Cambridge 1999, S. 127–161, hier S. 141; 
Collins: Theatre at War, S. 199–203.

2 Am augenscheinlichsten ist dieser Wandel in der Bildästhetik nachzuvollziehen. Wie die 
Forschung aufgezeigt hat, dominierten in der bildlichen Darstellung des Kampfgesche­
hens bis 1916 der Landwehrmann mit Pickelhaube und Nahkampfwaffen sowie Sturm­
szenen; seit 1916 wurden sie von nervenstarken Frontkämpfern und Schützengrabensze­
nerien verdrängt (vgl. Jürgen Reulecke: Vom Kämpfer zum Krieger – Zum Wandel der 
Ästhetik des Männerbildes während des Ersten Weltkriegs. In: Sabiene Autsch [Hrsg.]: 
Der Krieg als Reise. Der Erste Weltkrieg – Innenansichten. Siegen 1999, S. 52–62). Als 
die Darstellung, die diesen Wandel in Deutschland einleitete, gilt Fritz Erlers Plakat zur 
sechsten Kriegsanleihe (Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun, s. Abb. 1; zum Plakat und 
seiner Wirkung vgl. Detlef Hoffmann: Der Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun. Fritz 
Erlers Plakat zur sechsten Kriegsanleihe 1917. In: Berthold Hinz/Hans-Ernst Mittig/Wolf­
gang Schäche/Angela Schönberger [Hrsg.]: Die Dekoration der Gewalt. Kunst und Medi­
en im Faschismus. Gießen 1979, S. 101–114).

3 Zum Liedtext aus der Operette vgl. Krivanec: Kriegsbühnen, S. 184–186.

59

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


umzingelt von Feinden, nahezu schutzlos ausgeliefert und zugleich tap­
fer einem Ende entgegenharrend (Kap. III.1.1 und III.1.2).4 Ein Grund 
hierfür ist sicherlich in der prominenten gesellschaftlichen Stellung des 
Militärs im deutschen Kaiserreich zu suchen, das in Deutschland ein weit 
höheres Ansehen genoss als etwa in Österreich, Frankreich und Großbri­
tannien und kaum aus dem öffentlichen Leben wegzudenken war. Zwar 
wurde das Militär auch in den anderen Ländern im Zuge der Nationali­
sierung im 19. Jahrhundert aufgewertet, doch blieb sein Einfluss auf Poli­
tik, Gesellschaft und Kultur im Vergleich geringer.5 Im Gegensatz dazu 

4 Für eine Analyse der deutschen Frontstücke vgl. bereits Isabell Oberle: Herausforderung 
Drama. Heldenhaftes Warten auf der Bühne am Beispiel des Ersten Weltkriegs. In: dies./
Dennis Pulina (Hrsg.): Heldenhaftes Warten in der Literatur. Eine Figuration des Heroi­
schen von der Antike bis in die Moderne. Baden-Baden 2020, S. 155–176.

5 Vgl. Ute Frevert: Soldaten, Staatsbürger. Überlegungen zur historischen Konstruktion 
von Männlichkeit. In: Thomas Kühne (Hrsg.): Männergeschichte – Geschlechter-
geschichte. Männlichkeit im Wandel der Moderne. Frankfurt a.M./New York 1996, 
S. 69–87, hier S. 76; Jakob Vogel: Nationen im Gleichschritt. Der Kult der ›Nation in 
Waffen‹ in Deutschland und Frankreich, 1871–1914. Göttingen 1997, S. 19.

Abb. 1: Deutsches Propagandaplakat zur Zeichnung von Kriegsanleihen nach einem 
Entwurf von Fritz Erler (1917), Farblithographie, 58,1 x 43,7 cm, Deutsches Histori­

sches Museum, P 57/1438.4

III. Warten an der militärischen Front

60

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lassen sich in England und Frankreich kaum Stücke auffinden, die an der 
Front angesiedelt sind. Auf französischen Bühnen waren, um die Bevölke­
rung nicht mit dem Kriegsgeschehen zu konfrontieren und zu demorali­
sieren, militärische Bilder und uniformierte Soldaten verboten,6 sodass 
der Kampf zwischen Franzosen und den deutschen Feinden vornehmlich 
in einen Spionageplot meist unter Einbindung weiblicher Figuren trans­
poniert wurde.7 Spionagedramen waren auch in England weitaus belieb­
ter als Kampfszenen aus dem Graben- oder gar aus dem Luft­ oder See­
krieg.8 Mithilfe solcher Schauspiele ließ sich der Feind leicht verunglimp­
fen und die Notwendigkeit zur Verteidigung beglaubigen. Eine weitere 
Alternative bestand darin, unkriegerische Szenen allegorisch oder symbol­
haft aufzuladen, um auf diese Weise die konkrete Frontsituation zu umge­
hen und trotzdem auf die Widrigkeiten des Kriegs und die Standhaftigkeit 
der Soldaten aufmerksam zu machen (Kap. III.1.3).

Der militärische Topos des verlorenen Postens

Noch bevor die veränderte Kriegführung mit dem Primat der Defensive 
und der Maschine überhaupt Eingang in die Dramenproduktion des 
deutschen Kaiserreichs fand, entstanden schon erste Gelegenheitsstücke, 
nur selten von Berufsschriftstellern verfasst, die den sogenannten Topos 
des ›verlorenen Postens‹9 aktualisieren und das Beharrungsvermögen des 
deutschen Heeres inszenieren. Solche Stücke folgen einem spezifischen 
Handlungsschema, nach dem ein einzelner oder nur wenige Soldaten 
an vorderster Front in einer scheinbar ausweglosen Situation ausharren 
müssen, um ihre ›vaterländische Pflicht‹ zu erfüllen. Meist sind die Kom­
battanten umzingelt von einer feindlichen, übermächtigen Armee, die 
allmählich näher rückt. Zentral für die Denkfigur ist der Entschluss der 

III.1.1.

6 Vgl. Forcade: La censure en France, S. 328; Krakovitch: Le répertoire parisien de la 
Grande Guerre, S. 38. So gelangte das Drama Verdun, das die Schlacht in sechs Bildern 
zeigt, erst im Juni 1919 auf die Bühne (vgl. ebd., S. 42f.).

7 Vgl. Krakovitch: Women in the Paris Theatre, S. 64f.
8 Vgl. Maunder: Theatre, S. 65f.; Nicholson: The Censorship of British Drama, S. 119. 

Heinz Kosok: The Theatre of War, der über 200 britische und irische Kriegsdramen un­
tersucht, nennt kein Frontstück zwischen 1914 und 1918. Die Bibliographie Andrew 
Maunders (Bibliography of World War I Drama, S. xxix–xcviii) listet unter den 655 Ein­
trägen hauptsächlich Spionage- sowie Melodramen.

9 Zum Topos des verlorenen Postens in der Literatur seit dem Barock vgl. Bluhm: Auf 
verlorenem Posten.

III.1. Frontstücke als Propaganda

61

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Figuren, die Stellung auch unter Inkaufnahme des eigenen Todes und bei 
nur wenig Erfolgsaussichten zu halten. Ein frühes Beispiel für ein Drama 
nach dem beschriebenen Modell stellt das von dem saarländischen Lehrer 
Carl Robert Schmidt verfasste Stück mit dem sprechenden Titel Auf treuer 
Wacht dar, das 1915 als Bühnenmanuskript in der »Sammlung vaterländi­
scher Aufführungen ernster und heiterer Art« Aus grosser Zeit erschien.10 

Es spielt im August 1914 vor der Schlacht bei Tannenberg, an der Ostfront 
also, und zu einer Zeit, in der die militärischen Führungen noch auf eine 
rasche Offensive setzten. Ein Unteroffizier und zwei Soldaten müssen so 
lange in einem abgelegenen Bahnwärterhäuschen abwarten, bis der nahe 
gelegene Bahnhof durch die feindlichen Russen besetzt ist. Dann sollen 
sie die Fernsprechanlage außer Betrieb setzen und zu ihrem Truppenteil 
zurückkehren. Der gesamte Einakter spielt im Raum des Bahnwärterhäus­
chens, wohingegen die Kampfhandlungen sowie die Zerstörungswut der 
russischen Truppen, welche die umliegenden Dörfer niederbrennen, im 
Außenraum bleiben und nur durch Teichoskopien und Botenberichte in 
den Innenraum dringen. Tatsächlich durften Feindfiguren nicht auf der 
Bühne auftreten, um keine feindseligen Reaktionen im Publikum zu pro­
vozieren. Durchaus gängig war es aber, wie hier, den Feind zu diskreditie­
ren oder auch zu ridikülisieren.11 Die gegnerische Aggression legitimiert 
in Auf treuer Wacht nicht nur den Krieg als Verteidigungskrieg, sondern 
dient auch der Heroisierung der drei Protagonisten. Denn mit dem Nä­
herrücken der zahlenmäßig überlegenen Kosaken steigert sich in gleichem 
Maße der Mut der Deutschen, die trotz Lebensgefahr ihren Posten nicht 
verlassen. Ihren festen Entschluss formulieren sie als Gemeinschaft im 
einvernehmlichen »wir« und in feierlich-patriotischem Gestus:

Wehren wollen wir hier, wo wir stehen, dem Feinde das Land unserer Väter. 
[...] Ohne meinen Befehl geht kein Mann der Division auch nur einen Schritt 
zurück. Das erwarte, das verlange ich von euch. Hier stehen wir, hier siegen 
wir!12

10 Carl Robert Schmidt: Auf treuer Wacht. Patriotisches Schauspiel in 1 Akt (nach 
einer wahren Begebenheit im August 1914 vor der Schlacht bei Tannenberg). Leipzig 
1915. Wann und wo das Drama aufgeführt wurde, konnte nicht rekonstruiert werden. 
Schmidt findet in der Forschung, wie die meisten der anderen, unbekannten Autoren, 
die im Folgenden besprochen werden, keine Beachtung.

11 Vgl. Baumeister: Kriegstheater, S. 75.
12 Schmidt: Auf treuer Wacht, S. 7f.

III. Warten an der militärischen Front

62

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die heroische Leistung gründet auf ein Pflichtethos und wird von den 
Figuren unter Aufruf des Bescheidenheitstopos als solches bewertet: »Wir 
haben nur unsere Pflicht getan, Herr Leutnant, wie’s deutschen Soldaten 
zukommt«,13 erklärt der Unteroffizier, als ihnen am Dramenende das Ei­
serne Kreuz versprochen und die durch den Text geleistete Heroisierung 
auf der Handlungsebene beglaubigt wird.

Im selben Jahr wie Auf treuer Wacht erschien ein weiteres Drama 
mit ganz ähnlichen Strukturmerkmalen, Legitimationsstrategien und Mo­
tiven, das sich allerdings mit der Realität des Schützengrabenkriegs aus­
einandersetzt: Für’s Vaterland von Franz Eichler, Volkskundler und Gau­
turnwart aus Mähren.14 Es spielt an einem Wintermorgen des Jahres 
1914 in einem Schützengraben in Polen, wo die wenigen Kombattanten, 
räumlich isoliert, vergeblich auf Ablösung warten, während die feindliche 
Übermacht immer näher rückt – ein typisches Gestaltungsmerkmal der 
Frontstücke. Wie vergleichbare Schauspiele (s. Kap. III.3 und III.4) auch 
verlagert Für’s Vaterland den aristotelischen Handlungsumschwung – in 
Form der erwarteten Ablösung bzw. der Schlacht bei Eintreffen der gegne­
rischen Armee – an den Schluss, dehnt auf diese Weise das Warten der 
Figuren auf den Gesamttext aus und steigert die Spannung auf das Ende 
hin. Dem Fortschreiten der Zeit entspricht dabei, ganz ähnlich wie bei 
Schmidt, eine zunehmende räumliche Verengung, die mit dem Heranna­
hen des Feindes einhergeht. Schließlich kommt es zur Schlacht, während 
der die Szene jedoch leer bleibt. Nur Hurra-Rufe sind zu hören und die 
zurückgebliebenen Verletzten kommentieren den Bajonettkampf in der 
Mauerschau. Um die Stellung zu halten, ist die erfolgreiche Abwehr des 
Angriffs zunächst durch Maschinengewehrfeuer, dann aber im Sturm un­
abdingbar. Die Heroisierung der Kombattanten beschränkt sich demnach 
nicht allein auf ihre Bereitschaft zum Ausharren und Aushalten, sondern 
ist notwendigerweise auch auf die Tat, d.h. den Zweikampf, ausgerichtet. 
Die Reminiszenzen an die traditionelle Kriegführung bestimmen das He­
roische noch wesentlich mit, nehmen jedoch einen ungleich kleineren 
Raum ein als das statisch-attentistische Modell, welches sich somit als 
zeitgemäßeres Heldenideal präsentiert.15 Über das gesamte Drama hinweg 

13 Ebd., S. 21.
14 Franz Eichler: Für’s Vaterland! Ein Kriegsbild in einem Aufzug. In: Deutscher Helden­

mut und deutsche Tapferkeit. Oderberg-Bahnhof 1915, S. 45–74.
15 Damit steht Für’s Vaterland nicht alleine. Auch in anderen Stücken derselben Zeit 

mündet das Warten im Schützengraben in den Sturmangriff, so im zweiten Aufzug von 

III.1. Frontstücke als Propaganda

63

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bis zum Sturm liegt der Fokus im Wesentlichen auf der heroischen Stand­
haftigkeit, und die Soldaten bekennen – wieder in einem vergemeinschaf­
tenden »wir« – feierlich in mehreren Blankversen: »Wir stellen unsern 
Mann! / Die österreich’schen und die deutschen Heere, / Sie stehen fest 
geeint in diesem Kampf. / Durch Blut und Eisen ist der Bund geschlossen. 
[...] Wir halten durch gen jede Übermacht.«16 Die Verteidigung der Stel­
lung scheint für die Soldaten keine Bürde zu sein, Selbstinteresse und Va­
terlandspflicht bilden keine Gegensätze. ›Deutsche Tugenden‹ wie Treue 
und Vaterlandsliebe, Kaiser- und Gottergebenheit, Pflichtbewusstsein, Ka­
meradschaftlichkeit und Opferbereitschaft sowie der Schutz der Heimat 
vor der Aggression der Feinde motivieren sowohl hier in Eichlers Für’s Va­
terland als auch in Schmidts Auf treuer Wacht die Durchhaltebereitschaft.

Beide Dramen lassen sich zweifellos dem Genre der Tendenzliteratur 
zuordnen. Als rasch und aus gegebenem Anlass verfasste Texte, die sich ex­
plizit in den ›Dienst des Vaterlandes‹ stellen, halten sie die inhaltliche wie 
formale Komplexität gering und nutzen die Figuren als Sprachrohre, wel­
che die zentrale, bellizistische Botschaft der Texte – die Bereitschaft zum 
Kampf und das heroisch-soldatische Ideal eiserner Standhaftigkeit – klar 
artikulieren. Die Integration gesungener militärischer Lieder wie Die 
Wacht am Rhein oder der Radetzky-Marsch in einzelnen Szenen vereindeu­
tigt die propagandistische Absicht zusätzlich,17 ebenso wie die Rahmung 
durch einen patriotischen Paratext.18 Das Gros der deutschen Kriegsdra­
men zwischen 1914 und 1918 ist ähnlich tendenziös und setzt auf ver­
gleichbare paratextuelle Rahmungen, vaterländische Lieder und autohe­
roische Selbstaussagen der Figuren zur Propagierung des Kriegs und des 
Militärs. Nur wenige Ausnahmen kommen ohne diese Strategien der Re­
zeptionslenkung aus und präsentieren stattdessen einen inhaltlich oder 

Friedrich Schares Drama Deutsche Helden! (1915) und in Paul Seifferts Dennoch durch! 
(1917).

16 Eichler: Für’s Vaterland!, S. 55.
17 Vgl. etwa Schmidt: Auf treuer Wacht, S. 9, sowie Eichler: Für’s Vaterland!, S. 73f.
18 Auf treuer Wacht erschien in der Sammlung Aus grosser Zeit, verweist auf den von 

Schmidt 1913 herausgegebenen Band Hoch unser Vaterland! und wird von einer Inhalts­
angabe eingeleitet, die »deutsche Tapferkeit, Pflichtauffassung, Treue und kamerad­
schaftliche[n] Geist« zelebriert (vgl. Schmidt: Auf treuer Wacht, o.A. und S. 2). Für’s Va­
terland ist Teil der Sammlung Deutscher Heldenmut und deutsche Tapferkeit, die ein weite­
res Drama sowie Gedichte enthält, den »heldenmütigen und tapferen Turnersoldaten« 
gewidmet ist und über ein nationalistisch gefärbtes Vorwort verfügt, das den Krieg als 
Verteidigungskrieg präsentiert (vgl. Franz Eichler: Deutscher Heldenmut und deutsche 
Tapferkeit. Oderberg-Bahnhof 1915, o.A.).

III. Warten an der militärischen Front

64

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


formal vielschichtigen Text. Einen originelleren Zugang zum Topos des 
verlorenen Postens wählte etwa der österreichische Dramatiker Franz 
Theodor Csokor in Der große Kampf.19 Er greift den militärischen Topos 
des verlorenen Postens zur Inszenierung soldatisch-heroischer Durchhalte­
bereitschaft auf und bindet ihn in eine allegorische, an die jüdische Sama­
el-Erzählung angelehnte Rahmenhandlung ein. Protagonist des expressio­
nistischen »Mysterienspiel[s] in acht Bildern«, das seine Uraufführung am 
10. April 1915 am Volkstheater in Wien erlebte, ist Ego, Inbegriff der 
Selbstbezogenheit, der im ersten Bild eine Erklärung von Gott bzw. des­
sen Diener Cherubim verlangt, weshalb dieser den Krieg zugelassen habe. 
Cherubim rechtfertigt den Krieg unter Verweis auf die kathartische Wir­
kung des Kriegs auf die Menschen, die sich nun für das Vaterland aufop­
ferten. Gleich dem Erzengel Samael soll Ego, der von der Selbstsucht der 
Menschen überzeugt ist und ihr patriotisches Engagement anzweifelt, ge­
meinsam mit Lilith sieben Menschen auf die Probe stellen.20 Entgegen 
Egos Erwartung jedoch widerstehen die namenlosen, typenhaften Figuren 
den Versuchungen, darunter ein Chemiker, der einen Sprengstoff für den 
Kriegseinsatz erfindet, ein Sohn, der trotz der flehenden Mutter in den 
Krieg zieht, und ein Heizer, der auf einem Dampfer nicht desertiert. In al­
ler Deutlichkeit führt Der große Kampf somit das gebotene Verhalten vor. 
Im sechsten Bild mit dem Titel Verlorener Posten wird ebenso das Aushar­
ren zur patriotischen Pflicht stilisiert. Es zeigt einen Leutnant in einem 
Wachhaus an einer nicht näher bezeichneten Grenze, der den Befehl er­
hält, mit seiner kleinen und dem Feind unterlegenen Einheit so lange die 
Stellung zu halten, bis das Regiment in Sicherheit abgezogen ist. Über die 
Handlungsanlage aktualisiert Csokor die Schlacht bei den Thermopylen 
(480 v.Chr.), während der ein kleiner Teil der griechischen Armee die zah­
lenmäßig überlegenen Perser aufhielt, sodass sich der Rest des Heeres zu­
rückziehen konnte.21 Mit einer List will Ego, der sich als Gutsverwalter 
des Schwiegervaters des Leutnants ausgibt, diesen zum frühzeitigen Ab­
zug überreden. Er behauptet, die Verlobte des Leutnants sei in Gefahr und 
benötige dessen Hilfe. Der Leutnant ist hin- und hergerissen zwischen der 

19 Franz Theodor Csokor: Der große Kampf. Ein Mysterienspiel in acht Bildern. Berlin 
1915. In der Forschung steht dieses Drama weit hinter Csokors bekanntestem Stück 
3. November 1918 zurück.

20 Ebenso wie Ego versucht auch Samael, Gegenspieler des Erzengels Michael und im 
rabbinischen Judentum häufig identisch mit Satan, die Menschen zu verführen und zu 
Fall zu bringen, um vor Gott ihre Fehlbarkeit zu beweisen.

21 Im Text selbst fehlen Referenzen auf das antike Vorbild.

III.1. Frontstücke als Propaganda

65

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Pflicht, auf dem Posten zu bleiben, und der Neigung, seiner Geliebten zu 
Hilfe zu eilen. Dabei wird der innere Konflikt aus der Figur ausgelagert 
und in eine Wechselrede zwischen ihr und Ego überführt. Die Selbstüber­
windung des Leutnants – er gelangt im Vertrauen auf eine göttliche Ord­
nung und aus reinem Pflichtethos heraus zur Überzeugung, seinen Platz 
nicht zu verlassen – wird auf diese Weise als agonaler Konflikt mit einem 
Gegenüber inszeniert – im Gegensatz zu den Texten von Schmidt und 
Eichler, wo sie kaum eine Rolle spielt. Der Befehl geht dem Leutnant 
letztlich über alles, auch wenn die eigene Individualität negiert werden 
müsse: »Für mich gibt’s kein Ich. Nur den Befehl.«22 Er ist unantastbar: 
»Ist nichts zu deuten noch zu drehen dran.«23 Obwohl der Leutnant ledig­
lich einen Befehl befolgt und keine ›große Tat‹ vollbringt, wird ihm 
Handlungsmacht zugeschrieben, denn er entscheidet sich erstens bewusst 
gegen die verführerische Alternative und greift dadurch – zweitens – maß­
geblich in den Verlauf der militärischen Operation ein. Aus der Verbin­
dung von Agency sowie Agonalität auf der einen Seite und der Opferbe­
reitschaft sowie dem Pflichtethos auf der anderen gelingt schließlich die 
Heroisierung des Leutnants.

Die Routine des Krieges

Den zuvor genannten Beispielen, die das Ausharren als exzeptionelle 
Ausnahmeerfahrung ›auf verlorenem Posten‹ präsentieren, stehen solche 
Theaterstücke entgegen, die das Warten zur grundlegenden soldatischen 
Erfahrung im Kontext der veränderten Kriegsführung erklären und die 
Implikationen dessen aufwendiger ausloten. Während bei Schmidt, Eich­
ler und Csokor die Wartesituation an sich kaum oder gar nicht themati­
siert wird24 und nur auf die Standfestigkeit und Unnachgiebigkeit der 
Kombattanten abgehoben wird, sind Warten und Durchhalten in jenen 
Dramen nicht voneinander zu trennen. Stellvertretend sei hier auf Paul 
Seifferts Kriegsstück Dennoch durch! (1917) verwiesen.25 Der Dreiakter 

III.1.2.

22 Csokor: Der große Kampf, S. 100.
23 Ebd.
24 Der erste Satz des Dramas Für’s Vaterland – »Ach ja! – Die kalte Nacht, sie dauert lan­

ge, / Wenn man auf vorgerücktem Posten steht« (Eichler: Für’s Vaterland!, S. 49) – stellt 
die einzige Okkurrenz dar.

25 Paul Seiffert: Dennoch durch! Deutsches Schauspiel aus dem Weltkriege. Halle 1917. 
Seiffert ist ebenso unbekannt wie Schmidt und Eichler, sein Drama wird andeutungs­

III. Warten an der militärischen Front

66

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


inszeniert die Meldung der Kriegsfreiwilligen im September 1914 sowie 
ihre Abfahrt an die Westfront (I), das Warten der Soldaten auf den An­
griffsbefehl in einem Unterstand bei Soissons im Januar 1915 (II) und 
das Eintreffen der Nachricht vom Heldentod des Protagonisten Georg 
im Elternhaus (III).26 Aufschlussreich für den Attentismus ist der zweite 
Akt, der sich mit dem Zweifronten- und dem Grabenkrieg im Westen 
auseinandersetzt. Langeweile, der Kampf gegen Schmutz, Nässe und Kälte 
sowie die Sehnsucht nach der Schlacht dominieren den gesamten Akt. 
Während in der Ferne die Kämpfe bereits begonnen haben, lautet der 
Befehl, nach wie vor abzuwarten. Die Spannung steigert sich stetig auf das 
Ende des Wartens hin, das die erfahrene Ereignislosigkeit auflösen soll. 
Bedeutsam ist der eingeschränkte Handlungsspielraum der Soldaten, der 
primär im Raum semantisiert wird: Der Unterstand ist eng und dunkel, 
ruft ein Gefühl des Eingeschlossenseins hervor und wird von den Figuren 
einem »Maulwurfsgraben« gleichgesetzt.27 Die Handlungsoptionen der 
Soldaten beschränken sich mithin auf das ›Ausharren bis zum Angriffsbe­
fehl‹ einerseits, andererseits den frühzeitigen Sturm, der jedoch in ein 
militärisches Desaster münden würde. Die Kampfeslust der Soldaten ma­
nifestiert sich als körperliches Verlangen und somit käme die Aufgabe der 
Wartehaltung einer Niederlage im Kampf gegen sich selbst gleich. Dem 
geduldigen Aus- und Durchhalten, das den Sieg dieser Schlacht verbürgt, 
korrespondiert wiederum die souveräne Selbstbeherrschung. Nachgerade 
das Fehlen von Feindfiguren gibt Raum für den inneren Antagonisten 
und das Warten wird zu einer Bewährung gegen und mit sich selbst. So 
besteht der zweite Akt weniger aus konkreter Handlung als aus den sich 
über seine gesamte Dauer erstreckenden Diskussionen der Soldaten um 
den Wartebefehl, die sich in zwei Lager spalten. Auf der einen Seite steht 

weise besprochen in Andreas Dorrer: »Fluch allen, die den grausen Völkermord entfes­
selten!« – Der Legitimationsdiskurs in Weltkriegsdramen bis 1918. In: Christian Klein/
Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und austra­
lische Perspektiven / The First World War in Drama – German and Australian Perspec­
tives. Stuttgart 2018, S. 21–38.

26 Mit der Dreiteilung variiert Dennoch durch! das typische Handlungsschema der 1914/15 
vorherrschenden Dramen der Mobilmachung, die in der Heimat spielen, den Abschied 
von der Familie und den euphorischen Aufbruch an die Front sowie die glorreiche 
Heimkehr nach einem kurzen Krieg inszenieren; zu diesen Dramen vgl. Jan Rüger: En­
tertainments. In: Jay M. Winter/Jean-Louis Robert (Hrsg.): Capital Cities at War. Paris, 
London, Berlin 1914–1919. Bd. 2: A Cultural History. Cambridge 2007, S. 105–140, hier 
S. 125–127.

27 Vgl. Seiffert: Dennoch durch!, S. 26.

III.1. Frontstücke als Propaganda

67

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Georg, dem die Führung der Mannschaft überantwortet ist und der den 
Wartebefehl gehorsam befolgt, wenn er auch die übermenschliche An­
strengung beklagt, die das Nichtstun erfordere.28 Die übrigen Soldaten auf 
der anderen Seite, die immer wieder auf die Offensivtat drängen,29 dienen 
als Kontrastfiguren. Durch diese Konstellation wird Georgs Ringen mit 
sich selbst auf die Mannschaft projiziert, die internalisierte Agonalität, wie 
auch bei Csokor, ausgelagert und im Dialog sichtbar gemacht. Die Selbst­
verständlichkeit, mit der die Protagonisten von Schmidt und Eichler auf 
ihrem Posten bleiben, wird bei Seiffert aufgegeben. Die Soldaten müssen 
das Warten erst als taktisches Kalkül anerkennen und sich zur Befolgung 
des Wartebefehls durchringen. Georg, dessen Haltung zum einen durch 
seine Außenseiterstellung als exzeptionell gekennzeichnet ist und zum 
anderen durch ihren Vorbildcharakter für die anderen exemplarisch ist, 
gelingt es schließlich, seine Mannschaft trotz der Belastungen im Schüt­
zengraben wie Kälte und Nässe, vor allem aber Ödnis und Langeweile, 
von der Notwendigkeit des Abwartens zu überzeugen. Im Gegensatz zu 
Schmidt, Eichler und Csokor wird der Dimension des Transgressiven, der 
anhaltenden Belastung im Warten, bei Seiffert eine größere Bedeutung 
beigemessen. Die agonale Bewährung mit und gegen sich selbst ist mithin 
als temporäres Phänomen zu denken (zeitliche Transgression). Eine räum­
liche Transgression hingegen, d.i. das Verlassen des Postens, würde der 
Heroisierung entgegenstehen. Der Wartebefehl wird nicht problematisiert 
und es gilt im Dramentext als gesichert, dass seine Befolgung den Schutz 
der Heimat gewährleisten wird. Dem Kaiserreich werde damit Zeit für 
den Durchbruch an der Front im Osten verschafft. So folgt Georgs Han­
deln ausschließlich einem Pflichtethos gegenüber dem Vaterland, wie er 
in alternierenden vier-, fünf- und sechshebigen Jamben feierlich erklärt:

Warum des Schützengrabens Maulwurfsöde? [...]
Warum nur können wir in soviel Dreck und Graus –
warum nur wollen wir im Höllengraben
ganz stille – feste – zähe – übermenschlich warten?!?
Weils nötig ist fürs Vaterland!
[...]
Und wer des Schützengrabens schwere Wartezeit
durch ungeduldges Stürmen stört –:
wer gar in feiger Seelenmattigkeit

28 Vgl. ebd., S. 25 und 30.
29 Vgl. ebd., S. 26–31.

III. Warten an der militärischen Front

68

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nur eine einzge Lücke beut dem Feinde –:
der bringt das ganze Vaterland in Not.
Drum für die liebe Heimat,
für unsre Väter, Mütter und Geschwister
ist uns der Schützengraben not. –
Ists schwer auch – dennoch durch!

Die Soldaten stimmen daraufhin im Chor »Wir wollen warten!« gemeinsam 
ein.30  Dadurch nehmen die Soldaten aktiv und bewusst die abwartende 
Haltung ein und deuten das durch den Befehl auferlegte Warten in ein 
intentionales Handeln im Sinne Webers um. Durch die Aneignung der 
Zwangslage,  die  in der  Annonce ganz explizit  formuliert  ist,  wird den 
Figuren also auch im Warten Agency zugeschrieben. Doch auch Seifferts
Dennoch durch! kommt nicht ohne die Schlacht aus, auch hier bleibt das 
Warten teleologisch auf die Tat ausgerichtet. Am Ende des Akts stürmen 
die Soldaten los,  um einen Nebenabschnitt  im Kampf zu unterstützen. 
Er  spielt  indes  keine  Rolle  mehr,  denn der  Akt  endet  an  dieser  Stelle 
und der  neue setzt  erst  wieder  in der  Heimat ein.  Dazwischen ist  nur 
ein »Sturmlied« zu hören. Der folgende dritte und letzte Akt verkündet 
den  Tod  Georgs,  was  seiner  Opferbereitschaft  emphatisch  Ausdruck 
verschafft. Zudem stellt er unter Verweis auf die bereits erbrachten Opfer 
–  wie  dasjenige  des  Protagonisten  –  einen  Appell  zum Weitermachen 
dar.  Rudolf,  der  an  Georgs  Seite  kämpfte  und  sich  auf  Heimaturlaub 
befindet,  will  umgehend  an  die  Front  zurückkehren,  seine  Gefährten 
unterstützen,  die  Führung  der  Mannschaft  übernehmen  und  den  Sieg 
erringen, um Georgs »Erbe zu verwalten«.31 Sein Freund soll nicht umsonst 
gefallen sein. Damit lässt sich gegenüber Schmidts und Eichlers Texten 
eine Akzentverschiebung beobachten. Während in den 1915 erschienenen 
Stücken die Ideologie des Verteidigungskriegs an erster Stelle steht, um das 
Durchhalten zu legitimieren, betont Seiffert die Schuldigkeit gegenüber 
den Opfertoten. Insofern ist Andreas Dorrer, der zwei Phasen innerhalb 
des  Legitimationsdiskurses  unterscheidet,  zuzustimmen:  Er  differenziert 
einen Diskurs der reinen Kriegslegitimation bis 1916, in dem es in erster 
Linie um den aufgezwungenen Existenzkampf gehe, und einen Diskurs der 
Opferlegitimation ab 1916, in dem die Ideologie des Verteidigungskriegs 

30 Ebd., S. 31.
31 Ebd., S. 59.

III.1. Frontstücke als Propaganda

69

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwar  fortbestehe,  aber  um  die  Notwendigkeit  weiterer  Opfer  ergänzt 
werde.32

Die Darstellung von Routine und Monotonie birgt indes auch das Po­
tential einer kritischeren und unheroischen Analyse des Frontalltags, was 
zum Abschluss am Beispiel des 1919 erschienenen Antikriegsstücks Not­
zeit33 des Hamburger Journalisten Rudolf Michael knapp illustriert wer­
den soll. Während die Akte zwei und drei in der Großstadt spielen und 
die Schwierigkeiten des Protagonisten Jens Brockmann bei der Reintegra­
tion in die Gesellschaft behandeln, ist der erste Akt mit zwei Szenen 
seiner Fronterfahrung gewidmet. Die in den bisher besprochenen Dramen 
evozierten Vorstellungen von Patriotismus, Vaterlandstreue, Pflichtgefühl, 
Opferbereitschaft und Kameradschaft werden in Notzeit in ihr absolutes 
Gegenteil verkehrt. Der Text zeigt von Beginn an einen gebrochenen Sol­
daten, der am unabsehbaren Ende des Kriegs sowie an der erzwungenen 
Untätigkeit leidet. Nach fünfjährigem Kriegseinsatz erlahmt sein Wille, 
verringert sich sein Bemühen um seine Kameraden, schwinden Pflicht­
bewusstsein und Vaterlandsliebe. Im Laufe des Kriegs ist Jens absolut 
handlungsunfähig geworden. Er ist »willenskrank«, wie er selbst feststellt, 
und er führt seine Willenskrankheit zurück auf die »Schlappheit, die mir 
mit Zwang eingeimpft ist«,34 also auf das jahrelange Warten im Schüt­
zengraben. Das Leben an der Front, geprägt von Ungeziefer, Kälte und 
Enge, erfährt zwar nicht nur er als »[n]amenlose Qual«, doch die anderen 
Soldaten überschreiben ihr Leiden mit »Stolz, daß man’s so leidlich fest 
erträgt«,35 und halten aus. In ebendieser Verschränkung von Qual und 
Ertragen gründet das Heroisierungspotential der anderen besprochenen 
Dramen. Indem Michaels Protagonist das Leiden am Warten aber nicht in 
stolzes Ertragen überführt, sondern Resignation und Kampfesmüdigkeit 
akzentuiert, bietet er eine Deutung des Kriegs mit dem Anspruch, das au­
thentische Fronterlebnis von seiner heroischen Überformung zu trennen 

32 Vgl.  Dorrer:  »Fluch  allen,  die  den  grausen  Völkermord  entfesselten!«,  S. 22.  Diese 
Einschätzung bekräftigt zudem das ›vaterländische Heimatspiel in 3 Akten‹ Heimkehr 
(1918) des schlesischen Journalisten und Schriftstellers Franz Kellert. Das Drama rekurriert 
zwar, wie Auf treuer Wacht und Für’s Vaterland, auf den Topos des verlorenen Postens, setzt 
jedoch nicht auf ein konkretes Frontszenario, sondern auf die Bauform des analytischen 
Dramas.  Der  Schwerpunkt  liegt  also  weniger  auf  der  Vermittlung  der  soldatischen 
Warteerfahrung als vielmehr auf dem Heldengedenken, in dem die Würdigung bereits 
erbrachter und als für notwendig befundener Verluste einen besonderen Platz innehat.

33 Rudolf Michael: Notzeit. Schauspiel in drei Akten. Hamburg 1919.
34 Ebd., S. 34 und 35.
35 Ebd., S. 11.

III. Warten an der militärischen Front

70

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und die Psyche der Kombattanten ohne die Verschleierung durch ein Hel­
dennarrativ zu ergründen.

Mit der Fahne in der Hand: Standhalten symbolisch

Verglichen mit Deutschland und auch Großbritannien war es in Frank­
reich schwieriger – selbst mithilfe symbolischer Handlungen – soldatisch-
heroische Durchhaltebereitschaft zu bezeugen, weil uniformierte Soldaten 
auf der Bühne verboten waren.36 So kam das patriotische Theaterstück Du 
théâtre au champ d’honneur der französischen Schauspielerin Sarah Bern­
hardt37 nicht in Frankreich, sondern im London Coliseum auf die Bühne. 
Seine Uraufführung erlebte es dort am 17. Januar 1916 mit Bernhardt in 
der Hauptrolle. Du théâtre au champ d’honneur setzt bei Morgengrauen in 
einem Wald ein. Der junge Soldat Marc Bertrand, in zerschlissener Klei­
dung, mit einem gebrochenen Bein und aus der Brust blutend, erwacht 
dort und rekapituliert Stück für Stück die Schlacht der vergangenen 
Nacht zwischen französisch-britischen und deutschen Truppen, an die er 
sich nur mit Mühe erinnern kann. Seine Verwundung sorgt ihn nur we­
nig, wohingegen der Verlust der Trikolore, die er im Kampf gegen die 
Deutschen verteidigen sollte, ganz von ihm Besitz ergriffen hat.38 Die fran­
zösische Fahne, ohnehin Symbol der Nation, wird in Marcs Rückschau 
weiter mit Bedeutung aufgeladen, insofern ein regelrechter Kampf um sie 
entbrannte, sie zum »centre de carnage«39 wurde, die Deutschen sie ihm 
entreißen wollten und Marc sie unter Einsatz seines Lebens verteidigte. 
Trotz einer Verwundung ließ er die Flagge nicht los und aus Angst, im 
Kampf zu fallen, versteckte er sie in einem Baumstumpf, wo er sie später 
wiederfinden wird. Mit derselben Inbrunst, mit der Marc die Fahne gegen 
die feindliche Armee verteidigte, bangt er über den gesamten Einakter um 

III.1.3.

36 Vgl. Forcade: La censure en France, S. 328; Krakovitch: Le répertoire parisien de la 
Grande Guerre, S. 38.

37 Du théâtre au champ d’honneur. Pièce en un acte crée par Sarah Bernhardt. London 
1916. Ob der Text aus ihrer Feder stammt, ist in der Forschung umstritten. Bernhardt
gibt an, es von einem französischen Soldaten erhalten zu haben (vgl. Susan McCready: 
Staging France between the World Wars. Performance, Politics, and the Transforma­
tion of the Theatrical Canon. Lanham u.a. 2016, S. 31; Sachs/McCready: Stages of 
Battle, S. 42). Du théâtre au champ d’honneur wird in der Forschung kaum ausführlich 
gewürdigt.

38 Vgl. Du théâtre au champ d’honneur, S. 10.
39 Ebd., S. 34.

III.1. Frontstücke als Propaganda

71

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihren Verbleib und fürchtet, sie möglicherweise doch verloren zu haben. 
In dem Maße, wie die Angst um die Flagge den Text durchzieht und sich 
zum Leitmotiv entwickelt, verlagert sich das Kriegsgeschehen zunehmend 
in das Innere des Protagonisten. Der Versuch, sich zu erinnern, wird zu 
einem Kampf gegen sich selbst, gegen das Vergessen, die Schwäche, die 
Ohnmacht und den Tod. Marcs Pflichtgefühl reicht schließlich so weit, 
dass er sich unter Inkaufnahme des eigenen Tods dem eingetroffenen 
Krankentransport verweigert: »je ne partirai pas sans mon drapeau«.40 Als 
er die Trikolore schließlich aus dem Baumstumpf hervorzieht, seine Suche 
abgeschlossen und seine Pflicht erfüllt ist, stirbt er beruhigt und in Frie­
den. Ein britischer Offizier sowie die Krankenschwestern wickeln den To­
ten als Zeichen seiner Vaterlandstreue in die Fahne ein. Die im Drama 
vorgeführte Ineinssetzung von französischer Nationalflagge und französi­
scher Nation, die es beide vor den feindlichen Deutschen zu verteidigen 
gelte, wird nicht zuletzt unterstützt durch das Gedicht Au porte-drapeau 
von Paul Déroulède, das Marc vor seinem Tod in patriotischem Gestus re­
zitiert.41 Es bringt die Analogie in dem Vers »Tu tiens la France dans ta 
main«, der sich in der ersten und achten Strophe wiederholt, unmissver­
ständlich auf den Punkt. Die Hartnäckigkeit des Soldaten, mit der er die 
Fahne schützt, steht metonymisch für seinen Einsatz im Krieg, für seine 
Bereitschaft, bis zum Ende durchzuhalten und erst aufzugeben, wenn das 
Ziel, die Bewahrung der Trikolore bzw. der endgültige Sieg erreicht ist.42 

Zugleich werden mit den Zeilen die konventionellen Propagandaargu­
mente wie Vaterlandstreue und Pflichtbewusstsein, Kampfbereitschaft 
und Standhaftigkeit besungen. Die Ideologie des Verteidigungskriegs so­
wie die revanchistische Stimmung, die im Gros der Theaterstücke dieser 
Zeit eine zentrale Rolle spielen, integriert Bernhardt wiederum durch das 
Gedicht Prière pour nos ennemis von Louis Payen.43

Darüber hinaus interessiert Du théâtre au champ d’honneur in seiner 
metatheatralen Dimension, die Leon Sachs und Susan McCready in den 
Mittelpunkt ihrer Überlegungen stellen. Indem Bernhardt symbolischen 
Repräsentationen wie der Nationalflagge eine enorme Bedeutung beimisst 

40 Ebd., S. 29.
41 Vgl. ebd., S. 40f.
42 Das Motiv der Bewahrung der Nationalflagge während eines Angriffs nutzte einige Jah­

re später auch Émile Mazaud in seinem Einakter L’un d’eux, um seinen Protagonisten 
zu heroisieren – allerdings als Heimkehrergeschichte. Das Stück wurde 1926 unter der 
Regie von Georges Pitoëff am Théâtre des Arts uraufgeführt.

43 Vgl. Du théâtre au champ d’honneur, S. 21–24.

III. Warten an der militärischen Front

72

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und die Theaterbühne mit dem Schlachtfeld parallelisiert – dass Marc 
Bertrand nicht nur Soldat und dann Fahnenträger, sondern auch Schau­
spieler ist, ist mitnichten ein Zufall –,44 schreibt sie den Theatern eine zen­
trale Rolle innerhalb der Kriegsanstrengungen zu, die als kulturelle Leis­
tung nicht hinter der militärischen zurückstehe. Ganz in diesem Sinne 
lässt sich ihr eigener Beitrag im Kulturkrieg auf schauspielerischem Gebiet 
verstehen.45 Sie engagierte sich in der Auslandspropaganda, aber auch in 
den soldatischen Theatern an der Westfront, wo sie in Szenen ihres Propa­
gandafilms Mères françaises und in Eugène Morands dramatischem Ge­
dicht Les Cathédrales spielte. Ihre Auftritte als Tochter Rolands oder als Jo­
hanna von Orléans im Laufe ihrer Schauspielkarriere in den Jahrzehnten 
vor Kriegsausbruch hatten ihr das Image einer französischen Patriotin be­
schert, mehr noch, sie war zu einer Ikone Frankreichs geworden, sodass 
ihre Mitwirkung in den eigenen wie den fremden Stücken ihr Übriges tat, 
um die propagandistische Wirkung der Aufführungen zu erhöhen.46

Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

Seit den späten Kriegsjahren traten neben die patriotischen Schauspie­
le avantgardistische Theaterstücke, die mit den vorherrschenden Darstel­
lungskonventionen brachen und eine alternative Deutung des Kriegs vor­
schlugen.47 Gerade auf deutschen Bühnen gewannen expressionistische 
Antikriegsdramen, die mit neuen Formen wie dem Verkündungs-, Wand­
lungs- oder Stationendrama experimentieren, an Boden. So erschienen 
in der zweiten Kriegshälfte Antigone (1917) von Walter Hasenclever, Ein 
Geschlecht (1917) von Fritz von Unruh, Gas (1918) von Georg Kaiser und 
Die Wandlung (1919) von Ernst Toller.48 In ihrer Mehrheit klagen die Tex­

III.2.

44 Vgl. Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 42–45.
45 Die Namensähnlichkeit der Figur Bertrand mit der Autorin Bernhardt könnte ein zu­

sätzliches Indiz sein, dass Bernhardt die Parallelisierung von Theater und Schlachtfeld 
auf sich selbst ausdehnt und sich in der Figur des Bertrand zur Kombattantin stilisiert.

46 Zu Bernhardts Engagement vgl. Kenneth E. Silver: Sarah Bernhardt and the Theatrics of 
French Nationalism: From Roland’s Daughter to Napoleon’s Son. In: Carol Ockman/
Kenneth E. Silver (Hrsg.): Sarah Bernhardt. The Art of High Drama. New York/New 
Haven 2005, S. 75–97, hier S. 94–96.

47 Vgl. Krivanec: Kriegsbühnen, S. 312–339.
48 Zur expressionistischen Kriegsdramatik vgl. z.B. Holger Kuhla: Theater und Krieg. Be­

trachtungen zu einem Verhältnis. 1914–1918. In: Joachim Fiebach/Wolfgang Mühl-Ben­
ninghaus (Hrsg.): Theater und Medien an der Jahrhundertwende. Berlin 1997, S. 63–

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

73

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te die entmenschlichende Wirkung des industrialisierten Kriegs an und 
beschwören die Geburt eines neuen Geschlechts. Die Ausgesetztheit des 
Menschen im modernen Krieg adressieren viele Texte, aber kaum einer 
geht auf den Habitus des Aus- und Durchhaltens im Krieg ein. In dieser 
Hinsicht stellen Reinhard Goerings Seeschlacht (1918) sowie sein weniger 
bekanntes Stück Scapa Flow (1919)49 zwei bemerkenswerte Ausnahmen 
dar. Die in beiden Dramen dominanten (Kriegs-)Erfahrungen sind Untä­
tigkeit und Warten.

Eine symbolistisch-expressionistische Dramaturgie des Wartens

Sowohl der Seeschlacht als auch Scapa Flow liegt je ein historisches Ereignis 
zugrunde. Die Seeschlacht thematisiert die Skagerrakschlacht vom 31. Mai 
1916, die einzige Seeschlacht des Ersten Weltkriegs, bei der nahezu die ge­
samten Flotten auf deutscher und britischer Seite aufeinandertrafen. So­
wohl die explizite Nennung von ›Skagerrak‹ in der Figurenrede als auch 
Datums- und Uhrzeit- sowie weitere Ortsangaben beglaubigen die Refe­
renz im Text. Scapa Flow inszeniert die Selbstversenkung der in der schot­
tischen Bucht internierten deutschen Flotte am 21. Juni 1919, ein Tag vor 
Ablauf des Waffenstillstands und der angekündigten Auslieferung der 
Schiffe an die Alliierten. Das Drama verschiebt die Handlung allerdings 
von Mittag auf Mitternacht, was das Geschehen atmosphärisch verdüstert. 
Dass Goering für seine beiden Kriegsdramen den Seekrieg wählt, ist eben­
so erstaunlich wie bezeichnend. Auf der einen Seite wurde der Krieg 
hauptsächlich auf dem Land ausgefochten. Die Flotten kamen kaum zum 
Einsatz, sodass die Hoffnungen auf eine Entscheidungsschlacht auf hoher 
See vergeblich blieben. Nennenswerte Auseinandersetzungen zwischen 
Briten und Deutschen fanden bis zur und nach der Skagerrakschlacht kei­
ne statt. Goerings Handlungsorte waren im Krieg nichts weiter als Neben­

III.2.1.

115; Klaus Siebenhaar: Klänge aus Utopia. Zeitkritik, Wandlung und Utopie im expres­
sionistischen Drama. Mit einem Geleitwort von Horst Denkler. Berlin/Darmstadt 1982, 
S. 105–140.

49 Reinhard Goering: Seeschlacht. In: Prosa, Dramen, Verse. München 1961, S. 269–318; 
ders.: Scapa Flow. In: Prosa, Dramen, Verse. München 1961, S. 319–363. Während die 
Seeschlacht in der Forschung häufig untersucht wurde, ohne dass »die Intention des Stü­
ckes [›ausformuliert‹]« werden konnte (Heinrich Anz: Absolute Gemeinschaft: Zum De­
zisionismus in Reinhard Goerings Tragödie Seeschlacht. In: Text & Kontext: Sonderreihe 
6 [1978] 1/2, S. 200–214, hier S. 201), wird Scapa Flow nur am Rande behandelt.

III. Warten an der militärischen Front

74

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schauplätze. Auf der anderen Seite aber greift Goering damit auf eine 
Konstellation zurück, die nachgerade von einem erzwungenen Warten ge­
prägt ist.50 Was die Selbstversenkung betrifft, so waren die Schiffe der kai­
serlichen Hochseeflotte seit November 1918 interniert und die Besatzung 
wartete seither auf eine Entscheidung der Briten. Die Selbstversenkung 
fand erst mehr als ein halbes Jahr nach der Überführung der Schiffe statt. 
Auf die Skagerrakschlacht warteten die Matrosen sogar noch länger, seit 
Kriegsausbruch beinahe zwei Jahre. Beide Dramen fokussieren die letzten 
gespannten Augenblicke vor den erwarteten Ereignissen.

Wie sind diese Momente gestaltet? Auch wenn es sich bei der See­
schlacht um einen Einakter handelt, so lässt er sich doch in drei Teile 
gliedern.51 Der erste Abschnitt, der bis zum Einschlafen der Matrosen 
reicht,52 dient als Exposition der Situation und der Charaktere. Er zeigt 
die Figuren in Erwartung der Schlacht und besteht nur aus Gesprächen, 
ohne dass sich Umstände oder Personal verändern. Die folgende, zweite 
Partie umfasst den Dialog zwischen dem ersten und dem fünften Matro­
sen.53 Thema ist der Vorsatz des fünften Matrosen zu meutern, um sich 
der bevorstehenden Schlacht zu entziehen. Unterbrochen wird die Aus­
sprache durch Ausrufe der anderen, schlafenden Matrosen, die in ihren 
Träumen die Schlacht antizipieren. Das letzte Segment des Dramas ist die 
Schlacht selbst.54 Erst bricht Jubel aus, dann wird das Schiff bombardiert 
und die Matrosen werden mit Giftgas außer Gefecht gesetzt und getötet. 
Insgesamt ist der Einakter symmetrisch aufgebaut: Der Erwartung des 
ersten Teils entspricht die Erfüllung im dritten Teil.55 Zugleich weist das 

50 Dem Seekrieg oder genauer: dem Ausbleiben der erwarteten Seeschlachten ist die Stu­
die von Nicola Wolz: Das lange Warten. Kriegserfahrungen deutscher und britischer 
Seeoffiziere 1914 bis 1918. Paderborn u.a. 2008, gewidmet. Wolz geht der Frage nach, 
wie britische und deutsche Flottenoffiziere mit der Diskrepanz zwischen der Erwartung 
eines entscheidenden Kampfes und dessen Nichteintreffen und damit der langen Untä­
tigkeit umgingen.

51 Eine ähnliche Einteilung nehmen vor: Anz: Absolute Gemeinschaft, S. 205; Sigrid 
Mayer: Reinhard Goerings Seeschlacht: ›Klassisches‹ Drama des Expressionismus. In: Se­
minar 14 (1978), S. 45–62, hier S. 46f.; Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 167; 
Solomon: Die Kriegsdramen Reinhard Goerings, S. 12f.; Bernd Stenzig: »Wo hast du so 
schöne Gleichnisse und Bilder her?« »Seeschlacht« von Reinhard Goering. In: Wolfgang 
Wirth/Jörg Wegner (Hrsg.): Literarische Trans-Rationalität. Würzburg 2003, S. 415–453, 
hier S. 438.

52 Goering: Seeschlacht, S. 271–283.
53 Ebd., S. 283–301.
54 Ebd., S. 301–318.
55 Ähnlich Anz: Absolute Gemeinschaft, S. 205.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

75

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Drama Ähnlichkeiten mit der klassischen Tragödie auf:56 Die Einheit von 
Ort, Zeit und Handlung ist streng gewahrt.

Einziger Handlungsort ist der Panzerturm des U-Boots. Ähnlich wie 
die modernen Einakter der 1890er-Jahre moduliert die Seeschlacht einen 
hermetisch abgeschlossenen Raum, welchen die dem Tod geweihten Figu­
ren nicht verlassen können. Er ist klaustrophobisch eng und niedrig – ein 
geschlossenes System, aus dem es kein Entrinnen gibt und das die Unfrei­
heit der Figuren von vornherein abbildet. Figurenauftritte bzw. -abtritte 
gibt es nicht, bis auf zwei Matrosen, die im Laufe des Stücks zur Gruppe 
hinzustoßen. Die langen Präsenzen der übrigen Figuren auf der Bühne 
erzeugen den Eindruck von Einförmigkeit und Stasis, was sowohl die 
Langeweile des Wartens als auch die mangelnde Handlungsfähigkeit des 
Personals veranschaulicht. Der Panzerturm wird so symbolisch zum Sinn­
bild der personalen Ohnmacht aufgeladen. Dass er sich zudem auf offener 
See fortbewegt – im Gegensatz zu den in ihm eingesperrten Matrosen, 
die an Ort und Stelle verharren –, verdeutlicht ihr Ausgeliefertsein zu­
sätzlich. Mit der Isoliertheit und Beengtheit des Innenraums kontrastiert 
außerdem die offene, unbegreifliche Weite des Meeres. Die Unfassbarkeit 
des Außenraums wird in teichoskopischen Berichten an der Luke oder in 
Gesprächen evoziert:

Der erste Matrose: Wir fahren hier schon lange auf dem Meer, Wasser 
unter und Himmel über uns. Das ist nicht gleichgültig 
für uns.

Der fünfte Matrose: Dies endlose Gewässer und dieser ewige Himmel regen 
die Seelen auf und lassen uns nicht zur Ruhe kommen. 
Die Seele wacht, wenn sie auf Wellen starrt und wenn 
der Wind öde im Takelwerk singt.57

Aus diesen Charakteristika ergibt sich für den Panzerturm der Seeschlacht 
eine symbolistische Raumkonzeption, die allerdings durch die Bezogen­
heit des Schauplatzes auf ein empirisches Außen, die Nordsee, gebrochen 
ist.58 Ferner wirkt die Darstellung der Schlacht im dritten Teil nicht mehr 
nur symbolistisch, sondern auch naturalistisch. Die Signale, die Geschos­

56 Mayer: Reinhard Goerings Seeschlacht, S. 47, geht sogar so weit, das Fünf-Akt-Schema 
der klassischen Tragödie auf das Drama zu projizieren.

57 Goering: Seeschlacht, S. 287.
58 Vgl. Stenzig: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 428. Der Raum in 

symbolistischen Dramen ist dagegen autonom und nur auf sich selbst beschränkt.

III. Warten an der militärischen Front

76

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


se, das Gas und auch die Lichtregie geben den Anschein einer realen 
Bombardierung.

Die Zeitkonzeption der Seeschlacht entspricht in ihrer Konzentration 
auf »einen engen Zeitausschnitt ohne Unterbrechung, mit einer starken 
Spannung zum Ende hin (dem Tod)«59 ebenfalls derjenigen des symbolis­
tischen Einakters. Das Drama beginnt am Nachmittag um vier Uhr,60 

endet kurz nach Sonnenuntergang,61 verläuft linear und ohne Zeitsprün­
ge und ist durch die erwartende Haltung der Figuren stets auf das Ende, 
d.h. die Schlacht und den Tod, ausgerichtet. Im ersten Drittel des Texts, 
in dem nichts geschieht, strukturieren Zeitangaben in der Figurenrede, 
die von ›vier Uhr‹ bis ›dreiviertel fünf‹ reichen,62 den Text. Der Kontrast 
zwischen der äußeren Ereignislosigkeit und den voranschreitenden Zeit­
angaben unterstreicht die Statik des ersten Teils. Die Uhrzeit ›halb fünf‹ 
geben die Matrosen sogar zweimal an,63 sodass der Eindruck erweckt 
wird, die Zeit stehe still. Mit dem Meuterergespräch, also mit der ersten 
Veränderung im Stück, verschwinden die Zeitangaben.64 Rhythmisiert 
wird dieser erste Teil ferner durch Wiederholungen. Die Ermahnung zu 
schlafen etwa kehrt im ersten Teil fünf Mal wieder.65 Diese Repetitions­
strukturen, zu denen auch Leitmotive wie der Tanz, die Insel Samoa oder 
das Zeichen am Himmel zählen, akzentuieren auf formaler Ebene die 
fehlende Entwicklung an Bord des Schiffs.

Der Wartesituation ebenso wie der erwarteten Schlacht gegenüber 
verhalten sich die Figuren durchaus unterschiedlich gemäß der eigenen 
Weltanschauung. Es handelt sich bei ihnen dennoch nicht um individuel­
le Persönlichkeiten. Sie tragen keine Namen, nur Nummern, und sind 
Repräsentanten kontrastierender Mentalitäten.66 Einerseits verweist die 
Durchnummerierung der Matrosen wieder auf symbolistische Vorbilder 
wie Maurice Maeterlincks Les aveugles. Andererseits ist die eindimensio­
nale Charakterisierung der Figuren als Typen auch ein Spezifikum des 

59 Peter Sprengel: Literatur im Kaiserreich. Studien zur Moderne. Berlin 1993, S. 240.
60 Vgl. Goering: Seeschlacht, S. 273.
61 Vgl. ebd., S. 306.
62 Vgl. ebd., S. 273, 276, 280 und 282.
63 Vgl. ebd., S. 276 und 280.
64 Vgl. auch Stenzig: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 438f.
65 Vgl. Goering: Seeschlacht, S. 273, 275, 276 und 280.
66 Vgl. Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 166; Sprengel: Literatur im Kaiser­

reich, S. 242; Stenzig: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 429. Ihre 
Positionen werden im nächsten Abschnitt besprochen.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

77

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


literarischen Expressionismus. Ebenso ist der pathetische Stil, der mit der 
vulgären Seemannssprache alterniert, kennzeichnend für die expressionis­
tische Dramatik. Obendrein beginnt die Seeschlacht ganz in expressionisti­
scher Manier mit einem Schrei.67 Während sich Goering in der Zeit- und 
Raumkonzeption also noch am Symbolismus orientiert, sind Figuren und 
Sprache schon dem Expressionismus verpflichtet.

Auf inhaltlicher Ebene der Seeschlacht gehen Warten und Ich-Verlust 
bzw. Verfall zwischenmenschlicher Beziehungen als zwei der zentralen 
Themen des Expressionismus Hand in Hand. Die Namenlosigkeit der 
Figuren, die Uniform sowie der Einsatz von Gasmasken am Ende, wel­
che die Personen nahezu ununterscheidbar machen,68 sind nur die augen­
scheinlichsten Belege dafür. Wenn der fünfte Matrose klagt: »Zwei Jahre 
schon schweigt die frohe Weise. Zwei Jahre irren wir hier auf dem Was­
ser blind und besessen, tötend, Tod findend. Keiner entsinnt sich mehr 
eines anderen, keiner weiß anderes mehr, keiner kann anderes mehr, 
als Töten und Sterben«,69 dann wird deutlich, dass Individualität, Mensch­
lichkeit, Selbstbestimmung und soziale Interaktion vor dem Hintergrund 
des (See‑)Kriegs im Niedergang begriffen sind. Dafür wird in erster Linie 
die aufgezwungene Passivität des langen Wartens verantwortlich gemacht: 
»Warten, Untätigkeit: Dies Gift zehrt Männer schneller als eingesperrte 
Brunst.«70 Überhaupt scheinen die Matrosen das Warten kaum aushalten 
zu können. Der zweite und der dritte Matrose jammern im Schlaf: »Wann 
hört das Warten auf?«,71 und das Meutervorhaben des fünften Matrosen 
lässt sich verstehen als ein verzweifelter Versuch, die Untätigkeit zu been­
den, wie der vierte Matrose erkennt: »Die Krankheit kennen wir. Sobald 
es zu bummen anfängt, ist es vorbei. [...] Geht eben allen so, die nicht 
warten können.«72 Tiermetaphern wiederum spezifizieren das Warten und 
überführen es in pure Passivität, in reines Ausgeliefertsein. Am häufigsten 
vergleichen sich die Matrosen mit gemästeten Schweinen auf dem Weg 
zur Schlachtbank73 und stilisieren sich auf diese Weise zu wehrlosen Op­

67 Vgl. Goering: Seeschlacht, S. 270.
68 Sobald die Figuren die Gasmasken aufziehen, werden sie im Paratext nicht mehr als 

erster, zweiter, dritter,... Matrose benannt, sondern nur noch mit »Der am Rohr« oder 
»Stimme«.

69 Ebd., S. 290.
70 Ebd., S. 274.
71 Ebd., S. 284.
72 Ebd., S. 282.
73 Vgl. ebd., S. 272, 284, 297, 311, 312 und 317.

III. Warten an der militärischen Front

78

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fern. Außerdem adressieren sich die Matrosen gegenseitig als Esel,74 was 
die Determiniertheit und die Unkenntnis der Figuren vermittelt. Aller­
dings ist einschränkend anzumerken, dass sich die Matrosen auch bewusst 
weigern, aktiv zu werden. So mahnt der dritte Matrose den zweiten zu 
Geduld,75 und der erste Matrose erteilt dem fünften den Rat, nicht zu 
meutern und nicht in den Verlauf des Geschehens einzugreifen: »Tun ist 
verflucht immer. Laß werden! Warte, wie es von selbst kommt! Durch 
Tun zerstörst du immer, was an den Dingen groß und wertvoll ist.«76 Die 
Untätigkeit ist zwar von außen auferlegt, doch die Verantwortung, sich 
daraus zu befreien, tragen die Figuren.77

Der fünfte Matrose ist letztlich der einzige, der sein Leben in die Hand 
nehmen will. Sein Meutervorhaben ist einerseits getragen von der Sehn­
sucht nach einer Tat, andererseits angefacht durch ein Gespräch zwischen 
einem Mann und einem jungen Seekadetten, wahrscheinlich Vater und 
Sohn, das er im Hafen belauscht hat. Der Mann lässt den Jungen in 
den Krieg ziehen im Wissen, dass er nie zurückkehren wird, mahnt ihn 
aber, daran zu denken, was »sein kann zwischen Mensch und Mensch«.78 

Um sich dem Ideal solch einer zwischenmenschlichen Verbundenheit 
anzunähern, will sich der fünfte Matrose dem Krieg verweigern. Seine 
Entscheidung ist gleichwohl paradox, da die Beziehung zwischen den 
Belauschten aufgelöst wird und diese dem Krieg letztlich bejahend gegen­
überstehen. Sobald die Bombardierung beginnt, lässt der fünfte Matrose 
schlagartig von seinem Plan ab. Von der Schlacht wird er regelrecht mit­
gerissen, er erfährt einen Moment des gesteigerten Lebens79 und geht in 
der Männergemeinschaft auf: »Jetzt kennt sich wieder Mann und Mann, 
jetzt erwächst etwas zwischen Männern, das alle Not aufwiegt«,80 ruft er 
im Kampf aus. Die Schlacht löst für ihn demnach ein, was »sein kann 
zwischen Mensch und Mensch«. Der Rausch der Schlacht und die Feier 
der Brüderlichkeit erinnern zwar wieder an expressionistische Dramatur­

74 Vgl. ebd., S. 274, 277, 303, 312 und 317.
75 Vgl. ebd., S. 274.
76 Ebd., S. 299.
77 Vgl. dazu auch William J. Lillyman: Reinhard Goering’s Seeschlacht: The Failure of the 

Will. In: German Life & Letters 22 (1968/69), S. 350–358, hier S. 353f.
78 Goering: Seeschlacht, S. 294f. und 295; ähnlich S. 292, 293 und 293f.
79 Vgl. ebd., S. 310: »Mir gefällt die Schlacht. Gleich werden wir auch dran glauben müs­

sen, aber vorher atmen unsere Lungen mal, jagen unsere Herzen mal, zucken die Mus­
keln mal.«

80 Ebd., S. 311.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

79

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gien. Die Entwicklung des fünften Matrosen indes vom Außenseiter über 
den Meuterer hin zum wesentlichen Bestandteil der soldatischen Gemein­
schaft entspricht nicht der in expressionistischen Dramen üblichen Wand­
lung des Protagonisten zum ›neuen Menschen‹ nach einem religiösen Be­
kehrungs- oder Erweckungserlebnis und sie ist nicht, wie dort üblich, von 
einer chiliastischen Erlösungshoffnung bestimmt. Das Schlachterlebnis 
des fünften Matrosen indiziert vielmehr die Vergeblichkeit aller Versuche, 
von der Fremd- zur Selbstbestimmung zu gelangen. Autonomes Handeln 
ist im Krieg eben nicht möglich.81

Mit der Schlacht im dritten Teil erfolgt sodann auch keine wirkliche 
Hinwendung zur Tat. Denn statt den Krieg aktiv zu führen, erleiden 
ihn die Figuren als passive Opfer.82 Der vierte Matrose fordert seine Kame­
raden zwar zum Schießen auf83 und der fünfte Matrose behauptet am 
Ende, geschossen zu haben,84 doch die Regieanweisungen zum Beschuss 
von außen, zu Explosionen im Turm, zu Tumulten und schließlich zu 
den sterbenden Personen überwiegen die Selbstäußerungen der beiden 
Figuren bei Weitem.85 Die Viktimisierung der Matrosen erreicht ihren 
Kulminationspunkt, sobald diese in Gebetshaltung erst um ihr Leben, 
dann um den Tod flehen.86 Wo sie zu Objekten von Krieg und Gewalt 
degradiert werden, wird die alleinige Handlungsmacht der die Matrosen 
überwältigenden Schlacht zugeschrieben. In den repetitiven Ausrufen 
»Die Schlacht geht weiter«87 wird sie gar personifiziert und erhält Subjekt­
status. Die passive Haltung der Figuren im ersten Teil hält während der 
Schlacht mithin an. Die Matrosen sind ihr schutzlos ausgeliefert und das 
Warten auf die Schlacht wird ersetzt durch ein Warten auf das Ende des 
Angriffs bzw. auf den eigenen Tod.

Insgesamt verleihen die statische Dramaturgie, die namenlosen Figuren 
in Erwartung ihres Untergangs, die Verdichtung des Geschehens in einen 
komprimierten Zeitausschnitt sowie an einen hermetischen Ort der See­
schlacht ein stark symbolistisches Gepräge, das wiederum durch expressio­
nistische Elemente wie die Typisierung der Figuren, das Thema der Entin­
dividualisierung oder die vitalistische Kampfeslust angereichert wird. Die 

81 Vgl. Lillyman: Reinhard Goering’s Seeschlacht, S. 356f.
82 Ähnlich interpretiert Lescot: Dramaturgies de la guerre, S. 186.
83 Vgl. Goering: Seeschlacht, S. 314f.
84 Vgl. ebd., S. 318.
85 Vgl. ebd., S. 305, 308–310, 312 und 314–317.
86 Vgl. ebd., S. 315–317.
87 Vgl. ebd., S. 311, 312, 314, 315, 317 und 318.

III. Warten an der militärischen Front

80

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kombination beider Stiltendenzen ist indes nicht ungewöhnlich für die 
Avantgardekunst im Krieg. Schon 1914 hatte Hanns Johst einen Einakter, 
Die Stunde der Sterbenden, veröffentlicht, der die Kriegssituation am Bei­
spiel einer Gruppe Versprengter nach der Schlacht und kurz vor deren 
Ableben behandelt und sich maßgeblich an Maeterlincks Les aveugles 
orientiert.88 Auch Johst vereint Bestandteile des maeterlinckschen drame 
statique mit dem expressionistischen Lebenskult. Im Vergleich zu Johst
entfernt sich Goering jedoch weiter von Maeterlinck. Denn während Johst
wie sein Vorbild den Tod als Epiphanie verklärt, handelt es sich in der 
Seeschlacht um einen profanen Schlachtentod.89

In seinem Stück Scapa Flow übernimmt und variiert Goering die zen­
tralen Gestaltungselemente der Seeschlacht, wobei das naturalistische Mo­
ment der Schlacht zurückgenommen wird und symbolistische wie auch 
expressionistische Darstellungstechniken stärker zum Tragen kommen. 
Thema des Dramas ist die innere Befindlichkeit der Matrosen auf den 
in Scapa Flow internierten Schiffen vor Ende der Waffenruhe. »Die Frist 
läuft heute ab«,90 heißt es im Text. Im Gegensatz zur Seeschlacht besteht 
Scapa Flow aus zwei Akten und mit dem Aktwechsel geht ein Ortswechsel 
einher. Während der erste Akt auf dem Schiff des deutschen Admirals 
spielt und die Matrosen in Wartestellung zeigt, wechselt der zweite auf das 
gegenüberliegende englische Flaggschiff, von wo aus die Selbstversenkung 
der deutschen Flotte teichoskopisch beschrieben und bewertet wird. Die 
Einheit von Handlung und Zeit ist gewahrt. Das Stück beginnt kurz vor 
Mitternacht und endet kurz nach Mitternacht. Da der zweite Akt aus 
englischer Perspektive den letzten Teil des ersten Akts wiederholt, dauert 
die Spielzeit sogar länger an als die gespielte Zeit. Die knappe Zeitspanne 
sowie die Bezogenheit des Dramas auf sein Ende, das zugleich auch das 
Ende des Wartens bedeutet – die Selbstversenkung –, entsprechen wie in 
der Seeschlacht der symbolistischen Dramenästhetik.

Die Situation des Wartens wird im ersten Akt veranschaulicht. Mit 
hochgezogenen Knien sitzen die Matrosen am Boden und starren auf das 
Meer. Der Ablauf der Frist ist ihnen bekannt, aber was dann mit den 
Schiffen geschehen soll, entzieht sich ihrer Kenntnis. Sie warten, ohne 

88 Vgl. Sprengel: Literatur im Kaiserreich, S. 251–253. Für einen knappen Abgleich von 
Die Stunde der Sterbenden mit der Seeschlacht vgl. außerdem Solomon: Die Kriegsdramen 
Reinhard Goerings, S. 24–26.

89 Vgl. Sprengel: Literatur im Kaiserreich, S. 252f.
90 Goering: Scapa Flow, S. 390.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

81

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu wissen worauf, und sind ihrem Schicksal, das sie nicht beeinflussen 
können, hilflos ausgeliefert. In der avitalen Bewegungslosigkeit der Figu­
ren verdichtet sich ihre Ohnmacht. Sie fühlen sich wie Tote, die auf den 
Schiffen begraben sind,91 jegliches Leben ist aus ihnen gewichen, sie sind 
antriebslos und verloren. Eine Initiative zur Aktion zeigen sie nicht. Statt­
dessen klagen sie über die Zeit, die nicht voranzuschreiten und ebenso 
wie die Matrosen stillzustehen scheint. In der parataktischen, elliptischen 
Syntax, der Wiederholung des einsilbigen »still« in den ersten beiden 
Versen sowie dem Parallelismus im vierten und fünften Vers spiegeln sich 
Stillstand und Eintönigkeit, die das Dasein der Matrosen kennzeichnen:

Still liegt die Zeit,
Still.
Sie tut keinen Schritt mehr.
Sie dehnt sich vorwärts,
Dehnt sich rückwärts,
Nur Zeit,
Nichts weiter.92

Lediglich ein Offizier versucht, die Monotonie an Bord zu unterbrechen, 
indem er die Matrosen mit den Worten »Haltet das Leben wach!« zu gro­
tesk wirkenden Gymnastikübungen auffordert.93 Während die Matrosen 
seinem Befehl anfangs noch Folge leisten, widersetzen sie sich mit der 
Zeit, weil sie keinen Sinn mehr darin sehen, am Leben festzuhalten. Ihre 
Todessehnsucht steigert sich im Laufe des ersten Akts derart, dass zwei 
Matrosen eigenhändig Suizid begehen.

Wie in der Seeschlacht führt das Warten auch in Scapa Flow zum Identi­
tätsverlust. Die Entindividualisierung ist bis zur völligen Austauschbarkeit 
gesteigert, adressiert werden die Figuren nur mit »Ein Seekadett«, »Ein 
anderer«, »Ein dritter«, »Ein neuer«, »Ein voriger« usw. Der Dialog ist 
einer monologischen Klage in Form eines Sprechgesangs gewichen, der 
immer wieder durch Schweigen unterbrochen wird. Die Stimmung auf 
dem Schiff ist insgesamt geprägt von Hoffnungslosigkeit, Ratlosigkeit und 
Leblosigkeit. Die Figuren bejammern ihr gegenwärtiges Dasein und seh­
nen sich zugleich nach einer verlorenen Zeit und einem verlorenen Land 
zurück. Mithilfe märchenhafter Formeln wie »Es ist ein Land«, »Es gab« 

91 Vgl. ebd., S. 324f.
92 Ebd., S. 321.
93 Vgl. ebd., S. 322f., 324, 325, 327, 328 und 334.

III. Warten an der militärischen Front

82

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder »Es war einmal«94 erinnern sie nostalgisch an eine Vergangenheit, 
die ihrem momentanen Dasein dichotomisch gegenübergestellt ist. Mit 
der schattenhaften Existenz, der Eintönigkeit, Lähmung und Passivität auf 
dem Schiff kontrastieren Lebendigkeit, Abwechslung, Bewegung und Tat; 
Angst, Orientierungslosigkeit, Ziellosigkeit und Dissoziation stoßen auf 
Frohsinn, Glück, Wollen und Wissen:

Es gab ein Hoffen,
Es gab ein stolzes Wollen.
Es gab Frohsein
Und Leid
Und wieder Frohsein.
Es gab ein Gerne-Sehn
Erwartung, Wissen – –
Wir sind tot,
Sind tot.95

Wir waren einmal,
Als Schlacht war,
Als noch Hoffnung war
Bewegung,
Wollen,
Licht,
Tat,
Und ein Land,
Ein Land,
An das man dachte.96

Die Matrosen befinden sich in einem Wertevakuum, das bedingt ist durch 
die Unbegreiflichkeit ihrer Situation. Einen Grund für ihre Internierung 
können sie nicht finden:

Wir haben die Schuld gesucht,
Schuld, Schuld, laß dich finden!
Wir haben es aufgegeben.
Wir finden sie nicht.
Waffenlos, wehrlos,
Freiwillig
In die Hand der Feinde
Gegeben, o, o!

94 Ebd., S. 321, 323 und passim.
95 Ebd., S. 321f.
96 Ebd., S. 325.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

83

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kein Tod in der Schlacht.
Die Frist läuft heute ab.97

Die Suche nach einem Schuldigen ist Ausdruck ihres Wunsches zu ver­
stehen, was sie nicht verstehen können.98 Die Entscheidung der militäri­
schen Führung zur Auslieferung der Flotte gründet nicht auf einer Logik, 
die den Matrosen bekannt ist. Ein »Tod in der Schlacht« wäre für sie 
ein sinnstiftendes Ende, wohingegen sich die vertraglich geregelte Nieder­
lage nicht in ihren Interpretationsrahmen einfügt. Die Unfähigkeit zum 
vernunftgemäßen Begreifen und selbstbestimmten Eingreifen degradiert 
sie zu bloßen Marionetten. So formuliert einer der englischen Matrosen:

Wie sie da sitzen.
Seit Monaten
Sitzen sie so.
Einer neben dem andern,
Dicht an der Reling,
Als hätte jemand
Sie hingesetzt,
Hingeschoben, hingestellt.99

Die fremdbestimmte Untätigkeit hat schließlich einen Orientierungsver­
lust zur Folge und den Matrosen bleibt nichts weiter, als den Schwebe­
zustand, so unerträglich er auch ist, solang abzuwarten, bis eine Entschei­
dung getroffen wird.

Ein Heldentum im Zeichen Nietzsches

Die Viktimisierung der Figuren in der Seeschlacht wie auch in Scapa Flow 
legt eine Heroisierung auf den ersten Blick nicht nahe. Während in Scapa 
Flow die Heroisierung wirklich erst durch die Beendigung der Wartesitua­
tion einsetzt, schlägt die Seeschlacht ein alternatives Modell des Heroischen 
vor, welches die Haltung gegenüber dem Warten und der Handlungsohn­
macht betrifft. Dieses Modell artikuliert sich in der Auffassung des vierten 
Matrosen, die sich vor dem Hintergrund der kontrastierenden Anschau­
ungen profiliert. Jede Figur ist Träger einer bestimmten Geisteshaltung, 
die ihr Verhalten vor und in der Schlacht determiniert. Eine zueinander 

III.2.2.

97 Ebd., S. 330.
98 Vgl. auch Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 199.
99 Goering: Scapa Flow, S. 349.

III. Warten an der militärischen Front

84

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ähnliche Position vertreten der zweite und der dritte Matrose. Sie sind 
diesseits- und tatorientiert und feiern das sinnlich erfahrbare Leben. Bei­
de sehnen sich nach dem Ende des Wartens und träumen von einer 
sieg- und ruhmreichen Schlacht. Ihre Denkweise ist geprägt von einem 
romantischen Patriotismus und Vorstellungen nationalen Heldentums. 
Während sich der zweite Matrose im Vertrauen auf eigene Fähigkeiten 
wie auf Möglichkeiten der Technik als heldenhafter Befreier der Meere 
imaginiert, interpretiert der unreflektiertere dritte Matrose die Schlacht als 
vitalistisch-heroische Bewährungsprobe.100 Der Fortgang der Seeschlacht 
entwertet ihren heroischen Anspruch jedoch, da die beiden Figuren kei­
nen Einfluss auf den Schlachtenverlauf ausüben, sondern als anonyme 
Opfer untergehen. Ihnen diametral entgegengestellt ist der fünfte Matro­
se. Er tritt zunächst als Skeptiker, Revolutionär und Utopist auf. Der be­
vorstehenden Schlacht vermag er keinen Sinn abzugewinnen. Stattdessen 
entwickelt er ein alternatives Wertesystem, das eine Annäherung zwischen 
den Menschen an die Stelle des Verlusts zwischenmenschlicher Beziehun­
gen setzt. Seine Kehrtwende in der Schlacht disqualifiziert sein Vorgehen 
indes genauso wie die Ansichten des zweiten und dritten Matrosen.101 Der 
erste Matrose wiederum ist Vertreter eines ›transzendenten Fatalismus‹ im 
Sinne Arthur Schopenhauers, demzufolge der Lauf der Dinge als notwen­
dig, planmäßig und zweckgerichtet angesehen werden kann. So glaubt er 
fest an eine numinose Macht, die das Leben und Handeln jedes Einzelnen 
bestimmt. Im Vertrauen auf eine göttliche Ordnung ergibt er sich der 
Situation, hält aber Ausschau nach Zeichen, die ihm Auskunft über sein 
Schicksal geben. Er ist überzeugt von der Gerechtigkeit des Kriegs und 
deutet ihn, ähnlich wie der zweite Matrose, als Kampf für die freie See.102 

In seinem blinden Vaterlandsgehorsam betet er außerdem die inhaltslee­
ren Gebote nationaler Pflichterfüllung nach, welche das Meuterergespräch 
ad absurdum führt:

100 Vgl. Anz: Absolute Gemeinschaft, S. 207; Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 56–
58; Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 174–177; Stenzig: »Wo hast du so 
schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 439–441.

101 Vgl. Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 61; Pommer: Variationen über das Schei­
tern, S. 171–174; Stenzig: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 443–
445.

102 Vgl. Anz: Absolute Gemeinschaft, S. 206f.; Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 55; 
Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 171; Stenzig: »Wo hast du so schöne 
Gleichnisse und Bilder her?«, S. 441f.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

85

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der erste Matrose: Wenn es das Land befiehlt, muß es so sein.
Der fünfte Matrose: Warum befiehlt es das Land?
Der erste Matrose: Weil es notwendig scheint.
Der fünfte Matrose: Kann nicht Wahnsinn herrschen unter einem ganzen 

Volk und denen zumal, die es leiten? Was Wahnsinnige 
wollen, müssen wir tun dann?

Der erste Matrose: Müssen wir tun.103

Die Schlacht jedoch wird den ersten Matrosen eines Besseren belehren. 
Sie weckt in ihm Zweifel, ob das Kämpfen gottgewollt sein kann, was 
einer impliziten Kritik an der politischen bzw. militärischen Führung 
gleichkommt. Obendrein übernimmt er die Verantwortung für sein Han­
deln und überlässt es nicht länger höheren Mächten, sodass die Schlacht 
ihren transzendenten Sinn verliert.

Während die Seeschlacht die Auffassungen dieser Matrosen problemati­
siert,104 indem sie Erwartungen enttäuscht und Positionen revidiert, bleibt 
diejenige des vierten Matrosen nahezu unangetastet. Er verkörpert eine 
nihilistische und stoisch-fatalistische Weltanschauung, die sich in ihrer 
Immanenz von dem Fatalismus des ersten Matrosen unterscheidet. Seiner 
Zukunft steht er gelassen gegenüber, er fürchtet sich nicht vor dem Tod 
und die bevorstehende Schlacht entromantisiert er als Arbeit:105

Wenn Schiffe kommen, wenn erst ein Aug sie ausmacht und dann von Mann zu 
Mann die Kunde springt, wenn Kiele jagen, Rohre schwenken, Schlacht brüllt, 
nackte Männer in Kohlenbergen springen und alles ächzt vor Tat, sagt mir: was 
ist’s weiter, als wir tun unsre Arbeit, wie sie uns zufiel? Was ist so viel geändert? 
[...] Männer sind solche, für die, was auch kommt, nichts ist geändert.106

Ruhe. Keine Erregung! Alles in Ordnung? Daß alles klappt! Daß keiner patrio­
tisch wird! Daß keiner schwatzt! Daß keiner ungeduldig wird! Daß keiner hier­
in was andres sieht, als seine Arbeit! Daß keiner ein Weib wird! Daß keiner 
prahlt! Was neue Art von Männern die Zeit schuf, das zeigt jetzt!107

103 Goering: Seeschlacht, S. 291.
104 Der sechste und der siebte Matrose werden nicht besprochen, da sie Außenseiterfigu­

ren sind und kaum zu Wort kommen.
105 Vgl. Anz: Absolute Gemeinschaft, S. 207; Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 59f.; 

Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 177f.; Stenzig: »Wo hast du so schöne 
Gleichnisse und Bilder her?«, S. 442f.

106 Goering: Seeschlacht, S. 275f.
107 Ebd., S. 304.

III. Warten an der militärischen Front

86

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der vierte Matrose vertritt mithin ein unbewegtes Arbeitsethos, das Ele­
mente der heroischen Ästhetik des Ertragens von Friedrich Nietzsche und 
Arthur Schopenhauer integriert. Ausschlaggebend für diese ist Nietzsches
Maxime des ›amor fati‹, die, übersetzt als ›Liebe zum Schicksal‹, mehr 
als nur die bloße Anerkennung des Notwendigen und Unausweichlichen 
meint:

Meine Formel für die Grösse am Menschen ist amor fati: dass man Nichts 
anders haben will, vorwärts nicht, rückwärts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das 
Nothwendige nicht bloss ertragen, noch weniger verhehlen [...], sondern es 
lieben...108

Ausdrücklich die Haltung des ›amor fati‹ kennzeichnet Nietzsche in Scho­
penhauer als Erzieher (1874) unter Rückgriff auf Schopenhauer als hero­
isch. Zu diesem Zweck zitiert er wörtlich und umfänglich aus Parerga und 
Paralipomena (1851, § 172a):

Ein glückliches Leben ist unmöglich: das Höchste, was der Mensch erlangen 
kann, ist ein heroischer Lebenslauf. Einen solchen führt der, welcher, in irgendei­
ner Art und Angelegenheit, für das Allen irgendwie zu Gute Kommende mit 
übergrossen Schwierigkeiten kämpft und am Ende siegt, dabei aber schlecht 
oder gar nicht belohnt wird. Dann bleibt er am Schluss, wie der Prinz im 
Re corvo des Gozzi, versteinert, aber in edler Stellung und mit grossmüthiger 
Gebärde stehn. Sein Andenken bleibt und wird als das eines Heros gefeiert; sein 
Wille, durch Mühe und Arbeit, schlechten Erfolg und Undank der Welt ein 
ganzes Leben hindurch mortificiert, erlischt in der Nirwana.109

Nietzsche entwickelt in der Folge einen ›Heroismus der Wahrhaftigkeit‹, 
dessen erster Vertreter Schopenhauer sei. Dieser habe einen bedingungs­
losen Erkenntniswillen, versuche auch im Wissen um die unmöglich voll­
ständige Erkennbarkeit der Welt bis zum eigentlichen Wesen der Dinge 
vorzudringen und scheue sich weder vor schrecklichen Wahrheiten noch 
vor sozialer Ausgrenzung. Stattdessen sei er bereit, das Leiden durch 

108 Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Wie man wird, was man ist. In: Sämtliche Werke. 
Kritische Studienausgabe VI. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neu­
ausg. München 1999, S. 255–374, hier S. 297 (Hervor. i.O.).

109 Ders.: Unzeitgemäße Betrachtungen. Drittes Stück: Schopenhauer als Erzieher. In: 
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe I. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino 
Montinari. Neuausg. München 1999, S. 335–427, hier S. 373 (Hervorh. i.O.). Für die 
schopenhauersche Vorlage vgl. Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena: klei­
ne philosophische Schriften. Zweiter Band, Erster Teilband. In: Werke IX. Zürich 
1977, S. 350.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

87

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein »Sich-selbst-Vergessen« zu ertragen.110 Der ›Heroismus der Wahrhaf­
tigkeit‹, der sich in erster Linie innerhalb der Erkenntnislehre ansiedelt, 
lässt sich durchaus auf andere Lebensbereiche ausdehnen und in eine 
heroische Ästhetik des Ertragens überführen. Das belegen zwei weitere Zi­
tate aus der Fröhlichen Wissenschaft (1882/1887) sowie aus nachgelassenen 
Fragmenten von 1880:

Was macht heroisch? – Zugleich seinem höchsten Leide und seiner höchsten 
Hoffnung entgegengehn.111

Einem Regiment treu und gewissenhaft gedient zu haben, welches sich zuletzt 
als ein böses und verhängnißvolles herausstellt – und nicht mehr zurück, nicht 
mehr rechts und links können – welche Bitterkeit! In der Schlinge seiner arglo­
sen Tugend sich gefangen sehen! Gewissenhaft sein und als sicheren Lohn die 
Verachtung derer, die das Regiment verachten, d.h. der Besten ernten! Da aus­
zuharren kann heroischer sein als die Flucht und der Kampf und das Preisgeben 
der Sicherheit und der Güter.112

Mit Schopenhauer und Nietzsche teilt der vierte Matrose die Maxime 
des ›amor fati‹, die heroisch-fatalistische Haltung gegenüber den blinden 
Schicksalsmächten, insofern er die Unvermeidbarkeit des Todes in der 
Schlacht erfasst und sich leidenschaftslos und ohne Gegenwehr in sein 
Schicksal fügt: »Wir alle, wie wir sind hier, sind doch ersoffen schon. 
Und ob’s heute der Fall ist? Wie das wissen? Was nützt es wissen wollen? 
Kommt, wie es kommt.«113 Nicht nationalistischer Eifer, der in den kriegs­
affirmativen Frontstücken den Heldenstatus der Soldaten begründet, son­
dern stoische Ruhe und Akzeptanz des Kommenden disponieren den 
vierten Matrosen zum Helden. Während die Seeschlacht also auf formaler 
Ebene mit theatralen Mitteln des Symbolismus und des Expressionismus 
arbeitet, ist ihr Heldendiskurs wesentlich geprägt von den Anschauungen 
Nietzsches: Die Form des drame statique wird modifiziert durch die »fata­
listische Ansicht des Weltkriegs«,114 und »das Pathos exaltierter Affekte 

110 Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen, S. 375; vgl. auch die nachgelassenen Frag­
mente aus dem Jahre 1874 (in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe VII. 
Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. München 1999, S. 812).

111 Ders.: Die fröhliche Wissenschaft (»la gaya scienza«). In: Sämtliche Werke. Kritische 
Studienausgabe III. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. Mün­
chen 1999, S. 343–651, hier S. 519 (Hervorh. i.O.).

112 In: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe IX. Hrsg. von Giorgio Colli und 
Mazzino Montinari. Neuausg. München 1999, S. 165f.

113 Goering: Seeschlacht, S. 273.
114 Sprengel: Literatur im Kaiserreich, S. 254.

III. Warten an der militärischen Front

88

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


[wird kontrastiert] mit einer Lakonik, die die Bereitschaft zum Kriegfüh­
ren als nüchternes Arbeitsethos präsentiert«.115

Die Heroisierung des vierten Matrosen geschieht zuvorderst über inter­
textuelle Bezüge. Innerhalb des Dramas selbst bleibt seine Bewertung 
ambivalent. Auf der einen Seite entspricht seine Haltung dem Habitus, 
der im Gespräch zwischen dem Mann und dem Seekadetten entworfen 
wird und als utopisches Vorbild des fünften Matrosen fungiert:

Geh hin, geh hin, mein Junge. Ich weiß, du kehrst nicht mehr zurück. Schon 
wogt dort draußen eine Welle unruhvoll auf und ab und Tod für dich heran. 
Schon liegt bereit ein Eisen, dem es nicht graust in deinem Fleisch zu meißeln. 
Du kehrst nicht mehr zurück. [...] Du kennst die Pflichten eines edlen Leibs. 
Gelassen sterben – wenn’s sein muß – ist nur der kleinste Teil davon! Stirb denn 
gelassen! Stirb ohne Wahn!116

Der vierte Matrose löst die Forderungen des alten Mannes insofern ein, 
als er von seinem bevorstehenden Tod weiß und seine Fassung zu bewah­
ren versucht. Bis zum unheroischen Untergang am Dramenende gelingt 
es ihm in der Tat, an seinem Selbstverständnis festzuhalten.117 Auf der 
anderen Seite erleidet auch er wie die anderen den absoluten Ich-Verlust, 
wird durch das Giftgas vom Wahnsinn erfasst und stirbt einen qualvollen 
Tod. So urteilte Marie Luise Kaschnitz nach dem Besuch der Aufführung 
im Deutschen Theater in Berlin: »Ich habe [...] die Matrosen in Goerings
Seeschlacht gesehen, einem der ersten Stücke, in dem es keine Helden 
gab.«118 Um diesen Widerspruch zwischen der zumindest impliziten He­
roisierung des vierten Matrosen und Kaschnitz’ Beobachtung aufzulösen, 
muss man zwei Heldenkonzepte differenzieren. Traditionelle Helden, die 
sich in einem Zweikampf erfolgreich behaupten, haben in dem Drama 
offensichtlich keinen Platz. Vor dem Hintergrund der anonymen, tech­
nischen Kriegsführung hat dieser Heldenbegriff seine Bedeutung einge­
büßt. Er ist zu einem gehaltlosen und austauschbaren Anachronismus 

115 Ulrich Port: »Pathosformeln« 1906–1933: Zur Theatralität starker Affekte nach Aby 
Warburg. In: Erika Fischer-Lichte (Hrsg.): Theatralität und die Krisen der Repräsenta­
tion. Stuttgart/Weimar 2001, S. 226–251, hier S. 236.

116 Goering: Seeschlacht, S. 294.
117 Otto F. Best: Rebellion und Ergebung. Reinhard Goerings Seeschlacht als dreifache De­

monstration. In: Colloquia Germanica 7 (1973), S. 144–161, hier S. 153, misst dem En­
de des vierten Matrosen wenig Bedeutung bei und betont dafür die stoische Ruhe, die 
er nahezu ohne Unterbrechung im Drama an den Tag legt.

118 Marie Luise Kaschnitz: Orte. Aufzeichnungen. Frankfurt a.M. 1973, S. 52.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

89

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verkommen: »Held oder Feigling – ist das ein Unterschied?«119 Das zwei­
te Konzept von Heldentum aber ist der Realität der technischen Mo­
derne durchaus angepasst. Angesichts der Unentrinnbarkeit des Kriegs, 
der zwangsläufigen Erbarmungslosigkeit der Maschinen und der totalen 
Handlungsohnmacht sind Nihilismus und Fatalismus die einzigen Optio­
nen, um heroisch bis zum Tod zu bestehen. Der Zwiespalt zwischen 
herkömmlichen Heroismen einerseits und der Machtlosigkeit der Figuren 
andererseits mündet eben nicht in eine Aporie, sondern wird aufgelöst in 
eine Heroik souveränen Aushaltens im Angesicht des eigenen Untergangs.

Die Ambivalenzen des Heldendiskurses der Seeschlacht spiegeln sich 
auch in den Rezensionen wider. Während sich die einen um eine mög­
licherweise zu pazifistische Botschaft sorgten, feierten die anderen deut­
sche Pflichterfüllung, deutsche Opferbereitschaft und deutschen Helden­
mut,120 so auch der linksliberale Journalist Stefan Großmann:

Die sieben Matrosen im Panzerturm, die hier arbeiten und tanzen, von Ver­
zweiflungen und Zukunftsträumen heimgesucht werden, die hier schlafen und 
träumen, dienen und denken, schießen und sterben, gegen das Schicksal auf­
begehren und sich demütig opfern, geben zusammen das Schauspiel des deut­
schen Heroismus, das in seiner Stummheit und Sachlichkeit durch keinerlei 
Rhetorik entstellt wird.121

Zur Rezeption der Seeschlacht als heroisches Drama trug sicher die Wahl 
des historischen Ereignisses bei. Denn obwohl die Skagerrakschlacht die 
seestrategische Ausgangslage sowie die Machtverhältnisse auf dem Meer 
nicht veränderte, wurde sie wegen der höheren Verluste aufseiten der Bri­
ten in der deutschen Öffentlichkeit als Sieg gefeiert. In der Propaganda 
exemplifizierte die Schlacht die Disziplin der Matrosen und die technische 
Überlegenheit der kaiserlichen Flotte.122 Ähnlich wie Verdun war Skager­
rak zum »Bezugspunkt der deutschen Heldenverehrung«123 avanciert. Ihre 
Uraufführung erlebte die Seeschlacht, die bereits 1916/17 entstanden war, 
noch während der Kriegsjahre, nämlich am 10. Februar 1918 im Königli­

119 Goering: Seeschlacht, S. 312.
120 Vgl. Helmut Kreuzer: Fatalistischer Heroismus, »willkommener Tod«. Reinhard 

Goering-Miszellen (mit Nachlasszitaten). In: Rice University Studies 57 (1971) 4, 
S. 89–110, hier S. 89f.; Solomon: Die Kriegsdramen Reinhard Goerings, S. 13.

121 Stefan Großmann am 4. März 1918 in der Vossischen Zeitung; zit. nach: Günther Rühle: 
Kommentar. In: ders. (Hrsg.): Zeit und Theater. Bd. 1: Vom Kaiserreich zur Republik. 
Berlin 1973, S. 833–944, hier S. 877.

122 Vgl. Solomon: Die Kriegsdramen Reinhard Goerings, S. 15.
123 Rühle: Kommentar, S. 876.

III. Warten an der militärischen Front

90

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Schauspielhaus Dresden. Am 3. März desselben Jahres wurde sie von 
Max Reinhardt am Deutschen Theater in Berlin inszeniert. Allerdings hat­
ten die Zensurbehörden nur geschlossene Aufführungen erlaubt und defä­
tistische, kriegskritische Passagen gestrichen.124 Nach dem Erscheinen der 
Seeschlacht koexistierten nationalistische mit pazifistischen Lektüren. Letz­
tere setzten sich nach dem Ende des Kriegs durch.125

Im Gegensatz zur Seeschlacht, deren Lesarten zwischen Kriegskritik und 
Patriotismus oszillieren, weist Scapa Flow eine eindeutig nationalistische 
Färbung auf, obwohl die Uraufführung unter Goerings Regie am 27. Ja­
nuar 1920 im Frankfurter Neuen Theater in rechten Kreisen kaum auf Re­
sonanz gestoßen war.126 Gegenüber der Seeschlacht sind in Scapa Flow Hel­
dendiskurse, die in der Tradition Nietzsches stehen, zugunsten eines tradi­
tionellen Heldenbilds ausgespart. Heroisiert wird nicht das Ausharren der 
Matrosen, sondern die Entscheidung des Admirals, die Flotte mitsamt den 
Männern zu versenken. Angekündigt wird die Tat bereits im ersten Akt, 
in dem der Admiral lange um eine Entscheidung ringt, zu der er sich letzt­
lich gezwungen sieht.127 Sein Entschluss zur Selbstversenkung basiert da­
bei auf den Wertvorstellungen, die die Matrosen an anderer Stelle vermis­
sen und die der Admiral im zweiten Akt feierlich bezeugt:

(Der deutsche Admiral, der bisher in der Stellung eines von Zweifeln an möglicher 
Schuld Bedrückten gestanden hat, verändert seine Haltung völlig und spricht aufge­
richtet groß dastehend.)

[...]
O mein Land, mein Land,
Männer, deren Herz
Dir in Treue schlägt,
So lange es Kraft hat.
Verkenne uns nicht.
Die Tat, die ich tat,
War dir zum Wohle gedacht
Wie es Männern
Einzig natürlich ist.
[...]
Ihr seid Männer.
Dann klaräugig,

124 Vgl. Kuhla: Theater und Krieg, S. 82–84; Rühle: Kommentar, S. 876.
125 Vgl. Sprengel: Literatur im Kaiserreich, S. 238.
126 Vgl. Solomon: Die Kriegsdramen Reinhard Goerings, S. 75f.
127 Vgl. Goering: Scapa Flow, S. 360–363.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

91

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Froh, des einzig Richtigen gewiß,
Leiderfahren,
Zuchterprobt, folgt dem,
Der das Land retten wird.
O Heimat,
Heilige Erde, heiliges Vaterland,
Aus jeder Nacht wird Tag.128

Einerseits beschwört der Admiral in heroischer Rhetorik seine affektive 
Verbundenheit mit dem Vaterland, andererseits antizipiert er eine natio­
nale Wiedergeburt unter einem noch unbekannten Führer.129 Er retabliert 
dabei alte handlungsleitende Kategorien sowie traditionelle Vorstellungen 
von Heldentum mit den dazugehörigen Männlichkeits-, Ehr- und Tugend­
begriffen, der Pflichterfüllung und der Vaterlandsliebe.130 Die Selbstver­
senkung wird zu einem heroischen Befreiungsakt erklärt, der dem Wie­
dererstarken des deutschen Reichs den Weg bereiten und die verlorenen 
Orientierungspunkte wieder zur Verfügung stellen soll.

Die Heroisierung läuft gleichwohl nicht nur über die Selbstzuschrei­
bungen des Admirals. Denn auch die britischen und damit eigentlich 
feindseligen Seeleute würdigen die Selbstversenkung als heldenhaften Un­
tergang. Mit den Worten »Da sinken Männer«131 bestaunen und bewun­
dern sie die Tat. Umgekehrt bedauern sie die deutschen Matrosen in der 
sie zu Passivität verdammenden Gefangenschaft:

Schrecklich,
Furchtbar,
Lichtlos,
Lautlos
Und nicht tot.
Nicht einmal tot.
In der Schlacht gefallen sein
Unter tausend Qualen.
Mannheit behaupten,
Alles, alles wäre besser.
Ein Schicksal, wie das,
Kann es je verdient sein?132

128 Ebd., S. 360 und 363.
129 Vgl. Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 190f. und 207.
130 Vgl. ebd., S. 206.
131 Goering: Scapa Flow, S. 357.
132 Ebd., S. 346f.

III. Warten an der militärischen Front

92

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die englischen Matrosen beglaubigen die Vorstellung von Schlacht und 
Heldentod, welche die deutschen Matrosen zuvor angedeutet haben, und 
sie legitimieren die Entscheidung des Admirals. Die deutschen Matrosen 
selbst treten, nachdem der Admiral die Selbstversenkung beschlossen hat, 
nicht mehr auf. Sie werden in seine Abwägungen nicht einbezogen, aber 
ihre Stellung macht der Text trotzdem klar. Bereits zu Beginn des Dramas 
äußern sie den Wunsch zur Selbstversenkung explizit: »Versenkt die Schif­
fe, / Und uns dazu. / Und uns dazu. / Wir sind überflüssig jetzt, / Wir sind 
schädlich.«133 Ihre Bereitschaft zu sterben ist allerdings ihrem Todesver­
langen geschuldet. Zwar legt die Aussicht auf die nationale Wiedergeburt 
im Zuge des männlich­kameradschaftlichen Selbstopfers nahe, den Tod 
der Matrosen als ein Opfer im Sinne von ›sacrifice‹ zu deuten. Doch ihre 
fehlende Einsicht in die nationalen Zusammenhänge sowie ihre Zweifel 
an der Existenz eines Vaterlands unterlaufen diese Lesart. Letztlich wird 
ihnen der Heldenstatus nur wegen der Entscheidung eines anderen zuge­
schrieben, wohingegen sie selbst nicht genügend Handlungsmacht besit­
zen, über die Situation zu gebieten. Genau genommen sind sie hilflose 
Opfer (im Sinne von ›victim‹) der Selbstversenkung, die in der Retrospek­
tive umgedeutet und aufgewertet werden. Ihr stoisches Fügen kann erst 
heroisiert werden, weil es der tatbereite Admiral in ein vaterländisches, 
heroisches Narrativ einbettet.

Warten als existentielle Chiffre: Reinhard Goering und Arnolt Bronnen

Sowohl die Seeschlacht als auch Scapa Flow waren dem zeitgenössischen 
Publikum als brisante Zeitstücke bekannt. Die Verankerung der Hand­
lung im Zeitgeschehen sowie die zeitliche Nähe zwischen dem jeweili­
gen historischen Ereignis und der Inszenierung – die Seeschlacht wurde 
eineinhalb Jahre nach Skagerrak uraufgeführt, Scapa Flow nicht mal ein 
Jahr nach der Selbstversenkung – hatten eine derartige Rezeption nahe­
gelegt.134 Doch ging es Goering nicht (nur) um die Darstellung des 
Kriegserlebnisses, das er ohnehin nur aus zweiter Hand kannte. Das in 
der Seeschlacht und in Scapa Flow inszenierte Warten auf den Tod reicht 
vielmehr über den Krieg hinaus und wird als Chiffre der menschlichen 

III.2.3.

133 Ebd., S. 328f.
134 Vgl. Rühle: Kommentar, S. 876.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

93

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Existenz eingesetzt.135 Beide Stücke abstrahieren vom Kriegsgeschehen 
und handeln allgemeiner vom Menschen in Erwartung des eigenen Un­
tergangs.136 Sie thematisieren, Scapa Flow mehr noch als die Seeschlacht, 
den allgemeinen Werte- und Sinnverlust im Zuge des Kriegs.137 Gerade 
Scapa Flow deutet mit der evozierten ›Gängelung‹ Deutschlands durch den 
Versailler Vertrag, welche die Auslieferung der Flotte insinuiert, auf die 
Kriegsniederlage und den Zusammenbruch des politischen Systems und 
damit auf die gesellschaftlichen Verunsicherungen hin.138

Die allegorische Überformung beider Dramen gelingt sowohl über die 
antimimetische, symbolistische Raumgestaltung als auch über antikisie­
rende Mittel. Einerseits ist der Raum hermetisch abgeschlossen, mehr 
oder minder auf sich selbst bezogen und nahezu losgelöst von der empiri­
schen Wirklichkeit. Der Panzerturm der Seeschlacht sowie das Deck des 
internierten Schiffs in Scapa Flow werden so zu Zeichen der existentiellen 
Verlassenheit des Menschen.139 In der Seeschlacht wird die Symbolhaftig­
keit des Panzerturms in der Figurenrede expliziert: »Ist dies ein Panzer­
turm bloß«,140 fragt der erste Matrose. Andererseits integrieren die Texte 
antikische Elemente, die den Dramen eine überhistorische Dimension 
verleihen. Vor allem das chorhafte Sprechen der Figuren erinnert an die 
griechische Tragödie.141 Zu guter Letzt distanziert auch die Sprache der 
Matrosen vom aktuellen Zeitgeschehen. In beiden Stücken sprechen sie 
in freien Versen,142 die reimlos, unterschiedlich lang und rhythmisch va­
riabel gestaltet sind. Der Stil ist oft lyrisch. Während er in Scapa Flow 
ins Märchenhafte tendiert, prallt er in der Seeschlacht auf die vulgäre Ma­
trosensprache.143 Kurzum, ebenso wie die Raumkonzeption ist auch die 
Sprachverwendung antimimetisch und antinaturalistisch. Beide Dramen 
nutzen folglich eine an Symbolismus, Expressionismus und Neuklassik 

135 Vgl. Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 51 und 190; Lillyman: Reinhard 
Goering’s Seeschlacht, S. 351; Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 199 und 205; 
Siebenhaar: Klänge aus Utopia, S. 125.

136 Vgl. Anz: Absolute Gemeinschaft, S. 204; Lescot: Dramaturgies de la guerre, S. 177; 
Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 165.

137 Vgl. ebd., S. 201.
138 Vgl. Fäth: Probleme der Weltorientierung, S. 210.
139 Vgl. Pommer: Variationen über das Scheitern, S. 165 und 200.
140 Goering: Seeschlacht, S. 313.
141 Vgl. Stenzig: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 424.
142 In der benutzten Ausgabe der Seeschlacht wurde das Stück vom Herausgeber fälschli­

cherweise in Prosa umgewandelt, weshalb nicht in Versen zitiert wurde.
143 Vgl. Stenzig: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?«, S. 431–434.

III. Warten an der militärischen Front

94

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


orientierte Dramaturgie, um das Warten zu inszenieren und über den 
Krieg hinaus zu generalisieren. Gleichwohl hat das Warten in den Texten 
nicht dieselbe Qualität. Während es in Scapa Flow unbedingt eigenmäch­
tig beendet werden muss, um die nationale Wiedergeburt einzuleiten, 
erhält es in der Seeschlacht den Status einer souveränen Haltung. Die 
Seeschlacht heroisiert die nihilistisch-fatalistische Akzeptanz des vierten 
Matrosen, sein stoisches Ertragen der Wartesituation. Der Determination 
zum Tode stellt sie einen heroischen Gleichmut entgegen.144 Die Lösung 
für die allgemeine Orientierungslosigkeit sowie die existentielle Schicksal­
haftigkeit sieht Goering in der Seeschlacht nicht – anders als in Scapa Flow 
– in der Rückkehr zu alten Handlungsmustern und Sinnstiftungen. Statt­
dessen entwirft er ein Ethos, das dem Sinnverlust und der Kontingenz­
erfahrung der Moderne Rechnung trägt. Der ›amor fati‹ der Seeschlacht 
präsentiert sich als eine weltanschauliche Haltung in einer am Verlust 
von Orientierungshilfen leidenden Welt, in der autarkes Handeln zu einer 
Illusion geworden ist.

Die Überformung des Wartens zur existentiellen Befindlichkeit in 
Goerings Seeschlacht und Scapa Flow stellt nicht nur unter den deutschen 
Frontstücken eine Ausnahme dar. Denn im Allgemeinen geht es in den 
Dramen darum, das soldatische Fronterlebnis so realistisch und authen­
tisch wie möglich nachzustellen und dem Publikum zugänglich zu ma­
chen (s. Kap. III.3 und III.4.1). Neben den beiden Schauspieltexten von 
Goering kann lediglich auf einen dritten verwiesen werden, der das War­
ten auf den Tod im Krieg zu einer anthropologischen Größe bestimmt – 
allerdings auf ganz andere Weise als bei Goering: Arnolt Bronnens Kata­
launische Schlacht,145 die am 28. April 1924 in Frankfurt uraufgeführt wur­
de und sich zum Theaterskandal entwickelte. Der Bruderverrat sowie die 
Plünderung eines Gefallenen im ersten Akt führten seitens des National­
verbands deutscher Offiziere zu heftigen Protesten, weil die ehemaligen 
Kombattanten die Ehre der gesamten deutschen Armee beschädigt sahen, 
sodass das Stück abgesetzt werden musste.146 Katalaunische Schlacht ist 

144 Vgl. Kreuzer: Fatalistischer Heroismus, »willkommener Tod«, S. 95.
145 Arnolt Bronnen: Katalaunische Schlacht. Schauspiel. In: Werke II. Mit Zeugnissen zur 

Entstehung und Wirkung. Hrsg. von Friedbert Aspetsberger. Klagenfurt 1989, S. 105–
209.

146 Vgl. Friedbert Aspetsberger: ›arnolt bronnen‹. Biographie. Wien u.a. 1995, S. 331f. 
Dass Bronnen sich zeit seines Lebens nicht auf eine ideologische Haltung festlegen 
ließ und bis zu seinem Tod mit allen politischen Lagern von einem linksgerichteten 
Pazifismus über den Nationalsozialismus bis hin zum Kommunismus sympathisierte, 

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

95

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eben »keine Geschichte vom Krieg als ›Stahlbad der Nerven‹«,147 sondern 
thematisiert die durch Shellshock ausgelösten Kriegsneurosen. Die Prot-
agonisten sind ›Kriegszitterer‹, und es geht in der Katalaunischen Schlacht 
um die Verwüstungen, die der Krieg in den Charakteren anrichtet und die 
über den eigentlichen Krieg hinaus fortwirken. So beginnt das Drama als 
typisches Frontstück, überführt die Wartesituation im zweiten und dritten 
Akt indes in die Nachkriegszeit. Beide Teile sind durch Leitmotive wie das 
Zittern der Figuren oder Sätze wie »Ich kann nicht sterben« eng miteinan­
der verwoben. Sie verbinden den Krieg (I) mit dem Nachkrieg (II und III). 
Die Katalaunische Schlacht führt dabei vor, dass sich die Figuren auch im 
Nachkrieg dem Krieg und seinen Toten nicht entziehen können, sondern 
ihn in und mit sich tragen. Die Aussage Mellermanns »La guerre est pas­
sée, aber nicht die Menschen, die ihn führten«148 könnte treffender nicht 
sein. Entsprechend bemüht der Autor in seinem Stück zwei Mythen, wel­
che die Fortdauer des Kriegs versinnbildlichen.149 Zum einen referenziert 
der Dramentitel die Schlacht auf den Katalaunischen Feldern, die zwi­
schen Römern und Westgoten auf der einen und Hunnen auf der anderen 
Seite 451 n.Chr. gefochten wurde. Einer Legende zufolge hätten die Gefal­
lenen in den Wolken weitergekämpft. Zum anderen nimmt der Titel des 
ersten Akts »Tanks nach Château-Thierry« Bezug auf zwei in einer Konti­
nuität stehende militärische Auseinandersetzungen: die Schlacht bei 
Château-Thierry am 12. Februar 1814 als Teil der Befreiungskriege gegen 
Napoleon, die mit dem Rückzug der preußisch-russischen Koalitionstrup­
pen endete, und das Gefecht von Château-Thierry am 18. Juli 1918 als Teil 
der Zweiten Schlacht an der Marne, in der die deutsche Offensive unter 

erklärt möglicherweise, weshalb er in der heutigen literaturwissenschaftlichen For­
schung oft übergangen wird. Mit der Katalaunischen Schlacht beschäftigen sich nur 
zwei Arbeiten eingehender: Helmut Lethen: »Knall an sich«: Das Ohr als Einbruchstel­
le des Traumas. In: Inka Mülder-Bach (Hrsg.): Modernität und Trauma. Beiträge zum 
Zeitenbruch des Ersten Weltkrieges. Wien 2000, S. 192–210, hier S. 203–207, verortet 
das Drama im Trauma- und Hysteriediskurs der Zeit, während Aspetsberger: ›arnolt 
bronnen‹, S. 328–338, auf die sexuelle Dimension des Stücks abhebt.

147 Lethen: »Knall an sich«, S. 204.
148 Bronnen: Katalaunische Schlacht, S. 152.
149 Vgl. dazu auch Bronnens Selbstaussage zu seinem Drama: »[D]er große Krieg ist noch 

nicht zu Ende. Die Geister der Erschlagenen kämpfen in den Lüften weiter. Katalauni­
sche Schlacht. [...] Die entfesselte Hölle, die aus den Trommelfeuern des Krieges los­
brechend sich nun über die Gärten der Moral wälzte. Das war das Stück Katalauni­
sche Schlacht, Krieg und Nachkrieg in eine Vision der Greuel und der Schrecken zu­
sammenpressend.« (arnolt bronnen gibt zu protokoll. beiträge zur geschichte des mo­
dernen schriftstellers. Hamburg 1954, S. 124)

III. Warten an der militärischen Front

96

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hohen Verlusten zurückgeschlagen wurde. Aus Sicht der Deutschen han­
delt es sich bei den zwei historischen Präfiguraten mitnichten um glorrei­
che Schlachten. Auch das mythische Präfigurat der Katalaunischen Felder 
kann dahingehend interpretiert werden, identifiziert man die unterlege­
nen hunnischen Invasoren mit den Deutschen. In der als Hunnenrede be­
kannt gewordenen Ansprache vom 27. Juli 1900 hatte Wilhelm II. Deut­
sche und Hunnen gleichgesetzt, was im Krieg von der Entente in diffama­
torischer Absicht immer wieder aufgegriffen wurde. Die Ineinssetzung 
beider war zur Entstehungszeit des Textes also plausibel.

Die Darstellung des Kriegs als Materialschlacht im ersten Akt, der 1918 
in einem unter schwerem Beschuss liegenden Bunker bei Château-Thierry 
spielt, ist nicht beschönigend. Die Stimmung im Unterstand ist morbid, 
die Lage aussichtslos: Außer sechs Figuren – fünf Soldaten bzw. Offiziere 
und eine Frau – gibt es keine Überlebenden, das Material neigt sich dem 
Ende und feindliche Panzer rücken heran. Der Tod ist allgegenwärtig: 
Figuren, die an der Wand lehnen oder am Tisch vermeintlich Karten 
spielen, erweisen sich bei genauerem Hinsehen als Tote und auch die 
Überlebenden stehen dem Tod schon sehr nahe.150 Dem Bild heroischer 
Frontkämpfer, die auch auf verlorenem Posten tapfer aushalten, entspre­
chen sie ganz und gar nicht. Der Kommandant Kenned predigt zwar 
nationale Durchhalteparolen, wie: »Fliehen gibt’s nicht. Wer vom Posten 
geht, den zeige ich an. [...] Die Stellung wird gehalten« oder »Solange 
unsere Artillerie noch einen Schuß Munition hat, kann sie die Tanks auf 
Epuy halten. / Dann hält die Front. / Dann hält Deutschland.«151 Aber 
seine Beteuerungen werden durch die anderen Figuren umgehend als 
leere Phrasen entwertet. Denn während sich seine Soldaten in Gefahr 
begeben mussten, versteckte er sich feige im Unterstand, wie einer von 
ihnen rekapituliert.152 Kenned macht sich die Durchhaltedoktrin nur zu 
eigen, um sein eigenes Überleben zu sichern, nicht aus vaterländischer 
Treue. Die restlichen Soldaten sind zwar keine Heuchler wie Kenned, aber 
sie drücken sich vor seinem Befehl. Anstatt wie angeordnet draußen Wa­
che zu stehen, verstecken sich der Oberleutnant Mellermann, der Gefreite 
Wung und der französische Kriegsgefangene Margin im Bunker, um so 
bald als möglich die Flucht zu ergreifen. Auch Kenned flieht mit Hiddie, 

150 So meint etwa Kenned gleich zu Beginn: »Dachte immer, daß ich schon tot bin.« 
(Bronnen: Katalaunische Schlacht, S. 111)

151 Ebd., S. 123 und 127.
152 Vgl. ebd., S. 124; vgl. dazu auch Aspetsberger: ›arnolt bronnen‹, S. 334f.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

97

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Geliebten seines Bruders Karl, wohingegen dieser nach einer schweren 
Verwundung einsam und elendig stirbt.

Das Warten und Ausharren auf verlorenem Posten, das in der Welt­
kriegspropaganda heroisiert worden war, reinterpretiert und entheroisiert 
Bronnen, Eigenschaften des heroischen Soldatentypus wie Nervenstärke, 
Pflichtbewusstsein und Kameradschaft gehen seinen Figuren vollständig 
ab. An ihre Stelle tritt ein ausgeprägter, auf den Geschlechtstrieb reduzier­
ter Lebenstrieb. Die Figuren lechzen nach Vitalität, um den Tod zu ver­
drängen. Sexualität stellt für sie das einzige Mittel dar, um zu fühlen, dass 
sie lebendig sind. Als Objekt der männlichen Begierde verkörpert Hiddie, 
die einzige Frau des Dramas, das Leben.153 Zwischen den Männern bricht 
ein Konkurrenzkampf los, weil jeder sie besitzen will. Daraus entwickelt 
sich eine regelrechte Hetzjagd. Mellermann, Wung und Margin verfolgen 
Hiddie bis in ein Kino in Paris (II) und auf einen Ozeandampfer auf dem 
Weg nach Amerika (III), wo ihr erotisches Begehren endlich Erfüllung 
findet. Das Leben der drei Rivalen, die den Widerstreit zwischen Todge­
weiht-Sein und Leben-Wollen verkörpern, ist bis dahin wesentlich von 
der Erwartung eines Zusammentreffens bestimmt: »Seit Château-Thierry 
lauere ich auf Sie«, gibt einer der dreien zu.154 Der Realitätsstatus der 
Figuren bleibt indessen unklar. Ob es sich um Personen oder aber nur 
um Erscheinungen handelt, ist nicht zu entscheiden. Nicht nur, dass der 
Wahnsinn, dem Hiddie verfällt, ihre Urteilskraft trübt. Auch die surrealen 
Elemente, die den Text zunehmend durchziehen, höhlen die Objektivität 
des Dargestellten aus. Die drei Männer, die meist als Gruppe auftreten, 
tragen clowneske Züge und der Ozeandampfer des dritten Akts gleicht, da 
sich keine weiteren Menschen an Bord zu befinden scheinen, mehr einem 
Totenschiff als einem wirklichkeitsgetreuen Boot.

In Opposition zu den drei Männern, die zum Tode verurteilt sind 
und sich durch ihre Fixierung auf die Frau ans Leben klammern, sehnt 
sich Hiddie nach dem Tod, ohne sterben zu können, weil das männliche 
Begehren ihren Lebenstrieb aufrechthält:

Ich kann immer noch nicht sterben. Alle hetzen mich. Alle umstellen mich. 
Alle wollen mich aussaugen, fressen, erwürgen. Alle wollen mich haben. Ich 
bin immer noch schön. Ich bin nur einmal. Ich liebe mich immer noch. Ich 

153 Vgl. dazu ausführlicher ebd., S. 333–337.
154 Bronnen: Katalaunische Schlacht, S. 196.

III. Warten an der militärischen Front

98

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann nicht sterben. Warum alles auf mich? Bin ich allein? Ich bin doch nicht die 
letzte? Ich bin doch nicht die letzte Frau?155

Die assoziative und asyndetische Reihung der einzelnen Sätze sowie die 
Wiederholungen akzelerieren den Sprechrhythmus und drücken Hektik 
und Unruhe aus. Daneben finden sich aber auch Monologe, die aus Po­
lysyndeta bestehen, wie der folgende:

Ich kann nicht sterben. Die Gespenster warten auf mich. Es ist lange genug 
bis zum jüngsten Tag. Ich werde noch durch endlose Ewigkeiten gehetzt und 
gejagt und gepeitscht werden und verbrennen und schreien und frieren und 
alles Entsetzliche erdulden.156

Die repetitive Verbindung der koordinierten Satzteile durch die Konjunk­
tion »und« reduziert das Tempo und dehnt die Rede. Hiddies alternieren­
de Sprechweise bildet auf diese Weise die Endlosigkeit des Wartens sowie 
ihre innere Spannung ab. Bis auf wenige Ausnahmen sind längere Mo­
nologe in der Katalaunischen Schlacht aber selten. Schnelle Redewechsel 
dominieren das Drama und veranschaulichen das Getriebensein aller Fi­
guren im Widerstreit zwischen Sterben-Müssen und Leben-Wollen (Mel­
lerman, Wung, Margin), zwischen Sterben-Wollen und Leben-Müssen 
(Hiddie).

Durch die Überführung des Wartens in die Nachkriegszeit und in 
ein sexuell fundiertes Relationengefüge wird das Warten existentiell aus­
gedeutet. Die surreale Ästhetik abstrahiert von der konkreten Situation 
und verallgemeinert das Warten. Das Geisterschiff im dritten Akt, dessen 
Realitätsgrad gegenüber dem Unterstand und dem Kino deutlich redu­
ziert ist und zudem an den Topos der unendlichen Reise erinnert,157 

verweist auf die Rast- und Ziellosigkeit alles menschlichen Strebens in 
der an einem Transzendenzverlust leidenden modernen Welt. Wie in 
der Seeschlacht und in Scapa Flow wird die Erwartung des Todes in der 
Katalaunischen Schlacht zur existentiellen Befindlichkeit erklärt. Angesichts 
fehlender Handlungs- und Einflussmöglichkeiten in der modernen Welt 
kann der Menschen sich nur vergeblich an das Leben klammern, auf 
das Leben warten, oder aber er entflieht dem Leben und muss dem Tod 
zuwarten. Einen Ausweg präsentiert Bronnen nicht. Weder der heroisch-
nüchterne ›amor fati‹ der Seeschlacht noch die Befreiungstat von Scapa 

155 Ebd., S. 192.
156 Ebd., S. 176.
157 Vgl. dazu Manfred Frank: Die unendliche Fahrt. Zur Pathogenese der Moderne. 

3., überarb. und erweit. Aufl. Paderborn 2016.

III.2. Die Ästhetik des heroischen Wartens in Reinhard Goerings Kriegsdramatik

99

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Flow werden in der Katalaunischen Schlacht aufgerufen. Am Ende steht nur 
die resignative und pessimistische Einsicht in das Warten als anthropolo­
gische Konstante: »L’homme, c’est une chose triste. Immer warten. Immer 
warten.«158

Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen 
Theater

Konkrete Frontszenarien kamen in den westeuropäischen Ländern erst 
wieder gegen Ende der 1920er-Jahre auf die Bühne. Zu diesem Zeitpunkt 
begannen ehemalige Kriegsteilnehmer, ihre Erinnerungen in Romanform 
niederzuschreiben, und sie stießen damit sowohl in der Literaturkritik als 
auch in der breiten Masse auf positive Resonanz. Robert Graves’ Good-Bye 
to All That (1929), Erich Maria Remarques Im Westen nichts Neues (1929) 
und Gabriel Chevalliers La Peur (1930), welche die Schrecken des Kriegs 
und die Leiden der Soldaten unverhohlen und frei von jeglichem Idealis­
mus schildern, wurden große Bucherfolge. Zur gleichen Zeit nahm man 
sich in umfassender Weise auch im Theater der soldatischen Fronterfah­
rung an, mit dem Ziel, den Krieg so darzustellen, wie er von den Kombat­
tanten erlebt wurde. Mit dieser Forderung nach ›Authentizität‹ war nicht 
unbedingt strenge Faktizität gemeint, sondern das für wahrhaftig und 
überpersönlich befundene Erlebnis der Kriegsteilnehmer, bevorzugt der 
einfachen Soldaten.159 Sonach avancierte das Warten als eine ihrer prä­
gendsten Erfahrungen zur Grundkonstellation zahlreicher Schauspiele, 

III.3.

158 Bronnen: Katalaunische Schlacht, S. 200.
159 Vgl. Hüppauf: Kriegsliteratur, S. 179; Martin Baumeister: Kriegstheater als politisches 

Theater. Zur Weltkriegsdramatik in den letzten Jahren der Weimarer Republik am 
Beispiel der Endlosen Straße von Sigmund Graff und Carl Ernst Hintze. In: Thomas F. 
Schneider (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des »modernen« 
Krieges in Literatur, Theater, Photographie und Film / The Experience of War and the 
Creation of Myths. The Image of »Modern« War in Literature, Theatre, Photography, 
and Film. Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der Bühne. Krieg auf der Lein­
wand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the Screen. Osnabrück 1999, 
S. 901–922, hier S. 909; Christian Klein: »Das ist nicht ein Kriegsstück: das ist der 
Krieg« – Die Weltkriegsdramatik in der Theaterkritik der Weimarer Republik. 
In: ders./Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche 
und australische Perspektiven / The First World War in Drama – German and Aus-
tralian Perspectives. Stuttgart 2018, S. 187–199, hier S. 198; Kosok: The Theatre of War, 
S. 159; Delaunay/Scaviner: Plus jamais ça!, S. 166; Prochasson: La littérature de guerre, 
S. 1189.

III. Warten an der militärischen Front

100

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


insbesondere im angelsächsischen Kulturraum. Ganz ähnlich wie die 
Kriegsromane erreichte das Genre des Frontstücks dort seinen Höhepunkt 
um 1930 und flaute ab Mitte der 1930er-Jahre wieder ab. Eingeleitet wur­
de diese Phase durch die Erstaufführungen von Journey’s End im Londoner 
Apollo Theatre am 9. Dezember 1928. Es stammt aus der Feder von 
Robert Cedric Sherriff, Versicherungsangestellter, Amateurschriftsteller 
und Offizier. Rasch stieg Journey’s End zum international erfolgreichsten 
Weltkriegsdrama auf. Es wurde im Ausland gespielt und 1930 in Holly­
wood verfilmt.160 Als Erfolgsstück bietet es die prominenteste Auslegung 
der soldatischen Front- und Warteerfahrung (Kap. III.3.1). Autoren späte­
rer Frontdramen orientierten sich maßgeblich an Journey’s End und über­
nahmen Elemente wie Handlungsmuster oder historische Kulisse. Es sei 
hier jedoch vorweggenommen, dass die ähnliche Gestaltung der Frontsi­
tuation nicht mit einer analogen Bewertung des Attentismus und des 
Kriegs einhergeht (Kap. III.3.2).

Das Ethos der Public Schools im Schützengraben: Robert Cedric Sherriffs 
Journey’s End (1928)

Let me make myself clear. I have not written this play as a piece of propaganda. 
And certainly not as propaganda for peace. Neither have I tried to glorify the life 
of the soldier, nor to point any kind of moral. It is simply the expression of an 
ideal. I wanted to perpetuate the memory of some of those men.161

Mit diesen Worten reagierte R. C. Sherriff im Daily Express am 23. Januar 
1929 auf die mehrheitlich pazifistische Interpretation von Journey’s End 
seitens der Rezensenten. Umgehend nach seiner Erstaufführung im De­
zember 1928 war das Drama in den Kanon der Antikriegsliteratur aufge­
nommen und dafür hoch gelobt worden. Beherrschendes Argument war 
die als realistisch und authentisch empfundene Darstellung des Kriegsge­
schehens.162 »Stirring New War Play – Trench Life Truly Depicted« titelte 
der Daily Telegraph, und der Daily Mirror urteilte »The War as it Was«.163 

III.3.1.

160 Nicht zuletzt aufgrund seines Erfolgs ist Journey’s End in der literaturwissenschaftli­
chen Forschung zum britischen Kriegstheater omnipräsent.

161 R. C. Sherriff am 23. Januar 1929 im Daily Express; zit. nach: Rosa Maria Bracco: Mer­
chants of Hope. British Middlebrow Writers and the First World War, 1919–1939. 
Providence 1993, S. 178.

162 Vgl. ebd., S. 152f.
163 Vgl. ebd., S. 151f.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

101

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sicherlich trug auch Sherriffs Fronterfahrung – er hatte von 1915 bis zu 
seiner Demobilisierung 1917 erst bei den Artist Rifles und dann als Leut­
nant im neunten Battalion des East Surrey Regiments gedient –, die in 
Vorbesprechungen stets als Beleg seiner Kenntnisse ins Feld geführt wur­
de, zu dieser Rezeption bei.164 Der Erfolg kam gleichwohl überraschend. 
Sherriff hatte zunächst keinen Produzenten finden können, bis sich die In­
corporated Stage Society, eine Bühnenorganisation, die Stücke auch ohne 
Aussicht auf kommerziellen Erfolg inszenierte, seines Texts annahm. Wi­
der aller Erwartungen war die Premiere von Journey’s End so durchschla­
gend, dass das Schauspiel knapp einen Monat später ins Programm des 
Savoy Theatre aufgenommen wurde, wo es binnen eineinhalb Jahren 593 
Mal gespielt wurde, und sodann auf die Bühnen in New York, Paris und 
Berlin gelangte.165

Wie das obige Zitat zeigt, wehrte sich Sherriff gegen die politische Ver­
einnahmung. Er wollte sein Drama weder pazifistisch noch militaristisch 
verstanden wissen. Zentrales Anliegen war ihm vielmehr, die Erinnerung 
an seine Kameraden wachzuhalten. Der Zeitschrift Star gegenüber erklärte 
er im Januar 1929:

The life we led in France... was an extraordinarily dramatic one, and I thought 
that perhaps people who could not take part would like to know exactly what 
life was like – to be shown in a realistic way just how the men lived out there... 
It was just a picture that I tried to make realistic.166

Um zu zeigen, wie die Männer ›dort draußen‹ gelebt haben, wählt Sher­
riff einen Schützengraben im nordfranzösischen St. Quentin als Schau­
platz.167 Sein Drama setzt drei Tage vor der deutschen Frühjahrsoffensi­
ve im März 1918 ein, dauert bis zu ihrem Beginn und inszeniert über 
drei Akte hinweg das Warten des Kompanieführers Stanhope und seiner 
vier Offiziere Raleigh, Osborne, Trotter und Hibbert auf den feindlichen 

164 Vgl. Emily Curtis Walters: Between Entertainment and Elegy: The Unexpected Success 
of R. C. Sherriff’s Journey’s End (1928). In: Journal of British Studies 55 (2016), S. 344–
373, hier S. 349. Zu Sherriffs Kriegserfahrung als Grundlage seines Stücks vgl. Robert 
Gore-Langton: Journey’s End. The Classic War Play Explored. London 2013.

165 Vgl. Bracco: Merchants of Hope, S. 147–151; Kosok: The Theatre of War, S. 202; 
Onions: English Fiction and Drama of the Great War, S. 92; Walters: Between Enter­
tainment and Elegy, S. 344.

166 R. C. Sherriff am 22. Januar 1929 im Star; zit. nach: ebd., S. 349.
167 Das Gros der britischen Kriegsdramen siedelt die Handlung an Frontabschnitten in 

Frankreich oder Belgien an. Schlachtfelder an anderen Orten spielen kaum eine Rolle, 
ebenso wenig der See- und Luftkrieg (vgl. Kosok: The Theatre of War, S. 17f.).

III. Warten an der militärischen Front

102

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Angriff. Ein Überfall auf die deutschen Linien, welcher der Informations­
beschaffung dient, stellt die einzige Aktivität dar, die das Warten unter­
bricht. Angereichert ist das Kriegsgeschehen um den privaten Konflikt 
zwischen Stanhope und dem drei Jahre jüngeren Raleigh, die sich aus der 
Schule kennen. Damals verehrte Raleigh Stanhope, ehemals Kapitän der 
Rugbymannschaft, als (Sport‑)Helden. Dieser wiederum fürchtet, Raleigh 
könne seiner Schwester, die Stanhopes Geliebte ist, von seinem Alkoholis­
mus im Feld berichten und sie enttäuschen. Doch er sorgt sich umsonst, 
denn seine Trunksucht schmälert die Bewunderung Raleighs, wie im Üb­
rigen auch die der anderen Offiziere, keineswegs. Im Gegenteil: Stanhope 
wird von allen anerkannt als zuverlässiger, tapferer und aufopferungsvol­
ler Mannschaftsführer. Seit drei Jahren ist er unermüdlich im Feld und 
gibt selbst bei Krankheit nicht auf. Über dieses Spannungsfeld zwischen 
Stanhopes Durchhaltevermögen und Hingabe einerseits und seiner Flucht 
in den Alkohol andererseits werden in Journey’s End alte wie neue Helden­
ideale verhandelt. Das Drama oszilliert zwischen einem unzeitgemäßen 
tatorientierten Heldentum und einem heroischen Attentismus, zwischen 
Deheroisierung und Heroisierung.168

Journey’s End169 beginnt mit dem Eintreffen einer Infanterieeinheit im 
Unterstand, etwa fünfzig Yards von der vordersten Front entfernt, wo 
sie für sechs Tage den Posten halten soll.170 Die feindliche Großoffensive 
wird seit Monaten erwartet und die erhöhten Transportaktivitäten auf 
deutscher Seite lassen darauf schließen, dass der Angriff unmittelbar be­
vorsteht. Bis zum vorigen Tag war der Ort »a quiet bit of line«,171 seitdem 
wird der Unterstand in unregelmäßigen Abständen angegriffen, wie der 
Oberst der abzulösenden Truppe berichtet. Ebendiesen Rhythmus aus 
langen Wartezeiten und plötzlichen Attacken kennzeichnen die Offiziere 
Hardy und Osborne als Spezifikum der Fronterfahrung: »Sometimes noth­
ing happens for hours on end; then – all of a sudden –›over she comes!‹ – 
rifle grenades – Minnies – and those horrid little things like pineap­

168 So betonten Rezensenten das heroische Durchhalten der dargestellten Kombattanten 
wie auch die Unmöglichkeit von Heldentum (vgl. Bracco: Merchants of Hope, 
S. 153f.).

169 Robert Cedric Sherriff: Journey’s End. In: Modern Plays. Introduction by John Had­
field. London 1956, S. 205–290.

170 Dass Soldaten nur für knapp eine Woche an der Front waren, entspricht dem Rotati­
onssystem der britischen Armee (vgl. Fussell: The Great War and Modern Memory, 
S. 46).

171 Sherriff: Journey’s End, S. 209.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

103

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ples – you know« und »We are, generally, just waiting for something. 
When anything happens, it happens quickly. Then we just start waiting 
again.«172 Die teleologische Bezogenheit des Wartens auf den Kampf, die 
in den Texten von Schmidt, Eichler und Seiffert zentral war, bleibt im 
Handlungsverlauf durch die Schlacht am Dramenende zwar bestehen. In 
der Figurenrede jedoch wird das Warten in seiner Eigenschaft als final 
ausgerichteter Zustand zumindest relativiert und zu einem Bestandteil 
eines unendlichen Kreislaufs, in dem Aktivität und Passivität alternieren, 
erklärt. Im Drama selbst nehmen die Wartephasen einen ungleich breite­
ren Raum ein als die Kämpfe, die sich auf die Szenen III,1 und III,3 
beschränken. So zeigt sich der eben erst ins Feld gekommene Raleigh, der 
viel mehr Getöse erwartet hat, überrascht ob der unheimlichen Ruhe: »It 
seems – uncanny. It makes me feel we’re – we’re all just waiting for some­
thing.«173 Die andauernde Ereignislosigkeit steigert in den Kombattanten 
die unruhige Erwartung auf etwas Kommendes und macht ihnen die Zeit 
lang: Für Raleigh scheinen sechs Tage unvorstellbar: »I can’t imagine – 
the end of six days here«,174 und die vorangegangenen zwölf Stunden 
muten ihm wie Jahre an. Durch das Fehlen äußerer Vorfälle über weite 
Strecken des Fronteinsatzes kommt den Kombattanten die Zeitordnung 
abhanden. Um die Zeit dem zum Trotz messbar zu machen, bastelt Trot­
ter eine Art Kalender. Er zeichnet 144 kleine Kreise als Platzhalter der 
144 Stunden der sechs Tage und er streicht jede Stunde einen aus: »that’ll 
make the time go all right.«175 Lieber als dieses end- und strukturlose 
Warten ist den Offizieren letztlich die Schlacht. Trotter behauptet, er 
bevorzuge Granateneinschläge anstatt der zermürbenden Ruhe,176 und als 
ein deutscher Kriegsgefangener ihnen Gewissheit gibt, dass die Attacke 
auf den übernächsten Tag angesetzt ist, zeigt sich Osborne erleichtert: 
»Well, I’m glad it’s coming at last. I’m sick of waiting.«177 Spaßeshalber 
wird dann auch Trotters Kalender umfunktioniert: Nicht mehr das Ende 

172 Ebd., S. 209 und 219. Dies deckt sich mit der vorherrschenden Wahrnehmung der 
Kriegsteilnehmer (vgl. Leonhard: Die Büchse der Pandora, S. 329f.).

173 Sherriff: Journey’s End, S. 219.
174 Ebd., S. 238. Auch dies lässt sich auf die Kombattanten übertragen, für die die Zeit 

nicht voranzuschreiten schien (vgl. Beaupré: Kriegserfahrungen, Zeitempfinden und 
Erwartungen; Hüppauf: Der Erste Weltkrieg und die Destruktion von Zeit; Jagielski: 
Modifications et altérations de la perception du temps; Mischner: Das Zeitregime des 
Krieges).

175 Sherriff: Journey’s End, S. 225.
176 Vgl. ebd., S. 237.
177 Ebd., S. 241.

III. Warten an der militärischen Front

104

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Einsatzes, sondern der Beginn der Offensive bildet den (vorläufigen) 
Zielpunkt.

Der Überfall auf die deutschen Linien (III) als einzige äußerliche Tat im 
Dramenverlauf verkürzt zwar die Wartezeit, macht sie aber auch intensi­
ver fühlbar und lässt das Publikum an der inneren Spannung der Figuren 
und ihrer Nervosität teilhaben. Der Auftakt der ersten Szene des dritten 
Akts ist ganz der Erwartung des Angriffs gewidmet. Raleigh und Osborne 
im Offiziersstand zählen wortwörtlich die Minuten, bis es losgeht (»We’ve 
got eight minutes yet.«, »for six minutes«, »[t]wo minutes«).178 Nachdem 
die beiden Figuren den Unterstand verlassen haben, bleibt die Bühne leer. 
Der Sturm wird nicht gezeigt, nur hörbar gemacht. Zunächst ist Stille, 
dann schießen Maschinengewehre, explodieren Gasbomben und Grana­
ten. Der Lärm verstärkt sich stetig und wird undurchdringlich, um dann 
wieder langsam abzuklingen und in nur ab und zu unterbrochene Stille 
überzugehen.179 Ebenso wenig wird die Schlacht am Ende des Dramas 
auf der Bühne nachgestellt. Sie ist, wie der Überfall, integraler Bestandteil 
der militärischen Pflichten, aber die Erfahrung des Wartens überlagert 
im Theaterstück diejenige des Kampfes.180 Indem Sherriff die Schlacht in 
die Dramenhandlung aufnimmt, bedient er das tatorientierte Ideal der 
traditionellen Kriegsführung; indem er sie nicht auf der Bühne zeigt, 
vermittelt er, dass der Fokus maßgeblich auf der Wartesituation liegt. 
Dass Sherriff die Ausdrücke »Suspense« und »Waiting« als mögliche Titel 
seines Dramas in Betracht zog,181 untermauert diese Einschätzung. So ist 
denn auch der mit den niedrigen Türen und dem fehlenden Platz für 
Sitzgelegenheiten beengt wirkende Offiziersstand der einzige Schauplatz 
des Dramas, es kommt zu keinem Ortswechsel, und der eingeschränkte 
Bewegungsradius der Figuren semantisiert die geringe personale Agency 
im Raum. Weder dürfen die Figuren den Ort (längerfristig) verlassen 
noch können sie Unterstützung aus der Etappe erwarten: »we can’t expect 
any help from behind. We’re not to move from here. We’ve got to stick 
it.«182

178 Ebd., S. 265 und 267.
179 Vgl. ebd., S. 269.
180 Vgl. dazu Heinz Kosok: Aspects of Presentation, Attitude and Reception in English 

and Irish Plays about the First World War. In: Franz Karl Stanzel/Martin Löschnigg 
(Hrsg.): Intimate Enemies. English and German Literary Reactions to the Great War 
1914–1918. Heidelberg 1993, S. 343–364, hier S. 345.

181 Vgl. Gore-Langton: Journey’s End, S. 97.
182 Sherriff: Journey’s End, S. 241.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

105

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


›To stick it‹, also ›durchhalten‹, ist eines der Leitmotive des Dramas, vor 
allem, wenn es um die Charakterisierung der Hauptfigur Stanhope geht – 
eine Eigenschaft, die im Text gleichermaßen als exemplarisches Verhalten 
wie als exzeptionelle Leistung konturiert wird. Osborne, der Stanhope 
gegen die Voreingenommenheit eines anderen Kompanieführers wegen 
dessen Alkoholproblem verteidigt, erklärt:

He came out straight from school – when he was eighteen. He’s commanded 
this company for a year – in and out of the front line. He’s never had a rest. 
Other men come over here and go home again ill, and young Stanhope goes on 
sticking it, month in, month out. [...] I’ve seen him on his back all day with trench 
fever – then on duty all night – [...] And because he’s stuck it till his nerves have 
got battered to bits, he’s called a drunkard.183

Nachgerade sein Durchhaltevermögen über die lange Dauer des Kriegs 
hebt den Protagonisten von anderen Figuren, wie etwa Hibbert, der eine 
Neuralgie vortäuscht, um in die Heimat entlassen zu werden, ab. Stets 
akzentuiert der Text die Widrigkeiten des Fronteinsatzes und veranschau­
licht anhand Stanhopes Griff zum Alkohol die Mühen in der Bewährung 
gegen den ständigen Drang zu Kapitulation und Resignation (Agonalität, 
Transgressivität). Ganz ähnlich wie Hibbert erträgt Stanhope den Krieg 
nur schwer.184 Im Unterschied zu ihm jedoch überwindet er seine inneren 
Widerstände und entscheidet sich bewusst gegen einen Heimaturlaub und 
für den Schützengraben (Agency) – und zwar unter Inkaufnahme der 
Trunksucht: Ohne den Alkohol könnte er seine Nerven nicht unter Kon­
trolle behalten und würde im Zuge der strapaziösen Warterei, des Gefühls 
des Ausgeliefertseins und des zermürbenden Kriegslärms dem Wahnsinn 
verfallen. Durch den Abgleich mit der alternativen Handlungsoption, wie 
sie Hibbert verkörpert, wird Stanhopes Trinkerei in gewisser Weise ent­
schuldigt, denn sie hilft ihm, nicht aufzugeben, so wie Hibbert oder auch 
wie der Oberfeldwebel, der nach dem Rückzugsplan fragt: »Our orders 
are to stick here. If you’re told to stick where you are don’t make plans 
to retire«,185 weist Stanhope ihn in seine Schranken. Die Unbedingtheit 
des Befehls lässt keinen Widerspruch zu und Stanhope erfüllt ihn pflicht­
treu. Bemerkenswert ist dabei das Fehlen jeglicher Vaterlandsliebe sowie 
die Kritik an den militärischen Autoritäten. Nach dem Überfall etwa 
verspricht der Oberst dem siegreich zurückgekehrten Raleigh das Military 

183 Ebd., S. 212 (Hervorh. d. Verf.).
184 Vgl. ebd., S. 254.
185 Ebd., S. 248.

III. Warten an der militärischen Front

106

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Cross, was dieser aber nicht zur Kenntnis nimmt. Er kann sich kaum 
mehr auf den Beinen halten und wirkt traumatisiert von dem Angriff 
sowie erschüttert über Osbornes Tod, der den Überfall nicht überlebt. 
Die Auszeichnung steht in keinem Verhältnis zu den erbrachten Opfern 
und erweist sich als irrelevant. Den Kombattanten ist mehr an den Ka­
meraden als an einer dienstlichen Ehrung gelegen. Den Befehlshabern 
wiederum geht es nur um den Erfolg der Operation. Statt sich nach 
dem Gesundheitszustand der Männer zu erkundigen, bejubelt der Oberst 
die Gefangennahme eines deutschen Soldaten: »Splendid, Stanhope! [...] 
I must go right away and ’phone the brigadier. He’ll be very pleased 
about it. It’s a feather in our cap, Stanhope.«186 Dafür hat dieser, der den 
Tod seines Freundes Osborne betrauert, nur eine lakonische, ironische 
Bemerkung »in a dead voice« übrig: »How awfully nice – if the brigadier’s 
pleased.«187 Das Vaterland, für das all die Opfer letztlich erbracht werden, 
misst ihnen keinerlei Bedeutung bei. Kombattanten sind für es lediglich 
›Menschenmaterial‹, das beliebig zur Erreichung der militärischen Ziele 
eingesetzt werden kann. Stanhopes Befehlsgehorsam ist in der Folge nicht 
mit einem Pflichtgefühl gegenüber der Nation gleichzusetzen. Er ist viel­
mehr getragen von der viel konkreteren Verpflichtung gegenüber der 
soldatischen Gemeinschaft – dem sogenannten ›Frontgeist‹ – einerseits,188 

andererseits entspricht er seiner Vorstellung tugendhaften Verhaltens, wie 
ein Gespräch mit Hibbert sinnfällig macht:

If you went – and left Osborne and Trotter and Raleigh and all those men up 
there to do your work – could you ever look a man straight in the face again – 
in all your life? [...] Take the chance, old chap, and stand in with Osborne and 
Trotter and Raleigh. Don’t you think it worth standing in with men like that? 
– when you know they all feel like you do – in their hearts – and just go on 
sticking it because they know it’s – it’s the only thing a decent man can do.189

Alles zusammengenommen unterliegt der Durchhaltewille der Kombat­
tanten, wie er in Journey’s End präsentiert wird, einem Pflichtethos, das 
ebenso die Befolgung militärischer Verordnungen wie die Opferbereit­
schaft für die Kameraden einschließt. Der Krieg im Allgemeinen und 
der Befehl im Besonderen können dabei nicht infrage gestellt werden, 

186 Ebd., S. 271.
187 Ebd.
188 Zur Kameradschaft als Fundament der Durchhaltebereitschaft vgl. auch Baumeister: 

Kampf ohne Front?, S. 365f.
189 Sherriff: Journey’s End, S. 255.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

107

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern müssen als unabänderliche Fata hingenommen werden. So hält 
Osborne den angeordneten Überfall zwar für ein Ärgernis (»nuisance«), 
aber er weiß, »that it’s got to be done.«190 Ähnlich äußert sich der Autor 
selbst in seiner Autobiographie No Leading Lady über sein Stück: »They 
were simple, unquestioning men who fought the war because it seemed 
the only right and proper thing to do. Somebody had to fight it, and 
they had accepted the misery and suffering without complaint.«191 Eine 
Reflexion über die Ursachen des Kriegs geht dem Stück indes ab.

Was die Bewertung des Attentismus in Journey’s End von deutschen 
und französischen, aber auch anderen britischen Dramen unterscheidet, 
ist zum einen, dass Sherriff Offiziere statt einfache Soldaten als Personal 
wählt, und zum anderen, dass die Durchhaltebereitschaft der Figuren we­
sentlich geprägt ist von der elitären Welt der Public Schools.192 Als para­
digmatische Repräsentanten der britischen Offizierskaste, die nahezu aus­
schließlich aus Angehörigen der Public Schools bestand, entstammen die 
Dramenfiguren ebendiesem Kontext: Stanhope und Raleigh als ehemalige 
Schüler, Osborne als ehemaliger Lehrer. Außerdem war Stanhope Kapitän 
der Rugby­Mannschaft, Raleigh spielte Rugby und Cricket, Osborne war 
Mitglied der englischen Cricket­Nationalmannschaft. Die Figuren sind 
dabei nicht nur Vertreter der Public Schools, sondern repräsentieren 
auch Typen aus populären Kriegserzählungen: der mutige Kommandant 
Stanhope, der etwas ältere, väterliche und besonnene Offizier Osborne, 
der idealistische, frisch ins Feld gekommene Schuljunge Raleigh, der 
›Drückeberger‹ Hibbert, der ungebildete Unterschichtsoffizier (Trotter) 
und der Koch als komische Dienerfigur (Mason).193 Diese typenhafte 
Gestaltung, die mit der psychologischen Zeichnung der Figuren, wenn 
es um die Auswirkungen des Kriegs geht, korreliert – die Oszillation 
zwischen Psychologisierung und Typenhaftigkeit ist kennzeichnend für 
viele Frontstücke –, ist sowohl als Reminiszenz an die Gattung des Melo­
dramas zu verstehen, der Journey’s End noch verpflichtet ist,194 als auch 

190 Ebd., S. 258.
191 Zit. nach: Bracco: Merchants of Hope, S. 149.
192 Vgl. ebd., S. 170; Hynes: A War Imagined, S. 442.
193 Vgl. ebd.; Walters: Between Entertainment and Elegy, S. 361f.
194 Melodramatische Schauspiele hatten die kommerziellen Bühnen Englands im 19. Jahr­

hundert geradezu überflutet. In Handlungsführung, Personengestaltung und Schau­
platz ähnelt Journey’s End auffällig dem früheren melodramatischen Frontstück Havoc 
von Harry Wall, das im November 1923 im Regent Theatre uraufgeführt wurde (zu 
den Parallelen vgl. Kosok: The Theatre of War, S. 17).

III. Warten an der militärischen Front

108

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Anspruch auf eine Verallgemeinerung der Warteerfahrung als gene­
rationeller Erfahrung geschuldet. Die Signa der Public Schools bzw. des 
Sports jedenfalls integriert Sherriff in den Grabenkrieg: Osborne bemisst 
die Größe des No Man’s Land in Rugbyfeldern,195 Raleigh vergleicht seine 
tödliche Schusswunde mit einer Sportverletzung.196 Integraler Bestandteil 
der Ausbildung an den privaten Internaten war es, die Persönlichkeit der 
Jugendlichen am Fairplay des Sports zu schulen. Sie sollten Selbstdiszi­
plin, Widerstandsfähigkeit und Opfergeist lernen und auf diese Weise auf 
den militärischen Einsatz vorbereitet werden.197 In Journey’s End gründen 
Pflichtbewusstsein, Kameradschaft, Opferbereitschaft und Durchhaltever­
mögen zuvorderst im Wertesystem der Public Schools und werden im 
Schützengraben als ihr Ermöglichungsraum voll entfaltet.198

Mit Pflichtbewusstsein, Kameradschaft, Opferbereitschaft und Willens­
stärke aktiviert Sherriff zentrale Motive des Weltkriegsdiskurses heroi­
schen Durchhaltens, doch das Heldentum in Journey’s End ist nicht unge­
brochen. Zur Diskussion steht in der Hauptsache die Kluft, die zwischen 
den Vorstellungen traditionellen Heldentums in der Heimat einerseits 
und der modernen Kriegsrealität andererseits besteht. Der Protagonist 
fungiert in seiner Trunksucht zumindest oberflächlich als Gegenbild des 
idealen Helden. Er selbst fürchtet, seine Geliebte zu desillusionieren, 
wenn sie die Wahrheit über ihn erfahren würde:

She is waiting for me – and she doesn’t know. She thinks I’m a wonderful chap 
– commanding a company [He turns to Osborne and points up the steps in the line.] 
She doesn’t know that if I went up those steps into the front line – without 
being doped with whisky – I’d go mad with fright.199

Stanhope identifiziert das Heldenbild der Heimat und räumt ein, ihm 
nicht zu genügen. Erwartet wird ein furchtloser Kämpfer, er aber hat 
Angst. Während sich Stanhope die heroische Leistung wegen seiner 
Furcht vor der Kriegsmaschinerie und seiner Flucht in den Alkohol ab­

195 Vgl. Sherriff: Journey’s End, S. 238.
196 Vgl. ebd., S. 288.
197 Zum Ethos der Public Schools vgl. bspw. Geoffrey R. Searle: A New England? Peace 

and War 1886–1918. Oxford 2004, S. 36f.
198 Steven Trout: Glamorous Melancholy. R. C. Sherriff’s ›Journey’s End‹. In: War, Litera­

ture, and the Arts 5 (1993) 2, S. 1–19, hier S. 13–15, geht sogar noch darüber hinaus 
und postuliert, in Journey’s End verrate sich die Sehnsucht des Autors (und auch des 
Publikums) nach der Romantik des Kriegs, nach der Kameradschaft, die sich an der 
Front entfaltet habe.

199 Sherriff: Journey’s End, S. 229.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

109

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


spricht, zielt der Text, wie beschrieben, auf seine Heroisierung. Erhärtet 
wird sie durch die restlichen Offiziere, die Stanhope uneingeschränkt re­
spektieren. Selbst Raleigh, der mit so hohen Erwartungen an ihn an die 
Front kam, sieht unverändert zu ihm auf. In einem Brief schreibt er voller 
Achtung:

He looked tired, but that’s because he works so frightfully hard, and because of 
the responsibility. Then I went on duty in the front line, and a sergeant told 
me all about Dennis [Stanhope]. He said that Dennis is the finest officer in the 
battalion, and the men simply love him. He hardly ever sleeps in the dug-out; 
he’s always up in the front line with the men, cheering them on with jokes, 
and making them keen about things, like he did the kids at school. I’m awfully 
proud to think he’s my friend.200

Die Infragestellung des Heroischen in der Selbstbeschreibung Stanhopes 
löst Journey’s End letztlich über Fremdzuschreibungen, hier durch 
Raleigh, an anderer Stelle durch Osborne (s. S. 106), ebenso wie über die 
Figurenkonstellation (vor allem im Abgleich mit Hibbert) wieder auf.

Problematisiert wird die Heroisierung darüber hinaus insofern, als die 
Standhaftigkeit der Kombattanten auf den ersten Blick nichts bewirken 
kann. Das Drama schließt mit dem feindlichen Angriff, die Kombattan­
ten stürmen unter ohrenbetäubendem Geschützlärm nach oben, stetig 
sind Rufe nach Krankenträgern zu hören, Raleigh kommt schwer verwun­
det in den Unterstand zurück und stirbt. Unverkennbar wird die Szene 
tödlich für die gesamte Mannschaft enden, die Kombattanten werden 
ohne Hoffnung auf Unterstützung unterliegen. Sie sind mithin bloße 
Opfer von Gewalt, nicht aber in der Position, selbst Gewalt auszuüben. 
Lediglich Stanhopes Verweis auf die Folgen bei Desertion, d.i. der totale 
Zusammenbruch der Front, macht den Wert der Kombattanten für die 
militärische Operation fasslich. Gleichzeitig verbürgt die Wahl des Schau­
platzes – St. Quentin während der deutschen Frühjahrsoffensive – den 
letzten Erfolg der Deutschen und damit die letzte Niederlage der Briten 
im Ersten Weltkrieg. Das historische Ereignis eröffnet somit eine dem 
Dramenschluss entgegengesetzte Lesart. Es verweist auf den Triumph, 
der nach dem langen Ausharren und Aushalten schließlich doch erzielt 
werden konnte. Die Opfer, die im Dramentext als vergeblich erscheinen, 
werden in diesem Deutungshorizont aufgewertet.

200 Ebd., S. 246f.

III. Warten an der militärischen Front

110

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Zweifel, die Stanhope an der heroischen Bewährung im Graben­
krieg äußert, sowie das vermeintlich unheilvolle Ende werden in Journey’s 
End mithin überstimmt von den vielfachen heroisierenden Gesten: die Re­
ferenzen auf den baldigen Sieg, auf die Public Schools sowie auf Charak­
terstärke, Pflichtgefühl, Kameradschaft und Opferbereitschaft. Die realisti­
sche Darstellung des Geschehens, die keinen Halt macht vor der Unbarm­
herzigkeit des Kriegs, untergräbt die Heroisierung keineswegs. Sherriffs
öffentlichen Verlautbarungen, soldatisches Leben untendenziös zeigen zu 
wollen, wird Journey’s End deshalb nicht gerecht, ebenso wenig Sherriffs
Einschätzung in einem Brief an seine Mutter, in dem er einen Krieg ohne 
»glory or heroism« konturiert und sich in die Antike zurücksehnt, wo Hel­
denkonzepte noch ihre Gültigkeit besäßen: »I often wish I lived back in 
the days of old Greece or of Rome when they fought on the open ground 
and not in muddy ditches like we do now.«201 Im Weltkrieg war zwar 
nicht das tatorientierte Heldentum der Griechen und Römer auf offenem 
Feld zu finden, durchaus aber, so will es Journey’s End, ein modifiziertes, 
der modernen Kriegsrealität angepasstes, ein heroischer Attentismus.

Sherriffs Nachfolge: Warten, unheroisch

Schauspiele, die im Zuge von Sherriffs Theatererfolg entstanden, orientie­
ren sich maßgeblich an Journey’s End und nehmen nur leichte Modifika­
tionen mit Blick auf die Handlungsführung vor, kommen mit Bezug zum 
Heldendiskurs jedoch zu einem anderen Ergebnis, so etwa James Lansdale 
Hodsons Red Night, uraufgeführt am 29. April 1930 durch die Hudders­
field Thespians, und Patrick MacGills Suspense, uraufgeführt am 8. April 
1930 im Duke of York’s Theatre.202

Über vier Akte hinweg verfolgt Red Night203 die sich über die Jahre 
zuspitzende Frontsituation – vom ergebnislosen Durchbruchversuch der 

III.3.2.

201 Brief von Sherriff an seine Mutter vom 15. Oktober 1916; zit. nach: Bracco: Merchants 
of Hope, S. 156.

202 Kosok: The Theatre of War, S. 20, stuft Red Night als Variation von Journey’s End ein; 
Suspense wurde schon in der zeitgenössischen Kritik als das »Journey’s End des einfa­
chen Soldaten« bezeichnet (vgl. Günther: Der englische Kriegsroman und das engli­
sche Kriegsdrama, S. 206).

203 James Lansdale Hodson: Red Night. A War Play in a Prologue and Four Acts. London 
1930. Das Drama war aus einer Romanvorlage desselben Autors (Grey Dawn – Red 
Night, 1929) hervorgegangen. Wenn überhaupt, wird diese in der Forschung herange­
zogen, z.B. Bracco: Merchants of Hope, S. 40.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

111

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Briten in der Herbstschlacht bei La Bassée und Arras 1915 (I und II) 
bis hin zu den Abnutzungsschlachten an der Somme 1916 (III und IV). 
Die Figuren des Stücks stammen zwar wie bei Sherriff aus dem Milieu 
der Public Schools, sind aber keine Offiziere. Hodson schildert den Krieg 
aus der Perspektive der einfachen Soldaten, was sein Stück neben der 
Wahl des Schauplatzes von Journey’s End unterscheidet. Ähnlich wie die­
ses aber inszeniert Red Night in den letzten beiden Akten das Eintreffen 
einer Mannschaft in den vorderen Linien, wo die Soldaten in Erwartung 
eines feindlichen Angriffs ausharren müssen. Es herrscht absolute Trost­
losigkeit, die Ressourcen neigen sich dem Ende, die Kampfmoral sinkt. 
Die Kombattanten stehen kurz vor einem nervlichen Zusammenbruch 
und spielen mit dem Gedanken eines ›Heimatschusses‹.204 Den Beginn 
der Somme-Schlacht im dritten Akt hatten sie durchaus noch ertragen 
können, was nicht zuletzt ihrem Alkoholkonsum geschuldet war. Drei 
Monate später, im vierten Akt, ist der Rum ausgegangen und die Soldaten 
haben kein Beruhigungsmittel mehr zur Hand. Wie auch in Journey’s End 
ist es vor allem der Kriegslärm, an dem die Kombattanten leiden: »What 
gets on my nerves is the monotony of the war noises. This – (he whistles 
in imitation of a shell and then smashes the shovel on the stove so that everyone 
jumps) – this sameness is very tiresome«,205 erklärt Whitman. Seine Klage 
richtet sich zwar gegen das monotone Wummern, doch die Reaktion sei­
ner Zuhörer kehrt auch den plötzlichen Schrecken eines jeden Einschlags 
hervor. In Red Night führt die andauernde Belastung durch den ständi­
gen Artilleriebeschuss zum Shellshock und verunmöglicht eine heroische 
Bewährung. Das Stück etabliert mithin kein alternatives Heldenmodell, 
sondern erteilt dem Heroischen eine Absage. Die Kombattanten sind der 
Kriegsmaschinerie wehrlos ausgeliefert – sie sind ›victims‹ – und über 
ihr Überleben entscheiden der Zufall sowie die (Un‑)Zuverlässigkeit der 
Technik. Im ersten Akt überleben die Hauptfiguren Hardcastle und Whit­
man nur, weil eine Granate nicht explodiert.206

Suspense207 wiederum kombiniert Elemente der Handlungsführung aus 
Journey’s End mit dem Topos des verlorenen Postens. Wie sein Vorbild 
spielt das Drama in der Woche vor Beginn der deutschen Frühjahrsof­

204 Vgl. Hodson: Red Night, S. 102f.
205 Ebd., S. 45.
206 Vgl. ebd., S. 20.
207 Patrick MacGill: Suspense. A Play in Three Acts. London 1930. Suspense wird in der 

Forschung meist in Zusammenhang mit Journey’s End besprochen.

III. Warten an der militärischen Front

112

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fensive im März 1918, zeigt aber die Entwicklung einer Gruppe von 
einfachen Soldaten, nicht Offizieren, von der Ankunft im Unterstand bis 
zum Eintreffen der Ablösung. Hinzu kommt, dass der Feind den Unter­
stand, in dem die Soldaten ausharren müssen, untergräbt und vermint,208 

was die Wartesituation intensiviert und dem Ausgeliefertsein der Figuren 
einen emphatischeren Ausdruck verschafft. Den Grabungsarbeiten haben 
die Soldaten nichts entgegenzusetzen, sie sind zu absoluter Untätigkeit 
verurteilt. Sie können nur warten und – was durchaus zynisch ist – hoffen, 
rechtzeitig abgelöst zu werden. Es bleibt unklar, wann die Deutschen ihre 
Arbeit fertiggestellt haben werden. Solange sie graben, können sich die 
Figuren jedenfalls in Sicherheit wiegen: »As long as they keep digging you 
are all right...«,209 beruhigt Captain Wilson seine Männer. Seine Erklärung 
wird durch das Verhalten der Soldaten am Ende des ersten Akts unter­
mauert: Als die Geräusche stoppen, verharren die Figuren in angespann­
ter Reglosigkeit; Erleichterung stellt sich ein, sobald die Deutschen die 
Arbeit wieder aufnehmen.210 Die Order, die Stellung zu halten, wird von 
den Grabungsarbeiten nicht tangiert: »Setting a mine. But that doesn’t 
matter a damn. We’ve got to stick it. The platoon has to stick it; the 
battalion has to stick it.«211 Das dreimal wiederholte ›Durchhalten‹ gibt 
auch in Suspense die Losung vor – eine Losung, der die Soldaten anders 
als in Journey’s End kaum gerecht werden. Während des zermürbenden 
Wartens wird der Protagonist, der junge Rekrut Pettigrew, der in seinem 
naiven Idealismus an Raleigh erinnert, über die Ereignislosigkeit und die 
Machtlosigkeit angesichts der unmittelbaren Bedrohung durch die Mine 
verrückt. Voller Enthusiasmus hatte er die Gräben im ersten Akt erreicht, 
desillusioniert und dem Wahnsinn nahe wird er sie im zweiten wieder 
verlassen. Er erträgt die Passivität nicht und imaginiert Bewegung und 
Angriff:

They’re still digging, the swine. They’re not going to kill us yet. One, two, 
three. A man buried alive, rapping in a coffin. But we’ll stop it. We will attack, 

208 Dieses Setting übernahm MacGill aus Hubert Griffiths Tunnel Trench (1924), der den 
dritten Akt auf diese Situation verwendet hatte (vgl. Clive Barker: The Ghosts of War: 
Stage Ghosts and Time Slips as a Response to War. In: ders./Maggie B. Gale [Hrsg.]: 
British Theatre between the Wars, 1918–1939. Cambridge 2000, S. 215–243, hier 
S. 222).

209 MacGill: Suspense, S. 22.
210 Vgl. ebd., S. 24.
211 Ebd., S. 19.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

113

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bayonet and bomb. On their necks. Die! but what does it matter? We will not 
sit, waiting while they dig our graves.212

Insgesamt stellt MacGill keine Helden, sondern, wie Hodson, Opfer im 
Sinne von ›victims‹ dar.213 Diskurse über Pflichtbewusstsein, Kamerad­
schaft und Opferbereitschaft, die in Journey’s End das Verhalten der Offi­
ziere motivieren und den Attentismus grundieren, fehlen gänzlich. Der 
Opferstatus der Kombattanten kann deshalb nicht zu einem freiwilligen 
Selbstopfer im Sinne von ›sacrifice‹ überhöht werden. Ihr Tod am Ende 
des dritten Akts, als sie den Unterstand schon verlassen haben, der Mine 
also entkommen und auf dem Weg in die Ruhestellung sind, jedoch 
vom deutschen Durchbruch eingeholt werden, verdeutlicht den Mangel 
an Agency und Selbstbestimmung in einem als kontingent erfahrenen 
Abnutzungs- und Maschinenkrieg. Ebenso wenig ist die Bereitschaft der 
Männer, im Feld zu bleiben, das Ergebnis intentionalen Handelns, gar 
einer inneren Überzeugung. Treibende Kraft in Suspense ist schlicht und 
ergreifend Furcht, genauer die Angst vor Strafe: »We are afraid. All are 
afraid. Fear is the driving force of war, the safeguard of nations«, ruft 
Pettigrew in seiner Anklage gegen den Krieg aus und ergänzt: »To succeed 
we had to be afraid, to be more afraid of going backward than going 
forward, more afraid of dying at the stake than dying on the field.«214 

Das hat nichts Heroisches und das »field of glory« ist nurmehr ein »field 
of fear«.215 Gleichwohl stellt Suspense keine absolute Ablehnung eines sol­
datischen Ideals dar. Denn mithilfe zweier Kontrastfolien wertet MacGill
die Leistung der Soldaten auf. Zum einen ist bei Aufgehen des Vorhangs 
noch eine andere Mannschaft zu sehen, die sie ablösen werden. Ohne dass 
dort das eigentliche Problem, die Mine, thematisiert wird, wird die Uner­
träglichkeit der Lage offenbar: Nicht eine Sekunde länger als gefordert 
würden die Männer bleiben. Über die Ablösung erscheinen sie in den 

212 Ebd., S. 41.
213 Ähnlich interpretiert auch David Taylor: Memory, Narrative and the Great War: Rifle­

man Patrick MacGill and the Construction of Wartime Experience. Liverpool 2013, 
S. 178.

214 MacGill: Suspense, S. 40.
215 Ebd., S. 39. Bereits 1921 hatte MacGill einen Roman mit ähnlicher Aussage veröffent­

lich. Er trägt den Titel Fear (vgl. Günther: Der englische Kriegsroman und das en­
glische Kriegsdrama, S. 208). Ein Jahr zuvor war zudem ein anderes Drama entstan­
den, das allerdings nicht auf die Bühne kam, das aber einen ähnlichen Mechanismus 
darbietet: Stephen Schofields Men at War. Die desillusionierten, ausgezehrten und 
kriegsmüden Soldaten opfern sich nicht freiwillig an der Front, sondern ihnen wird 
keine andere Möglichkeit gelassen.

III. Warten an der militärischen Front

114

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Augen der ankommenden Offiziere übermäßig erleichtert und auch die 
Großzügigkeit, mit der sie ihnen den Rum überlassen, macht sie stutzig. 
Außerdem ist von drei Soldaten die Rede, die dem Druck nicht standhiel­
ten und desertierten.216 Auf diese Weise demonstriert das Theaterstück 
die enormen Anforderungen an die Kombattanten, noch bevor diese – 
wie auch das Publikum – mit der Situation konfrontiert werden. Zum 
anderen ist im dritten Akt zu erfahren, dass eine weitere Mannschaft, 
die wiederum Pettigrew und seine Kameraden abgelöst hat, aufgegeben 
hat. Die Soldaten rannten davon, als sie das Graben hörten, was den 
Deutschen überhaupt erst zum Durchbruch verhalf.217 Über den Abgleich 
mit deren Verhalten, das die alternative Handlungsoption, nämlich die 
Flucht, aufzeigt, erscheint dasjenige von Pettigrew und seinen Kameraden 
doch in einem anderen Licht. Sie litten dieselben Qualen, doch konnten 
sie ihre Todesangst bis zu einem gewissen Grad kontrollieren und den 
Fluchtimpuls zügeln. Zudem veranschaulicht der Kontrast, dass die Solda­
ten durchaus einen Beitrag zum Kriegsverlauf leisten, nämlich indem sie 
einen gegnerischen Vorstoß verhindern. Der Vergleich macht aus ihrem 
Handeln zwar kein heroisches, betont jedoch ihren Mut und ihre Selbst­
disziplin. Das Dilemma, vor das sich der irische soldier-writer MacGill in 
Suspense gestellt sah, bestand letztlich darin, eine unverhohlene Anklage 
gegen den Krieg zu formulieren, ohne indessen die Leistung der einfachen 
Soldaten zu schmälern.218 Die Botschaft von Suspense ist demnach weit 
kriegskritischer als diejenige von Journey’s End, das dem Krieg als Entfal­
tungsraum von Kameradschaft, Opferbereitschaft, Pflichtbewusstsein und 
Heldentum durchaus eine Berechtigung zugesteht. MacGills Krieg ist frei 
von romantischer Überformung. In der Konsequenz bedeutet das auch, 
die alten Ideale von Heldentum, Ritterlichkeit usw. auszuräumen. Mac­
Gill würdigt die Leistung der Soldaten, aber er heroisiert sie nicht.

Somit sticht Sherriffs Journey’s End im Kontext der britischen Frontdra­
matik durchaus als Ausnahme heraus. Es ist das einzige Drama unter 
ihnen, welches den Attentismus der Kombattanten heroisiert und den 
Krieg unterschwellig idealisiert. Es ist auch das einzige Drama, das den 
Krieg aus der Perspektive der Offiziere schildert, die einer höheren sozia­

216 Vgl. MacGill: Suspense, S. 5, 6 und 13.
217 Vgl. ebd., S. 63.
218 David Taylor: Blood, Mud and Futility? Patrick MacGill and the Experience of the 

Great War. In: European Review of History 13 (2006) 2, S. 229–250, hier S. 242, zufol­
ge, gilt dies auch für dessen andere Werke.

III.3. Die Wiederentdeckung der soldatischen Fronterfahrung im britischen Theater

115

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len Schicht angehören. Die anderen Texte klagen den Krieg unverhohlen 
an, machen auf die Unmöglichkeit des militärischen Heldentums ange­
sichts der industrialisierten Massenzerstörung aufmerksam und wählen 
die Perspektive einfacher Soldaten. Diese Theatertexte honorieren das 
Durchhaltevermögen der Kombattanten trotz Demoralisierung durchaus, 
gründen es jedoch nicht auf ein kameradschaftliches oder vaterländisches 
Pflichtethos, was die Heroisierung in diesen Fällen torpediert. In der Kon­
sequenz ist Brian Bonds und Christopher Jahrs Feststellung, Diskurse he­
roischen Durchhaltens fänden auch Eingang in die Antikriegsliteratur,219 

zumindest für das britische Nachkriegstheater nur bedingt zuzustimmen. 
Treffender ist Andrew Rutherfords Bemerkung: »The emphasis on degra­
dation, demoralisation and futility, and the repudiation of any concept of 
the heroic, were immensely influential, establishing in effect a new norm 
of war literature«.220

Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

Verglichen mit Großbritannien setzte die dramatische Beschäftigung mit 
dem Frontschicksal in Deutschland leicht verzögert ein. Als in Deutsch­
land Journey’s End 1929 erstmals unter dem Titel Die andere Seite gespielt 
wurde, sollte es noch zwei Jahre dauern, bis dem erfolgreichsten deut­
schen Bühnenwerk der Nachkriegszeit – Die endlose Straße von Sigmund 
Graff und Carl Ernst Hintze – der Durchbruch gelang. Ähnlich wie 
Journey’s End aktualisiert das Schauspiel die soldatische Warteerfahrung 
unter Rekurs auf den Weltkriegsdiskurs um das heroische Durchhalten 
(Kap. III.4.1). Ebenso folgte auf dieses Bühnenwerk eine Reihe weiterer 
Frontstücke – im Gegensatz zu Großbritannien kam es in Deutschland 
jedoch zu einer kriegsaffirmativen Vereindeutigung. Der Topos des verlo­
renen Postens, der während der Kriegsjahre intensiv bemüht worden war, 
dann aber aus dem Repertoire verschwand, wurde wieder populär. Mit 
Vorliebe zogen ihn nationalsozialistisch gesinnte Autoren heran, um die 

III.4.

219 Vgl. Brian Bond: The Unquiet Western Front. Britain’s Role in Literature and History. 
Cambridge 2002, S. 30; Christopher Jahr: »The Edwardian world was an ordered 
place«. Revisionismus als rückwärtsgewandte Utopie in der britischen Geschichts­
schreibung über den Ersten Weltkrieg und in der populären Erinnerung. In: Arnd 
Bauerkämper/Elise Julien (Hrsg.): Durchhalten! Krieg und Gesellschaft im Vergleich 
1914–1918. Göttingen 2010, S. 109–126, hier S. 123.

220 Rutherford: The Literature of War, S. 88.

III. Warten an der militärischen Front

116

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Standfestigkeit der Soldaten zu glorifizieren und eine militaristische Stim­
mung in der Gesellschaft anzuregen (Kap. III.4.2). Auf das Erstarken des 
Nationalismus sowie das Aufkommen revanchistischer Stimmungen in 
Deutschland, die sich u.a. aus dem als ungerecht empfundenen Versailler 
Vertrag und der alliierten Besatzung des Rheinlands speisten, reagierten 
die Bühnen in Frankreich und Großbritannien vergleichbar: Britische wie 
französische Theaterautoren erklären das militärische Heldentum in ihren 
Frontdramen angesichts der modernen Kriegsrealität für unmöglich. Na­
tionalistische Propagandastücke sucht man unter ihnen vergeblich 
(Kap. III.4.3).

Warten ohne Ende und heroischer Fatalismus in Sigmund Graffs und Carl 
Ernst Hintzes Die endlose Straße (1930)

Im Jahre 1926 verfassten die beiden ehemaligen Offiziere Sigmund Graff
und Carl Ernst Hintze ihr Frontstück Die endlose Straße221 und unterbrei­
teten es unzähligen Verlagen sowie Bühnenhäusern – jahrelang ohne Er­
folg. Immer wurde es unter Hinweis auf ein fehlendes Publikum oder sei­
ne vermeintliche Bühnenuntauglichkeit abgelehnt. Nur über Umwege ge­
langte es auf die deutschen Bühnen, wo es zu Beginn der 1930er-Jahre sei­
nen Siegeszug antrat. Seine viel gefeierte Uraufführung erlebte das Drama 
1929 am London Gate Theatre; die deutsche Uraufführung fand am 
19. November 1930 im Stadttheater Aachen statt. Über das Schillertheater 
in Berlin, wo es im Februar 1932 gezeigt wurde, eroberte es die deutsche 
und internationale Theaterlandschaft. Es wurde in knapp 250 Theaterhäu­
sern Deutschlands und auch auf internationalen Bühnen gespielt – 
bis 1936 über 5000 Mal.222 Die verspätete Aufnahme der Endlosen Straße 

III.4.1.

221 Sigmund Graff/Carl Ernst Hintze: Die endlose Straße. Ein Frontstück in vier Bildern. 
In: Günther Rühle (Hrsg.): Zeit und Theater. Bd. 2: Von der Republik zur Diktatur. 
Berlin 1972, S. 699–767.

222 Vgl. Baumeister: Kriegstheater als politisches Theater, S. 906–908; Günther Rühle: Sig­
mund Graff/Carl Ernst Hintze: Die endlose Straße. In: ders. (Hrsg.): Zeit und Theater. 
Bd. 2: Von der Republik zur Diktatur. Berlin 1972, S. 832–834, hier S. 834; William 
Sonnega: Theatre of the Front: Sigmund Graff and Die endlose Straße. In: Glen W. Gad­
berry (Hrsg.): Theatre in the Third Reich, the Prewar Years. Essays on Theatre in Nazi 
Germany. Westport 1995, S. 47–64, hier S. 50–52; ders.: Anti War Discourse in War 
Drama: Sigmund Graff and Die endlose Strasse. In: Hellmut Hal Rennert (Hrsg.): Essays 
on Twentieth-Century German Drama and Theater: An American Reception, 1977–
1999. New York 2004, S. 147–154, hier S. 147. Trotz des Erfolgs ist Die endlose Straße 

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

117

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ins Repertoire insinuiert zum einen ein Interesse des deutschen Theater­
publikums am Frontschicksal erst um 1930.223 Zum anderen demonstriert 
die Popularität der Endlosen Straße in den 1930er-Jahren den gewaltigen 
Schub, den die Produktion von Frontstücken mit dem Nationalsozialis­
mus erfuhr.224 Die ambivalente Sicht auf den Krieg in Graffs und Hintzes
Drama bot der politischen Rechten durchaus genügend Anschluss für eine 
nationalistisch-militaristische Lesart.225 Sie ließ in der Interpretation je­
doch zu viel Spielraum, sodass Die endlose Straße 1936 nach der Wiederein­
führung der Wehrpflicht verboten wurde. Graff – Hintze war bereits ver­
storben – hatte sich geweigert, die durch das Propagandaministerium vor­
geschlagenen Änderungen zu übernehmen.226 In der Tat war Die endlose 
Straße von der Linken zunächst als Antikriegsstück rezipiert worden.227

In vier Bildern inszeniert Die endlose Straße das Frontschicksal der elf­
ten Kompanie, die während heftiger alliierter Kämpfe in Nordfrankreich 
oder Belgien stationiert ist. Das Drama spielt im (Spät-)Herbst 1917 und 
einige Details, wie etwa der Einsatz von Panzern auf der gegnerischen 
Seite sowie der heftige Beschuss, weisen darauf hin, dass die Dritte Flan­
dernschlacht den Kontext des Geschehens bildet.228 Während das erste 
Bild an vorderster Front situiert ist, wo die Kombattanten – Offiziere wie 
Soldaten – nach dreiwöchigem Einsatz unter feindlichem Artilleriefeuer 
auf die Ablösung warten, spielen die anderen drei Bilder in einem Bara­
ckenlager zwölf Kilometer hinter der Kampflinie, wo die Überlebenden 
untergebracht werden, um dann vorübergehend in die Etappe nach Lille 

heute nahezu vergessen, wird jedoch in den meisten Arbeiten explizit zum Kriegsthea­
ter berücksichtigt (u.a. die Studien von Martin Baumeister, Christian Klein, William 
Sonnega und John Warren).

223 Zu dem neu erwachten Interesse am soldatischen Frontschicksal im Theater ein knap­
pes Jahrzehnt nach Kriegsende vgl. Klein: Die Weltkriegsdramatik der Weimarer Re­
publik, S. 170; John Warren: War Drama on the Berlin Stage, 1926–1933. In: Wolf­
gang Görtschacher/Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der mo­
derne Krieg auf der Bühne. Lewiston u.a. 1997, S. 179–200, hier S. 180.

224 Vgl. Sonnega: Theatre of the Front, S. 48; Warren: War Drama on the Berlin Stage, 
S. 80.

225 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 371f.; Kiesel: Konfessionen, Konversionen, Re­
visionen, S. 57.

226 Vgl. Rühle: Sigmund Graff/Carl Ernst Hintze, S. 834; Sonnega: Theatre of the Front, 
S. 51f.; ders.: Anti War Discourse in War Drama, S. 147; Warren: War Drama on the 
Berlin Stage, S. 195.

227 Vgl. Kiesel: Konfessionen, Konversionen, Revisionen, S. 57.
228 Neben Verdun und Somme symbolisiert auch die Dritte Flandernschlacht den Abnut­

zungskrieg (vgl. Becker/Krumeich: Der große Krieg, S. 236).

III. Warten an der militärischen Front

118

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


abgezogen zu werden. Doch ihr nächtliches ›Fest der Wiedergeburt‹, mit 
welchem sie ihr Überleben feiern, endet zur Enttäuschung aller mit dem 
Befehl, sich für einen erneuten Einsatz bereitzuhalten. Am Schluss des 
Dramas brechen die Kombattanten im Morgengrauen wieder an die Front 
auf. Trotz des Ortswechsels weisen die beiden ungleich langen Teile we­
sentliche Gemeinsamkeiten auf: Der Krieg ist sowohl in den vorderen 
Gräben als auch in den Rückzugsgebieten omnipräsent. Das Grollen der 
Front sowie Einschläge sind regelmäßig zu hören und unterbrechen die 
Gespräche, durch offene Türen leuchten die Geschosse in grellen Farben, 
bei jedem Treffer flackert das Kerzenlicht und rieselt Erde von der Decke. 
Auch dominiert der Krieg die Gespräche der Soldaten. Auf äußere Hand­
lung wird in allen Bildern größtenteils verzichtet und das Warten sowohl 
zum Strukturmuster der einzelnen Szenen erhoben als auch zur dominan­
ten Kriegserfahrung erklärt.229 In den Gräben warten die Kombattanten 
auf Ablösung, hinter den Linien zunächst auf den Abzug, dann überra­
schend auf den Rückmarsch an die Front. Graff und Hintze stellen also 
nicht herausragende Einzeltaten ins Zentrum, sondern den gewöhnlichen 
Frontalltag, wie Graff erläutert:

Wovon ich Zeugnis ablegen mußte, das war nicht ein einzelnes Erlebnis aus 
dem Ungeheuer der vier Jahre, sondern das waren diese vier Jahre selbst. Das 
Durchschnittliche. Das Alltägliche. Denn eben darin, in dem, was jeden Tag 
passierte, und nicht in den sogenannten Hochmomenten, die der Heeresbericht 
nannte und die Regimentsgeschichten feierten, lag die eigentliche Größe des 
Krieges und seiner Kämpfer.230

Zur Darstellung des Wartens setzt das Stück auf einen alternierenden 
Wechsel von Spannung und Auflösung. Auf der einen Seite spielen die 
Soldaten Skat und scherzen miteinander, auf der anderen versetzen die 
Einschläge die Kombattanten immer wieder in Angst und Schrecken und 
sorgen für Chaos im Unterstand. Die Grausamkeit des Kriegs bezeugen 
daneben die Verletzten, die das Ende des Einsatzes und des Wartens unbe­
dingt herbeisehnen, wie auch die soeben Gefallenen etwa bei der Repara­
tur einer Telefonleitung. Bis der Einsatz überstanden ist, gibt es dennoch 
kein Entkommen, und bis dahin heißt es »Zähne zusammenbeißen! Nicht 
unterkriegen lassen!«,231 wie der Hauptmann seine Einheit ermahnt. Da­

229 Ähnlich Warren: War Drama on the Berlin Stage, S. 185f.
230 Zit. nach: Hermann Wanderscheck: Deutsche Dramatik der Gegenwart. Eine Einfüh­

rung mit ausgewählten Textproben. Berlin 1938, S. 77.
231 Graff/Hintze: Die endlose Straße, S. 704.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

119

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bei geht es zunächst recht unheroisch zu: Beim Öffnen des Vorhangs, so 
die Szenenanweisung, »sieht man die gesamte Besatzung in zusammenge­
duckter Haltung, als erwarte sie jeden Augenblick das Einbrechen der De­
cke«.232 Sie will sich vor den Einschlägen schützen, ist aber ohne Schutz. 
Ihre damit einhergehende Handlungsohnmacht und ihr Ausgeliefertsein 
an die Kriegsmaschinerie kompensieren die Figuren mit zynischem Hu­
mor, der Distanz schafft zur physischen wie psychischen Bedrohung durch 
den Krieg. So witzelt der Musketier Arndt nach einem »besonders hefti­
ge[n] Einschlag«: »Noch so ’n paar, und unser Heldenkeller ist ’n Massen­
grab.«233 In ironischer Weise greift die Figur herkömmliche Heroismen 
der Weltkriegspropaganda auf, um im selben Atemzug den Widersinn der 
Heldenbehauptungen angesichts der maschinellen Auslöschung des Indi­
viduums bloßzulegen. Ähnlich äußert sich auch der Leutnant, der beinahe 
von einer Granate getroffen worden war: »Übrigens, ich stand drei Meter 
daneben. Ich danke! Bei so ’ner Gelegenheit kann einer den Heldentod 
sterben!«234 Die Textstellen verweisen auf einen inflationären Gebrauch 
des Heldenbegriffs in der Propaganda, der ohne Weiteres allen Kämpfen­
den zugeschrieben wurde und in der Folge eine absolute Sinnentleerung 
erfahren hat. Im dritten Bild des Stücks wird alsdann die Diskrepanz 
zwischen dem wirklichen Krieg, wie das Kollektiv ihn erlebt, und dem 
in der Propaganda idealisierten Krieg explizit ausformuliert: »Wahrhaftig, 
wir haben’s auch erst lernen müssen, was das heißt: Krieg. – So wie er 
ist – – So ohne Hurra – und ohne Heldenlied.«235 Die Erwartungen an 
den Krieg als heroische Bewährungsprobe im Sturm haben sich mithin 
nicht erfüllt. Die Enttäuschung forderte aufseiten der Kombattanten eine 
Anpassung an das Primat der Maschine und an die Stagnation. Doch ganz 
weisen die Figuren den Anspruch auf den Heldenstatus nicht von sich. 
Gerade im Vergleich zu den Stäben und »Etappenschweine[n]«,236 denen 
sie Müßiggang unterstellen und deren Auszeichnungen sie für unverdient 
halten, wird deutlich, wer in ihren Augen die medaillenwürdige Arbeit 
tut: der Frontsoldat.237

232 Ebd., S. 703.
233 Ebd., S. 703f.
234 Ebd., S. 709.
235 Ebd., S. 749.
236 Ebd., S. 711.
237 Vgl. dazu bspw. die rezitierten Strophen aus dem Gedicht Die Ordensverteilung, das in 

humoristischer Manier die Ungerechtigkeit der Ordensvergabe zugunsten der Stäbe in 
der Etappe anprangert (ebd., S. 712).

III. Warten an der militärischen Front

120

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schlimmer noch als der bevorstehende Beschuss an der Front stellt sich 
den Soldaten allerdings das Warten auf den Aufbruch dar.238 Die Unge­
duld und Gereiztheit während des Wartens vor dem Einsatz sowie der 
Wunsch, der Kampf möge schon begonnen haben, sind nicht nur Motive 
der Endlosen Straße, sondern finden sich auch in anderen Frontstücken 
jener Zeit, etwa in Walter Bloems dreiaktiger Tragödie Verdun,239 welche 
die Vorbereitung, die ersten Erfolge und das Stocken des Angriffs aus der 
Sicht des Stabs wie der Kombattanten, aus deutscher wie französischer 
Perspektive schildert. Am Ende des ersten Akts wartet ein Regiment auf 
den Sturmbefehl. Von einem Vizefeldwebel ist zu erfahren, dass es noch 
fünf bis sechs Tage dauern wird, bis die Truppe an die Reihe kommt. 
Während sich die meisten Soldaten optimistisch zeigen, verflucht der 
Grenadier Alfred die Warterei: »Dies Wartenmüssen – entsetzlich! [...] 
Jeder Tag Aufschub erhöht die Gefahr der Entdeckung. [...] Wär’s nur 
erst soweit.«240 Ähnlich wünscht sich in der Endlosen Straße der Musketier 
Richter, schon an der Front zu sein, und erklärt dem neuen Rekruten 
Müller:

Du weißt das nicht, wie das ist. – Du kennst das noch nicht. – Aber sieh mal – 
wenn wir nu hier so rumliegen und nix tun – und warten bloß darauf, daß wir 
doch vormüssen – da is es schon besser, es geht gleich vor. – – Aber das Warten! 
– Das Warten! [...] (Dicht an der Türe zieht ein Trupp Infanterie vorbei) Wie die 
wieder trippeln da draußen! – – – (Dumpf und schwer, absolut monoton, ohne 
jeden »Ausbruch« oder besondere Gemütsbewegung, mit langen Pausen und äußerster 
Sachlichkeit) Ich wollte, wir wären schon unterwegs! – – Da denkst du an nichts. 
– Da siehst du bloß den Vordermann – ’n Helm und ’n Tornister – – und denn 
– – auf einmal – – da kippt der um – – und denn is wieder ’n Helm da und ’n 
Tornister – – und denn ist das der Vordermann. – – – Und das geht nu schon 
über drei Jahre so – immer dasselbe und immer dasselbe – – –! [...] Und die 
holen uns immer wieder nach vorn. – – – (Lange Pause) Und das ist alles ganz 
gleich, wo wir sind – wir sind doch immer unterwegs nach vorn. [...] Bloß das 
Warten! – Das Warten!241

238 Ähnlich äußerte sich Graff über die eigene Fronterfahrung: »Dieses Schwerste war aber 
nicht der Sturm, der Angriff. Überhaupt nicht das ›Feuer‹. Sondern das ewige Wieder­
hineingehenmüssen in das Feuer aus Ruhe und Sicherheit. Das Warten, das Warten 
[...].« (Zit. nach: Baumeister: Kriegstheater als politisches Theater, S. 913)

239 Walter Bloem: Verdun. Tragödie in drei Akten (zwölf Bildern). Als unverkäufl. Ms. 
vervielfält. Berlin 1929. Bloem, Dramaturg und einer der meist rezipierten Schriftstel­
ler seiner Zeit, bekannt für seine nationalistisch-militaristische Prosa, war Offizier im 
Ersten Weltkrieg und erlebte die Schlacht um Verdun als Hauptmann mit.

240 Ebd., S. 35f.
241 Graff/Hintze: Die endlose Straße, S. 756f.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

121

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Monotonie dominiert aus Figurenperspektive zwar auch den Front­
einsatz, aber was diesen wesentlich von den Pausenzeiten unterscheidet, 
ist die fehlende Gelegenheit zur Reflexion. Dort ›funktionieren‹ die Kom­
battanten, wohingegen sie beim Warten der Gedanke an das Kommende 
zermürbt. Die Anaphern, Parallelismen und Wiederholungen in Richters 
Bericht imitieren die Eintönigkeit des Frontalltags, während die vielen 
Pausen sowie der nüchterne Tonfall von Resignation zeugen. Ferner im­
plizieren seine Ausführungen – deutlicher als in Sherriffs Drama – eine 
fehlende Teleologie. Das Warten wird in der Endlosen Straße zwar immer 
wieder durch den Kampfeinsatz unterbrochen, aber es wiederholt sich 
endlos und erinnert in dieser Hinsicht an Nietzsches ›Ewige Wiederkunft 
des Gleichen‹. Ein Ende des Kriegs wird nicht in Aussicht gestellt und die 
zirkuläre Gesamtstruktur des Dramas, die eine Bewegung von der Front 
(erstes Bild) über die Ruhestellung (zweites bis viertes Bild) wieder hin zur 
Front (Ende viertes Bild) vollzieht, korrespondiert dem subjektiven Ein­
druck des Soldaten. Indem sich also der Attentismus von seiner Erfüllung 
löst und seinen Zweck verliert, schwindet zum einen seine Rechtfertigung 
als Verpflichtung gegenüber Heimat und Vaterland. Die Ideologie des 
Verteidigungskriegs wird im Text bezeichnenderweise nicht bemüht, eine 
Legitimation des Kriegs fehlt gänzlich und weil der soldatische Gehorsam 
in der Endlosen Straße nicht in Diskurse um Vaterlandsverteidigung, Loya­
lität und einem Pflichtbewusstsein gegenüber der Nation eingebettet ist, 
ist die für die Heroisierung oft ausschlaggebende Kategorie der Exemplari­
tät nicht eingelöst – im Gegensatz etwa zu Journey’s End, wo die fehlende 
Pflicht gegenüber dem Vaterland durch die Pflicht gegenüber den Kame­
raden kompensiert wird. Zum anderen reduziert sich die Agency der 
Figuren, deren Opfer vergeblich und folgenlos sind. Ihrer Ohnmacht sind 
sich die Figuren durchaus bewusst. »[D]a vorn« werden sie »bestenfalls 
elende Statisten spielen«,242 weiß der Leutnant. Im schlechtesten Fall wer­
den sie in der Schlacht ihr Leben lassen. Indem so ihre Opferbereitschaft 
eng mit der passiven Gewalterfahrung verknüpft wird, schreibt sich in 
die Bedeutungsebene des freiwilligen ›sacrifice‹ diejenige des ›victim‹ ein. 
Nicht ein heroischer Kampf erwartet die Figuren, sondern passives Aus­
halten und Erleiden. Nie erscheinen die Kombattanten als Subjekt von 
Gewalt, immer nur als Objekt der Übergriffe auf Körper und Psyche. 
Trotzdem verhindert das zyklische Kriegsverständnis die Heroisierung der 

242 Ebd., S. 753.

III. Warten an der militärischen Front

122

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Soldaten nicht. Es entzieht ihr lediglich eine extrinsische Motivation, die 
wiederum durch die intrinsische, fatalistische Akzeptanz der Kombattan­
ten gegenüber ihrem Schicksal im Sinne einer trotzig-heroischen Haltung 
aufgewogen wird.

Die Heroisierung setzt mit dem vierten Bild ein, das ganz den letzten 
Augenblicken vor dem Abmarsch in der Morgendämmerung gewidmet 
ist. Die Dimension des Transgressiven markiert es dabei in besonderem 
Maße und kehrt sie auf zweierlei Weise hervor: Auf der einen Seite 
fokussiert die Szene den im Krieg immer wiederkehrenden Moment, 
in dem das Warten vorübergehend in äußere Aktivität überführt wird 
bzw. werden muss (iterativ). Zum anderen dehnt sie die Zeit vor dem 
Aufbruch und passt das Spieltempo dem veränderten, intensivierten Zeit­
empfinden der Figuren an (durativ). Ferner unterstreicht das Bild den 
agonalen, inneren Kampf der Kombattanten gegen die Angst vor dem 
Tod, gegen den Drang zur Aufgabe,243 wenn während der letzten Vorbe­
reitungen Verwundete auf dem Rückzug von der Front als Figurenkollek­
tiv am Lager vorbeiziehen. Beschrieben werden sie als »völlig apathisch 
und teilnahmslos«, »[i]hre Stimme klingt ›abwesend‹«.244 Allein in ihrem 
Auftreten verdichtet sich das Grauen des Kriegs, welches das erste Bild an­
deutet. Die Verletzten beschreiben die Front als Hölle, der sie wehr- und 
machtlos gegenüberstehen. Ihr Bericht von der Front ist, wie derjenige 
Richters, monoton, die Sätze sind knapp, parallel gebaut, voller Pausen 
und Wiederholungen. Die Truppe im Lager reagiert entsetzt mit Sprach- 
und Bewegungslosigkeit: »Keiner ist fähig, ein Wort herauszubringen oder 
eine Bewegung zu machen. Reglos, wie gelähmt, steht einige Sekunden 
die ganze Gruppe.«245 Obwohl den Offizieren und Soldaten der Schrecken 
deutlich vor Augen steht, ringen sie sich zur Befolgung des Befehls durch. 
Die Bejahung des Einsatzes erfolgt aus einer internalisierten Disziplin und 
einer Einsicht ins Unvermeidbare:

Damit muß jeder hier draußen rechnen. – Das gehört dazu – daß man auch – 
sterben kann – wenn’s sein muß. [...] Wir alle gehen doch vor in den Graben 
mit der Hoffnung, daß es mich nicht trifft. – Und glauben Sie vielleicht, wir 

243 Weil nicht alle Figuren ihren Impuls zur Flucht bezwingen, bspw. der neue Rekrut 
Großkopf, der Zahlmeister als Vertreter der Etappe, die beiden leicht Verwundeten 
Schmidt und Hoffmeister, wird das Verhalten all derer, die es schaffen, als exzeptionell 
gekennzeichnet. Auch sie wollen nicht zurück in die Gräben, aber sie überwinden 
sich. Sie haben Angst vor dem Tod und sind trotzdem bereit zu sterben.

244 Ebd., S. 759.
245 Ebd., S. 761.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

123

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gehen gern in den Graben? Ich meine, so ohne Gedanken? – Aber – es hilft doch 
nichts – Wir müssen doch! – Wir müssen doch alle! – – – Und dieses Muß, das steht 
über uns wie ein Gebot. – Unabwendbar. – Über das man nicht nachgrübelt – – – 
weshalb – und ob es gut ist oder schlecht ist – – das man hinnimmt [...].246

Die Befolgung des Befehls steht außer Frage. Mehr noch: Es scheint völlig 
unmöglich, ihn anzuzweifeln, weil sich der Sinn des Kriegs jedem ratio­
nalen Zugriff entzieht.247 Die vielen Redepausen in der zitierten Passage 
illustrieren ebendiese Unbegreiflichkeit des Kriegs.

Heroisiert werden Durchhaltewille und Selbstüberwindung beim War­
ten insofern, als sich die Kombattanten trotz des Wissens um die Unbarm­
herzigkeit, Unentrinnbarkeit und Unabwendbarkeit des Kriegs, aber in 
fatalistischer Schicksalergebenheit in die Kriegsmaschinerie, in der sie nur 
kleine Rädchen sind, einfügen. »Der große stumme Aufbruch der Kom­
pagnie«, der einem »bewussten ›Opfergang‹«248 gleicht, geschieht fast zere­
moniell: »Keiner eilt, keiner zögert, Niemand spricht ein Wort.«249 Laut 
Bühnenanweisung soll er drei bis fünf Minuten Zeit in Anspruch neh­
men. Kurz bevor die Soldaten die Baracke verlassen, so der Text weiter, 
hat ihre Haltung einen »fast trotzig[en]« Ausdruck angenommen: »Ihre 
Gesichter sind wie Steine. Ihre Augen starren geradeaus auf die Straße.«250 

Petrifizierende Metaphern (»Steine«), aber auch Bilder aus dem maschi­
nellen Bereich (»Es geht alles ›mechanisch‹... Die Kompagnie ist wieder 
eingeschaltet in den erbarmungslosen Stromkreis des Krieges. [...] Die 
Bewegung geht maschinenartig weiter.«251) stählen und heroisieren die 
Soldaten. Der Rekurs auf Metall- und Gesteinsmetaphern war zwischen 
1914 und 1918 eine durchaus gängige Strategie der Kriegspropaganda, um 
die innere Gefasstheit sowie die Unerschütterlichkeit der Kombattanten 
zu illustrieren.252 Kurz vor dem Ende des Dramas heißt es dann: »Ein letz­
ter krachender Granateinschlag mit folgendem Splittersurren verändert 
in nichts die Haltung der Marschierenden.«253 Die Pose steht dem ersten 
Bild diametral gegenüber, in dem sich die Soldaten bei jedem Einschlag 

246 Ebd., S. 748f. (Hervorh. d. Verf.)
247 Vgl. auch Baumeister: Kriegstheater als politisches Theater, S. 904f.
248 Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 365.
249 Graff/Hintze: Die endlose Straße, S. 766.
250 Ebd.
251 Ebd.
252 Vgl., vor allem im Hinblick auf den ›Eisernen Roland‹, Reimann: Der große Krieg der 

Sprachen, S. 48–68.
253 Graff/Hintze: Die endlose Straße, S. 767.

III. Warten an der militärischen Front

124

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wegducken. Das Aufbruchsritual hat die Männer gegen die Todesangst 
immunisiert. Aber es hat sie auch, wie die Maschinenmetaphern schon 
andeuten, um ihre Individualität gebracht: »Sie haben nichts Individuelles 
mehr. Sie zeigen nur ein Gemeinsames: das Gesicht der Kompagnie...«254 

Die Kombattanten gehen in der Gemeinschaft auf, aber nur um den Preis 
des eigenen, autonomen Selbst. Das Heldentum in der Endlosen Straße ist 
mithin nicht nur ein attentistisches, sondern auch ein kollektives.

Die endlose Straße berichtet also von dem alltäglichen Zyklus des War­
tens und Abziehens, Wartens und Aufbrechens. Dem Stück zugrunde liegt 
die erklärte Intention der Autoren, »den wirklichen Krieg«, »das typisch 
deutsche Frontschicksal«255 zu gestalten, das ihnen aus eigener Erfahrung 
bekannt war. Beide hatten sich noch vor der Volljährigkeit freiwillig als 
Soldaten gemeldet, Graff schon kurz nach Kriegsausbruch, Hintze erst 
im letzten Kriegsjahr, und beide kämpften bis zum Waffenstillstand. Den 
Anlass zum Drama gab Graff zufolge die Schlacht um Verdun, die er 
selbst miterlebt hatte. Für ihn war das Warten insbesondere in einem Ma­
schinen- und Abnutzungskrieg, das er und Hintze in der Endlosen Straße 
dramatisieren, das eindrücklichste seiner Kriegserlebnisse:

Was mich von meinen eigenen Kriegserlebnissen am stärksten beschäftigte, war 
das Warten vor dem Einsatz bei Verdun... [...] Bevor wir eingesetzt wurden, 
lagen wir in dem von der Zivilbevölkerung geräumten Dorf Mangiennes. Das 
Wummern der großen Schlacht verstummte keinen Augenblick. Am Tage sa­
hen wir auf den Höhen die schwarzen Erdfontänen der schweren Einschläge 
hochsteigen, bei Nacht am ganzen Horizont das Mündungsfeuer der Artillerie 
aufblitzen. Wer noch Zweifel hatte, wie es vorn zuging, brauchte nur in die 
Gesichter der von vorn kommenden Truppen zu blicken. Auf unsere Fragen 
bekamen wir manchmal ein ›Junge, Junge‹ zur Antwort, meistens aber nur eine 
Handbewegung nach unten. Wir versuchten sie zu übersehen und heuchelten 
voreinander Gleichgültigkeit. Allein die forcierte Lustigkeit, die der ausgegebe­
ne Schnaps erzeugte, hatte etwas Grausiges. Ich gestehe, daß ich, als nach einer 
folternden Woche des Wartens der Marschbefehl kam, fast so etwas wie eine 
Revolte, eine Meuterei, erwartete. Aber die Kompanien traten an, wie wenn es 
zu einer Felddienstübung ginge. Nur gesprochen wurde nichts: der ganze Weg 
bis zur Küchenschlucht bei Azannes war ein Schweigemarsch.256

254 Ebd., S. 766. Vgl. dazu auch die Ankündigung Graffs und Hintzes: »Darum [weil der 
Krieg die Gesamtheit ist] kann dieses Stück [...] sich um das Privatschicksal des Einzel­
nen nicht kümmern. Es kennt nur die Gesamtheit, die Gemeinschaft, in der jeder gleich 
wichtig und gleich unwichtig ist. Der ›Held‹ dieses Stückes ist deshalb die Kompagnie.« 
(Ebd., S. 701; Hervorh. i.O.)

255 Ebd. (Hervorh. i.O.).
256 Zit. nach: Rühle: Sigmund Graff/Carl Ernst Hintze, S. 832f.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

125

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Graffs Erinnerungen an die Schlacht um Verdun weisen nicht wenige Ge­
meinsamkeiten mit der Endlosen Straße auf: Sowohl die Kompanien Graffs
als auch diejenige des Dramas befinden sich in räumlicher Nähe zum 
Kampfgeschehen, wo sie, begleitet vom Wummern der Front, auf ihren 
Einsatz warten und vorbeiziehende Soldaten auf dem Rückweg von der 
Front beobachten. Beide brechen, als es so weit ist, schweigend und klag­
los auf und reihen sich in die marschierenden Truppen ein. Indem Graff
und Hintze die Endlose Straße auf persönliche Erfahrungen zurückführen 
und ihren Anspruch auf Authentizität und Objektivität im Vorwort expli­
zit formulieren, reagieren sie auf die zeitgenössischen Bedürfnisse und 
Wünsche des Publikums, das den Krieg so sehen wollte, wie er von den 
Soldaten erlebt wurde. In der Tat hoben die Rezensenten den hohen 
Authentizitätsgrad hervor. Die beiden einflussreichsten Theaterkritiker Al­
fred Kerr und Herbert Ihering lobten die sachliche und unmittelbare Dar­
stellung. »Aus keinem Bühnenwerk spricht das Kriegserlebnis so direkt 
– ohne Übersetzung ins Dramatische auf der einen oder ins Politische 
auf der anderen Seite«, findet Ihering, und Kerr urteilt: »Es war kein 
Theater mehr. Der tiefste Eindruck ließ die Menschen eine Weile stumm 
sein. Auch der Dank, der dann losbrach, stand unter dem furchtbaren 
Gefühl des Erlebten. Nicht des Gesehenen: des Geschehenen. [...] Das 
ist nicht ein Kriegsstück: das ist der Krieg.«257 Graff und Hintze wollten, 
so formulieren sie es, nicht bewerten, sondern zeigen, »parteilos wie die 
Front war«.258 Da sie den Krieg weder übersteigert verherrlichten noch 
eindeutig verdammten, konnte Die endlose Straße trotz Graffs und Hintzes
Bemühungen um eine untendenziöse Darstellung unter dem Deckmantel 
der Authentizität von linken wie von rechten Kritikern ideologisch aufge­
laden werden.259 Während Linke und Linksliberale, wie im Übrigen auch 
Alfred Kerr, die pazifistische Botschaft hervorhoben, die sie am Tod und 
Leiden der Soldaten festmachten, betonten Vertreter des rechten Lagers 
den kameradschaftlichen Zusammenhalt, das heroische Durchhalten und 
das soldatische Opfer.260 Insbesondere die fatalistische Schicksalergeben­

257 Rezensionen abgedruckt in: ders. (Hrsg.): Theater für die Republik 1917–1933. Im 
Spiegel der Kritik. Frankfurt a.M. 1967, S. 1049f. (Herbert Ihering am 24. Februar 
1932 im Berliner Börsen-Courier, hier S. 1049), sowie S. 1050–1052 (Alfred Kerr am 
24. Februar 1932 im Berliner Tageblatt, hier S. 1050 und 1052).

258 Graff/Hintze: Die endlose Straße, S. 700.
259 Vgl. Baumeister: Kriegstheater als politisches Theater, S. 909f.
260 Vgl. ders.: Kampf ohne Front?, S. 371f.; Kiesel: Konfessionen, Konversionen, Revisio­

nen, S. 57f.

III. Warten an der militärischen Front

126

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit am Ende des Dramas konnte interpretiert werden als Aufforderung, 
sich der Zwangsläufigkeit des Kriegs zu unterwerfen und sich Tugenden 
wie Gemeinschaftssinn, Opferbereitschaft und Ausdauer anzueignen.261 

Somit hatten Graff und Hintze mit der Endlosen Straße ein Theaterwerk 
geschaffen, das dem rechten Lager das Modell des heldenhaften, opferbe­
reiten Soldaten lieferte.262 Das Verbot des Stücks 1936 belegt indes, dass 
seine Botschaft nicht so eindeutig zu fassen ist, wie die Nationalsozialisten 
es sich erhofften. Denn eine patriotische Verpflichtung gegenüber dem 
Vaterland wird von den Figuren nicht formuliert, dem Krieg wird ein ein­
deutiger Sinn abgeschrieben und auch die vielen Toten und Verwundeten 
konterkarieren eine rein bellizistische Lektüre.

Ein weiteres Mal: Der militärische Topos des verlorenen Postens

Die ambigen Untertöne der Endlosen Straße mussten mit Beginn der 
1930er-Jahre weichen, als das Genre des Frontstücks noch vor der Macht­
ergreifung Adolf Hitlers von der nationalsozialistischen Propaganda zur 
nachträglichen Heroisierung des Ersten Weltkriegs instrumentalisiert wur­
de. Die politisch-ideologische Überformung des Fronterlebnisses ging re­
lativ unproblematisch vonstatten, da Stücke der Weimarer Republik, so 
auch das von Graff und Hintze, Werte wie Kameradschaft und Opferbe­
reitschaft als heroische Tugenden der deutschen Soldaten ausgestellt hat­
ten. Dramen nationalsozialistischer Färbung reihen sich in diese Tradition 
ein; die soldatische Gemeinschaft, der ›Frontgeist‹, wird zum Vorbild ihrer 
völkischen Ordnung.263 Erneut werden heroisch-attentistische Konfigura­

III.4.2.

261 So zeigt sich Ihering besorgt über den fatalistischen Ausgang des Dramas: »Wenn es 
aber heute gespielt wird, nimmt man diesen Fatalismus als endgültig hin, als unab­
wendbar. Darin liegt die Gefahr des Stückes, das im letzten Grunde die Nerven atta­
ckiert, aber nicht den Willen, nicht an die Erkenntnis appelliert. Es lähmt. Aber es rüt­
telt nicht auf.« (In: Rühle [Hrsg.]: Theater für die Republik, S. 1050) Zu der Besorgnis 
vgl. auch Warren: War Drama on the Berlin Stage, S. 187.

262 Vgl. James M. Ritchie: Staging the War in Germany. In: Forum for Modern Language 
Studies 21 (1985), S. 84–96, hier S. 85. Ausführlicher zur Haltung der Nationalsozialis­
ten gegenüber dem Stück Sonnega: Anti War Discourse in War Drama, bes. S. 148–
150.

263 Vgl. Ritchie: Staging the War in Germany, S. 84f.; Christiane Weller: Weltkriegsdrama 
und Nationalsozialismus. In: Christian Klein/Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste 
Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und australische Perspektiven / The First World 
War in Drama – German and Australian Perspectives. Stuttgart 2018, S. 201–222, hier 
S. 201.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

127

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tionen ins Feld geführt, um das Beharrungsvermögen der Soldaten zu 
glorifizieren. Dafür greifen Theaterautoren auf den aus den Kriegsjahren 
bekannten Topos des verlorenen Postens264 mit all seinen inhaltlichen 
wie formal-dramaturgischen Eigenheiten unter Variation einiger weniger 
Elemente zurück. Die für den Topos charakteristische Darstellung eines 
waghalsigen Unterfangens in einer Ausnahmesituation (Exzeptionalität) 
bietet ein Setting mit enormem Heroisierungspotential, das die dem Na­
tionalsozialismus zugeneigten, männlichen Schriftsteller, die zum größten 
Teil – wie Graff und Hintze auch – der jüngeren Kriegsgeneration ent­
stammen, zur Feier soldatischer Pflichterfüllung für sich zu nutzen wuss­
ten. Bezugspunkt der Dramen bildet die Schlacht um Verdun, auch wenn 
sie nicht immer den eigentlichen Handlungsrahmen stellt. Sowohl Erich 
Limpachs »In Flandern reitet der Tod« (1932) als auch Alfred Fischers Front 
(Die letzten der vierten Kompanie) (1934)265 spielen im Jahr 1917, nach 
Verdun also. Während Fischer sein Stück direkt in Damvilliers bei Verdun 
ansiedelt, wählt Limpach die Region Flandern als Handlungsort266 und 
spielt auf die Erfahrung von Verdun als zurückliegendes, vergleichbares 
Ereignis an.267 Im Laufe der 1920er-Jahre hatte sich die Schlacht um Ver­
dun, die zunächst das sinnlos-kontingente Sterben und den verlorenen 
Krieg ikonisch verdichtete, in das Symbol des deutschen Durchhaltewil­
lens schlechthin verwandelt. Sie verklärt den »namenlosen Soldaten, der, 
zum Opfer für Deutschland entschlossen, auch auf ›verlorenem Posten‹ 

264 Dies gilt nicht nur für das Theater. Auch faktuale wie fiktionale Erzählungen der 
1930er-Jahre inszenieren Kompanien auf verlorenem Posten. Bluhm: Auf verlorenem 
Posten, S. 62–79, nennt Ernst Hausners bebilderten Bericht Col di Lana (1931), Fried­
rich Franz von Unruhs Erzählung Verlorener Posten (1935), Franz Lehnhoffs Sammlung 
von Kriegserlebnissen Auf verlorenem Posten. Taten und Schicksale beherzter Soldaten 
(1937) sowie Clemens Laars Kriegsbuch Kämpfer auf verlorenem Posten (1939).

265 Erich Limpach: »In Flandern reitet der Tod«. Dramatische Kriegsdichtung in 3 Akten. 
München 1932. Limpach war in erster Linie als Lyriker und Erzähler bekannt, schrieb 
aber auch Dramen. – Alfred Fischer: Front (Die letzten der vierten Kompanie). Ein 
Kriegsdrama in 2 Akten. Mühlhausen 1934. Zu seiner Person liegen keine Informatio­
nen vor.

266 Ein weiteres Stück aus demselben Jahr – Franz Erdmanns Sappenkopf F – spielt ebenso 
in Flandern im Jahre 1917. Der Text konnte allerdings nichts ausfindig gemacht wer­
den; vgl. die Ausführungen von Wanderscheck: Deutsche Dramatik der Gegenwart, 
S. 92, demzufolge es um das Ausharren einer Gruppe Versprengter auf verlorenem 
Posten zur Inszenierung soldatischer Pflichterfüllung, Opferbereitschaft, Vaterlands-
treue sowie der klassenübergreifenden Frontkameradschaft gehe.

267 Vgl. Limpach: »In Flandern reitet der Tod«, S. 20 und 36.

III. Warten an der militärischen Front

128

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausgehalten hat«.268 Die Aktualisierung des Verdun-Mythos in beiden Dra­
men leistet der Heroisierung Vorschub. Bemerkenswert ist, dass andere 
historische oder mythische Präfigurate wie beispielsweise die Schlacht bei 
den Thermopylen oder der ›Zug der Sieben gegen Theben‹ (Aischylos: 
Sieben gegen Theben, 467 v.Chr.), die sich für den Topos des verlorenen 
Postens durchaus eignen, in den Texten nicht aufgerufen werden.

Ein wesentlicher Unterschied zwischen beiden Texten besteht in der 
dramatischen Ausformulierung des Topos des verlorenen Postens. Gegen­
über Fischer, der die Situation im Schützengraben durch fehlende Versor­
gung und fehlendes Material so heikel wie möglich gestaltet, ist Limpach
zurückhaltender. Sowohl Verpflegung als auch Kommunikation sind in 
seinem Text gewährleistet, sodass die Aussichtslosigkeit der Situation erst 
in der ressourcentechnischen Unterlegenheit im Vergleich mit den Fein­
den zum Tragen kommt. Das in den Frontstücken zum Teil genutzte 
Motiv der erwarteten Ablösung (z.B. Eichler, Graff/Hintze) spart er aus. 
Von Anfang an sehen die wenigen Figuren, die sich in einem Artillerieun­
terstand befinden, einem feindlichen Angriff entgegen. Geschützdonner 
ist von Beginn an zu hören und verstärkt sich im dramatischen Verlauf. 
Die akustischen und visuellen Reflexe des Kriegs, d.h. der Lärm und das 
Erlöschen der Kerze, rhythmisieren die Zeit im Drama, ebenso wie die 
Auf- und Abritte der Figuren, die den Keller vorübergehend verlassen, 
um ein Telefonkabel zu reparieren oder einen Befehlshaber aufzusuchen. 
Der antizipierte Angriff hingegen bietet keinen Orientierungspunkt in der 
Zeit. Wie in der Endlosen Straße bildet er zusammen mit den Wartephasen 
nur einen Teil eines unendlichen, monotonen Kreislaufs:

Schießen – laufen – schlafen – und warten. Am schlimmsten dies Warten auf et­
was Großes, Befreiendes – das niemals kommt. Ein Jahr nun schon in feuchten 
Kellern und ewig tropfenden Unterständen. Seltene Ruhe in elenden Dörfern. 
Dann endlose Stunden Marsch auf schlechten, fremden Straßen.269

Das Warten selbst inszeniert »In Flandern reitet der Tod« in den ersten bei­
den der drei Akte. Sie bestehen hauptsächlich aus Gesprächen der Kom­

268 Lars Koch: Der Erste Weltkrieg als kulturelle Katharsis und literarisches Ereignis. 
In: ders./Niels Werber/Stefan Kaufmann (Hrsg.): Erster Weltkrieg. Kulturwissenschaft­
liches Handbuch. Stuttgart/Weimar 2014, S. 97–141, hier S. 115; vgl. außerdem 
Becker/Krumeich: Der große Krieg, S. 229, sowie Gerd Krumeich: Verdun: Die 
Schlacht und ihr Mythos. In: Christian Stachelbeck (Hrsg.): Materialschlachten 1916. 
Ereignis, Bedeutung, Erinnerung. Paderborn 2017, S. 17–35, hier S. 30f.

269 Limpach: »In Flandern reitet der Tod«, S. 5. Der evozierte endlose Marsch erinnert zu­
sätzlich an den Titel von Graffs und Hintzes Stücks.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

129

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


battanten, zeigen aber auch banale Tätigkeiten des Frontalltags wie die 
Verteilung von Essen und Post oder das Besorgen von Munition, die die 
äußere Handlungsarmut kompensieren. Der dritte Akt spielt während der 
angekündigten Schlacht, die nicht zu sehen ist. Sie findet ihren Ausdruck 
stattdessen in den wüsten Rufen, die von draußen hereindringen, und zei­
tigt ihre Folgen in den Verwundungen mancher Figuren. Das Drama en­
det mit dem Tod des schwer verletzten Widur und der Nachricht über die 
erfolgreiche Abwehr des gegnerischen Angriffs. Wie in den Dramen der 
Kriegszeit (s. Kap. III.1.1 und III.1.2) koexistieren an der Tat orientierte 
Vorstellungen von Heldentum mit dem heroischen Attentismus. Eine Ak­
zentuierung gegenüber den früheren Texten, in denen es maximal zu Ver­
wundungen kommt, erfährt der Heldendiskurs in Limpachs Schauspiel 
zum einen durch den Tod des Sympathieträgers, zum anderen durch die 
Betonung der psychischen Leiden der Kombattanten. Ihre Standfestigkeit 
erscheint nicht wie in manchen der frühen Stücke wie etwa bei Eichler als 
selbstverständlich, sondern wird als das Ergebnis eines inneren Kampfes 
präsentiert. Der Protagonist Hagen, der soeben aus dem Genesungsurlaub 
zurückgekehrt ist, muss stets die Anfälle von Panik in den Griff bekom­
men. Er ist der Einzige, der zögert und kurz auf der Stelle verharrt, als alle 
anderen am Ende des zweiten Akts zum Kampf stürmen.270 Die Konfigu­
ration bildet in diesem Augenblick erst Hagens Unsicherheit, dann seine 
Selbstüberwindung ab. Auch wenn sich die restlichen Kombattanten un­
beeindruckt von den Einschlägen zeigen und Haltung bewahren,271 ist 
dies mitnichten mit dem gänzlichen Fehlen von Ermüdungserscheinun­
gen oder Überdruss gleichzusetzen, wie dies Pasek tut.272 Mehrere Male 
wird der Krieg als »Saustall« bezeichnet,273 die Soldaten fürchten, ihr 
»Heldenkeller« könne sich in ein »Massengrab« verwandeln274 – mögli­
cherweise eine Anlehnung an Die endlose Straße (s. S. 120) –, und kurz vor 
Ende stellt Hagen den Nutzen des Kriegs radikal infrage: »Was hat das al­
les für ein’ Sinn?«275 Seine Zweifel werden paradoxerweise mit dem Tod 
seines Freundes Widur kurz vor Dramenschluss ausgeräumt. Hagen er­
kennt an, dass das Opfer Widurs, der bis zum letzten Moment durchgehal­

270 Vgl. ebd., S. 34.
271 Vgl. etwa ebd., S. 29 und 31.
272 Vgl. Pasek: »The Great Time«, S. 78f.
273 Limpach: »In Flandern reitet der Tod«, S. 21 und 36.
274 Ebd., S. 13, 25 und 36.
275 Ebd., S. 36.

III. Warten an der militärischen Front

130

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten und sein Leben bereitwillig in den ›Dienst des Vaterlandes‹ gestellt 
und verloren hat, nicht umsonst war, sondern zum Erfolg der Operation 
beigetragen hat. Er überzeugt sich von der Notwendigkeit und Gerechtig­
keit der erbrachten und der noch zu erbringenden Opfer, sodass der 
kriegskritische Impetus relativiert wird. Eine ideologische Legitimierung 
erfährt Widurs Tod bereits in der zentralen Auseinandersetzung zwischen 
den beiden Freunden in der Mitte des zweiten Akts. Während Hagen frus­
triert über die Selbstsucht der ›Kriegsgewinnler‹ und ›Schieber‹ Zweifel 
am Sinn des Kriegs äußert, stilisiert Widur den Krieg zur gesellschaftli­
chen Katharsis: Er habe die »Kameradschaft in Not und Tod« zwischen 
den Frontkämpfern hervorgebracht und werde »die verloren gegangene 
Gemeinschaft von Blut und Boden wiederherstellen«.276 Die schonungslo­
se Darstellung des Kriegs mit all seinen Toten und Verletzten in »In Flan­
dern reitet der Tod« darf deshalb nicht als Verurteilung des Kriegs missver­
standen werden. Vielmehr bildet in Limpachs Vision erst die gemeinsame 
Leiderfahrung die Voraussetzung zur Entfaltung alter Ideale wie Kamerad­
schaft und Opferbereitschaft. Der Autor reproduziert damit die national­
sozialistische Vorstellung von der Neugeburt des deutschen Volks, die 
ihren Ursprung im Gemeinschaftserlebnis des Kriegs habe.277 Die Ver­
pflichtung der Soldaten gegenüber dem Vaterland besteht nicht nur, wie 
in den Frontstücken der Kriegsjahre, in der Verteidigung der bedrohten 
Heimat, sondern erhält einen prospektiven Zweck.

Im Gegensatz zu Limpachs Priorisierung der solidarischen Frontge­
meinschaft steht in Alfred Fischers Front (1934) die Kameradschaft gleich­
berechtigt neben Pflichterfüllung, Durchhaltewille, Opferbereitschaft und 
Vaterlandstreue. Fischer geht es nicht um die ideologische Begründung 
der völkischen Gesellschaft, sondern um den eigentlichen »Heldenkampf 
einer kleinen Schar deutscher Soldaten auf verlorenem Posten«,278 wie es 
in der dem Stück vorangestellten Inhaltsangabe heißt. Die Mannschaft 
in Front, deren Befehl lautet, ihren Stützpunkt unter allen Umständen 
zu halten, bis eine neue Verteidigungslinie ausgebaut ist, ist von den 
Versorgungswegen abgeschnitten, das Material erschöpft sich und auf der 
anderen Seite der Kampfeslinie wurden die Engländer durch ›Schwarze‹ 
ersetzt, die in der Figurenrede barbarisiert und animalisiert werden. Seit 

276 Ebd., S. 28.
277 Vgl. Pasek: »The Great Time«, S. 81–83. Ähnliches stellt Wanderscheck: Deutsche Dra­

matik der Gegenwart, S. 92, auch für Sappenkopf F fest.
278 Fischer: Front, S. 2.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

131

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwei Wochen befinden sich die Kämpfer an vorderster Front und seit acht 
Tagen warten sie unter schwerem Artillerie- und Maschinengewehrfeuer 
auf den Ersatz. Mit der Meldung, dass die Ersatztruppe nicht kommen 
wird, verschärft Fischer das Motiv der erwarteten bzw. verzögerten Ablö­
sung, die endgültig ausbleibt und das Warten auf ungewisse Zeit verlän­
gert. Die Kombattanten sehnen sich zwar nach dem Abzug, fügen sich 
aber in die neue Order, den Posten selbst zu halten. Sie bleiben, weil sie 
es für ihre Pflicht und den Befehl für unantastbar halten279 – jedoch nicht, 
weil sie es wollen. So folgt auf die anfängliche Vorfreude ob der baldigen 
Ablösung, wie auch in Graffs und Hintzes Endloser Straße, Enttäuschung. 
Und auch wie Die endlose Straße changiert der Text zwischen Spannung 
und Auflösung, sodass sich Abwechslung in die eigentliche Ereignislosig­
keit schiebt: Schwere Treffer unterbrechen immer wieder das unbeküm­
merte Kartenspiel der Soldaten, das Hereinbringen von Verletzten oder 
Gefallenen löst sich mit scherzhaften Unterhaltungen der Kameraden ab. 
Das Tempo ist in Front folglich nicht stetig, sondern beschleunigt und ver­
langsamt sich stellenweise. Wie in Limpachs Text strukturieren zudem die 
zahllosen Auf- und Abtritte der Figuren die Wartezeit. In kurzen Abstän­
den verlassen Männer den Unterstand, um Wache zu stehen oder Kon­
trollgänge zu erledigen, und kehren bald darauf wieder zurück. Durch die 
hohe Frequenz der damit verbundenen Szenenwechsel simuliert Fischer
Bewegung und Aktivität und wirkt dem stagnierenden Zeitempfinden des 
Wartens entgegen. Darüber hinaus steigern die Abtritte das Gefahrenpo­
tential, da den Figuren außerhalb des Postens stets der Tod droht. Die 
hohe Sterberate ziehen die Figuren in zynischem Tonfall heran, um die 
strukturlose Zeit messbar zu machen: »Wenn von 7 bis 9 Uhr drei Mann 
fallen, wann ist dann der nächste dran mit fallen? [...] Der Nächste ist 
dann genau um 9 Uhr 40 für die Seligkeit reif!«280 Wie ein roter Faden 
durchziehen die unzähligen Nachrichten von dem Tod der Wachposten 
und Patrouillen das Drama.281

Im Dramenverlauf intensiviert sich die Situation mit all ihren Belastun­
gen und Gefahren, ohne sich jedoch grundlegend zu verändern, und reibt 
die Figuren auf. Um kampffähig zu bleiben, überschreiten die Kombattan­
ten immer aufs Neue ihre eigenen Grenzen und bezwingen im agonalen 
Modus Angst, Albträume und Wahnvorstellungen. Die Schlacht, die in 

279 Vgl. ebd., S. 23, 45, 53 und passim.
280 Ebd., S. 36.
281 Am Ende des Dramas sind von dreizehn Mann nur noch zwei unverletzt.

III. Warten an der militärischen Front

132

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Aktwechsel des Zweiakters fällt, sehnen die Soldaten in verzweifelter 
Stimmung herbei, in der Hoffnung, sie möge der um sich greifenden Ner­
vosität ein Ende bereiten.282 Doch sie erbringt die gewünschte Wirkung 
nicht. Der Kampf erleichtert die Figuren nur vorübergehend vom zermür­
benden Warten, aber im Zuge der Erschöpfung können sie im Anschluss 
Durst, Hunger und Wahnsinn nicht länger unterdrücken. Sie laufen zu­
nehmend Gefahr, an der langen Dauer des Wartens zu scheitern, was die 
transgressive Dimension des Attentismus einmal mehr hervorkehrt. Doch 
trotz der Entkräftung und trotz fehlender Einsicht in die Sinnhaftigkeit 
des Befehls verlässt niemand den Posten und alle ordnen die eigenen 
Impulse zur Aufgabe ihrem Auftrag unter: »Dann hat die ganze Postenste­
herei keinen Zweck mehr! Aber trotzdem [...]! Wir müssen uns dann eben 
abschlachten lassen. Aber bis dahin müssen wir die Stellung halten, auch 
ohne Waffen, denn es ist befohlen!«283 In einem Gestus des ›Dennoch‹ 
bekennen sich die Soldaten zu ihrem wahrscheinlich tödlichen Einsatz 
und eignen sich so die Entscheidungsmacht darüber an.

Mit dem Eintreffen einer Patrouille auf der Suche nach Überlebenden 
bei Dramenschluss endet die aufreibende Warterei. Zugleich erfolgt die 
überdeutliche Heroisierung mit Nachdruck auf der exzeptionellen Leis­
tung durch einen Leutnant:

Ihr habt Übermenschliches geleistet [...]. Der Divisionär will euch sehen und 
euch persönlich auszeichnen. Durch euer tapferes Aushalten ist es gelungen, die 
Reserven heran zu bringen und die neuen Hauptwiderstandslinien ungestört 
fertig zu stellen. Tausende schulden euch Dank und das Leben. Daß ihr mit 
solchen Opfern belohnt werden mußtet, tut mir furchtbar weh.284

Es wird klargestellt, dass die erbrachten Opfer nicht umsonst waren, son­
dern nötig für den Erfolg der Operation. Erstens wird damit das Viktime 
ins Sakrifizielle zurückgebogen und zweitens wird den Kombattanten ein 
höheres Maß an Agency zugeschrieben. Die militärische Operation hing 
im Wesentlichen von ihrem Durchhaltevermögen ab und konnte nur 
durch ihre Standhaftigkeit gelingen.

Während die Frontstücke des deutschen Nationalsozialismus durch die 
Darstellung eines neuen Soldatentypus (Fischer) oder durch die Stiftung 
eines aus dem Krieg hervorgegangenen Gemeinschaftsideals als Grundlage 
der Gesellschaft (Limpach) tendenziell vorwärtsgewandt sind, tritt in der 

282 Vgl. ebd., S. 38.
283 Ebd., S. 71.
284 Ebd., S. 79.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

133

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


österreichischen Literatur auch der Blick in die Vergangenheit hervor. 
In seinem ›Spiel der Mahnung‹ Isonzo-Legende,285 das 1924 entstand und 
uraufgeführt,286 1929 in Buchform veröffentlicht wurde, koppelt der Aus­
trofaschist Viktor Winkler-Hermaden den heroischen Topos des verlore­
nen Postens an eine Kritik der österreichischen Erinnerungskultur und 
etabliert einen österreichischen Gründungsmythos. Der Autor greift zu 
diesem Zweck die in den 1920er- und 1930er-Jahren populären Isonzo­
schlachten auf, die ähnlich wie Verdun das Durchhaltevermögen der – in 
diesem Fall österreichischen – Soldaten glorifizieren sollten.287 Der Stand­
haftigkeit der Kombattanten in der Zehnten Isonzoschlacht im Mai 1917 
ist das erste Bild des Theaterstücks gewidmet. Es spielt im Schützengra­
ben während einer Gefechtspause und zeigt eine deutlich dezimierte und 
erschöpfte Kompanie, die eine lang verteidigte Stellung gegen die zahlen­
mäßig überlegenen Italiener nicht halten konnte, aber mit der Hilfe der 
Reserve zurückerobern wird. Der Krieg wird in der Mimesis ausgeblendet 
und zu sehen ist nur der erschöpfte Leutnant im Gespräch mit seinem 
Unteroffizier über die desperate Lage sowie mit einem Fähnrich über 
den nicht nachlassenden Durchhaltewillen der Mannschaft. Er rühmt die 
inbrünstige Vaterlandsliebe seiner Soldaten, ihren Gemeinschaftssinn und 
ihre Opferbereitschaft, aus denen sich ihre unermüdliche Ausdauer spei­
se. Grundiert wird das Durchhaltevermögen mit einem vaterländischen 
Pflichtethos und heroisiert wird die Bereitschaft der Soldaten, auch in 
aussichtsloser Lage ihre Pflicht zu tun und den Posten zu verteidigen. 
Selbst der verwundete Leutnant nimmt am Sturm zur Rückeroberung 
teil: »Die Pflicht ruft mich, das Vaterland. / Ich bin noch stark genug! 
Wir halten aus. / Zurück den Feind! Isonzokämpfer halten Wacht!«288 

Zur Legitimierung der Kriegsopfer beschwört der Leutnant im feierlichen 
Jambus nicht nur den Verteidigungskrieg, sondern antizipiert – ähnlich 
wie bei Limpach und auch für den Fall einer Niederlage – die Geburt 

285 Viktor Winkler-Hermaden: Isonzo-Legende. Ein Spiel der Mahnung. 3. Ausg. Mün­
chen 1935. Die Isonzo-Lgende wird in der Forschung sporadisch in Zusammenhang mit 
dem Typus des »Isonzokriegers« thematisiert, z.B. Hans-Georg Hofer: Nervenschwäche 
und Krieg. Modernitätskritik und Krisenbewältigung in der österreichischen Psychi­
atrie (1880–1920). Wien u.a. 2004, S. 279f.; Monika Szczepaniak: Militärische Männ­
lichkeiten in Deutschland und Österreich im Umfeld des Großen Krieges. Konstruk­
tionen und Dekonstruktionen. Würzburg 2011, S. 183f.

286 Es handelt sich um ein Gelegenheitsstück. Anlass war eine Wanderfahrt junger Leute 
zu den Kriegsstätten im Karst.

287 Vgl. Hofer: Nervenschwäche und Krieg, S. 274–279.
288 Winkler-Hermaden: Isonzo-Legende, S. 21.

III. Warten an der militärischen Front

134

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eines »trutzige[n] Geschlecht[s]« in Österreich, das aus den »Heldentaten« 
und dem »Opfermut« der Kombattanten hervorgehen werde.289 Das zwei­
te und letzte Bild, das den Fokus von den als rühmlich propagierten 
›Heldentaten‹ auf das ›Heldengedenken‹ in der österreichischen Erinne­
rungskultur verschiebt, gibt der Vorhersage des Leutnants recht, auch 
wenn sich die Erinnerung an die Isonzokämpfer zunächst als Verfallsge­
schichte darstellt. Denn während im Zwischenspiel, das im Mai 1918 und 
somit noch zu einer Zeit österreichischer Vorstöße und der Erwartung des 
endgültigen Siegs situiert ist, die Bevölkerung die Gefallenen dankerfüllt 
in Ehren hält (»Wir danken jenen Helden, die so treu / zwei Jahre am 
Isonzo Wacht gehalten«290), scheinen ihre Taten im Sommer 1927, wie 
das zweite Bild anfangs vorführt, in Vergessenheit geraten zu sein. Darin 
trifft der Geist des gefallenen Leutnants291 auf den Fähnrich, der gemein­
sam mit seinem Sohn Heinrich das Schlachtfeld besucht. Der Fähnrich 
muss den Leutnant, der vor seinem Tod von Anerkennung und Dankbar­
keit geträumt hatte, vom wahren Zustand der Gesellschaft unterrichten: 
Nicht nur, dass der Krieg infolge der Unabhängigkeitsbestrebungen der 
ethnischen Minderheiten in der Doppelmonarchie, die nun eigene Natio­
nen bilden, verloren sei, auch die ›Heldentaten‹ der Isonzokämpfer seien 
aus dem kulturellen Gedächtnis verschwunden.292 Allerdings kann der 
Einspruch Heinrichs, der stellvertretend für die Jugend des Landes steht, 
den Leutnant versöhnlich stimmen. Denn er bezeugt, dass sich die Hoff­
nung des Leutnants auf die Herausbildung einer neuen Generation in 
Erinnerung an die Kriegsopfer doch erfüllt habe. Heinrich erkennt in der 
soldatisch-heroischen Opferbereitschaft »den Weg, der aufwärts führt«, 
und »den höchsten Sinn des Lebens«: »Das Opfer unsres Lebens für 
das Volk!«293 Ähnlich wie Limpach erklärt auch Winkler-Hermaden den 
Krieg zur Geburtsstunde eines neuen Menschen, der mit seinen Tugenden 
wie Pflichtbewusstsein und Opferbereitschaft zum nachahmenswerten 
Vorbild der neuen Generation werde und dem neuen Nationalverständnis 

289 Ebd., S. 17.
290 Ebd., S. 25.
291 Die Auferstehung der Frontsoldaten war damals ein verbreitetes Motiv. Ein bekannte­

res Beispiel stellt das pazifistische Drama Wunder um Verdun (1931) des Österreichers 
Hans Chlumberg dar, das die Gefallenen von Verdun in einem Totentanz auferstehen 
lässt, ein ›falsches‹ Heldengedenken, das sich nur an kommerziellen Aspekten orien­
tiert, anprangert und gleichzeitig für Völkerversöhnung eintritt.

292 Vgl. Winkler-Hermaden: Isonzo-Legende, S. 34–37.
293 Ebd., S. 38.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

135

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Weg bereite. Der Erinnerung an den Krieg und die Toten schreibt 
er hingegen mehr Bedeutung zu als die deutschen Autoren Limpach und 
Fischer, was in Anbetracht der Neugründung der Republik Österreich 
nicht überrascht. Die österreichische Literatur der 1920er-Jahre ist in der 
Tat mehr vom Zerfall des Habsburgerreichs und damit dem Verlust al­
ter Normen und Werte als von der Kriegsniederlage geprägt.294 Winkler-
Hermaden verbindet die Rückwärtsgewandtheit der Erinnerung mit der 
Zukunft, in der die Kriegsopfer ihre eigentliche Bedeutung entfalten. Es 
geht ihm nicht um die Darstellung einer konkreten Schlacht, sondern um 
die Tragweite der heroischen Bewährung für die zukünftige Generation. 
In diesem Sinne abstrahiert sein Verzicht auf jegliche inszenatorischen 
Effekte, die den Krieg durch Geschützdonner oder Leuchtraketen akus­
tisch und visuell simulieren, von der historischen Lage. Wo Limpach und 
Fischer, wie auch die Autoren der frühen Dramen Schmidt, Eichler und 
Seiffert oder die britischen Dramatiker Sherriff, Hodson und MacGill, 
auf eine realistische Darstellung etwa durch die möglichst authentische 
Einrichtung der Unterstände oder die abgetragenen Uniformen setzen, 
schafft Winkler-Hermaden eine Atmosphäre des »Überzeitlichen«295, in 
der sich Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verbinden.

Die nationalsozialistischen Dramen »In Flandern reitet der Tod« und 
Front – weniger die Isonzo-Legende, die verglichen mit den anderen Texten 
recht ungewöhnlich während einer Gefechtspause spielt und zudem von 
dem realistischen Anspruch absieht – reaktivieren Strategien der Front­
stücke der Kriegszeit und modifizieren manche Aspekte. Das narrative 
Setting und die dramaturgischen Gestaltungselemente wie Teichoskopien 
und Botenberichte übernehmen sie. Die Vermittlung des Kriegs über 
akustische und visuelle Elemente stellt hingegen eine Neuerung dar. 
Limpach und Fischer, aber auch Winkler-Hermaden heroisieren, wie die 
Autoren der frühen Texte, nicht nur die beharrliche Standfestigkeit der 
Kombattanten, sondern auch ihren beherzten Kampfesmut in Sturm und 
Verteidigung. Führungsfiguren wie Offiziere und Hauptmänner stehen 
gleichberechtigt neben den niederen Rängen, welche die Mehrheit der 
Figuren stellen, und alle gehen in der homogenisierenden Frontgemein­
schaft auf. Was die späten deutschen Stücke allerdings weniger prominent 
aufnehmen, ist die Ideologie des Verteidigungskriegs. In Winkler-Herma­
dens Text ist die Denkfigur indes weiter wirksam. Die Aussicht auf den 

294 Vgl. Hüppauf: Kriegsliteratur, S. 187; Szczepaniak: Militärische Männlichkeiten, S. 164.
295 Winkler-Hermaden: Isonzo-Legende, S. 40.

III. Warten an der militärischen Front

136

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


endgültigen Sieg, der noch nicht erreicht, aber sicher ist, fällt in allen drei 
Dramen weg. Das Hauptaugenmerk liegt stattdessen auf dem Durchhalte­
vermögen der Soldaten gerade in einem aussichtslosen Krieg, sodass der 
Attentismus von seinem Zweck – dem Sieg in der Schlacht wie im Krieg – 
entkoppelt und als ethische Haltung aufgewertet wird. Durch explizit ge­
äußerte Zweifel an der Kriegsführung oder durch den Auftritt wahnsinnig 
gewordener Figuren erfährt das transgressive und agonale Potential der 
Frontsituation gegenüber den frühen Dramen eine Ausdruckssteigerung. 
Ganz ähnlich wie zwischen 1914 und 1918 wird zudem ein Pflichtethos 
ins Feld geführt, nach dem die Order durch Vorgesetzte Priorität gegen­
über persönlichen Bedürfnissen hat. Während die Figuren in Eichlers
oder Seifferts Texten leicht zu einem Warten-Wollen finden, bleibt es in 
Limpachs und Fischers Dramen bei einem Warten-Müssen, was der Heroi­
sierung keineswegs Abbruch tut. Vielmehr wird damit ein idealer Solda­
tentypus für einen kommenden Krieg entworfen, der auf einen Befehl 
stets der vaterländischen Pflicht gemäß reagiert (Exemplarität). Die Dra­
menschlüsse machen dabei deutlich, dass die Direktiven nicht willkürlich 
sind, sondern Teil eines größeren Plans, den die Kombattanten an der 
Front nicht überschauen können, für dessen Umsetzung ihr Durchhalten 
gleichwohl unabdingbar ist. Indem die Texte suggerieren, eben das Aus­
harren und Aushalten üben einen entscheidenden Einfluss auf den Kriegs­
verlauf aus, konzentrieren sie die Agency auf die Wartenden, deren Hand­
lungsmacht lediglich situativ eingeschränkt ist. Auch in der Figurenrede 
wird die Fremdbestimmung in ein intentionales Handeln umgewertet, in­
sofern sich die Kombattanten die Zwangslage letztlich aneignen und sie 
bewusst bejahen. Die Heroisierung zielt – wie in den Frontstücken der 
Kriegsjahre und wie auch bei Graff/Hintze – unstreitig auf die Bereitschaft 
der Figuren, sich der Order zum Ausharren zu fügen und das Warten zu 
ertragen, kurzum auf ihre Grundhaltung und ihre Beharrlichkeit, weniger 
auf eine konkrete Tat.

Die Humanisierung militärischen Heldentums: René Bertons La lumière 
dans le tombeau (1928)

Ebenso wie in Deutschland und Großbritannien stieg auch in Frankreich 
das Interesse am konkreten Frontschicksal aus soldatischer Perspektive 

III.4.3.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

137

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ende der 1920er-Jahre bedeutend an,296 erreichte seinen Höhepunkt in 
den frühen 1930er-Jahren und hielt bis etwa 1936/37 an, als mit der stei­
genden Wahrscheinlichkeit eines neuen bewaffneten Konflikts der Krieg 
aus den Theaterhäusern verbannt wurde.297 Erste Versuche, die Fronter­
fahrung auf die Bühne zu bringen, reichen bis in die Mitte der 1920er-
Jahre zurück, als Henri Barbusses Frontroman Le Feu (1916) 1924 von 
der Schauspielerin Louise Lara für die Bühne adaptiert wurde.298 In der 
Bühnenfassung wird das Schicksal der Soldaten jedoch eher berichtet als 
mimetisch dargestellt und forciert wird die in der Vorlage vorsichtig ange­
deutete sozialistische Botschaft: die Utopie einer Weltrevolution und eines 
internationalistisch-kommunistisch geprägten Pazifismus. Der in den von­
einander unabhängigen Bildern behandelte Kriegsalltag und damit auch 
das Warten interessieren nicht an sich, sondern liefern den zunehmend 
politisierten Soldaten Anlass für Gespräche über die Ungerechtigkeit des 
Kriegs und über die ›wahren‹ Schuldigen: all diejenigen, die finanziell 
vom Krieg profitieren.

Eine erneute Hinwendung zum Frontschicksal erfuhr das französische 
Theater mit dem Zweiakter La lumière dans le tombeau (Gott mit uns!) von 
René Berton, der am 7. Dezember 1928 im Pariser Théâtre Grand Guignol 
uraufgeführt wurde.299 Wie Barbusse bzw. Lara propagiert Berton die Idee 
der Fraternisierung, doch in der Stoffwahl erinnert sein Schauspiel mehr 
an die deutschen Theaterstücke des Faschismus. Das Drama, das im Mai 
1918, also zur Zeit der deutschen Frühjahrsoffensive, in der Champagne 
spielt, greift wie diese den Topos des verlorenen Postens auf, nutzt ihn in­

296 Vgl. Delaunay/Scaviner: Plus jamais ça!, S. 166.
297 Vgl. Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 115.
298 Die Theaterfassung wurde nie veröffentlicht, Auszüge sind abgedruckt in: Chantal 

Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 398–405. Zur 
Theaterfassung vgl. Lénor Delaunay: Le théâtre ouvrier pacifiste des années 1920: une 
communauté de souffrance en scène. In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre 
monte au front. Paris 2008, S. 193–207, hier S. 195–200; dies.: Le Feu en scène: Usages 
et circulations d’une œuvre de guerre. In: Gislinde Seybert/Thomas Stauder (Hrsg.): 
Heroisches Elend. Der Erste Weltkrieg im intellektuellen, literarischen und bildneri­
schen Gedächtnis der europäischen Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première 
Guerre mondiale dans la mémoire intellectuelle, littéraire et artistique des cultures eu­
ropéennes / Heroic Misery. The First World War in the Intellectual, Literary and Artis­
tic Memory of the European Cultures. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2014, S. 1179–1189.

299 René Berton: La lumière dans le tombeau (Gott mit uns!). Pièce dramatique en deux 
actes. In: La Petite Illustration 443 (1929), S. 2–15. Berton spielt in der Forschung kei­
ne Rolle und wird nur in Fischer: The French Theater and French Attitudes toward 
War, S. 200–212, besprochen.

III. Warten an der militärischen Front

138

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des nicht zur Glorifizierung militärisch-soldatischen Heldentums. Die He­
roik von Bertons Protagonisten gründet zwar auch in Affektkontrolle und 
Selbstüberwindung, ist aber anders gelagert und kommt erst in ihrer hu­
manistischen Haltung gegenüber dem Feind zum Ausdruck. Der verlore­
ne Posten ist bei Berton nicht eine heroische Bewährungsprobe, sondern 
ein Raum, in dem im Gegenteil ein unkriegerisches Heldentum möglich 
wird. Zunächst aber zeigt das Stück den Kriegsalltag der Kombattanten. 
Untätig sitzen ein Hauptmann und seine drei Soldaten im Unterstand 
und vertreiben sich die Zeit mit Briefeschreiben, Gesprächen über die 
Heimat und die Front oder Berichten am Fernsprechgerät, während von 
draußen der Krieg über stetigen Geschützdonner und Einschläge hinein­
drängt – dieser Kontrast zwischen dem wenig dynamischen Raum des 
Schützengrabens und dem außerhalb der Bühne tobenden Krieg ist, wie 
verschiedentlich erwähnt, symptomatisch für das Genre des Frontstücks. 
Die Ereignislosigkeit gibt den Figuren hier Gelegenheit, sich über die 
räumlichen Schranken und die zeitliche Unbeschränkt- wie Unstruktu­
riertheit auszutauschen: »Et, depuis quatre ans, on nous oblige à nous ca­
cher sous la terre comme des taupes! En fait d’air embaumé, on respire des 
gaz asphyxiants«,300 beklagt sich Laussel, und Manzac antwortet auf die 
Frage nach dem Datum: »Mais, je n’en sais rien, mon vieux, et je 
m’en f...!... Qu’est-ce que tu veux que ça me fasse de savoir que nous 
sommes en mars ou en décembre et que ce aujourd’hui s’appelle lundi ou 
samedi?... Je vis en dehors du temps et je m’en trouve bien. Je ne sais 
même plus l’âge que j’ai.«301 Eine Struktur kann der Krieg mit den immer 
wiederkehrenden Einschlägen mithin nicht vorgeben. Eine Veränderung 
der äußeren Situation bringt alsdann aber das Ende des ersten Akts, als 
eine Granate den Eingang zum Unterstand sowie die Telefonleitungen 
zerstört. Die Figuren sitzen fest und müssen auf Rettung warten, die 
schon am morgigen Tag, aber auch erst viele Tage später eintreffen kann. 
Während die drei Soldaten rasch resignieren und um ihr Leben fürchten, 
kann ihnen Capitaine Caussade genügend Courage und Vertrauen einflö­
ßen, sodass sie wieder neuen Mut schöpfen. Der zweite Akt setzt zehn 
Stunden später ein und verspricht eine Wendung, da die vier Kombattan­
ten einen deutschen Soldaten und Spion entdecken, der bei der Detonati­
on miteingesperrt wurde. Er berichtet von einer im Unterstand deponier­

300 Berton: La lumière dans le tombeau, S. 5. Der Maulwurfsvergleich findet sich schon in 
Seifferts Dennoch durch! (s. S. 67f.).

301 Berton: La lumière dans le tombeau, S. 3.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

139

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten Bombe, die eigentlich dem Generalstabschef, den die Deutschen hier 
vermuteten, zugedacht war. Mit einem Zeitzünder versehen, soll sie bin­
nen fünfzehn Minuten explodieren. Das Versteck verrät er jedoch nicht, 
sodass sich die französischen Soldaten auf die Suche nach dem Sprengstoff 
begeben. Nur Capitaine Caussade bleibt zurück und verwickelt den Deut­
schen in ein Gespräch – beide sind ehemalige Philosophieprofessoren – 
über die ›Vaterlandspflicht‹. Hermanns ›Pflicht‹ entlarvt er als unreflektier­
ten Nationalismus und sein Selbstopfer als nutzlos, da er nur vier unbe­
deutende Frontkämpfer und kein ranghohes Mitglied der deutschen Ar­
mee mit in den Tod nehmen würde. Caussade appelliert außerdem an 
Hermanns Menschlichkeit, die darin bestünde, sie, die wehrlos seien, zu 
verschonen:

Nous sommes ici cinq hommes échappés de l’enfer qui retrouvons notre intel­
ligence et notre raison en oubliant les horreurs et la sauvagerie glorieuse de 
là-haut... Et de cet asile inespéré où rayonne la lumière de notre esprit et de notre 
conscience, où nous pouvons, pour un moment, vivre en hommes, vous voulez 
faire un tombeau où vous vous ensevelissez vous-même?302

Caussade erkennt in dem Ort des verlorenen Postens die Gelegenheit, sich 
von den entmenschlichenden Zwängen des Soldatentums zu befreien. Er 
verbannt den Krieg mit all seinen Implikationen wie dem Gebot, den 
Feind zu hassen und zu töten, aus dem Unterstand und erklärt ihn zu 
einem Zufluchtsort (»asile«). Auf theatraler Ebene wird der Raum als ge­
schützter Raum inszeniert, indem keine Granaten oder dergleichen mehr 
zu hören sind, der Krieg keinen Zutritt mehr hat. Caussade begegnet 
Hermann nicht mehr als Soldat, sondern als Mensch. Fraternisierung 
wird möglich, aber eben nur jenseits des militärischen Bereichs. Den Titel 
des Stücks aufgreifend, erklärt Caussade die gegenseitige Annäherung zur 
Lichtquelle (»lumière«), welche den Keller, der einem Grab (»tombeau«) 
gleiche, und das Dunkel des Kriegs zu erhellen vermöge, welche also die 
Grausamkeit des Kriegs durch christliche Nächstenliebe ersetzen könne. 
Folgerichtig bietet Caussade dem Deutschen an, ihn nicht zu verraten. 
Bei Hermann stellen sich zwar Zeichen des Einverständnisses ein, aber 
er überwindet die Animosität nicht. Gerade an Hermann, aber auch an 
den drei französischen Soldaten, die zuerst mit Groll auf den Deutschen 
reagieren, zeigt sich, dass Affekten wie Feindseligkeit, Revanchismus, 
Wut oder Verzweiflung erst in einem agonalen Kampf mit sich selbst 

302 Ebd., S. 12 (Hervorh. d. Verf.).

III. Warten an der militärischen Front

140

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entsagt werden muss, um die Annäherung zu ermöglichen. Hermanns 
Sinneswandel setzt erst ein, als die Rettungsmannschaft kurz vor Ablauf 
des Countdowns eintrifft, Caussade sie bittet, die Bergung aus Sicherheits­
gründen abzubrechen, diese aber darauf besteht, sie zu befreien. Darin 
erkennt Hermann eine andere, kameradschaftlichere Form der Opferbe­
reitschaft. Er selbst war mit seiner einsamen Mission schon zum Tode 
verurteilt, während der Rest seiner Truppe abziehen konnte. In diesen 
Moment entschließt sich Hermann, die Bombe zu entschärfen. Doch 
das Angebot, den Keller in französischer Uniform sicher zu verlassen, 
lehnt er ab und er stirbt durch eine Detonation. Sein auf einer nationalis­
tisch-revanchistischen Gesinnung fußendes Pflichtgefühl überwältigt ihn 
in diesem Moment wieder. Die französischen Figuren hingegen halten 
die Humanitas als Antrieb ihres Handelns aufrecht, wenn sie am Ende 
des Stücks vor dem Gefallenen salutieren und damit dem Feind die letzte 
Ehre erweisen. Insgesamt lehnt das Stück also ein Heldentum der Tat aus 
blindem Gehorsam ab, für das Hermann anfangs steht, weil es die Situati­
on verkennt und den Kreislauf des Hasses und der Gewalt perpetuiert. An 
dessen Stelle tritt ein bescheideneres, humanistisches Heldenmodell, das 
den Teufelskreis gerade durch das Unterlassen der Tat durchbricht. Das 
heroische Handeln ist hier mehr als nur die vaterländische Pflichterfül­
lung und steht nicht im Zeichen einer nationalistischen Werteordnung. 
Es erschöpft sich nicht in der blinden und fatalistischen Befolgung des 
Befehls, sondern erfordert einen auf ethisch-humanistischen Maximen fu­
ßenden und vernunftbasierten Eigensinn, der zum Unterlassen der vom 
Vaterland geforderten Tat befähigt. Indem die Erwartungen an ein tatori­
entiertes, militärisches Heldentum unterwandert werden, wird die Begeg­
nung nicht als Kombattanten, sondern als Menschen (wieder) möglich. 
La lumière dans le tombeau schildert mithin nicht nur das Fronterlebnis 
aus Sicht einfacher Soldaten und niederer Offiziere, sondern vermittelt 
über den Heldendiskurs eine Weltanschauung, die im Krieg scheinbar 
untergegangen war.

Im Frankreich der 1930er-Jahre trat die ideologische Vereinnahmung 
des Frontschicksals, wie bei Barbusse/Lara und Berton, zurück. Frontdra­
men wie Paul Vialars Les Hommes (1931) oder Georges Bernanos’ La 
loi d’amour (1932) lehnen das militärische Heldentum in einem rationa­
lisierten Krieg radikal ab,303 jedoch ohne die Utopie einer heroischen 

303 Insgesamt überwiegen in Frankreich pazifistische Kriegsdramen; vgl. dazu den Über­
blick bei Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 108–152 

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

141

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Humanitas oder einer kommunistischen Weltrevolution. Für Vialar bei­
spielsweise, eigentlich als Erzähler bekannt, ist der Krieg, wie er im 
Vorwort seines Dramas schreibt, keine »charge héroïque«, keine »action 
d’éclat«, sondern »une peine continuelle, une atroce déchéance dans la 
condition de l’homme«.304 Entsprechend zeigen die Szenen an der Front 
– der Fünfakter versucht, möglichst alle Aspekte des Kriegs abzubilden, 
und inszeniert neben dem Frontalltag auch Mobilmachung, Märsche, 
Ruhephasen – widerwillige Soldaten, die dem Kriegsgeschehen wehrlos 
ausgeliefert sind. Insbesondere das zweite Bild des vierten Akts, das unmit­
telbar nach einem Offensivangriff, bei dem die Soldaten schutzlos ins Feld 
geschickt werden, einsetzt und sich den zwei Versprengten im No Man’s 
Land, verwundet, alleine und auf Rettung hoffend, zuwendet, betont ihre 
Handlungsohnmacht und unterstreicht den Status der Kombattanten als 
›victims‹. Die Szenerie ist zwar ähnlich gewählt wie in den faschistischen 
Dramen Deutschlands – das realistische Setting im Unterstand, die Abbil­
dung des Kriegs über den Lärm der Granateinschläge, das Fehlen feind­
licher Soldaten auf der Bühne, die Integration banaler Tätigkeiten, das 
Aushalten feindlicher Artillerie in II,1 und die Erwartung des Befehls 
zum Angriff in III,1 –, aber Les Hommes schließt die in Deutschland so 
prominenten Diskurse um Pflicht, Vaterland und Kameradschaft, die das 
Handeln der Figuren als ein exemplarisches und heroisches stilisieren, aus. 
Dass die Kombattanten auf ihrem Posten bleiben, ist in Les Hommes nicht 
durch ein Pflichtethos, sondern, ähnlich wie in MacGills Suspense, durch 
äußeren Zwang zu erklären.

Das Frontschicksal der Soldaten und ihre Ergebenheit in das Fatum 
Krieg, so lässt sich zusammenfassen, wird in Frankreich, im Gegensatz 
zu Deutschland, nicht genutzt, um ein militärisches Heldentum oder 
gar eine nationalistische Gesellschaftsordnung zu begründen. So ist es 
doch bezeichnend, dass keines der Stücke Verdun als Schauplatz wählt, 
das in Frankreich als lieu de mémoire (Pierre Nora) rasch zum Symbol 
für das Durchhaltevermögen der Armee und der Opferbereitschaft der 
gesamten Nation geworden war.305 In den Theatertexten wird vielmehr 

und 179–199: Er listet seit Mitte der 1920er-Jahre elf Antikriegsdramen, darunter auch 
das bereits besprochene La paix von François Porché (1932) sowie den weit bekannte­
ren Text von Maurice Rostand, L’homme que j’ai tué (1930), demgegenüber stehen nur 
vier kriegsverherrlichende Dramen, z.B. René Benjamins Fritz Franz Neumann (1934).

304 Paul Vialar: Les Hommes. Ceux de 14–18. Paris 1964, S. 11.
305 Zum Mythos ›Verdun‹ als französisches Durchhaltenarrativ vgl. Krumeich: Verdun, 

S. 28–30.

III. Warten an der militärischen Front

142

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein alternatives Narrativ entworfen, welches das Publikum desillusioniert. 
Die Enttäuschung, die eine Mutter in Vialars Les Hommes darüber äußert, 
dass ihr Sohn nicht bei Verdun gefallen ist,306 nimmt die Rezeption im 
Theatertext vorweg. Anstelle von Verdun wählten die Autoren die Ebe­
nen an der Marne, wo der deutsche Vorstoß aufgehalten wurde, so in 
Barbusses/Laras Le Feu und (neben anderen Orten) in Vialars Les Hommes. 
In ihrer kriegskritischen Ausrichtung und den Zweifeln am heroischen 
Attentismus zugunsten der Opferperspektive jedenfalls ähneln die franzö­
sischen Theatertexte den britischen sehr, auch wenn die Wartesituation 
hier weniger prominent ausformuliert ist.

306 Vgl. Vialar: Les Hommes, S. 137.

III.4. Vom ›authentischen‹ Kriegserlebnis zur ideologischen Überformung

143

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Warten an der Heimatfront

Frauenstücke als Propaganda

Nahezu alle der im vorangegangenen Kapitel behandelten Frontstücke 
stellen selbstgenügsame Männerwelten dar, zu denen Frauen keinen Zu­
tritt haben. Frauen treten nicht auf und sind, wenn überhaupt, nur als 
»Sehnsuchtsbilder« oder Zeichen der zu beschützenden Heimat in den 
Gesprächen der Kombattanten präsent.1 Die Totalisierung des Kriegs hatte 
es indes mit sich gebracht, dass auch die Heimatgesellschaften intensiv 
in die Kriegsanstrengungen einbezogen waren. Die Ressourcenknappheit 
– in Deutschland und Österreich mehr noch als in Frankreich und Groß­
britannien – verursachte an der ›Heimatfront‹ erhebliche Entbehrungen; 
es fehlte an Lebensmitteln und Rohstoffen, die Versorgung versagte, die 
Bevölkerung litt an Hunger, Kälte und Geldnot. Vor diesem Hintergrund 
entwickelte sich das Durchhalten auch fernab der Front zu einem neuen 
Leitbild, das der Bevölkerung, vor allem ihrem weiblichen Teil, ähnli­
che Tugenden wie den Soldaten abverlangte.2 Ihr Durchhaltevermögen 
war letztlich unabdingbar, um die Produktion in der Rüstungsindustrie 
und damit die Versorgung der militärischen Front zu gewährleisten. So 
mussten die Frauen auf dem Arbeitsmarkt die eingezogenen Männer er­
setzen und die vakanten Stellen füllen, etwa in den Munitionsfabriken.3 

Zugleich wurde von ihnen erwartet, die Abwesenheit der Ehemänner und 
Söhne klaglos zu ertragen und sich auch von Lebensmittel- und Ressour­
cenknappheit nicht entmutigen zu lassen.

IV.

IV.1.

1 Vgl. auch Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 373.
2 Vgl. dazu Fries: Die große Katharsis, S. 248; Reimann: Der große Krieg der Sprachen, 

S. 125f.
3 Zum kriegsbedingten Eintritt der Frauen in die Arbeitswelt (sowie zu ihrer Demobilisie­

rung vom Arbeitsmarkt nach 1918) vgl. Ute Daniel: Der Krieg der Frauen 1914–1918. 
Zur Innenansicht des Ersten Weltkriegs in Deutschland. In: Gerhard Hirschfeld/Gerd 
Krumeich (Hrsg.): Keiner fühlt sich hier mehr als Mensch... Erlebnis und Wirkung des 
Ersten Weltkrieges. Essen 1993, S. 157–177; Birthe Kundrus: Geschlechterkriege. Der Ers­
te Weltkrieg und die Deutung der Geschlechterverhältnisse in der Weimarer Republik. 
In: Karen Hagemann/Stefanie Schüler-Springorum (Hrsg.): Heimat – Front. Militär und 
Geschlechterverhältnisse im Zeitalter der Weltkriege. Frankfurt a.M./New York 2002, 
S. 171–187; Michelle Zancarini-Fournel: Travailler pour la patrie? In: Évelyne Morin-Ro­
tureau (Hrsg.): 1914–1918: combats de femmes. Les femmes, pilier de l’effort de guerre. 
Paris 2004, S. 32–46.

145

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der neuen gesellschaftlichen Stellung der Frau trugen die Theater in 
der Kriegszeit kaum Rechnung. Die selbstständige, berufstätige Frau wur­
de entweder gar nicht zum Thema gemacht oder ab Mitte des Kriegs 
in Revuen karikiert und abgewertet.4 Demgegenüber überschwemmten 
Stücke über duldsame Gattinnen und Mütter sowie hingebungsvolle 
Krankenschwestern die westeuropäischen Bühnen über alle Kriegsjahre 
hinweg.5 Im Theater, das sich somit zu einer genderpolitisch reaktionären 
Einrichtung entwickelte, behielten die Frauen ihre traditionelle, häusli­
che Rolle weitestgehend bei.6 Die erwähnte Geschlechtersegregation der 
Frontstücke ist auch in vielen dieser Dramen wirksam, da sich das Perso­
nal hauptsächlich aus Frauen zusammensetzt und die Texte vornehmlich 
die weibliche Kriegserfahrung behandeln. Durch die Zensur waren Auto­
rinnen und Autoren natürlich nicht frei in der Gestaltung von Handlung 
und Figuren. Ihre Stücke mussten sich unbedingt in den normativen 
Geschlechterdiskurs der Zeit einfügen sowie auf eine übermäßige Darstel­
lung der Leiden an der ›Heimatfront‹, der ausufernden Versorgungskrise 
sowie der um sich greifenden Kriegsmüdigkeit oder gar Kritik an den 
unverhältnismäßigen Opfern und Entbehrungen verzichten. Es galt, das 
Elend abzumildern und trotzdem die freiwillige Hingabe und Opferbe­
reitschaft der weiblichen Zivilbevölkerung zu würdigen.7 So zeigen die 
Dramen Deutschlands, wo die Versorgungslage weitaus schlechter war 
als in den anderen kriegführenden Ländern, ideale Frauentypen, die sto­

4 Vgl. Krakovitch: Women in the Paris Theatre, S. 60f. und 73f.
5 Vgl. Krivanec: Kriegsbühnen, S. 165; Sos Eltis: From Sex-War to Factory Floor: Theatrical 

Depictions of Women’s Work during the First World War. In: Andrew Maunder (Hrsg.): 
British Theatre and the Great War, 1914–1919. New Perspectives. Houndmills u.a. 2015, 
S. 103–120, hier S. 103; Maunder: Introduction, S. 19; ders.: Theatre, S. 66; McCready: 
French Theater and the Memory of the Great War, S. 8; Mallory Patte-Serrano: Une re­
présentation théâtrale du »dévouement« des femmes: l’infirmière, la marraine et l’ou­
vrière. In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, 
S. 117–131.

6 Lediglich die bis Mitte des Kriegs aufgeführten Spionagedramen wie Jean-François Fon­
sons La Kommandantur (1915), in denen Frauen die aktive Rolle zukam (vgl. Krakovitch: 
Women in the Paris Theatre, S. 64f.; dies.: Sous la patrie, le patriarcat: la représentation 
des femmes dans le théâtre de la Grande Guerre. In: Chantal Meyer-Plantureux [Hrsg.]: 
Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 99–115, hier S. 102), sowie die seit Mitte des 
Kriegs beliebten frivolen Komödien und Operetten (vgl. Eltis: From Sex-War to Factory 
Floor, S. 103f.; Krakovitch: Women in the Paris Theatre, S. 74) brachen mit dem konven­
tionellen Frauenbild.

7 Vgl. Forcade: La censure en France, S. 343–345; Krakovitch: Sous la patrie, le patriarcat, 
S. 100.

IV. Warten an der Heimatfront

146

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


isch-heroisch die Heimkehr des Mannes bzw. Sohnes oder aber das Ende 
des Kriegs erwarten. Sie waren für ein weibliches Publikum bestimmt, 
weisen einen didaktischen Impetus auf und führen nachahmenswerte Ver­
haltensweisen vor (Kap. IV.1.1). Während die patriotischen Frauenstücke 
mehrheitlich einen sehr ernsten Ton anschlagen, werden in Revuen und 
Vaudevilles die Alltagsnöte der Zivilbevölkerung humoristisch verarbeitet 
(Kap. IV.1.2). Britische Dramen wiederum abstrahieren von der eigentli­
chen Kriegssituation und transponieren das Warten in ein anderes stoffli­
ches Sujet (Kap. IV.1.3). Französische Stücke heben in ihrer Mehrheit we­
niger auf das passive Erleiden ab, sondern zielen auf die Wehrhaftigkeit 
der französischen Frau. Mithilfe historischer oder christlich-mythischer 
Präfigurate inszenieren sie die weibliche, standhafte Abwehr der deut­
schen Eindringlinge (Kap. IV.1.4).

Das ›stille‹ Heldentum der Mütter und Ehefrauen: Normative 
Verhaltensdidaxen

Weibliche Verhaltensweisen waren während des Kriegs durch die Propa­
ganda stark reglementiert. Es existierten klare Vorstellungen darüber, wie 
die ideale Frau während der Abwesenheit des Gatten oder Sohnes und 
auch bei deren Tod zu reagieren hatte. Bildmedien wie Plakate und Post­
karten bildeten gefasste, treue Frauen während der Mobilisierung oder 
in Erwartung der Heimkehr der Männer ab (s. Abb. 2 und 3),8 Aufsätze 
und Erzählungen porträtierten beherrschte Frauen nach dem ›Heldentod‹ 
eines Geliebten,9 und auch das Theater trug seinen Teil zur Schaffung und 
Zementierung dieses Frauenbilds bei. Viele Amateurschriftstellerinnen 
und vor allem ­schriftsteller verfassten kurze, patriotische Schauspiele für 
die Laienbühne, die sich an ein junges weibliches Publikum wandten und 
die Mädchen und Frauen zu einem ›vaterländischen‹ Handeln erziehen 
sollten. Ein Großteil der deutschen Frauenstücke wurde von Pädagogen 
verfasst und erschien z.B. in der von dem brandenburgischen Lehrer und

IV.1.1.

8 Vgl. Jane Potter: Boys in Khaki, Girls in Print. Women’s Literary Responses to the Great 
War 1914–1918. Oxford 2005, S. 70–75.

9 Vgl. Aibe-Marlene Gerdes: Der Krieg und die Frauen. Geschlecht und populäre Literatur 
im Ersten Weltkrieg. Eine Annäherung. In: dies./Michael Fischer (Hrsg.): Der Krieg und 
die Frauen. Geschlecht und populäre Literatur im Ersten Weltkrieg. Münster/New York 
2016, S. 9–27, hier S. 22.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

147

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Abb. 2: Britisches Rekrutierungsplakat 
nach einem Entwurf von Edgar Kealey 

(1915), Farblithographie, 75,9 x 50,5 cm, 
Imperial War Museum, PST 2763

Abb. 3: Österreichische Postkarte (o.J.), 
Privatsammlung von Maureen Healy

Schriftsteller Paul Matzdorf herausgegebenen Reihe Jugend- und Volksbüh­
ne10 oder in der Reihe Höflings Mädchenbühne des Münchner Höfling­Ver­
lags.11 Die Titel der Dramen apostrophieren die Adressatinnen direkt und 
formulieren konkrete Handlungsanweisungen: Klage, aber verzage nicht! 
(1915) von Vollrath von Lépel, Schauspieler an einer Dilettantenbühne in 
Thüringen, oder Haltet aus! (1917) von Matzdorf. Die Appelle richteten 
in den meisten Fällen männliche Autoren an weibliche Zuschauerinnen 
oder Leserinnen. Zwar griffen im Ersten Weltkrieg auch viele Frauen zur 
Feder und verfassten Gedichte und Prosa, aber im Theater reüssierten 
sie nicht als Dramatikerinnen oder Regisseurinnen, sondern lediglich 

10 Julie Knieses Wir halten durch! (1915), Rudolf Liebigs Helden der Heimat (1915), Fritz 
Wagners Die Liebe siegt (1916), Paul Matzdorfs Haltet aus! (1917).

11 Vollrath von Lépels Heldinnen daheim (1916), Heinrich Röttigs Das Opfer der drei 
Schwestern (1918). – Die genannten Gelgenheitsstücke wurden in der Forschung nicht 
aufgearbeitet, über die Verfasser, die Dramentexte und auch über Inszenierungen ist 
kaum etwas bekannt.

IV. Warten an der Heimatfront

148

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Schauspielerinnen.12 Die Religionslehrerin und Autorin von Kinder- 
und Jugendliteratur Julie Kniese stellt mit ihrem Schauspiel Wir halten 
durch! (1915) eine Ausnahme dar. Im Gegensatz zu ihren männlichen Kol­
legen imaginiert sie sich als Teil der weiblichen Durchhaltegemeinschaft 
und nimmt die titelgebende Weisung auch für sich in Anspruch.

Die Handlung gestaltet sich in den meist zweiaktigen Frauenstücken 
– der Aktwechsel markiert einen Zeitsprung und macht die anhaltende 
Dauer der Situation sinnfällig – weitgehend analog. Im Zentrum steht 
eine Frau aus bürgerlichem Milieu, die auf Nachricht ihres in den Krieg 
gezogenen Sohns oder Gatten wartet und schließlich die Meldung von 
seinem Tod erhält, so in Lépels Klage, aber verzage nicht! und Heldinnen 
daheim (1916) oder in Helden der Heimat (1915) des Lehrers Rudolf Lie­
big. Zuweilen integrieren die Texte auch Abschieds- (Knieses Wir halten 
durch!, Lépels Klage, aber verzage nicht!) oder Wiedersehensszenen (Matz­
dorfs Haltet aus!). Ansonsten ist die äußere Handlung auf ein Minimum 
reduziert. Gespräche und häusliche Tätigkeiten wie Kochen oder Stricken 
kompensieren die Ereignislosigkeit in den Dramen, die in einem einzigen 
Raum, meist der Stube, situiert sind, was die Zuordnung der weiblichen 
Figuren zum häuslichen Bereich illustriert. In der Regel durchläuft die 
Protagonistin einen Lern- und Entwicklungsprozess, an dessen Ende sie 
die opfermütige Haltung bewusst annimmt und damit das fremdbestimm­
te Rollenbild in ein selbstbestimmtes Verhalten umdeutet (Agency). Die 
Pflicht der Frau, die darin bestehe, das Schicksal still zu tragen, wird 
zunächst von einer männlichen Figur formuliert und dem weiblichen 
Gegenpart diskursiv als erstrebenswertes Verhalten vorgestellt. So erklärt 
Hans seiner Frau Else in Lépels Klage, aber verzage nicht!:

Was »jetzt höher steht« als »alles andre«, das ist die »Pflicht«. Die »Pflicht dem 
Vaterlande gegenüber«. Du darfst »in Friedenszeiten ganz dir« und »deinem 
Glück leben«, in »Kriegszeiten aber gehörst du dem Vaterlande«. Dann hast 
du »Pflichten«, die du »erfüllen mußt«. Und »nicht nur der Mann« hat »Pflich­
ten dem Vaterlande gegenüber«, auch die »Frau hat sie«. Und »ihre« Pflicht 
»besteht darin«, sich »mutvoll« und »tapfer« in »Unabänderliches zu fügen«, den 
»Mann«, den »Vater ihrer Kinder, stolzen Herzens ziehen zu lassen«, die »feste 

12 Vgl. Agnès Cardinal: Three First World War Plays by Women. In: Wolfgang Görtscha­
cher/Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der moderne Krieg auf 
der Bühne. Lewiston u.a. 1997, S. 305–315, hier S. 306; Inge Stephan: Weiblicher He­
roismus: Zu zwei Dramen von Ilse Langner. In: dies./Regula Venske/Sigrid Weigel 
(Hrsg.): Frauenliteratur ohne Tradition? Neun Autorinnenporträts. Frankfurt a.M. 
1987, S. 159–189, hier S. 166.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

149

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zuversicht zu hegen«, daß er der »Familie erhalten bleibt«. Und »noch weiter« 
geht die »Pflicht der Frau«. Wenn es dem »Manne beschieden ist«, daß er »für 
sein Vaterland sein Leben lassen muß«, dann »soll die Frau denken«: Er ist »für 
das Heiligste«, was es »auf Erden gibt, in den Tod gegangen!« und »stark sein, 
so stark«, daß sie »des toten Mannes würdig« bleibt. Dem »eigenen Schmerz sich 
hingeben« und »ihn pflegen«, ist »Selbstsucht« und »Schwäche«.13

Aus der zitierten Passage geht dreierlei hervor: Erstens ist die Frau auf­
gefordert, die nationalen Bedürfnisse über ihre eigenen zu stellen, um 
die vaterländische Pflicht zu erfüllen (Exemplarität). Das Opfer, das sie 
ebenso wie der Mann zu erbringen hat, ist der Verzicht auf privates (Fami­
lien‑)Glück. Zweitens muss die Frau dieses Betragen allererst lernen. Es 
ist ihr Mann, der Else über das ›richtige‹ Verhalten aufklärt und sie von 
der Notwendigkeit und Gerechtigkeit ihres Opfers überzeugt. Damit wird 
einerseits die geistig-intellektuelle Überlegenheit des Mannes postuliert 
und andererseits die spezifisch weibliche Pflicht als eine ernstzunehmen­
de, außergewöhnliche Herausforderung konturiert (Exzeptionalität). Der 
Kampf gegen Angst und Schwäche, gegen Sorge und Trauer wird zu einer 
agonal-transgressiven Bewährung stilisiert. Drittens bleibt das Verhalten 
der Frau stets auf den Mann als Held und Soldat bezogen. Um seinetwil­
len soll sich die Frau im Ertragen üben – und zwar nach seinem Vorbild: 
»›Sein‹ will ich ›wie du, hilf mir dabei!‹«14 In Liebigs Helden der Heimat 
werden zusätzlich Beschreibungsmodelle von der militärischen Front in 
die Heimat transponiert, um das ideale weibliche Verhalten zu kennzeich­
nen: Das Mädchen Friedel, das Vater und Mutter verloren hat, will ihr 
»Herz[] stählen«,15 und die Gemeinschaft der Näherinnen beansprucht 
für sich den ›Frontgeist‹, in dem die eine für die andere einsteht. Daran, 
dass die Männer eine größere Last zu tragen hätten, hegen die Figuren in 
Liebigs Text indes keinen Zweifel: »Wo tausend Helden bluten, / nenn’ 
ich ein wenig Schwitzen Kinderspiel.«16 Die Dramen entwerfen mithin 
einen weiblich-zivilen Bereich, welcher der rein männlich konnotierten 
Front symmetrisch gegenübersteht und ihr zugleich nachgeordnet ist.17 

13 Vollrath von Lépel: Klage, aber verzage nicht! Ein Stimmungsbild aus dem Weltkriege 
in zwei Aufzügen. München 1915, S. 4f. Die Anführungsstriche sollen im Originaltext 
die Betonung vorgeben. Das gilt auch für die folgenden Beispiele.

14 Ebd., S. 20.
15 Rudolf Liebig: Helden der Heimat. Leipzig 1915, S. 7.
16 Ebd., S. 10.
17 Zu der Trennung und der ungleichen Bewertung vgl. ausführlicher Susan Kingsley 

Kent: Making Peace: The Reconstruction of Gender in Interwar Britain. Princeton 
1993; außerdem Gerdes: Der Krieg und die Frauen, S. 10–12. Ihr zufolge geht die Di­

IV. Warten an der Heimatfront

150

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Ertragen der Verluste als spezifisch weiblicher Beitrag zu den Kriegs­
anstrengungen wird somit zwar aufgewertet, erfährt aber nicht dieselbe 
Wertschätzung wie die Kampfhandlungen an der Front. Nichtsdestotrotz 
werden auch die Frauen zu Heldinnen erhoben: Lépel bezeichnet sie 
kurzum als »stille[] Heldinnen« sowie als »Heldinnen [...] des bitteren 
Leides«,18 Kniese setzt männliches »Heldenblut« und »Herzblut deutscher 
Frauen« gleich,19 und in Liebigs Helden der Heimat wendet sich Frau Treu­
gold, die Leiterin des zugunsten der Soldaten veranstalteten Nähabends, 
an ihre Freundinnen und deklamiert: »Doch ihr standet fest / im tieffsten 
Leid und hörtet nimmer auf, / dem Vaterland die junge Kraft zu opfern. / 
Das rühm’ ich an euch, nenn’ ich Heldensinn!«20 Gesungene Lieder wie 
Die Wacht am Rhein,21 O Deutschland hoch in Ehren22 oder Das Lied der 
Deutschen23 verstärken wie auch in den Frontstücken der Kriegszeit den 
patriotischen Grundtenor.

Während in den Frauenstücken der ersten Kriegsjahre die Sorge um 
die Familienangehörigen und die Trauer um die Gefallenen dominieren, 
lässt sich in jenen der zweiten Kriegshälfte eine Akzentverschiebung beob­
achten. Das ›stille Heldentum‹ der Mütter und Ehefrauen in Sorge wurde 
ergänzt durch die Themen Mangel und Verzicht. Im Zuge der von den 
Briten verhängten Seeblockade hatte sich die Lage im Jahr 1916 zuneh­
mend verschärft und im sogenannten Kohlrübenwinter 1916/17 ihren Hö­
hepunkt erreicht. Täglich kämpften Frauen um die knappen und teuren 
Lebensmittel und trotzdem konnten sie die Familie nicht vollauf versor­
gen. In Verbindung mit der Unabsehbarkeit eines Kriegsendes führten die 
Belastungen schließlich auch zu einem nachlassenden Durchhaltewillen.24 

Die Dramatik reagierte darauf, indem sie die Versorgungskrise in ihren 
Heldendiskurs integrierte. Das ›stille Heldentum‹ der Frauen bestimmen 
die Theaterstücke der zweiten Kriegshälfte folglich nicht mehr nur über 
das klaglose Ertragen der Einsamkeit, sondern auch über das Aushalten 

chotomie zurück auf die Einführung der Wehrpflicht im 19. Jahrhundert, die eine In­
einssetzung von Mann und Soldat zur Folge hatte.

18 Vollrath von Lépel: Heldinnen daheim. Schauspiel in zwei Aufzügen. München 1916, 
S. 1.

19 Julie Kniese: Wir halten durch! Einakter. In: Wir halten durch! und andere Vortragsstü­
cke, sowie lebende Bilder für Familienabende. Leipzig 1915, S. 3–8, hier S. 3.

20 Liebig: Helden der Heimat, S. 9.
21 Kniese: Wir halten durch!, S. 3; Lépel: Klage, aber verzage nicht!, S. 3 und 11.
22 Ebd., S. 21.
23 Kniese: Wir halten durch!, S. 7f.; Liebig: Helden der Heimat, S. 15.
24 Vgl. Gerdes: Der Krieg und die Frauen, S. 14; Krivanec: Kriegsbühnen, S. 268.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

151

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des alltäglichen, ökonomischen Leids. In diesem Sinne urteilt die Prot­
agonistin Frau Walther in Fritz Wagners Die Liebe siegt (1916) über die 
Teuerung von Brot: »Ja, das ist der Krieg – wir müssen’s tragen: jetzt gilt 
es durchhalten und nicht verzagen!«25 Ebenso wie in den Frontstücken 
wird der Krieg – das wird auch in der zitierten Passage aus Lépels Klage, 
aber verzage nicht! deutlich – als schicksalhaftes Ereignis hingenommen. 
Beschwerden wiederum sind nicht zulässig. So werden in Matzdorfs Hal­
tet aus! die schimpfenden Frauen als »Klageweiber« verunglimpft, die Kla­
gen als unrecht abgetan, etwa in dem Gespräch zwischen der namenlosen 
Mutter und ihrem ebenfalls namenlosen Ehemann auf Heimaturlaub:

Mutter: Und wir in der von euch treu behüteten Heimat wollen uns nicht 
beschämen lassen und auch tapfer sein, nicht jammern und klagen.

Vater: Ja, Liebe, deine Briefe sind das reine Labsal, voller Vertrauen und 
frohem Mut. Ich lese sie jeden Abend, wenn wir Rast haben. Wie 
oft aber höre ich Kameraden neben mir seufzen, wenn sie Briefe 
empfangen.

Mutter: Ja ja, die Klageweiber! Sie müssen euch mit ihren kleinen Alltags­
sorgen eure so viel schwerere Mühen noch schwerer machen. Schä­
men sollten sie sich!26

An den Protesten eines dieser ›Klageweiber‹ illustriert der Autor einerseits 
die zu erbringenden Opfer wie das lange Schlangestehen oder das Kochen 
mit Ersatzprodukten.27 Andererseits führt er an ihrem Beispiel die missbil­
ligte Haltung vor und kontrastiert sie mit der Protagonistin, die eigene 
Bedürfnisse klaglos hintanstellt. Ihr Verhalten erscheint exzeptionell, weil 
nicht alle zum gleichen Opfer bereit sind, und zugleich exemplarisch, weil 
es mit den weiblichen Pflichten in Einklang steht. In dem Gespräch wird 
zudem deutlich gemacht, dass die Leistung der Frauen zwar nicht mit der­
jenigen der Männer im Feld gleichzusetzen ist, die weibliche Tapferkeit 
dennoch als – freilich bescheideneres – Äquivalent zum männlich-soldati­
schen Mut empfunden wird. Unter Rückgriff auf eine Zeile aus O Deutsch­
land hoch in Ehren heroisiert der Vater die Frauen an der ›Heimatfront‹ 
und projiziert die üblicherweise den Kombattanten zugeschriebene Stand­

25 Fritz Wagner: Die Liebe siegt. Vaterländisches Festspiel. Leipzig 1916, S. 4.
26 Paul Matzdorf: Haltet aus! Ein Stimmungsbild aus schwerer Zeit. Leipzig 1917, S. 13.
27 Vgl. ebd., S. 11f.

IV. Warten an der Heimatfront

152

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


festigkeit auf den weiblich-häuslichen Bereich: »Wir halten die Wacht an 
den Grenzen und ihr daheim [...] haltet aus im Sturmgebraus!«28

Eine eindrückliche Auseinandersetzung mit den geschlechtsspezifi­
schen Aufgaben im Krieg findet sich in Heinrich Röttigs Das Opfer der drei 
Schwestern (1918). Die beiden Geschwister Melanie und Sophie beklagen 
das ihnen bestimmte Schicksal, weil ihnen als Frauen ›Heldentaten‹ und 
auch eine Auszeichnung verwehrt bleiben. Sich selbst empfinden sie als 
»›unnütze[]‹ Geschöpfe[]«, deren Arbeit »›minderwertig‹« sei.29 Erst die 
dritte im Bunde, Resi, überzeugt die beiden anderen davon, dass auch die 
Pflichten der Frauen wie Haushaltsführung, Kindererziehung und Kran­
kenpflege von Bedeutung seien, denn ohne sie »wäre der ›Krieg‹ schon 
›längst verloren‹«:30

Weil ihr dann alle schon »längst verhungert« wäret, noch »bevor« ihr »einen« 
Franzosen oder Russen »gesehen« hättet. Es »müssen« nun einmal »Leute« da 
sein, die »andere Opfer« bringen, die zu »Hause« bleiben und »das« tun, was 
»hier getan« werden »muß«, und »dazu« sind die »Frauen zuerst« bestimmt.31

Der Text übernimmt zwar die üblichen Geschlechterstereotype, aber der 
Unterordnung der weiblichen Pflichten unter diejenigen der Männer 
wirkt er offensiv entgegen:

Dem »Manne« ist es beschieden, im »öffentlichen« Leben sich »hervor«zutun, 
gegen »anstürmende Feinde Heldentaten« zu vollbringen. Aber es gibt auch 
»Helden«taten, wahrlich »nicht kleiner« und »nicht geringer«, die sich »nur« 
in »aller Stille« vollziehen, aber »Mut, Selbstverleugnung, Entbehrung« und 
»Ausdauer« fordern, »genau« wie vom »Feldsoldaten«. [...] Weil »wir nicht 
zurück«stehen wollen vor all den »Tapfern« im »Felde«, wollen wir »daheim 
tun«, was wir »nur irgend tun können!« Wir wollen vor »keinem« Opfer »zu­
rück«schrecken, zu dem »Gott« uns »ruft«, und sei es das »Schwerste!«32

In militärisch-männlichem Vokabular beschwört Resi das weibliche Hel­
dentum, das lediglich die Besonderheit aufweise, für andere nicht sichtbar 
zu sein, was die Leistung indes nicht schmälere. In der Folge wird sich 
Resi ins Kloster zurückziehen und ihr Leben der ›Nächstenliebe‹ widmen, 
Melanie wird bei ihrem erblindeten Gatten bleiben und Sophie wird der 

28 Ebd., S. 16.
29 Heinrich Röttig: Das Opfer der drei Schwestern. Ernster Einakter. München 1918, S. 5 

und 8.
30 Ebd., S. 7.
31 Ebd., S. 8.
32 Ebd., S. 9.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

153

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mutter beistehen, die ihren einzigen Sohn im Krieg verloren hat. Bei all 
diesen ›Opfern‹ handelt es sich um wohltätiges Handeln, das von den 
drei Frauen Selbstaufgabe verlangt. So konsolidiert auch Das Opfer der drei 
Schwestern das in den Kriegsjahren vorherrschende Bild von der Frau als 
mildtätiges, an den häuslich-familiären Bereich gebundenes Wesen.

Erstaunlicherweise bemüht keines der Dramen das durchaus nahelie­
gende Vorbild der Penelope, das Ideal weiblicher Treue, oder auch ein 
anderes Präfigurat, welches die geforderte Haltung durch die imitatio he­
roica zusätzlich nobilitieren würde. Die Texte bleiben durch und durch 
auf die soziohistorische Realität des Ersten Weltkriegs beschränkt. Der 
Rekurs auf »Germanenfrauen«, die mit den Kämpfern ausgezogen seien, 
um Land und Boden zu verteidigen, in Hulda und Albin Schmidts Die 
treue Wacht daheim (1916) stellt in dieser Hinsicht eine Ausnahme dar.33 

Auch der kurze Einakter The Hem of the Flag des britischen Schauspielers, 
Theaterdirektors und Schriftstellers Kenelm Foss34 weicht von den gängi­
gen deutschen Bühnenproduktionen ab, wenn er die wartende Frau zur 
Nationalallegorie stilisiert. Bei The Hem of the Flag handelt es sich um 
einen Monolog, der von einer jungen Frau und Mutter vorgetragen wird. 
Als Angestellte in der Rüstungsindustrie näht sie während ihrer Rede 
ein übergroßes englisches Nationalbanner (Union Jack), das die gesamte 
Bühne ausfüllt. Mit ihm erinnert die namenlose Protagonistin an die briti­
sche Nationalfigur Britannia. Bezeichnenderweise geht es in dem Stück, 
obwohl es in einer Fabrik spielt, nicht um die veränderte gesellschaftliche 
Stellung der Frau und ihre neuen Aufgaben in der Arbeitswelt, sondern 
um die Belastungen im häuslichen Bereich, die aus Sicht der Figur an die 
Frauen daheim die gleichen Anforderungen stellen wie an die Männer an 
der Front. Deshalb fordert sie ebenso viel Heldenverehrung ein, wie sie in 
der öffentlichen Meinung den Frontkämpfern zukomme:

Well, what I want to say, very gently, is – – where do we come in, we women ’oo 
stay at ’ome, who’ve given up our boys without a murmur, and ’ve just got to 
go on now, waiting and waiting, without even any news of what’s appening, till 
you come back again? Give us our due, lads! [...] Dull courage, if you like; just 

33 Vgl. Hulda Schmidt/Albin Schmidt: Die treue Wacht daheim. Volksstück mit Gesang 
aus den Thüringer Bergen. Pössneck 1916, S. 78f.

34 Kenelm Foss: The Hem of the Flag. Topical Monologue (European War, 1914). In: 
Great War Theatre Project, https://www.greatwartheatre.org.uk/plays/script/32/. Die Ur­
aufführung fand am 14. September 1914 im Hippodrome im Londoner Stadtteil Wool­
wich statt. The Hem of the Flag findet in der Forschung mit Ausnahme von Nicholson: 
›This Unhappy Nation‹, S. 46–48, keine Berücksichtigung.

IV. Warten an der Heimatfront

154

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


enduring sort of courage, the sort no one ever got any cheers for, but courage, 
all the same! ’Ow would you like your hour of trial to be that nothing ’appens, 
EVER? ’Our of trial, do I say? Day after day after day and nothing to do but 
watch, and wait, and wonder, and ’ope, and dread, and p’rhaps, if you’re made 
that way, to pray a bit...35

Bewunderung verdienen die Frauen, so die Protagonistin, für ihre Bereit­
schaft, die Abwesenheit der Männer sowie die Unkenntnis über deren 
Verbleib ohne Klage hinzunehmen. Darin deckt sich The Hem of the Flag 
mit den deutschen Frauenstücken. Die Forderung nach gesellschaftlicher 
Anerkennung sowie die Betonung der personalen Agency sind hier aller­
dings stärker ausgeprägt. Auch die Inszenierung der Endlosigkeit und der 
Eintönigkeit des Wartens in der polysyndetischen Reihung ihrer Rede un­
terscheidet dieses Stück von den anderen, die diesen erfahrungshaften As­
pekt eher ausblenden. Den Anspruch der Frau löst der Text am Ende ein; 
die Heroisierung der Protagonistin erfolgt durch die Schaufensterpuppen, 
welche sie zu französischen, englischen, russischen und belgischen Solda­
ten drapiert hatte und an die sie ihre Ansprache richtet. Als sie für einen 
kurzen Moment zum Leben erwachen, salutieren sie vor ihr, gemeinsam 
mit ihrem Sohn, und der Junge schließt mit den Worten »We ’preciate 
yer.«36

Verbreiteter als der Rekurs auf Nationalcharaktere, wie in The Hem of 
the Flag, war die Einbindung der Handlung in ein christliches Narrativ. 
Gottergebenheit ist ein Merkmal nahezu aller deutschen Frauenstücke, 
besonders prominent in Röttigs Text, wo Resi die fehlende Aussicht auf 
(weltlichen) Ruhm mit einer göttlichen Entlohnung aufwiegt. Weitaus 
auffälliger ist der christliche Gehalt der Dramen in Frankreich, wo das 
spezifisch weibliche Heldentum stark christlich überformt wird, wie in 
der einaktigen nocturne L’éternelle présence des Dichters André Dumas,37 

1917 an der Comédie Française anlässlich der Gedenkfeier an den Marne-
Sieg uraufgeführt.38 Durch die formale Gestaltung hebt sich das Drama 
von den bisher besprochenen Frauenstücken ab. Es ist in unterschiedlich 
gereimten Versen von acht und zwölf Silben Länge gehalten, was an 
die Dramen der französischen Klassik erinnert. Der Bezug zur soziohisto­
rischen Realität ist auf ein Mindestmaß beschränkt. Die Nachtzeit sowie 

35 Foss: The Hem of the Flag, S. 8f. (Hervorh. i.O.).
36 Ebd., S. 9.
37 André Dumas: L’éternelle présence. Nocturne en un acte, en vers. Paris 1917. Zu 

L’éternelle présence liegen keine Forschungsarbeiten vor.
38 Vgl. McCready: French Theater and the Memory of the Great War, S. 11.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

155

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das nur spärlich beleuchtete Zimmer, der lyrische Sprachstil von Mutter 
und Sohn, die Namenlosigkeit der beiden Figuren – all das entrückt das 
Stück der Alltagswirklichkeit. Als Geist kehrt der gefallene Sohn zu seiner 
Mutter zurück, um ihr Trost zu spenden und sie an ihre Pflicht, ihr Opfer 
für das Vaterland, zu gemahnen:

Je le sais... Le sort fut sévère
Que l’âpre devoir t’imposa.
Rude à gravir fut ton calvaire,
Pauvre »maman« dolorosa.
Mais si ton fils, mort pour la France,
N’est pas tombé, ma mère, en vain,
Peut-être aussi que ta souffrance
Répond à quelque but divin,
[...]
C’est qu’il fallait à la Patrie
Tes pleurs comme il fallait mon sang!
[...]
Jésus l’a dit et je le crois:
»Heureux, heureux celui qui pleure!...«
Pauvre maman, porte ta croix.39

Das Leiden der Mutter an der Abwesenheit des Sohns stilisiert Dumas
zum Martyrium. Er wählt dafür den Begriff »calvaire«, der auf die Passion 
Christi verweist, genauer auf Jesus’ Leidensweg auf den Berg Golgota (im 
Französischen als ›Mont du Calvaire‹ bezeichnet). Die Verklärung der 
Mutter zur Schmerzensmutter (»maman dolorosa«) im darauffolgenden 
Vers knüpft an dieses Bild an und misst dadurch der Figur die Rolle 
Marias zu, die den Sohn beweint. L’éternelle présence heroisiert die Mutter 
nicht im engeren Sinne, sondern spricht sie selig, um im religiösen Kon­
text zu bleiben. Sakralisierung ersetzt hier die Heroisierung. Die Andeu­
tung »Heureux, heureux celui qui pleure!« wird am Ende des Dramas zur 
Beatifikation vervollständigt: »Heureux celui qui pleure, il sera consolé!«40 

Der Ausspruch findet sich ganz ähnlich mit weiteren Seligpreisungen 
im fünften Kapitel des Matthäus-Evangeliums. Dort heißt es in der Plural­
form: »Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés«, in deutscher 
Übersetzung: »Selig sind, die da Leid tragen; denn sie sollen getröstet wer­
den« (Matth. 5,4). Die biblischen Worte des Sohns lindern den Schmerz 

39 Dumas: L’éternelle présence, S. 15f. (Hervorh. i.O.).
40 Ebd., S. 24.

IV. Warten an der Heimatfront

156

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Mutter und überzeugen sie von der Notwendigkeit ihres Opfers. Am 
Ende des Einakters affirmiert sie mütterlichen Opfermut und Verzicht 
und wandelt die fremdbestimmte Passivität in ein aktives Erdulden um:

J’accepte tout. – Debout au clair appel des armes,
– Oui! – tu fis bien d’offrir ta poitrine au canon.
Quand la France est en pleurs, je veux ma part de larmes.41

Während durch die christliche Überformung Dumas’ L’éternelle présence 
auf formaler Ebene aus dem Korpus heraussticht, teilt der Text auf inhalt­
licher Ebene zentrale Aussagen mit den deutschen Frauenstücken über 
die weibliche Pflicht und über die Orientierung an einem männlichen 
Vorbild, das die Leidensfähigkeit lehrt.

Kritik durch Komik

Zentralgestalt des deutschen ›Heimatfronttheaters‹, also solcher Bühnen­
produktionen, die sich mit den Alltagsnöten der Bevölkerung beschäfti­
gen, war der Kabarettist Otto Reutter, der sich schon vor dem Krieg als 
Coupletdichter und -sänger einen Namen gemacht hatte und sein Publi­
kum im Krieg mit Burlesken unterhielt. 1915 hatte er die Leitung des Pa­
last-Theaters am Zoo in Berlin übernommen, wo er insgesamt vier Kriegs­
revuen, also lose miteinander verbundene, von Chansons durchsetzte und 
humorvolle Bilderabfolgen, inszenierte: Muttchen hat’s Wort! im Februar 
1915, Der Zug nach dem Balkan im Juni 1916, Berlin im Krieg im März 1917 
und Geh’n Sie blos nicht nach Berlin! im Oktober desselben Jahrs.42 Wäh­
rend zu Beginn seiner Arbeit noch das veränderte Geschlechterverhältnis 
im Vordergrund stand, verschob sich sein Blick mit der Zeit hin zu den 
alltäglichen Belastungen und Entbehrungen seiner Zuschauer(innen). Sie 
spielten zwar in allen seiner Produktionen eine Rolle, gerieten aber erst 
in Geh’n Sie blos nicht nach Berlin!43 ins Zentrum. In der Posse adressiert 
Reutter die Mangelgesellschaft, von der Lebensmittelknappheit über den 
Rohstoffmangel bis hin zur Inflation. Durch komische Verfahren überstei­
gert er die Missstände ins Groteske oder zieht sie ins Lächerliche, um das 

IV.1.2.

41 Ebd., S. 20 (Hervorh. d. Verf.).
42 Zu Reutters ›Heimatfronttheater‹ vgl. Baumeister: Kriegstheater, S. 147–171; Krivanec: 

Kriegsbühnen, S. 248–250.
43 Otto Reutter: Geh’n Sie bloß nicht nach Berlin! Revue-Posse in einem Vorspiel und drei 

Akten. Musik von Hugo Hirsch. Texte der Gesänge. Berlin/München 1917.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

157

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Problem zu entschärfen und das Publikum zu entlasten. Im Vorspiel etwa 
zittern die Bewohner der Hölle vor Kälte, weil ihnen die Kohlen zum 
Heizen fehlen,44 und in einem Duett im ersten Akt wird die Liebe als 
Allzweckmittel eingeführt, das Hunger und Kälte entgegenwirken kann:

Sie: Plagt der Hunger uns ein bißchen,
Na, dann sättigt uns ein Küßchen,
Ist’s in manchen Fällen Kußersatz auch nur.

Er: Wenn der Frost uns auch mal schüttelt –
Ach, die Liebe, sie vermittelt,
Die dem Menschen angemess’ne Temp’ratur.45

Die je ersten beiden Verse der durch einen Schweifreim zusammengehal­
tenen Strophen bestehen aus trochäischen Vierhebern, die typisch sind für 
komische Dichtung.46 Die jeweils dritte Zeile stört die Leichtigkeit jedoch 
durch die unterschiedliche Länge – es sind Sechsheber – sowie durch den 
katalektischen Schluss, der einen Hebungsprall mit dem nächsten, auftakt­
losen Vers zur Folge hat. Die von dem Text suggerierte Mühelosigkeit, 
mit der das Liebespaar Hunger und Kälte erträgt, wird durch das Versmaß 
infrage gestellt, wenn nicht sogar unterlaufen. Reutter übt in Geh’n Sie 
blos nicht nach Berlin! zwar nicht Kritik an den Zuständen im Land, macht 
aber auf die Absurdität der staatlichen Maßnahmen aufmerksam, welche 
die Bevölkerung mit Ersatzprodukten überschwemmten. Trotz allem geht 
es Reutter darum, den Durchhaltewillen der Bevölkerung aufrechtzuerhal­
ten. Patriotische Töne stehen neben den burlesken Elementen und lassen 
keinen Zweifel an der Aussageintention. Schon im ersten Lied des ersten 
Akts singen die Frauen:

Wir stehen hier und warten
Mit Lebensmittelkarten.
Und ist das Warten auch nicht schön,
Wir woll’n nicht murren hier –
Die Leute, die im Felde steh’n,
Steh’n länger als wie wir.47

44 Vgl. ebd., S. 5.
45 Ebd., S. 9.
46 Heinrich Heine etwa verwendete sie in seinem Versepos Atta Troll (1843).
47 Reutter: Geh’n Sie bloß nicht nach Berlin, S. 5.

IV. Warten an der Heimatfront

158

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ähnlich auch im Titellied:
Doch wir woll’n die Mängel gern ertragen,
Ohne eine Miene zu verzieh’n.
[...]
Keiner faßt’s, was wir euch [den Feldsoldaten] schulden,
Denn was mußtet ihr erdulden
Gegen unser bißchen Müh’n –
Seid willkommen in Berlin!48

Wie die in Kap. IV.1.1 besprochenen Frauenstücke reproduziert auch 
Reutters Humoreske erstens die Aufforderung an die Frauen, nicht zu 
klagen und den Krieg mit seinen (materiellen) Folgen zu bejahen, sowie 
zweitens die ungleiche Bewertung der Belastungen und Leistungen an der 
militärischen und an der ›Heimatfront‹.

Deutlich harschere Töne schlägt der anglo-irische Schriftsteller Ernest 
Temple Thurston in seinem Drama The Cost an,49 das am 13. Oktober 
1914 im Vaudeville Theatre in London uraufgeführt, nach zwanzig Insze­
nierungen jedoch abgesetzt wurde.50 Dass das Lustspiel, das sehr deutliche 
Kritik am Krieg, an der propagandistischen Berichterstattung sowie an 
den Verhaltensweisen der britischen Bevölkerung übt, überhaupt auf die 
Bühne kommen konnte, lässt sich wohl nur durch den dargestellten Sin­
neswandel des Protagonisten John Woodhouse erklären. Er entwickelt 
sich vom entschiedenen Ankläger des ersten Akts, der den Krieg in seinen 
brutalisierenden Effekten verurteilt, hin zum Befürworter im vierten und 
letzten Akt, der die kathartische Wirkung des Kriegs auf den Einzelnen 
hervorhebt:

I can see things now I couldn’t see before. War is strife, and strife is the striving 
of men’s souls, and without that striving we should all wither into nothingness. 
Can’t you see what self­sacrifice we’ve achieved through this war? Think of the 
thousands who’ve found their way to unselfishness.51

In der Tat wurde das Drama nicht als Antikriegsstück wahrgenommen, da 
die Rezensenten in Johns letzten, eben zitierten Worten die Hauptaussage 

48 Ebd., S. 13 (Hervorh. i.O.).
49 Ernest Temple Thurston: The Cost. A Comedy in Four Acts. In: Andrew Maunder 

(Hrsg.): British Literature of World War I. Bd. 5: Drama. Bibliography of World War I 
Drama. London 2011, S. 27–105. The Cost wird bei Kosok: The Theatre of War, S. 33, 
und Nicholson: ›This Unhappy Nation‹, S. 55f., kurz angerissen.

50 Vgl. Maunder: Introduction, S. 15f.
51 Thurston: The Cost, S. 105.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

159

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Schauspiels sahen.52 Die Einsichten des Protagonisten werden im Text 
allerdings auf zweifache Weise konterkariert. Zum einen erleidet John 
während seines Kriegseinsatzes, zu dem er sich aus patriotischer Verblen­
dung gemeldet hatte,53 eine Kopfwunde, die ihn fortan in seiner Arbeit als 
Moralphilosoph hindern würde. Johns Einschätzung des Kriegs scheint in­
folge der Kopfverletzung nicht zuverlässig, wohingegen er zu Beginn des 
Vierakters von der Öffentlichkeit als Autorität in der Moralphilosophie 
gefeiert worden war. Zum anderen handelt es sich bei The Cost um alles 
andere als um eine Geschichte über Selbstlosigkeit und Selbstaufopferung. 
Als die Familie Woodhouse im ersten Akt aus der Zeitung von dem 
britischen Ultimatum an Deutschland erfährt und der mögliche Krieg 
dadurch in greifbare Nähe rückt, denken die Familienmitglieder nur an 
sich. Was der Krieg für das Land und für die Kombattanten bedeutet, 
überschauen sie hingegen nicht. John findet dafür sehr deutliche Worte:

No, and no one’s thought of anything, but of themselves. Do you imagine that 
if war does bring starvation to this country that your well-stocked larders will be 
there just to fill your own stomachs. It’s the country that must think of saving 
its food, not you. [...] You, Percy, thinking of your boot polish and Dorothy of 
her Sunlight soap – what good is it to England now if your boots shine any the 
better or your blouses are clean. My God! can’t any of you think bigger than 
that!54

Statt Uneigennützigkeit bricht sich in der Familie Egoismus Bahn: »[t]he 
spirit of Selfishness«.55 Die folgenden beiden Akte, die im September 
1914 spielen, verspotten die ›Opfer‹, welche die Daheimgebliebenen zu 
machen bereit sind. Auch nur die kleinste Einschränkung empfindet die 
Familie als kaum zu tragende Bürde. »Oh, how terrible war is«,56 klagt 
Mrs. Woodhouse, weil sie die Bediensteten aus finanziellen Gründen ent­
lassen muss, und auch ihr Mann Samuel lamentiert über die Hausarbeit: 
»I told you in the beginning this war was iniquitous. Look what it’s 
doing. I suppose I shall have to wash up the dishes myself now.«57 Zudem 
wird seine Opferbereitschaft für das Vaterland als pure Heuchelei entlarvt. 

52 Vgl. Nicholson: ›This Unhappy Nation‹, S. 55.
53 Im ersten Akt hatte John vorausgesagt, die Propaganda entfache selbst in den zweifle­

rischsten Männern wie ihm den Wunsch zu töten (vgl. Thurston: The Cost, S. 45f.; ähn­
lich auch S. 64 und 91).

54 Ebd., S. 44f.
55 Ebd., S. 81.
56 Ebd., S. 54.
57 Ebd., S. 56.

IV. Warten an der Heimatfront

160

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei Kriegsausbruch erklärt Samuel, keine deutschen Produkte mehr zu 
konsumieren, um die deutsche Wirtschaft zu schwächen. Doch auf sein 
geliebtes deutsches Lagerbier will er nicht verzichten. Er kauft es heimlich 
und vertauscht die Etiketten, um nicht ertappt zu werden. Angesichts sei­
nes unverhältnismäßigen Gejammers sowie seiner Täuschung verlieren 
die von ihm beständig zitierten Durchhaltephrasen ihre Bedeutung, wie: 
»I’ve no objection to doing my share – I’m quite prepared for any inconve­
nience – any sacrifice«58 oder: »We must all do our share.«59 Auch wenn 
die komisch-satirischen Verfahren, die in den erwähnten Widersprüchen 
zum Tragen kommen, in The Cost der Missbilligung ihre Schärfe nehmen 
und den Angriff auf das Selbstverständnis der Familie an der Oberfläche 
dämpfen, so tadelt das Drama dennoch den an der ›Heimatfront‹ falsch 
verstandenen Opfersinn.60

Metaphorische Verschiebungen

Theaterstücke, die während des Ersten Weltkriegs auf die Bühne kamen 
und weibliches Warten inszenieren, verweisen unweigerlich auf diesen, 
selbst ohne den Krieg explizit zu adressieren. Das Warten war zwischen 
1914 und 1918 so typisch für die Kriegsgesellschaften geworden, dass 
weibliches Warten geradewegs mit dem Warten an der ›Heimatfront‹ 
identifiziert werden konnte. Sowohl der Dichter und Bühnenautor John 
Drinkwater in The Storm (Uraufführung am 8. Mai 1915 an dem von ihm 
mitbegründeten Birmingham Repertory unter seiner Regie) als auch die 
Dramatikerin Gertrude Eleanor Jennings in Waiting for the ’Bus (Urauffüh­
rung am 26. Juni 1917 im Haymarket Theatre in London) wählten den 
Umweg über ein vom Krieg verschiedenes Setting, um die Implikationen 
des Wartens in einer Ausnahmesituation zu evaluieren.61 In Drinkwaters
The Storm ist es, wie der Titel zum Teil vorwegnimmt, ein nächtliches 
Schneegestöber in den Bergen. In dem einaktigen Versdrama wartet die 
junge Frau Alice auf die Rückkehr ihres Mannes, der im Sturm vermisst 

IV.1.3.

58 Ebd., S. 54.
59 Ebd., S. 75; ähnlich S. 71.
60 Vgl. Kosok: The Theatre of War, S. 33.
61 John Drinkwater: The Storm. In: The Collected Plays I. London 1925, S. 93–112; Ger­

trude E. Jennings: Waiting for the ’Bus. A Play in One Act. London/New York 1919. 
Während Waiting for the ’Bus zumindest bei Kosok: The Theatre of War, S. 30f., kurz 
abgehandelt wird, wird The Storm in Studien zum Kriegstheater nicht beachtet.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

161

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird. Während Suchmannschaften das Gelände durchkämmen, muss 
Alice, unterstützt von ihrer jüngeren Schwester Joan und der älteren 
Nachbarin Sarah, im Haus ausharren und ist zur Untätigkeit gezwungen: 
»There, sister, wait – / It is all we can do – there is nothing else to do«,62 

wird Alice von Joan ermahnt. Die Zuordnung des weiblichen Geschlechts 
in die häusliche Umgebung und des männlichen Geschlechts in den mit 
Aktivität und Gefahr konnotierten Außenraum deutet auf die gegender­
ten Verhaltensweisen im Krieg hin. Ferner verherrlicht der Bericht eines 
jungen Reisenden, der in Alices Hütte Zuflucht sucht, das Unwetter zu 
einer heroischen Bewährung. Wendungen wie »iron heavens« oder »the 
front of heroic hours«63 dekuvrieren den Sturm als Kriegsmetapher. The 
Storm präsentiert den Krieg mithin als Naturgewalt. Deutlicher als in an­
deren Dramen wird der Krieg zu einem schicksalhaften, übernatürlichen 
Ereignis stilisiert, das vollkommen außerhalb der menschlichen Einfluss­
sphäre liegt. Im Mittelpunkt des Schauspiels steht die Frage, wie Frauen 
angesichts des ›Kriegsgewitters‹ mit dem Verlust eines Geliebten umgehen 
sollen.64 Die Hauptfigur Alice ist sorgenvoll und unruhig. Verzweifelt 
klammert sie sich an die schwache Hoffnung, ihr Mann habe überlebt 
und werde jeden Augenblick zur Tür hereinkommen. Die ältere Sarah 
stellt eine Kontrastfigur zu ihr dar. Von Anfang an ist sie sich der Unwi­
derbringbarkeit des Mannes bewusst und appelliert an Alice, sich der 
schmerzlichen Wahrheit so früh als möglich zu stellen: »But the darkness 
that comes creeping on a woman / When she knows of grief before it is 
spoken out, / And the sooner grieved is grief the sooner gone. / Be ready to 
make him decent for the grave.«65 Am Ende kehrt die Suchmannschaft oh­
ne den Vermissten zurück, Alice bricht vor Kummer zusammen und fragt 
sich, was das Warten wert gewesen sei: »Why have we waited... all this 
time... to know...«66 Der Rat der Nachbarin Sarah erweist sich somit als 
die klügere Option; das (weibliche) Verhaltensmodell, das der Text nahe­
legt, ist, den Verlust zu akzeptieren anstatt eine unwahrscheinliche Hoff­

62 Drinkwater: The Storm, S. 106.
63 Ebd., S. 108. Zuvor wird der Sturm auch als »savagery« (ebd., S. 98), einer Vokabel aus 

dem Bereich des Kampfes, bezeichnet.
64 Rennie Parker: The Georgian Poets. Abercrombie, Brooke, Drinkwater, Gibson and 

Thomas. Plymouth 1990, S. 58, zufolge galt Drinkwaters The Storm als »a poignant and 
penetrating study of a woman’s anguish«.

65 Drinkwater: The Storm, S. 100f.
66 Ebd., S. 112.

IV. Warten an der Heimatfront

162

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nung zu nähren. In The Storm verliert das Warten seinen Wert, weil es auf 
Selbsttäuschung beruht.

Der Bezug zum Ersten Weltkrieg ist in Gertrude E. Jennings’ Waiting 
for the ’Bus weniger ausgeprägt. Der komische Einakter spielt an einer 
Haltestelle, an der verschiedene Figuren bzw. Figurengruppen auf den 
Bus warten. Die einzige Referenz auf den historischen Kontext ist der 
Auftritt einer Frau am Ende des Dramas, die eine deutsche Spionin zu sein 
scheint. Im Wesentlichen handelt es sich bei Waiting for the ’Bus um eine 
Satire auf die Einkaufs- und Verschwendungssucht sowie die Selbstbezo­
genheit und Rücksichtslosigkeit der Menschen.67 Das erste Figurenpaar, 
die ›Lady in White‹ mit ihrer erwachsenen Tochter, ist zu geizig für ein 
Taxi, kauft aber kostspielige Kleider und teures Essen. Die angeblichen 
Opfer, die sie übermäßig betonen (»And we have made such sacrifices«68), 
bestehen lediglich in der Veräußerung ihrer beiden Autos. Grund für 
den Verkauf ist allerdings nicht die Mangelwirtschaft, sondern, wie sich 
herausstellt, ein vom Ehemann verursachter Autounfall.69 Ihren Mitmen­
schen gegenüber verhält sich die ›Lady in White‹ herablassend: Von den 
zwei Frauen aus der Vorstadt hält sie sich fern, die beiden jungen, plau­
dernden Verkäuferinnen findet sie derart vulgär, dass ihr das ganze Leben 
›schäbig‹ (»sordid«70) vorkommt, und eine Mutter mit zwei neugierigen 
Kindern bezeichnet sie als »dreadful people«.71 Ihre einzige Sorge gilt der 
Frage, ob sie trotz der vielen Leute einen Platz im Bus bekommen wird. 
Hochmütig deklariert sie den Bus zu ihrem eigenen und verkündet, den 
anderen sollte es nicht erlaubt sein, sich dort mit ihr aufzuhalten: »Fancy 
all these people are waiting for our ’bus. It really oughtn’t to be allowed.«72 

Als der Bus kommt, ergattert die ›Lady in White‹ den letzten Platz. Jen­
nings karikiert die vor dem Krieg weitverbreitete Vorstellung von einer 
kathartischen Besserung des Menschen durch den Krieg. Ihre Beurteilung 
der kriegsbedingten Verhältnisse im Hinblick auf die Ausbildung von 
Eigennutz und Gefühllosigkeit erinnert dahingehend an die Einschätzung 
Thurstons (s. Kap. IV.1.2). Von einer weiblichen, klassenübergreifenden 

67 Vgl. Kosok: The Theatre of War, S. 30.
68 Jennings: Waiting for the ’Bus, S. 7 (Hervorh. i.O.).
69 Vgl. ebd.
70 Ebd., S. 10.
71 Ebd., S. 11.
72 Ebd. (Hervor. i.O.).

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

163

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wartegemeinschaft jedenfalls, wie sie etwa Liebig in Helden der Heimat 
konstruiert, kann in Waiting for the ’Bus keine Rede sein.

Frankreichs wehrfähige Frauen: Weibliche Idealtypen, christliche 
Präfigurate

Das Idealbild der Frau auf französischen Bühnen des Ersten Weltkriegs 
unterscheidet sich substanziell von demjenigen der Deutschen und Briten. 
Zumindest in der ersten Kriegshälfte traten weibliche Figuren nicht als 
duldsame Gattinnen oder Mütter auf. Ihnen fiel stattdessen ein deutlich 
aktiverer Part in den Kriegsanstrengungen zu.73 Das Warten an der ›Hei­
matfront‹ wurde in eine standhafte Abwehr der deutschen Invasoren um­
gewidmet. Die Umdeutung lässt sich wohl dadurch erklären, dass der 
Krieg auf französischem Boden stattfand, das feindliche Heer das eigene 
Land viel akuter bedrohte. Innerhalb der französischen Theaterprodukti­
on lassen sich dabei zwei Strategien ausmachen: zum einen das Spiel mit 
der Grenzregion Elsass-Lothringen als zeichenhafter Handlungsort, zum 
anderen der Rekurs auf die Schutzpatronin von Paris, Sainte Geneviève, 
als christliches Präfigurat,74 wie die folgenden Texte belegen.

Eine bedeutsame Rolle spielt die Grenzregion Elsass-Lothringen in der 
von dem Roman- und Dramenautor Pierre Frondaie besorgten Bühnenad­
aption von Maurice Barrès’ Roman Colette Baudoche (1909),75 die am 
10. Mai 1915 an der Comédie Française uraufgeführt wurde. Im Vorwort 
erklärt er seine titelgebende Protagonistin ausdrücklich zum Symbol 
Lothringens und damit einhergehend zum Sinnbild französischer Treue 
und Beständigkeit. Ihre Leistung, so Frondaie, bestehe darin, sich loyal ge­
genüber Frankreich verhalten und gewartet zu haben: »Simple histoire 
d’un foyer français qu’un Prussien ne peut conquérir! Image de la fidélité 
de Metz et de son espoir! Aventure symbolique d’une petite Lorraine qui 
attendait!«76 Wie seine Vorlage siedelt Frondaie die Handlung im lothrin­

IV.1.4.

73 Vgl. Krakovitch: Women in the Paris Theatre, S. 64–67; dies.: Sous la patrie, le patriar­
cat, S. 102.

74 Vgl. ebd., S. 103.
75 Pierre Frondaie: Colette Baudoche. Pièce en trois actes. D’après le roman de M. Maurice 

Barrès. Paris 1915. Colette Baudoche wird, wie auch die folgenden Theaterstücke, in den 
Arbeiten von Odile Krakovitch mehrfach erwähnt, nie aber näher ausgeführt (Women 
in the Paris Theatre, S. 65–67; Le répertoire parisien de la Grande Guerre, S. 34; Sous la 
patrie, le patriarcat, S. 102f.).

76 Frondaie: Colette Baudoche, o.A.

IV. Warten an der Heimatfront

164

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gischen Metz an, verlegt sie allerdings aus der Nachkriegszeit der 1870er-
Jahre in die Jahre 1912/13, kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs. Zwar 
wird die Gefahr eines neuen bewaffneten Konflikts zwischen Frankreich 
und Deutschland andeutungsweise evoziert, doch bleibt der Deutsch-
Französische Krieg von 1870/71 und damit der Verlust Elsass-Lothringens 
an Deutschland der Bezugspunkt des Dramas. In Frondaies Perspektivie­
rung schützen die beiden weiblichen Hauptfiguren, Colette Baudoche 
und ihre Großmutter, die bei der Angliederung der Region an das Deut­
sche Reich in ihrem Zuhause geblieben sind, allein durch ihre Präsenz die 
französische Kultur vor dem deutschen Einfluss. Gleich zu Beginn des 
Dramas wird die Pflicht der Familie Baudoche definiert als »de rester, de 
conserver un peu de notre flamme dans ce pays qu’ils [les Allemands] 
veulent éteindre«.77 Die Mission der beiden Frauen gerät allerdings in Ge­
fahr, als sie aus finanziellen Nöten den deutschen Professor Frédéric As­
mus als Untermieter aufnehmen müssen. Über drei Akte hinweg behan­
delt Frondaie die Beziehung, die sich allmählich zwischen dem ungewoll­
ten Gast und Colette ausbildet. Colettes anfängliche, spöttische Ableh­
nung weicht freundschaftlicher Sympathie und dann Liebe für den Deut­
schen, der sich ebenso zu der schönen Colette hingezogen fühlt. Um 
Colettes Gunst zu gewinnen, verstellt sich der am Ende durchaus pharisä­
erhaft gezeichnete Asmus und täuscht ein respektvolles Verhalten gegen­
über den Lothringern vor. Sein Vorhaben bezeichnet dieser unter Rekurs 
auf militärisches Vokabular als »conquête de ce foyer lorrain«,78 und in 
dieser Hinsicht steht es metonymisch für den Einzug der Deutschen in 
französisches Herrschaftsgebiet. In der Konsequenz korrespondiert die 
Liebesbeziehung Colettes mit Asmus, auf die sie sich für kurze Zeit ein­
lässt, mit der ›Unterwerfung‹ Lothringens unter die preußischen Besatzer, 
wohingegen die Zurückweisung des Deutschen, mit anderen Worten das 
Abwarten (bis zur Rückkehr Lothringens in das Mutterland Frankreich), 
innerhalb des vorgestellten Wertesystems der nationalen Pflicht ent­
spricht, weil damit die Unabhängigkeit Lothringens vom Deutschen 
Reich sowie die Zugehörigkeit zu Frankreich sichergestellt werde. Diese 
Spannung wird im Drama bezeichnenderweise nicht als Konflikt zwi­
schen Colette und Asmus ausgetragen, sondern als Kampf zwischen 
Pflicht und Neigung in das Innere der Protagonistin verlagert. Damit wird 
zum einen das agonale Moment internalisiert. Zum anderen wird die per­

77 Ebd., S. 14.
78 Ebd., S. 92.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

165

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sonale Agency Colettes hervorgehoben, weil sich ihr Warten als das Ergeb­
nis einer willentlichen Entscheidung für Frankreich und gegen Asmus/
Deutschland präsentiert. Getragen ist ihr Entschluss wiederum von einer 
empfundenen Schuldigkeit gegenüber den gefallenen ›Helden‹ von 
1870/71, die sich Colette während einer Gedenkfeier für die Toten des 
Deutsch-Französischen Kriegs bewusst macht. Ebenso wie diese das Vater­
land auf dem Feld verteidigt haben, müsse sich auch die nachfolgende Ge­
neration auf zivilem Terrain gegen den Feind zur Wehr setzen und ihn da­
ran hindern, Lothringen gänzlich – im Hinblick auf Lebensart, Kunst und 
Kultur – einzunehmen. Colettes Opfermut – ihr Verzicht auf das ver­
meintliche Liebesglück –, in dem Agonalität, Agency und Pflichtgefühl 
(Exemplarität) zusammenfließen, heroisiert der Text deutlich, indem er 
ihr in den Regieanweisungen Größe in Rede und Haltung zuschreibt, die 
mit ihrer Bescheidenheit kontrastiert und letztlich in ihr existiert: 
»grande, très grande dans son humble petite robe noir«.79

Die Legende der heiligen Genoveva liegt dem Versdrama La Vierge de 
Lutèce von Auguste Villeroy80 zugrunde, das am 19. Juni 1915 im Théâtre 
Sarah-Bernhardt uraufgeführt wurde. Der Genoveva-Legende zufolge 
konnte die eigentlich missachtete Geneviève während der Belagerung von 
Paris durch die Hunnen unter der Führung Attilas die Bewohner davon 
überzeugen, die Stadt nicht den Feinden zu überlassen, sondern die Stel­
lung zu halten und zu beten, was den Angriff verhindern würde. Ihre Vor­
hersage erwies sich als wahr und Attila zog anstatt nach Paris Richtung 
Orléans, wo er bei der Schlacht auf den Katalaunischen Feldern 
(451 n.Chr.) schlussendlich geschlagen wurde. Geneviève wurde zur 
Schutzheiligen von Paris erklärt und sollte fortan über die Stadt wachen. 
In Villeroys Bearbeitung dient die Geschichte um die Belagerung von Pa­
ris und die Abwehr des Angriffs dem Gedenken an die französischen Er­
folge bei der Schlacht an der Marne im September 1914. So wie das histo­
rische Paris/Lutetia 451 n.Chr. die Stadt vor den Hunnen bewahren konn­
te, so gelang es auch der französischen Armee, den deutschen Vormarsch 
zu stoppen und Paris zu schützen.81 Eine tragende Rolle fällt im Text Ge­
neviève zu, die allein schon in der Bezugnahme auf das heroische Vorbild 
rühmend herausgehoben ist (imitatio heroica). Wie in der Legende will sie 

79 Ebd., S. 197.
80 Auguste Villeroy: La Vierge de Lutèce (Sainte-Geneviève). Pièce en quatre actes, en vers. 

Paris 1918.
81 Zur Hunnenmetapher für die deutschen Angreifer s. Kap. III.2.3.

IV. Warten an der Heimatfront

166

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Flucht aus der Stadt verhindern und gemeinsam mit den Bewohnern 
die Verteidigung vorbereiten. Sie mobilisiert Gesteins- und andere Natur­
metaphern, um die nötige Haltung zu konturieren: Sie belobigt die Mau­
ern der Stadt,82 vergleicht Lutèce mit einem »bloc de granit«,83 beschreibt 
die Bewohner als »enracinés, comme l’arbre à la terre«.84 Doch nur mit 
Rhetorik wird sie ihr Ziel nicht erreichen. Vielmehr muss sie mehrere 
Hindernisse innerhalb der Stadt überwinden. Die in anderen Dramen üb­
licherweise nach innen gewendete Agonalität ist externalisiert und wird 
als ein Konflikt mit mehreren Gegenspielern inszeniert: erstens die Be­
wohner, die ihr wegen ihres asketischen, gottgeweihten Daseins misstrau­
en; zweitens ihr Freund Celtil, der ihr rät, die Stadt zu verlassen; und drit­
tens der Feldherr Aétius, der, unterstützt von der Dorfgemeinschaft, die 
Räumung der Stadt befiehlt. Die Transgressivität, die in den Dramen oft 
nur latent in der langen Dauer des im Hintergrund wirkenden Kriegs mit­
schwingt, wird in La Vierge de Lutèce in ihrer iterativen Dimension ausge­
stellt: Geneviève muss ihren Gegenspielern immer erneut entgegentreten 
und sich mehrmals behaupten. Letztlich ist es ihre darin offenbar werden­
de Unbeirrbarkeit, die Geneviève stets aufs Neue beteuert und unter Be­
weis stellt – z.B. »Rien ne m’arrachera de Lutèce! [...] Et ce n’est pas pour 
moi l’instant de déserter«85 und »Je reste!«86 –, die das Volk umstimmt. 
Damit ist unter den untersuchten Dramen die Handlungsmacht der Prot­
agonistin in La Vierge de Lutèce wohl am stärksten ausgeprägt, kann sie 
ihre eigene Standfestigkeit nicht nur aufrechterhalten, sondern auch den 
restlichen Figuren aufbürden. Durch ihre Außenseiterstellung und glei­
chermaßen ihre Rolle als Führerin, hinter der sich das Volk am Ende des 
Dramas versammeln wird, erscheint ihr Handeln als exzeptionell. Heroi­
siert wird Geneviève für ihr Bleiben an Ort und Stelle, vergleichbar mit 
den Kombattanten der Frontstücke. In der Tat übernimmt Geneviève, 
nicht unähnlich der Jeanne d’Arc, einen herkömmlich männlichen Part. 
Der Plot ruft den Topos des verlorenen Postens auf, Vokabeln aus dem 
militärischen Bereich wie »déserter« oder »fuyard«87 evozieren soldatische 
Pflichten. Der Handlungsumschwung wird wie in den Frontstücken bis 

82 Vgl. Villeroy: La Vierge de Lutèce, S. 59, 62 und 108.
83 Ebd., S. 61.
84 Ebd., S. 62.
85 Ebd., S. 29.
86 Ebd., S. 72.
87 Ebd., S. 29 und 61.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

167

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zum Dramenende verzögert und der Kampf, mit dem diese häufig enden, 
wird als direkte Konfrontation mit Attila integriert.88 So erinnert La Vierge 
de Lutèce insgesamt mehr an die Ästhetik des Frontstücks als an die her­
kömmlichen Frauenstücke. Doch fügt sich auch dieser Text in den vor­
herrschenden Geschlechterdiskurs französischer Theaterhäuser während 
der Kriegsjahre ein, insofern weitere Dramen, wie etwa François Coppées
Fais ce que dois (1871/1915) oder Charles Le Goffics und André Dumas’
Sans nouvelles (1916), das Verharren in der Heimat als spezifisch weibliche 
Pflicht präsentieren und heroisieren.

François Coppées Fais ce que dois89 wurde erstmals nach dem Deutsch-
Französischen Krieg am 21. Oktober 1871 mit Sarah Bernhardt in der 
Hauptrolle im Théâtre de l’Odéon gegeben und im Frühjahr 1915 nach 
dem Tod des Dichters an der Comédie Française neu aufgenommen. Die 
nationalistischen und konservativen Schauspiele Coppées, der neben Bar­
rès und anderen an der Gründung der Ligue de la Patrie Française betei­
ligt war, eigneten sich in den Kriegsjahren ausgesprochen zur dramati­
schen Inszenierung weiblich-patriotischer Pflichten. So kam neben Fais ce 
que dois auch Française auf die Bühne.90 Bei Fais ce que dois handelt es sich 
um ein Konversationsstück, das 1871 an einem nicht näher bezeichneten 
Hafen spielt. Die vier Szenen des in paargereimten Alexandrinern verfass­
ten Einakters bestehen in dem Gespräch zwischen der verwitweten, kriegs­
müden Marthe, die, um ihren vierzehnjährigen Sohn vor einem kommen­
den Krieg zu schützen, das Land verlassen will, und dem Schulmeister Da­
niel, der sie davon abzuhalten versucht. Marthes Entschluss ist von ihrer 
›Mutterpflicht‹ bestimmt: »Je n’ai d’autre devoir que de sauver mon fils«,91 

wohingegen Daniel an ihre ›Vaterlandspflicht‹ appelliert. Nach der Nie­
derlage gegen Deutschland und dem Verlust Elsass-Lothringens sei es die 
Aufgabe jedes Franzosen und jeder Französin, der Revanche zuzuwarten. 
Auch im Augenblick der Nieder- und Notlage müssen sie, nach dem Vor­

88 Anders als in der Legende, wo allein das fromme Beten den Feind von seinen Plänen 
abbringt, trifft Geneviève in Villeroys Bearbeitung auf den Heerführer, der, überwältigt 
von ihrer leuchtenden, göttlichen Erscheinung, umgehend die Flucht ergreift. Lucrèce 
ist gerettet und der Text endet mit der Transformation Genevièves in die Schutzhei­
lige: »A la fin, elle est toute droite, immobile, les deux bras étendus vers Lutèce, comme 
détachée de la terre, – lumineuse et auréolée, déjà pour jamais.« (Ebd., S. 122)

89 François Coppée: Fais ce que dois. Épisode dramatique, en un acte, en vers. In: Œuvres 
complètes I: Théâtre. Édition illustrée par François Flameng et Tofani. Paris 1892, S. 65–
88.

90 Vgl. Krakovitch: Sous la patrie, le patriarcat, S. 102.
91 Coppée: Fais ce que dois, S. 73.

IV. Warten an der Heimatfront

168

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bild des französischen Heers, das 1871 im beharrlichen Glauben an den 
Sieg Frankreichs nicht nachgegeben habe, im Land bleiben, um sich auf 
einen Gegenangriff vorzubereiten. Frankreich den Sohn zu nehmen, sei 
Verrat. Der Handlungsort – der Hafen als ein Transitraum – markiert 
sichtbarer als in La Vierge de Lutèce oder auch in den Frontstücken, wie 
sehr ein räumlicher Grenzübertritt einem Fehlverhalten korrespondiert. 
Der Posten, sei es der Unterstand im Feld, sei es das Vaterland, darf unter 
keinen Umständen verlassen werden. Im Ausgang von Coppées Drama 
entscheidet sich zuerst der Sohn Henri zu bleiben: »Je reste«, denn »[l]e 
devoir est ici.«92 Marthe tut es ihm schließlich gleich und ordnet die ›Mut­
terpflicht‹ der ›Vaterlandspflicht‹ unter.

Während Coppée eine Situation inszeniert, in der eine Mutter Frank­
reich verlassen will, aber bleibt, geht es in dem am 24. Mai 1916 auch an 
der Comédie Française uraufgeführten Sans nouvelles von Charles Le Gof­
fic und André Dumas93 darum, so schnell wie möglich in die bedrohte 
Heimat zurückzukehren. Der kurze Einakter spielt zur Zeit der Marne-
Schlacht im September 1914 auf einem Schiff auf dem Weg von Amerika 
nach Frankreich. Als die Protagonistin mit dem symbolischen Namen Ge­
neviève, die sich in den USA niedergelassen hatte, so erzählt sie, vom 
Krieg hörte, drängte sie umgehend auf die Abreise, um Frankreich beizu­
stehen: »Rester là-bas, moi, Française, quand la patrie elle-même nous crie: 
›Au secours!‹... Moi!... Moi!... de l’angoisse, du danger, de l’enthousiasme 
communs, je n’aurais pas eu ma part!... Mais, ne pas revenir, c’était déser­
ter!«94 Die alternative Handlungsoption wird, wie etwa auch in La Vierge 
de Lutèce, mit Desertion gleichgesetzt. Da auf dem Schiff seit acht Tagen 
alle Kommunikationswege unterbrochen sind, haben die Passagiere keine 
Nachricht vom deutschen Vormarsch auf Paris und fürchten um eine 
feindliche Einnahme der Stadt. Mithilfe dieses Szenarios ist das Warten in 
Sans nouvelles unter den genannten Stücken am markantesten ausformu­
liert. Vorherrschend bei den Figuren ist das Gefühl der Untätigkeit sowie 
der Eindruck, nicht von der Stelle zu kommen: »rester là inerte«,95 ver­
zweifelt Geneviève, und ein anderer Passagier, Duval, stellt ernüchtert fest: 

92 Ebd., S. 87.
93 Charles Le Goffic/André Dumas: Sans nouvelles. Drame maritime en un acte en prose. 

In: Les Annales, 10 de septembre 1916, S. 287–289.
94 Ebd., S. 288.
95 Ebd.

IV.1. Frauenstücke als Propaganda

169

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»On piétine sur place.«96 Ähnlich wie in Goerings Seeschlacht sind die Fi­
guren statisch, wohingegen sich der Raum, also das Schiff, fortbewegt, 
was deren Handlungsohnmacht hervorkehrt. Sie können nur geduldig auf 
die Ankunft harren: »Patience, messieurs... C’est la grande vertu pour tous 
aujourd’hui.«97 Die Heroisierung der Passagiere setzt ein, als sie von 
einem deutschen U-Boot angegriffen werden und zeitgleich zwei Tele­
gramme eintreffen, die über den deutschen Vormarsch informieren. An­
statt sich auf die Brücke zu retten, bleiben sie im Bauch des Schiffes, um 
die Nachricht abzuwarten, die schließlich den deutschen Rückzug verlau­
tet. Angesichts des Siegs der französischen Truppen verliert der individuel­
le Untergang für Geneviève und ihre Mitreisenden an Bedeutung: »Nous 
pouvons mourir, puisque la France vit.«98 Das Schiff und die Passagiere 
sinken, die französische Nationalhymne auf den Lippen. Als Folge der en­
gen Bezogenheit auf die Marne-Schlacht verdichtet sich in ihrem selbstver­
gessenen Stellunghalten das Durchhaltevermögen und die Ausdauer der 
französischen Armee. Dies kommt schon im Namen des Dampfers zum 
Ausdruck: Valmy. Er verweist auf die sogenannte Kanonade von Valmy 
(20. September 1792), eine Schlacht im Ersten Koalitionskrieg. Sie brachte 
den Feldzug der Koalitionsarmeen nach Paris zum Stehen, leitete deren 
Rückzug ein und verbürgt somit die Verteidigungsleistung Frankreichs 
gegenüber den feindlichen Invasoren.

Dramen, die wie Colette Baudoche, La Vierge de Lutèce, Fais ce que dois 
und Sans nouvelles ein weibliches Pflichtethos konturieren, das die Frau­
en dazu bestimmt, im Heimatland die Stellung zu halten, bis der Sieg 
erreicht ist, verschwanden ab der zweiten Kriegshälfte von den französi­
schen Bühnen. Die starken Frauenfiguren wurden in die häusliche Sphäre 
verwiesen und traten weniger als Heldinnen denn vielmehr als Opfer auf. 
Mehr Gewicht bekam zudem die bei Coppée evozierte Pflicht der Mutter, 
den Sohn in den Krieg ziehen zu lassen,99 und die emanzipatorischen 
Tendenzen wichen der Zementierung tradierter Geschlechterverhältnisse.

96 Ebd.
97 Ebd.
98 Ebd., S. 289.
99 Vgl. Krakovitch: Women in the Paris Theatre, S. 74.

IV. Warten an der Heimatfront

170

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Retrospektive Revisionen

Sobald der Waffenstillstand am 11. November 1918 unterzeichnet war, 
setzte in den Ländern Westeuropas ein Prozess der »Restabilisierung der 
Vorkriegs-Geschlechterordnung«100 ein. Berufstätige Frauen wurden als­
bald vom Arbeitsmarkt demobilisiert, ihre Stellen übernahmen die zu­
rückgekehrten Soldaten. Damit einher gingen eine öffentliche Abwertung 
der emanzipierten, modernen Frau einerseits und eine Aufwertung der 
Hausfrauen- und Mutterrolle andererseits.101 Die Leistung der Frauen 
während des Kriegs wurde marginalisiert und aus symbolischen Kriegser­
innerungen wie Denkmälern und Festreden weitestgehend ausgeschlos­
sen, sodass die spezifisch weiblichen Kriegsanstrengungen im öffentlichen 
Diskurs allmählich in den Hintergrund gerieten.102 Die fehlende Berück­
sichtigung der Frauen in den männlich geprägten Kriegs- und Heldendis­
kursen schlug sich auch im Theaterbetrieb nieder, wo das weibliche 
Schicksal nur vereinzelt behandelt wurde. Sehr wenige Theaterstücke der 
1920er- und 1930er-Jahre geben der weiblichen Kriegserfahrung Raum. 
Ihnen eigen ist, dass sie auf die in den Kriegsjahren vorherrschenden Ge­
schlechterstereotype und Heldinnendiskurse rekurrieren, oftmals, um sie 
auszuhöhlen und ihnen ein alternatives Narrativ entgegenzusetzen. Wäh­
rend französische Dramen wie Charles Mérés La captive (1920) die vater­
ländische Pflicht, in der Heimat zu bleiben, anfechten (Kap. IV.2.1), kriti­
sieren deutsche Schauspiele das ›stille Heldentum‹, so Ilse Langners Frau 
Emma kämpft im Hinterland (1929) (Kap. IV.2.2). Texte, die den Ersten 
Weltkrieg als Zeit weiblicher Selbstlosigkeit und Opferbereitschaft verklä­
ren, sind zwar in der Minderheit, doch auch dafür lassen sich Beispiele an­
führen: Warren Chetham-Strodes Sometimes Even Now (1933) 
(Kap. IV.2.3).

Die Fesseln der Vaterlandspflicht: Charles Mérés La captive (1920)

Nach der Unterzeichnung der Friedensverträge im Jahr 1919 richteten 
sich die französischen Theaterhäuser neu aus und zeigten in erster Linie 

IV.2.

IV.2.1.

100 Hagemann: Heimat – Front, S. 15.
101 Vgl. Zancarini-Fournel: Travailler pour la patrie?, S. 45, sowie die Beiträge in Margaret 

Randolph Higonnet/Jane Jenson/Sonya Michel/Margaret Collins Weitz (Hrsg.): Be­
hind the Lines. Gender and the Two World Wars. New Haven/London 1987.

102 Vgl. Kundrus: Geschlechterkriege, S. 180f.

IV.2. Retrospektive Revisionen

171

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pazifistische Stücke. Als »la pièce de référence en ce qui concerne le réper­
toire pacifiste de l’immédiat après-guerre«103 gilt das dreiaktige Drama La 
captive des écrivain-combattant Charles Méré.104 Seine Uraufführung erleb­
te das Stück am 21. Januar 1920 im Théâtre Antoine unter der Regie des 
bekennenden pazifistischen und sozialistischen Regisseurs Firmin Gémier. 
An der Intention des Stücks ließen weder der Dramentext noch die Auf­
führung Zweifel. Unverhohlen kommt der Wunsch nach einer deutsch-
französischen Verbrüderung und einem ewigen, auf gemeinsamen Bezie­
hungen fußenden Frieden zum Ausdruck. Bei der gefeierten Erstauffüh­
rung stimmte das Publikum, das sich zu einem großen Teil aus Genossen­
schaftsmitgliedern, Arbeitern und anderen einfachen Leuten zusammen­
setzte, sogar in die Internationale ein.105 La captive verhandelt die deutsch-
französische Feindschaft sowie die Utopie der gegenseitigen Annäherung 
über das Geschwisterpaar Francis und Adolphe. Sie haben dieselbe Mut­
ter, aber Väter verschiedener Nationalität, und ihre unterschiedliche ge­
nealogische Abstammung führt dazu, dass sie in verfeindeten Heeren 
kämpfen. Eine unverhoffte Zusammenkunft im letzten Akt bringt die Ver­
söhnung zwischen den kriegsversehrten Brüdern, indem sie sich gegensei­
tig als Teil derselben transnationalen, soldatischen Leidensgemeinschaft, 
als »frère[s] de misère«,106 anerkennen. Tatsächlich wurde La captive für 
die Darstellung der physischen und psychischen Folgen des Kriegs auf die 
Kombattanten sehr gelobt. Der Journalist André Le Brot urteilte 1924 im 
Kontext von dessen Wiederaufnahme ins Repertoire: »[T]rois hommes 
seulement [...] ont compris la douleur du combattant: Henri Barbusse, Ro­
land Dorgelès et Charles Méré.«107 Der Dramentitel macht indes auf einen 
anderen, ebenso fundamentalen Aspekt des Stücks aufmerksam, nämlich 
die Zwänge und Einschränkungen, die der Krieg für die Frauen bereit­
hielt. Die Singularformulierung »la captive« lässt sich ebenso auf die Mut­
ter Sabine wie auf ihre Tochter Claire beziehen.108 Doch bevor auf ihre 

103 Scaviner: L’idée pacifiste, S. 172.
104 Charles Méré: La captive. Pièce en trois actes. Paris 1920. Trotz seiner zeitgenössischen 

Bedeutung ist das Drama heute nahezu vergessen. Lediglich Scaviner: L’idée pacifiste, 
sowie Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 90–99, behan­
deln es.

105 Vgl. Scaviner: L’idée pacifiste, S. 177. Die Rezensionen zeigen indes, dass es zumindest 
für die Theaterkritik zu früh war für die Fraternisierung mit dem ›Erzfeind‹; der Pazi­
fismus wurde als inopportun abgetan (vgl. ebd., S. 183f.).

106 Méré: La captive, S. 121.
107 Zit. nach: Scaviner: L’idée pacifiste, S. 174.
108 Scaviner (ebd., S. 175) bezieht den Dramentitel nur auf Sabine.

IV. Warten an der Heimatfront

172

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolle eingegangen wird, sollen zunächst der Bezug zum Ersten Weltkrieg 
geklärt als auch die Handlung grob umrissen werden.

La captive spielt in einem imaginären Land, genannt Leubourg, das 
sich zu dem kürzlich ausgebrochenen Krieg zwischen den fiktiven Nach­
barstaaten Neustrie und Gallemark neutral verhält. Der Erste Weltkrieg 
wird im Text zwar nirgends direkt adressiert, jedoch über kleine Hinweise 
evoziert, sodass sich Leubourg, Neustrie und Gallemark schließlich der 
Schweiz, Frankreich und Deutschland zuordnen lassen.109 Thematisiert 
werden zudem die Augusteuphorie und die für den Ersten Weltkrieg 
so charakteristischen Materialschlachten. Handlungsort des Dramas ist in 
allen drei Akten Sabines Haus im neutralen Leubourg. Sabine ist Leubour­
geoise und war mit einem Neustrien (Lesueur) verheiratet, mit dem sie zwei 
Kinder hat: Francis und Claire. Nach ihrer Scheidung wiederum hatte sie 
einen inzwischen verstorbenen Mann aus Gallemark (Folster) geheiratet 
und wieder zwei Kinder zur Welt gebracht: Maxence und Adolphe. Mit 
diesen beiden sowie mit Claire lebt Sabine in Leubourg, wohingegen 
Francis bei seinem Onkel Jacques in Neustrie aufwächst. Mit Kriegsaus­
bruch entwickeln Maxence und Adolphe ein patriotisches Nationalgefühl 
für die Heimat ihres Vaters Gallemark sowie einen unversöhnlichen Hass 
auf die beiden anderen, ihnen plötzlich fremd gewordenen Geschwister, 
und treten der Armee bei. Francis wiederum ist auf Seiten Neustries 
einberufen worden. Ohnmächtig muss Sabine zusehen, wie ihre Söhne 
gegeneinander in den Krieg ziehen. Nach einigen Monaten, im zweiten 
Akt, beschließt zudem Jacques, Claire zu sich nach Neustrie zu holen, wo 
sie einen Mann gleicher Nationalität heiraten soll. Ihre Verlobung mit 
dem Leubourgeois Gilbert muss gelöst werden und widerwillig reist Claire 
ab. Der dritte Akt bringt das versöhnliche, melodramatische Ende. Die 
beiden Brüder Francis und Adolphe – Maxence ist gefallen – schließen 
Frieden miteinander und setzen sich für die Ehe zwischen Claire und 
Gilbert ein.

Einer der Leitbegriffe von La captive ist der Terminus ›devoir‹. Als 
›devoir national‹ wird er einerseits dazu angeführt, den Kriegseinsatz der 
drei Söhne entgegen des ausdrücklichen Wunsches der Mutter zu legiti­
mieren. Andererseits dient er dazu, die Pflichten Sabines und Claires zu 
reflektieren. Als ihr Gebot sieht es die Mutter an, sich für keine der beiden 
Parteien zu entscheiden: »Je vous aime également! Mon devoir, le voilà! 

109 Vgl. ebd.

IV.2. Retrospektive Revisionen

173

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Je m’y tiens. Je ne prends parti ni pour l’un ni pour l’autre côté...«110 Die­
se dem vaterländischen Auftrag zuwiderlaufende Maxime kennzeichnet 
Sabine als ›menschliche Pflicht‹:

Il ne faut pas!... il ne faut pas que Maxence parte... Oui, je sais... la loi... son 
sang... le devoir national... Mais son devoir humain est de rester neutre dans ce 
combat, où la logique sans cœur le pousserait, les armes à la main, contre son 
frère, contre tout ce qu’il a de plus sacré sous le ciel: l’amour d’une mère pour 
ses petits.111

Wie das Drama indes zeigt, determiniert ausschließlich die vaterländische 
Pflicht, nicht die Liebe zur Mutter, das Verhalten der männlichen Figu­
ren. Die Söhne ziehen in den Krieg und Jacques holt Claire nach Neustrie, 
ohne dass Sabine den Fortgang der Dinge beeinflussen könnte. Gegenüber 
der nationalen wie auch der patriarchalen Autorität, die in Mérés Text in 
eins gesetzt werden und der sich die weiblichen Figuren unterordnen sol­
len, sind ihr die Hände gebunden, der Krieg zwingt sie in die Rolle einer 
Gefesselten (›captive‹). Nichtsdestotrotz hält sie bis zum Schluss an ihren 
›Mutterpflichten‹ fest, bleibt neutral im neutralen Leubourg und emp­
fängt am Ende beide Kinder mit offenen Armen, was die Verbrüderung 
der Brüder allererst ermöglicht. Sabine handelt entgegen der nationalen 
Pflicht und nur aus einem ethischen Bewusstsein heraus.112 Unterstützung 
erhält sie von Gilbert und seinem Vater M. Christiaëns, die beide den 
Typus des Intellektuellen verkörpern und ein humanistisch­pazifistisches 
Ideal à la Romain Rolland vertreten. Die Formulierung Gilberts »[h]ors 
de la mêlée«113 zur Definition seiner Form von Neutralität ist eine beinah 
wörtliche Anleihe an Rollands im September 1914 im Journal de Genève 
erschienene Artikelserie Au-dessus de la mêlée, in der dieser unter anderem 
Neutralität gegenüber Deutschland und Frankreich bekundet. Die reflek­
tierten Ausführungen der beiden Männer über die zerstörerischen Effekte 
des Kriegs, eine friedlichere Zukunft und einen gemäßigten Patriotismus, 
der sich vom Fremden befruchten lasse,114 unterfüttern Sabines von Mut­
terliebe getragene Parteilosigkeit mit soziopolitischen und kulturellen Ar­
gumenten.

110 Méré: La captive, S. 22.
111 Ebd., S. 15.
112 Die Wahl zwischen Kampf und Neutralität bezeichnet Sabine als einen »cas de cons-

cience« (ebd., S. 27).
113 Ebd., S. 34.
114 Vgl. dazu auch Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 95, 

der im Fall von M. Christiaëns von einem »enlighted patriotism« spricht.

IV. Warten an der Heimatfront

174

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufschlussreicher weil unentschiedener ist der Konflikt zwischen Vater­
landspflicht und persönlicher Neigung, der sich für Claire stellt. Denn 
nicht nur ihre Brüder, sondern auch sie verspürt bei Kriegsausbruch die 
Loyalität zu ihrem Vaterland, das nicht Leubourg ist, sondern Neustrie, 
die Heimat ihres Vaters. Das Angebot Gilberts, den Krieg zu flüchten und 
sich weit weg ein gemeinsames Leben aufzubauen, schlägt sie aus, weil sie 
sich ihrer Familie und ihrem Land verpflichtet fühlt. Verzweifelt erklärt 
sie: »Mon devoir ne serait-il pas d’y partir, dès maintenant, dans mon 
pays!... Ma place est là-bas, marquée... elle y est vide!...«115 Claire referiert 
mithin auf die in den patriotischen Dramen der Kriegsjahre postulierte, 
spezifisch weibliche Variante der nationalen Pflicht. Ganz ähnlich wie Vil­
leroy, Coppée und Le Goffic/Dumas definiert sie die Pflicht der Frau über 
den Aufenthalt im Heimatland. Verschärft wird der Konflikt zusätzlich 
im zweiten Akt, als Claires Onkel Jacques anreist, um ihr seinen und den 
Willen des verstorbenen Vaters aufzuzwingen. Sie soll Gilbert, der für 
die beiden Männer nichts weiter als ein Ausländer und damit ein Feind 
ist, verlassen und sich in Neustrie verheiraten. Wenn Jacques Claires Ehe 
mit dem ›Feind‹ Gilbert als eine Desertion bezeichnet,116 erinnert das 
durchaus auch an Frondaies Colette, die sich beinahe mit dem Deutschen 
eingelassen hat, sich im letzten Augenblick jedoch ihrer Verpflichtung ge­
genüber Frankreichs Gefallenen besinnt und die Verbindung löst. Jacques 
fordert von Claire, nach Neustrie zu kommen und ihre Pflicht zu erfüllen, 
die in ihrer Rolle als zukünftige Mutter bestehe:

Maintenant ton pays est en danger de mort! Il nous réclame tous... hommes, 
femmes, enfants! Par la voix de ton père, il t’appelle... Entends-tu, Claire! Nous 
te voulons à nous... car tu portes en toi des parcelles vivantes d’avenir!... Le foyer 
que tu fonderas... les enfants que tu mettras au monde, tu les lui dois! Il a besoin 
de tes enfants pour la grande œuvre de demain... Ne les lui donne pas, tu les lui 
voles!...117

Unfreiwillig beugt sich Claire dem Willen ihrer männlichen Verwandten. 
Wie sie zugibt, ist allerdings nicht patriotische Inbrunst der Antrieb ihres 
Handelns, sondern die Angst, etwas Unrechtmäßiges zu tun:

115 Méré: La captive, S. 40.
116 Vgl. ebd., S. 72.
117 Ebd., S. 72f.

IV.2. Retrospektive Revisionen

175

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


La crainte m’arrête... Ah! mon héroïsme, tu vois... de la faiblesse!... j’ai peur... 
peur de m’écarter de la route, peur de rompre les liens du devoir... peur que les 
morts ne se vengent, si je n’obéis pas!...118

Claires Angst lässt sich durch die empfundene Verpflichtung gegenüber 
den Toten, die auch in Colette Baudoche ausschlaggebend ist, erklären. Die 
junge Frau ist von der durch die Propaganda verbreiteten Vorstellung von 
einer Schuldigkeit gegenüber den gefallenen ›Helden‹ derart beeinflusst, 
dass sie gar nicht anders handeln kann. Mérés Text spricht ihr dezidiert, 
befolgt sie doch unfreiwillig den Befehl, jegliche Agency ab, wandelt den 
agonalen Kampf gegen innere Widerstände ab und dekonstruiert so die 
aus Überzeugung vollbrachte Selbstüberwindung, die in den heroischen 
Narrativen über den Attentismus zentral ist. Was nach außen, zumindest 
für Nationalisten und Militaristen, den Anschein eines heroischen Akts 
hat, nämlich die Rückkehr in die bedrohte Heimat, ist das Ergebnis eines 
verinnerlichten, blinden Zwangs, der Claire nur zu einem weiteren Opfer 
des Kriegs, nicht aber zu einer opferbereiten Staatsbürgerin macht. In dem 
Gespräch mit Gilbert kommt sodann auch die titelgebende Metapher des 
Dramas indirekt zum Tragen. Gilbert klagt ihren »esprit d’obéissance« an, 
woraufhin Claire gesteht »Il m’enchaîne!...« und er sie als eine »esclave 
des vieilles haines« verurteilt.119 Er verallgemeinert seinen Vorwurf auf die 
Menschheit:

Sais-tu ce que sont les hommes, Claire?... des esclaves!... courbés sous mille 
jougs... le joug des morts, qu’ils voient à leur humaine image... le joug des lois 
qu’ils forgent à leur taille... le joug des maîtres qu’ils se donnent!... Des animaux 
domestiqués... hurlant, craintifs, à l’attache qu’ils rompraient, tous, s’ils le vou­
laient, d’un coup de reins... voilà les hommes, en foule, des lâches!...120

Gilbert entlarvt die Determiniertheit und das Obrigkeitsdenken in Zei­
ten des Kriegs als selbstverschuldet und er fordert Claire zu einem eigen­
verantwortlichen Handeln auf. Die Fesseln des patriotischen, revanchisti­
schen Diskurses haben Claire jedoch so fest im Griff, dass sie die Fremd­
bestimmung nicht bewältigen kann und sich der nationalen wie auch 
der patriarchalen Entscheidungsmacht, verkörpert durch ihren Onkel, un­
terwirft. Erst mit der Hilfe ihres inzwischen geläuterten Bruders Francis 
sagt sich Claire schlussendlich los von der national-patriarchalen Befehls­
gewalt. Jacques Einwände werden letzten Endes abgeschmettert und sein 

118 Ebd., S. 77.
119 Ebd., S. 76 und 79.
120 Ebd., S. 78f.

IV. Warten an der Heimatfront

176

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nationalistisches Denken wird als übertriebener und falsch verstandener 
Patriotismus abqualifiziert. Am Ende des Dramas triumphiert die interna­
tionalistische Position der Mutter Sabine und der Familie Christiaëns, die 
durch die Verlobung zwischen Claire und Gilbert sowie den Friedens­
schluss zwischen Francis und Adolphe illustriert wird. Beide Konstellatio­
nen vereinen je zwei unterschiedliche Nationalitäten und führen sie in 
einer übergreifenden Familie zusammen, in der nationale Grenzen einge­
ebnet werden.121

Insgesamt also unterwandert La captive das in den französischen, patrio­
tischen Stücken der Kriegszeit aufgestellte Wertesystem. Während dort 
die nationale Pflicht vorbehaltlos jedem individuellen Bedürfnis überge­
ordnet ist, stellt Méré die Notwendigkeit und Gerechtigkeit der Vater­
landspflicht infrage und räumt den zwischenmenschlichen Beziehungen, 
besonders wenn sie nationale Grenzen überwinden, den Vorrang ein. Um­
gekehrt führt er am Beispiel Claires und auch der Brüder vor, wie sehr die 
Loyalität gegenüber der Heimat chauvinistische und bellizistische Einstel­
lungen fördert und somit den Krieg perpetuiert. In Zeiten kämpferischer 
Auseinandersetzungen, so könnte man Mérés Drama paraphrasieren, ist 
das Verschanzen der Frauen im Land nicht heroisch, sondern fatal und 
destruktiv. Als erstrebenswert präsentiert er eine durchaus kühne Weltof­
fenheit, die sich keiner der verfeindeten Parteien verschließt, sondern den 
Raum für die Annäherung schafft. An die Stelle des kriegstreiberischen 
›devoir national‹ setzt Méré den pazifistisch­internationalistischen ›devoir 
humain‹.

Keine stille Heldin: Ilse Langners Frau Emma kämpft im Hinterland (1929)

In den deutschen Theatern blieb die Situation der Frauen bis Ende der 
1920er-Jahre unterbelichtet und auch danach beschäftigte sich neben Ber­
ta Lasks Die Befreiung (1925), in dem es jedoch mehr um die Revolution in 
Russland und die Revolte der Arbeiterinnen geht, nur ein einziges Drama 
explizit mit der weiblichen Perspektive: das 1928 geschriebene Theater­
stück Frau Emma kämpft im Hinterland von Ilse Langner.122 Es stellt einen 

IV.2.2.

121 Infolgedessen sieht Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, 
S. 91, in Sabines Familie das Symbol der »European family of nations«.

122 Ilse Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland. Chronik in drei Akten. Darmstadt 
1979. Das Drama der damals durchaus produktiven, heute nahezu vergessenen Auto­

IV.2. Retrospektive Revisionen

177

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dezidierten Gegenentwurf zu den dominierenden, männlich geprägten 
Kriegsinterpretationen dar123 und bricht mit der Erinnerungspolitik der 
Weimarer Republik, indem es den Ersten Weltkrieg explizit zu einem 
kriegerischen Ereignis erklärt, das die Frauen in gleicher Weise wie die 
Männer betraf. Die damals vorherrschende Meinung, die Kriegslasten sei­
en im Feld unverhältnismäßig größer als in der Heimat gewesen, gegen 
welche die Autorin anschreibt, legt Langner einer ihrer Figuren, dem Ma­
jor auf Heimaturlaub, in den Mund: »Ja, mein Gott! Wir hatten’s doch 
auch schwer, aber so verzweifelt wie die Frauen sich hier gebärden! [...] 
Vielleicht ist das alles zu schwer für die Frauen. [...] Nein, man kann ih­
nen nur nicht so viel zumuten wie uns!«124 Unterschrieben hat Langner
ihr Stück mit dem Gattungsbegriff »Chronik«, der ihren historiographi­
schen Anspruch verdeutlicht. Sie entwickelt mithin ein Gegennarrativ, 
das ebenso authentisch zu sein beansprucht wie die literarischen Produkte 
ihrer männlichen Schriftstellerkollegen, den Blick indes auf die Zustände 
im Inland richtet. Gerade aus diesem Grund stieß Frau Emma kämpft im 
Hinterland auf nur wenig Resonanz. Erstmals inszeniert – allerdings in 
einer zensierten Fassung – wurde das Drama am 4. Dezember 1929 am 
Kleinen Theater in Berlin als Nachtvorstellung; eine zweite Aufführung 
erlebte es in Gera 1931, bevor es die Nationalsozialisten aus dem Reper­
toire verdrängten.125 Die Berliner Uraufführung hatte für einen zumindest 
kurzfristigen Skandal gesorgt, da den Kritikern die Aufwertung der Leis­

rin findet vornehmlich in Arbeiten zu feministischen Perspektiven Berücksichtigung 
(z.B. bei Agnès Cardinal, Friederike Emonds, Inge Stephan, Anne Stürzer und John 
Warren).

123 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 373; Cardinal: Three First World War Plays by 
Women, S. 309; Friederike Emonds: Inszenierungen weiblicher Erinnerungen im Wei­
marer Nachkriegsdiskurs – Ilse Langners Theaterstück Frau Emma kämpft im Hinter­
land. In: Christian Klein/Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dra­
matik – deutsche und australische Perspektiven / The First World War in Drama – 
German and Australian Perspectives. Stuttgart 2018, S. 141–156, hier S. 145–147.

124 Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 51f.
125 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 361; Emonds: Inszenierungen weiblicher Erin­

nerungen, S. 141; John Warren: A Dramatist at ›Weimar’s End‹: Contrasted Heroines 
in Two Plays by Ilse Langner. In: Christiane Schönfeld (Hrsg.): Practicing Modernity. 
Female Creativity in the Weimar Republic. Würzburg 2005, S. 311–323, hier S. 312. 
Gestrichen wurden die »ideologisch brisanten Stellen« (Emonds: Inszenierungen wei­
blicher Erinnerungen, S. 153), wie die Verheerungen des Kriegs in der Heimat, die ex­
pliziten Anklagen gegen den Krieg, der Vorwurf männlicher Kriegsschuld sowie die 
Einsicht von Emmas Ehemann in ihre Selbstständigkeit (vgl. ebd.; Warren: A Drama­
tist at ›Weimar’s End‹, S. 313).

IV. Warten an der Heimatfront

178

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tungen der Frauen an der ›Heimatfront‹ zuungunsten der Männer an der 
militärischen Front zu weit ging.126 So urteilt Alfred Kerr, der der frauen­
rechtlerischen Dramatikerin in Anspielung auf ihre schlesische Herkunft 
den Beinamen »Penthesilesia« verliehen hatte, im Berliner Tageblatt am 
6. Dezember 1929:

Im Buch äussert sie gewissermaßen: ›Ich zeige nicht nur, dass Frauen gleich 
den Männern damals kämpften und litten. Sondern ich zeige: dass euer bissel 
Schützengraben ein Quark war... gegen unsere Qual, gegen unsere Leistung.‹ 
Das ist übertrieben. Alles was recht ist! Ich bin Frauenanwalt: aber das ist 
übertrieben.127

Der Titel von Langners Drama will durchaus ernst genommen werden. 
Denn die in Frontnarrativen übliche Unterscheidung zwischen der militä­
rischen Front, wo der Krieg stattfinde, und der Heimat, in der Frieden 
herrsche, gilt für Frau Emma kämpft im Hinterland nicht.128 Langner kon­
turiert vielmehr einen Krieg, der bis in die Heimat hineinreicht, und 
zwar in Form von Lebensmittel- und Rohstoffmangel, Grippekatastrophe, 
fehlender ärztlicher Versorgung und Inflation. Täglich müssen die (weibli­
chen) Figuren des Dramas gegen Hunger, Kälte, Krankheit und Geldnot 
ankämpfen. In militärischem Vokabular beschwört der Theatertext eine 
Gefechtssituation herauf und verlagert sie von der militärischen an die 
›Heimatfront‹. Wie der Titel greifen einige Stellen im Text den Begriff 
des ›Kampfes‹ auf,129 die kleinen Pakete mit der ›Hamsterware‹ werden als 
»Tornister« bezeichnet130 und ein »Heer von Frauen« im Hinterland wird 
evoziert.131 Für die Anstrengungen der Soldaten findet die Titelheldin 
Emma in der Konfrontation mit ihrem heimgekehrten Gatten weibliche 
Pendants, wozu sie auch das Warten zählt:

Müller pulvert verlegen: Hab dich nur nicht so, wenn man Dich hört, 
glaubt man, Ihr allein habt gekämpft! – wendet sich ihr scharf zu. 

126 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 375; Kundrus: Geschlechterkriege, S. 181; Ste­
phan: Weiblicher Heroismus, S. 160.

127 Zit. nach: Anne Stürzer: Dramatikerinnen und Zeitstücke. Ein vergessenes Kapitel der 
Theatergeschichte von der Weimarer Republik bis zur Nachkriegszeit. Stuttgart/
Weimar 1993, S. 40.

128 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 373–375; Friederike Emonds: Contested Mem-
ories: Heimat and Vaterland in Ilse Langner’s Frau Emma kämpft im Hinterland. In: 
Women in German Yearbook 14 (1998), S. 163–182, hier S. 169–176.

129 Vgl. Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 55 und 89.
130 Ebd., S. 61.
131 Ebd., S. 81.

IV.2. Retrospektive Revisionen

179

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sie stehen sich kämpferisch gegenüber Wir haben im Schützengra­
ben gelegen. Halb verfault im Wasser, mit Toten und Ratten.

Frau Emma: Wir haben tatenlos zu Hause sitzen müssen und warten, immer 
nur warten, in Angst und Sorge um Euch.

Müller: Wir haben im Trommelfeuer gelegen, wir haben uns die Bajo­
nette in den Bauch gerannt, jede Sekunde den sichern Tod vor 
Augen.

Frau Emma: Wir haben um Brotmarken angestanden. Wir hatten kein Fett, 
kein Fleisch, keine Milch für die Kinder, aus einem Korn Getrei­
de haben wir ein Brot gebacken für eine ganze Familie. Jeden 
Tag sind wir schwächer geworden, jeder Tag hat uns Kraft aus­
gesaugt. Der Tod hat sich in unsere Häuser eingenistet. Wir sind 
an der Grippe zugrunde gegangen.132

Das Pluralpronomen »wir«, das beide Eheleute verwenden, indiziert, dass 
weder Emma noch ihr Ehemann nur persönliche Erfahrungen abwägen, 
sondern dass sie stellvertretend für je ein gegendertes Figurenkollektiv 
sprechen, er für die Frontsoldaten, sie für die daheimgebliebenen Frau­
en. Die spezifisch weibliche Kriegserfahrung plausibilisiert Langner am 
Beispiel von Emma und ihren Nachbarinnen und beansprucht für ihre 
Darstellung Intersubjektivität und Allgemeingültigkeit.

Die Auswirkungen des Kriegs auf die Frauen stellt der Dreiakter in 
drei Momentaufnahmen dar, die vom Winter des letzten Kriegsjahrs bis 
zum Ausbruch der Revolution im November 1918 reichen und in einer 
nicht näher bestimmten deutschen Stadt, womöglich Berlin, spielen. Die 
kriegsbedingten Entbehrungen wie Hunger und Kälte, die durch die Ra­
tionierung der Lebensmittel und des Heizmaterials sowie durch finanziel­
le Probleme bedingt sind, dominieren die Gespräche und bestimmen den 
Handlungsverlauf. Die Erkrankung von Emmas Tochter Ursel ist dem 
Krieg ebenso geschuldet wie Emmas Bereitschaft, sich auf den schmie­
rigen und selbstgefälligen Untermieter Meinhart einzulassen, Lottes Ent­
schluss, im »ursprüngliche[n] Beruf der Frau«133 zu arbeiten, oder Paulas 
Opportunismus, Wurst und Fleisch ihrer auf dem Land lebenden Eltern 
an den besten Bieter zu verhökern. Die Frauen, um die sich Langners
Theaterstück rankt, imaginieren sich als Teil einer weiblichen Schicksals­
gemeinschaft, da sie mit denselben Nöten konfrontiert sind. So wird Soli­
darität unter den Frauen immer wieder als Gegenstück zur männlichen 

132 Ebd., S. 87 (Hervorh. i.O.).
133 Ebd., S. 65.

IV. Warten an der Heimatfront

180

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grabengemeinschaft angeführt, doch sie bleibt Utopie. Sowohl Missgunst 
als auch soziale Gegensätze verhindern ein echtes Bündnis in der Hei­
mat.134 Kameradschaft erweist sich in Langners Drama – anders als der 
Kampf – mithin als der Aspekt des soldatischen Fronterlebnisses, der nicht 
in die Heimat übertragbar ist.

Als Protagonistin tritt die resolute, im kleinbürgerlichen Milieu be­
heimatete Emma Müller auf, die sich im Laufe des Stücks von einer 
verbissenen Patriotin zu einer reflektierten und emanzipierten Pazifistin 
entwickelt. Ihr gegenübergestellt sind erstens die hochmütige und klassen­
bewusste Majorsgattin Frau Starke, die über den Verlust der beiden Söhne 
wahnsinnig wird, zweitens deren Tochter Fräulein Lotte, die sich aus 
Gründen der finanziellen Absicherung wie zum Amüsement prostituiert, 
drittens das bei der Majorsfamilie tätige Dienstmädchen Paula, das sich 
den Männern mit Lebensmitteln und ihrem Körper anbietet, um ihren 
sehnlichen Kinderwunsch zu erfüllen, und viertens die Rot-Kreuz-Schwes­
ter Ingeborg, die in der Aufopferung für die verwundeten Soldaten an 
Überarbeitung stirbt. Wie sowohl Monika Melchert als auch Anne Stürzer 
bemerken, bedient Langner gängige weibliche Rollenmuster.135 Während 
sich Ingeborg auf der einen Seite und Lotte und Paula auf der anderen 
den dichotomen Polen ›Heilige‹ und ›Hure‹ zuordnen lassen, erscheinen 
Emma wie auch die Majorsgattin in der Rolle der ›Mutter‹. Die Figuren 
stellen mithin nur leichte Variationen dieser drei weiblichen Grundtypen 
dar und bleiben insofern typen- und schemenhaft. In Langners Drama 
interessieren Emmas Nachbarinnen de facto nicht in ihrer psychologischen 
Disposition, sondern als Gegenfiguren zur Protagonistin. Über den Kon­
trast gewinnt die Figur der Emma nicht nur an Prägnanz, sondern es wird 
ein Interpretament geschaffen, mit dem ihr Verhalten evaluiert werden 
kann.

Zu Beginn des Dramas steht Emma noch ganz unter dem Einfluss der 
nationalen Durchhaltepropaganda. Sie ist siegesgewiss und überzeugt von 
der Gerechtigkeit des Kriegs. In ihrer Wohnstube prangen die General­
feldmarschalle »Hindenburg und Mackensen als gewaltige Öldruckheilige 

134 Vgl. Emonds: Inszenierungen weiblicher Erinnerungen, S. 148; Monika Melchert: Die 
Dramatikerin Ilse Langner. »Die Frau, die erst kommen wird...«. 2., durchges. und erg. 
Aufl. Berlin 2003, S. 27; Stephan: Weiblicher Heroismus, S. 180; Stürzer: Dramatike­
rinnen und Zeitstücke, S. 48.

135 Vgl. Melchert: Die Dramatikerin Ilse Langner, S. 27; Stürzer: Dramatikerinnen und 
Zeitstücke, S. 46f.

IV.2. Retrospektive Revisionen

181

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an der Wand«;136 den desillusionierten Protesten ihrer Nachbarinnen ent­
gegnet Emma mit den im Ersten Weltkrieg gängigen Durchhaltephrasen 
und dem Topos der Schuldigkeit gegenüber den Soldaten: »Das nützt 
alles nichts, wir dürfen nicht schlapp machen! Was sollen unsere Soldaten 
denken! Sie kämpfen doch nur, um uns zu verteidigen, damit wir in der 
Heimat ruhig leben können.«137 Und später: »s’ nützt alles nichts, Fräulein 
Lotte, wir müssen’s tragen. [...] Sie sind ja der reine Miesmacher! Ich 
will mich nicht unterkriegen lassen!«138 Im ersten Akt reproduziert Emma 
mithin nur, was die politisch-militärische Führung im Krieg als Pflicht 
der Frau diktiert, nämlich um der Männer und der Nation willen eigene 
Sorgen und Ängste hintanzustellen und dem Ende des Kriegs sowie der 
Rückkehr der Soldaten zuzuwarten. Schon im ersten Akt allerdings gerät 
Emmas Patriotismus ins Wanken. Nachdem sie aus Geldnot ein Zimmer 
an den als ›Kriegsschieber‹ charakterisierten Meinhart vermieten muss, 
ihrem Mann der Heimaturlaub verwehrt wird und die Majorsgattin vom 
Tod ihres Sohns erfährt, verliert auch Emma den Mut und das Vertrau­
en in das Vaterland. Als ihre Tochter Ursel am Ende des ersten Akts 
Die Wacht am Rhein mit der Zeile »Lieb Vaterland magst ruhig sein!« an­
stimmt, schlägt Emma vor Wut das Klavier zu.139 Die im Lied geforderte 
Zuversicht scheint Emma angesichts des fortwährenden Kriegs und der 
zunehmenden Verelendung nicht mehr teilen zu können.

Darüber hinaus deutet sich im ersten Akt der zentrale Konflikt der 
Protagonistin an, nämlich derjenige zwischen ›Vaterlandspflicht‹ und 
›Mutterpflicht‹.140 Die Nachricht vom Grippetod eines Nachbarkinds er­
schreckt und verstört Emma aus Angst um die eigene Tochter. Kompro­
misslos stellt sie das Wohl ihres Kinds an erster Stelle, auch wenn dies 
Verrat am Vaterland bedeute:

Hier rackert man sich ab, man spart mit Brot. Wissen Sie, Paula, ich eß mich 
selbst nicht satt, aber das Kind, das ist meine ganze Sorge, das ist mein Heiliges. 
Alles kann ich hier ertragen; den Hunger, die Trauer ringsum, die Angst um 
den Mann: Das ist von Oben verfügt, vom Kaiser, vom Vaterland, – da muß 
ich still halten, da darf ich mich nicht wehren, denn das wäre Auflehnung. – – 

136 Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 7.
137 Ebd., S. 13.
138 Ebd., S. 15 (Hervorh. i.O.).
139 Vgl. ebd., S. 28.
140 Vgl. auch Emonds: Inszenierungen weiblicher Erinnerungen, S. 149f.

IV. Warten an der Heimatfront

182

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aber das Kind, das gehört mir, das habe ich von Gott! Dafür werde ich kämpfen 
gegen die ganze Welt.141

Emma nuanciert verschiedene Aspekte der Vaterlandspflicht, von denen 
das Aushalten von Trauer und Entbehrung zulässig sei, das Opfer des 
Kinds hingegen nicht.

Den Konflikt zwischen Mutter- und Vaterlandspflicht entfaltet das Dra­
ma sodann im zweiten Akt, in dem Ursel schwer an der Grippe erkrankt. 
Als einziges Mittel zur Genesung verschreibt der Arzt eine vollwertige 
Ernährung. Fortan ist Emma bereit, alles zu tun, um Butter, Wurst und 
Speck zu beschaffen – etwas, vor dem sie bisher zurückgeschreckt war. 
Um das Kind zu retten, kann sie nicht länger untätig bleiben, sondern 
gleich der brechtschen Mutter Courage muss sie aktiv werden: »Mir hat 
keiner was zu sagen. Ich hab keine andere Pflicht vor mir selber schlägt 
sich auf die Brust, als mein Kind wieder gesund zu kriegen, da kann man 
nicht lange feilschen. Rasch handeln muß man.«142 Emma überwindet 
die propagierte und zu Beginn noch internalisierte passive Akzeptanz und 
schreitet zur Tat, indem sie sich Meinhart anbietet und als Gegenleistung 
Lebensmittel einfordert. Er arbeitet beim Brotmarkenamt und wird von 
Paula mit Wurst und Fleisch ihrer Eltern versorgt, sodass er über einen 
vergleichsweise großen Vorrat an Esswaren verfügt. Doch obwohl sich 
Emma in die eigentlich unterlegene Position des Sexualobjekts begibt, 
gebärt sie sich wie eine Geschäftsfrau, was ihren Freier irritiert und verär­
gert, weil er sich mehr ›Romantik‹ und auch mehr Widerstand gewünscht 
hatte. Bezeichnenderweise nimmt Emma für den ›Handel‹ das langmüti­
ge Erdulden, das ›Stillhalten‹ (s. Zitat oben), die zentrale Denkfigur der 
patriotischen Durchhaltepropaganda, in Anspruch: »Sie geben mir zwei 
Pfund Butter, ein Pfund Speck, zwei Würste, – – und ich halte still.«143 

Mit der zynischen Formulierung deutet Emma ihr Tun in vaterländisches 
Handeln um, dem es eigentlich diametral entgegensteht, und verspottet so 
die patriotische Aufgabe der Frau. Mutter- und Vaterlandspflicht verkeh­
ren sich ironisch.

Der gewerbsmäßige Beischlaf mit Meinhart stellt den ersten Akt von 
Emmas Auflehnung gegen den Staat dar.144 Im Zuge dessen nimmt sie 
auch die Beschaffung von Lebensmitteln selbst in die Hand. Regelmäßig 

141 Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 10.
142 Ebd., S. 56.
143 Ebd., S. 46.
144 Vgl. auch Emonds: Inszenierungen weiblicher Erinnerungen, S. 150.

IV.2. Retrospektive Revisionen

183

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fährt sie zu illegalen ›Hamsterkäufen‹ aufs Land, wodurch sie ihr Kind ge­
sund pflegen kann. Darüber hinaus nimmt sie eine Stelle als Straßenbahn­
fahrerin an, um auch finanziell unabhängig zu sein. Den Höhepunkt ihrer 
Rebellion gegen den Staat bildet schließlich die Abtreibung des Kinds, das 
aus dem Geschlechtsakt mit Meinhart hervorgegangen ist.145 Die Schwan­
ger- bzw. Mutterschaft durchschaut Emma als einen patriarchalen Kon­
trollmechanismus, insofern diese die Frau in ein Abhängigkeitsverhältnis 
zwinge:146

Nein, ich konnte das Kind nicht zur Welt bringen. Ich wollte es los werden. 
Solange man Kinder bekommen kann, ob man will oder nicht, solange ist man 
eben noch vom Manne abhängig. Aber ich will frei sein. Ich gehe meinen eigenen 
Weg.147

In Frau Emma kämpft im Hinterland geht die Auflehnung gegen das Va­
terland mit einer Auflehnung gegen das Patriarchat einher. Das Drama 
unterscheidet letztlich, ähnlich wie Mérés La captive, nicht mehr zwischen 
der Unterdrückung der Frau durch den Staat und der Unterdrückung 
der Frau durch den Mann. Und es zeigt, wie der Krieg und die durch 
ihn verursachten Nöte die Einsicht der Protagonistin in die Unzuläng­
lichkeit der bellizistisch-patriarchalen Ordnung fördert. Die staatlichen 
Versorgungsleistungen versagen und von den abwesenden Männern ist 
keine Hilfe zu erhoffen. Da Emma im Krieg nicht auf Unterstützung von 
Staat und Ehemann zählen kann, entscheidet sie sich für Eigenständigkeit, 
Unabhängigkeit und Freiheit: »Dieser Krieg hat uns Frauen selbstständig 
gemacht.«148 Aktivität und Tatkraft treten an die Stelle weiblichen War­
tens und Aushaltens. Darin liegt, so suggeriert es der Text, die Heroik der 
Frauen an der ›Heimatfront‹, nicht im stoischen Erdulden und Erleiden. 
Im dritten Akt klagt Emma die Heldenpolitik, in der Frauen keine Beach­
tung finden, explizit an und fordert auf diese Weise den Heldenbegriff 
auch für ihren Einsatz ein:

Ich habe nicht mehr so viel Mitleid mit ihnen [den Soldaten], wir müssen auch 
schwer kämpfen ums Tägliche. Keiner hilft uns, keiner steht uns bei. Und wenn 

145 Die Abtreibung in Frau Emma kämpft im Hinterland spielt auf die zeitgenössischen Dis­
kussionen um das Abtreibungsgesetz in § 218 des Strafgesetzbuchs an.

146 Vgl. auch Emonds: Inszenierungen weiblicher Erinnerungen, S. 151.
147 Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 80 (Hervorh. i.O.).
148 Ebd., S. 87.

IV. Warten an der Heimatfront

184

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wir dran verkommen, und unsere Kinder krank und siech werden, ist das noch 
immer keine Heldentat fürs Geschichtsbuch.149

Das ›stille Heldentum‹ hat in Frau Emma kämpft im Hinterland keinen 
Platz, weil es mit dem Kriegsalltag der Frauen nicht kompatibel ist und 
deswegen aus weiblicher Sicht keine ernstzunehmende Handlungsoption 
darstellt. Das wahre Heldentum verortet der Text in einem selbstbestimm­
ten und tatorientierten Verhalten. Die im heroischen Attentismus inter­
nalisierte Agonalität wird wieder nach außen gestülpt, der deutlich einge­
schränkte Handlungsspielraum wird durch ein ungleich höheres Maß an 
Agency ersetzt, Opferbereitschaft wird in Gänze zurückgenommen, die 
Vaterlandspflicht wird konterkariert.

Der emanzipatorische Gestus von Langners Drama ist durch Emmas 
Auflehnung gegen Vaterland und Patriarchat unübersehbar. Gleichwohl 
relativiert das Dramenende mit der Rückkehr des Ehemanns das subversi­
ve Potential der im Text verhandelten Geschlechtervorstellungen. Emma 
bietet ihrem Mann Max zwar die Stirn und zwingt ihn, ihre berufliche 
Selbstständigkeit zu akzeptieren, doch sie zeigt sich auch bereit, ihren 
Pflichten als Ehefrau und Hausfrau weiterhin nachzukommen.150 Sie wird 
in den häuslichen Bereich zurückverwiesen und ist durch Haushalt und 
Beruf doppelt belastet. Die Zuordnung der beiden Geschlechter zu einer 
ihnen anverwandten Sphäre wird im Drama somit nur andeutungsweise 
unterlaufen. Schon die früher im Text vorgenommene Ineinssetzung von 
Krieg und männlicher »Lust am Kriege«151 auf der einen Seite, Pazifismus, 
Kriegskritik und Weiblichkeit auf der anderen bedient die zeitgenössi­
schen Geschlechterstereotype.152

Während Frau Emma kämpft im Hinterland die resolute, tatkräftige Prot­
agonistin als Heldin konstruiert, demontiert das Drama die gegenderten 
Vorstellungen von Heldentum. Weder treten die männlichen Figuren als 

149 Ebd., S. 66.
150 Vgl. auch Stephan: Weiblicher Heroismus, S. 176; Stürzer: Dramatikerinnen und Zeit­

stücke, S. 45. Angelika Führich: Aufbrüche des Weiblichen im Drama der Weimarer 
Republik. Brecht – Fleißer – Horváth – Gmeyner. Heidelberg 1992, S. 5, zufolge ist 
diese Gleichzeitigkeit von »emanzipatorischen Gedanken zur Frauengleichberechti­
gung« und einem »traditionelle[n] Konservatismus« typisch für das Theater der Wei­
marer Republik.

151 Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 48. Konträr zu vielen Frontstücken, wo 
der Krieg als unabwendbares Fatum konstruiert und nicht weiter reflektiert wird, 
macht Langner das männliche Geschlecht für den Krieg verantwortlich, ähnlich wie 
Lenéru in La Paix.

152 Vgl. Stürzer: Dramatikerinnen und Zeitstücke, S. 50.

IV.2. Retrospektive Revisionen

185

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


souveräne, bewundernswerte Helden auf, noch können sich die opfermü­
tigen Frauen, die dem propagandistischen Ideal entsprechen, behaupten. 
Sowohl Ingeborg in der Rolle der Krankenschwester als auch die Majors­
gattin Starke in der Rolle der Mutter scheitern. Ingeborg, die mit ihrem 
blonden, schimmernden Haar engelsgleich gezeichnet ist, arbeitet sich in 
ihrer Hingabe für die verwundeten Soldaten zu Tode, Frau Starke wird 
über den Verlust ihrer beiden im Krieg gefallenen Söhne wahnsinnig. 
Das Drama positioniert sich folglich eindeutig gegen eine attentistische 
Haltung an der ›Heimatfront‹ und verlagert das Heroische auf die Über­
windung der Warte-, Durchhalte- und Opferideologie. Die beiden Kriegs­
heimkehrer wiederum – der Major sowie Emmas Mann Max – sind zwar 
mit dem Eisernen Kreuz ausgezeichnet, doch entspricht keiner der beiden 
dem Ideal des tapferen Soldaten. Der Major kehrt frühzeitig zu seiner 
Truppe zurück, da er den Wahnsinn seiner Frau über den Tod der beiden 
Söhne nicht erträgt, und Emmas Mann wird entgegen seiner Erwartung 
kein feierlicher Empfang bereitet. Seine Frau ist bei der Arbeit, seine 
Tochter erkennt ihn nicht wieder und sein betont energischer, maskuliner 
Auftritt verfehlt seine Wirkung:

Feldwebel Müller stößt die Tür auf. Ein stämmiger Mann mit verwildertem 
Vollbart, Mütze und Mantel vom Krieg zerschlissen. Am 
rechten Arm leuchtet eine breite, rote Binde; an der rechten 
Schulter hängt schußbereit das Gewehr. Er erfüllt das dämm­
rige Zimmer mit Kommißgeruch und männlicher Überzeu­
gung. Revolution, Frau! Da bin ich wieder. Schluss mit 
dem Kriege! nimmt Gewehr und Mütze ab Jetzt gibt’s 
Frieden! – – Man sieht ja nichts. Ich werde erstmal Licht 
machen. zündet das Gas an

Ursel ist leise näher gekommen, steht überraschend vor ihrem Vater 
Pst! legt den Finger auf den Mund Wir dürfen nicht so laut 
sein, sonst schießen sie noch in’s Fenster! – –153

Der Text bietet aufseiten der Kombattanten kein Gegengewicht zu der 
starken Frauenfigur in einer im Krieg wurzelnden Phase weiblicher Eman­
zipation und Selbstermächtigung.154 Im Gegenteil: Helden an der Front 
gibt es nur in den Zeitungen und die wahre Heldin ist diejenige, die 
sich über die Anforderungen von Demut und Verzicht hinwegsetzt und 

153 Langner: Frau Emma kämpft im Hinterland, S. 82.
154 Vgl. auch Stürzer: Dramatikerinnen und Zeitstücke, S. 49.

IV. Warten an der Heimatfront

186

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich gegenüber der männlich geprägten Welt des Kriegs selbstbewusst und 
selbstbestimmt bewährt.

Wie Méré in La captive bricht also auch Langner in Frau Emma kämpft 
im Hinterland die Geschlechtertypologie auf, revidiert die kriegsaffirmati­
ven Deutungen zwischen 1914 und 1918, in denen die Frauen als opfer­
mütige Dulderinnen auftreten, wie auch zeitgenössische, männliche Aus­
legungen, in denen der weiblichen Leistung überhaupt keine Bedeutung 
beigemessen wird. Beide Texte setzen an deren Stelle ein eigenes Narrativ, 
das die kriegsbedingte Situation der Frau in ihrer Komplexität reflektiert 
und die hinter den Durchhalteparolen versteckten, nationalen wie patriar­
chalen Kontrollmechanismen entlarvt.

Ein nostalgischer Blick zurück: Warren Chetham-Strodes Sometimes Even 
Now (1933)

Im Unterschied zu Méré und Langner inszeniert der englische Autor und 
Dramatiker Warren Chetham-Strode, während des Ersten Weltkriegs als 
Leutnant in einem Infanterieregiment eingesetzt, die Rolle der Frau in sei­
nem Drama Sometimes Even Now,155 uraufgeführt am 18. Mai 1933 im 
Embassy Theatre in London, mit einem glorifizierenden Impetus. Er über­
höht die Kriegsjahre zu einer Ära des Heldentums, der Opferbereitschaft 
und auch des gesteigerten Lebens für Männer und Frauen gleichermaßen. 
Den Übergang vom Krieg in den Nachkrieg erzählt Chetham-Strode kon­
sequent als Verfallsgeschichte.156 Der »morass of emotion« sei einem »dry 
land of sanity« gewichen, das zwar sicherer (»safer«), aber fader (»duller«) 
geworden sei.157 Materialismus, Selbstsucht und Nüchternheit seien an 
die Stelle von Idealismus, Opfermut und Ehrbarkeit getreten.158 Selbst 
fünfzehn Jahre nach Waffenstillstand, »sometimes even now«159 eben, er­
innern sich die Figuren wehmütig an ihr als bedeutungsschwanger emp­
fundenes Leben im Krieg zurück, suchen alte Orte auf, umgeben sich mit 
den Menschen von damals, auch wenn sie um die Unwiderbringbarkeit 

IV.2.3.

155 Warren Chetham-Strode: Sometimes Even Now. A Play in Three Acts. In: Famous 
Plays of 1933. London 1933, S. 369–464.

156 Ähnlich auch Kosok: The Theatre of War, S. 73 – die einzige Arbeit, die Sometimes 
Even Now behandelt.

157 Chetham-Strode: Sometimes Even Now, S. 431.
158 Vgl. ebd., S. 455f.
159 Ebd., S. 463.

IV.2. Retrospektive Revisionen

187

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihrer einstigen Existenz wissen. Die Kluft zwischen Krieg und Nachkrieg 
illustriert Chetham-Strode nicht nur über die nostalgischen, rückwärtsge­
wandten Blicke seiner Figuren, sondern er nutzt sie auch als Strukturvor­
gabe. So besteht das Schauspiel zwar aus drei Akten mit jeweils zwei Sze­
nen, doch es zerfällt in zwei gleich große Teile mit einer Zäsur im zweiten 
Akt. Während die ersten drei Szenen während des Kriegs im Jahre 1915 
spielen, sind die letzten drei im Nachkrieg im Jahr 1924 und in der zeitge­
nössischen Gegenwart 1933 angesiedelt.

Sometimes Even Now zentriert den Plot um die junge, schöne Sheila Grey, 
die von nicht wenigen Männern, meist Soldaten und Offizieren auf Heimat- 
oder  Krankenurlaub,  umworben wird,  ohne  dass  sie  sich  ernsthaft auf 
einen Mann einlässt. Die erste Szene des ersten Akts, die eine Verabredung 
zwischen Sheila und dem jüngeren, für sie schwärmenden Leutnant Dick 
Gable zeigt, scheint an ihrer Leichtlebigkeit zunächst keinen Zweifel zu 
lassen.  Dicks  Versuche,  über  eine  gemeinsame Beziehung zu sprechen, 
wehrt sie entschieden ab, weil sie fürchtet, das ernste Thema könne die 
unbeschwerte Stimmung verderben: »Ever since we met – it seems ages ago 
now – I’ve wanted the fun of your companionship. [...] I came here feeling 
so happy. ... I don’t want to be serious. I want to laugh.«160 Als Sheila an 
diesem Abend unerwartet auf den Artilleristen Noel Brandon und seinen 
trunksüchtigen Waffenkameraden Charles Hartigan trifft, lädt sie beide – 
zu Dicks Entsetzen – an ihren Tisch ein, um einen vergnüglichen Abend 
zu verbringen. Der eifersüchtige Dick hat für Sheilas Amüsements kein 
Verständnis und bemerkt spöttisch: »What fun the war is for a woman! 
Dining out – lunching out – dancing – going to theatres. I wish to God I’d 
been born a girl.«161 Im Laufe der ersten Dramenhälfte wird Dicks Eindruck 
jedoch revidiert, indem Sheilas Verhalten anders als durch Pläsier motiviert 
wird. Ihr wird Uneigennutz zugeschrieben – zuerst durch sich selbst im 
Gespräch mit Dick, ein weiteres Mal im Gespräch mit der Mutter, ein letztes 
Mal durch Charles. So kontert Sheila auf Dicks Vorwürfe: »Anyway, Dickie 
– don’t generalise about women. It isn’t so easy – just now – being a woman. 
I know you care for me – but it’s difficult for me to love just one person 
– while all this is going on. I think I love everybody – too much.«162 Ihrer 
Mutter gegenüber äußert sie sich ähnlich und qualifiziert ihre Offenheit als 
Fürsorge, gibt aber zugleich zu, es zu genießen:

160 Ebd., S. 381 (Hervorh. i.O.).
161 Ebd., S. 385.
162 Ebd., S. 386.

IV. Warten an der Heimatfront

188

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


You see, there are so many men nowadays who want sympathy, and affection, 
and to be cheered up. They want somebody to take out, and laugh with them. 
I think I can help much more like that than by just getting keen on one person. 
[...] Well, I might as well be honest. I get my own fun of it, too.163

Charles’ Ausführungen in der ersten Szene des zweiten Akts schließlich 
untermauern Sheilas Selbstaussage und gewährleisten auf diese Weise, 
dass ihr Vorsatz, die Kombattanten aufzumuntern, nicht als Ausrede miss­
verstanden wird. Während Dick die lachenden und tanzenden Frauen 
verurteilt, weil sie sich in dieser ernsten Zeit scheinbar vergnügen, durch­
schaut Charles den Beweggrund von deren Auftreten und wertet es auf:

Why shouldn’t they laugh? God, man! – what’s the matter with you? Most of 
them are in love with some man or other – and most of them know they’ll 
never marry him. They laugh to amuse you – or to amuse me. Some of them 
laugh so that you’ll never know what they’re really thinking. You try reversing 
the position – and I’d like to see what you’d do... You wouldn’t have the moral 
courage to laugh. You’d sit with a bottle of brandy between your knees and 
keep on borrowing the waiter’s table napkin to dry your eyes.164

Charles erklärt die Freude, die viele Frauen an den Tag legen, zu einer 
Form moralischen Muts (»moral courage«), weil sie lachen, auch wenn 
ihnen nicht zu lachen zumute sei, und zwar um der Männer willen, um 
diese nicht zu decouragieren. Er macht ferner deutlich, die Bereitschaft 
der Frauen zu Heiterkeit und Ausgelassenheit sei Teil ihres Wartens und 
stelle das ungleich schwerere Äquivalent zum Fronteinsatz dar:

Charles: [...] I think you and I, Dick, have got by far the best end of the 
stick.

Dick: In what way?
Charles: In every way. We have a damn good time. We get plenty to eat 

and we all drink too much. Occasionally we’re asked to go out 
and be shot at. That just adds the excitement which makes life 
worth while. After that we come home and everyone thinks we’re 
heroes.

Dick: Well – what about women?
Charles: They’ve got to do the waiting and that isn’t so easy.165

163 Ebd., S. 397 (Hervorh. i.O.).
164 Ebd., S. 422.
165 Ebd.

IV.2. Retrospektive Revisionen

189

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unverkennbar ist Charles’ romantischer Blick auf den Krieg (noch) nicht 
desillusioniert. Das zitierte Gespräch zwischen ihm und Dick findet im 
Herbst 1915 statt, also noch vor den verlustreichen Materialschlachten. 
Entbehrungen materieller Art scheinen die Soldaten noch keine tragen zu 
müssen und die seltenen Angriffe bergen zwar das Todesrisiko, sind für 
die Männer vor allem aber aufregende Erlebnisse, die das Leben an der 
Front spannend machen.166 In Charles’ Argumentation gleicht der Front­
einsatz einem lustigen Abenteuer, wohingegen die daheimgebliebenen 
Frauen eine wirklich schwere Aufgabe zu erfüllen hätten. Letzten Endes 
deckt sich Charles’ Einschätzung mit dem, was sich Sheila und ihre Mut­
ter gegenseitig anvertrauen: »I try to do my share to make people happy. 
By being brave, and cheerful, and doing all I can to help«,167 erläutert die 
Mutter, und Sheila gibt zwar zu, sich mit den Soldaten zu amüsieren, aber 
betont auch die Selbstüberwindung, die durch den inneren Kampf und 
die anhaltende Anforderung als agonal und transgressiv bewertet werden 
kann:

Mrs. Grey: But sometimes I feel so very weak – and – and useless.
Sheila: I know. I get that feeling, too... it’s like a ghastly dream. One of 

those dreams when you feel your feet and hands are weighted 
with lead. All the time you’re struggling to do things, but all 
your efforts lead nowhere. We’re living on nerves – that’s our 
trouble. But we’ve got to stick it. If we show the strain’s begin­
ning to tell, what about the men?168

Insbesondere die Ungewissheit um den Ausgang des Kriegs sowie die Sor­
ge um den Bruder bzw. den Sohn plagen die beiden Frauen. Infolgedessen 
sind sie nervös und angespannt. Zudem quält sie die Ohnmacht, den 
Lauf der Dinge wesentlich zu beeinflussen. Ihre einzige Handlungsoption 
beschränkt sich darauf, durchzuhalten, d.h. die Leiden an der ›Heimat­
front‹ auszuhalten und – mehr noch – zu überspielen. Wie schon Charles 
ausführt, muss die persönliche Bürde hinter dem Engagement für das 
Vaterland zurücktreten. Dadurch verhelfen die beiden Frauen England 
indirekt zum Sieg, denn sie unterstützen und bestärken die Kombattanten 

166 Auch an anderen Stellen im Drama wird der Krieg als großartiges Ereignis verklärt. 
Nur Dick lässt durchblicken, dass der Krieg seine Spuren in den Männern hinterlasse 
(vgl. ebd., S. 378). Als Noel erfährt, dass er früher als geplant an die Front zurück 
muss, zeigt auch er erste Anzeichen von Kriegsmüdigkeit (vgl. ebd., S. 411).

167 Ebd., S. 397.
168 Ebd., S. 397f. (Hervorh. i.O.).

IV. Warten an der Heimatfront

190

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in ihrem Tun. In dieser Verbindung aus Agency, Agonalität, Transgressivi­
tät, Opferbereitschaft und Verpflichtung gegenüber der Nation bzw. den 
Kombattanten – in dieser Hinsicht ist ihr Verhalten exemplarisch – ergibt 
sich schließlich die Heroik Sheilas. Die Dimension des Exzeptionellen 
wird im dritten Akt des Dramas ergänzt, wenn dem Krieg eine kathar­
tische Wirkung zugeschrieben und behauptet wird, er habe ein neues 
Geschlecht hervorgebracht. So erläutert Charles mit Blick auf die nachfol­
gende Generation: »They’ve missed something – and they realise it. They 
know that our generation bred men and women – the like of which the 
world has never seen...«169 Die Läuterung, die die Kriegsgenerationen von 
der darauffolgenden rühmend abhebt, verbürgt das Außergewöhnliche 
des Erlebten und Getanen.

Die Handlung um das Verhältnis zwischen Sheila und Noel dient in 
Sometimes Even Now der Veranschaulichung wie auch der Beglaubigung 
von Sheilas Hingabe. In der zweiten Szene des ersten Akts befindet sich 
Noel wieder auf Heimaturlaub. Als er Sheila offenbart, frühzeitig an die 
Front zurückkehren zu müssen, bittet er sie, diese letzte Nacht vor seinem 
Aufbruch mit ihr verbringen zu dürfen. Nur wenige Augenblicke zuvor 
erfährt Sheila von dem Tod ihres Bruders. Sie ist niedergeschlagen und 
beschließt, den Abend alleine in ihrem Zuhause zu bleiben. Für Noel 
jedoch bricht sie mit ihrem Vorsatz und lädt ihn zu sich ein. Von dem 
Tod des Bruders spricht Sheila nicht, so schwer es ihr auch fällt, um Noel 
nicht zu bekümmern. Den Moment, in welchem sie sich selbst überwin­
det und ihren persönlichen Schmerz hintanstellt, hebt der Text hervor, 
indem er zunächst ihr unschlüssiges Zögern, dann aber ihre Bestimmtheit 
illustriert. Dies geschieht stumm und wird nur über Sheilas Bewegungen 
im Raum sichtbar gemacht:

She gets up, and goes over to the window, looking out. Very slowly, she raises her 
two hands and takes hold of the curtains, which are apart. She stands for a moment, 
with the curtains in her hands, then pulls them together, suddenly, as if coming to a 
decision. Then she turns round and looks at Noel.170

Eine Perspektivverschiebung ergibt sich darüber hinaus mit der Erkennt­
nis, die sich im zweiten Akt einstellt: Sheila liebt Noel. Es stellt sich 
außerdem heraus, dass ihre Liebe zu ihm der Grund ist, weshalb sie all 

169 Ebd., S. 453 (Hervorh. i.O.).
170 Ebd., S. 412. Aus der Retrospektive im letzten Akt erinnert sich Sheila an diesen Mo­

ment als einen Moment der Entscheidung (vgl. ebd., S. 463).

IV.2. Retrospektive Revisionen

191

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Jahre auch nach Kriegsende nicht geheiratet hat. Im Herbst 1915 wird 
Noel als vermisst gemeldet und von den Behörden für tot befunden. Auch 
wenn Sheila weiß, wie unwahrscheinlich seine Rückkehr ist, hofft sie nach 
wie vor darauf. All die Jahre – von 1915 bis 1933 – hat sie auf ihn gewartet 
und ihm die Treue gehalten. Er ist zwar nicht ihr Ehemann, aber der 
Vater ihres Kindes, das aus der gemeinsamen Nacht entstanden war. Bis 
zur Aussprache mit Dick in der letzten Szene hält Sheila das vor allen 
geheim und gibt vor, den Jungen adoptiert zu haben. Neben der Frau 
als heitere und trostreiche Gespielin greift der Text folglich noch auf ein 
anderes weibliches Ideal zurück: die Frau, die sich in Abwesenheit des 
Mannes loyal verhält, fest an ein Wiedersehen in der Heimat glaubt und 
ihr Leben danach gestaltet. Nur vordergründig porträtiert Sometimes Even 
Now ein nach der damaligen Sexualmoral ›leichtes Mädchen‹, das in der 
Tiefenstruktur doch wieder dem häuslichen Bereich zugeordnet wird und 
dessen Handeln stets auf die Kombattanten bezogen ist. Einerseits dienen 
die Vergnügungen in erster Linie der Unterhaltung von Soldaten und Of­
fizieren, andererseits verwandelt sich Sheila, auch ohne zu heiraten, in die 
dem Mann treu ergebene Ehefrau. Was zunächst wie eine Hinterfragung 
der Geschlechterstereotype aussehen mag, erweist sich als Bestätigung der 
Geschlechterordnung der Kriegszeit.

Dass die Verklärung der weiblichen Hingabe im britischen Theater 
nicht einzigartig war, belegt Joe Corrie mit seinem Einakter Martha 
(1935), der das mütterliche Kriegsopfer glorifiziert, ohne dabei den Krieg 
zu idealisieren.171 Dass die Verherrlichung weiblicher Opferbereitschaft 
im Laufe der Jahre schließlich doch der weitreichenden Desillusion wich, 
indiziert wiederum Hal D. Stewarts Drama The Home Front (1937), das 
die für die Frauen bestimmte propagandistische Handlungsanleitung, den 
Tod des Sohnes klaglos hinzunehmen, entwertet.172 Die Brisanz von Mé­
rés und Langners Drama im Hinblick auf moderne weibliche Selbstbe­
stimmung geht The Home Front jedoch ab, ebenso wie eine Auseinander­
setzung mit den für den Attentismus charakteristischen Heldendiskursen. 
Deutlich offensiver behandeln La captive und Frau Emma kämpft im Hin­
terland sowie auch Sometimes Even Now – kritisch oder bejahend – Ele­
mente der heroischen Denkfigur wie Agency, Agonalität, Transgressivität, 
Opferbereitschaft und in besonderem Maße Pflichtbewusstsein.

171 Vgl. dazu Kosok: The Theatre of War, S. 44f.
172 Zu The Home Front vgl. ebd., S. 218.

IV. Warten an der Heimatfront

192

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwischenfazit: Der Attentismus als heroischer Habitus im Ersten 
Weltkrieg

In den beiden vorangegangenen Kapiteln wurde ein vielfältiges Panorama 
solcher Kriegsdramen aus Deutschland, Österreich, Frankreich und Groß­
britannien, erschienen seit 1914 bis in die 1930er-Jahre, entfaltet, in denen 
das Warten strukturell dominant ist und auf seine Heroisierbarkeit hin 
befragt wird. Die Theaterstücke insbesondere der Kriegsjahre, vereinzelt 
auch der 1930er-Jahre, reproduzieren das – geschlechterspezifische – sol­
datische respektive häuslich-zivile Ideal der Kriegs- und Durchhaltepropa­
ganda und bieten den Attentismus als einen dem Krieg angemessenen, he­
roischen Habitus dar. In diesen Fällen spielen Agonalität, Transgressivität, 
Agency, Opferbereitschaft und Pflichtbewusstsein zusammen und nobili­
tieren die innere Disposition der Figuren, das Warten durchzuhalten und 
nicht eigenmächtig zu unterbrechen oder zu beenden. Ausschlaggebend 
ist dabei nicht der persönliche Erfolg, sondern das ethische Bewusstsein, 
das sich aus der unbedingten Hingabe an und Unterordnung unter die 
vaterländische Idee ergibt. Die kriegskritischen Schauspiele hingegen, die 
vor allem in den 1920er-Jahren populär waren, stellen den heroischen 
Attentismus infrage. In diesen Fällen unterliegen die Figuren in der ago­
nal-transgressiven Bewährung gegen sich selbst, bekennen sich nicht aktiv 
zu ihrem Schicksal und ihrem Opfer und berufen sich auch nicht auf ein 
nationales Gebot. Insgesamt erweisen sich Gestaltung und Bewertung des 
Attentismus, sowohl zwischen den Nationalliteraturen als auch innerhalb 
derselben Kultur, als durchaus heterogen, wobei manche Textelemente 
– wie die realistische bis naturalistische Anlage, die Integration banaler 
Tätigkeiten des militärischen oder häuslichen Alltags, die Projektion 
der eingeschränkten Handlungsmöglichkeiten auf den Raum des engen, 
dunklen Unterstands, die Opposition zwischen einem ›(dr)innen‹ und 
einem ›(dr)außen‹, die zeitdeckende oder gar zeitdehnende Darstellung, 
das Motiv der sich verzögernden bzw. ausbleibenden Ablösung oder die 
Externalisierung innerer Widerstände auf andere Figuren – häufig wieder­
kehren.

Die in der Einleitung vorgestellte Heuristik des Heroischen (S. 26–28) 
kann auf der Grundlage der empirischen Befunde nun wie folgt verfeinert 
werden:

193

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Exzeptionalität und Exemplarität: In den Front- und Frauenstücken wird 
das Heroische auf gewöhnliche Soldaten und Frauen aus einfachem 
Milieu ausgedehnt und somit demokratisiert.1 Die Trägerschichten des 
heroischen Attentismus, wie er sich im Ersten Weltkrieg etablierte, 
sind weder elitär noch auf ein Geschlecht, eine Altersgruppe oder 
eine soziale Klasse beschränkt. Nicht eine herausragende Einzel- oder 
Führerfigur wird heroisiert, sondern all diejenigen, die – selbstgenüg­
sam – das heroische Ideal erfüllen, das durch die Anforderungen der 
Nation zur Pflicht avanciert war (Exemplarität). Im Gegensatz zu ande­
ren üblichen Heroismen, in denen sich der Held oder die Heldin als 
singuläre Erscheinung in Abgrenzung zu anderen, zur Masse, konstitu­
iert, erhalten hier die Heldinnen und Helden den heroischen Status 
gerade als Teil einer Gruppe, deren sämtlichen Mitgliedern das gleiche 
Verhalten abverlangt wird.2 Die Kluft zwischen der heroischen Figur 
auf der einen Seite und dem Rest auf der anderen wird in den Texten 
jedoch partiell aufgegriffen, wenn negativ gezeichnete oder scheitern­
de Kontrastfiguren das als unbedingt notwendig erachtete Verhalten 
nicht einlösen. Die Zuschreibung des Exzeptionellen wiederum, die 
die Kontrastrelationen implizieren, erhalten die Heldinnen und Hel­
den zuvorderst durch die Konturierung eines totalisierten Kriegs, der 
ein ›Über-sich-Hinauswachsen‹, die Überwindung des ›Normalen‹ und 
Mittelmäßigen erfordert. Zusammengefasst: Der Attentismus ist in den 
Dramen zugleich exemplarisch, weil sich in ihm das ethische Ideal 
der Pflichterfüllung verdichtet, wie exzeptionell, weil im Krieg außer­
gewöhnliche Leistungen erbracht werden müssen.

2. Agonalität: Im Warten wird das Heroische verinnert und besteht in 
der Bereitschaft und dem Willen der Figuren, trotz Furcht, Sorge, 
Leid und gar Todesrisiko standzuhalten und nicht aufzugeben. Das 
Fehlen von Feindfiguren gerade in den Frontstücken gibt dabei Raum 
für den inneren Antagonisten – die Angst und die Schwäche –, der 
besiegt werden muss. Mitunter werden innere Konflikte exteriorisiert 
und auf andere Figuren transponiert, sodass die Selbstüberwindung 

1 Der Erste Weltkrieg beschleunigte Demokratisierungstendenzen des Heroischen, wie sie 
seit dem ausgehenden 18. und dem beginnenden 19. Jahrhundert nachzuverfolgen sind; 
vgl. dazu Schilling: »Kriegshelden«, S. 26f.

2 Zum Spannungsfeld zwischen Norm und Exzeptionalität im Falle ›heroischer Kollektive‹ 
vgl. den Sonderband Heroische Kollektive. Zwischen Norm und Exzeptionalität, hrsg. von 
Vera Marstaller, Kelly Minelli, Stefan Schubert und Leo Vössing (helden. heroes. héros 7 
([2019]).

Zwischenfazit: Der Attentismus als heroischer Habitus im Ersten Weltkrieg

194

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als agonaler Konflikt mit einem Gegenüber inszeniert wird. Insgesamt 
aber handelt es sich beim Warten und Durchhalten um eine Bewäh­
rung gegen und mit sich selbst, gegen den Drang zu Kapitulation 
und Resignation. Heroisch stilisiert werden daher Eigenschaften wie 
Affektkontrolle, Willensstärke und Ausdauer.

3. Transgressivität: Die agonale Bewährung ist nicht einmalig, sondern 
als temporäres Phänomen zu denken (zeitliche Transgression). Die 
Schwierigkeit besteht für die Figuren vornehmlich darin, die Selbstbe­
herrschung über einen längeren Zeitraum (durativ) und immer erneut 
(iterativ) aufrechtzuerhalten. Um das zu illustrieren, zeigen die Texte 
einerseits, wie die Belastungen im dramatischen Verlauf stetig zuneh­
men und die Figuren sukzessive zermürben, und betonen andererseits 
konkrete Momente des Haderns und Selbstüberwindens. Eine räumli­
che Transgression hingegen würde den heroischen Status unterminie­
ren, da die Figuren den ihnen zugewiesenen Bereich unter keinen 
Umständen verlassen dürfen.

4. Agency: Indem sich die Figuren, oft nach einem inneren Kampf zwi­
schen Pflicht und Neigung, aktiv und bewusst entscheiden, die at­
tentistische Haltung einzunehmen und sich dadurch die Zwangslage 
aneignen und sie bejahen, wird die Fremdbestimmung durch den 
Krieg in ein souveränes, intentionales Handeln umgewertet, was Agen­
cy auch bei sehr eingeschränktem Handlungsspielraum vermittelt. Da­
rüber hinaus konzentrieren die Texte die Agency auf die Wartenden, 
indem sie suggerieren, nachgerade ihr Durchhaltevermögen übe einen 
entscheidenden Einfluss auf den Kriegsverlauf aus. So könne das War­
ten an der Front der militärischen Operation einen Vorteil verschaffen, 
während das Warten in der Heimat zur Aufrechterhaltung der Moral 
beitrage.

5. Opferbereitschaft: Eines der zentralen Attribute der in den Dramen ge­
zeigten Heldinnen und Helden ist ihre Bereitschaft, Opfer zu erbrin­
gen. Diese reichen von dem Verzicht auf persönliches Glück bis hin 
zur Preisgabe des eigenen Lebens. Entscheidend ist dabei, dass das 
Opfer als freiwilliges Selbstopfer (›sacrifice‹) gekennzeichnet wird.3 Um 
das zu erreichen, wird dem Dramenpersonal oftmals die Einsicht in 
die Notwendigkeit und Gerechtigkeit der zu erbringenden Opfer un­

3 Umgekehrt ist die Heroisierung prekär, wenn das Opfer im Sinne einer passiven, macht­
losen Ausgesetztheit (›victim‹) gegenüber dem Opfer im Sinne der freiwilligen, aktiv 
vollzogenen Hingabe (›sacrifice‹) überwiegt.

Zwischenfazit: Der Attentismus als heroischer Habitus im Ersten Weltkrieg

195

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


terstellt. Zudem werden die Opfer durch die Verpflichtung gegenüber 
der Nation legitimiert. Das Verhalten der Figuren ist demnach ausge­
richtet an einem höheren Auftrag, der hier institutioneller bzw. staatli­
cher Natur ist. Erst durch diesen Bezug auf das Pflichtethos werden das 
Warten und Durchhalten sowie die Opfer mit Sinn versehen.

Die geschärfte Heuristik verdeutlicht noch einmal, dass den Figuren in 
einer gelungenen Heroisierung ein hohes Maß an Selbstbestimmung 
und Zielgerichtetheit zugeschrieben wird. Diese Merkmale korrelieren 
mit dem ›subjektiven Sinn‹ (Max Weber), der es hiernach erlaubt, den 
Attentismus, der zuvorderst eine innere Haltung beschreibt, auch als (he­
roisches) Handeln zu klassifizieren. In den kriegs- und heldenkritischen 
Stücken hingegen, in denen die Figuren ihre eigene Situation nicht ak­
tiv bejahen und ihr Verhalten nicht durch ein Pflichtethos motivieren, 
schwindet der ›subjektive Sinn‹. Damit kann im Rahmen von Webers
Definition unmöglich von ›Handeln‹ gesprochen werden. Die Zuordnung 
von Intentionalität, Handeln und Heroik auf der einen Seite, Ausgeliefert­
sein, Nichthandeln und Unmöglichkeit von Heldentum auf der anderen 
zeigt: Wo im literarischen Attentismus von Heroik die Rede ist, ist gleich­
zeitig auch ein gewisses Maß an Handeln (im Sinne Webers) implizit. 
Der heroische Attentismus ist unter diesem Blickwinkel niemals nur eine 
Haltung, sondern immer auch eine Sonderform des Handelns.

Zwischenfazit: Der Attentismus als heroischer Habitus im Ersten Weltkrieg

196

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Heimkehr des Helden

Die Demobilisierung der Kombattanten nach Kriegsende im November 
1918 stellte die am Krieg beteiligten Staaten – Verlierer wie Gewinner 
– vor ungekannte Herausforderungen. Die rückkehrenden Soldaten und 
Offiziere mussten wieder in das wirtschaftliche und gesellschaftliche Zu­
sammenleben in den jeweiligen Heimatländern eingegliedert und Fragen 
der Entschädigung wie der Versorgung geklärt werden. Ähnlich schwer 
wie die sozioökonomischen Ungewissheiten bei ihrer Reintegration wog 
die Stigmatisierung der Kriegsheimkehrer, von denen ein erheblicher Teil 
Langzeitschäden physischer wie psychischer Natur davontrug.1 Die massi­
ve Präsenz von Kriegsversehrten im öffentlichen Raum erschwerte, ja ver­
unmöglichte die Glorifizierung der ehemaligen Kombattanten zu Helden, 
weil sich an ihren Verletzungen die passive Gewalt- und Opfererfahrung 
im Schützengraben unweigerlich ablesen lies. Zu Beginn des Kriegs waren 
Verwundungen und Verstümmelungen noch als Zeichen des heroischen 
Einsatzes gewertet worden. Doch die Vielzahl an Versehrten schon wäh­
rend der Kriegsjahre, mehr noch ab 1918, bedingte schließlich ihre Margi­
nalisierung und Entheroisierung.2 Die Verunsicherung des Männer- und 
Soldatenbilds ging zwar in erster Linie von körperlich Versehrten aus, 
da ihre Verletzungen unmittelbar sichtbar waren. Aber auch Kriegsheim­
kehrer mit posttraumatischen Belastungsstörungen, sogenannte ›Kriegszit­
terer‹, höhlten gängige Vorstellungen von Heldentum und Männlichkeit 
aus, da diese, wie im dritten Kapitel ausgeführt, nachgerade auf einem 
nervenstarken Durchhaltewillen fußten.

Texte der europäischen Literatur und Dramatik insbesondere der 
1920er-, aber auch der 1930er-Jahre greifen die Figur des Kriegsheimkeh­
rers auf, setzen sich mit den physischen wie psychischen Wunden der 
ehemaligen Kombattanten auseinander und loten die Möglichkeiten und 
Schwierigkeiten ihrer Reintegration in Familie und Gesellschaft aus.3 Den 

V.

1 Leonhard: Die Büchse der Pandora, S. 565, beziffert die Zahl der Kriegsinvaliden in Eu­
ropa auf sieben Millionen.

2 Vgl. Joanna Bourke: Dismembering the Male. Men’s Bodies, Britain and the Great War. 
Neuaufl. London 1999, S. 31–75; Sabine Kienitz: Beschädigte Helden. Kriegsinvalidität 
und Körperbilder 1914–1923. Paderborn u.a. 2008, S. 22f.

3 Heimkehrerdramen wurden in allen am Krieg beteiligten Ländern gespielt. Entstanden 
war das Genre allerdings vorwiegend in Deutschland, in dem deutlich mehr Heimkeh­
rerstücke auf die Bühne kamen als in seinen Nachbarländern (vgl. Elisabeth Frenzel: 

197

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Heimkehrer betrachten sie vor der Kontrastfolie der noch im Krieg vor­
herrschenden Heldenbilder, um auf diese Weise die Zeit- oder besser Un­
zeitgemäßheit militärischen Heldentums zu prüfen. Damit lässt die Heim­
kehrerfigur Rückschlüsse auf die Bewertung des Attentismus als einen 
dem totalisierten Massenkrieg angepassten Habitus zu. Der typische 
Heimkehrer der Dramen der 1920er-Jahre ist keiner, der sich als Held sou­
verän im Krieg bewährt hat. Bei den meisten Heimkehrerfiguren handelt 
sich im Gegenteil um gebrochene Figuren, deren Auftreten von Unsicher­
heit und Machtlosigkeit geprägt ist. Viele der Texte verabschieden damit 
das im Ersten Weltkrieg propagierte Ideal des nervenstarken Frontkämp­
fers, der tapfer ausgeharrt und ausgehalten hat (Kap. V.1). Ganz explizit 
wird der Attentismus in solchen Texten aufgegriffen und reflektiert, in de­
nen die Heimkehrerfigur die Leitdevise des heroischen Durchhaltens der­
art verinnerlicht hat, dass sie während der Rückkehr und in der Heimat – 
freiwillig oder getrieben – allein von dieser Maxime gelenkt wird 
(Kap. V.2).

Vom Warten und seinen Folgen

Wie die geschichts- und kulturwissenschaftliche Forschung zum Ersten 
Weltkrieg herausgestellt hat, waren die psychischen Erkrankungen der 
Kombattanten durchaus auf die erzwungene Untätigkeit und das zermür­
bende Gefühl des Ausgeliefertseins während der langen Wartephasen im 
Schützengraben zurückzuführen.4 Die europäische Heimkehrerdramatik 
verarbeitet eine ganze Reihe an Kriegsverletzungen, insbesondere diejeni­
gen psychischer Natur. Bemerkenswert ist, dass – unabhängig von der 
konkreten (körperlichen oder seelischen) Verwundung – die Agency der 
Heimkehrerfiguren stark versehrt ist. Eine Kausalbeziehung zwischen der 
fehlenden Handlungsmacht des heimkehrenden Soldaten einerseits und 

V.1.

Heimkehrer. In: Motive der Weltliteratur. Ein Lexikon dichtungsgeschichtlicher Längs­
schnitte. 6., überarb. und erg. Aufl. Stuttgart 2008, S. 320–332, hier S. 329). Eine gute 
Übersicht über die Heimkehrerliteratur der Zwischenkriegszeit bieten Sarah Mohi-von 
Känel: Kriegsheimkehrer. Politik und Poetik 1914–1939. Göttingen 2018 (berücksichtigt 
deutsche Texte aller Gattungen), und Jonas Nesselhauf: Der ewige Albtraum. Zur Figura­
tion des Kriegsheimkehrers in der Literatur des 20. und 21. Jahrhunderts. Paderborn 
2018 (komparatistisch angelegt, klammert Dramentexte aus).

4 Vgl. Leed: No Man’s Land, S. 181; Leonhard: Die Büchse der Pandora, S. 557; ders.: Der 
überforderte Frieden, S. 292.

V. Die Heimkehr des Helden

198

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Warten im Schützengraben als traumatischer, hemmender Erfahrung 
andererseits illustriert wohl kein Heimkehrerdrama eindringlicher als 
Eberhard Wolfgang Möllers spätexpressionistisches Douaumont oder Die 
Heimkehr des Soldaten Odysseus,5 im Februar 1929 in Essen und Dresden 
uraufgeführt. Das Stück handelt von der missglückten Rückkehr des psy­
chisch labilen Soldaten O. sowie der Bewältigung seines Schützengraben­
traumas durch eine Art Erzähltherapie. Schon der Titel verschränkt die 
spezifischen Anforderungen des Grabenkriegs – versinnbildlicht in dem 
während der Schlacht um Verdun schwer umkämpften Fort Douaumont 
– mit dem Topos der Heimkehr, den die Odyssee episch gestaltet. Der 
gesamte Dramenaufbau sowie jede der sieben Szenen rekurrieren auf das 
homerische Vorbild.6 So ist jeder Szene ein kurzes Zitat der Odyssee voran­
gestellt, welches das darauffolgende Geschehen einleitet und an das Epos 
zurückbindet. Wie in der Odyssee ist die Heimkehr in Douaumont eine ver­
spätete, wird der Protagonist von seiner Frau Helene7 erst nicht erkannt 
und von zwei Untermietern, die den homerischen Freiern entsprechen, 
verhöhnt. In der Heimat durchlebt O. immer wieder das Massensterben 
von Douaumont,8 und in der letzten Szene, in der er sich erneut an 
den Schlachtenort zurückversetzt glaubt, artikuliert er die traumatische 
Kriegserfahrung verbal als Warteerfahrung:

Abwarten. Jawohl. Das ist uns aus den Seelen aufgestoßen wie Verwesung. Es 
hat Tag für Tag durch die Luft gewinselt. Es ist auf uns nieder geknattert Monat 
für Monat. Es ist um uns gewesen bis zum Ende: Trillerpfeifen der Hölle, Orkan 
und Hüsteln platzender Gasgranaten. So hat niemals ein Mensch auf das Leben 
gewartet wie wir auf den Tod.9

Die Deiktika vergegenwärtigen das Geschehen unmittelbar auf der Bühne, 
wohingegen die kurzen, parataktischen Sätze sowie die expressionistische 
Bildsprache die Panik des Eingeschlossen-, Verschüttet- und Ausgeliefert­
seins an die Angriffe von außen nachempfinden. Unzweideutig wird 
das tatenlose, passive Warten als Ursache des Traumas verantwortlich ge­
macht, das O. wiederum gezwungen hat, die Heimkehr ein Jahrzehnt lang 

5 Eberhard Wolfgang Möller: Douaumont oder Die Heimkehr des Soldaten Odysseus. 
Sieben Scenen. Berlin 1929.

6 Vgl. Nesselhauf: Der ewige Albtraum, S. 77.
7 Der Name Helene rückt das dramatische Geschehen in die Nähe des Mythos um Menela­

os, der seine Frau zurückzugewinnen hatte.
8 Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 432, bescheinigt dem Heimkehrer eine »manische 

Besessenheit [...] von seinen Erlebnissen«.
9 Möller: Douaumont, S. 88.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

199

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auszusetzen, auf Genesung zu hoffen, und dann, in der Heimat, hilflos 
vor den veränderten Wohnbedingungen zu resignieren, anstatt Frau und 
Heim zurückzuerobern. Das im Krieg erfahrene Ohnmachtsgefühl hat der 
ehemalige Soldat als Handlungshemmung internalisiert und es hält ihn 
somit auch im Frieden gefangen: »Der Krieg hat ihn nicht entlassen«,10 

sagt O. über sich selbst. Eine Entwicklung des Protagonisten setzt erst 
in der letzten Szene ein, als er bildhaft von seinen Erlebnissen berichtet 
und sich selbst sowie seine Zuhörer – seine Frau Helene, seinen Sohn 
und die beiden Untermieter – an den Ort des Schreckens transportiert, 
bis sich seine Erinnerungen auf der Bühne mithilfe von Lichtregie und 
Akustik materialisieren. Seine Erzählung wirkt gemeinschaftsstiftend und 
befreiend: O. teilt seine psychische Versehrung mit den anderen, über­
brückt die Kluft zwischen denen, die dabei waren, und denen, die es 
nicht waren, und schafft so ein kameradschaftliches Kriegserlebnis, das 
eine gemeinsame Katharsis initiiert, die ihn von seiner Kriegsneurose heilt 
und den Sohn sowie die Untermieter, Repräsentanten einer moralisch 
degenerierten Nachkriegsgesellschaft, läutert. Douaumont heroisiert den 
Kriegsheimkehrer, weil er als Gezeichneter des Kriegs das Fundament für 
eine neue gesellschaftliche Ordnung legt.11

Die Stilisierung des (verstörenden) Kriegserlebnisses zum nationalen 
Gründungsmythos hebt Douaumont oder Die Heimkehr des Soldaten Odys­
seus aus dem Korpus der Heimkehrerdramen heraus. Doch was das Stück 
mit dem Gros der hier untersuchten Texte teilt, ist die Bezugnahme 
auf das durch das Warten bedingte Trauma, welches das Verhalten des 
Protagonisten nachhaltig prägt. Innerhalb der europäischen Heimkehrer­
dramatik lassen sich dabei vier Heimkehrertypen unterscheiden, die zu­
dem mit eigenen Narrativen und Ästhetiken verbunden sind. Im Weite­
ren sollen sie ausführlich charakterisiert werden: erstens der durch und 
durch passive Heimkehrer, dem es an Willensstärke und Entschlossenheit 
mangelt (Kap. V.1.1); zweitens der aus der Familie bzw. der Gemeinde 
ausgeschlossene Heimkehrer, dem es an der nötigen Einflusskraft fehlt, 

10 Ebd., S. 33.
11 Vgl. Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 444. Dieses Narrativ nimmt die nationalso­

zialistische Vereinnahmung der Heimkehrerfigur vorweg (vgl. ebd., S. 464). Tatsächlich 
gehörte der 1906 in Berlin geborene Möller während des Nationalsozialismus zu den 
populärsten Schriftstellern, war seit 1934 Theaterreferent im Propagandaministerium. 
Zu Möllers ideologisch-politischer Karriere, die ihre Anfänge noch im linken Lager hat, 
vgl. u.a. Jay W. Baird: Hitler’s Muse: The Political Aesthetics of the Poet and Playwright 
Eberhard Wolfgang Möller. In: German Studies Review 17 (1994) 2, S. 269–285.

V. Die Heimkehr des Helden

200

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Ausschluss rückgängig zu machen (Kap. V.1.2); drittens der zu Ge­
walt bzw. zur Zurschaustellung von Gewalt neigende Heimkehrer, unter 
dessen Brutalität die eigentliche Ohnmacht jedoch durchschimmert 
(Kap. V.1.3); und viertens – in heroischer Um- und Aufwertung – der op­
ferbereite Heimkehrer, der freiwillig und selbstlos auf die Rückkehr in die 
Gesellschaft verzichtet (Kap. V.1.4).

Die Schwierigen: Willensschwache Heimkehrer im Théâtre de l’inexprimé

Als Inbegriff von Passivität, Willensschwäche und Entschlusslosigkeit im 
europäischen Theater der Zwischenkriegszeit gilt Hans Karl Bühl, ge­
nannt Kari, Protagonist in Hugo von Hofmannsthals – der molièreschen
Typenkomödie verpflichtetem – dreiaktigem Lustspiel Der Schwierige,12 

das im Münchner Residenztheater am 7. November 1921 uraufgeführt 
wurde, in Wien unter der Regie Max Reinhardts erstmals 1924. Selbst un­
schlüssig, zaghaft und misstrauisch gegenüber den Möglichkeiten der 
Sprache sowie der gesellschaftlichen Konversation verfängt sich Hof­
mannsthals Protagonist in einem Netz aus fremden Absichten, die man 
ihm durchzusetzen aufgetragen hat. Die abendliche Soiree im Hause Al­
tenwyl verbringt er – der »Mann ohne Absicht«13 – widerwillig damit, den 
Heiratsambitionen seines Neffen Stani nachzukommen sowie die Ehe sei­
nes Freundes Adolf Hechingen zu kitten. Dabei stiftet er immerfort Ver­
wirrung und erreicht stets das Gegenteil. Aus eigener Initiative wird er 
nicht aktiv. Weder kann er sich seine Liebe zu Helene eingestehen noch 
verfolgt er bewusst eigene Ziele. Das angedeutete Eheversprechen zwi­
schen den beiden am Ende der Komödie verdankt sich allein Helene, die 
mit den gesellschaftlichen Konventionen und den herkömmlichen Ge­
schlechterrollen bricht und sich dem fortgelaufenen Kari nachzugehen be­
reit macht.

V.1.1.

12 Hugo von Hofmannsthal: Der Schwierige. Lustspiel in drei Akten. In: Sämtliche Wer­
ke XII: Dramen 10. Hrsg. von Martin Stern in Zusammenarbeit mit Ingeborg Haase 
und Roland Haltmeier. Frankfurt a.M. 1993, S. 5–144.

13 Hofmannsthal in einer Notiz (Sämtliche Werke XII: Dramen 10. Hrsg. von Martin 
Stern in Zusammenarbeit mit Ingeborg Haase und Roland Haltmeier. Frankfurt a.M. 
1993, S. 264).

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

201

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dass Karis Unsicherheit mit seiner Erfahrung als Frontsoldat im Ersten 
Weltkrieg zusammenhängt, wird in der Forschung oft unterschätzt.14 Sein 
passiver Charakter ist nicht, wie Claudio Magris meint, angeboren,15 zu­
mindest nicht in diesem Ausmaß, sondern die Folge eines Verschüttungs­
traumas, das Kari Helene kurz vor Ende des zweiten Akts andeutet.16 Sein 
eigentümliches Verhalten, die Zurückgezogenheit, die ständigen Kopf­
schmerzen, der Argwohn gegenüber der Sprache, die Hypochondrie und 
Hypersensibilität, kurzum seine Nervosität weist, wie Max Bergengruen 
eingehend erläutert hat, auf eine neurasthenische Erkrankung hin.17 

Wenn Kari gleich im Anschluss an seine Erzählung von der Verschüttung 
zu Helene sagt: »Mein Gott, jetzt hab’ ich Sie ganz bouleversiert, das liegt 
an meiner unmöglichen Art, ich attendrier mich sofort, wenn ich von was 
sprech’ oder hör’, was nicht aufs Allerbanalste hinausgeht – es sind die 
Nerven seit der Geschichte [seit der Verschüttung]«,18 dann erweist sich 
Karis Nervenschwäche als Kriegsneurose, ausgelöst durch die Erfahrungen 
des Grabenkriegs, genauer durch die traumatische Verschüttung.19

14 Ungleich häufiger besprochen werden die Sprachproblematik, zwischenmenschliche 
Bindung und Ehe sowie die untergegangene Monarchie. Für einen jüngst erschienenen 
kritischen Forschungsbericht vgl. Michael Woll: Hofmannsthals »Der Schwierige« und 
seine Interpreten. Göttingen 2019. Ausnahmen sind: Maximilian Bergengruen: Mystik 
der Nerven. Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des »Nicht-mehr-Ich«. 
Freiburg u.a. 2010, S. 199–236; Alexander Honold: Die Geburt der Ehekomödie aus 
dem Ernstfall des Krieges – Hofmannsthals Der Schwierige. In: Christian Klein/Franz-Jo­
sef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und australische 
Perspektiven / The First World War in Drama – German and Australian Perspectives. 
Stuttgart 2018, S. 39–57; Mathias Mayer: Der Erste Weltkrieg und die literarische Ethik. 
Historische und systematische Perspektiven. München 2010, S. 168–179; Inka Mülder-
Bach: Herrenlose Häuser. Das Trauma der Verschüttung und die Passage der Sprache in 
Hofmannsthals Komödie »Der Schwierige«. In: Elsbeth Dangel-Pelloquin (Hrsg.): Hugo 
von Hofmannsthal. Neue Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 163–185; Oliver Te­
kolf: »...zurückzukehren – das ist die Kunst.« Hugo von Hofmannsthals publizistisches 
und dramatisches Werk 1914–1929. Nordhausen 2004, S. 127–230.

15 Vgl. Claudio Magris: Der habsburgische Mythos in der österreichischen Literatur. Aus 
dem Italienischen von Madeleine von Pásztory. Salzburg 1966, S. 229.

16 Vgl. Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 101–103.
17 Vgl. Bergengruen: Mystik der Nerven, S. 202–207.
18 Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 104.
19 Das Verschüttungserlebnis interpretieren auch Honold: Die Geburt der Ehekomödie, 

S. 53, und Mülder-Bach: Herrenlose Häuser, 167–169, als Kriegstrauma. Dass es Hof­
mannsthal nicht bei der Inszenierung eines Kriegstraumas bewenden hat lassen, darauf 
hat Bergengruen: Mystik der Nerven, S. 208–218, hingewiesen. Kari war neurasthenisch 
schon vor dem Krieg, wie aus den Aussagen seiner Schwester Crescence hervorgeht, et­
wa wenn sie ausruft: »Aber da hätte ich doch geglaubt, daß man seine Hypochondrien 
überwunden haben könnte!« (Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 12) Hofmannsthal

V. Die Heimkehr des Helden

202

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für die Tragweite des Kriegserlebnisses innerhalb der dargestellten 
Welt spricht die Textgenese. Erste Notizen datieren zwar auf die Jahre 
1910/11, doch Hofmannsthal arbeitete die Komödie erst 1917 aus und 
schloss seine Arbeit 1919/20 ab.20 Der Fronteinsatz verleiht dem Protago­
nisten, der zunächst ein »entscheidungsschwache[r] Wiener Aristokrat[]« 
war,21 eine spezifische Vorgeschichte, die das Drama auf die historische 
Wirklichkeit des Kriegs ausrichtet.22 Ein Anachronismus im Text verhin­
dert indes eine präzise zeitliche Verortung.23 Einerseits legen manche 
Passagen nahe, der Krieg sei beendet.24 Andererseits befindet sich die 
Gesellschaft einer Aussage Stanis zufolge im Jahr 1917, folglich noch 
im Krieg.25 Außerdem besteht im Text das österreichische Herrenhaus 
noch, das infolge der Habsburger- und Adelsaufhebungsgesetze (1919) in 
der Ersten Republik Österreich nicht mehr existierte, was wiederum ein 
Kriegsjahr als Handlungszeit nahelegt. Die Frage, ob der Krieg im Drama 
vorüber ist oder anhält, lässt sich folglich nicht ohne Weiteres beantwor­
ten. Eindeutig ist – und dies scheint entscheidend zu sein –, dass er für 
die (männlichen) Figuren vorbei ist.26 Ihr Kriegsdienst ist restlos getan, sie 

führt im Schwierigen ein zusätzliches traumatisches Erlebnis aus der Kindheit an, näm­
lich das Beinahe-Ertrinken im Teich (vgl. ebd., S. 60), das sich im Verschüttungserlebnis 
aktualisiert. Hofmannsthal, so Bergengruen, reagiere damit auf eine typische Vorge­
hensweise deutscher und österreichischer Psychiater der Nachkriegszeit, die bei den 
Kriegsgeschädigten keine traumatische Neurose diagnostizierten, sondern ihnen eine 
angeborene Nervenschwäche bescheinigten. Auf diese Weise sollte Schadensersatzforde­
rungen seitens der Kombattanten vorgebeugt werden.

20 Vgl. Mathias Mayer: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993, S. 91.
21 Honold: Die Geburt der Ehekomödie, S. 41.
22 Vgl. ebd.
23 Während Wolfgang Frühwald: Die sprechende Zahl. Datensymbolismus in Hugo von 

Hofmannsthals Lustspiel »Der Schwierige«. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesell­
schaft 22 (1978), S. 572–588, die These aufstellt, Der Schwierige spiele zum Zeitpunkt sei­
ner Entstehung, also 1917, argumentiert Martin Stern: Wann entstand und spielt »Der 
Schwierige«? In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 23 (1979), S. 350–365, da­
gegen und verortet den Schwierigen in der Nachkriegszeit.

24 So heißt es etwa »nach der Kriegszeit« (Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 9).
25 »Nein, aber das vor zwei Jahren. Im zweiten Kriegsjahr.« (Ebd., S. 32)
26 Ähnlich auch Tekolf: »...zurückzukehren – das ist die Kunst«, S. 164. Aussagen des Au­

tors stützen diese Lesart. In einem Brief an den Frankfurter Theaterintendanten Karl 
Zeiss vom 14. Juli 1917 schrieb er: »Doch es [das Lustspiel] [...] setzt den Krieg als been­
det voraus, die handelnden Figuren, soweit sie Männer sind, waren im Kriege, diese Ver­
gangenheit ist Voraussetzung – so muss ich es liegen lassen« (zit. nach: Cynthia Walk: 
»...in der unmittelbaren Gegenwart«. Hofmannsthals Briefe an Karl Zeiss. In: Hof­
mannsthal-Blätter 30 [1984], S. 56–68, hier S. 64 [Hervorh. i.O.]; Ewald Rösch: Komödie 
und Berliner Kritik. Zu Hofmannsthals Lustspielen Cristinas Heimreise und Der Schwieri­

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

203

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


müssen nicht wieder an die Front zurück und der Krieg besteht nur in 
ihren Erinnerungen fort. Kari also ist, wie beispielsweise auch die Figur 
Adolf Hechingen, ein »typischer Vertreter des heimkehrenden Frontsolda­
ten«,27 und wegen seiner Kriegsneurose kann er außerdem als »exempla­
rischer Kriegstraumatiker«28 begriffen werden. Das wiederum stellt den 
heroischen Attentismus infrage: Das Kriegstrauma und die ›Nervenschwä­
che‹ unterlaufen das Ideal des nervenstarken Grabenkriegers, weil Karis 
Nerven dem Grabenkrieg eben nicht standhielten.29

Vergleichbar ›schwierige‹ Figuren mit Kriegserfahrung brachte eine da­
mals durchaus populäre Strömung des französischen Zwischenkriegsthea­
ters hervor, die heute hinter Hofmannsthals Prominenz weit zurücksteht. 
Die Rede ist von dem sogenannten Théâtre de l’inexprimé bzw. dem Théâtre 
du silence, einer kleine Gruppe von Theaterschriftstellern, zu denen etwa 
Jean-Jacques Bernard, Charles Vildrac und Denys Amiel zählen.30 In den 
1920er- und 1930er-Jahren verfolgten sie eine Dramenästhetik, in der Ge­
fühle nicht ausdrücklich artikuliert werden, sondern unausgesprochen 

ge. In: Ursula Renner/G. Bärbel Schmid [Hrsg.]: Hugo von Hofmannsthal. Freundschaf­
ten und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Würzburg 1991, S. 163–189, hier 
S. 184, datiert den Brief auf den 14. Juli 1918 um).

27 Tekolf: »...zurückzukehren – das ist die Kunst«, S. 199f.
28 Mülder-Bach: Herrenlose Häuser, S. 167.
29 Im Schwierigen offenbart sich deutlich die Nähe der Durchhalteideologie zu den psychi­

atrischen Diskursen um das Krankheitsbild der ›Neurasthenie‹ (›Nervenschwäche‹) und 
damit zusammenhängend dem Willenskult um die Jahrhundertwende. Die Neurasthe­
nie, die ein von Unsicherheiten geprägtes Lebensgefühl im Zuge von Technisierung 
und Bürokratisierung der Lebenswelt beschreibt, war seit den 1880er-Jahren zu einer 
Zivilisationskrankheit und Modediagnose avanciert, und ihr versuchte man nicht län­
ger mit Erholungskuren, sondern mit der Schulung des Willens zu begegnen (vgl. dazu 
Michael Cowan: Cult of the Will. Nervousness and German Modernity. University Park 
2008, S. 7–9; Joachim Radkau: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen Bis­
marck und Hitler. München/Wien 1998, S. 171–259). Die Betonung des Willens als Mit­
tel der Selbstkontrolle bestimmte die Rhetorik des Durchhaltens im Ersten Weltkrieg 
wesentlich mit; umgekehrt lässt ein nachlassender oder fehlender Durchhaltewille, wie 
hier, auf eine neurasthenische Erkrankung schließen.

30 Das Théâtre de l’inexprimé erfährt kaum Beachtung seitens der Literaturwissenschaft. Die 
einzigen Studien zum Thema sind May Daniels: The French Drama of the Unspoken. 
Edinburgh 1953, sowie Leslie Kane: The Language of Silence. On the Unspoken and the 
Unspeakable in Modern Drama. Rutherford u.a. 1984. Beide behandeln das Théâtre de 
l’inexprimé neben Autoren wie Maurice Maeterlinck, Anton Tschechow oder Samuel 
Beckett. Zu nennen ist ferner der Aufsatz von Cristina Trinchero: »Dès que nous avons 
vraiment quelque chose à nous dire, nous sommes obligés de nous taire«: le(s) silence(s) 
dans le théâtre de Jean-Jacques Bernard. In: Paola Paissa/Françoise Rigat/Marie Berthe 
Vittoz (Hrsg.): Dans l’amour des mots. Chorale(s) pour Mariagrazia. Alexandria 2015, 
S. 655–666.

V. Die Heimkehr des Helden

204

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bleiben und unwillkürlich über Schweigen, indirektes Sprechen oder Mi­
mik bzw. Gestik suggeriert werden.31 Den Begriff der ›silence‹ verwenden 
die Vertreter in einer äußerst weiten Bedeutung. Er meint eben nicht nur 
das Schweigen im Sinne von Pausen zwischen einzelnen Redeanteilen, 
sondern alle Formen des ›Verschweigens‹, also auch ausweichende und 
mehrdeutige Rede.32 In einem Vortrag mit dem Titel De la valeur du 
silence dans les arts du spectacle am Théâtre de Montparnasse am 22. No­
vember 1930 formuliert der französische Dramatiker und Begründer der 
Bewegung Jean-Jacques Bernard sein Programm des Théâtre de l’inexprimé. 
Als ›silence‹ definiert er:

tout ce que les personnages ne veulent ou ne peuvent dire, c’est toute la série des 
pensées ou des désirs qui échappent aux mots, qui ne peuvent s’échanger que 
par allusion indirecte, voire par le regard ou par l’attitude, c’est toute la gamme 
des sentiments inexprimés, inavoués ou inconscients.

Und er fährt fort:
Seulement, il faut élargir le sens du mot jusqu’à y englober tout ce qui relève 
de l’inconscient. Si les hommes n’expriment pas toujours leurs sentiments pro­
fonds, ce n’est pas uniquement parce qu’ils les cachent, par honte, par pudeur 
ou par hypocrisie. C’est encore plus souvent parce qu’ils n’en ont pas conscience 
ou parce que ces sentiments arrivent à la conscience claire sous une forme 
tellement méconnaissable que les mobiles réels n’en sont plus perceptibles.33

Charakteristisch für das Théâtre de l’inexprimé ist, folgt man Bernards Aus­
führungen, erstens die Unsagbarkeit von Empfindungen und Gedanken, 
die sich lediglich in Andeutungen verraten und die Bernard in einem frü­
heren Text von 1922 als ›tieferliegenden Dialog‹ (»dialogue sous-jacent«) 
bezeichnet.34 Die Zweifel an der Sprache teilt Bernard mit Hofmannsthal, 
in seiner Bevorzugung uneindeutigen Sprechens steht er aber auch in 
der Tradition Maurice Maeterlincks, von dessen symbolistischer Poetik 
er sich gleichwohl abgrenzt. Der Unterschied zu Maeterlinck besteht vor 
allem in dem Anspruch, die unterbewussten und nicht verbalisierbaren 
Vorgänge einer Figur dennoch sichtbar zu machen.35 Und dies ist der 

31 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 108; Trinchero: Echos de la 
Grande Guerre, S. 1202.

32 Vgl. Kane: The Language of Silence, S. 77.
33 Der Vortrag wurde in zwei Ausgaben der Zeitung Les Nouvelles littéraires (25. April 

und 9. Mai 1931) abgedruckt (zit. nach: Daniels: The French Drama of the Unspoken, 
S. 172).

34 Vgl. ebd., S. 173.
35 Vgl. ebd., S. 174.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

205

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zweite Punkt in Bernards Erläuterung: das Interesse für das Un- oder 
Unterbewusste. Gerade was die Verdrängung der Gefühle oder auch deren 
An­die­Oberfläche­Drängen betrifft, orientiert sich Bernard maßgeblich an 
Sigmund Freud und der Psychoanalyse.36 Das Unausgesprochene, ja das 
Unaussprechliche ist eben auch das Unterbewusste.37

Die Hinwendung zu einem Théâtre de l’inexprimé bringt Bernard mit 
dem Ersten Weltkrieg in Zusammenhang, an dem er aktiv teilgenommen 
hatte. In Mon ami le théâtre (1958) stilisiert er ihn retrospektiv zu einem 
Wendepunkt seiner schriftstellerischen Karriere, der ihm die Augen für 
neue Themen geöffnet habe.38 Als solche listet Cristina Trinchero in ihrer 
Arbeit u.a. das Warten und Erwarten: »les thèmes de la souffrance, de 
l’attente, des menaces réelles ou fantasmées, de la séparation et de la réu-
nion, de la solitude et de la monotonie, des aspirations légitimes et des 
possibilités annulées, de l’espoir et de la résignation, de l’isolement et de 
l’évasion.«39 In Bernards Schaffen – und dem seiner Schriftstellerkollegen 
des Théâtre de l’inexprimé – erfährt die literarische Verarbeitung des Ersten 
Weltkriegs mithin eine thematische und eine formale Zuspitzung. Motive 
wie Einsamkeit, Leid, Resignation, aber auch Warten und Erwartung ge­
hen als Reaktion auf den Krieg in die Theaterstücke ein und verbinden 
sich mit einem neuen Darstellungsmodus, der dem Schweigen gegenüber 
dem Sprechen den Vorrang einräumt. Themen und Formen lassen schon 
erahnen, dass die Dramatiker des Théâtre de l’inexprimé keine souveränen 
und handlungsmächtigen, sondern ›schwierige‹ Protagonisten auftreten 
lassen, die sich ihrer Gefühle nicht bewusst sind oder diese nicht in Worte 
fassen können.40 Als ein paradigmatisches Drama des Théâtre de l’inexpri­

36 Vgl. Kane: The Language of Silence, S. 79.
37 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 174.
38 Vgl. Jean-Jacques Bernard: Mon ami le théâtre. Paris 1958, S. 161.
39 Trinchero: »Dès que nous avons vraiment quelque chose à nous dire, nous sommes obli­

gés de nous taire«, S. 657; ähnlich auch Kane: The Language of Silence, S. 80: »The ef­
fects of the war may be observed in Bernard’s increased sensitivity to and awareness of 
suffering, waiting, real or imagined threats, the prolonged duration of separation, the 
ambivalence of reunion, loneliness, monotony, and disquietude.«

40 Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 182, und Kane: The Language of Si­
lence, S. 80, teilen Bernards Dramen in diese beiden Gruppen ein: auf der einen Seite 
die früheren Stücke, in denen die Figuren sich über ihre Empfindungen im Klaren sind, 
sie aber nicht verbalisieren können, auf der anderen Seite die späteren Texte, in denen 
die Figuren kein Bewusstsein von ihren Gefühlen haben und doch unter ihrem Einfluss 
stehen. Martine, das im Folgenden besprochen wird, gehört zur ersten Gruppe.

V. Die Heimkehr des Helden

206

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mé gilt Martine von Jean-Jacques Bernard,41 das unter der Regie von Gas­
ton Baty am 9. Mai 1922 im Théâtre des Mathurins uraufgeführt wurde. 
Das aus fünf Bildern bestehende Stück spielt in den frühen Nachkriegsjah­
ren in einem kleinen Dorf im Pariser Umland und hat die unerfüllte Lie­
be eines Bauernmädchens zum Gegenstand. Nach einem Einkauf lernt sie, 
Martine, den Kriegsheimkehrer Julien kennen. Erst vor drei Wochen, so 
berichtet er, ist er aus Syrien zurückgekehrt.42 Die beiden verlieben sich 
ineinander und verbringen zwei harmonische Wochen, bis Juliens Verlob­
te Jeanne, der er sich vor dem Krieg versprochen hatte, im zweiten Bild 
die Bühne betritt. Gerade im Vergleich mit ihrer Bildung und Kultiviert­
heit kommt dem ehemaligen Kombattanten die unbedarfte Martine unzu­
länglich vor. Sie lässt er unglücklich zurück, heiratet Jeanne und gründet 
mit ihr eine Familie in der gemeinsamen Pariser Wohnung.

In der Forschung steht in der Regel Martine im Vordergrund und an 
ihrer Figur werden Strategien des Théâtre de l’inexprimé erläutert.43 Sie 
fasst ihre Gefühle, derer sie sich durchaus bewusst ist, nie in Worte und 
Juliens Abwendung erträgt sie genauso still-leidend wie Jeannes freund­
schaftliche Avancen. Aufschlussreich sind etwa die Wiedersehensszene 
zwischen Julien und Jeanne, die Martine wie versteinert beobachtet und 
während der sie sich weder artikulieren noch bewegen kann,44 oder auch 
die Episoden, in denen sich Jeanne ihr anvertraut und über ihre Liebe 
zu Julien spricht.45 Übersehen wird in den Interpretationen indes Juliens 

41 Jean-Jacques Bernard: Martine. Pièce en cinq tableaux. In: Théâtre I. Paris 1925, S. 95–
184.

42 Da Julien für drei Jahre im Osmanischen Reich abkommandiert war, ist davon auszuge­
hen, dass er sich nicht nur an den Kämpfen des Ersten Weltkriegs beteiligt hat, sondern 
auch am französisch-syrischen Krieg. 1916 hatten die Entente-Mächte Großbritannien 
und Frankreich das Sykes-Picot-Abkommen unterzeichnet, in denen sie ihre kolonialen 
Interessensgebiete im Nahen Osten festhielten. Zudem wurde der Einmarsch französi­
scher Truppen in den Orient verfügt, denn Frankreich hatte nach der gescheiterten Dar­
danellen-Operation im Frühjahr 1915 dort keine Soldaten mehr stationiert. Seit 1917 
unterstützten französische Truppen die Briten im Kampf gegen die Osmanen, besetzten 
nach dem Waffenstillstand von Moudros (30. Oktober 1918) das Gebiet des heutigen 
Syriens und Libanons und zerschlugen im Frühjahr und Sommer 1920 die bewaffneten 
Aufstände sowie das im März jenen Jahres ausgerufene arabische Königreich. Der Zeit­
abschnitt von 1917 bis 1920 entspricht in etwa dem Kriegseinsatz des jungen Manns in 
Martine.

43 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 182–187; Dorothy Knowles: 
French Drama of the Inter-War Years. London u.a. 1967, S. 113–115.

44 Vgl. Bernard: Martine, S. 126; ähnlich auch S. 157.
45 Vgl. ebd., S. 142–145 und 152–154.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

207

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gefühlsleben und auch seine Ohnmacht. In den ersten vier Bildern tritt 
er noch als charmanter, selbstsicherer und intelligenter junger Mann auf, 
der nicht schüchtern ist, sondern tut, was er will. In der Eroberung Mar­
tines wirkt er ebenso entschlossen – ständig sucht er Körperkontakt und 
nimmt ihre Hand, wohingegen sie nur verlegen den Kopf senkt oder 
das Thema wechselt46 – wie später in der Rückeroberung Jeannes. Das 
fünfte Bild eröffnet jedoch eine neue Perspektive auf die Figur. Seit der 
ersten Begegnung zwischen Martine und Julien sind eineinhalb Jahre ver­
gangen. Julien und Jeanne, die inzwischen in Paris leben und einen Sohn 
geboren haben, besuchen das Dorf für zwei Tage, um den Verkauf des 
Hauses der verstorbenen Großmutter zu regeln. Kurz vor Ende des Stücks 
treffen Martine und Julien aufeinander. Julien, der Martine unverwandt 
anschaut, fühlt sich unwillkürlich an die gemeinsame Zeit erinnert und 
vergessene Gefühle drängen an die Oberfläche:

Ah! je me serais fiancé ailleurs aussi bien... Mais à Grandchin, j’ai connu 
quelque chose qui n’existe pas ailleurs... (Il s’interrompt et soudain.) Qu’est-ce 
que je vous raconte-là? [...] après l’avoir regardée un instant. ... Je voudrais savoir... 
autre chose... Moi, Martine, j’attache beaucoup d’importance... au souvenir... 
J’ai l’air un peu léger, oublieux, mais ce n’est qu’une apparence. Ce qui a laissé 
une trace en moi ne s’efface plus... Il y a un moment... où nous étions très amis... 
Vous vous rappelez? (Martine reste immobile, sans répondre.) Moi, je me rappelle... 
Je me rappellerai toujours...47

Juliens Verunsicherung, die sich in den zahlreichen Pausen widerspiegelt, 
enthüllt eine tieferliegende Wahrheit und insinuiert stärkere, uneingestan­
dene Gefühle für Martine. Während er nach Worten ringt, bleibt sie 
zunächst still, um ihn dann zu konfrontieren:

Julien Enfin... enfin... vous vous sentez heureuse?...
Martine Mais pourquoi me le demandez-vous encore?...
Julien Vous ne regrettez rien?
Martine Quoi donc?
Julien Il n’y a pas un moment de votre vie que vous vous rappelez 

avec plus d’attendrissement? (Elle baisse la tête.) ... Si, si, Martine, 
dites-moi que vous gardez un coin dans votre cœur pour le beau 
mois de juillet où nous nous sommes rencontrés sur la route... 
Moi, je n’y penserais jamais sans émotion.

46 Vgl. ebd., S. 101–105 und 109–114.
47 Ebd., S. 174–176.

V. Die Heimkehr des Helden

208

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Martine, 
bouleversée. 

Pourquoi me dites-vous ça? Pourquoi me dites-vous ça?

Julien ... J’ai cru que vous aviez oublié.
Martine Mais je ne vous ai rien dit, monsieur Julien... Je croyais que vous 

vouliez que j’aie oublié... Alors qu’est-ce que vous voulez?
Julien, incer­
tain. 

Ce que je veux?... Mais... savoir que vous pensez encore à... à...

Martine A quoi est-ce que ça sert, monsieur Julien?
Julien ... A rien...48

Julien findet keine Worte für seine Gefühle, aber er verrät sich zwischen 
den Zeilen. Er zögert und deutet an, ohne seine Liebe zu gestehen, und 
will sich zugleich Martines Zuneigung versichern. Ihre Tränen deutet er 
als Liebesbeweis, und die Körpersprache der beiden lässt die Möglichkeit 
einer gegenseitigen Annäherung erahnen:

Elles [des larmes] sont trop bonnes; elles me prouvent que pour vous aussi... le 
souvenir... Ah! je vous jure qu’en entrant je n’avais pas l’intention de vous parler 
ainsi. Quelle émotion m’a pris?... Voyez-vous... rien ne meurt... Ne tremblez pas, 
Martine... Ce n’est pas péché, ce que je vous dis... Il n’est pas défendu de s’atten­
drir sur le passé... un instant... (Sa voix se mouille.) Un instant... (Machinalement, 
les yeux suppliants, il tend les bras. Martine frémit, effarée, le regard perdu.) Non, 
non, ne tremblez pas... (Il s’avance. Martine plie légèrement, honteuse, mais déjà 
prête à s’abandonner.) Martine... Martine...49

Doch dann übernimmt die Vernunft die Herrschaft. Julien wendet sich 
jäh ab und die angedeutete Lösung, die sich seit Jeannes Auftritt im 
zweiten Bild aufschiebt, bleibt aus:

(Et soudain il semble hésiter. Son regard se charge d’inquiétude. Ses bras fléchissent 
lentement... Gêné, gauche, il lui prend la main, simplement.) Avant de vous quitter... 
je... vous souhaite d’être heureuse, Martine... (Brusquement, il s’écarte. Martine reste 
debout, devant la table, la poitrine soulevée par des sanglots contenus. Julien murmure 
entre ses dents.) Qu’est-ce qui m’a pris?... Qu’est-ce que j’ai dit là?...50

Julien hat seinen Emotionen freien Lauf gelassen, mehr noch, er wurde 
von ihnen übermannt (»Qu’est-ce qui m’a pris?«), und erst im letzten 
Moment kann er ihrer Herr werden. Er stößt Martine ein zweites Mal 
zugunsten der Beziehung mit Jeanne von sich. In der Tat erinnert Juliens 

48 Ebd., S. 177f.
49 Ebd., S. 179.
50 Ebd.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

209

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Reaktion an das Ende ihrer Beziehung im zweiten Bild. Als Jeanne anreist, 
ist Julien noch mit Martine zusammen, doch er fühlt sich umgehend zu 
Jeanne hingezogen. Als sie das Zimmer betritt, betrachtet er sie flüchtig 
und geht dann, nach einem kurzen inneren Kampf, zu ihr hin: »Julien la 
regarde et paraît un instant en proie à un débat intérieur. Et soudain il 
fait un pas vers elle.«51 Ebenso brüsk wie Julien sich Jeanne im zweiten 
Bild zuwendet, so plötzlich (»soudain«, »brusquement«) wendet er sich 
von Martine im fünften Bild ab. Sein überstürztes Verhalten gewinnt auf 
diese Weise den Anschein einer Flucht. Es stellt sich folglich die Frage, 
weshalb Julien Martine trotz seiner Gefühle verlässt. Die Antwort ist in 
der gemeinsamen Sprache zu suchen, die Julien und Jeanne sprechen und 
zu der Martine keinen Zugang hat. Kurz bevor Jeanne auftritt, betrachtet 
Julien ein Kornfeld, das ihn an ein Füllhorn erinnert und ihn ein Gedicht 
André Chéniers zitieren lässt. Martine versteht weder den Vergleich noch 
kennt sie den Text. Jeanne hingegen assoziiert das gleiche Bild und kann 
die Verse vervollständigen.52 Mit Jeanne teilt Julien eine »langage de ce 
qui ne s’exprime pas«.53 Sie verstehen sich ohne viele Worte, wohingegen 
sich Julien erst umständlich erklären muss, bis Martine ihn begreift. Die 
ländliche Martine und der bürgerliche Julien gehören zwei getrennten 
Welten an und die Distanz zwischen ihnen können sie nicht umstandslos 
überbrücken. Julien geht, indem er an die Beziehung zu Jeanne anknüpft, 
letztlich den Weg des geringsten Widerstands.

Zwei Kriegsheimkehrer stehen auch im Zentrum eines anderen Stücks 
des Théâtre de l’inexprimé, das schon vor Martine entstand – uraufgeführt 
wurde es am 6. März 1920 am Théâtre du Vieux-Colombier durch Jacques 
Copeau – und ebenso den Status eines Klassikers des Théâtre de l’inexprimé 
erlangt hat: Le paquebot Tenacity von Charles Vildrac.54 Vildrac wird meist 
dem Théâtre de l’intimité zugerechnet, das durchaus Parallelen zum Théâtre 
de l’inexprimé aufweist. May Daniels zufolge seien fast alle Dramen des 
Théâtre de l’inexprimé ›intimiste‹, da sie kleine Leute und alltägliche Situa­
tionen in den Mittelpunkt stellen, aber nicht jedes Drama des Théâtre de 

51 Ebd., S. 125 (Hervorh. d. Verf.).
52 Vgl. ebd., S. 123f. und 130f.
53 Ebd., S. 130.
54 Charles Vildrac: Le paquebot Tenacity. Comédie en trois actes, Paris 1920. Ebenso wie 

Martine findet Le paquebot Tenacity Eingang in die Forschung zum Théâtre de l’inexpri­
mé: Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 120–134; Knowles: French Drama 
of the Inter-War Years, S. 122f.; außerdem Éliane Tonnet-Lacroix: Après-guerre et sensi­
bilités littéraires (1919–1924). Paris 1991, S. 146.

V. Die Heimkehr des Helden

210

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


l’intimité greife auf Strategien des Théâtre de l’inexprimé zurück.55 In Le 
paquebot Tenacity verbindet Vildrac beides: Er bedient sich den Verfah­
rensweisen des Verschweigens und Verschleierns (Théâtre de l’inexprimé), 
um das Schicksal zweier Kriegsheimkehrer aus der Arbeiterklasse (Théâtre 
de l’intimité) zu gestalten. In der unmittelbaren Nachkriegszeit wollen die 
beiden Männer – Bastien und Ségard – der wirtschaftlichen Krise Frank­
reichs entfliehen und nach Kanada emigrieren. In einer nicht näher be­
zeichneten Hafenstadt stellen sie fest, dass sich ihre Reise wegen eines 
Schadens am Schiff um einige Wochen verzögern wird. Sie beschließen, 
sich im Gasthaus der Mme Cordier, in dem alle drei Akte spielen, einzu­
mieten und sich als Hafenarbeiter zu verdingen. Die offene Tür des Lokals 
gibt den Blick auf die ankernden Schiffe frei und erinnert daran, dass Sé­
gard und Bastien auf der Durchreise sind. Sie befinden sich an einem Zwi­
schenort, weil sie die Heimat Paris verlassen, die neue in Kanada noch 
nicht erreicht haben. Während ihres Aufenthalts verlieben sich beide in 
die Kellnerin Thérèse. Der eine, Ségard, ist schüchtern und zurückhal­
tend, der andere, Bastien, forsch. Er nutzt die Wartezeit, verführt Thérèse 
und stiehlt sich mit ihr am Ende davon, um an einem anderen Ort ein 
neues Leben zu beginnen.

An der Textoberfläche präsentiert das Drama zwei dichotome Charakte­
re. Bastien ist selbstsicher und zielstrebig, entschlossen und willensstark. 
Er ist der Urheber des Auswanderungsplans, ist gegenwarts- und zukunfts­
orientiert. Der verträumte und gerne in Erinnerung schwelgende Ségard 
hingegen nimmt die Rolle des Mitläufers ein und macht sich abhängig 
von seinem Freund. Selbst ist er zögerlich und bringt nicht genügend Ent­
schlusskraft auf, um eigene Wünsche durchzusetzen. Bastien begleitet er 
eigentlich nur unfreiwillig, er würde lieber bleiben, lässt sich aber mitzie­
hen. Seine Gefühle für Thérèse verheimlicht er. Obwohl Thérèse sich stär­
ker für Ségard zu interessieren scheint, lässt sie sich von Bastien erobern, 
wohingegen Ségards leise Andeutungen einer gemeinsamen Zukunft ver­
hallen. In dieser Hinsicht räumt der Text dem forschen Bastien deutlich 
mehr Selbstbestimmung und Entscheidungsmacht ein. Doch seine ausge­
prägte Agency entpuppt sich beim genaueren Hinsehen als Täuschung, 
sowohl was die Auswanderung als auch die Beziehung zu Thérèse betrifft. 
Zunächst zur geplanten Emigration: Bastien berichtet im Gasthaus, dass 
er und Ségard mit der Société Franco-Anglaise einen Vertrag geschlossen 

55 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 115f.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

211

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben, der vorsieht, dass die Gesellschaft die Reisekosten übernimmt und 
sie beide im Gegenzug eine Ausbildung in einem landwirtschaftlichen 
Betrieb vor Ort absolvieren. Nach einem Jahr sollen sie eigene Ländereien 
erhalten, die sie bewirtschaften und binnen zehn Jahren abbezahlen müs­
sen. Das Arrangement interpretiert Bastien als Gelegenheit zu absoluter 
Freiheit. Doch schon seine Formulierungen, in denen er und Ségard die 
grammatische Funktion des Objekts einnehmen, machen stutzig: »elle [la 
société franco-anglaise] vous expédie à ses frais au Canada [...], on vous 
donne du terrain et l’on vous installe.«56 Der Einwand des luziden Stamm­
gasts Hidoux, man werde sie dort einschränken und ausbeuten,57 stattet 
Bastiens Traum von der Freiheit mit dem nötigen Wirklichkeitssinn aus. 
Seine Pläne erweisen sich als die Fortsetzung der Fremdbestimmung, die 
im Krieg begann. Denn das Dasein als Soldat war gleichfalls Arbeit, wie 
Bastien recht früh im Drama konstatiert:

Nous sortons de faire la guerre. On travaillait depuis six ans dans les casernes ou 
sur la Meuse, ou sur la Marne ou sur la Somme, dans les jolis chantiers du gou­
vernement. C’est chez ce patron-là que nous sommes restés le plus longtemps 
depuis notre sortie d’apprentissage.58

Auch in der Beziehung zu Thérèse handelt und entscheidet Bastien nicht 
autonom. Während sich ihm seine Entscheidung gegen Kanada und für 
sie als purer Willensakt darbietet – »La vraie liberté, c’est de changer brus­
quement de route, à son gré«59 –, durchschaut Hidoux wiederum die im 
Untergrund wirkenden Mechanismen und kehrt Bastiens Abhängigkeit 
von Thérèse hervor: »Bastien s’est trouvé pris et bien pris comme un gosse 
qu’il est. Il l’a eue tout de suite dans la peau. Et comme elle ne veut 
pas partir au Canada, il reste ici.«60 In der Tat schlägt Thérèse Bastiens 
Angebot, ihn auf der Reise zu begleiten, aus und ihre Weigerung bedingt 
letztlich seinen Meinungswandel.

In Le Paquebot Tenacity eingelassen sind allgemeinere Reflexionen über 
Willensfreiheit bzw. genauer über die Unfreiheit individueller Willens­
entscheidungen, die von Hidoux angestellt und auf Bastien und Ségard 
projiziert werden. Die Menschen teilt Hidoux in zwei Kategorien ein, die 

56 Vildrac: Le paquebot Tenacity, S. 33.
57 Vgl. ebd., S. 83.
58 Ebd., S. 28f. (Hervorh. d. Verf.).
59 Ebd., S. 113.
60 Ebd., S. 128.

V. Die Heimkehr des Helden

212

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


je von einem der beiden Ex-Kombattanten repräsentiert werden. Auf der 
einen Seite stehen die,

qui sont dans la vie comme des bouchons sur un fleuve. Un temps ils iront rêver 
et se dandiner dans une anse ou entre les roseaux. Ils y resteront même si c’est 
leur chance. Sinon, un remous, et les voilà qui démarrent, les voilà repartis.61

Diese Menschen lassen sich, wie Ségard, auf dem Fluss des Lebens treiben 
und verharren solange an einem Ort, bis sie von der Strömung weitergezo­
gen werden. Auf der anderen Seite stehen die Menschen, die, wie Bastien, 
einem Wetterhahn (»girouettes«) gleichen: »Ils sont bien fiers et assurés 
parce qu’ils ont un pivot. Et ils parlent de leur volonté, de leur décision.«62 

Doch, so führt Hidoux aus, sie geben nur den Anschein von Willensstärke 
und Entschlusskraft, denn sie sind genauso von der Windrichtung abhän­
gig wie die ›Korken‹ von der Flussströmung: »La flèche de la girouette 
aussi a l’air ferme, quand le vent est établi. Mais ça n’empêche pas le 
vent de tourner un jour.«63 So sind es, folgt man Hidoux, die Umstände, 
die über das Leben des Einzelnen entscheiden: »quand on décide, on ne 
fait qu’obéir à la force des choses et alors on n’exécute qu’à la dernière 
extrémité, car le cours des évènements peut des fois changer.«64 Auf Hand­
lungsebene beglaubigen Ségards Unselbstständigkeit und Folgsamkeit so­
wie Bastiens nur vermeintliche Entschiedenheit das, was Hidoux diskursiv 
mithilfe der Wind- und Wassermetapher ausführt. Le paquebot Tenacity 
stellt somit ein autarkes Leben grundsätzlich infrage und impliziert, eine 
freie Willensentscheidung sei nie möglich.65 Der Name des Schiffs (und 
des Dramas) Tenacity, den Bastien nur allzu gern als seine und Ségards 
Devise aufnimmt, lässt sich ergo nur ironisch verstehen: Das homophone 
»ténacité«, eines der Schlagworte der französischen Durchhalterhetorik, 
bedeutet Hartnäckigkeit oder Beharrlichkeit, und das sind Eigenschaften, 
die den beiden Figuren im Erkennen und Verfolgen eigener Ziele abge­
hen.

Auch wenn die Beobachtungen zur Determiniertheit des Menschen in 
Le paquebot Tenacity Allgemeingültigkeit beanspruchen, so stellt Vildrac
eine Beziehung zwischen der fehlenden individuellen Agency und dem 
Ersten Weltkrieg her, weil er zwei Kriegsheimkehrer als Protagonisten 

61 Ebd., S. 135f.
62 Ebd., S. 136.
63 Ebd., S. 129.
64 Ebd., S. 130.
65 Ähnlich Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 133.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

213

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wählt, und zwar solche, die auch die großen Materialschlachten miterlebt 
haben. Dass der Krieg die Kombattanten verändert hat, darauf macht 
Bastien aufmerksam:

Et puis [...], tu ne te vois pas après ces quatre ans dont tu sors ta peau par 
miracle, quatre ans sans compter trois ans de service avant et dix mois de caserne 
après, tu ne te vois pas rentrer comme si rien n’avait été [...]!66

Das Ereignis des Ersten Weltkriegs führte bei Charles Vildrac – wie auch 
bei Jean-Jacques Bernard – also zu erheblichen Zweifeln an der menschli­
chen Selbstbestimmtheit. Die Überbetonung des Fatums und umgekehrt 
die Schmälerung menschlicher Handlungsmacht in ihren Texten sind 
durchaus dem Ersten Weltkrieg geschuldet.67 Damit einher geht – und 
dies gilt ebenso für Bernard und Vildrac wie auch für Hofmannsthal – 
eine neue Theaterästhetik, die über weite Strecken des Dramenverlaufs 
auf Handlung im aristotelischen Sinne verzichtet und stattdessen das 
Innenleben der Figuren ohne äußere Konflikte entfaltet.68 Während die 
Aussprache der Protagonisten in den Texten des Théâtre de l’inexprimé 
gänzlich ausbleibt und die Aussicht darauf durch die Abreise einer der 
Figuren endgültig zunichtegemacht wird, verzögert sie Hofmannsthal
durch die von Kari angerichteten Konfusionen und die missglückte erste 
Unterredung mit Helene. Die Ohnmacht der Figuren übersetzen Vildrac, 
Bernard und Hofmannsthal zudem in eine indirekte Kommunikation, die 
wesentlich von Stillschweigen, Zurückhaltung, Anspielungen und Mehr­
deutigkeiten sowie gestischem Spiel geprägt ist. Macht- und Sprachverlust 
gehen Hand in Hand.69

Angesichts der Zwangsläufigkeit des Geschehens und der geringen per­
sonalen Agency präsentiert der Schluss von La paquebot Tenacity die An­
erkennung des Schicksals als undurchschaubare Macht und die Ergeben­
heit in das Schicksal als adäquate Lebenseinstellung. Diesen Fatalismus 
verdichtet Vildrac in einem dem Text vorangestellten Zitat des humanisti­
schen Schriftstellers François Rabelais: »Les destinées meuvent celui qui 

66 Vildrac: Le paquebot Tenacity, S. 29.
67 Vgl. auch Tonnet-Lacroix: Après-guerre et sensibilités littéraires, S. 146.
68 Tonnet-Lacroix (ebd., S. 147) sieht darin Vorläufer zu Eugène Ionesco und Samuel Be­

ckett.
69 Vgl. ebd., S. 146: »Le ›Théâtre de silence‹ est aussi un théâtre de l’impuissance, où le 

drame reste latent dans la grisaille de la vie quotidienne [...].«

V. Die Heimkehr des Helden

214

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


consent, tirent celui qui refuse.«70 So hat Ségard am Dramenende verstan­
den, dass er Thérèse für immer verloren hat, und er fügt sich in das von 
Bastien geplante Vorhaben. Resigniert, aber bestimmt verlässt er Mme 
Cordiers Café. Gerade in dieser letzten Szene kommen die Gestaltungs­
mittel des Théâtre de l’inexprimé zum Tragen. Kurze Augenblicke der Stille 
zeigen Ségards Kummer über seinen Verlust wie auch seine Verständnislo­
sigkeit angesichts des Verrats durch den Freund an, veranschaulichen aber 
auch seine Entwicklung. Auf die erste Stille folgt die Frage nach Thérèses 
und Bastiens Plänen, nach der zweiten hadert Ségard mit sich und dem, 
was er nun tun soll, und nach den letzten beiden beschließt und bekundet 
er, alleine nach Kanada zu emigrieren.71 Die Morgendämmerung unter­
malt die Aufbruchsstimmung.

Bezeichnend für die beiden Dramen des Théâtre de l’inexprimé ist die 
absolute Abwesenheit von Heldendiskursen. Keine der Figuren drückt 
ihre Vorstellung von militärischem Heldentum aus oder problematisiert 
das Heroische vor dem Hintergrund des totalisierten Kriegs. Heldenbilder 
werden lediglich über die Biographien der männlichen Protagonisten 
aufgerufen, die allesamt mehrere Jahre im Krieg dienen mussten. Doch 
mehr als der Einsatzort (Syrien, Verdun) wird nicht genannt. Insofern 
damit aber ein bestimmter Soldatentypus verbunden ist – der Abenteurer 
und der Frontkämpfer –, sind die unfreien und unsouveränen Figuren 
kontrastiv auf diese bezogen. Implizit werden die Heldenideale als wirk­
lichkeitsfern und unglaubwürdig verabschiedet, die fehlende Nennung im 
Text performiert ihre Nichtigkeit. Ähnliches gilt für den Krieg, über den 
nicht diskutiert wird. Wie das militärische Heldentum bildet der erlebte 
Krieg lediglich eine schemenhafte Folie, vor der die Handlung erwächst.

Im Gegensatz zu den Vertretern des Théâtre de l’inexprimé vermag Hof­
mannsthal der neurotischen Hemmung seines ›schwierigen‹ Protago­
nisten etwas Positives abzugewinnen. Er schreibt seiner Kriegs- bzw. 
Nahtoderfahrung einen Lernprozess ein, der erstens zu einer Infragestel­
lung der tradierten Werteordnung und Lebensweise in der Gesellschaft 
befähigt. Kari grenzt sich in seinem Verhalten von den Wiener Aristokra­
ten ab, macht auf ihre Unzulänglichkeiten wie etwa die Oberflächlichkeit 

70 Vildrac: Le paquebot Tenacity, S. 9. Das Zitat entstammt einem posthum erschienenen 
Fortsetzungstext der Pantagruel-Geschichte und lautet korrekt: »Les destinées mènent 
celui qui consent, tirent celui qui refuse.«

71 Vgl. ebd., S. 132–134. Zu Vildracs Einsatz der Pausen als Zeichen mentaler Veränderun­
gen vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 130.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

215

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Scheinhaftigkeit ihres Sprechens und Tuns aufmerksam und bietet 
ein alternatives Modell an. Zweitens versetzt das Kriegserlebnis Kari in die 
Lage, zwischen ›Zufälligem‹ und ›Notwendigem‹ zu unterscheiden. Eben­
so wie er in dem »Hierhin- und Dorthingeworfenwerden und der Stumpf­
heit und Todesangst« im Graben eine »Notwendigkeit« erkennen lernte, 
welche die nur scheinbare Kontingenz des Kriegsgeschehens aushebelte, 
kann er nun die notwendigen, natürlichen, beständigen Bindungen »zwi­
schen Männern und Frauen« von den flüchtigen und zufälligen abgren­
zen.72 Beide Aspekte münden in die Ehe zwischen Kari und Helene, die in 
der Verlobungsszene antizipiert wird. Erstens begründet ihre Beziehung 
ein Gesellschaftsmodell, in dem die Sprache ihre Funktion des Verständ­
lich-Machens und Verstehens zurückgewinnt. Zweitens wird die Bezie­
hung als eine notwendige präsentiert, die sich aus dem Wirrwarr der kurz­
lebigen und willkürlichen Verhältnisse herausschält.73 Die positive Aufla­
dung des Kriegserlebnisses setzt sich im Schwierigen auch an anderer Stelle 
fort, an der Hofmannsthal den Krieg als heroische Bewährung romanti­
siert, nämlich dann, wenn Kari Adolf Hechingens Soldatentum bewun­
dert. Beide waren gemeinsam »im Winter Fünfzehn, zwanzig Wochen in 
der Stellung in den Waldkarpathen«, wo sie »das letzte Stückl Brot mitein­
ander geteilt« haben und Hechingen »vis-à-vis dem Tod sich eine solche 
Ruhe bewahrt hätte«.74 Hofmannsthal verklärt Kameradschaft, Opferbe­
reitschaft und stoische Todesverachtung der österreichischen Frontsolda­
ten. Mit der Wahl der Karpaten als Schlachtenort rekurriert er auf seinen 
am 23. Mai 1915 in der Neuen Freien Presse erschienenen Aufsatz Geist der 
Karpathen, in dem er das Durchhaltevermögen und die Selbstüberwin­
dung der sogenannten Karpatenkämpfer unverhohlen heroisiert. Er preist 
das »Heer, das kriegsgewohnteste, unüberwindlichste, das seit den Tagen 
des Prinzen Eugen unter dem Doppeladler gefochten hat«,75 und feiert das 
Verdienst der Kombattanten:

72 Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 87. Vgl. dazu auch Honold: Die Geburt der Eheko­
mödie, S. 47f.

73 Kari zu Helene: »Aber nein, an Ihnen ist ja nicht die Schönheit das Entscheidende, son­
dern etwas ganz anderes: in Ihnen liegt das Notwendige.« (Hofmannsthal: Der Schwie­
rige, S. 99) Zugleich konterkariert Hofmannsthal sein Konzept der ›höheren Notwen­
digkeit‹, wenn Kari es auch auf die dysfunktionale Ehe von Adolf und Antoinette an­
wendet (vgl. ebd., S. 40).

74 Ebd., S. 18.
75 Hugo von Hofmannsthal: Geist der Karpathen. In: Sämtliche Werke XXXIV: Reden 

und Aufsätze 3: 1910–1919. Hrsg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und Klaus-
Dieter Krabiel. Frankfurt a.M. 2011, S. 162–166, hier S. 163.

V. Die Heimkehr des Helden

216

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sieben Monate, zweihundert Tage und Nächte – und das unsagbare Ausharren, 
das heldenhafte Vor, immer wieder, und das heldenhaftere Zurück, diese sieg­
reichen Rückzugsgefechte, dies innerliche Überlegenbleiben im scheinbaren 
Unterliegen; Geduld, kostbarer als Mut [...] und über dem allen jenes unaufhör­
liche Gebet von Männern: Ich will!76

Die Umwertung des passiven Aushaltens und des bewegungslosen Sta­
gnierens zu tapferem Ausharren, dynamischem Fechten und mutigem 
Anerkennen des heroischen Auftrags im Essay, das auf ganzer Linie mit 
den staatlich-propagandistischen Vorgaben liegt, ist durch die Figur des 
Kriegstraumatikers Kari im Schwierigen lediglich zurückgenommen, nicht 
aber getilgt. Beide Kriegsdeutungen – Heldentum und Trauma – bleiben 
in einem unauflösbaren Widerspruch nebeneinander bestehen.

Der gefallene Held: Sean O’Caseys The Silver Tassie (1928)

Neben dem willensschwachen Kari präsentiert Hofmannsthal in Der 
Schwierige einen zweiten Kriegsheimkehrer, Adolf Hechingen, der nach 
seiner Heimkehr durchaus den Willen aufbringt, seine Frau Antoinette, 
die ein Verhältnis mit Kari unterhielt, zurückzugewinnen. Hechingen 
bemüht sich, die Ehe wiederherzustellen, doch seine ungelenken Annähe­
rungsversuche in der fünften Szene des letzten Akts lassen Antoinette 
irritiert und etwas verärgert zurück. Seine hochtrabenden, verkünstelten 
Worte konterkariert sie mit lakonischen Antworten, etwa: »Ado, ich bitt’ 
dich um alles, red’ nicht mit mir, als wenn ich eine Speisewagenbekannt­
schaft aus einem Schnellzug wäre.«77 Die Aussprache endet für Hechin­
gen wenig verheißungsvoll: Antoinette lässt ihn unter Vorschützung von 
Migräne im Vorsaal der Altenwyls stehen und fährt ohne ihren Mann 

V.1.2.

76 Ebd., S. 164f. Ähnlich patriotisch und verherrlichend äußert sich Hofmannsthal in an­
deren Kriegsschriften, etwa in Die Bejahung Österreichs (1914) und Die Taten und der 
Ruhm (1915). Zu seiner Kriegspublizistik vgl. Christian Soboth: Berichterstatter, Dich­
ter, Priester und Prophet. Ämter und Rollen in Hugo von Hofmannsthals Kriegspubli­
zistik / Reporter, Poet, Priest and Prophet. Posts and Parts in Hugo von Hofmannsthal’s 
Journalism of War. In: Thomas F. Schneider (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbil­
dung. Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie und 
Film / The Experience of War and the Creation of Myths. The Image of »Modern« War 
in Literature, Theatre, Photography, and Film. Bd. 1: Vor dem Ersten Weltkrieg. Der 
Erste Weltkrieg / Before the First World War. The First World War. Osnabrück 1999, 
S. 215–232.

77 Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 119.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

217

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ab. Durch die Entfremdung der beiden Eheleute und das einseitige, 
vergebliche Werben des Mannes ist Hechingen den Protagonisten vieler 
Heimkehrerdramen deutlich näher als Kari, der weder verheiratet ist noch 
Ablehnung seitens der Frau erfährt. Verbunden mit dem Typus des ver­
stoßenen Rückkehrers, der das Präfigurat der Odyssee negativ umdeutet, 
ist im westeuropäischen Theater eine spezifische Figurenkonstellation, 
bestehend aus der Frau, dem betrogenen Ehemann und dem neuen Lieb­
haber,78 sowie ein spezifisches Handlungsgerüst, in dem der ehemalige 
Kombattant verzweifelt um seine Frau kämpft. Der sehr kurze Einakter 
The Sun von John Galsworthy (1922)79 macht dieses Stereotyp mittels ei­
nes Spiels von Erwartungen an den Kriegsheimkehrer und Enttäuschung 
durch sein abweichendes Verhalten sinnfällig. Den Irritationseffekt, der 
sich mit seinem Auftreten einstellen wird, steigert in The Sun der idylli­
sche Handlungsort, der mit dem strahlenden Sonnenschein, dem ruhig 
fließenden Bach, den Maiblumen und dem singenden Kuckuck aufs Äu­
ßerste mit der dargestellten Handlung kontrastiert. Galsworthy nutzt für 
seinen als ›Szene‹ untertitelten Text die für Heimkehrergeschichten cha­
rakteristische Konstellation der drei genannten Figuren, die im Personen­
verzeichnis als Typen adressiert werden und sich untereinander mit bei­
nah klischeehaften Vornamen anreden: The Girl (Daisy), The Man (Jim), 
The Soldier (Jack). Vor dem Krieg war Daisy mit Jack liiert, begann dann 
aber eine Beziehung mit Jim, der wegen einer Verletzung frühzeitig aus 
dem Kriegsdienst entlassen wurde. Jack, dessen Rückkehr erwartet wird, 
weiß von alldem nichts. In der ersten Hälfte des Einakters, in der Daisy 
und Jim auf Jack warten, herrscht eine erwartungsvolle Spannung. Daisy 
sorgt sich, wie Jack die Trennung aufnehmen wird, und fürchtet, ihn zu 

78 Leonhard Frank dekliniert diese Dreierkonstellation in seinem Schauspiel Karl und An­
na regelrecht durch: Die Hauptfiguren Anna, Karl und Richard stehen in einem solchen 
Verhältnis; Maries Schwager flieht angesichts eines neuen Liebhabers an die Front zu­
rück, wo er binnen weniger Tage fällt; der Postaushelfer und der Schlosser haben Ehe­
frau wie Liebhaber erschossen; ein Nachbar verprügelt seine Frau wegen des Ehebruchs; 
ein anderer arrangiert sich mit der Situation und lässt den Liebhaber bei sich wohnen; 
der Geliebte einer weiteren Bekannten hat seinen Platz freiwillig geräumt; vgl. dazu 
auch Rolf Parr: Emigranten/Kriegsheimkehrer. Zwei Modelle der (Un‑)Gastlichkeit 
und das Phänomen der fehlenden Sprache. In: Evi Fountoulakis/Boris Previšić (Hrsg.): 
Der Gast als Fremder. Narrative Alterität in der Literatur. Bielefeld 2011, S. 229–246, 
hier S. 237.

79 John Galsworthy: The Sun. A Scene. In: The Forest and Six Short Plays. Leipzig 1928, 
S. 239–248. The Sun wurde 1922 ohne großes Aufsehen am Liverpool Playhouse urauf­
geführt und spielt in der heutigen Forschung keine Rolle.

V. Die Heimkehr des Helden

218

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verletzen. Jim wiederum rüstet sich mit einem Messer aus, um auf einen 
potentiellen Angriff vorbereitet zu sein. Jacks Auftritt, der den zweiten 
Teil der ›Szene‹ einnimmt, bricht mit den Erwartungen des Liebespaars. 
Anstatt den Rivalen zu attackieren und Daisy anzuflehen, akzeptiert Jack 
die neue Situation ohne Groll. Seine fröhliche Stimmung ist ungetrübt, 
sein Lachen ungebrochen:

The Man. [Fiercely] [...] I’ve took her.
The Soldier. That’s all right, then. You keep ’er. I’ve got a laugh in me you 

can’t put out, black as you look! Good-bye, little Daisy!80

Sein Verhalten begründet Jack damit, Trauer und Trübsinn nach der 
›Kriegshölle‹ abgeschworen zu haben.81 Daisy und Jim können – mögli­
cherweise ebenso wenig das Publikum – Jacks Verhalten nicht begreifen, 
eben weil er nicht dem archetypischen Heimkehrer entspricht. Die einzi­
ge Erklärung für sein Auftreten ist in ihren Augen eine Kriegspsychose 
und so vermuten sie, er sei wahnsinnig geworden. Nur auf diese Weise 
können sie Jacks ungewöhnliches Betragen in ihren Verstehenshorizont 
einhegen. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass ein Kriegsheimkehrer, 
der sich gefasst über die neuen Verhältnisse erhebt und durch unerschüt­
terlichen Gleichmut eine überlegene Position bezieht, als deviant ange­
sehen wird. Nur der bei der Heimkehr gebrochene Held scheint glaub­
würdig. Kennzeichnend für die westeuropäische Heimkehrerdramatik ist 
konsequentermaßen ein von seiner Heimat entfremdeter Heimkehrer.

Auffällig ausgeprägt und darüber hinaus an eine Reflexion des Heroi­
schen gebunden ist dieses Figuren- und Handlungsschema in der Tragiko­
mödie The Silver Tassie des gebürtigen Iren Sean O’Casey.82 Nachdem 
William Butler Yeats als Leiter des Dubliner Abbey Theatre das Drama ab­
gelehnt hatte, wurde es in London am 11. Oktober 1929 im Apollo The-
atre uraufgeführt.83 Die Heimkehr inszeniert O’Casey ausschließlich im 

80 Ebd., S. 246f.
81 Vgl. ebd., S. 245 und 247f.
82 Sean O’Casey: The Silver Tassie. A Tragi-Comedy in Four Acts. Stage Version. In: 

Collected Plays II. London u.a. 1968, S. 1–111. The Silver Tassie gilt als der bedeutendste 
Beitrag zur Antikriegsliteratur im britischen Theater der 1920er-Jahre (vgl. Heinz Ko­
sok: The Silver Tassie and British Plays of the First World War. In: AAA 10 [1985] 1/2, 
S. 91–96, hier S. 91).

83 Die Kontroverse, die sich im Zuge dessen zwischen O’Casey und Yeats entspann, domi­
niert das Gros der Forschungsarbeiten zu The Silver Tassie, wohingegen sich nur wenige 
dezidiert mit Form und Inhalt beschäftigen. Aufschlussreich für die auch in vorliegen­

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

219

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


letzten der vier Akte, wohingegen die ersten drei dem Aufbruch an die 
Front, den Erfahrungen im Kriegsgebiet sowie dem Aufenthalt im Kran­
kenhaus gewidmet sind. Protagonist ist Harry Heegan, der sich vom at­
traktiven und gefeierten Fußballspieler des ersten Akts zum verbitterten 
und vereinsamten Kriegsinvaliden des dritten und insbesondere vierten 
Akts entwickelt. Mithilfe der Divergenzen zwischen Beginn und Ende des 
Dramas einerseits und der Kontrast- und Korrespondenzrelationen zwi­
schen Harry und den Nebenfiguren andererseits werden in The Silver 
Tassie gängige Heldenbilder aufgerufen und im Kontext des Grabenkriegs 
dekonstruiert. Außerdem werden die gesellschaftlichen Strukturen offen­
gelegt, vor deren Hintergrund sie allererst wirksam werden können.

Das Heldenbild, das O’Casey in The Silver Tassie zunächst entwirft, 
ist dasjenige eines Sporthelden, den Harry Heegan im ersten Akt uneinge­
schränkt verkörpert. Er tritt als gefeierter, von Männern und Frauen glei­
chermaßen umjubelter Fußballstar auf, der während eines Fronturlaubs 
das Siegtor für seine Mannschaft schießt. In seiner Figur bündelt O’Casey
Eigenschaften, die in dem von ihm dargestellten irischen Arbeitermilieu 
als Männlichkeits- und Heldenideale gelten. Neben sportlichem Erfolg, 
den der titelgebende, silberne Preispokal symbolisiert, sind das vor allem 
physische Stärke bis hin zu Gewalttätigkeit sowie sexuelle Potenz. Erste­
res kommt in dem texteröffnenden, bewundernden Gespräch zwischen 
Harrys Vater Sylvester und seinem Freund Simon Norton über Harrys Fä­
higkeit, eine Kette mit seinem Bizeps sprengen zu können, und seinen Tri­
umph in einer Schlägerei zum Ausdruck.84 Zudem ist die Schilderung des 
Siegtors in eine energiegeladene, gewaltvolle, beinah militärische Sprache 
gekleidet:

Slipping by the back rushing at me like a mad bull, steadying a moment for a 
drive, seeing in a flash the goalie’s hands sent with a shock to his chest by the 
force of the shot, his half-stunned motion to clear, a charge, and then carrying him, 
the ball and all with a rush into the centre of the net!85

der Arbeit entscheidende Problematisierung von Männlichkeit in The Silver Tassie sind 
Martin Decker: »You half-baked Lazarus«: Masculinity and the Maimed Body in Sean 
O’Casey’s The Silver Tassie. In: Anne-Julia Zwierlein/Iris M. Heid (Hrsg.): Gender and 
Disease in Literary and Medical Cultures. Heidelberg 2014, S. 157–172, sowie Mar-
guerite Harkness: The Silver Tassie: No Light in the Darkness. In: Sean O’Casey Review 4 
(1978), S. 131–137.

84 Vgl. O’Casey: The Silver Tassie, S. 7–9.
85 Ebd., S. 28 (Hervorh. d. Verf.).

V. Die Heimkehr des Helden

220

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die im Vokabular angedeutete Parallelisierung von Sport und Krieg 
veranschaulicht auch Harrys Kleidung, die Versatzstücke aus beiden Be­
reichen vereint: eine Khakihose und eine Militärmütze zum einen, ein 
orangefarbenes Mannschaftstrikot zum anderen. Harrys Überlegenheit im 
Bereich der Sexualität – als Anteil an und Folge von seinem sportlichen 
Durchsetzungsvermögen – bezeugt wiederum seine Liebesbeziehung zu 
Jessie, die auf rein körperlicher Anziehungskraft beruht. Der Text präsen­
tiert sie als leichtlebige junge Frau, wie etwa die Regieanweisungen de­
monstrieren: »She gives her favour to the prominent and popular. Harry 
is her favourite [...]. It is a time of spiritual and animal exaltation for 
her.«86 Jessies Gunst gilt in der dargestellten Welt als Beweis von Harrys 
(körperlicher) Virilität. Zudem weist die erotisch aufgeladene Rede eine 
ausgeprägte Sexualität als Eigenschaft des Mannes und Sporthelden aus. 
Harry und sein Freund Barney sprechen über den Pokal wie über eine 
Vergewaltigung, über den Fronteinsatz wie über eine Liebesnacht:

Harry. [A]nd we’ll rape her [the Silver Tassie] in a last hot moment before 
we set out to kiss the guns! [...]

Barney. [taking a bottle of wine from his pocket]. Empty her of her virtues, eh? 
[...] Here she is now... Ready for anything, stripped to the skin!87

Von Beginn an zeichnet O’Casey in seinem Drama ein von Hypermasku­
linität geprägtes Ambiente, in dem Sport und Krieg, Gewalt und Sexuali­
tät aufs Engste ineinander verschränkt sind.88 Ergänzt werden sie durch 
einen letzten Bildspendebereich, denjenigen der Religion, der ausschlag­
gebend sein wird für die Kriegsdarstellung und ‑deutung des zweiten 
Akts. Eine Verbindung zwischen Militär und Religion wird zunächst über 
Susie Monican hergestellt, eine junge Frau, die sich, nachdem Harry sie 
abwies, zu Gott flüchtete. Während sie unablässig über das Jüngste Ge­
richt predigt und die beiden Männer Sylvester und Simon zu einem gott­
gefälligen Leben ermahnt, reinigt sie die Waffen der Soldaten, zunächst 
das Gewehr, dann das Bajonett,89 die obendrein Phallussymbole sind und 
auf diese Weise die weibliche Bewunderung für männliche Gewalt illus­
trieren. Zudem werden Susies christliche Appelle in militärischem Voka­

86 Ebd., S. 26.
87 Ebd., S. 29 (Hervorh. d. Verf.).
88 Vgl. auch Decker: »You half-baked Lazarus«, S. 162–164; Harkness: The Silver Tassie, 

S. 133f.
89 Vgl. O’Casey: The Silver Tassie, S. 7–9.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

221

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bular beschrieben: Ihre ermahnenden Worte fassen Sylvester und Simon 
als ›Kanonieren‹ (»cannonadin’«) auf, und die Nachbarin Mrs. Foran qua­
lifiziert sie als »gospel-gunner« ab.90 Die folgenreichste Assoziation mit 
der Religion bringt allerdings der Preispokal: Wenn Harry und Jessie 
mit ihm das Haus der Heegans betreten, dann hält Jessie den Pokal auf 
die gleiche Weise wie ein Priester einen Kelch (»chalice«) emporheben 
würde.91 Jessies Geste verweist auf das christliche Abendmahl, das Jesus 
mit seinen Jüngern kurz vor seiner Kreuzigung feiert. Die Stelle verklärt 
Harry zur Christusgestalt und antizipiert seinen kommenden Fronteinsatz 
als Martyrium. Die Ineinssetzung von Harry und Jesus, die bereits im 
ersten Akt durch die erotisch­gewalthaft überladene Sprache brüchig ist, 
wird im Fortgang des Dramas ad absurdum geführt, vor allem weil die 
durch den christologischen Vergleich versprochene Erlösung ausbleibt.

Die radikale Aushöhlung erfolgt hauptsächlich im zweiten Akt, der 
durch seine symbolistische Anlage aus der realistischen Szenerie der ande­
ren drei heraussticht. Schauplatz ist das Kriegsgebiet wahrscheinlich an 
der Westfront. Der Ort ist nicht näher bezeichnet, integriert aber ikoni­
sche Erkennungszeichen des Stellungs- und Maschinenkriegs: Gräben und 
Stacheldraht sind im Hintergrund zu sehen, im Vordergrund die Trüm­
mer von Häusern sowie abgebrannte Baumstümpfe, der Boden ist übersät 
mit Granattrichtern. Diesen Ort der Zerstörung betritt eine Gruppe er­
schöpfter Soldaten, die soeben einen zwölfstündigen Munitionstransport 
hinter sich gebracht haben: »A group of soldiers come in from fatigue 
bunched together as if for comfort and warmth. They are wet and cold, 
and they are sullen-faced.«92 Sie tragen, ähnlich wie die Matrosen in 
Goerings Seeschlacht, keine Namen, nur Nummern, und weisen keine cha­
rakterlichen Eigenheiten auf. Zudem ist ihre Rede verfremdet und wirkt 
wie ein Klagelied. In dem litaneihaften und chorischen Sprechgesang be­
jammern sie die Grauen des Kriegs, sehnen sich nach der Heimat, schimp­
fen auf ›Drückeberger‹ wie Vorgesetzte und suchen nach dem Sinn all 
dessen. Die repetitive, tautologische Satzkonstruktion »We’re here because 
we’re here, because we’re here, because we’re here!«93 weist die Sinnsuche 

90 Ebd., S. 9 und 17.
91 Vgl. ebd., S. 25.
92 Ebd., S. 37.
93 Ebd., S. 39. Bei den Zeilen handelt es sich um ein Lied, das Soldaten im Ersten Welt­

krieg auf die Melodie von Auld Lang Syne sangen – ein Lied über die Unbegreiflichkeit 
und Absurdität des Kriegs.

V. Die Heimkehr des Helden

222

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


indes als Aporie aus. Ich-Verlust, Orientierungslosigkeit, Hoffnungslosig­
keit und existentielle Verlassenheit bestimmen die symbolistische Szenerie 
und untergraben den Männlichkeits- und Heldenkult des ersten Akts. 
Dieser hatte den Krieg ebenso wie den Sport als heroische Bewährungs­
probe projiziert; der zweite Akt hingegen postuliert die Unmöglichkeit 
militärischen Heldentums. Die Strukturen des Sports sind nicht ohne 
Weiteres auf den Krieg übertragbar, und umgekehrt stellt der Krieg ande­
re Anforderungen an die Soldaten als der Sport an die Athleten.94 An der 
Front können die Figuren weder physische Stärke noch irgendeine Art 
souveränen Handelns unter Beweis stellen. Sie sind ihrer Kraft und ihrer 
Agency vollkommen beraubt. Die Virilität und Vitalität des ersten Akts 
sind Passivität und Agonie gewichen. Bezeichnenderweise thront über der 
Soldatengruppe eine kauernde Gestalt, ›Croucher‹ genannt, die den Tod 
personifiziert.95 Der zweite Akt führt mithin den Untergang des Helden 
– auch des attentistischen Helden – im Graben- und Maschinenkrieg 
vor; keines der typologischen Merkmale des Heroischen – Exzeptionalität, 
Exemplarität, Agonalität, Transgressivität, Agency und Opferbereitschaft – 
ließe sich auf die Figuren anwenden.

Wie bereits angedeutet, wird das Kriegserlebnis des zweiten Akts in ein 
biblisches Narrativ eingebettet und ironisch verkehrt. Beim Öffnen des 
Vorhangs referenziert Croucher Ezechiels Traum vom Tal der verdorrten 
Gebeine (Hes 37,1–14), indem er den ersten Satz anzitiert (»And the hand 
of the Lord was upon me, and carried me out in the spirit of the Lord, 
and set me down in the midst of the valley«). Jedoch psalmodiert er eine 
entstellte Version. Wo der Prophet im Alten Testament auf Anweisung 
Gottes die Toten wieder lebendig macht, fordert Gott Croucher in The 
Silver Tassie dazu auf, die Lebenden zu vernichten. Während sich im 
Alten Testament das Tal der Totengebeine in ein großes Heer verwandelt, 
steht das große Heer (»exceeding great army«) im Drama zuerst und 
wird in das Tal der Totengebeine (»valley of dry bones«) verwandelt.96 

Die Auferstehungshoffnung der Bibelstelle wird in The Silver Tassie zur 

94 Die Überführung von Sport in Krieg scheint in den britischen Heimkehrerdramen weit­
verbreitet, so etwa auch in William Somerset Maughams The Unknown (1920), wo der 
Protagonist bei Kriegsausbruch glaubte, Krieg sei »the noblest sport in the world« 
(William Somerset Maugham: The Unknown. A Play in Three Acts. In: Plays VI. 
Leipzig 1935, S. 15–97, hier S. 69).

95 Vgl. dazu die Figurenbeschreibung in den Vorbemerkungen (O’Casey: The Silver 
Tassie, S. 3).

96 Ebd., S. 36.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

223

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Todesgewissheit.97 In O’Caseys Text bietet die Religion folglich keine 
theologische Rechtfertigung des Kriegs, die im ersten Akt durch den Ver­
weis auf das Abendmahl, die Kreuzigung und die Wiederauferstehung in 
Aussicht gestellt wird. Mehr noch, sie ist derart pervertiert, dass sie nur 
noch Tod predigen und keine Zuversicht mehr geben kann. Am Ende, 
kurz bevor der Kampf beginnt, beten die Soldaten sodann auch nicht 
nur zu Gott, sondern auch zur Haubitze, mit der sie sich verteidigen 
werden.98 Das Kriegsgerät ist zum grauenvollen Religionsersatz geworden 
und christliche Werte wie Frieden, Nächstenliebe und Hoffnung erweisen 
sich im Ersten Weltkrieg als ebenso widersinnig wie die von der Gesell­
schaft gepflegten Männlichkeits- und Heldenideale.

Dieser zweite Akt von O’Caseys The Silver Tassie ist innerhalb der 
Kriegsdramatik in zweierlei Hinsicht ungewöhnlich. Zum einen integriert 
kaum ein anderes Heimkehrerstück eine Frontszene in den Text – Aus­
nahme ist daneben The Conquering Hero von Allan Monkhouse, wo 
die Darstellung der Front allerdings eine realistische ist. Zum anderen 
unterscheidet sich das Bild von anderen britischen Frontstücken wie 
etwa Journey’s End (s. Kap. III.3), weil es eben keine realistische Darstel­
lung des Frontalltags inklusive der psychologisierten Figuren bringt. Der 
zweite Akt erinnert mehr an Goerings symbolistisch-expressionistische 
Seeschlacht.99 O’Casey, der selbst nicht an der Front eingesetzt war, recht­
fertigt seine formale Gestaltung dahingehend, dass sie nicht eine konkrete 
Kriegssituation abbilden solle, sondern auf das Wesen des Kriegs abziele, 
das über die individuelle Erfahrung des einzelnen Soldaten hinausgehe:

I had seen war plays where attempts at ›realism‹ would consist of explosions that 
would near lift one out of one’s seat. I determined to do a play in which a shot 
wouldn’t be heard. And, to depict the war it would have been useless to try to 
make it real [...]; so I set out to show the spirit of war, and, to judge by the 
howling, it seems to be a success.100

Trotz der Abstraktion kann der zweite Akt qua Figuren und Bilder an 
die restlichen drei zurückgebunden werden. Barney, von dem bereits die 
Rede war, ist im zweiten Akt präsent. Er ist allerdings nicht Teil der 
anonymen Soldatengruppe, sondern ist als Strafe für ein leichtes Vergehen 

97 Vgl. Heinz Kosok: Sean O’Casey. Das dramatische Werk. Berlin 1972, S. 115.
98 Vgl. O’Casey: The Silver Tassie, S. 54f.
99 Zu O’Caseys Verpflichtung gegenüber dem Expressionismus vgl. Joan Templeton: 

Sean O’Casey and Expressionism. In: Modern Drama 14 (1971) 1, S. 47–62.
100 Zit. nach: Kosok: Sean O’Casey, S. 112.

V. Die Heimkehr des Helden

224

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an ein Wagenrad angebunden. Zudem wird einer der Soldaten als »very 
like Teddy«101 beschrieben, ein Mann, der im ersten Akt gemeinsam mit 
Harry und Barney auszieht. Der Protagonist ist im zweiten Akt nicht zu 
erkennen. Der Krieg lässt mithin nicht genügend Raum für Individuali­
tät, persönliche Wesensmerkmale merzt er bis zur Unkenntlichkeit aus. 
Darüber hinaus wird der Sport in die Welt des Kriegs integriert und so ein 
Nexus zwischen den ersten beiden Akten hergestellt. Ziemlich in der Mit­
te des zweiten Akts erhalten die Soldaten Pakete von Zuhause, darunter 
einen Gummiball, mit dem sie einige Minuten spielen, bis der Stabsoffi­
zier sie zu Disziplin ermahnt.102 Deutliche Parallelen ergeben sich ferner 
zu dem Krankenhaus, in dem der dritte Akt angesiedelt ist, das bereits 
durch den Auftritt der Krankenträger an der Front vorweggenommen ist. 
Auffällig ist, dass sowohl die Soldaten im zweiten Akt als auch die Patien­
ten Harry und Teddy im dritten von militärischen Vorgesetzten bzw. Arzt- 
und Pflegepersonal nicht mit Vornamen, sondern mit Ziffern angespro­
chen werden. In beiden Fällen unterstreicht die unpersönliche Anrede 
die Degradierung der Kombattanten zu bloßen Objekten und Opfern des 
Kriegs. Trotz des Stilbruchs zwischen zweitem und drittem Akt impliziert 
der Text folglich eine chronologisch-kausale Verbindung zwischen der 
Kriegserfahrung im zweiten und dem Krankenhausaufenthalt im dritten 
Akt und suggeriert Kontinuität auf Figurenebene. Das Publikum ist ge­
neigt, die namenlosen Soldaten mit den Patienten zu identifizieren. Der 
dritte Akt jedenfalls fasst die unmittelbaren Folgen des Kriegs auf das 
Dramenpersonal zusammen: Harry ist von der Hüfte abwärts gelähmt und 
sitzt im Rollstuhl. Jessie hat sich von ihm ab- und Barney zugewandt. 
Weil er Harry aus der Feuerlinie gerettet hat, soll er mit dem Victoria 
Cross ausgezeichnet werden. Eine gravierende Verletzung hat auch Teddy 
davongetragen: Er ist blind.

Der vierte und letzte Akt des Dramas illustriert die Folgen des Kriegs 
auf die Kombattanten vor allem in Kontrast zu den Daheimgebliebenen. 
Er spielt wie der erste Akt in Dublin, allerdings nicht im Haus der Familie 
Heegan, sondern im Tanzsaal des Avondale Fußballclubs, des Vereins 
also, für den Harry das Siegtor erzielt hatte. In krassem Kontrast zum 
Dramenanfang, wo Harry im Mittelpunkt steht, ist er hier an den Rand 
des Geschehens gedrängt. Während die meisten Gäste tanzen, ist er an den 
Rollstuhl gefesselt und aus der Gemeinschaft ausgeschlossen. Seine Bewe­

101 O’Casey: The Silver Tassie, S. 37.
102 Vgl. ebd., S. 51.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

225

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gungsunfähigkeit steht in Opposition sowohl zu dem beschwingten Tanz 
der anderen, der häufig im Hintergrund zu sehen ist und seine Paralyse 
stets hervorkehrt, als auch zu seiner früheren Sportlerexistenz. Sein sozia­
ler Niedergang vom gefeierten Sporthelden zum verhärmten Kriegsinvali­
den wird zum einen gespiegelt in der Biographie Teddys. Bei Dramenan­
fang eine überaus brutale Figur, welche die Ehefrau schlägt, ist er infolge 
der Erblindung von jetzt an auf sie angewiesen und muss sich ihr demütig 
unterordnen. Zum anderen wird Harrys Abstieg konterkariert durch die 
gegenläufige Entwicklung seines Frontkameraden Barney. Steht dieser zu 
Beginn der Dramenhandlung noch im Schatten seines Freundes – wäh­
rend Harry den Siegeszug nach dem Match anführt und gemeinsam mit 
Jessie den Preispokal trägt, bleibt Barney etwas schüchtern im Abseits103 –, 
ist er nun mit dem Victoria Cross ausgezeichnet und mit Jessie liiert. Ers­
teres fungiert als sichtbares Emblem seines Heldenstatus, wohingegen die 
Liebesbeziehung seine Virilität markiert. Barney nimmt den Platz ein, den 
Harry bei Dramenanfang innehat. Weil er sich offenbar souverän auf dem 
Schlachtfeld bewährt hat, verkörpert er nun den militärischen Helden, 
so wie Harry zu Beginn den Sporthelden verkörpert. Harry wiederum 
entspricht im vierten Akt weder dem Sport- noch dem Kriegshelden. Er 
unterschreitet das männlich-heroische Ideal – prägnantestes Zeichen ist 
die mit seiner Querschnittslähmung einhergehende Entmannung. Er ist 
nurmehr ein ›gefallener Held‹, ein Opfer des Kriegs (›victim‹), der das 
Heldenideal der Heimatgesellschaft nicht mehr bedienen kann, weshalb 
in der dargestellten Welt seine Teilhabe am sozialen Leben nicht mehr 
zulässig ist.

Nichtsdestotrotz versucht der nun gesellschaftlich isolierte Harry ver­
zweifelt – und vergeblich –, an den sozialen und geschlechtlichen Zu­
sammenhängen teilzuhaben. Im Rollstuhl will er tanzen, aber er ist zu 
schwach;104 Barney und Jessie verfolgt und bedrängt er besessen, um 
ihre Aufmerksamkeit zurückzugewinnen. Seine Bemühungen bewirken 
indes das Gegenteil und entfernen Jessie noch weiter von ihm.105 In ihrer 
Zurückweisung kulminiert seine zunehmende Isolierung von der Gesell­
schaft. Die gesellschaftlichen Ausschlussmechanismen kann Harry nicht 
überwinden; seine Agency hat der Krieg derart versehrt, dass sein Handeln 
keinerlei Erfolge mehr zeitigen kann. Er hat all sein symbolisches Kapital 

103 Vgl. ebd., S. 26.
104 Vgl. ebd., S. 93.
105 Vgl. ebd., S. 81–83, 89 und 97–100.

V. Die Heimkehr des Helden

226

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eingebüßt, weil der Krieg ihm dessen Grundpfeiler, physische Stärke und 
Agilität, irreversibel genommen hat. Wenn Harry am Ende des Dramas 
den Siegespokal als einstmaliges Symbol seiner Vitalität und Virilität am 
Boden zerschmettert, dann lässt sich dieser Gewaltausbruch durchaus als 
eine Geste der Resignation werten. Indem er den Preispokal zerstört, 
verabschiedet er sich von der Illusion eines gesunden, attraktiven Körpers 
und damit auch vom Leben:

[From his chair he takes the Cup with the two sides hammered close together, and 
holds it out to them.] Mangled and bruised as I am bruised and mangled. Ham­
mered free from all its comely shape. [...] [He flings it on the floor.]106

Harrys soziale Ausgrenzung reicht schließlich so weit, dass er und sein 
Leidensgenosse Teddy einer anderen Sphäre zugeordnet werden als die 
Daheimgebliebenen und Unversehrten:

Teddy Foran and Harry Heegan have gone to live their own way in another 
world. Neither I [Susie] nor you [Jessie] can lift them out of it. No longer 
can they do the things we do. [...] But we, who have come through the fire 
unharmed, must go on living.107

Diese im vierten Akt vorgeführte, unüberbrückbare Kluft zwischen Harry 
und Teddy auf der einen Seite und den restlichen Figuren auf der anderen 
objektiviert O’Casey, insofern er für den zweiten, an der Front situierten 
Akt eine andere Darstellungsform wählt als für die anderen drei, die 
in der Heimat angesiedelt sind. Die Kriegserfahrung erscheint auf diese 
Weise als unvereinbar mit dem zivilen Leben außerhalb der Kampfgebie­
te. Tatsächlich bleiben Harry und Teddy im vierten Akt mit der symbo­

106 Ebd., S. 102. Harrys Geste rekurriert wie Jessies im ersten Akt auf das letzte Abend­
mahl, indem sie den Preispokal dem Kelch annähert. Vorbereitet wurde die Analogie 
schon einige Seiten zuvor, als Harry die Kelchworte des Abendmahls zitiert und ab­
wandelt. Die Formulierung des Matthäus-Evangeliums »For this is my blood of the 
new testament, which is shed for many for the remission of sins« (Mt 26,28) verkehrt 
er zu »No, red wine; red like the blood that was shed for you and for many for the 
commission of sin!« (O’Casey: The Silver Tassie, S. 92) Wie Alexandra Poulain: Irish 
Drama, Modernity and the Passion Play. London 2016, S. 99, bemerkt hat, verweist die 
Ersetzung des Wortes »remission« (›Vergebung‹) durch »commission« (›Begehung‹) – 
ebenso wie die Umschreibung des Ezechiel-Passus im zweiten Akt – auf die fehlende 
Erlösung. An beiden Stellen macht O’Casey deutlich, dass der Krieg sich nicht in ein 
christliches Narrativ einfügen lässt, dass auf das Blutvergießen an der Front nicht die 
Wiedergeburt folgt, dass das Opfer der Soldaten umsonst und sinnlos ist. Poulains 
Feststellung, bei The Silver Tassie handele es sich um ein »abortive passion play that 
offers no redemption« (ebd., S. 96), ist in dieser Hinsicht restlos zuzustimmen.

107 O’Casey: The Silver Tassie, S. 103.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

227

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


listischen Kriegsszenerie des zweiten Akts assoziiert. Augenscheinlichster 
Beleg ist der wenig realistische Wechselgesang, den Harry und Teddy aus 
dem Fenster starrend anstimmen:

Harry. I can see, but I cannot dance.
Teddy. I can dance, but I cannot see.
Harry. Would that I had the strength to do the things I see.
Teddy. Would that I could see the things I’ve strength to do.
[...]  
Harry The rising sap in trees I’ll never feel.
Teddy. The hues of branch or leaf I’ll never see.
Harry. There’s something wrong with life when men can walk.
Teddy. There’s something wrong with life when men can see.
Harry. I never felt the hand that made me helpless.
Teddy. I never saw the hand that made me blind.
Harry. Life came and took away the half of life.
Teddy. Life took from me the half he left with you.108

Enumeratio, Repetitio, Parallelismus und Chiasmus sind diejenigen Satzfi­
guren, welche auch die Antiphonen des zweiten Akts kennzeichnen:

1st Soldier. Cold and wet and tir’d.
2nd Soldier. Wet and tir’d and cold.
3rd Soldier. Tir’d and cold and wet.
[...]  
1st Soldier. Twelve weary hours.
2nd Soldier. And wasting hours.
3rd Soldier. And hot and heavy hours.
[...]  
2nd Soldier. Lifting shells.
3rd Soldier. Carrying shells.
4th Soldier. Piling shells.
1st Soldier. In the falling, pissing rain and whistling wind.
2nd Soldier. The whistling wind and falling, drenching rain.
3rd Soldier. The God-dam rain and blasted whistling wind.109

108 Ebd., S. 94f.
109 Ebd., S. 37f.

V. Die Heimkehr des Helden

228

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Letztlich bleibt Harry und Teddy, die infolge ihrer körperlichen Schäden 
die normativen Voraussetzungen für Männlichkeit und Heldentum nicht 
mehr erfüllen, nichts anderes übrig, als sich in ihre eigene Welt zurückzu­
ziehen. Werden dabei die – kaum mit dem zweiten Akt in Einklang zu 
bringende – kameradschaftliche Gemeinschaft und fatalistische Weltan­
schauung des Kriegserlebnisses aktiviert, dann gleicht diese Einsicht einer 
Rückkehr an die Front: »Our best is all behind us – what’s in front we’ll 
face like men, dear comrade of the blood­fight and the battle-front!«110 

In der Folge gibt Harry alle Versuche auf, den Weg zurück in die zivile 
Gemeinschaft zu finden, und nimmt sein unabwendbares Schicksal an. 
Die Leidenserfahrung des Kriegs stellt er auf Dauer, er interiorisiert sie 
und integriert sie letztlich in einen attentistischen Habitus: das Aushalten 
der sozialen Marginalisierung. In gewisser Weise überwindet er dadurch 
seine Hilf- und Machtlosigkeit, weil er durch die Bejahung des Außensei­
terdaseins eine selbstbestimmte Entscheidung trifft. Die im Krieg versehr­
te Agency ist wiederhergestellt und das agonale Moment des sportlichen 
Wettkampfs in das Innere des Protagonisten verlagert. Die körperliche 
Entmannung wird kompensiert durch eine ethische Ermannung (»face 
like men«), die nicht mehr nur oberflächlich auf Gewalt und physischer 
Stärke beruht, sondern eine heroische innere Haltung hervorbringt. Sie 
ist dabei nicht, wie für den heroischen Attentismus des Ersten Weltkriegs 
üblich, auf die Erfüllung einer überindividuellen Pflicht bezogen, sondern 
gänzlich losgelöst von externen Faktoren und einzig und allein im Be­
wusstsein des Protagonisten verortet. Nobilitiert wird die auf Affektkon­
trolle und Selbstbeherrschung beruhende und an Nietzsche gemahnende 
Haltung des ›amor fati‹.

Die Enttäuschung herkömmlicher, tatorientierter Heldenmodelle ist 
eines der zentralen Themen der britischen Heimkehrerdramatik. So re­
flektiert auch Allan Monkhouse in The Conquering Hero (1924)111 die 
Überlebtheit militärischen Heldentums angesichts des industrialisierten 
Stellungskriegs. Monkhouse wählt dazu einen The Silver Tassie vergleich­
baren Zugang.112 Wie O’Casey zeichnet er in The Conquering Hero erstens 

110 Ebd., S. 102; vgl. dazu auch Decker: »You half-baked Lazarus«, S. 169.
111 Allan Monkhouse: The Conquering Hero. A Play in Four Acts. London 1924. Uraufge­

führt wurde The Conquering Hero am 23. Februar 1924 an der Albert Hall in Leeds und 
gelangte von dort auf die Londoner Bühnen.

112 Kosok bescheinigt unter den britischen Kriegsdramen The Conquering Hero die größte 
Nähe zu The Silver Tassie (vgl. Kosok: The Silver Tassie, S. 95f.). In der Forschung wird 
The Conquering Hero häufig in Zusammenhang mit The Silver Tassie untersucht.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

229

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Entwicklung des Protagonisten zu einer vom Krieg gebrochenen Fi­
gur. Im Unterschied zu dem unbesonnenen Harry Heegan handelt es 
sich bei Monkhouses Hauptfigur Christopher Rokeby um einen reflektier­
ten Schriftsteller, der den Krieg und die bellizistische Stimmung in der 
Gesellschaft radikal infrage stellt. Seine Meldung zur Armee ist weder 
von patriotischer Hingabe oder der Aussicht auf Ruhm noch von finan­
ziellen Zwängen getragen, sondern ergibt sich aus dem Druck, den seine 
chauvinistische Familie auf ihn ausübt. Zweitens gleicht die Struktur von 
Monkhouses Stück der Dreiteilung in die Stationen vor dem Einsatz, 
an der Front und bei der Rückkehr O’Caseys Text. Allerdings widmet 
Monkhouse knapp die Hälfte des Stücks der Frage, was für und was 
gegen eine freiwillige Meldung an die Front spricht. Die ersten beiden der 
vier Akte spielen in Christophers Zuhause, wo die Figuren wie in einem 
Ideendrama über dessen Verpflichtung gegenüber England debattieren. 
Drittens schließlich steht am Ende des Stücks, ähnlich wie bei O’Casey, 
die kategorische Trennung zwischen Kombattanten und Nichtkombattan­
ten, hier zwischen Christopher und seiner Familie. Monkhouse macht 
dafür eine Sprachbarriere verantwortlich. Der Ex-Soldat kann sich seinen 
Mitmenschen nicht mitteilen, weil das, was er erlebt hat, das sprachliche 
Vermögen übersteige: »Our language – words – are made for peace. I 
can’t tell about war. [...] Yes, and I’ve been in hell – cowed – degraded 
– brutish. These are only words. I’ve got things that I can’t share.«113 

Christophers Wortkargheit ebenso wie sein verhärmtes Aussehen bezeu­
gen das durch den Krieg erlittene Trauma, wodurch die Unvereinbarkeit 
zwischen modernem Krieg und militärischem Heldentum impliziert ist. 
Zudem spricht Christopher explizit aus, kein Held zu sein (»I’m not a 
hero«114). Sein Auftreten höhlt sowohl den ironischen Dramentitel »con­
quering hero« als auch das Lied See the Conquering Hero comes, mit dem 
die Gemeinde Christopher bei seiner Rückkehr empfängt, aus.115 Indem 
Monkhouse die Heldenfeier unmittelbar neben den gebrochenen Helden 
stellt, veranschaulicht er die Kluft zwischen den in der Bevölkerung veran­
kerten Vorstellungen eines heroischen Kriegs einerseits und dem als ent­

113 Monkhouse: The Conquering Hero, S. 93f.
114 Ebd., S. 89.
115 Vgl. ebd., S. 87. See, the conqu’ring hero comes ist ein Satz, den Georg Friedrich Händel

für sein biblisches Oratorium Joshua komponierte und später seinem Judas Maccabaeus 
hinzufügte. In beiden Fällen feiert der Jubelchor den Sieg der Israeliten über Kanaan 
bzw. Samaria, Syrien und Ägypten.

V. Die Heimkehr des Helden

230

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


menschlichend erfahrenen Krieg andererseits drastischer als etwa O’Casey. 
Zudem liefert Monkhouse eine Antwort auf die Frage, woraus sich die 
vorherrschenden Heldenbilder speisen, und macht Literatur und Presse 
verantwortlich, weil sie die Bevölkerung mit heroischen Erzählungen von 
nervenstarken Frontkämpfern verblenden.116 Angesichts des Vernich­
tungskriegs, der in Monkhouses Perspektivierung die Nerven schädigt, 
nicht stählt, erweisen sich diese Ideale zwangsweise als illusorisch. Die 
Diskrepanz zwischen den traumatisierten Frontsoldaten und der unver­
mindert kriegsbegeisterten Heimatgesellschaft ist dabei nicht untypisch 
für die Heimkehrerdramatik und erinnert etwa an Mallesons Black ’Ell (s. 
Kap. II.2.2).117

Verrohung aus Versehrung

O’Caseys und Monkhouses Dramen zeigen den Heimkehrer nicht als Hel­
den, sondern als Opfer des Kriegs. Dies lässt sich ebenfalls für die im 
Folgenden zu besprechenden Texte konstatieren – mit dem Unterschied, 
dass das Ohnmachtsgefühl dieser Heimkehrer in Gewalt oder in die Zur­
schaustellung von Gewalt mündet, sich die Kriegserfahrung also als Verro­
hung bemerkbar macht.118 Die Gewalt kann den Opferstatus gleichwohl 
nicht wettmachen. Hinter der äußerlichen, verbalen oder physischen Bru­
talität besteht die versehrte Agency. Als Beispiele lassen sich Jean-Jacques 
Bernards Le feu qui reprend mal (1921) und Ernst Tollers Der deutsche 
Hinkemann (1923) anführen.

V.1.3.

116 Vgl. Monkhouse: The Conquering Hero, S. 56f. und 60.
117 Eine bekannte Ausnahme stellt William Somerset Maughams For Serviced Rendered 

dar, das am 1. November 1932 am Globe Theatre uraufgeführt wurde. Der durch und 
durch bitter-ironische Titel ist im Drama nicht nur auf ehemalige Kombattanten, son­
dern auch auf die daheimgebliebenen Frauen zu beziehen. Fehlende Anerkennung 
durch den Staat erfahren fast alle Figuren des Stücks, sodass die sonst übliche Tren­
nung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten aufgehoben ist.

118 Der Begriff der ›Verrohung‹ spielt an auf die einflussreiche Brutalisierungsthese, die 
George L. Mosse in den 1990er-Jahren formulierte. Ihm zufolge habe die Kriegserfah­
rung bei den Heimkehrern zu einer erhöhten Gewaltbereitschaft geführt (vgl. George 
L. Mosse: Fallen Soldiers. Reshaping the Memory of the World Wars. New York/
Oxford 1990, S. 159–181). Inzwischen haben Historiker viel Kritik an Mosses Analyse 
geübt, u.a. weil sich die Mehrheit der Soldaten doch ins Zivilleben einfinden konnte.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

231

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Le feu qui reprend mal von Jean-Jacques Bernard119 entstand bereits vor 
Martine, uraufgeführt wurde das Drama am 9. Juni 1921 im Théâtre An­
toine. Gestaltungselemente des Théâtre de l’inexprimé nimmt Bernard in Le 
feu qui reprend mal zwar vorweg, setzt sie aber noch deutlich zurückhalten­
der ein als in Martine, sodass doppeldeutiges Sprechen oder Schweigen 
nur am Rande zum Tragen kommen.120 Verglichen mit Martine steht Le 
feu qui reprend mal den üblichen Heimkehrernarrativen jedoch näher. Der 
Dreiakter handelt von der Eifersucht des ehemaligen Kombattanten An-
dré auf einen amerikanischen Offizier, den seine Frau Blanche, die als 
treue, aufrichtige Gattin eingeführt wird, während seiner Abwesenheit in 
der letzten Kriegsphase beherbergen musste. Während sich das Publikum 
von Blanches Unschuld in einem Gespräch mit ihrer Nachbarin und 
Freundin Jeanne überzeugen kann, plagen André ungeheure Zweifel. Die 
zärtliche Wiedersehensfreude bei dem ersten Zusammentreffen der Ehe­
leute im ersten Akt wird getrübt, sobald André von dem Untermieter er­
fährt. Der zweite Akt, der einige Wochen nach Andrés Rückkehr im 
Winter 1918 spielt, entfaltet seine innere Unruhe und sein destruktives 
Misstrauen und gibt ein Bild von der allmählich scheiternden Ehe. Stän­
dig lenkt André das Gespräch auf den amerikanischen Offizier und bezich­
tigt seine Frau unterschwellig eines Vergehens, ohne den Verdacht explizit 
in Worte zu fassen. Auf Blanches Frage, was er ihr vorzuwerfen habe, ant­
wortet er beschämt »Mais rien... rien.«121 Weil Blanche seine Beschuldi­
gungen nicht länger erträgt und André im dritten Akt überdrüssig ist, be­
schließt sie, ihrem ehemaligen Untermieter nach Amerika zu folgen, um 
sich dort eine glücklichere Existenz aufzubauen. Als sie André von ihren 
Plänen unterrichtet, versucht er, sie daran zu hindern, auch indem er sie 
physisch zurückhält:

André [...] Tu t’imagines que cela va se passer ainsi, que je t’ou­
vrirai la porte en te priant de sortir?

Blanche S’il te reste un peu de respect humain, tu éviteras de me 
toucher.

André Il n’y a aucune raison pour que je ne te retienne pas.

119 Jean-Jacques Bernard: Le feu qui reprend mal. Pièce en trois actes. In: Théâtre I. Paris 
1925, S. 9–93.

120 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 180f.; Kane: The Language of Si­
lence, S. 91. Als Folge dominiert in der Forschung Martine, Le feu qui reprend mal wird 
meist nur am Rande behandelt.

121 Bernard: Le feu qui reprend mal, S. 44.

V. Die Heimkehr des Helden

232

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Blanche Tant pis! Car, quoi que tu fasses, je suis décidée à partir.
André [...] (Il lui 
prend les poignets.)

Ah! pour toi-même, je saurais bien t’en empêcher.

Blanche Tu me fais mal.
André, violent Je te retiendrai!
Blanche, dans un 
cri 

Brute! (Elle se dégage et s’enfuit dans la chambre.)122

Der Schluss des Dramas bleibt offen, indiziert nach der Ansprache von 
Andrés Vater, der Blanche an ihr einsames und leiderfülltes Warten wäh­
rend Andrés Abwesenheit erinnert, gleichwohl, dass Blanche nicht gehen 
wird.

Bemerkenswert im Hinblick auf die versehrte Agency des Kriegsheim­
kehrers sind an Le feu qui reprend mal zweierlei. Zum einen bewirken 
Andrés Eifersucht und sein Verdacht beinahe eine Veränderung der fami­
liären Konstellation, die keinesfalls intendiert ist. Sein Verhalten, das maß­
geblich von seiner Angst vor dem Verlust Blanches bestimmt ist, verur­
sacht diesen nahezu. Erst die Infragestellung ihrer Liebe und Treue treibt 
Blanche gleich einer self-fulfilling prophecy hin zu dem anderen Mann. Ab­
sicht und Wirkung seines Handelns kann André mithin nicht synchroni­
sieren. Zum anderen hat André keinerlei Kontrolle über seine irrationale 
und unbegründete Eifersucht. Er ist impulsiv, seine Gefühle übermannen 
ihn regelrecht, lassen ihn nicht mehr klar denken, beeinträchtigen sein 
Urteilsvermögen und determinieren sein Verhalten: »Un doute infernal, 
par instants, m’obscurcit la raison.«123 In der Folge stilisiert André den 
(vergeblichen) Kampf gegen seine Eifersucht zu einem Kampf gegen eine 
unbesiegbare Krankheit, der man zwangsweise erliegt: »C’est comme une 
fièvre qui vous prend et contre laquelle on ne lutte pas.«124 Dem inne­
ren, nicht kontrollierbaren Drang unterliegt André gänzlich. Über den 
kontrastiven Abgleich mit Andrés Haltung vor seinem Kriegseinsatz – 
wie aus einer Aussage Jeannes hervorgeht, hatte er Blanche immer bedin­
gungslos vertraut und die Tatsache, dass sie ein Zimmer an einen Mann 
untervermieten musste, hätte ihn nicht derart aus der Fassung gebracht125 

– wird die charakterliche Veränderung – sein psychisches Leiden – dem 

122 Ebd., S. 84–86.
123 Ebd., S. 59.
124 Ebd.
125 Vgl. ebd., S. 54.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

233

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Krieg bzw. der Kriegsgefangenschaft, in der er fast vier Jahre verbringen 
musste, angelastet.126 Jeanne konkretisiert Andrés Wandel und bezieht ihn 
auf seine geschwundene Handlungsmacht: »Vous êtes seulement moins 
fort, moins résistant.«127 Der Krieg bzw. die Gefangenschaft hat Andrés 
Kampf- und Widerstandsgeist gebrochen. Er will Blanche Glauben schen­
ken, scheitert aber, weil er seine Emotionen nicht bändigen kann: »Je 
veux croire Blanche et n’y arrive pas.«128 Andrés versehrte Agency lässt die 
nötige Affektkontrolle nicht mehr zu. Stattdessen setzt sich seine im Krieg 
bzw. in der Gefangenschaft internalisierte Wehrlosigkeit unter umgekehr­
ten Vorzeichen fort und erscheint als ein »besoin de cruauté«.129

Das Thema der Verrohung greift auch Ernst Toller in Der deutsche Hin­
kemann auf.130 Er dehnt die Brutalisierung indes auch auf Daheimgeblie­
bene aus und verknüpft sie zudem mit einer metatheatralen Reflexion, 
welche Brutalität als eine Maskerade ausstellt. Im Gegensatz zum Gros der 
Forschungsarbeiten, die eine politisch-allegorische Lesart vorschlagen, wo­
nach die kastrierte Hauptfigur Symbol des durch den Versailler ›Diktat­
frieden‹ entmachteten Nachkriegsdeutschlands sei,131 soll der Schwer­
punkt im Folgenden auf die Entlarvung eines gewaltaffinen, männlich 
konnotierten Heldentums als Blendwerk gelegt werden.132 Auch wenn 
der Dramentitel mit dem bestimmten Artikel, dem sprechenden Namen 
und dem Attribut ›deutsch‹ sowie die typenhaft gestalteten Figuren eine 
allegorische Lesart nahelegen, hatte sich Toller gegen eine solche Interpre­
tation gewehrt. Wie er in einem Brief aus dem Jahre 1923 an den Direktor 
des Deutschen Theaters schreibt, wollte er sein Stück weder als »Allegorie« 

126 Vgl. auch ebd., S. 83: »Blanche Il y a deux mois qu’elle [l’atmosphère de cette pièce] 
n’est plus ce qu’elle était, depuis ton retour... André N’accuse que la guerre, alors!«

127 Ebd., S. 54.
128 Ebd.
129 Ebd., S. 85.
130 Ernst Toller: Der deutsche Hinkemann. Eine Tragödie in drei Akten. In: Sämtliche 

Werke. Kritische Ausgabe I: Stücke 1919–1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Peter 
Langemeyer und Thorsten Unger. Göttingen 2015, S. 189–233.

131 Von dieser Interpretation distanzieren sich schon Gerhard Scholz: Mann ohne Ge­
schlecht. Eugen Hinkemann und die Biomacht von Weimar. In: Sarah Mohi-von Kä­
nel/Christoph Steier (Hrsg.): Nachkriegskörper. Prekäre Korporealitäten in der 
deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Würzburg 2013, S. 115–123, hier 
S. 115f., und Birgit Schreiber: Politische Retheologisierung. Ernst Tollers frühe Drama­
tik als Suche nach einer »Politik der reinen Mittel«. Würzburg 1997, S. 205.

132 Den Zusammenhang von Körperlichkeit, Sexualität und Männlichkeit untersuchen 
auch Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 315–322, sowie Scholz: Mann ohne Ge­
schlecht, und Schreiber: Politische Retheologisierung, S. 202–231.

V. Die Heimkehr des Helden

234

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


noch als »Drama der ›kriegsbeschädigten deutschen Seele‹«133 missverstan­
den wissen. Um Fehldeutungen entgegenzuwirken, verkürzte Toller den 
Titel auf Hinkemann.134 Das 1921/22 im Festungsgefängnis Niederschön­
feld135 verfasste Stück erschien 1923 zunächst noch als Der deutsche Hinke­
mann, ein Jahr später folgte ein textidentischer Nachdruck mit dem verän­
derten Titel.136 Einige wenige Änderungen arbeitete Toller in drei weitere 
Ausgaben desselben Jahres ein. Seine Uraufführung erlebte Tollers Hinke­
mann am 19. September 1923 am Alten Stadttheater in Leipzig. Zum 
Theaterskandal entwickelte sich das Drama wenige Monate später mit der 
Aufführung am 17. Januar 1924 in Dresden: Mehr als 800 national und 
nationalsozialistisch gesinnte Oberschüler und Korpsstudenten störten die 
Inszenierung und sangen das Deutschlandlied, um ihrem Ärger über die 
in ihren Augen antiheroische Darstellung des Kriegsheimkehrers Luft zu 
machen. In Dresden musste die Aufführung unterbrochen und eine zwei­
te abgesagt werden, ähnliches gilt für die Wiener Premiere, die Vorstel­
lung in Berlin wurde von vornherein gecancelt.137

Die kritische Reflexion auf das Heroische im Hinkemann hat – das 
zeigen die Ausschreitungen – durchaus Provokationspotential. Mitnichten 
entspricht der Protagonist Eugen Hinkemann, wie so viele Kriegsheim­
kehrer der Heimkehrerdramatik, dem nervenstarken Frontkämpfer, der 
sich souverän an der Front mit der und gegen die Kriegstechnik behauptet 
hat. Eugen, der an sexueller Impotenz als Folge einer Kriegsverletzung 
leidet – ironisch als »Heldenschuß«138 apostrophiert –, ist von Selbstzwei­
feln geplagt, häufig dem Wahnsinn nahe und wird von seiner Frau Grete 
betrogen. Trotz der Arbeit in einer Fabrik und einer geringen finanziellen 

133 Brief von Ernst Toller an den Direktor des Deutschen Theaters Berlin. In: Ernst Toller: 
Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe III: Autobiographisches und Justizkritik. Hrsg. 
von Stefan Neuhaus und Rolf Selbmann unter Mitarbeit von Martin Gerstenbräum, 
Michael Pilz, Gerhard Scholz und Irene Zanol. Göttingen 2015, S. 381.

134 Vgl. Lisa Marie Anderson: »Sehenden Auges und mitfühlenden Herzens«. Ernst Tol­
ler’s Witness to the First World War. In: Jahrbuch des Simon-Dubnow-Instituts 13 
(2014), S. 411–434, hier S. 416; Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 64.

135 Von 1919 bis 1924 saß Toller dort seine Haftstrafe wegen der Beteiligung an der 
bayerischen Revolution 1918/19 sowie der Münchner Räterepublik 1919 ab.

136 Ein Vorabdruck erschien 1922 in der Volksbühne unter dem Titel Die Hinkemanns; vgl. 
zur Textgeschichte das von den Herausgebern verfasste Nachwort zum Hinkemann 
in Torsten Hoffmann/Peter Langemeyer/Thorsten Unger (Hrsg.): Sämtliche Werke. 
Kritische Ausgabe I: Stücke 1919–1923. Göttingen 2015, S. 477–496, hier S. 477.

137 Vgl. Anderson: »Sehenden Auges und mitfühlenden Herzens«, S. 416; Mohi-von Kä­
nel: Kriegsheimkehrer, S. 316f.

138 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 194.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

235

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


staatlichen Zuwendung – das Stück spielt im Nachkrieg 1921 – haben 
die Eheleute kaum genug Geld zum Leben, sodass Eugen, obwohl er 
sich seit dem Krieg zum Tierfreund entwickelt hat, eine Anstellung in 
einer Jahrmarktbude annimmt, wo er vor einem schaulustigen, körper- 
und gewaltorientierten Publikum Mäusen und Ratten bei lebendigem 
Leib die Kehle durchbeißt und ihr Blut aussaugt. Anerkennung für seinen 
Kriegseinsatz zollen ihm weder der Staat noch seine Freunde und seine 
Ehe zerbricht schließlich an seiner physischen wie psychischen Verseh­
rung. Eugen wird als Opfer des Kriegs zum Opfer einer Gesellschaft, die 
ihm verständnislos bis ablehnend gegenübersteht, ihn sogar, so etwa der 
Budenbesitzer, wirtschaftlich ausbeutet. Als Kastrat fühlt er sich zwangs­
weise aus der sozialen Ordnung ausgeschlossen, weil sie nachgerade, wie 
auch in O’Caseys The Silver Tassie, über Sexualität und Virilität definiert 
ist.139 Die Geschlechtlichkeit ist zur Ersatzreligion avanciert, versinnbild­
licht in dem von Eugen erworbenen Priapus – die Statue des antiken 
Fruchtbarkeitsgotts; männliche Potenz wird sakralisiert.140 Aus diesem 
pervertierten Wertesystem schließlich erwächst Eugens Bemühen, seine 
für andere unsichtbare Verletzung geheim zu halten. Zu Recht fürchtet 
er sich vor dem demütigenden Spott seiner Mitmenschen. Daher erklärt 
sich denn auch seine Angst vor dem Verlachen. In der Tat begleitet das 
die gesamte Handlung durchziehende Lachmotiv Eugens Ausgrenzung 
aus der Gesellschaft.141 Eugen lacht nie über andere, er ist stets »Objekt 
des Verlachens«142 – eine Konstellation, die sein Opfer- bzw. Außenseiter­
dasein unterstreicht. Auch die Vergleiche mit gequälten oder verlassenen 
Tieren insbesondere im ersten Akt illustrieren Eugens Ausgeliefertsein an 
die Gesellschaft. Hauptidentifikationsobjekt ist der Distelfink, dem Gretes 

139 Vgl. Klaus Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution. Frankfurt a.M. u.a. 1990, 
S. 149; Scholz: Mann ohne Geschlecht, S. 119; Schreiber: Politische Retheologisierung, 
S. 219. Infolge der Entmannung des Kriegsheimkehrers sieht Kosok: Sean O’Casey, 
S. 118, in Tollers Hinkemann ein Vorbild für O’Caseys The Silver Tassie. Die Parallelen 
gehen noch darüber hinaus und betreffen ebenso die Darstellung einer trieb-
orientierten und gewaltaffinen Gesellschaft, zu welcher dem sexuell impotenten Rück­
kehrer der Zugang verwehrt ist. Zum Verhältnis zwischen O’Casey und Toller vgl. 
Carol Kleiman: O’Casey’s »Debt« to Toller: Expressionism in The Silver Tassie and Red 
Roses for Me. In: The Canadian Journal of Irish Studies 5 (1979) 1, S. 69–86.

140 Männliche Sexualität ersetzt den monotheistischen Gott, der »im Drahtverhau hängen 
geblieben« (Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 196) ist.

141 Vgl. Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution, S. 140; Schreiber: Politische Re­
theologisierung, S. 204.

142 Ebd., S. 217.

V. Die Heimkehr des Helden

236

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mutter die Augen ausgestochen hat, damit er besser singe.143 Die Verlet­
zung des Vogels setzt Eugen mit seiner Verwundung gleich: »Wie haben 
sie uns zugerichtet, dich und mich. Menschen haben das getan«;144 in 
der vergemeinschaftenden Wir-Form solidarisiert er sich mit dem kleinen 
Vogel.

In Anbetracht von Eugens Empathie und Identifikation mit den Tieren 
erscheint die ohnehin krude Beschäftigung auf dem Jahrmarkt doppelt 
grausam. Eugen, der sich in die Tiere einfühlt, muss ihnen ein Leid antun, 
das er selbst nachempfindet. Die Gewaltlust muss sich Eugen äußerlich 
aneignen, auch wenn er sie verabscheut und de facto ihr Opfer ist. Hinter 
der Person, die Ratten und Mäusen die Kehle durchbeißt, verbirgt sich 
mithin ein Mensch, welcher der Unerbittlichkeit der Gesellschaft ebenso 
hilflos ausgeliefert ist wie die Nager oder auch der Distelfink. Der äußer­
lichen, brutalen Macht auf dem Jahrmarkt korrespondiert eine innerli­
che Ohnmacht – eine Ohnmacht, sich über die verhassten gesellschaftli­
chen Strukturen zu erheben. So tarnt sich Eugens versehrte Agency als 
eine inszenierte Gewalttat. Manifest werden Maskerade und Verstellung 
durch das Kostüm, das dieser trägt: Ein »fleischfarbenes Trikot«145 verleiht 
den »schwammig[en]«146 Gliedern des eher unathletischen Eugen den 
Anschein von »Bärenmuskeln«.147 Bezeichnenderweise bewirbt ihn der 
Budenbesitzer als »Homunkulus«,148 was in der Alchemie so viel bedeutet 
wie ›künstlich geschaffener Mensch‹ und somit auf das ›Unechte‹ von 
Eugens Auftritt verweist. Wenn der Budenbesitzer Eugen im Anschluss 
anpreist als: »Der deutsche Held!«,149 dann wird die Frage nach Sein und 
Schein auf den Bereich des Heroischen ausgedehnt und Heldentum als 
künstliches Produkt ausgestellt. Auch die eigentliche Inkompatibilität von 
Eugens sexueller Impotenz mit den Vorstellungen militärisch-männlichen 
Heldentums lenkt den Blick auf die inszenatorisch-performative Dimensi­
on des Heroischen. Die Diskrepanz des kriegsversehrten Protagonisten zu 

143 Die Identifikation mit dem Distelfinken wird intensiviert, indem Eugen stellenweise 
»[m]it Fistelstimme« singt: »Sing ich nicht so gut wie ein geblendeter Distelfink?« 
(Ebd., S. 216; vgl. außerdem ebd., S. 227)

144 Ebd., S. 194.
145 Ebd., S. 202.
146 Ebd., S. 200.
147 Ebd.
148 Ebd., S. 203 und 204.
149 Ebd. (Hervorh. i.O.)

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

237

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Ideal eines physisch intakten Helden betont die Reaktion von Eugens 
Rivalen Paul Großhahn in der Jahrmarktszene:

Aber das ist ja ein erbärmlicher Betrug! So sieht der deutsche Held aus! Einer 
ohne... Ein Eunuch... Hahahaha! So mag der deutsche Heimatkrieger ausgese­
hen haben! So mögen die Etappenschreier, die Brüsseler Fettsäcke, die Zeitungs­
kerls, die Kriegsgewinnler, die Durchhalterufer, die Revancheritter ausgesehen 
haben!... Du, der Budenbesitzer macht Profit mit Pappe!150

In höhnischer Verachtung entlarvt Paul Eugens Auftritt als ›Betrug‹. Er 
macht damit eine symbolische Ordnung anschaulich, in der die biologi­
sche Männlichkeit eine Voraussetzung für militärisches Heldentum bil­
det. Trotzdem ist Eugens Heroisierung durch den Budenbesitzer erfolg­
reich, was die bewundernden Kommentare des Publikums bezeugen. 
Daraus lässt sich ableiten, dass nicht die biologische Manneskraft Eugen 
zum ›deutschen Helden‹ disponiert, sondern seine schauspielerische Leis­
tung.151 Solange die biologische Tatsache der Entmannung der Öffentlich­
keit verschlossen bleibt, kann die Diskrepanz zwischen Kriegsversehrung 
und Heldenideal völlig unproblematisch bestehen und Eugens Heldensta­
tus wirksam bleiben.

In die Position eines ›Helden‹ gerät Eugen ironischerweise durch seinen 
fehlenden Willen, die gesellschaftliche Ordnung, insbesondere ihr Männ­
lichkeits- und Heldenideal, anzufechten. In der Forschung hat sich daraus 
die Frage entsponnen, welchen Anteil er selbst an der Perpetuierung 
der Ordnung trägt. Schon allein indem Eugen die Stelle annimmt und 
so Bedürfnisse des Publikums befriedigt, gehorcht er den Gesetzen der 
sozialen Ordnung und festigt sie. Überdies definiert sich Eugen selbst 
in den Notionen von Sexualität und Virilität.152 Er begreift sich über 
das, was ihm (biologisch) abgeht, und das bedingt sowohl sein Minder­
wertigkeitsgefühl als auch sein fehlendes Vertrauen in Grete allererst. Er 

150 Ebd., S. 204. Ähnlich Paul zu Eugen in der Arbeiterwirtschaft: »Du... das mit dem 
stärksten Mann, das mit dem deutschen Held ist Schwindel. [...] Soll man nicht über 
einen lachen, der... der... haha... der sich als stärkster Mann ausgibt und ist doch gar 
kein Mann! Ist doch gar kein Mann!« (Ebd., S. 214) Umgekehrt zur Bedrohung des he­
roisch-männlichen Soldatenbilds durch Eugens Versehrung vgl. Lisa Marie Anderson: 
From Abstraction to Documentary: Ernst Toller’s Plays as War Dramas. In: Studies in 
20th & 21st Century Literature 41 (2017) 2, S. 1–16, hier S. 7f.; Mohi-von Känel: 
Kriegsheimkehrer, S. 317f.

151 Vgl. auch ebd., S. 318; Scholz: Mann ohne Geschlecht, S. 121.
152 Vgl. Bernhard Greiner: Die Tragödie. Eine Literaturgeschichte des aufrechten Ganges. 

Grundlagen und Interpretationen. Stuttgart 2012, S. 717.

V. Die Heimkehr des Helden

238

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verkennt ihre aufrichtige Zuneigung und missversteht ihre Mutlosigkeit 
angesichts seines prekären psychischen Zustands als Verachtung für sein 
physisches Manko. Eugen macht sich auf diese Weise mitschuldig an 
dem Scheitern der Ehe und damit an Gretes Selbstmord. Er meint zwar, 
sein kriegsbedingtes Außenseiterdasein habe ihn sehend gemacht für den 
Sittenverfall in der Gesellschaft,153 doch für seine eigene Verstrickung 
in den gesellschaftlichen Körper- und Männlichkeitswahn bleibt er bis 
zum Schluss blind.154 Seine Selbststilisierung zum unschuldigen Opfer hat 
Eugen schließlich zum Täter gemacht. Nicht – zumindest nicht nur – die 
Kriegsverletzung an sich hat seinen Ausschluss aus der Gesellschaft und 
der Familie zu verantworten. Mindestens ebenso schwer wiegt Eugens 
Verunsicherung über die sexuelle Impotenz, die fehlende Souveränität 
im Umgang mit ihr. Selbstbestimmung, Selbstsicherheit und Resilienz 
scheinen an der Front gleichzeitig mit der körperlichen Kriegsverletzung 
zu Schaden gekommen zu sein.155

Mithilfe von Bildern aus dem Bereich der Technik wird Eugens fehlen­
de Autonomie ausgestaltet. Gleich zu Beginn des Dramas bezeichnet er 
sich, mit Bezug zum Kriegseinsatz, als »Hampelmann, an dem sie solange 
gezogen haben, bis er kaputt war...«156 Der ehemalige Kombattant ist 
hier nicht die Person, welche die Fäden in der Hand hält, sondern, im 
Gegenteil, die Gliederpuppe selbst, die beliebig bedient werden kann. 
Berücksichtigt man ferner das Zeitungsblatt, mit dem der Budenbesitzer 
nach »erstklassige[m] Menschenmaterial«157 sucht – eine Formulierung 
zur Umschreibung des verlustreichen Einsatzes von Menschen im Ersten 
Weltkrieg –, dann wird eine Parallele zwischen dem Krieg und der Un­
terhaltungsindustrie hergestellt, sodass auch Eugens Anstellung auf dem 

153 »Mir haben sie den Star gestochen. Ich bin sehend geworden! Bis auf den Grund sehe 
ich! Bis auf den nackten Grund. Die Menschen sehe ich! Die Zeit sehe ich!« (Toller: 
Der deutsche Hinkemann, S. 218), ruft Eugen im dritten Akt aus, wohingegen der »ge­
sunde Mensch«, wie er behauptet, »mit Blindheit geschlagen ist« (ebd., S. 194). Seine 
›seherische‹ Fähigkeit kontrastiert mit der Blindheit des Distelfinken.

154 Eugens Selbstwiderspruch benennt Greiner: Die Tragödie, S. 717, in den Begriffen der 
Tragödientheorie als fehlende Anagnorisis. Eine tragische Figur sei Eugen jedoch inso­
fern, als sein Leiden zumindest teilweise selbstverschuldet sei (vgl. ebd.). Der deutsche 
Hinkemann ist als Tragödie untertitelt und bildet mit Exposition, Höhepunkt und Ka­
tastrophe die wesentlichen Phasen einer Tragödie in drei Akten ab.

155 So koppelt Scholz: Mann ohne Geschlecht, S. 119, das Abhandenkommen von Eugens 
Geschlecht an das Abhandenkommen seines Willens.

156 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 195. Vgl. außerdem Eugens Bezeichnung »Ma­
schinenleben« für die Front (ebd., S. 212).

157 Ebd., S. 200.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

239

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jahrmarkt ein dem Krieg vergleichbares, marionettenhaftes Dasein exem­
plifiziert. Eugens Habitus in Krieg und Nachkrieg entspricht in dieser 
Hinsicht jenem der Kriegsinvaliden in der Traumszene am Ende von 
II,3.158 Auch sie wirken absolut fremdbestimmt, wenn sie unter dem Ge­
schmetter von Soldatenliedern und Revolutionsparolen gleichmäßig kon­
zentrisch anrücken, aufeinanderprallen und ihr sinnloses Unterfangen erst 
beenden, als die Polizei sie zum Abzug auffordert.159 Wie ferngesteuerte 
Puppen betreten und verlassen sie die Bühne, ohne dass der Übergang von 
einem Krieg- in einen Revolutionskontext, den die Lieder anzeigen, und 
der Befehl etwas an ihrer stumpfsinnigen Haltung ändern würden.160 Die 
fehlende Autonomie also charakterisiert das Leben der Kombattanten im 
Krieg wie im Nachkrieg gleichermaßen, und wenn Eugen verlauten lässt: 
»der Krieg ist wieder da. Die Menschen morden sich unter Gelächter. Die 
Menschen morden sich unter Gelächter!«,161 dann wird noch einmal deutlich, 
dass der Krieg auch im Nachkrieg anhält und Eugens Unterordnung unter 
eine äußere Macht, sei es das Militär, sei es die Gesellschaft, keine Verän­
derung erfahren hat. Die zyklische Anlage des Texts – sowohl in der Ein­
gangsszene als auch in der Schlussszene, die als einzige in der Wohnung 
der Hinkemanns angesiedelt sind, hält Eugen etwas in der Hand, was das 
Publikum zunächst nicht sehen kann: in I,1 den Distelfinken, in III,2 den 
Priapus – bildet das seit dem Krieg statische Verhalten des Protagonisten 
im Dramenaufbau nach.

Eine Möglichkeit zur Veränderung klingt in Der deutsche Hinkemann 
erst am Ende und auch nur sehr leicht an. Eugens kraftloser Folgsamkeit 
halten die letzten Dialoge ein ›Wollen‹ entgegen, für das der Heimkehrer 
nicht die nötige Kraft aufbringt, zu dem er Grete indes auffordert:

Ich habe die Kraft nicht mehr. Die Kraft nicht mehr zu kämpfen, die Kraft nicht 
mehr zum Traum. Wer keine Kraft zum Traum hat, hat keine Kraft zum Leben. 
[...] Versuch es, Grete, versuch es... kämpf du... du bist gesund... fang ein neues 
Leben an... kämpf für eine neue Welt... für unsere Welt...162

158 Wie Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution, S. 143, zu Recht bemerkt, unter­
scheiden sich die einarmigen und einbeinigen Invaliden von Eugen nur insofern, als 
»ihre Versehrtheit sichtbar ist«.

159 Vgl. Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 205f.
160 Vgl. Kirsten Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen. Untersuchungen zum dramati­

schen Schaffen Ernst Tollers zwischen den Weltkriegen. Würzburg 2000, S. 108; 
Schreiber: Politische Retheologisierung, S. 226.

161 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 218 (Hervorh. i.O.).
162 Ebd., S. 231.

V. Die Heimkehr des Helden

240

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eugen findet durchaus, dass ein Wandel der gesellschaftlichen Strukturen 
nötig und möglich sei.163 Nur ein passives Abwarten könne, so Eugen, 
die Besserung jedoch nicht herbeiführen. Eugen weiß, dass er tätig wer­
den soll, aber seine versehrte Agency lässt es nicht zu. Eine Besserung, 
so suggeriert es der Text, erfordere ein aktives, willentliches Zutun des 
Einzelnen.164 Der fatalistische Glaube an ein unvermeidliches Schicksal 
hingegen perpetuiere die Verrohung:

Menschen sind arm und könnten reich sein und brauchten keine himmlische 
Erlösung... die Verblendeten! Als ob sie so tun müßten im blinden Wirbel 
der Jahrtausende! Nicht anders könnten. Müßten. Gleich Schiffen, die der Mäl­
strom an sich reißt und zwingt einander zu zermalmen...165

Als Negativbeispiel fungiert der Erste Weltkrieg. Eugen erklärt sich schul­
dig an seinem Ausbruch, weil er sich, wie viele andere, den »großen 
Verbrechern an der Welt, die Staatsmänner und Generäle genannt wer­
den«,166 nicht entgegengestellt hat. Den Krieg stilisiert er zu einem Er­
eignis, das fehlendes Engagement zuließ und hätte verhindert werden 
können, wären die Menschen 1914 aktiv geworden. Aktiv werden – das 
lässt sich im Drama ohne Weiteres als Notwendigkeit auch auf die Nach­
kriegsgegenwart übertragen. In der überarbeiteten Ausgabe von 1924 fügt 
Toller nach Eugens Selbstkapitulation einen Satz ein, der die geforderte 
Haltung im Jahre 1921 wie folgt umschreibt: »Menschen, die alles Leid 
leben und dennoch wollen...«167 Toller geht es eben nicht um ein fatalis­
tisches Zuwarten, bis die Zeit mit einer Besserung aufwartet, sondern 
um ein gesellschaftspolitisches Engagement, das sich von Misserfolgen 
nicht brechen lässt und so dem Neuen, Besseren den Boden bereitet.168 

In einem Brief vom Februar 1922 kleidet Toller diese Einschätzung in ein 
Saat- und Erntebild:

163 Vgl. auch Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen, S. 106.
164 Wie die Forschung herausgestellt hat, verabschiedet sich Toller in seinem Text, wie 

hier durchaus nachzuvollziehen ist, von expressionistischen Erlösungshoffnungen und 
messianischen Heilsvorstellungen (vgl. ebd., S. 115).

165 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 232 (Hervorh. i.O.).
166 Ebd., S. 230.
167 Zu den Korrekturen vgl. Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution, S. 155.
168 Zu Tollers ›Dennoch‹ vgl. Carel ter Haar: Ernst Toller. Appell oder Resignation? Mün­

chen 1977, S. 49–74; er umschreibt es als ein ›dennoch handeln‹ (ebd., S. 53). Der deut­
sche Hinkemann wird nur am Rande behandelt, wohingegen die spätere Autobiogra­
phie Eine Jugend in Deutschland (1933) zentral ist.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

241

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wir leben in einer Epoche des Übergangs. Was wir schaffen, ist erste Saat, die 
Spätere umpflügen werden. Denn Geschlechter müssen leben und vergehen, 
pflanzen und pflügen, ehe Künftigen vom Schicksal die Gnade wird, heiter und 
lächelnder Einfalt reife Frucht zu ernten.169

Schaffen und Wollen bleiben im Drama jedoch Utopie, wenn man sich 
Gretes vollbrachten und Eugens angedeuteten Selbstmord vor Augen 
führt, der jeweils Ausdruck ihrer Resignation ist. Die Aster, die als Symbol 
der Hoffnung eingeführt wird, ist in Eugens Kriegserinnerung zerstört,170 

und sich selbst als Kranken hält die Hauptfigur für nicht in der Lage, 
etwas Entscheidendes auszurichten: »Ein Kranker kann nicht mehr tun, 
er ist wie gelähmt in seinem Blut. Seine Seele, die ist wie der tote Flügel 
einer Lerche, wie ein Adler in den Schaugärten, dem man die Sehnen 
zerschnitt...«171 Eugen spricht sich als Gezeichneter des Kriegs, wiederum 
unter Zuhilfenahme eines Tiervergleichs, ganz betont jegliche Agency ab. 
So laufen denn auch die Christus-Parallelen des Dramas ins Leere. An 
mehreren Stellen spielen die Personen auf die Bibel an und adressieren 
den Protagonisten als Jesusfigur: Als Grete auf dem Jahrmarkt Eugens 
›Opfer‹ erkennt, will sie ihm »dienen, als wäre er mein Heiland«,172 und 
an ihm Sühne tun, von Sebaldus Singegott wird er als »Menschen am 
Kreuz«173 bezeichnet. Eugens Leidensposition legt die Identifikation mit 
Christus zwar nahe, doch wie die bisherigen Ausführungen belegen, ist 
sein Leidensweg kein Opfer, aus dem eine bessere Welt erwächst, und 
ist Eugen kein Messias, der die Menschen erlösen wird. Insbesondere das 
resignative Ende des Dramas unterwandert die christologische Lesart. Zu 
Beginn des dritten Akts präsentiert Eugen in religiöser Wortwahl eine für 
den Text wegweisende, pessimistische Weltsicht, wenn er Gottes Schöp­
fungsworte »Es werde Licht!« (Gen 1,3) anzitiert und umwidmet zu »Es 
werde Nacht! Es werde Nacht!«174

169 Brief von Ernst Toller an Tessa (d.i. Nettie Katzenstein) vom 2. Februar 1922. In: Tol­
ler: Sämtliche Werke III, S. 336–338, hier S. 338.

170 Vgl. ders.: Der deutsche Hinkemann, S. 227.
171 Ebd., S. 230.
172 Ebd., S. 206. Später vergleicht sich Grete implizit mit Judas (vgl. ebd., S. 228), wodurch 

Eugen die Rolle von Jesus Christus einnimmt.
173 Ebd., S. 216.
174 Ebd., S. 217.

V. Die Heimkehr des Helden

242

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kontrafakturen: Heroische Umdeutungen der gescheiterten Heimkehr

Ähnlich wie Eugen Hinkemann ist auch der Rückkehrer in dem Schau­
spiel Die Heimkehr des Matthias Bruck eine gebrochene Gestalt. Der Text 
stammt aus der Feder von Sigmund Graff, erschienen 1933, ein Jahr 
später am Berliner Staatstheater uraufgeführt.175 Ein schwerwiegender 
Unterschied hebt Graffs Protagonisten indes von den Heimkehrerfiguren 
der vorangegangenen Kapitel ab: Er versucht bewusst nicht, in die alte 
Familie zurückzukehren. Seine Frau ist inzwischen – das Stück ist im 
Jahr 1933 angesiedelt – glücklich verheiratet und hat einen zweiten Sohn 
geboren. Als Knecht lebt der ehemalige Kombattant Matthias Bruck nun 
auf seinem einstigen Bauernhof, wo er, weil er sich nicht zu erkennen 
gibt, ein ewiger Gast bleiben wird.176 Im Gegensatz zu den Rückkehrern 
vieler anderer Dramen hat Matthias die Unmöglichkeit seiner Heimkehr 
von vornherein verinnerlicht. Er weiß, wie sehr ihn die Kriegserfahrung 
verändert und von seinem Zuhause entfremdet hat, sodass er sich mehr 
als Last denn als Bereicherung empfindet.177 Aus diesem Grund war Mat­
thias nach Kriegseinsatz und Kriegsgefangenschaft in Russland geblieben, 
wo er und seine Kameraden sich ein eigenes Dorf errichteten. Im Zuge 
der Versorgungskrise im Osten wurden sie jedoch vertrieben und zur 
Rückkehr nach Deutschland gezwungen. Unter anderen Umständen wäre 
Matthias in der Fremde geblieben, damit ihn seine Familie unzweifelhaft 
für tot hätte befinden können.178 Über das ganze Drama hinweg versucht 
Matthias regelrecht, hinter seiner neuen Rolle als Knecht zu verschwinden 
und gerade in dieser Hinsicht wirkt er scheu und ängstlich. Dementgegen 
steht der zunächst verborgene und dennoch stark ausgeprägte Wille des 
Protagonisten, sich nicht zu verraten. Als die Bäuerin in dem Knecht 
gegen Ende des Dramas ihren Gatten erkennt, spricht sie ihn überraschen­
derweise nicht darauf an. In der Regieanweisung dazu heißt es: »Tonlos 
und wie gelähmt, aber mit mühsam von Wort zu Wort sich erkämpfender 
Fassung, als ob sie seinem Willen sich beugte und ihn nicht erkannt hätte«.179 

V.1.4.

175 Sigmund Graff: Die Heimkehr des Matthias Bruck. Schauspiel in drei Aufzügen. Ber­
lin 1933. Gerade verglichen mit Die endlose Straße, die ebenso von Graff stammt, spielt 
Die Heimkehr des Matthias Bruck in der Forschung keine Rolle.

176 Parrs These, die Sprachlosigkeit mache den (Kriegs-)Heimkehrer zum Gast (Emigran­
ten/Kriegsheimkehrer, S. 231), trifft auf dieses Stück in besonderem Maße zu.

177 Vgl. Graff: Die Heimkehr des Matthias Bruck, S. 67.
178 Vgl. ebd.
179 Ebd., S. 65 (Hervorh. d. Verf.).

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

243

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seiner Frau diktiert der eigentlich untergebene und unterlegene Matthias 
seinen Willen, und die Vehemenz, mit der er sich in dieser Szene durch­
setzt, ersetzt seine nur scheinbare Machtlosigkeit, die sich zuvorderst als 
Sprachlosigkeit insbesondere gegenüber der Bäuerin bemerkbar macht.180 

Er ermächtigt sich selbst und verfügt souverän über seine Nichtzugehörig­
keit zur Familie. Weil sein Versteckspiel nun dennoch droht, aufgedeckt 
zu werden, nimmt sich Matthias das Leben und wehrt auf diese Weise die 
Wendung, die dem Familienidyll und den veränderten Besitzverhältnissen 
bevorsteht, ab. Weil sein Verzicht frei gewählt und uneigennützig ist, 
erhält er die Gestalt eines heroischen ›sacrifice‹. Matthias emanzipiert sich 
mithin von der Opferrolle, in die er im Zuge des Kriegs geraten war 
(›victim‹), und avanciert spätestens mit dem Suizid zum aufopfernden 
Helden.181

Für Die Heimkehr des Matthias Bruck und verwandte Texte liefert nicht 
die Odyssee das Präfigurat. Graffs Drama rekurriert eher auf den Enoch 
Arden­Stoff, der auf die gleichnamige Ballade des viktorianischen Dichters 
Alfred Tennyson (1864) zurückgeht.182 Das Versepos, das sich durchaus als 
Variation des Odysseus-Mythos lesen lässt, berichtet von der Heimkehr ei­
nes totgeglaubten Seemanns nach East Anglia, wo er seine Frau glücklich 
verheiratet und seine drei Kinder gut versorgt vorfindet. Aus selbstloser 
Liebe zu seiner Familie beschließt Enoch Arden, sich nicht zu offenba­
ren, und stirbt am Ende an gebrochenem Herzen. Tennyson nobilitiert 
die selbstverneinende Haltung seines Protagonisten, der um die Unwider­
bringbarkeit der gemeinsamen Vergangenheit und seinen potentiellen 
Status als Eindringling weiß, und erklärt ihn zum Helden (»strong heroic 
soul«, V. 909).183 Liest man Graffs Die Heimkehr des Matthias Bruck als eine 
vor dem Hintergrund des Ersten Weltkriegs zeitgemäße Fortschreibung 
von Enoch Arden, dann wird die textinterne Heroisierung des Heimkeh­

180 Vgl. ebd., S. 36–39.
181 Bedenkt man den Titel des Stücks, der seine Heimkehr ankündigt, dann lässt sich Mat­

thias’ Suizid durchaus als Form der Heimkehr verstehen, die ihn in den Bodes seines 
Vaterlands heimführt (vgl. Sonnega: Theatre of the Front, S. 54).

182 Zur Rezeption von Tennysons Werk in Europa vgl. Leonée Ormond (Hrsg.): The Re­
ception of Alfred Tennyson in Europe. London u.a. 2017. Der Herausgeberin zufolge 
machte Enoch Arden Tennyson in Europa bekannt (vgl. ihre Einleitung in dem Band, 
S. 1–20, hier S. 13).

183 Alfred Tennyson: Enoch Arden. In: The Poems of Tennyson. Edited by Christopher 
Ricks. London 1969, S. 1130–1152, hier S. 1152; differenzierter zum Heroischen vgl. 
Winston Collins: Enoch Arden, Tennyson’s Heroic Fisherman. In: Victorian Poetry 14 
(1976) 1, S. 47–53.

V. Die Heimkehr des Helden

244

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rers zusätzlich durch den intertextuellen Bezug abgesichert. Dass Graff
Tennysons Text kannte, ist angesichts der Prominenz des Gedichts im 
deutschsprachigen Raum184 nicht unwahrscheinlich.

In seinem Stück The Likes of Her,185 das erst in Battersea gegeben wurde, 
ab August 1923 für 255 Aufführungen im Londoner St. Martin’s Theatre 
lief und 1931 unter dem Titel Sally in our Alley verfilmt wurde, kom­
biniert der britische Theaterschriftsteller und ‑direktor Charles McEvoy
Motive aus der Odyssee mit denen aus Enoch Arden. Die tugendhafte Sally, 
eine fleißige junge Frau aus einem armen Arbeiterviertel des Londoner 
East End, gleicht in ihrer hingebungsvollen Treue zu dem abwesenden 
Geliebten der Penelope. Wie ihr Vorbild weist Sally alle Heiratsanwärter 
ab und wartet auf die Heimkehr von George Miles. Nicht einmal der 
fingierte Bericht Alfreds, eines seiner Kameraden, von dessen Tod auf 
dem Schlachtfeld bricht Sallys Loyalität. Ebenso wenig Glauben schenkt 
sie Alfreds Behauptungen, George halte das East End für unwürdig oder 
habe eine andere Frau gefunden. So begibt sich Sally jeden Sonntag zur 
Waterloo Railway Station in der Hoffnung, George käme in einem der 
Züge, der die ehemaligen Soldaten – das Stück spielt während der Demo­
bilisierung – nach Hause befördert. George Miles wiederum entspricht 
weniger Odysseus als vielmehr Enoch Arden. Während seines Kriegsein­
satzes im Nahen Osten war er schwer verwundet worden: Er verlor einen 
Arm, ein Bein, ein Auge und sein Gesicht wurde entstellt. Aus Scham 
und Selbstzweifel beschließt er, nicht heimzukehren, und er bittet Alfred, 
seine Situation vor Sally geheim zu halten. George verzichtet auf sein per­
sönliches (Liebes-)Glück im Glauben, das ihre mit seiner Entscheidung zu 
garantieren. Im letzten der drei Akte kehrt der inzwischen genesene und 
mit Prothesen ausgestatte George innerlich getrieben ins East End zurück. 
Er will sich als ein Freund seiner selbst ausgeben, um Sallys Reaktion zu 
beobachten. Die Heroisierung seines Verzichts wird im Zuge dessen auf 
zweierlei Weise erzielt: zum einen, indem die moralische Verpflichtung 
der Daheimgebliebenen gegenüber den Soldaten als tapfere Vaterlandsver­
teidiger aufgerufen wird: »And he thought I’d turn from him. ’Cos he 

184 Vgl. dazu Torsten Caeners: Tennyson’s Reception in Germany. In: Leonée Ormond 
(Hrsg.): The Reception of Alfred Tennyson in Europe. London u.a. 2017, S. 195–232.

185 Charles McEvoy: The Likes of Her. In: Great Modern British Plays. Selected by James 
W. Marriott. London 1929, S. 859–902. The Likes of Her wird in der Forschung nicht 
behandelt.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

245

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was broke up – fighting for me«,186 ereifert sich Sally, als sie von Alfred 
die Wahrheit erfährt. Zum anderen wird Georges innerliche Qual und 
Selbstüberwindung ausgestellt, als er auf Sally trifft, sich umgehend zu ihr 
hingezogen fühlt, aber seine Identität verschleiert. Seine Körpersprache 
verrät sowohl seine innere Zerrissenheit als auch den Triumph seiner 
ethischen Gesinnung über seine Gefühle: »Miles has turned towards her 
[Sally], and for a moment there is insuppressible yearning in his whole 
demeanour, until with a deep breath he draws himself up and is the stranger, 
with something of the colonel in him, too.«187 Indem McEvoy Georges 
Sehnsucht als ununterdrückbar bezeichnet, es der Figur dennoch gelingt, 
sein Verlangen im agonalen Modus zu zügeln, erhält Georges Gefasstheit 
den Glanz des Übermenschlichen und Exzeptionellen. Entgegen seiner 
Erwartung stellt er allerdings fest, dass Sally ihn mit offenen Armen 
empfängt und ihn nie verlassen würde. Den Zuschauer überrascht Sallys 
Verhalten nicht, hatte sie bereits im zweiten Akt erklärt, für sie gäbe es 
keine versehrten Soldaten:

There ain’t no crocked-up soldiers. Not as I sees ’em. [She speaks with deep 
feeling.] If a man’s come ’ome with his eyes gorn, he’s got a thousand eyes in 
him so such as some. If he’s lost his limbs, I see him walking whole. [...] If a 
man’s got breath in him to live at all, he’s a whole man, I tell you, after that art 
there.188

Mit dem glücklichen, melodramatischen Ende tritt das Enoch Arden-Mo­
tiv wieder in den Hintergrund und wird durch Erzählmuster der Odyssee 
ersetzt. Eine Aussage von Jim im zweiten Akt, neben George und Alfred 
der dritte (Ex-)Kombattant in The Likes of Her, schlägt darüber hinaus die 
Brücke von Georges Heroik in der Tradition Enoch Ardens zu dem briti­
schen Gentleman-Ideal, das die Vorstellungen von Heldentum in England 
seit der viktorianischen Ära wesentlich prägte und im Ersten Weltkrieg 
aktualisiert wurde: »He was to be a gentleman and an officer he was 
– not the likes of you and me.«189 Wie unter anderem Mark Girouard 
und Stefan Goebel herausgestellt haben, erwachte im England des späten 
18. sowie des 19. Jahrhunderts das Interesse für mittelalterlich-ritterliche 
Vorstellungswelten, die weit mehr als in anderen europäischen Ländern 

186 Ebd., S. 901 (Hervorh. d. Verf.).
187 Ebd., S. 893 (Hervorh. d. Verf.).
188 Ebd., S. 876f. (Hervorh. i.O.). Alle Dialogpartien sind im Ostlondoner Dialekt verfasst.
189 Ebd., S. 879.

V. Die Heimkehr des Helden

246

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen neuen Verhaltenskodex schafften.190 Großmut, Gerechtigkeit, Höf­
lichkeit, Aufrichtigkeit, Loyalität und Dienstbarkeit avancierten zu den 
Qualitäten, die einen ›Gentleman‹ und dann auch den ›Helden‹, der sich 
weniger an militärischer Leistung als an diesem Charakter- und Tugend­
ideal bemaß, ausmachten. Noch die Kämpfe auf den Schlachtfeldern des 
Ersten Weltkriegs, die chevalereskes Handeln eigentlich obsolet machten, 
wurden in Großbritannien in ritterliches Vokabular und ritterliche Bilder 
gekleidet.191 So hält selbst der durch den Krieg desillusionierte Edmund 
Blunden in seinem Kriegsroman Undertones of War (1928) unbeirrt am 
englischen Rittertum fest: »Chivalry was certainly not dead.«192 Ebenso re­
semantisiert McEvoy in The Likes of Her das heldenhaft­ritterliche Gentle­
man-Ideal am Beispiel des Kriegsheimkehrers George.

Dass Ritterlichkeit in der britischen Kriegs- und Nachkriegsgesellschaft 
fortbestehen kann, war in der englischen Heimkehrerdramatik keines­
wegs unumstritten, wie William Somerset Maughams Farce Home and 
Beauty193 demonstriert, die den Enoch Arden­Stoff, den McEvoy in The 
Likes of Her mit einer gewissen Ernsthaftigkeit und Feierlichkeit behan­
delt, sarkastisch umdichtet. Seine Uraufführung erlebte das Stück am 
8. Oktober 1919 im Booth Theatre in New York unter dem komischen 
wie vielsagenden Titel Too Many Husbands, drei Wochen später, am 
30. August, kam es im Playhouse in London auf die Bühne. An Tennysons
Ballade erinnert Home and Beauty insofern, als es die Heimkehr eines ver­
meintlich während einer der Flandernschlachten gefallenen Soldaten zu 
seiner bereits neu verheirateten Ehefrau inszeniert. Zur Farce wird es, in­
dem beide Ehemänner vorgeben, aus Opferbereitschaft und Selbstlosig­
keit auf die Frau zu verzichten, um ihr auf diese Weise angeblich das echte 
Eheglück zu gewähren. In Wahrheit sind die beiden Rivalen ihr überdrüs­

190 Vgl. Mark Girouard: The Return to Camelot. Chivalry and the English Gentleman. 
New Haven/London 1981, S. 260f.; Stefan Goebel: The Great War and Medieval Mem-
ory. War, Remembrance and Medievalism in Britain and Germany, 1914–1940. Cam­
bridge 2007, S. 189f.

191 Vgl. neben den Ausführungen bei Goebel (ebd., S. 194) auch Onions: English Fiction 
and Drama of the Great War, S. 31. Die Glorifizierung der Kameradschaft in den briti­
schen Frontstücken (s. Kap. III.3) lässt sich in diesem Sinne auch als Versuch lesen, 
den ritterlichen Verhaltenskodex in den Maschinenkrieg hinüberzuretten.

192 Blunden: Undertones of War, S. 28.
193 William Somerset Maugham: Home and Beauty. A Farce in Three Acts. In: Plays III. 

Leipzig 1934, S. 235–332. Obwohl Home and Beauty zu den erfolgreichsten Stücken 
Maughams zählt (vgl. Kosok: The Theatre of War, S. 47), wird es von der Forschung 
vernachlässigt.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

247

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sig geworden und die Existenz eines zweiten Gatten kommt ihnen gerade 
recht, sich geschickt aus der Affäre zu ziehen. In romantisch-heroischer 
Rhetorik überbieten sich William und Frederick in nobler Selbstaufgabe:

Frederick: Victoria, you know how I adore you. You are the only woman 
in the world for me. But I realize that there is only one thing 
for me to do. Bill has come back. There is only one course open 
to me as a gentleman and a man of honour. It is a bitter, bitter 
sacrifice, but I am equal to it. I renounce all rights in you. I 
will go away, a wiser and a sadder man, and leave you to Bill. 
Good-bye, Victoria. Wipe your mouth and give me one more 
kiss before we part for ever.

[...]  
William: My dear Victoria, I am not the man to accept a sacrifice like 

that. No. The War Office has decided that I’m dead. You’ve 
had a memorial service. You’ve redecorated the drawing-room. 
You are happy. It would be monstrously selfish if I disturbed a 
state of things which is eminently satisfactory to you both. I will 
not come between you. [...] Victoria, I am a gentleman and a 
soldier. This being that you see before you, notwithstanding the 
tolerable suit he wears, is a disembodied wraith. To all intents 
and purposes I am as dead as mutton. I will remain so.194

Frederick und William zitieren die ritterlichen Tugenden des Gentle­
man-Ideals, um eine edle Gesinnung vorzutäuschen. Dahinter verbergen 
sich allerdings Eigennutz und Opportunismus. Die Heroik der mit dem 
DSO (Distinguished Service Order) ausgezeichneten Heimkehrer ist Augen­
wischerei, mehr noch: eine Strategie, sich einen persönlichen Vorteil zu 
verschaffen. Ritterliche Verhaltensideale wie Selbstlosigkeit oder Aufrich­
tigkeit lässt Home and Beauty lediglich als Blendwerk in einer de facto 
von Eigennutz und Scheinhaftigkeit bestimmten Gesellschaft bestehen.195 

Der Verzicht Enoch Ardens, der die Kontrastfolie liefert, wird nicht wie 
in McEvoys The Likes of Her als nachahmungswürdiges Handlungsmodell 
präsentiert, sondern wieder in die Fiktion, in die Fantasie verbannt.

Zum Abschluss des Kapitels sei noch ein letztes Beispiel angeführt, das 
den Opfergeist des Kriegsheimkehrers in der Nachkriegszeit erstens heroi­

194 Maugham: Home and Beauty, S. 283f.
195 Der Spott des Autors trifft nicht nur die ehemaligen Soldaten, sondern auch die Da­

heimgebliebenen wie Victoria oder ihren neuen, wohlhabenderen Heiratskandidaten 
Leicester Paton. Sie sind ähnlich egoistisch wie Frederick und William und behaupten 
ebenso, sich für das Land und sein Volk aufzuopfern.

V. Die Heimkehr des Helden

248

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


siert und zweitens vor dem Hintergrund seiner kriegsbedingten Willens­
schwäche reflektiert: L’Homme qui n’est plus de ce monde des französischen 
Theaterautors und -kritikers Lucien Besnard, das am 15. März 1924 am 
Théâtre de l’Odéon uraufgeführt und als Manuskript wenig später, im Ju­
ni desselben Jahres, in der Petite Illustration veröffentlicht wurde.196 Die 
ebenfalls in der Petite Illustration abgedruckten, lobenden Rezensionen be­
tonen den Aspekt des Opfers (›sacrifice‹): Pierre Veber vom Petit Journal 
schreibt, »M. Besnard a voulu nous montrer que la guerre a créé chez quel­
ques-uns le sens divin de l’abnégation«, Gabriel Bossy charakterisiert den 
Protagonisten in Comædia als »un homme qui s’élève au point de sacrifier 
l’amour de sa vie.«197 Der Dreiakter setzt am Tag des feierlichen Einzugs 
der französischen Truppen nach Paris ein. Claude Bouvet und seine Cou­
sine Antoinette Gerbault, zwischen denen sich eine Liebesbeziehung an­
deutet, erwarten die Heimkehr des ›Kriegshelden‹ François Régnier. Wäh­
rend der pazifistisch eingestellte Claude nach seiner Verletzung im ersten 
Jahr nicht an die Front zurückkehrte, sondern wieder seine Tätigkeit als 
Architekt aufnahm, kämpfte François trotz zweier Verwundungen und 
trotz des Angebots, die Leitung einer Fabrik zu übernehmen, von Anfang 
bis Ende und schaffte es bis in die Position des Kommandanten einer In­
fanterieeinheit. Während Claudes Entscheidung gegen den Fronteinsatz 
bei Antoinette für Enttäuschung sorgt, wird François von allen für sein 
Durchhaltevermögen verehrt. In seiner Person verdichten sich die Helden­
vorstellungen der Heimatgesellschaft: ›Held‹ ist, wer nicht aufgibt, son­
dern sein Leben freimütig und pflichtbewusst der Verteidigung des Vater­
lands opfert. So wird François schon bei Dramenbeginn, noch vor seinem 
Auftritt, als außergewöhnlicher Frontkämpfer eingeführt. Diese Figuren­
konstellation bildet nun den Hintergrund, vor dem sich die von François’ 
Schwester Madeleine eingefädelte Intrige entspinnt. Sie weiß, dass 
François in Antoinette, die ihn als Krankenschwester pflegte, verliebt ist. 
Sie weiß außerdem, dass er seit einer Operation stark geschwächt und 
überempfindlich ist. Weil sie befürchtet, er würde eine Zurückweisung 
von Antoinette nicht verkraften, bittet sie Claude, die Beziehung zu ihr zu 

196 Lucien Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde. Pièce en trois actes. Paris 1924. 
L’homme qui n’est plus de ce monde ist in der Forschung ein unbekanntes Stück und 
wird lediglich bei Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War, 
S. 172–178, berücksichtigt.

197 Zit. nach: Robert de Beauplan: L’Homme qui n'est plus de ce monde à l’Odéon. In: La 
Petite Illustration 198 (1924), o.A.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

249

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lösen und sich unter einem Vorwand vorübergehend ins Ausland abzuset­
zen. Nachdem der selbstsüchtige, profitorientierte René, der François in 
der Fabrik als Assistent unterstützen wird und hofft, eine Ehe zwischen 
ihm und seiner Schwester Antoinette werde seine Position festigen, an 
Claudes moralische Verpflichtung gegenüber den Frontsoldaten appel­
liert, willigt dieser schließlich ein:

Vois-tu, mon vieux, j’estime que les hommes qui, comme toi et moi, n’ont en 
somme rien ou à peu près rien fait dans cette guerre, ont le devoir de tirer très 
bas leur chapeau devant les bougres qui ont tenacement risqué leur vie pendant 
cinq longues années. Et c’est leur rendre, oh! bien juste, l’hommage qui leur est 
dû que de leur sacrifier un peu de notre bonheur...198

Bewegt von der erhabenen Stimmung des Truppeneinzugs199 sowie voller 
Bewunderung für den ›Kriegshelden‹ François verlobt sich Antoinette, die 
nichts von der Intrige ahnt, nach der Trennung von Claude mit François. 
Für beide, Claude wie Antoinette, stellt der Verzicht auf eine gemeinsame 
Zukunft zugunsten des Kriegsheimkehrers ein heroisches Opfer dar: »Et 
je me suis sacrifié, moi, le pacifiste! sur l’autel de la patrie!«, ruft Claude 
später im Drama verzweifelt aus, wohingegen Antoinette stolz erwidert: 
»je suis trop fière du sacrifice que j’ai fait à mon cher François.«200 Die 
Leidens- und Opferbereitschaft, die zu Beginn des Dramas als wesentlicher 
Bestandteil des Heroischen eingeführt wurde, schreibt Besnard Antoinette 
und Claude zu und nobilitiert so ihr Handeln. Selbst François adelt 
Claudes Geste am Ende des Dramas: »Et j’ai appris, enfin, que c’était vous, 
Claude, qui, dans un élan d’une admirable noblesse, aviez renoncé à elle... 
pour moi!«201

François erfährt erst von der Intrige sowie von den Gefühlen beider für­
einander, als er mit Antoinette verheiratet ist. Nach einem inneren Kampf 
zwischen seiner Liebe zu Antoinette und ihrem Liebesglück (»François 
reste debout, les yeux fixes, le visage plissé, manifestement troublé par un 

198 Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde, S. 7. Später stellt sich heraus, dass ihn 
auch die Scham über seine ›unheroische‹ Tätigkeit als Architekt zu dem Verzicht auf 
Antoinette bewog (vgl. ebd., S. 18). Zu Claudes Motivlage vgl. Fischer: The French 
Theater and French Attitudes toward War, S. 173.

199 Vgl. Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde, S. 4: »ce jour où je me sens tout 
envahie d’une sorte d’émotion... sacrée«. Auf diese Weise wird die Sprecherin Antoi­
nette als Patriotin eingeführt (zu Antoinette vgl. auch Fischer: The French Theater and 
French Attitudes toward War, S. 173).

200 Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde, S. 18.
201 Ebd., S. 27.

V. Die Heimkehr des Helden

250

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


violent conflit de sentiments, encore incertain de la détermination qu’il va 
prendre...«202) gibt er sie frei. Seinen Entschluss qualifiziert François über 
die Wortwahl als Kriegsdienst: Ebenso wie er an der Front zuverlässig sei­
ne Pflicht getan hat (»soldat qui avait fait son devoir sans défaillance«203), 
tut er sie in diesem Fall auch: »Je tombe sans regret, ayant fait, cette fois 
encore, mon devoir jusqu’au bout, sans défaillance.«204 Das Pflichtethos 
bestimmt sein Handeln mithin über den Krieg hinaus; das militärische 
Durchhalten, das in der Formulierung »jusqu’au bout« aufgerufen wird, 
übersetzt François in eine zivile Leidensbereitschaft. François gleicht im 
Verzicht auf privates Glück zwar Claude und Antoinette. Doch was ihn 
von den beiden unterscheidet, ist, dass er ihn nicht als Gegenleistung für 
einen getanen Dienst am Vaterland auffasst. Claude und Antoinette ord­
nen ihre Liebesbeziehung unter, weil sie um François’ heroischen Einsatz 
wissen und ihn entschädigen wollen, wohingegen François’ Opfer nichts 
rekompensiert, sondern aus einer im Krieg verinnerlichten, ethischen Hal­
tung heraus erbracht wird. Seine ›Heldentat‹ überstrahlt in L’Homme qui 
n’est plus de ce monde diejenige von Claude und Antoinette, ebenso wie 
seine Qual deren Leiden übersteigt: »Je suis confondu par la splendeur 
de votre héroïsme. Sous votre calme visage, presque souriant, je sens une 
douleur... Jamais homme, peut-être, n’a souffert si cruellement«,205 so 
Claude zu François. Auf ebendiese Weise ist auch der Titel des Dramas 
zu verstehen, der den Protagonisten in eine überirdische Sphäre entrückt 
und ihm übermenschliche Qualitäten attestiert. Trotz der tiefen Traurig­
keit bewahrt François Fassung. Im Modus der Agonalität bezwingt er 
seinen Schmerz, sodass er nicht nach außen tritt. Die Agency liegt in der 
selbstmächtigen Entscheidung, die er unabhängig von Claude und Antoi­
nette trifft. Die wesentlichen Bestandteile des Attentismus werden also mit 
dem Entschluss des Protagonisten aktualisiert und sie kennzeichnen sein 
Handeln und seine Haltung als heroisch. Dies gilt, wenngleich weniger 
ausgeprägt, eben auch für die Heimkehrerfiguren in Die Heimkehr des 
Matthias Bruck und in The Likes of Her.

François’ heroische Selbstaufgabe erscheint in L’Homme qui n’est plus 
de ce monde umso erstaunlicher als er, wie im Übrigen auch Claude, als 
willensschwache Figur eingeführt wird. Sein fehlendes Durchsetzungsver­

202 Ebd., S. 17.
203 Ebd., S. 27.
204 Ebd., S. 28.
205 Ebd.

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

251

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mögen als Folge des Kriegs zeigt sich vor allem im Verhältnis zu René, 
der nicht im Krieg war und als ein »homme d’action«206 eine Kontrastfi­
gur darstellt. Apodiktisch bestimmt er über die Geschäfte in der Fabrik 
und zwingt dem in dieser Hinsicht unterlegenen François seinen Willen 
auf. Doch wie dieser selbst einräumt, hat er sich in einem Punkt einen 
eisernen Willen (»une volonté... farouche«207) bewahrt, nämlich dann, 
wenn er Antoinettes Glück bedroht sieht. Der Krieg erscheint somit so­
wohl als eine Schule als auch eine Gefährdung des Willens. In der Tat 
bezieht François den erfolgreichen Kriegseinsatz auf seine – mittlerweile 
gebrochene – außergewöhnliche Willensstärke: »notre victoire, tenacement 
voulue pendant cinq longs hivers de souffrance.«208 Während François 
zumindest in den entscheidenden Momenten in der Lage ist, seinen 
Willen zu mobilisieren, geht Claude nach seinem Kriegseinsatz jegliche 
Willensstärke ab, was seine unentschlossene Position bei Dramenanfang 
gegenüber Antoinette bedingt. So wird er als »idéaliste, silencieux, indé­
cis, compliqué, amoureux d’art, un peu égoïste, assez aigri, très spécial 
en tout cas«209 beschrieben. Erst nach seinem mehrmonatigen Auslands­
aufenthalt, während dem er wieder als Architekt arbeitet, findet er zu 
einem selbstsicheren und willensstarken Auftreten zurück (»Claude [...] 
complètement transformé, le regard plus décidé, la démarche plus mâle, 
la parole très assurée«210), das ihn dazu disponiert, Antoinette seine Liebe 
zu gestehen und sie zurückzufordern. Die Charakterisierung sowie sein 
zögerliches Verhalten im ersten Akt erinnern durchaus an Hofmannsthals
›schwierigen‹ Protagonisten, der hier als personifizierte Passivität, Willens­
schwäche und Entschlusslosigkeit diskutiert wurde (s. Kap. V.1.1).211 In­
sofern vereint Besnards L’Homme qui n’est plus de ce monde Aspekte der 

206 Ebd., S. 6.
207 Ebd., S. 14.
208 Ebd., S. 10 (Hervoh. d. Verf.).
209 Ebd., S. 7.
210 Ebd., S. 17.
211 Ob Besnard Hofmannsthals Lustspiel Der Schwierige kannte, das in Frankreich wohl 

erstmals 1996 unter dem Titel L’homme difficile gespielt wurde, konnte nicht recher­
chiert werden. Da Besnard aber im Wiener Zuckerkandl-Salon verkehrte (vgl. Gesa 
von Essen: »Hier ist noch Europa!« Berta Zuckerkandls Wiener Salon. In: Roberto Si­
manowski/Horst Turk/Thomas Schmidt [Hrsg.]: Europa – ein Salon? Beiträge zur In­
ternationalität des literarischen Salons. Göttingen 1999, S. 190–213, hier S. 197) und 
seit 1920 Briefe mit Arthur Schnitzler austauschte (vgl. Karl Zieger: Arthur Schnitzler 
et la France, 1894–1938. Enquête sur une réception. Villeneuve d’Ascq 2012, S. 67), ist 
eine Einflussbeziehung zwischen dem Schwierigen und L’Homme qui n’est plus de ce 
monde nicht ausgeschlossen.

V. Die Heimkehr des Helden

252

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heroischen Umdeutung der Heimkehr im Sinne eines selbstbestimmten 
Opfers (›sacrifice‹) in der Tradition Enoch Ardens auf der einen Seite mit 
Elementen der durchsetzungsschwachen Heimkehrerfigur auf der ande­
ren, die das Präfigurat der Odyssee konterkariert und, wie dargelegt, in 
der einen oder anderen Spielart den Bezugspunkt fast aller Heimkehrer­
dramen der 1920er-Jahre bildet.

›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Wird in den meisten Heimkehrerdramen Deutschlands, Österreichs, 
Frankreichs und Großbritanniens, wie im vorangegangenen Kapitel aus­
geführt, das Ideal des nervenstarken Frontkämpfers ausgehöhlt, manches 
Mal auch im Heimatkontext reproduziert, wird in selteneren Fällen auch 
die eng damit verbundene heroische Leitdevise des Durchhaltens und 
Weitermachens an der Rückkehrerfigur erprobt. In allen drei der im Fol­
genden untersuchten Texte ist das Durchhalten und Weitermachen des 
Kombattanten aufs Engste an den Tod gekoppelt, ja führt die Konfronta­
tion mit dem Tod gerade erst herbei. Heimkehr und ›Heldentod‹, die 
faktisch nicht nebeneinander existieren können – tritt der ›Heldentod‹ 
ein, ist die Rückkehr ausgeschlossen; kehrt der Soldat zurück, ist er dem 
›Heldentod‹ entronnen –, werden hier synthetisiert. Der entscheidende 
Unterschied der drei Texte besteht in der Bewertung der Haltung des 
Heimkehrers im Angesicht des Todes. Während in Paul Raynals Le tom­
beau sous l’Arc de Triomphe (1924) der auf das Durchhalten folgende Tod 
durch eine christlich geprägte Auferstehungshoffnung legitimiert und 
der Protagonist in seiner fatalistischen Todesverachtung heroisiert wird 
(Kap. V.2.2), verdammen Bertolt Brecht und Gerhard Menzel in Trommeln 
in der Nacht (1922) und Toboggan (1928) das Durchhalten, eben weil es 
den Heimkehrer zum Tode verurteilt (Kap. V.2.1).

Durchhalten zum Tode: Bertolt Brecht und Gerhard Menzel

Kriegskritische Autoren postulieren in ihren Frontstücken, wie MacGill 
in Suspense und Hodson in Red Night, dass es für die Soldaten kein 
Entkommen aus dem Krieg geben könne, weil die Leitdevise des Durch­
haltens und Weitermachens den Tod jedes Einzelnen im Feld besiegele 
(s. Kap. III.3.2). Selbst ambivalentere Texte, etwa Graffs und Hintzes

V.2.

V.2.1.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

253

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Endlose Straße, konturieren einen unendlich langen Krieg, den die Kom­
battanten so lange erdulden müssen, bis ihr Tod all dem ein Ende setzt 
(s. Kap. III.4.1). In diesen Kriegsdeutungen wird das patriotisch-heroische 
Durchhalten bis zum Sieg negiert und in ein in den sicheren Tod mün­
dendes Durchhalten überführt. Leicht abgewandelt findet sich eine sol­
che Auslegung auch in Heimkehrerdramen, wie am Beispiel von Bertolt 
Brechts Trommeln in der Nacht (1922) und Gerhard Menzels Toboggan 
(1928) veranschaulicht werden soll. Ausgangspunkt der Analyse bildet 
Brechts um 1917/18 verfasste Ballade vom toten Soldaten, die der Kneipen­
wirt Glubb zu Beginn des vierten Akts in Trommeln in der Nacht singt und 
die der Autor im Anhang seines Stücks erstmals abdrucken ließ:

Und als der Krieg im fünften Lenz
Keinen Ausblick auf Frieden bot
Da zog der Soldat seine Konsequenz
Und starb den Heldentod.
Der Krieg war aber noch nicht gar
Drum tat es dem Kaiser leid
Daß sein Soldat gestorben war:
Es war noch nicht an der Zeit.
Der Sommer zog über die Gräber hin
Und der Soldat schlief schon
Da kam eines Nachts eine militär-
ische ärztliche Kommission.
Es zog die ärztliche Kommission
Zum Gottesacker hinaus
Und grub mit geweihtem Spaten den
Gefallnen Soldaten aus.
Und der Doktor besah den Soldaten genau
Oder was von ihm noch da war
Und der Doktor fand, der Soldat wär k. v.
Und er drückte sich vor der Gefahr.
Und sie nahmen sogleich den Soldaten mit.
Die Nacht war blau und schön.
Man konnte, wenn man keinen Helm auf hatte
Die Sterne der Heimat sehn.
Sie schütteten ihm einen feurigen Schnaps
In den verwesten Leib
Und hängten zwei Schwestern in seinen Arm
Und sein halb entblößtes Weib.

5

10

15

20

25

V. Die Heimkehr des Helden

254

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Und weil der Soldat nach Verwesung stinkt
Drum hinkt ein Pfaffe voran
Der über ihn ein Weihrauchfaß schwingt
Daß er nicht stinken kann.
Voran die Musik mit Tschindara
Spielt einen flotten Marsch
Und der Soldat, so wie er’s gelernt
Schmeißt seine Beine vom Arsch.
Und brüderlich den Arm um ihn
Zwei Sanitäter gehen
Sonst flög er noch in den Dreck ihnen hin
Und das darf nicht geschehn.
Sie malten auf sein Leichenhemd
Die Farben schwarz-weiß-rot
Und trugen’s vor ihm her; man sah
Vor Farben nicht mehr den Kot.
Ein Herr im Frack schritt auch voran
Mit einer gestärkten Brust
Der war sich als ein deutscher Mann
Seiner Pflicht genau bewußt.
So zogen sie mit Tschindrara
Hinab die dunkle Chaussee
Und der Soldat zog taumelnd mit
Im Sturm eine blasse Flocke Schnee.
Die Katzen und die Hunde schrein
Die Ratzen im Feld pfeifen wüst:
Sie wollen nicht französisch sein
Weil das eine Schande ist.
Und wenn sie durch die Dörfer ziehn
Waren alle Weiber da.
Die Brüder verneigten sich; Vollmond schien.
Und alles schrie hurra!
Mit Tschindrara und Wiedersehn
Und Weib und Hund und Pfaff
Und mitten drin der tote Soldat
Wie ein besoffner Aff.
Und wenn sie durch die Dörfer ziehn
Kommt’s, daß ihn keiner sah
So viele waren herum um ihn
Mit Tschindra und Hurra...

30

35

40

45

50

55

60

65

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

255

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So viele tanzten und johlten um ihn
Daß ihn keiner sah.
Man konnte ihn einzig von oben noch sehn
Und da sind nur Sterne da.
Die Sterne sind nicht immer da
Es kommt ein Morgenrot.
Doch der Soldat, so wie er’s gelernt
Zieht in den Heldentod.

Zum Gedächtnis des Infanteristen Christian Grumbeis, geboren den 11. April 
1897, gestorben in der Karwoche 1918 in Karasin (Süd-Rußland). Friede seiner 
Asche! Er hat durchgehalten.212

Brechts Ballade vom toten Soldaten wird in der Forschung vornehmlich 
als Kritik an den Heldenbildern des Deutschen Kaiserreichs sowie an der 
wilhelminisch-militaristischen Gesellschaft und Kriegspolitik gelesen.213 

So stellt Brecht in überspitzter, parodistischer Form in neunzehn Stro­
phen dar, wie ein gefallener Soldat ausgegraben, aufgepäppelt und für 
kriegstauglich erklärt wird, um sodann, umjubelt von der Bevölkerung, 
wieder an die Front zu ziehen. Brecht nutzt dafür eine Strophenform, die 
durch die Vierzeiler und die durchgängig männlichen Kadenzen an die 
Chevy-Chase-Strophe erinnert.214 Den Kreuzreim der Chevy-Chase-Stro­
phe durchbricht er jedoch genauso wie die alternierende Abfolge drei- 
und vierhebiger Jamben. Das Reimschema variiert, häufig sind die Reime 
unrein, das Metrum ist unregelmäßig, weil die jeweils zweite Verszeile 
anders rhythmisiert ist.215 Der holpernde Takt unterwandert die Formvor­
gaben der Chevy-Chase-Strophe und zieht die bellizistischen Stoffe, die 

70

75

212 Bertolt Brecht: Trommeln in der Nacht. Drama. In: Werke. Große kommentierte Ber­
liner und Frankfurter Ausgabe I: Stücke 1. Hrsg. von Werner Hecht, Jan Knopf, 
Werner Mittenzwei und Klaus-Detlef Müller. Berlin u.a. 1989, S. 175–239, hier S. 230–
232. In den Regieanweisungen des vierten Akts wird das Gedicht ein Moritat genannt 
(vgl. ebd., S. 211). Diese Gattungsbezeichnung entspricht dem schaurigen Inhalt der 
Ballade. 1927 nahm Brecht sein Gedicht unter dem Titel Legende vom toten Soldaten 
und wenigen textlichen Änderungen in seine Gedichtsammlung Bertolt Brechts Haus­
postille auf. 1929 wurde es von Kurt Weill vertont.

213 Z.B. Jürgen Hillesheim: Bertolt Brechts Hauspostille. Einführung und Analysen sämt­
licher Gedichte. Würzburg 2013, S. 219–225; Mayer: Der Erste Weltkrieg und die lite­
rarische Ethik, S. 145–149; Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 153–176; Klaus 
Schuhmann: Wider das wilhelminische Heldentum. In: Jan Knopf (Hrsg.): Interpreta­
tionen. Gedichte von Bertolt Brecht. Stuttgart 1995, S. 19–30.

214 Vgl. Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 173.
215 Vgl. ebd., S. 172.

V. Die Heimkehr des Helden

256

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


meist Inhalt eines Chevy-Chase-Gedichts sind, ins Lächerliche.216 Helden­
tod und Remobilisierung, von denen die Ballade berichtet, werden nicht 
patriotisch gefeiert. Vielmehr werden Akteure, Strategien und Funktionen 
des Helden- und Soldatenkults offengelegt und abgeurteilt. Die Helden­
inszenierung als Täuschung – das Übertünchen des Verwesungsgestanks 
mit Weihrauch (V. 29–32), das Stützen des ›Helden‹, um seinen Fall zu 
verhindern (V. 37–40), das Übermalen von Kot mit den Farben der Na­
tionalflagge (V. 41–44) – steht im Vordergrund.217 Karikiert wird damit, 
wenn auch nicht explizit genannt, die nationale Durchhalteideologie, d.h. 
die von Staat und Gesellschaft an die Soldaten herangetragene Forderung, 
um jeden Preis weiterzukämpfen und selbst bei einer Verwundung, die 
hier zum Tod überformt wird, so bald als möglich an die Front zurück­
zukehren.218 Zwar schreibt Brecht auch dem Soldaten ein Mindestmaß 
an Verantwortung zu, indem er seine Folgsamkeit in grotesken Bildern 
gestaltet (»Und der Soldat, wie er’s gelernt / Schmeißt seine Beine vom 
Arsch«, V. 35f.; »Und mitten drin der tote Soldat / Wie ein besoffner Aff«, 
V. 63f.) und so letztlich vor Augen führt, dass sich der Soldat in das 
Spektakel einfügt.219 Doch macht das Gedicht zugleich klar, dass der Ver­
such, sich dem Krieg zu entziehen, zum Scheitern verurteilt ist. Der Tod 
des Soldaten in der ersten Strophe wird als ein frei gewählter dargestellt 
(»zog der Soldat seine Konsequenz«). Der Soldat hat den Krieg nach den 
vielen Jahren satt, er entscheidet sich dagegen, weiterhin durchzuhalten, 
und stirbt. Das letzte Wort aber haben Militär und Gesellschaft, und er 
muss nach seiner Reaktivierung seinen soldatischen Pflichten im Feld 
nachkommen. Der Tod des Soldaten war zwar ein eigenverantwortlicher 
Akt, doch die Selbstbestimmung weicht rasch der Fremdbestimmung 

216 Ähnlich Honold: Einsatz der Dichtung, S. 660f.
217 Mohi-von Känel: Kriegsheimkehrer, S. 159, spricht von der »Umcodierung eine[s] na­

türlichen Körper[s] zu einem Emblem für den tradierten Heldenmythos«.
218 Wie Mohi-von Känel (ebd., S. 164) erläutert, war es während des Kriegs gängige Praxis, 

Versehrte schnell zu versorgen und dann wieder im Feld einzusetzen.
219 Diesen Aspekt unterstreicht Hillesheim: Bertolt Brechts Hauspostille, S. 221. Die Les­

art liegt nahe, wenn man, wie er, die Widmung des Gedichts beachtet. Adressat ist 
wahrscheinlich Brechts enger Freund Caspar Neher, der mit dem in der Widmung ge­
nannten Christian Grumbeis das Geburtsdatum teilt. Ihn, der sich im Frühjahr 1915 
freiwillig an die Front gemeldet hatte, forderte Brecht in seinen Briefen häufig zur 
Fahnenflucht auf. Zudem ereilte Neher ein ähnliches Schicksal wie den toten Soldaten 
der Ballade. Am 14. April 1917 wurde er verschüttet, konnte aber geborgen, ›ausgegra­
ben‹, werden und wurde nach kurzem Genesungsurlaub wieder ins Feld geschickt. 
Der Order fügte sich Neher wohl bereitwillig (vgl. ebd., S. 222f.).

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

257

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch die Militärs. Der zirkuläre Schluss des Gedichts unterstreicht die 
Absurdität der Durchhalteideologie zusätzlich, denn es schließt, wie es 
begonnen hat: mit dem »Heldentod« (V. 4 und 76). Am Ende steht nicht 
der endgültige Sieg des Vaterlands, sondern die ›ewige Wiederkehr des 
Gleichen‹, in der Durchhalten in den Tod führt und umgekehrt der Tod 
wieder rückgängig gemacht wird, um das Weiterkämpfen zu ermöglichen. 
Diese wechselseitige Interdependenz zwischen Durchhalten auf der einen 
Seite und dem Tod auf der anderen formuliert abschließend die Wid­
mung der Ballade: Auf die Bestattungsformel »Friede seiner Asche!« folgt 
umgehend die lakonische Feststellung: »Er hat durchgehalten.«

Mit der Ballade des toten Soldaten wird in Trommeln in der Nacht der 
Wilhelminismus kritisiert und der Vortragende, der Kneipenwirt Glubb, 
im Hinblick auf seine politische Position charakterisiert. Außerdem lenkt 
die Ballade den Blick auf Aspekte des Textes, die in vielen Interpretationen 
übersehen werden.220 Dazu ist es nötig, den Protagonisten des Dramas, 
den Kriegsheimkehrer Andreas Kragler, mit dem Soldaten der Ballade ab­
zugleichen, nach Parallelen zwischen dem Krieg und der Revolution, die 
den zeitgeschichtlichen Hintergrund von Trommeln in der Nacht bildet, zu 
suchen und das Stück auf seine Beurteilung der Durchhalteideologie hin 
zu befragen.

Laut Regieanweisung spielt das Stück in einer Novembernacht, doch 
die Kämpfe in den Berliner Zeitungsvierteln, die das Drama leitmotivisch 
durchziehen, datieren die Handlungszeit auf den Januar 1919.221 Kraglers 

220 Die meisten Forschungsarbeiten beschäftigen sich mit der Kritik an der bürgerlichen 
Nachkriegs- als Kriegsgewinnlergesellschaft, dem Zeitbezug zur Revolution, den 
Männlichkeits- und Soldatenbildern, den intertextuellen Bezügen und dem parodisti­
schen Stil: Jan Knopf: Trommeln in der Nacht. In: Walter Hinderer (Hrsg.): Brechts 
Dramen. Neue Interpretationen. Stuttgart 1984, S. 48–66; Jutta Kolkenbrock-Netz: Ge­
schichte und Geschichten in Brechts »Trommeln in der Nacht« (1922/53). In: Hartmut 
Eggert/Ulrich Profitlich/Klaus R. Scherpe (Hrsg.): Geschichte als Literatur. Formen 
und Grenzen der Repräsentation von Vergangenheit. Stuttgart 1990, S. 172–181.

221 Die erste Niederschrift des Dramas unter dem Titel Spartakus schloss Brecht unmittel­
bar nach dem Januaraufstand der Spartakisten ab. Seine Uraufführung erlebte das Dra­
ma, noch untertitelt als ›Komödie‹, allerdings erst am 29. September 1922 in den Kam­
merspielen in München; am 20. Dezember wurde es am Deutschen Theater in Berlin 
inszeniert. Im selben Jahr erschien es als Buchausgabe im Drei Masken Verlag, die ei­
nige wenige Änderungen gegenüber den beiden Inszenierungen beinhaltet, etwa ein 
verstärktes Berlin-Kolorit. Sie bildet die Grundlage für folgende Aufführungen der 
1920er-Jahre. 1953 fertigte Brecht eine neue Fassung für die Suhrkamp-Ausgabe mit 
umfangreicheren Änderungen vor allem im vierten Akt an. Im Rahmen der vorliegen­
den Arbeit wird die Fassung von 1922 zugrunde gelegt, weil die von 1953 auf Entwick­

V. Die Heimkehr des Helden

258

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verlobte Anna, die Tochter der Familie Balicke, die durch die Produktion 
von Geschosskörben im Krieg reich geworden ist, soll einen Geschäfts­
partner des Vaters, den rücksichtslosen ›Kriegsschieber‹ Friedrich Murk 
heiraten, von dem sie ein Kind erwartet. Gerade am Abend der Verlobung 
kehrt der totgeglaubte Kragler überraschend aus seiner mehrjährigen afri­
kanischen Kriegsgefangenschaft heim222 und fordert seine Braut zurück. 
Seine Heimkehr, die auf Handlungsebene eigentlich einen Umschwung 
in Aussicht stellt, führt zunächst zu keiner Veränderung. Die Familie 
weist ihn zurück, da seine Reintegration die Geschäftsbeziehung zwischen 
Balicke und Murk sowie allgemein die neue familiäre Ordnung gefährden 
würde. Die Männer der Familie bestreiten Kraglers Anspruch auf Anna 
wegen der langen Abwesenheit: »Sie sind vier Jahre fortgewesen, sie hat 
vier Jahre gewartet. Wir haben vier Jahre gewartet. Jetzt ist’s Schluss und 
es ist gar keine Aussicht mehr da für Sie.«223 Frau Balicke speist Kragler 
mit kaiserlichen Losungen ab: »Lerne leiden, ohne zu klagen!«, »Unser 
Kaiser hat gesagt: Lerne leiden ohne zu klagen!« oder »Und der Kaiser 
hat gesagt: Stark sein im Schmerz.«224 Die Parolen von Beherrschtheit 
und Tapferkeit, welche die Frontkämpfer im Krieg zum heroischen Wei­
terkämpfen und Durchhalten animieren sollten, werden hier instrumen­
talisiert, um Kragler von der Unmöglichkeit, Anna zurückzugewinnen, 
zu überzeugen und den von der Familie verlangten Verzicht in eine 
preußische Tugend umzudeuten. Darüber hinaus brandmarkt Balicke, um 
den Ausschluss des Heimkehrers aus der Familie zu rechtfertigen, alle 
ehemaligen Kombattanten als Verbrecher und unliebsame, randalierende 
Revolutionäre:

Die Zeiten sind unsicher. Der Krieg ist zu Ende. [...] Die Demobilisation 
schwemmt Unordnung, Gier, viehische Entmenschung in die Oasen friedlicher 
Arbeit. [...] Unsichere Existenzen mehren sich, dunkle Ehrenmänner. Die Re­

lungen reagiert, die nichts mehr mit dem Ersten Weltkrieg oder der Novemberrevolu­
tion zu tun haben. Zur Text-, Aufführungs­ und Wirkungsgeschichte vgl. den Kom­
mentar der Herausgeber zu Trommeln in der Nacht in Bertolt Brecht: Werke. Große 
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe I: Stücke 1. Hrsg. von Werner Hecht, 
Jan Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-Detlef Müller. Berlin u.a. 1989, S. 549–559.

222 Da Kragler noch die blaue Uniform trägt (vgl. Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 186), 
ist davon auszugehen, dass er schon kurz nach Kriegsausbruch gefangen genommen 
wurde. Insgesamt ist Kragler seit drei oder vier Jahren vermisst (vgl. z.B. ebd., S. 177 
und 179).

223 Ebd., S. 187.
224 Ebd., S. 188, 195 und 196. Die Worte »Lerne leiden, ohne zu klagen« werden nicht 

Kaiser Wilhelm II., sondern Kaiser Friedrich III. nachgesagt.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

259

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gierung bekämpft zu lau die Aasgeier des Umsturzes. [...] Die aufgepeitschten 
Massen sind ohne Ideale. Das Schlimmste aber, ich kann es hier sagen, die 
Frontsoldaten, verwilderte, verlotterte, der Arbeit entwöhnte Abenteurer, denen 
nichts mehr heilig ist.225

In der kleinbürgerlichen Welt Balickes ist Helden- und Soldatentum keine 
Auszeichnung, sondern wird als Makel ausgelegt, weil es keinen finanziel­
len Profit bringt.226 Die fehlende Anerkennung für die Frontkämpfer legi­
timiert er, indem er Soldaten und Revolutionäre apodiktisch gleichsetzt 
und das Gefahren- und Störungspotential ehemaliger Kombattanten her­
aufbeschwört. Die Verurteilung Kraglers zum Aufrührer und Marodeur 
a priori zwingt Kragler letztendlich, der Gleichsetzung von Soldat und 
Revolutionär zu entsprechen und sich den Aufständischen anzuschließen. 
Sein Entschluss hat indes nichts mit umstürzlerischem Gedankengut zu 
tun, sondern ist getragen von dem Wunsch, seinen Kummer über den 
Verlust Annas in Alkohol zu ertränken. Deshalb landet er in der Schnaps­
destille. In gewisser Weise beherzigt er die kaiserliche Maxime der Selbst- 
und Affektkontrolle, wenn er, zwar resigniert, die geforderte fatalistische 
Haltung auf seinen Alkoholkonsum ummünzt:

Kann man das Militär abschaffen oder den lieben Gott? Kann man es abschaf­
fen, daß es Leiden gibt und die Qualen, die die Menschen den Teufel gelehrt 
haben? Man kann es nicht abschaffen, aber man kann trinken.227

Im Kreis der Revolutionäre ergeht es Kragler nicht anders als bei Balickes, 
weil er auch dort nur als Soldat und Revolutionär wahrgenommen wird. 
Zum einen fordern seine Trinkkumpanen ihn immer wieder auf, von 
seinen Kriegserlebnissen in Afrika zu berichten. Zum anderen bedrängen 
sie ihn, sich an der Revolution zu beteiligen, denn einen Artilleristen 
können sie beim Sturm auf die Zeitungsviertel gut gebrauchen. Glubb als 
ihr (Wort-)Führer zitiert ähnliche Devisen wie Frau Balicke:

Dir ist ein kleines Unrecht geschehen. Sage ja und schlucke es. Halte dich ruhig, 
wenn sie dir die Haut abziehn, sonst geht sie entzwei, es ist deine einzige. [...] 
Ach Gott, ein kleines Unrecht! [...] Ja, ihr seid etwas im Branntwein ersoffen, 

225 Ebd., S. 182.
226 Balicke zu Kragler: »Und Sie waren ein Held? Wird im Geschichtsbuch stehen. Im 

Hauptbuch steht aber nichts. Deshalb wird der Held wieder nach Afrika gehen.« 
(Ebd., S. 203)

227 Ebd., S. 216f.

V. Die Heimkehr des Helden

260

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie haben euch etwas mit Kolben gestoßen, man hat euch ja mit Kanonen und 
Säbeln abgeschlachtet, etwas beschissen und ein wenig bespien.228

Glubb bagatellisiert das Grauen des Kriegs und ermahnt Kragler, nicht zu 
kapitulieren, sondern sich dem Kampf gegen das Regime anzuschließen. 
Dieser lässt sich zwar rekrutieren, doch beteiligt er sich lediglich wegen 
der Aussicht auf den Tod: »Auf die Barrikaden mit dem Gespenst! [...] 
Schlußmachen ist besser als Schnaps. Es ist kein Spaß. Verschwinden ist 
besser als schlafen.«229 Der Krieg, dem Kragler endlich entflohen war, 
setzt sich nun in der Revolution mit anderen Mitteln fort.230 Glubb, 
der an der Spitze der kleinen revolutionären Gruppe steht, erscheint als 
Befehlshaber, der seine Soldaten an die Kriegsfront schickt, wenn er ruft: 
»An die Maschinengewehre mit euch!«231 Die Parallelisierung von Krieg 
und Revolution wird im Drama außerdem über die Bildlichkeit und an­
dere technische Theatermittel unterstützt: Zum einen nutzt Kragler zur 
Beschreibung sowohl der in Afrika stationierten Soldaten als auch der in 
den Zeitungsvierteln randalierenden Revolutionäre das Bild ertrunkener 
Katzen.232 Allgemein spielt die Wassermetaphorik in beiden Fällen eine 
bedeutsame Rolle.233 Zum anderen erinnert die Gestaltung der Auftritte 
Kraglers an das Genre des Frontstücks. Jedes Mal, wenn er den Raum 
betritt, lodert die Revolution im Hintergrund auf und wirkt sich auf das 
Interieur aus. Der rote Mond als ihr Symbol scheint auf, Wind, der eben­
falls mit der Revolution assoziiert ist, weht herein, Kerzen flackern.234 Wie 

228 Ebd., S. 218.
229 Ebd., S. 219.
230 Im ersten Akt ist explizit die Rede von »Bürgerkrieg« (ebd., S. 183); später spielt Krag­

ler mit der Wendung »ich bin ein Schwein und das Schwein geht heim« (ebd., S. 228) 
auf den im Ersten Weltkrieg gebräuchlichen Begriff ›Frontschwein‹ an, der häufig iro­
nisch oder abwertend anstelle von ›Frontsoldat‹ verwendet wurde. Hillesheim: Bertolt 
Brechts Hauspostille, S. 224, weist ferner darauf hin, dass die Zeitangabe ›fünfter Lenz‹ 
(V. 1) in der Ballade des toten Soldaten dem Jahr 1919 entspricht und die bayerischen 
Räteaufstände im Frühjahr dieses Jahres referenziert. Auf diese Weise skizziert auch 
die Ballade die Revolution als Krieg bzw. als kriegsähnlichen Zustand.

231 Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 218.
232 Vgl. ebd., S. 214 und 228.
233 Vgl. ebd., S. 197 (»Schwimmhäute zwischen den Fingern«), 214 (»Ich bin in einem 

Lehmloch gelegen. Wie Aas in fauligem Wasser. Wir pumpten Wasser [...]. Und dann 
glotzten wir den Himmel an, ein Stück wie ein Regenschirm, immer dunkel wie eine 
Lache, aber wir hatten ohnedies die Wassersucht, weil der Graben immer voll war«), 
220 (»er schwamm tüchtig, kam aber nicht mehr hoch«) und 221 (»Bist du ein Fisch, 
daß du nach Luft schnappst?«).

234 Vgl. paradigmatisch seinen Auftritt im zweiten Akt (ebd., S. 191).

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

261

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in den Frontstücken der Krieg ist in Trommeln in der Nacht die Revolution 
aus dem Bühnenraum ausgeschlossen und gleichzeitig über akustische 
und visuelle Elemente sichtbar.

Indem Kragler nun stetig die Beherrschtheits- und Tapferkeitsparolen 
der anderen Figuren, wenn auch aus anderen Gründen, befolgt, kommt er 
dem Tod immer näher. Sein Weg, der ihn vom Haus der Balickes über die 
Picadillybar und die Schnapsdestille in die Nähe der Zeitungsviertel führt, 
ist ein Durchhalten zum Tode. Wahrscheinlich würde das Drama auch im 
Tod des Protagonisten enden, wenn der fünfte Akt nicht die Wendung 
brächte, die in erster Linie Anna angerechnet werden muss. Nach ihrem 
nächtlichen ›Walkürenritt‹, so der Titel des dritten Akts, trifft sie schließ­
lich auf ihren Geliebten und rettet ihn. Er lässt ab von den Unruhen 
und folgt Anna in das »große, weiße, breite Bett«.235 Das Heim wird die 
öffentlichen Räume, in denen das Drama spielt – die Lokale (Akte II und 
IV) und die Straße (Akte III und V) –, ablösen, sodass diese den Charakter 
von Transiträumen annehmen, und auch die Nacht, die als Zwischenzeit 
zwischen Abend und Morgen ebenso als Schwelle verstanden werden 
kann, weicht mit dem Zueinanderfinden von Kragler und Anna einem 
neuen Tag. Die Heimkehr Kraglers erscheint als finale Station auf seiner 
Odyssee, die ihn von Afrika über Spanien nach Berlin, vom Krieg über die 
Revolution ins bürgerliche Leben führt. Von den Revolutionären wendet 
sich Kragler ab, weil er seine Existenz, die mit Anna nun eine Perspektive 
hat, nicht für deren Ideale opfern will: »Mein Fleisch soll im Rinnstein 
verwesen, daß eure Idee in den Himmel kommt? Seid ihr besoffen?«236 

Indem Kragler den Helden- bzw. Opfertod verweigert, emanzipiert er 
sich unter Verweis auf das christliche Opferlamm von der ihm während 
Krieg und Revolution zugedachten Rolle: »Ich bin kein Lamm mehr. Ich 
will nicht verrecken.«237 Diese Umkehr unterscheidet den Protagonisten 
von Trommeln in der Nacht letztlich vom toten Soldaten der Ballade. Wie 
dieser ist Kragler, der von Balickes zunächst totgeglaubt war,238 von Vater 
Balicke und Murk auch immer wieder für tot erklärt wird, von den Toten 

235 Ebd., S. 229. Das Bett, das so prominent genannt wird, verweist als Erkennungssymbol 
zwischen Odysseus und Penelope auf die Odyssee.

236 Ebd., S. 228.
237 Ebd., S. 225.
238 Obwohl totgeglaubt, sucht Kragler die Familie in deren Gedanken heim und seine po­

tentielle Rückkehr schwebt wie ein Damoklesschwert über ihr; auch seine Photogra­
phie steht noch in der Stube (vgl. ebd., S. 180f.). Als Verschollener ist er anwesend und 
abwesend zugleich.

V. Die Heimkehr des Helden

262

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auferstanden.239 Wie dieser wird er von der Gesellschaft, sei es von der 
bürgerlichen Familie, sei es von den Revolutionären, weiterhin nur in 
seiner soldatischen Identität wahrgenommen. Anders als der tote Soldat 
der Ballade aber wehrt er sich mit Annas Unterstützung gegen die Verein­
nahmung, legt sein Soldatendasein ab, verlässt die Barrikaden und kehrt 
in ein ziviles Leben zurück.240 Wo der Soldat der Ballade im »Morgenrot« 
dem »Heldentod« entgegensieht (V. 74 und 76), kehrt Kragler im Morgen­
grauen endgültig heim. Während also der Soldat der Ballade durchhalten 
muss, bis ihn der Tod (vorübergehend) erlöst, wird Kragler der Ideologie 
weiter keine Folge leisten. Er überwindet den sprichwörtlichen Kadaver­
gehorsam des Soldaten aus der Ballade.

Die Kritik in Trommeln in der Nacht richtet sich tatsächlich gegen 
jegliche Form der Idealisierung.241 Brecht dekonstruiert die romantische 
Verklärung sowohl anhand unterschiedlicher Themen wie Krieg, Revolu­
tion und Ehe242 als auch auf formaler Ebene mithilfe intertextueller, par­
odistischer Anspielungen und der Desillusionierung der Bühnenillusion. 
Bezeichnend für die Entromantisierung des Kriegs ist Kraglers Bericht von 
Afrika, der sich den Anschein einer heroischen Erzählung geben will:

Kragler prahlend in bitterem Spaß: Ich bin in Afrika gewesen... Es gibt viel 
Sonne da. Wir haben Neger totgeschossen, Mann, und... so weiter. Wir haben 
auch Straßen gepflastert. Wir waren in Viehwägen hinuntergekommen. [...] 
Ja, Afrika. Stille. Die Sonne, die brannte den Kopf aus wie eine Dattel, unser 
Gehirn war wie eine Dattel, wir schossen Neger ab, immer in die Bäuche, und 
pflasterten und ich hatte die Fliege im Kopf, meine Lieben, wenn ich kein 
Gehirn mehr hatte, und sie schlugen mich oft auf den Kopf. [...] Vorher? Ich bin 
in einem Lehmloch gelegen. Wie Aas in fauligem Wasser. Wir pumpten Wasser. 
Wir glotzten die Zeit an. Sie ging nie. Und dann glotzten wir den Himmel 
an, ein Stück wie ein Regenschirm, immer dunkel wie eine Lache, aber wir 

239 Im Krieg wurde Kragler versprengt (ebd., S. 179), sodass auch das Bild des Ausgrabens 
in der Ballade für ihn in Anspruch genommen werden kann.

240 Auch Hillesheim: Bertolt Brechts Hauspostille, S. 223, und Mohi-von Känel: Kriegs­
heimkehrer, S. 175, deuten Kragler als Gegenentwurf zum Soldaten der Ballade.

241 Das suggeriert schon das Plakat mit dem Spruch »Glotzt nicht so romantisch«, das laut 
Bühnenanweisung im Zuschauerraum aufzuhängen ist (Brecht: Trommeln in der 
Nacht, S. 176; den Satz wiederholt Kragler am Ende des Dramas [ebd., S. 229]).

242 Das Sujet der Ehe wird hier ausgespart, da es vom ›Durchhalten‹ zu weit wegführt. Zu 
besprechen wären an dieser Stelle etwa im ersten Akt die Verbannung von Annas War­
ten in die Sphäre des Romanesken, im dritten Akt der persiflierte ›Walkürenritt‹ An­
nas und im fünften Akt die unromantische Zusammenkunft zwischen Anna und Krag­
ler; ausführlicher bei Knopf: Trommeln in der Nacht, S. 58–60; Kolkenbrock-Netz: Ge­
schichte und Geschichten, S. 176–178.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

263

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hatten ohnedies die Wassersucht, weil der Graben immer voll war. [...] Also 
sie [die Zeit] ging nie, wir konnten nichts tun als stinken. Wir verteidigten die 
Heimat, die Steine und das andere, und ich verteidigte alles, den Himmel und 
den Boden und das Wasser und – alles.243

Kragler ist nicht in der Lage, seine Kriegserfahrung in eine sinnstiftende 
Erzählung zu überführen. Seine Erlebnisse bringt er weder in eine »lineare 
zeitliche Abfolge« noch in eine »logisch-kausale Struktur«.244 Die Pausen, 
Ellipsen und Wiederholungen sowie die parataktische Reihung der Sätze 
verweisen auf die Unerzählbarkeit des Kriegs und verunmöglichen eine 
heroische Überformung.245 Sie markieren die Absurdität der Kriegsideolo­
gie, in der »alles« verteidigt werden soll, ohne dass dieses »alles« definiert 
werden könnte. Außerdem evoziert Kragler den Stillstand, das tagelange 
Nichtstun, die Passivität, ja die Lethargie der Soldaten, die durch den 
Vergleich mit dem Aas dem Totenreich näher zu sein scheinen als den Le­
benden. Die Überlebtheit militärischen Heldentums im Ersten Weltkrieg 
ironisiert Brecht an anderer Stelle mithilfe der Wendung »Mit dem Schild 
oder auf dem Schild«, das die spartanischen Mütter ihren in den Krieg 
ziehenden Söhnen nachgerufen haben sollen und das zu entschlossenem 
Kampf bis zum Sieg oder zum Tod auffordern sollte. In Trommeln in 
der Nacht verwendet Brecht den Spruch zwei Mal und immer grammatika­
lisch falsch: »Mit dem Schild oder auf den Schild!« und »mit dem Schild 
oder ohne dem Schild«.246 Die Opferideologie des Ersten Weltkriegs, zu 
der auch das »Durchhalten um jeden Preis« zählt, stellt Brecht auf diese 
Weise als falsch verstandenes, weil obsoletes Heldentum aus. Das Durch­
halten des Soldaten wird in Trommeln in der Nacht kurzum als sinnloses 

243 Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 213f.
244 Kolkenbrock-Netz: Geschichte und Geschichten, S. 178.
245 Kraglers Unvermögen, von seinen Kriegserlebnissen zu erzählen, scheint Walter Benja­

mins Idee der ›Erfahrungsarmut‹ vorwegzunehmen. Trotz der Tatsache, dass die 
Kriegsteilnehmer »eine der ungeheuersten Erfahrungen der Weltgeschichte gemacht« 
haben, so Benjamin 1933 in seinem Aufsatz Erfahrung und Armut, sei »die Erfahrung 
[...] im Kurse gefallen«: »Konnte man damals nicht die Feststellung machen: die Leute 
kamen verstummt aus dem Felde? Nicht reicher: ärmer an unmittelbarer Erfahrung. 
Was sich dann zehn Jahre später in der Flut der Kriegsbücher ergossen hat, war alles 
andere als Erfahrung, die vom Mund zum Ohr strömt.« (Walter Benjamin: Erfahrung 
und Armut. In: Gesammelte Schriften II.1. Unter Mitwirkung von Theodor W. Ador­
no und Gershom Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäu­
ser. Frankfurt a.M. 1977, S. 213–219, hier S. 214) Benjamin diagnostiziert den Soldaten 
eine Kriegserfahrung, die aufgrund ihrer Neuartigkeit und Ungeheuerlichkeit sprach­
lich nicht zu verarbeiten und somit nicht erzählbar sei.

246 Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 219 und 228 (Hervorh. d. Verf.).

V. Die Heimkehr des Helden

264

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weitermachen um leerer Ideale willen verurteilt, das den ›Helden‹ in den 
Tod treibt.

1922 uraufgeführt, steht Trommeln in der Nacht am Anfang der sehr pro­
duktiven Heimkehrerdramatik der Zwischenkriegszeit. Auf Brechts Heim­
kehrerstück folgten viele weitere, wie etwa Ernst Tollers Der deutsche Hin­
kemann oder Leonhard Franks Karl und Anna. Den stärksten Einfluss übte 
es wohl auf Gerhard Menzels Toboggan aus.247 Der bis zur Uraufführung 
seines spätexpressionistischen Schauspiels am 14. Februar 1928 im Dresd­
ner Staatstheater völlig unbekannte, aus Schlesien stammende Menzel, 
Frontsoldat und später Kinobesitzer, wurde mit Toboggan schlagartig be­
rühmt, erhielt sogar den Kleist-Preis. Die Umwidmung der Durchhaltefor­
mel auf die Heimkehr teilt Toboggan mit Trommeln in der Nacht,248 aller­
dings unter umgekehrten Vorzeichen. Protagonist des Dramas, das aus 
acht lose miteinander verbundenen Bildern besteht, ist der Hauptmann 
Hans Toboggan, der an der Front, vermutlich in Russland, gleich zu Be­
ginn des Dramas durch einen Granatsplitter schwer verwundet wird. Der 
Arzt erklärt ihn zum »Moriturus«,249 der nur noch wenige Minuten zu le­
ben habe. Toboggan aber lehnt sich entschieden gegen den Tod auf: »To­
boggan verweigert dem Tode den Gehorsam«, »Moriturus lebt!«250 Er 
klammert sich ans Leben, weil er im Augenblick des Todes erkennt, sein 
Leben bisher vergeudet zu haben, und gleichzeitig eine Lebenssteigerung 
erfährt.251 Umgehend will er seine Position als Kommandeur im Gefechts­
stand wieder einnehmen. Nachdem man ihm dort aber zu verstehen gibt, 
dass er überflüssig sei und man ihn ersetzt habe, tritt er die Heimreise an, 
die ihn in drei Bildern über eine Lastwagenkolonne auf dem Rücktrans­
port, einen Wartesaal am Bahnhof und eine Zugfahrt führt, bis er im vor­

247 Gerhard Menzel: Toboggan. Drama. Potsdam 1928. Das Stück wurde in unterschiedli­
chen Fassungen gespielt, zugrunde gelegt wird die Buchausgabe von 1928, die einige, 
von Theatermachern angeregte Änderungen gegenüber der Urfassung enthält. Gerade 
verglichen mit Trommeln in der Nacht ist Toboggan in der Forschung unterrepräsentiert.

248 Wörtliche und stoffliche Parallelen listet Konrad Feilchenfeldt: Bertolt Brecht. Trom­
meln in der Nacht. Materialien, Abbildungen, Kommentar. München 1976, S. 34–42. 
Die offensichtlichste Entsprechung betrifft den Namen der Verlobten: Anna.

249 Menzel: Toboggan, S. 18.
250 Ebd., S. 26 und 32.
251 Vgl. dazu das zweite Bild (ebd., S. 13–36, vor allem S. 14, 24–28 und 32). Der Topos 

des versäumten Lebens erinnert an Dramen des Fin de Siècle, etwa Hugo von Hof­
mannsthals Gestern (1891) oder Der Tor und der Tod (1893). Zu denken ist auch an 
Friedrich Nietzsches ›Übermenschen‹, der sich durch einen Überschuss an Lebenskraft 
auszeichnet. Wegen seines Überlebenswillens bezeichnet Mohi-von Känel: Kriegs­
heimkehrer, S. 72, Toboggan als »Inkarnation des Übermenschen«.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

265

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


letzten Bild seine Verlobte erreicht. Sowohl bei den anderen, rückreisen­
den Soldaten als auch bei Anna, die sich bereits einem neuen Liebhaber 
zugewandt hat, stößt er auf Ablehnung, weil niemand sich dem Beinah-
Toten annehmen will: Das Leben weicht von ihm zurück. Toboggan stirbt 
schließlich vereinsamt in einem öffentlichen Park während einer eisigen 
Winternacht. Insgesamt ist der Realitätsstatus der Handlung ungeklärt 
und es bleibt offen, ob Toboggan die eigentlich tödliche Verwundung 
überlebt oder ob er als Geist umherspukt. Einerseits wird er von anderen 
Figuren bemerkt, andererseits strahlt er etwas Unheimliches aus, alle 
fürchten sich vor ihm, es ist immer düsteres Licht und es herrscht eine 
gespenstisch­traumhafte Szenerie.

Der Topos des Durchhaltens wird pointiert in den ersten drei Bildern, 
die an der Front situiert sind, eingeführt und zunächst an das Soldaten­
tum gekoppelt. Menzel skizziert einen Krieg, der von Maschinen geführt 
wird und räumlich gesehen statisch bleibt. Der Befehl an die Soldaten 
lautet, wie in den Frontstücken, die Stellung auf verlorenem Posten zu 
halten und unter keinen Umständen zu weichen.252 Mit den ersten Ver­
wundungen erhält das ›Durchhalten‹ eine weitere Bedeutungskomponen­
te und meint im Zuge dessen auch, nicht dem Schmerz und dem Tod zu 
erliegen.253 Der verwundete Toboggan ermahnt die Verletzten, sich einge­
schlossen, nicht nachzugeben. Das Durchhalten erweist sich in Toboggan 
in der Konsequenz als ein trotziges Aufbäumen gegen den Tod, das in 
der Hauptfigur personale Gestalt gewinnt. Seine auf die Ausmusterung 
folgende Irrfahrt nach Hause gleicht demnach einer Flucht vor dem Tod, 
während der Toboggan, um nicht zu sterben, »nicht schwach werden«254 

und sich »nicht unterkriegen [lassen]«255 darf, während der er »[s]charf 
aufpassen, auf der Hut sein, immer auf dem Posten«256 sein muss. Umge­
kehrt deutet Toboggan seinen einsamen Tod am Ende des Dramas als 
Folge der »Schwäche, die [ihn] straucheln macht«.257

Toboggans Aus- und Durchhalten – zunächst an der Front, dann als 
Kampf gegen den Tod, der gleichsam eine Konsequenz aus dem ›Durch­
halten auf verlorenem Posten‹ ist, weil es die Soldaten überhaupt erst zur 

252 Vgl. Menzel: Toboggan, S. 25, 27 und 38.
253 Vgl. ebd., S. 11f., 47f. und 50f.
254 Ebd., S. 60.
255 Ebd., S. 71.
256 Ebd., S. 83.
257 Ebd., S. 108.

V. Die Heimkehr des Helden

266

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zielscheibe macht – lässt sich zuvorderst verstehen als eine Kritik an der 
Opferideologie des Ersten Weltkriegs, nach der die Soldaten ihr Leben für 
das Vaterland lassen sollten. Unverhohlen zeigt Menzel die Soldaten als 
kleine Rädchen in der Kriegsmaschinerie und lenkt den Blick auf die Aus­
tauschbarkeit eines jeden Einzelnen: Noch während Toboggan im Sterben 
liegt, streicht ihn der Oberst von der Liste einsatzfähiger Kombattanten – 
ganz anders als in Brechts Ballade – und besetzt seine Position neu. Der 
Wert des Soldaten bemisst sich im Krieg, so der Vorwurf des Autors, nur 
an seiner Kampfeskraft; das Individuum hinter der soldatischen Existenz 
interessiert hingegen nicht. Mehr noch, der versehrte Soldat verkommt in 
Toboggan zum Störfaktor, den die restlichen Kombattanten so schnell wie 
möglich loswerden wollen. Sie sind auf dessen unumkehrbares Ableben 
angewiesen, um den reibungslosen Ablauf der Operation zu gewährleis­
ten, in der es weder Fehl- noch Doppelbesetzungen geben darf. Wenn 
Toboggan ›durchhält‹ und ›dem Tod seinen Gehorsam verweigert‹, dann 
gilt seine Insubordination folglich auch den militärischen Vorgesetzten. 
Vor diesem Hintergrund lässt sich Menzels Drama, so wie Brechts Ballade 
des toten Soldaten, auch als Kommentar auf den ›Kadavergehorsam‹ von 
Soldaten lesen. Der ›Moriturus‹ meutert, wohingegen sich die anderen 
Soldaten, die am Leben sind, unterordnen. Besonders deutlich wird dies 
im fünften Bild mit dem Titel »Wartesaal«, das des Nachts an einem 
Bahnhof spielt, wo unzählige Soldaten, manche schon seit Tagen, auf den 
Zug nach Hause warten.258 Die lange Wartedauer führt der Text auf die 
fehlende Beachtung der ›kriegsuntauglichen‹ Soldaten seitens der militäri­
schen Führung zurück.259 Als sich herausstellt, dass der nächste Zug nicht 
halten wird, ruft Toboggan die Kameraden dazu auf, ihn eigenmächtig zu 
stoppen und die Rückkehr selbst zuwege zu bringen. Aus Angst vor Stra­
fe lehnen sie Toboggans Vorschlag ab, woraufhin er spöttisch erwidert: 
»Euch kann man ja alle auf einen Haufen legen und darunter Feuer anma­
chen, da habt ihr noch nicht einmal etwas einzuwenden dagegen. Wie? 
Vielleicht ist euch das noch eine Ehre obendrein?«260 Das Durchhalten, 
unter das sich die Soldaten im Krieg pflichtbewusst fügen, verkehrt Men­

258 Der Zug steht in Toboggan für den Versuch des Protagonisten, dem Tod ein Schnipp­
chen zu schlagen: Im vierten Bild vergleicht er das Leben mit einer Zugfahrt, den Tod 
mit der Aufforderung zum Aussteigen. Überleben könne man, so erläutert er weiter, 
mit einer List, indem man aussteige und heimlich an anderer Stelle wieder einsteige 
(vgl. ebd., S. 48f.).

259 Vgl. ebd., S. 54f.
260 Ebd., S. 71.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

267

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zel anhand der Figur Toboggans ins Gegenteil und stilisiert es zur Über­
windung des bedingungslosen Gehorsams, zumindest ab dem Moment, 
in dem sich Toboggan von der Front entfernt. Dies ist jedoch nicht mit 
dem Fehlen von Fremdbestimmung gleichzusetzen, orientiert sich Tobog­
gan, fast wie ferngesteuert, im Durchhalten durchaus noch an einem von 
außen vorgegebenem Handlungsmodell. Gleichwohl: Während Toboggan 
das Durchhalten zu Beginn noch zitiert, um sich und seine Kameraden 
zum patriotischen Weiterkämpfen auch unter Inkaufnahme des eigenen 
Todes zu animieren, verliert das Durchhalten im Laufe des Texts allmäh­
lich seine militärisch-patriotische Grundierung. Das Durchhalten, das zu­
nächst den Willen zum Weiterkämpfen im Feld bündelt und dadurch das 
Todesrisiko um ein Vielfaches steigert, emanzipiert sich zum Überlebens­
willen schlechthin. Das Durchhalten ist demnach nicht, wie in Trommeln 
in der Nacht, mit der Fortsetzung des Kriegs in der Heimat verbunden, 
sondern es stellt nachgerade den Versuch dar, sich ihm zu entziehen und 
in das zivile Leben zurückzufinden. Die Erlösung und damit die finale 
Wende bleibt in Toboggan jedoch wegen der fehlenden Anerkennung 
durch die Frau, die Kragler in Trommeln in der Nacht im letzten Moment 
noch zuteilwird, aus.261 Die Enttäuschung über Annas Abkehr hat Tobog­
gans Durchhaltewille endgültig gebrochen. Resigniert lässt er ab von den 
Versuchen, wieder in die Gemeinschaft der Lebenden aufgenommen zu 
werden, und stirbt. Die Durchhalteideologie, die Toboggan vollauf als 
treibende Kraft verinnerlicht hat, besiegelt erst seinen Tod und kann ihn 
dann nur verzögern, nicht aber abwenden.

Mit Toboggan lehnt sich Menzel also insofern an Brechts Trommeln in 
der Nacht (und an seine Ballade des toten Soldaten) an, als er den Topos 
des Durchhaltens mit dem Thema der Heimkehr verknüpft. Aus dem 
totgeglaubten Kragler, der beinahe bis zum Tod ›durchhält‹ und dann 
doch ins Leben zurückfindet, macht er eine Figur, die schon tot oder 
zumindest sterbend ist, deren Durchhalten sich sodann als (scheiternde) 
Rebellion gegen den Tod lesen lässt. Krieg und Sterben auf der einen 
Seite, Durchhalten und blinde Folgsamkeit auf der anderen sind in beiden 
Dramen – auf unterschiedlichste Weise – unlösbar ineinander verwoben. 
Der Tod, der auf das Durchhalten zwingend folgt bzw. potentiell folgen 

261 Während Kragler das »große, weiße, breite Bett« (Brecht: Trommeln in der Nacht, 
S. 229) erwartet und die Aussicht auf Heimkehr seine Flucht in den Tod stoppt, kann 
sich Toboggan ein »warmes Bette« (Menzel: Toboggan, S. 110), stellvertretend für die 
Heimkehr, schon halb im Delirium, nur imaginieren.

V. Die Heimkehr des Helden

268

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann, hat indes nichts Heroisches mehr; er erscheint vielmehr trost- und 
sinnlos. Somit stehen Brechts und Menzels Texte Paul Raynals Le tombeau 
sous l’Arc de Triomphe diametral entgegen, propagiert dieser geradezu das 
heroische Durchhalten, selbst wenn es in den Tod mündet, wie im Fol­
genden ausgeführt werden soll.

Durchhalten zur Wiederauferstehung: Paul Raynal

Die Tragödie Le tombeau sous l’Arc de Triomphe des écrivain-combattant Paul 
Raynal262 – er war stationiert in Frankreich und im Orient – ist das »meist­
gespielte Weltkriegsdrama in Europa«.263 Uraufgeführt wurde es am 1. Fe­
bruar 1924 an der Comédie Française, in der Folgezeit wurde es interna­
tional ca. 9000 Mal gegeben.264 1926 kam es in Deutschland unter dem Ti­
tel Das Grab des unbekannten Soldaten auf die Bühne, wo es als »erstes 
›richtiges‹ Kriegsstück seit 1918 wahrgenommen und diskutiert wurde«,265 

1928 dann auch in England. Im Gegensatz zu den ähnlich erfolgreichen 
Kriegsdramen Journey’s End von Sherriff und Die endlose Straße von Graff
und Hintze spielt Le tombeau sous l’Arc de Triomphe fernab der Front. Ray­
nal inszeniert in seinem Stück stattdessen die auf wenige Stunden be­
grenzte Heimkehr eines Frontsoldaten nach vierzehnmonatigem Kriegs­
einsatz zu seiner Verlobten Aude und seinem Vater. Die Handlung ist auf 
den Oktober 1915 datiert, während der Herbstschlacht in der Champagne, 
mit der die Franzosen einen Durchbruch erzwingen wollten, den die 
Deutschen indes verhindern konnten. Der Heimkehrer in Raynals Text 
war ebendort eingesetzt.266 Wie aus den Gesprächen der Figuren hervor­
geht, war ein Fronturlaub von mehreren Tagen geplant, während derer 
der namenlose Soldat Aude heiraten sollte. Wie sich allmählich heraus­
stellt, musste er sich den Fronturlaub mit der Zusage, an einem Himmel­

V.2.2.

262 Paul Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe. Tragédie en trois actes. 33. Aufl. 
Paris 1930.

263 O.A.: Raynal, Paul. In: Munzinger Online/Personen – Internationales Biographisches 
Archiv, http://www.munzinger.de/document/00000011057.

264 Vgl. ebd. Trotzdem ist Raynals Drama heute nahezu vergessen und wird in der litera­
turwissenschaftlichen Forschung kaum behandelt. Instruktiv sind die Ausführungen 
bei Baumeister: Kampf ohne Front?; Fischer: The French Theater and French Attitudes 
toward War, S. 237–250; sowie in erinnerungstheoretischer Perspektive Sachs/
McCready: Stages of Battle, S. 45–49.

265 Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 361.
266 Vgl. Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 14f.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

269

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fahrtskommando teilzunehmen, erkaufen. Die bevorstehende, aller Vor­
aussicht nach tödliche Mission verkürzt den Aufenthalt in der Heimat von 
vier Tagen auf vier Stunden. Die Heimkehr des Soldaten ist mithin nur 
eine vorübergehende, auf die der ›Heldentod‹ an der Front folgen wird. 
Auf äußere Handlung verzichtet Raynal gänzlich und er lotet diskursiv die 
Konflikte und Konfliktlösungen unter den drei Figuren aus. Ihre Gesprä­
che drehen sich zuvorderst um eine sittliche, erhabene Haltung zum 
Krieg. Diesem Streben nach einem ethischen Verhaltensideal, das Gegen­
stand klassizistischer Dramen ist, korrespondiert eine neoklassizistische 
Ästhetik.267 Der Dreiakter orientiert sich formal insofern an der Regelpoe­
tik der französischen Klassik, als die Einheit von Ort, Zeit und Handlung 
sowie von Ton und Stilhöhe streng gewahrt ist: Das Drama spielt in einer 
einzigen Nacht, wobei die Spielzeit nahezu der gespielten Zeit entspricht, 
in einem Landhaus in der französischen Provinz, Nebenhandlungen gibt 
es keine, und die drei Figuren sprechen im genus grande sowie mit viel Pa­
thos, allerdings in Prosa, nicht in Versform. Lange, feierliche Monologe 
wechseln mit konflikthaften Stichomythien ab. Die neoklassizistische 
Formstrenge verbindet Raynal darüber hinaus mit einer allegorischen An­
lage. In diese Richtung deutet schon der heroisch aufgeladene Titel Le 
tombeau sous l’Arc de Triomphe. Er spielt an auf das Grabmal des unbekann­
ten Soldaten unter dem Pariser Triumphbogen. Dort ruht seit der feierli­
chen Zeremonie am 11. November 1920 bzw. seit der Beisetzung am 
28. Januar 1921 die Leiche eines nicht identifizierten Soldaten als Stellver­
treter aller verschollenen bzw. gefallenen Franzosen. Die Inschrift der 
Grabplatte lautet: »Ici / repose / un soldat / français / mort / pour la pa­
trie // 1914–1918«. In der französischen Gedenkkultur sollte der soldat in­
connu den heldenhaften, opferbereiten poilu verkörpern, der für das Vater­
land sein Leben gelassen hat.268 Das im Titel des Dramas erwähnte Grab 
(»tombeau«) verweist metonymisch auf ihn. Bereits kurz nach seiner Bei­

267 Vgl. Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 47.
268 Zur Genese, Heroisierung und Literarisierung des Unbekannten Soldaten vor allem mit 

Blick auf Frankreich vgl. Isabell Oberle/Stefan Schubert: Unbekannter Soldat (Version 
1.0). In: Ronald G. Asch/Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét 
(Hrsg.): Compendium heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Hel­
den – Heroisierungen – Heroismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2018, DOI: 
10.6094/heroicum/unbekannter-soldat; Volker Ackermann: »Ceux qui sont pieuse­
ment morts pour la France...« Die Identität des Unbekannten Soldaten. In: Reinhart 
Koselleck/Michael Jeismann (Hrsg.): Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler in 
der Moderne. München 1994, S. 281–314; Jean-François Jagielski: Le soldat inconnu. 
Invention et postérité d’un symbole. Paris 2005.

V. Die Heimkehr des Helden

270

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


setzung unter dem Triumphbogen hatte der Unbekannte Soldat in Frank­
reich ein enormes literarisches und künstlerisches Echo ausgelöst269 – ne­
ben Raynals Stück ist etwa das Gedicht Au Soldat Inconnu (o.J.) von Au­
guste Morel zu nennen, das als Postkarte erschien (s. Abb. 4) und auf diese 
Weise rasch innerhalb der französischen Gesellschaft verbreitet wurde.270

Raynal macht also eine Figur zum Protagonisten, die in der französi­
schen Erinnerungspolitik selbst schon Allegoriefunktion hat. Im Drama 
steht er für alle gefallenen Soldaten Frankreichs.271 Wenn der Protago­

269 Zu einer Übersicht über die literarische Produktion in Frankreich vgl. ebd., S. 202–
214.

270 Zum Gedicht vgl. Oberle/Schubert: Unbekannter Soldat, o.A.
271 Vgl. dazu auch die Widmung des Stücks, welche die französischen Gefallenen 

adressiert: »A l’enfant de chez nous / Quinze cent mille fois sacré à tout cœur juste / 
Qui pour l’éternité / L’éternité française qu’il a faite / Dort et rêve sous l’Arc de 
Triomphe / Aux quatre vents sans fin / De la gloire du mystère de la douleur et de 
l’amour« (Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 7). Die genannte Zahl von 
1 500 000 entspricht in etwa den militärischen Verlusten Frankreichs.

Abb. 4: Postkarte mit dem Gedicht Au Soldat Inconnu von Auguste Morel (o.J.), ab­
gedruckt in: Jagielski: Le soldat inconnu, S. 142

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

271

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nist stellenweise, insbesondere in der Anrufungsszene an die gefallenen 
Kameraden während der Verlobung, pars pro toto für seine gefallenen 
Kameraden spricht, bestätigt sich die vom Titel suggerierte Ineinssetzung 
des Protagonisten mit dem Unbekannten Soldaten. Die allegorische Lesart 
wird ferner dadurch nahegelegt, dass die Figuren mit Ausnahme Audes 
keine Namen tragen. Sie werden in den Regieanweisungen lediglich in 
ihrer Funktion für die jeweils anderen benannt: der Soldat als »le Soldat«, 
»le Fils« oder »Lui«, Aude entweder mit ihrem Namen oder als »la Petite« 
bzw. »Elle«, der Vater als »le Vieux« oder »le Père«. Einerseits schließt die 
Namenlosigkeit des Soldaten einmal mehr an das Grabmal an, andererseits 
verwandeln die fehlenden Namen die Figuren in Repräsentanten einer 
generationell bzw. geschlechtlich codierten Personengruppe: Der Soldat 
steht für die Frontsoldaten, Aude für die bangenden Frauen in der Hei­
mat, der Vater für die Vätergeneration, die zu alt ist für den Kriegseinsatz. 
Bedenkt man außerdem den Heimatort des Autors, der aus Narbonne im 
Département Aude stammt, dann erweist sich der Eigenname der jungen 
Frau als Allegorie auf die französische Heimat. Die nächtliche Stimmung 
und das nur spärlich erleuchtete Zimmer abstrahieren, ganz ähnlich wie 
in Dumas’ L’éternelle présence (s. Kap. IV.1.1), zusätzlich von einer konkre­
ten Alltagsrealität und verleihen dem Geschehen eine mystische Qualität.

Mit der Bezugnahme auf das Grabmal des unbekannten Soldaten indi­
ziert der Titel von Raynals Theaterstück eine Heroik, die in der unbeding­
ten Hingabe und Opferbereitschaft des Soldaten für das Vaterland (›sacri­
fice‹) begründet ist. Eine solche Bestimmung wird auch von den Figuren 
formuliert, etwa wenn Aude ausführt:

[C]elui qui est parti pour l’amour de la France, qui doit saigner pour que la 
patrie reste belle, qui râle pour qu’on ait le droit de recommencer à chanter 
un jour, qui chancellera pour protéger nos danses, qui sourit quand nous le 
pleurons.272

Held ist in Le tombeau sous l’Arc de Triomphe derjenige, der sich opfert, 
damit die Daheimgebliebenen in Sicherheit über- und weiterleben kön­
nen. Personifiziert wird diese Opferbereitschaft in dem Protagonisten, der 
Frankreich seit vierzehn Monaten verteidigt, der sein Leben riskiert, um 
seine Heimat zu beschützen. Nicht zuletzt die gehorsame Befolgung der 
Rückberufungsorder und die Abreise an die Front in der Nacht seiner 
Verlobung, wo ihn der sichere Tod erwartet, beweisen seinen Opfermut.

272 Ebd., S. 163.

V. Die Heimkehr des Helden

272

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Während sich die Figuren im Text einig sind über das heroische Opfer 
der Soldaten, entspinnt sich zwischen Vater und Sohn eine Diskussion 
um die Beweggründe hinter dem Opfergeist, die einerseits einen Genera­
tionenkonflikt illustriert und andererseits das Heldentum im Text klarer 
konturiert. Der Vater vertritt eine überkommene, romantische Vorstel­
lung von Krieg, Heldentum und Opfer, nach der sich die Kombattanten 
voller Vorfreude, in patriotischer Begeisterung und mit der Aussicht auf 
Ruhm und Ehre in den Kampf stürzen.273 Der Soldat hingegen weist 
jeglichen Idealismus von sich und führt an seiner statt ein nüchternes 
Arbeitsethos an:

La guerre a perdu son prestige. Et souviens toi comme il était puissant. On 
se la figure féroce et magnifique, dans sa pourpre brûlante de sang et de feu. 
Elle imposait, comme un soleil noir. A présent on lui donne son vrai nom: 
une corvée. La plus lourde, la plus monotone, la plus rebutante des corvées. Ce 
grand fauve superbe qu’on avait coutume d’imaginer, c’est surtout une morne 
bête de somme. Un jour, j’ai dit à mes camarades: »Peut être vous mettrez sur 
ma tombe: Mort d’ennui pour la Patrie.« Et voilà cette fameuse guerre, beaucoup 
plus embêtante encore que terrible. Je ne la crains pas, et je l’abhorre. Je la fais, 
et je la méprise.274

Der Soldat skizziert einen Krieg ohne ›Heldentaten‹, einen langweiligen, 
abstoßenden Krieg, der seine einstige Monumentalität eingebüßt hat. Er 
entheroisiert und profaniert ihn, nimmt ihm jeglichen Zauber. Völlig un­
prätentiös schildert er, lediglich seinen Arbeitsdienst abzuleisten. Ruhm 
oder Patriotismus sucht man hier vergeblich. Der Soldat handelt schlicht 
aus einer verinnerlichten Pflicht als Staatsbürger gegenüber der Nation:

Ne suis je pas Français? Ignorais je qu’une guerre pouvait survenir? Je n’avais 
qu’à changer de patrie. Je connaissais très bien quel engagement je prenais en 
jouissant de la mienne. Je tiens avec probité ce que j’ai promis.275

Die Verpflichtung gegenüber der Nation ist indes nicht mit uneinge­
schränkter Vaterlandsliebe gleichzusetzen. Als einzige Sinnstiftung fun­
giert an dieser Stelle, wie auch für manche Frontstücke, etwa Sherriffs
Journey’s End, konstatiert wurde, die solidarisch­kameradschaftliche Über­
lebensgemeinschaft im Feld. Dort steht der eine für den anderen ein und 
übernimmt Verantwortung, weil nur eine einzige falsche Entscheidung 
fatale Folgen für alle anderen haben kann:

273 Vgl. ebd., S. 52–55.
274 Ebd., S. 53 (Hervorh. i.O.).
275 Ebd., S. 52.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

273

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Un soldat sait trop ce qu’est la Patrie. Là bas, elle apparaît dans son évidence. 
[...] C’est une solidarité. La seule qui justifie authentiquement ce nom, puisque 
la seule qui soit intégrale. Chacun est pleinement responsable de tous. La plus 
infime action de chacun peut retentir formidablement sur le destin de tous les 
autres. Je vivrai ou je mourrai, parce que le général commandant en chef, ou 
le guetteur de la tranchée voisine, ou mon capitaine, ou derrière moi quelque 
pointeur d’artillerie, a dit, ou vu, ou fait ceci ou ça. Suivant que je ferai telle 
chose ou telle autre, je sais que je tuerai, ou ruinerai, ou sauverai des gens de 
mon pays. Qui lâcherait pied sans crever de honte?276

Dass Aufgeben keine Option für die Frontsoldaten ist, liegt, so suggeriert 
es die abschließende rhetorische Frage, am Zusammenhalt der Gruppe. 
Aus ihm erwächst ein unerschütterlicher Wille, weiterzumachen, durch­
zuhalten und den Krieg bis zum Ende zu fechten: »Cette volonté sans 
illusions ne bronchera pas.«277 Zugleich betont der Text immer wieder, 
dass die Willensstärke des Soldaten das Ergebnis eines schweren inneren 
Kampfes ist. So beobachtet Aude im ersten Akt seinen bis zum Bersten 
angespannten Willen, der trotzdem nicht bricht,278 am Ende des zweiten 
Akts gibt er, sobald Aude einschläft, seinem Kummer nach und weint ein­
sam, bevor er vor ihrem Erwachen wieder die Fassung zurückgewinnt,279 

und am Ende des dritten Akts beichtet er, geschwächt und dem auf Stand­
haftigkeit basierenden Heldentum müde und überdrüssig zu sein: »Lui, 
défaillant Je n’en peux plus. [...] J’ai hâte de partir. [...] Je suis las d’être 
héroïque.«280 Die transgressive, agonale Selbstüberwindung des Soldaten 
und damit zusammenhängend seine Willenskraft (Agency) sind in Le 
tombeau sous l’Arc de Triomphe wie auch in den Frontstücken und den 
an Enoch Arden angelehnten Heimkehrerdramen zentrale Bestandteile der 
Heroisierung.

Einen Großteil der Reflexionen verwenden die Figuren im Drama 
sodann auf die Frage, welche Eigenschaften und welche Strategien es 
zur Selbstüberwindung braucht. Als Aude den Soldaten bittet, ihr das 
Geheimnis seiner Heroik zu verraten, erklärt er:

276 Ebd., S. 55f. Zur Kameradschaft vgl. auch Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 365; Fi­
scher: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 241.

277 Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 55.
278 Ebd., S. 78: »Sur son front j’ai suivi le labeur de sa volonté bandée à se rompre. Elle a 

fini par être la plus forte.«
279 Vgl. ebd., S. 205.
280 Ebd., S. 279.

V. Die Heimkehr des Helden

274

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Il faut d’abord ne plus parler de fièvre, se faire calme devant les menaces du sort, 
rejeter cette fièvre qui corrompt tous les petits relâches jetés ça et là par lui, ainsi 
que des os à ronger. Il faut se dire, comme moi: il n’y a que le présent. Il faut 
tellement se le dire, avec une si ferme insistance, qu’on soit crédule enfin à son 
propre mensonge, c’est-à-dire que ce mensonge salubre devienne la vérité.281

Ausschlaggebend für den Soldaten ist die hartnäckige Besinnung auf den 
Augenblick im Hier und Jetzt, der zum einzigen Bezugspunkt wird. Alles, 
was über die zeitlich und räumlich gebundene Gegenwart hinausgeht, 
existiert für ihn nicht. Der Soldat flieht aus der Realität des Grabenkriegs, 
ob er nun nah oder fern ist, in sein Inneres, das er sowohl zu einem hei­
ligen Zufluchtsort (»sanctuaire«282) als auch zu seinem Herrschaftsgebiet 
stilisiert:

C’est que je dispose d’un pouvoir sans limites, dans le lieu où je donne fête: 
en moi. Par delà cette servitude étouffante où nous rampons, il nous reste un 
domaine immense, et c’est notre âme. Si on ne l’avait pas pour s’y réfugier! 
Mais ce refuge inexpugnable est plus grand que le monde. Partout ailleurs je 
suis, à présent, chétif, machinal, perdu. Je vais où l’on me dit d’aller. J’accours 
sitôt qu’on me fait signe. De loin on me siffle, je galope... Mais on m’accueille 
comme un enfant bien aimé dès que je reviens respirer l’air vierge de chez 
moi. Mais je suis libre autant qu’un monarque absolu, quand je rentre dans 
cet empire. Mais je gouverne cet univers comme un dieu. Je veux, et le passé 
s’anime, et mes souvenirs se lèvent comme des héros de romans. Les bruits 
du dehors n’osent pas s’approcher. Le présent se fait tout petit à mes pieds. 
L’avenir, sur mon ordre, a rebroussé chemin. J’arrête le temps. J’annule ce que 
me déplaît dans les choses survenues. Les destins marchent à mon service.283

Der Soldat zieht sich in sich selbst zurück und immunisiert sich gegen 
die Außenwelt. In seinem Inneren gestaltet er souverän und allmächtig 
eine weniger bedrohliche, süßere Realität. Was genau damit gemeint 
ist, führt Raynals Drama am Beispiel des Liebespaares vor. Es setzt spie­
lerisch um, was der Heimkehrer als heroische Strategie formuliert. Dies 
betrifft zunächst den Krieg, mehr aber noch das Zeitempfinden. Den 
Krieg erklären der Soldat und Aude für nicht existent und sie imaginie­
ren eine Gegenwart, in der er (noch) nicht ausgebrochen ist (»La guerre 

281 Ebd., S. 120.
282 Ebd., S. 142.
283 Ebd., S. 90f. Die Ausführungen des Soldaten erinnern entfernt an einen Ausspruch Au­

gustes in Pierre Corneilles Cinna ou la Clémence d’Auguste (1641) im fünften Akt, als er 
seine Verschwörer begnadigt und von Rache absieht: »Je suis maître de moi comme de 
l’Univers.« (Pierre Corneille: Cinna. Tragédie. In: Œuvres complètes I. Textes établis, 
présentés et annotés par Georges Couton. Paris 1980, S. 903–969, hier S. 966)

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

275

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


n’éclatera pas«), und sprechen im Konjunktiv von ihm (»Si la guerre 
éclatait!...«).284 Die Verlobten erschaffen eine alternative Realität, mithin 
eine ›Lüge‹,285 die gleichwohl die Besinnung auf sich selbst, den Rückzug 
in die Innerlichkeit ermöglicht. Deshalb bezeichnet der Soldat diese Lüge 
als ›gesund‹ (»mensonge salubre«). Ganz ähnlich verfahren die beiden mit 
der vierstündigen Frist. Während Aude zunächst an der kurzen Dauer 
verzweifelt und stets an den kommenden Morgen, den Moment seiner 
Abreise, denkt, dehnt der Soldat sie zu einer Unendlichkeit aus und tut, 
als gäbe es keinen Morgen und keine Abreise:

Le Soldat, à sa fiancée Je suis là, et vous vous plaignez!
Aude Là, pour quatre heures!
Le Soldat Quatre heures! C’est interminable!
[...]  
Aude Ces quatre heures ne sont qu’à nous.
Le Soldat, largement Eh bien, qu’elles soient immenses!
Le Vieux Si c’était de nous que ça dépendît!
Le Soldat Ça dépend de nous seuls.
Aude Pauvre nuit, qui avance déjà!
Le Vieux A cinq heures et demie l’aurore fera signe.
Le Soldat Je suis à moi jusqu’à l’aurore. Je n’entends pas 

souffrir d’avance. Jusqu’à l’aurore j’oublie tout. Dé­
sormais j’ignore ce qu’elle me réserve. J’apprendrai 
mon départ en la regardant.286

Kurz vor Ende des Dramas ist es Aude und dem Soldaten wirklich gelun­
gen, autonom über ihr Innenleben zu verfügen und die Realität aus ihrer 
so kurzen Zweisamkeit auszuschließen. Sie bemerken die Dämmerung 
nicht, wie es in der Regieanweisung heißt: »[...] on aperçoit sur le mur 

284 Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 123.
285 In der Arbeit von Leon Sachs und Susan McCready wird die ›Lüge‹ in Raynals Sinne 

als angemessene Erinnerungspraxis herausgearbeitet. Den Autoren zufolge lehne Ray­
nal ein konventionelles Heldengedenken in Form von Paraden, Reden und Trauerfei­
ern als unpersönlich und herzlos ab, was sich als eine kritische Reflexion auf die gängi­
ge Erinnerungskultur um den Unbekannten Soldaten interpretieren ließe. Raynal forde­
re vielmehr eine Erinnerung, die eine echte Affizierung bewirke und sich dafür der 
Imagination wie der Fiktion bediene (vgl. Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 45–49).

286 Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 68–70; vgl. auch im zweiten Akt: »Elle 
Qu’elle heure est-il? – Lui Quatre heures à peine. – Elle Plus que trois heures! – Lui, 
rectifiant Encore trois heures! – Elle, souriant Oui, c’est vrai.« (Ebd., S. 127)

V. Die Heimkehr des Helden

276

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


du fond, aux six carreaux livides de la fenêtre, l’aurore, la terrible et la 
lugubre aurore. Lui et Elle ont les yeux fermés. Ils ne la voient pas. Ils l’ont 
oubliée.«287 Doch irgendwann kommt für die beiden der Moment, in dem 
sie der Wirklichkeit wortwörtlich in die Augen blicken müssen:

Elle ferme les yeux.
Elle Dormir!
Lui Rouvre les yeux!
Elle Pour voir l’aurore?288

Dem aufziehenden Morgen stehen sie letztlich machtlos gegenüber, die 
Flucht aus der Realität ist nicht mehr möglich. Zu diesem Zeitpunkt er­
fordert es also nicht mehr die Besinnung auf sich selbst, sondern ein stoi­
sches Fügen in das Unvermeidliche. Die Heroik des Soldaten in Le tom­
beau sous l’Arc de Triomphe hat folglich zwei Komponenten: auf der einen 
Seite der eskapistische Rückzug auf sich selbst, wenn es die Pflicht zulässt, 
auf der anderen Seite jedoch, wenn die Pflicht ruft, die fatalistische Ak­
zeptanz der Order. In der zuvor zitierten Passage über die ›mensonge 
salubre‹ war bereits die Rede von einer inneren Ruhe oder Gelassenheit 
im Angesicht des bedrohlichen Fatums (»se faire calme devant les menaces 
du sort«), später räumt der Soldat nüchtern ein: »Le sort a prononcé.«289 

Aude wiederum bescheinigt ihm explizit eine fatalistische Haltung, wenn 
sie anerkennt, dass er sich ergeben in sein Los fügt.290 Rüstungsmetaphern 
verbildlichen die Unempfindlichkeit und Widerstandsfähigkeit des Solda­
ten: »Je l’avais [le cœur] revêtu d’une forte armure.«291 Bezeichnend ist 
in diesem Zusammenhang, dass sich der Soldat, ebenso wenig seine Ka­
meraden, nie über die Leiden beklagt, nie mit seiner Aufopferung prahlt 
– im Gegensatz zu den früheren Kriegen, in denen die Kombattanten 
stets großes Aufhebens um ihre ›Heldentaten‹ gemacht hätten.292 Dieses 
demütige, bescheidene Schweigen (»silence«, »mutisme«293) bildet ein wei­
teres Element des Heldenmodells und wird von Aude, die als Allegorie 

287 Ebd., S. 195.
288 Ebd., S. 198.
289 Ebd., S. 179.
290 Vgl. ebd., S. 77f.
291 Ebd., S. 432; ähnlich auch S. 146.
292 Vgl. ebd., S. 70–80.
293 Ebd., S. 78 und 79.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

277

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frankreichs stellvertretend für alle Franzosen und Französinnen spricht, 
voller Pathos glorifiziert:

Voilà le héros selon mon cœur, le merveille suprême qu’une race exquise et 
sublime a mis dix siècles à fleurir, la préférence de la France! Et ils sont un 
million comme ça, qui, depuis des jours dont on perd le compte, saignent pour 
nous des quatre veines, et qui ne se racontent pas!294

Opferbereitschaft und Kameradschaftlichkeit, Pflicht­ und Verantwor­
tungsbewusstsein, Selbstbeherrschung und Affektkontrolle, Fatalismus 
und Demut sowie ein unerschütterlicher Durchhaltewille prädisponieren 
den Soldaten in Le tombeau sous l’Arc de Triomphe zum Helden, allerdings 
zu einem Helden, der den Krieg verabscheut. Zwar mögen die kriegs­
kritischen bis pazifistischen Ansichten des Soldaten seinen Heldenstatus 
gefährden, doch bezieht er gerade daraus die Legitimation des Weiterma­
chens und Durchhaltens bis zum Tode. Sein Ziel ist es letzten Endes, den 
Krieg mit sich in den Abgrund zu reißen und für immer zu verbannen: 
»La guerre, qui nous assassine, nous l’entraînerons avec nous dans le trou, 
nous l’y garderons.«295 Frankreich solle aus dem Grab der Gefallenen, 
so der Soldat weiter, wiedererstehen: »La Patrie renouvelée descendra de 
nous. [...] il faudrait que la France fût désormais fondée sur l’immense 
tombeau de tous ces morts qui n’auront pas d’autre tombeau.«296 Auf der 
einen Seite nimmt die Forderung des Soldaten den Appellcharakter auf, 
den die zeitgenössischen Politiker dem Grabmal zuschrieben, wie etwa 
der französische Kriegsminister Louis Barthou. Er forderte: »Les morts 
– surtout ces morts – commandent aux vivants. Obéissons à leurs voix 
pour faire, dans la paix qu’ils ont conquise, une France unie et laborieuse, 
confiante et forte.«297 Sowohl im Falle des Grabmals als auch des Dramas 
verpflichtet der geopferte Soldat die Überlebenden, den blutig errungenen 
Frieden umsichtig zu wahren. Auf der anderen Seite aktualisiert die Vor­
stellung von der Wiederauferstehung des Vaterlands aus dem Grab der 
Gefallen, ähnlich wie L’éternelle présence und absolut konträr etwa zu The 
Silver Tassie oder Der deutsche Hinkemann, christliche Erlösungshoffnun­

294 Ebd., S. 78.
295 Ebd., S. 191; vgl. auch Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 368.
296 Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 186.
297 Zit. nach: Ackermann: »Ceux qui sont pieusement morts pour la France...«, S. 285; zur 

Appellfunktion vgl. auch ebd., S. 294.

V. Die Heimkehr des Helden

278

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen.298 Im Zuge dessen wird der Soldat zur Christusgestalt verherrlicht, 
dessen Opfertod die Erlösung und Wiederauferstehung Frankreichs ver­
spricht:299 Die imitatio Christi legitimiert die Notwendigkeit und Richtig­
keit seines Opfers. Die Analogie tritt im dritten Akt deutlich zutage, wenn 
sich der Soldat als sich aufopfernder Retter mit Christus vergleicht: »Mais 
je lui [Christ] ressemble. Il fut, comme moi, consumé d’amour, et il mou­
rut, après avoir pleuré, en rêvant qu’il sauvait les autres.«300 Sie kündigt 
sich jedoch schon früher an, wenn sich im ersten Akt der Soldat in Jesus’ 
Rolle beim Abendmahl versetzt,301 oder wenn Aude, im dritten Akt, den 
Fronteinsatz als Leidensweg verklärt.302 Die Lichtmetaphorik untermalt 
die Apotheose des Soldaten zur christusgleichen Märtyrerfigur:303

Je suis la Jeunesse de France, l’immortelle et salvatrice Jeunesse qui, sur le raz 
de barbarie où l’Europe submergée s’enfonce, élève, vers le refuge du ciel, la 
Nation irréprochable, l’honneur du genre humain, l’espérance et le serment 
qu’il redeviendra beau de porter ce nom d’homme. Tu as prononcé le mot 
de gloire. La gloire, j’en suis plus que couvert. J’en ruisselle. Elle rayonne de 
tout moi. Sa pourpre resplendissante me suit comme un manteau beaucoup plus 
qu’impérial.304

Neben die Lichtmetaphorik treten in Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, so 
auch in der zitierten Passage, Bilder von der Auffahrt, die den Soldaten 
über die anderen Figuren erheben. Die ascension, der französische Begriff 
für die Himmelfahrt, wird im zweiten Akt explizit genannt,305 ansons­

298 Die religiöse Überhöhung der dargestellten Handlung und ihre Einbettung in ein 
Wiederauferstehungsnarrativ, die Dumas’ wie Raynals Text auszeichnen, ist in deut­
schen und britischen Texten weniger prominent anzutreffen und kann durch die für 
die Dritte Republik typische Einbindung des Katholizismus in nationalistische Pro­
gramme – als Gegenentwuf zu den republikanisch-laizistischen Ideen –, zusätzlich be­
feuert durch den Ersten Weltkrieg, erklärt werden. Christliche Diskurse hatten in 
Frankreich dementsprechend einen weitaus größeren Stellenwert als etwa in Großbri­
tannien, Deutschland und Österreich zur gleichen Zeit. Zur Wirkmacht des Katholi­
zismus im Frankreich der 1920er-Jahre vgl. Gérard Cholvy: Réveil spiritualiste et re­
naissance catholique en France au temps des Maritain. In: Bernard Hubert/Yves Flou­
cat (Hrsg.): Jacques Maritain et ses contemporains. Paris 1991, S. 17–22.

299 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 372; Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 46.
300 Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 275.
301 Vgl. ebd., S. 117.
302 Vgl. ebd., S. 249.
303 Zum Helden als ›Lichtgestalt‹ vgl. Andreas Gelz: Der Glanz des Helden. Über das He­

roische in der französischen Literatur des 17. bis 19. Jahrhunderts. Göttingen 2016, 
insbes. S. 7–11.

304 Raynal: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe, S. 237 (Hervorh. d. Verf.).
305 Vgl. ebd., S. 133.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

279

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten wird im Text das Verb ›élever‹ im Sinne von ›erheben‹, ›erhöhen‹ 
bemüht. Zum einen spielt die Metapher der Auffahrt auf Christus an, 
zum anderen überhöht sie den Soldaten zur Führergestalt. Ganz explizit 
erklärt Aude ihn zu einem exemplarischen wie exzeptionellen Helden, 
dem sie bedingungslos folgen will. Sie bittet ihn, Vorbild (»exemple«) 
und Führer (»guider«) zu sein.306 Während sich Aude ohne Einschrän­
kung unterordnet, ist der Vater voller Vorbehalte. Eifersüchtig auf die 
Liebesbeziehung behandelt er den Sohn wie einen Eindringling. Erst 
am Ende des Dramas, als der Alte fürchtet, Aude gänzlich zu verlieren 
und einsam zurückzubleiben, kann er sich mit dem Sohn identifizieren. 
Die gemeinsame Erfahrung von Leid und Entbehrung macht die Entfrem­
dung zwischen den beiden Generationen rückgängig. Der Alte erkennt 
den Soldaten schließlich als Autorität an: »Il parle à son fils avec une 
déférence et une docilité d’enfant. C’est le Soldat qui manifeste l’autori­
té et l’indulgence paternelles.«307 Letzten Endes bleibt die Überzeugung 
des Soldaten, weiterzumachen und durchzuhalten, auch wenn das den 
eigenen Tod bedeutet, unwidersprochen und präsentiert sich als ethische 
Haltung, die das christliche Narrativ von der Wiederauferstehung Frank­
reichs legitimiert. Sie bringt in Raynals Le tombeau sous l’Arc de Triomphe 
zwar den individuellen Tod, rettet Frankreich aber als künftiges Friedens­
reich. Die Leitdevise vom ›heroischen Durchhalten bis zum Ende‹ aus 
der Weltkriegspropaganda, die im Französischen mit dem Schlagwort 
›jusqu’au-boutisme‹ umschrieben werden kann, wird bei Raynal in keiner 
Weise problematisiert.

***

Die westeuropäische Heimkehrerdramatik der 1920er- und 1930er-Jahre 
führt von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen keine Helden vor. Die 
Heimkehrerfiguren leiden an dem erlebten Krieg und seinen Folgen, was 
ihre Willensstärke und Handlungsmacht gravierend einschränkt. Oftmals 
werden sie viktimisiert, nicht heroisiert, und das (attentistische) Helden­

306 Ebd., S. 279 und 280; vgl. auch ebd., S. 80: »Car sa grandeur, en passant près de nous, 
nous découvre notre indigence. Mais elle le fait sans dédain, sans nous décourager... 
Au contraire, elle nous permet l’espoir de nous rapprocher un peu d’elle. Elle nous 
communique le goût de grandir. [...] Tant que son exemple est dans le champ de nos 
yeux, monter de toutes nos forces vers cet exemple!«, sowie ebd., S. 119: »Élevez moi 
jusqu’à vous. Faites de moi une héroïne.«

307 Ebd., S. 260.

V. Die Heimkehr des Helden

280

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ideal des Ersten Weltkriegs wird ausgehöhlt. Umgekehrt resemantisieren 
jene Theaterstücke, die den Heimkehrer heroisch stilisieren, die Herois­
men des Weltkriegsdiskurses und rufen Eigenschaften wie Affektkontrol­
le, Selbstdisziplin, Entschlossenheit und Leidensbereitschaft auf. In beiden 
Fällen lassen sich die Dramentexte also durchaus als ein Kommentar auf 
das militärische Heldentum im Allgemeinen und den heroischen Attentis­
mus im Besonderen verstehen.

V.2. ›Durchhalten‹ in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

281

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

Wie ausführlich dargelegt wurde, stellt der Erste Weltkrieg als ein tota­
lisierter Krieg mit Blick auf Heldennarrative eine Zäsur in den europä­
ischen Ländern dar. Ein – in der Dramatik durchaus umstrittener – an die 
neuartige Kriegsrealität angepasster, gegenderter, heroischer Attentismus 
trat an die Stelle von soldatisch-männlich geprägten, tat- und bewegungs­
orientierten Heroismen, die nur noch peripher fortbestanden. Fraglos zog 
der Konflikt auch andere weitreichende Brüche auf geo‑, national- und 
soziopolitischer Ebene nach sich, sodass der Erste Weltkrieg, zumindest 
was Europa betrifft, zu Recht als Epochenschwelle bezeichnet werden 
kann.1 Die kontinentaleuropäischen Empires – die Habsburgermonarchie, 
das russische Zarenreich, das Osmanische Reich – zerbrachen und neue 
Staaten wie Jugoslawien, die Tschechoslowakei und Polen entstanden; 
republikanisch-demokratische Systeme lösten monarchistische Staatsfor­
men ab; die traditionellen Pentarchie-Mächte Frankreich, Großbritanni­
en, Preußen, Österreich und Russland verloren ihre Vormachtstellung 
zugunsten der Vereinigten Staaten; die wilsonianische Vorstellung natio­
naler Selbstbestimmung setzte sich in Osteuropa und den Kolonien all­
mählich durch. Zuletzt schlugen sich ideologische Extreme wie Bolsche­
wismus und Faschismus Bahn. Die von den britischen Historikern Iván T. 
Berend und Eric Hobsbawm geprägte Formulierung des ›kurzen 20. Jahr­
hunderts‹ verdichtet den in der Wissenschaft vorherrschenden Eindruck 
von einer Zeitenwende auf eine eingängige Wendung. In seinem Buch 
Age of Extremes (1994) begreift Hobsbawm den Ausbruch des Kriegs 1914 
als ein einschneidendes Ereignis, das der Epoche des ›langen 19. Jahrhun­
derts‹, das in Hobsbawms Perspektivierung bereits mit der Französischen 
Revolution beginnt und sich durch den Aufstieg des Bürgertums, Demo­
kratisierungs- und Säkularisierungsprozesse sowie einen optimistischen 
Fortschrittsglauben auszeichnet, ein Ende setzte und ein ›Zeitalter der 

VI.

1 So ähnlich im Titel des Sammelbands von Stefan Karner/Gerhard Botz/Helmut Konrad 
(Hrsg.): Epochenbrüche im 20. Jahrhundert. Beiträge. Wien u.a. 2017. Wie der Herausge­
ber in der Einleitung erläutert, sind historische Umbrüche nicht punktuell zu erfassen, 
sondern erstrecken sich auf mehrere Jahre (vgl. Stefan Karner: Epochenbrüche im 
20. Jahrhundert – Einleitung, S. 7–14, hier S. 8f.). Zur Zäsur des Ersten Weltkriegs vgl. 
außerdem Gunther Mai: Europa 1918–1939. Mentalitäten, Lebensweisen, Politik zwi­
schen den Weltkriegen. Stuttgart u.a. 2001, S. 246f.

283

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Extreme‹ mit zwei großen Kriegen und mehreren totalitären Regimes ein­
leitete. Für Hobsbawm markieren die Jahre 1914–1918 den »breakdown 
of the (western) civilization of the nineteenth century«.2 Auch zeitgenös­
sische Schriftstellerinnen und Schriftsteller reflektierten den Ersten Welt­
krieg als Epochenumbruch – man denke an Thomas Manns Der Zauber­
berg (1924), an Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften (1930/32), an 
Marcel Prousts A la recherche du temps perdu (1913–1927; bes. Le temps 
retrouvé, 1927) oder an Virginia Woolfs The Years (1937). Doch was auf 
die historische Zäsur folgt, darüber lassen die Romane ihre Leserschaft 
im Unklaren: Der Zauberberg und Der Mann ohne Eigenschaften enden mit 
dem Ausbruch des Kriegs; die zweite Hälfte von Le temps retrouvé spielt 
zwar nach dem Krieg, wird zeitlich gleichwohl nicht genau situiert und 
sie adressiert kaum mehr gesellschaftliche oder historische Vorgänge, der 
letzte Band von A la recherche du temps perdu stellt vielmehr eine Reflexion 
auf das Erinnern und das Altern, auf die Funktion von Literatur und das 
eigene Schreibprojekt dar und ist somit von der erzählten Gegenwart ten­
denziell abgewandt; The Years reicht zwar bis in die 1930er-Jahre hinein, 
auf die Nachkriegszeit entfällt jedoch nur eines der elf Kapitel.

In der Tat wurde die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg von Intellektu­
ellen und Schriftstellern insbesondere aus kulturkonservativen Kreisen 
als eine Zeit des Dazwischen erfahren, in der eine alte Welt bereits un­
tergegangen war, ohne dass ein neues Zeitalter begonnen hätte.3 Apoka­
lyptische Untergangsszenarien sowie messianische Denkfiguren, welche 
Erlösungshoffnungen in die Zukunft projizierten, gewannen in der Folge 
nicht nur in den am Krieg beteiligten Staaten an Popularität. Oswald 
Spengler prophezeit in seinem kulturpessimistischen Hauptwerk den Un­
tergang des Abendlandes (1918/1922), Evelyn Waugh bescheinigt, an Speng­
lers Theorie anknüpfend, dem britischen Empire in seiner Satire Decline 
and Fall (1928) dasselbe Schicksal wie dem Römischen Reich, Paul Valéry
zeigt sich in seinem zeitdiagnostischen Essay La crise de l’ésprit (1919) fas­
sungslos über die Verkümmerung humanistischer Werte in ganz Europa, 

2 Eric Hobsbawm: Age of Extremes. The Short Twentieth Century, 1914–1991. London 
1994, S. 6.

3 Allgemein zur Zwischenkriegszeit als Zwischenzeit vgl. in historiographischer Betrach­
tung das letzte, mit dieser Formulierung überschriebene Kapitel in Mai: Europa 1918–
1939, S. 245–256 sowie die Einleitung, S. 7–17. Mai interpretiert die Zwischenkriegszeit 
allerdings vom Fluchtpunkt des Zweiten Weltkriegs her – eine Perspektive, welche die 
Zeitgenossen freilich noch nicht hatten. Deren Übergangsgefühl speiste sich gerade aus 
dem Fehlen einer vorherbestimmbaren Zukunft.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

284

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


José Ortega y Gasset blickt in España invertebrada (1921) in eine ungewis­
se spanische wie europäische Zukunft und sieht der Zersetzung seines 
Landes entgegen, Rudolf Borchardt antizipiert in Konservatismus und Mon­
archismus (1930) die erhoffte Wiederkehr des Kaiserreichs. Insgesamt war 
das Narrativ von der Zwischenzeit im deutschsprachigen Raum ungleich 
verbreiteter als etwa in Großbritannien oder Frankreich. Denn während 
dort die politische Staatsform erhalten blieb, was den Eindruck von Konti­
nuität entstehen ließ,4 hatten Deutschland und Österreich das Verschwin­
den des Kaisertums und den Kollaps der gesellschaftlichen Strukturen 
zu bewältigen und sich in eine neuartige, demokratisch-republikanische 
Ordnung einzufinden. Die Endzeitstimmung in Spanien, Frankreich oder 
Großbritannien war weniger gesellschaftspolitischer als geistiger, morali­
scher oder kultureller Natur und war zuvorderst dem Entsetzen über 
die Zerstörungswut des vergangenen Kriegs geschuldet.5 Altbewährte po­
litische Systeme, gesellschaftliche Konfigurationen, religiöse wie ethische 
Orientierungen und kulturelle Formationen schienen sich in Europa er­
schöpft zu haben.

In den im fünften Kapitel untersuchten Heimkehrerdramen ist nichts 
von der akuten Untergangs- oder der prospektiven Aufbruchsstimmung 
zu spüren. Der Erste Weltkrieg als Zäsur macht sich dort lediglich in den 
zerbrochenen Biographien der Protagonisten bemerkbar, wohingegen die 
porträtierte Gesellschaft nahezu unverändert fortbesteht. Ausschließlich 
die Texte, in denen die Gesellschaft als eine degenerierte gezeichnet ist, 
wie Tollers Hinkemann oder O’Caseys Silver Tassie, diagnostizieren einen 
Sittenverfall und verweisen zugleich auf die Vergeblichkeit aller Erlö­
sungshoffnungen. Nur ein einziges Heimkehrerstück des Korpus, 
The Unknown Warrior von May Creagh-Henry und Dorothy Marten

4 So stellte sich in Frankreich bereits 1871, also mit dem endgültigen Untergang der Mon­
archie, ein Umbruchsgefühl ein; vgl. dazu Stephan Leopold/Dietrich Scholler (Hrsg.): 
Von der Dekadenz zu den neuen Lebensdiskursen. Französische Literatur und Kultur 
zwischen Sedan und Vichy. München 2010; Lars Schneider/Xuan Jing (Hrsg.): Anfänge 
vom Ende. Schreibweisen des Naturalismus in der Romania. Paderborn 2014.

5 Inwieweit eben Länder wie Großbritannien, Frankreich, Portugal und Spanien von der 
Atmosphäre des Niedergangs und der Unsicherheit erfasst wurden, führt Pascal Dethu­
rens: De l’Europe en littérature. Création littéraire et culture européenne au temps de la 
crise de l’esprit (1918–1939). Genf 2002, S. 9–44, aus. Schon die Übertragung von Speng­
lers Untergang des Abendlandes in viele europäische Sprachen zeigt das Interesse an End­
zeitszenarien über Deutschland hinaus an (vgl. ebd., S. 14).

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

285

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(1923),6 reflektiert die aus der Sicht der Autorinnen bedenklichen Zustän­
de in der Gesellschaft im Hinblick auf ihre Überwindung. Im ersten Teil 
des als ›Mystical Play‹ untertitelten Dramas wird eine von Egoismus, Hab­
gier und Brutalität dominierte Nachkriegsgesellschaft porträtiert, die den 
ehemaligen Kombattanten keinerlei Achtung entgegenbringt und sie an 
ihre Ränder drängt, weil sie in ihrer Sichtweise keine sozial relevante 
Funktion mehr erfüllen. Die beiden Kriegsheimkehrer, der einfache Sol­
dat Harry Smith sowie der Hauptmann Manning, haben mit Kriegsende 
ihre militärische Stellung verloren und gehen inzwischen weiblich konno­
tierten Berufen nach: Harry, der infolge einer Kriegsverletzung hinkt, ar­
beitet in einer Spielzeugfabrik, Manning, den seine Frau für einen ande­
ren Mann verlassen hat, vertreibt selbst hergestelltes Seidengewebe. Ähn­
lich wie in O’Caseys The Silver Tassie werden sie den geschlechtsspezifi­
schen Anforderungen an Männlichkeit nicht mehr gerecht: »It’s not a 
work for a man – but we’re not men now, with half our insides and half 
our limbs gone; [...] it’s hard for us young chaps to be broken and useless, 
with no hope left in life.«7 Erwartet hatten die ehemaligen Kombattan­
ten »[a] country for heroes [...] – to build a new world«,8 doch der erhoffte 
Umbruch bleibt aus. Betrachtet man nur diesen ersten Teil, dann ließe 
sich The Unknown Warrior ohne Weiteres neben Texte wie The Silver Tassie 
oder The Conquering Hero stellen. Im zweiten Teil jedoch, der am Armistice 
Day spielt, also am Gedenktag des 11. November, leitet die Erinnerung an 
die Gefallenen des Kriegs die (Re‑)Heroisierung auch der Kriegsheimkeh­
rer ein. Durch die arglosen Worte des achtjährigen Jimmy wird sie mani­
fest und für Harry wie Manning greifbar:

Daddy was a hero. I’m going to be a hero, too. You needn’t be a soldier 
necessarily – I want to be a motor-driver. Mother says it doesn’t matter. People 
are sometimes heroes, and no one knows they are, ’cos some have to die when 
they want to live, but others have to live when they want to die, and she says 
that’s a harder thing.9

6 May Creagh-Henry/Dorothy Marten: The Unknown Warrior. A Mystical Play. London 
1923. The Unknown Warrior wird selbst in der Forschung zur Heimkehrerdramatik nur 
am Rande beachtet.

7 Ebd., S. 5.
8 Ebd., S. 9. Die Formulierung »a country for heroes« spielt möglicherweise an auf das Ver­

sprechen britischer Politiker im Jahre 1918, ein ›Land für Helden‹, »a land fit for heroes«, 
zu schaffen.

9 Ebd., S. 29.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

286

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jimmy entgrenzt das Heroische auf die zivile Sphäre und heroisiert das Er­
dulden einer grausamen und hoffnungslos scheinenden Gegenwart. Man­
ning wiederum reichert diese an Nietzsche und Schopenhauer gemahnen­
de Heroik des Aushaltens und Ertragens mit militärischen Attributen an:

Jimmy (to Harry): You’re a hero, you know, ’cos you’re so badly hurt. We 
must pretend you’re the battalion home from the front.

Manning: No, Jimmy – let’s pretend we’re marching into battle with 
the enemy in sight.

[...]  
Jimmy (to Harry): Then you must forget you’re lame, and pretend you’re an 

A1 man.10

Die Konfrontation mit der unzureichenden Gegenwart, der aussichtslose 
Kampf um Anerkennung, schließlich die Akzeptanz der sozialen Margina­
lisierung und die Erwartung einer besseren Zeit werden in dem Gespräch 
zwischen Jimmy, Harry und Manning einem soldatisch-heroischen Ideal 
angenähert, das im furchtlosen, entschlossenen Marsch in die womöglich 
tödliche Schlacht versinnbildlicht ist. Die für den Ersten Weltkrieg typi­
sche Warteerfahrung wird mit keinem Wort erwähnt, stattdessen wird der 
Kriegseinsatz in der Figurenrede als Kampf Mann gegen Mann idealisiert 
und das in der Weltkriegspropaganda geforderte Aus- und Durchhalten 
hält als heroischer Habitus Einzug in die Zeit danach. Mithilfe zweier 
mystischer Szenen am Ende des ersten und zu Beginn des zweiten Teils 
von The Unknown Warrior wird die Nachkriegserfahrung zudem in ein 
christliches Auferstehungsnarrativ eingebettet und somit wird eine segens­
reiche Zukunft vorausgesagt. Der Text zeigt zunächst die über die desola­
ten Zustände der Gesellschaft verzweifelte Protagonistin Mrs. Thompson, 
bezeichnenderweise an Ostern, beim Lesen der Bibelstelle über die Passi­
on Christi, während derer sie qua Wortwahl die Soldaten Jesus Christus 
annähert. Anschließend erscheint ihr der Unknown Warrior, d.i. der Geist 
der gefallenen und verschollenen Soldaten, zu deren Ehren am 11. No­
vember 1920 ein Grabmal in Westminster Abbey eingerichtet wurde.11 Er 
fordert seine Zuhörerin unter Verweis auf den Leidensweg Christi auf, 
nicht die Hoffnung zu verlieren und fest an die Wiederkunft eines besse­

10 Ebd., S. 30.
11 Vgl. dazu die Ausführungen zum Soldat inconnu in Kap. V.2.2 sowie Oberle/Schubert: 

Unbekannter Soldat.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

287

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ren Zeitalters zu glauben.12 Diese beiden Szenen stilisieren die Leidenser­
fahrung der Ex-Kombattanten in der Christus-Nachfolge und reichern die 
Heroisierung der Heimkehrer mit märtyrerhaften Elementen an. Das Aus­
halten dieser ›Zwischenzeit‹ nach Kriegsende in The Unknown Warrior 
wird so schließlich legitimiert durch die Aussicht auf die Wiederauferste­
hung der Nation und die Rettung der Gesellschaft. Was die Autorinnen 
Creagh-Henry und Marten letztlich von den meisten anderen Verfassern 
der untersuchten Heimkehrerstücke unterscheidet, ist ihr Konservatismus, 
der seinen Ausdruck zuallererst in dem Vertrauen auf eine christliche Er­
lösung findet, nach der eine neue Welt entstehen wird, die alte Werte et­
wa mit Bezug auf Krieg, Religion und Heldentum retabliert.13

Die Denkfigur der »heroische[n] Zeitüberbrückung«14 ist zwar kein 
wesentlicher Bestandteil der Heimkehrerdramatik, findet aber Eingang 
in Theatertexte von anderen konservativen Autoren, die das Weltkriegsge­
schehen sowie damit verbunden die Zeit-, genauer Warteerfahrung des 
Nachkriegs entkonkretisieren, in eine mythische oder historische Vergan­
genheit transponieren15 und auf diese Weise den Attentismus – das Aus­
halten und Erwarten – als adäquate Form der Gegenwartsbewältigung 
installieren. Im Folgenden sollen zwei Beispiele solcher ›Transpositions­
dramen‹ zur Illustration herangezogen werden: zum einen Hugo von 
Hofmannsthals Der Turm als Beispiel eines Geschichtsdramas, das sich 
vor dem Hintergrund eines (gegenwärtigen) Machtvakuums mit Fragen 
der (zukünftigen) Herrschaft auseinandersetzt (Kap. VI.1), zum anderen 
Paul Claudels Le soulier de satin als Beispiel eines mythischen Dramas, 
welches das Warten und Ausharren als heilsgeschichtliches Versprechen 
behandelt (Kap. VI.2). Beide Autoren wählen die Epoche des Barock als 
zeitgeschichtlichen Hintergrund, wobei Hofmannsthal stärker auf den 
Dreißigjährigen Krieg abzielt und Claudel das Eroberungs- und Missionie­

12 Vgl. Creagh-Henry/Marten: The Unknown Warrior, S. 26f.
13 Zum Verhältnis von passion play und Konservatismus bei Creagh-Henry vgl. auch die 

knappen Hinweise bei Katherine Brown Downey: Perverse Midrash. Oscar Wilde, An-
dré Gide, and Censorship of Biblical Drama. New York/London 2004, S. 146, sowie 
John R. Elliott: Playing God: Medieval Mysteries on the Modern Stage. Toronto u.a. 
1989, S. 54.

14 Detering: Heroischer Fatalismus, S. 330.
15 Den Weltkrieg in ein mythisches Gewand zu kleiden, war durchaus nicht unüblich. 

Prominentester Vertreter dieser Tendenz ist wohl Jean Giraudoux, der den Krieg in die 
antiken und biblischen Mythen um den Trojanischen Krieg (La guerre de Troie n’aura 
pas lieu, 1935) und die Belagerung Betulias (Judith, 1931) transponierte.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

288

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rungsprojekt Spaniens im Siglo de Oro adressiert.16 Im Anschluss wird der 
heroische Attentismus als Strategie der Gegenwartsbewältigung in den 
zeithistorischen Kontext eingebettet und die beiden Werke von Hof­
mannsthal und Claudel werden mit weiteren Dramen, die alternative Pro­
gramme aufzeigen, abgeglichen (Kap. VI.3).

Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)*

Der Turm als politisches Drama

Befasst man sich mit Hugo von Hofmannsthals Der Turm, stellt sich zu­
allererst die Frage, welche Version der Analyse zugrunde zu legen ist. 
Nahezu drei Jahrzehnte arbeitete Hofmannsthal an seinem Turm-Projekt 
und hinterließ mehrere publizierte Fassungen, dazu zahllose Varianten.17 

Selbst wenn man seine von 1901 bis 1910 dauernde Auseinandersetzung 
mit dem Prätext, dem spanischen Barockdrama La vida es sueño von Pedro 
Calderón de la Barca (1635),18 außer Acht lässt und nur die Versionen 
berücksichtigt, die nach langjähriger Unterbrechung im Zuge des Ersten 
Weltkriegs entstanden, so sind immer noch zwei konzeptuell durchaus 
unterschiedliche Fassungen einzubeziehen: zum einen die Buchausgabe 

VI.1.

VI.1.1.

16 Mit der Verortung des Geschehens im 17. Jahrhundert treffen die Autoren den Zeit­
geist, standen literarische Auseinandersetzungen mit dieser historischen Epoche seit 
1918 hoch im Kurs (vgl. dazu den Sammelband von Fabian Lampart/Dieter Martin/
Christoph Schmitt-Maaß [Hrsg.]: Der Zweite Dreißigjährige Krieg. Baden-Baden 2019).

* Das Kapitel erscheint in einer veränderten Fassung als Aufsatz unter demselben Titel in: 
Stefan Neuhaus/Nicole Mattern (Hrsg.): Warten. Konstruktionen von langer und kur­
zer Dauer in der Literatur. Würzburg 2022, S. 107–123.

17 Die Textgenese ist durch die jeweiligen Herausgeber sorgfältig dokumentiert im Kom­
mentar der Kritischen Ausgaben (Sämtliche Werke XV: Dramen 13. Hrsg. von Chris­
toph Michel und Michael Müller. Frankfurt a.M. 1989, S. 157–168; XVI.1: Dramen 14.1. 
Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 1990, S. 231–258; XVI.2: Dramen 14.2. 
Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 2000, S. 143–177).

18 Hofmannsthal arbeitete mit dem spanischen Original sowie mit der Übertragung von 
Johann Diederich Gries (1815), die in Akteinteilung, Versmaß (vierfüßig gereimte 
Trochäen) und Gehalt weitestgehend der spanischen Vorlage entspricht. Nachdem Hof­
mannsthal seine Umgestaltung von La vida es sueño bis 1910 nicht zu einem Abschluss 
bringen konnte, ließ er die Arbeit vorerst ruhen. Seine Bearbeitung wurde nur fragmen­
tarisch veröffentlicht: ab 1907 auszugsweise unter dem Titel Der Gefangene / Fragment 
in der Berliner Zeitung Der Tag, im Frühjahr 1910 anlässlich der Wiederaufnahme 
der calderónschen Tragödie am Burgtheater unter dem Titel Das Leben ein Traum / 
Fragmente einer freien Bearbeitung in der Pfingstbeilage des Wiener Blatts Die Zeit.

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

289

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von 1925, die von der Forschung üblicherweise als ›Kinderkönigfassung‹ 
bezeichnet wird und die eine Straffung zweier 1923 und 1925 erschie­
nener Teildrucke darstellt;19 zum anderen die 1927 veröffentlichte und 
ein Jahr später in München, Würzburg und Hamburg uraufgeführte ›Büh­
nenfassung‹.20 Dabei darf die Bühnenfassung nicht als Verbesserung der 
Kinderkönigfassung missverstanden werden. Vielmehr müssen beide Fas­
sungen als gleichberechtigte Alternativen anerkannt und differenziert ana­
lysiert werden, wie der Dichter in einem Brief an Max Rychner im März 
1927 erklärt: »Die neue für die Bühne bestimmte Fassung des ›Turms‹ 
ist nun abgeschlossen – ohne dass ich die frühere darum verwerfe.«21 

Zugleich konzediert Hofmannsthal an anderer Stelle: »In der zweiten tritt 
vielleicht der actuell politische Gehalt stärker hervor«.22

Während sich die frühe Bearbeitung in Trochäen formal und inhaltlich 
noch stark am spanischen Original orientiert und das barocke Motiv vom 
Leben als Traum, von der Scheinhaftigkeit alles irdischen Seins unter 
Zuhilfenahme von Josef Breuers und Sigmund Freuds Hysterie-Studien 
(1895) sowie Théodule Ribots Les maladies de la personnalité (1885) mit 
einer psychologischen Lesart verbindet, emanzipieren sich die beiden 

19 Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Zweite Fassung. 
In: Sämtliche Werke XVI.2: Dramen 14.2. Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 
2000, S. 7–123. Im Folgenden als Turm I zitiert. 1923 publizierte Hofmannsthal die ers­
ten beiden Aufzüge in den Neuen Deutschen Beiträgen, 1925 folgten an gleicher Stelle die 
letzten drei. In der kritischen Ausgabe werden die Teildrucke als erste Fassung geführt: 
ders.: Der Turm. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Erste Fassung. In: Sämtliche Werke 
XVI.1: Dramen 14.1. Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 1990, S. 5–139. Da die 
Änderungen nur dramaturgischer Art sind und den konzeptuellen Kern nicht berühren 
(vgl. Klaus von Schilling: Abschied vom Trauerspiel. Kunsttheoretische Überlegungen 
zu Hofmannsthal. Würzburg 2018, S. 235), werden hier beide Versionen als zwei Vari­
anten derselben Fassung betrachtet; zugrunde gelegt wird der Buchdruck, da er von 
Hofmannsthal als Verbesserung gegenüber den Teildrucken gewertet wurde (vgl. Ka­
tharina Meiser: Fliehendes Begreifen. Hugo von Hofmannsthals Auseinandersetzung 
mit der Moderne. Heidelberg 2014, S. 325).

20 Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel. Dritte Fassung. In: Sämtliche Wer­
ke XVI.2, S. 125–220. Im Folgenden als Turm II zitiert. Nach der Publikation arbeitete 
Hofmannsthal abermals Änderungen in sein Drama ein. Da auch diese Ergänzungen 
dramaturgischer Art sind (vgl. Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 235), werden sie 
ebenfalls nicht als eigenständige Fassung behandelt.

21 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Max Rychner vom 22. März 1927. In: Hugo von 
Hofmannsthal: Briefwechsel mit Max Rychner, mit Samuel und Hedwig Fischer, Oscar 
Bie und Moritz Heimann. Frankfurt a.M. 1973, S. 23.

22 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Josef Redlich vom 8. November 1926. In: Hugo 
von Hofmannsthal/Josef Redlich: Briefwechsel. Hrsg. von Helga Fußgänger. Frankfurt 
a.M. 1971, S. 76f., hier S. 76.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

290

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachkriegsfassungen zunehmend vom Prätext. Die trochäischen Verse 
überführt Hofmannsthal in Prosa, den Stoff verengt er und reichert ihn 
mit zeitgeschichtlichen Bezügen auf die Niederlage im Weltkrieg, den 
Zerfall der österreichisch-ungarischen Monarchie und die politischen und 
sozialen Umwälzungen an. Das Leben ein Traum war unter dem Titel Der 
Turm letzten Endes ein Drama über politische Legitimität geworden. So 
verwundert es nicht, dass die Frage nach der Legitimation von Macht und 
Herrschaft im Mittelpunkt der jüngeren Turm-Forschung steht.23 Insbe­
sondere die intertextuellen Bezugnahmen auf Max Webers Herrschaftsso­
ziologie und Carl Schmitts Souveränitäts- und Rechtsphilosophie wurden 
akribisch aufgearbeitet.24 Unzureichend gewürdigt wurde, dass Der Turm 
nicht nur verschiedene Formen der Herrschaft dekliniert, sondern auch 
ein ganz spezifisches Zeitgefühl artikuliert. Im Folgenden wird dieses 
Zeitgefühl, das in beiden Fassungen von 1925 und 1927 identisch ist, 
umrissen (VI.1.2) und die Haltung der Figuren wird mit Blick auf den 
Attentismus konturiert (VI.1.3). Anschließend wird Sigismunds Rolle im 
dargestellten historischen Geschehen, das sich in beiden Fassungen unter­
scheidet, beleuchtet (VI.1.4), um so Rückschlüsse auf die Bewertung des 
Attentismus zu ziehen (VI.1.5). Abschließend wird der Turm in die zeit­

23 Susanne Götz: Bettler des Wortes. Irritationen des Dramatischen bei Sorge, Hofmanns­
thal und Horváth. Frankfurt a.M. u.a. 1998; Uwe Hebekus: Ästhetische Ermächtigung. 
Zum politischen Ort der Literatur im Zeitraum der Klassischen Moderne. München 
2009; Roland Innerhofer: »Der Turm« im Kontext der zeitgenössischen österreichischen 
Dramatik. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 269–288; Meiser: Fliehendes Begreifen; Ute 
Nicolaus: Souverän und Märtyrer. Hugo von Hofmannsthals späte Trauerspieldichtung 
vor dem Hintergrund seiner politischen und ästhetischen Reflexionen. Würzburg 2004.

24 Zu Max Weber: Stefan Breuer: Peripetien der Herrschaft. Hugo von Hofmannsthals 
»Der Turm« und Max Weber. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 289–307; Alexander Mi­
onskowski: Souveränität als Mythos. Hugo von Hofmannsthals Poetologie des Politi­
schen und die Inszenierung moderner Herrschaftsformen in seinem Trauerspiel Der 
Turm (1924/25/26). Wien u.a. 2015. – Zu Carl Schmitt: Mionskowski: Souveränität 
als Mythos; Marcus Twellmann: Das Drama der Souveränität. Hugo von Hofmannsthal 
und Carl Schmitt. München 2004. – Die Hofmannsthal-Forschung sieht ihre Aufgabe 
insbesondere darin, das nahezu undurchdringliche Netz an intertextuellen Bezügen im 
Turm zu entschlüsseln, u.a. zu literarischen Quellen wie Friedrich Hölderlins Empe-
dokles (Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 389–415) oder Dramen Paul Claudels ge­
rade im Hinblick auf Fragen des Zusammenbruchs einer alten und der Begründung 
einer neuen Ordnung (Marie Wokalek: Hofmannsthals Turm und Paul Claudel. In: 
Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 
92 [2018] 1, S. 63–87), zu kunsttheoretischen Arbeiten, allen voran Walter Benjamins
Ursprung des deutschen Trauerspiels (Mionskowski: Souveränität als Mythos; Yoriko Saku­
rai: Mythos und Gewalt. Über Hugo von Hofmannsthals Trauerspiel »Der Turm«. 
Frankfurt a.M. u.a. 1988), oder zur Psychoanalyse (Bergengruen: Mystik der Nerven).

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

291

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geschichtlichen Bezüge des Ersten Weltkriegs sowie der Ersten Republik 
Österreich eingebettet (VI.1.6).

Zeit des Dazwischen

Ausgangspunkt und Handlungsmotor beider Turm-Fassungen, die Hof­
mannsthal von Calderóns La vida es sueño übernahm, ist eine Prophezei­
ung, der zufolge der Königssohn Sigismund seinen Vater Basilius vom 
Thron stürzen werde. Aus Angst vor dem Machtverlust hatte der König 
seinen Sohn nach dessen Geburt zunächst in die Obhut von Pflegeeltern 
gegeben und später, mit vierzehn Jahren, unter der Aufsicht des Kerker­
meisters Julian in einen entlegenen Turm gesperrt, die vergangenen vier 
Jahre unter verschärften Bedingungen. Bei Beginn der Dramenhandlung 
ist Sigismund etwa zwanzig Jahre alt und lebt zeit seines Lebens in Gefan­
genschaft.25 Da sich das zunehmend verelendete Königreich in offenem 
Aufruhr befindet und revoltierende Massen die Monarchie bedrohen, 
die dynastische Nachfolge zudem nicht gesichert ist, lässt sich Basilius 
von Julian zu einer Probe überreden: Man solle Sigismund in den Pa­
last überführen und ihm seine wahre Herkunft enthüllen, um den Wahr­
heitsgehalt der Prophezeiung zu prüfen. Basilius hofft, Sigismund möge 
sich seiner königlichen wie väterlichen Gewalt unterwerfen und sich mit 
ihm versöhnen, sodass sie beide gemeinsam das Herrscherhaus bewahren 
könnten. Die Probe im dritten Akt scheitert, weil Sigismund mit dem zu­
dringlichen Vater nicht umzugehen weiß und gewalttätig gegen ihn wird. 
Dieser hatte von ihm gefordert, Julian, den er für den Verantwortlichen 
des Aufruhrs hält, als Verräter zu bestrafen.

Insgesamt zeichnen die ersten drei der fünf Aufzüge, die – von eini­
gen wenigen Änderungen dramaturgischer Art abgesehen – in beiden 
Turm-Fassungen gleich verlaufen, das Bild eines aus den Fugen geratenen 
Königreichs, in welchem verschiedene Parteien um die Herrschaft ringen: 
König Basilius auf der einen Seite, der seine Macht um jeden Preis zurück­
zuerlangen versucht, der Kerkermeister Julian wie auch der Gefreite und 
Rebell Olivier auf der anderen, die den königlichen Ansehensverlust für 
sich nutzen und selbst die Herrschaft übernehmen wollen. Der König 

VI.1.2.

25 Der Text widerspricht sich mit Bezug auf Sigismunds Alter und schwankt zwischen 
neunzehn und 22 Jahren (vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 17, 34, 48, 50 und 61 bzw. 
ders.: Turm II, S. 134, 148, 159 und 168).

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

292

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheint seinen Anspruch auf Herrschaft verspielt und seine Souveränität 
verloren zu haben, weil er das Land durch einen ›aus Eitelkeit geführten 
Krieg‹26 ins Elend gestürzt hat. Armut, Hunger, Seuchen und Inflation, 
aber auch Kriminalität, Fahnenflucht innerhalb des königlichen Heeres 
und Aufstände zeigen den Verfall des zerrütteten Reichs wie auch den 
Vertrauensverlust in die Monarchie an. Aus dem Bankrott der alten, 
monarchischen Ordnung erwächst im Turm jedoch nicht umstandslos 
ein neues Herrschaftssystem. Vielmehr markiert die Auflösung der Dynas­
tie eine Phase des Übergangs, eine Zeit des Dazwischen, wie auch die 
Handlungszeit andeutet. So spielen Dramenanfang und Dramenende in 
der Abenddämmerung bzw. bei Morgengrauen, also an der Schwelle zwi­
schen Tag und Nacht.27 Der hobbessche Ausspruch »bellum omnium con­
tra omnes«, im Text umformuliert zu »Alle gehen gegen alle«,28 bekundet 
das Fehlen jeglicher rechtlicher, politischer oder sozialer Ordnung. In 
diesem Sinne beschwören die ersten beiden Aufzüge eine erwartungsvolle, 
prophetische Stimmung. Unheilschwangere Zeichen aus dem Volksglau­
ben wie ein »dreibeiniger Has«, ein »hageres Schwein« oder ein »glühäugi­
ges Kalb«,29 alt- wie neutestamentarische Endzeitszenarien wie der Mythos 
von der Vernichtung Babylons30 und Oliviers Anspielungen auf eine be­
vorstehende Revolte in I,1 schaffen eine bedrohliche Atmosphäre und 
kündigen den Umsturz aller Verhältnisse an. Zugleich antizipiert der Text 
die Ankunft eines Erlösers, der vom Volk der ›Armeleut-König‹ genannt 
wird. Schon in der ersten Szene des ersten Akts spricht ein Stelzbeiniger 
folgende Worte, die der Offenbarung des Johannes (Joh 19,11–16) ent­
lehnt sind: »Sie werden ihn hervorziehen, und das Unterste wird zuoberst 
kommen, und dieser wird der Armeleut-König sein und auf einem weis­
sen Pferd reiten und vor ihm wird Schwert und Wage getragen werden.«31 

26 Vgl. ders.: Turm I, S. 43 bzw. ders.: Turm II, S. 155.
27 Vgl. dazu auch Götz: Bettler des Wortes, S. 97.
28 Hofmannsthal: Turm I, S. 11, ähnlich S. 90 (»Es geht jeder gegen jeden«) bzw. ders.: 

Turm II, S. 130.
29 Ders.: Turm I, S. 11 bzw. ders.: Turm II, S. 130.
30 Vgl. die lateinischen Bibelstellen aus dem Buch Jeremia im Gesang der Mönche (ders.: 

Turm I, S. 39f. und 47 bzw. ders.: Turm II, S. 153 und 158); außerdem die Anzeichen 
einer bevorstehenden Apokalypse in Basilius’ Paraphrase der Prophezeiung, die auf 
Matth. 24,6ff. und Luk. 21,10ff. alludiert (vgl. ders.: Turm I, S. 38f. bzw. ders.: Turm II, 
S. 152); vgl. dazu auch den Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 502f.).

31 Hofmannsthal: Turm I, S. 12; leicht variiert in der späteren Fassung: »Sie werden ihn 
hervorziehen, und das Unterste wird zu oberst kommen, und dieser wird der Armeleu­
te-König sein und auf einem weißen Pferde reiten. [...] In den feuchten Bergen wird von 

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

293

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Volk im Turm ist von messianischer Hoffnung beseelt und harrt in 
prophetischer Erwartung auf seinen Retter, dem es obliegt, ein neues Zeit­
alter zu begründen.32

Attentistische Konfigurationen

Ganz augenscheinlich drückt sich in dem auf Erfüllung harrenden Volk 
eine spezifische Variante des Wartens aus. Doch auch darüber hinaus 
werden im Turm verschiedene Spielarten des Wartens durchdekliniert 
und auf einzelne Figuren projiziert. König Basilius erwartet angstvoll die 
Erfüllung der Prophezeiung, auch wenn er sich ihr durch die Inhaftierung 
seines Sohns zu entziehen sucht. In seinem unbeirrten Glaube an die 
Weissagung erklärt er alle Geschehnisse im Reich als schicksalhaft, ohne 
die Schuld am Verfall der Dynastie bei sich zu suchen. Er versteht sich 
als unschuldiges Werkzeug des Schicksals,33 was ihm jede Entschluss- und 
Handlungsfähigkeit raubt.34 So macht er sich abhängig von seinen Ratge­

VI.1.3.

ihm ein Reich gegründet werden« (ders.: Turm II, S. 131); vgl. dazu den Kommentar in 
der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 497). Eine vergleichbare Stelle, die Hofmannsthal als 
Vorlage gedient haben könnte, findet sich in Franz Grillparzers Tragödie Ein Bruder­
zwist in Habsburg (1848/1872), welche Hofmannsthal als die »bedeutendste historisch-
politische Tragödie der Deutschen« einstufte (Hugo von Hofmannsthal: Zur Krisis des 
Burgtheaters. In: Sämtliche Werke XXXIV: Reden und Aufsätze 3: 1910–1919. Hrsg. 
von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und Klaus-Dieter Krabiel. Frankfurt a.M. 2011, 
S. 214–221, hier S. 217). Am Ende des letzten Akts tauschen Ferdinand und Wallenstein 
folgende Worte im Hinblick auf den Aufstand der böhmischen Stände aus: »Wallen­
stein. [...] Allein im Land bedarf es unsre Sorge, / Da is das Unterste zuoberst, Herr. 
Ferdinand. Vielleicht das Oberste zuunterst bald.« (Franz Grillparzer: Ein Bruderzwist 
in Habsburg. Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: Sämtliche Werke. Ausgewählte Briefe, 
Gespräche, Berichte II: Dramen 2 – Jugenddramen – Dramatische Fragmente und Plä­
ne. Hrsg. von Peter Frank und Karl Pörnbacher. München 1961, S. 345–448, hier S. 441)

32 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 82f.: »Sie liegen zu Tausenden vor den Kirchen und be­
ten für einen Bettlerkönig, einen namenlosen Knaben, der ihr Führer sein und in Ket­
ten ein neues Reich heranbringen soll.« bzw. ders.: Turm II, S. 182: »Sie liegen, höre 
ich, in den Kirchen und beten um einen neuen König, einen unschuldigen Knaben, der 
in Ketten ein neues Reich heranbringen wird.«

33 Vgl. ders.: Turm I, S. 71 bzw. ders.: Turm II, S. 176. Ausführlicher Meiser: Fliehendes 
Begreifen, S. 330–334.

34 Das unterstreicht etwa die Parallele zu Rudolf II. – Basilius nennt Kaiser Karl V. seinen 
Großonkel (vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 67 bzw. ders.: Turm II, S. 173); vgl. dazu den 
Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 510f.) –, der zu entschiedenem Han­
deln unfähig war, die Krise des Reichs nicht abwenden konnte und sich der Astrologie 
ergab. Auch hier könnte von einem Einfluss Grillparzers ausgegangen werden, der Ru­
dolf II. in Ein Bruderzwist in Habsburg als willensschwachen, passiven Herrscher zeich­

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

294

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bern, denen er die Entscheidungen und damit die Verantwortung über­
trägt. Der Großalmosenier wiederum, Bruder Ignatius, hat sich ins Kloster 
geflüchtet, noch bevor die Dynastie untergeht und er seinen Einfluss als 
säkularer Berater einbüßt. Er übt sich dort in weltabgewandter Askese und 
erachtet das Diesseits wegen der seiner Ansicht nach ›gottlosen‹ Orientie­
rung der Menschen an materiellen Gütern für nichtig und scheinhaft. 
Sein angeblicher Weltekel erweist sich jedoch als Herrschaftsstrategie vor 
dem Hintergrund des drohenden Machtverlusts.35 Während Basilius in 
Angst vor der Weissagung lebt und der Großalmosenier sich aus dem 
weltlichen Geschäft zurückzieht, lauert Julian auf den richtigen Moment 
zur Ausführung seines Plans. Er will aus seinem Zögling Sigismund eine 
neue Führerpersönlichkeit schaffen – er imaginiert sich gar als »zweite[n] 
Schöpfergott«36 –, die den von ihm angezettelten Aufruhr beruhigen soll, 
um sich so das Vertrauen des Volks zu erobern und eine neue Ordnung 
zu begründen. Heimlich konspiriert er im Hintergrund, bis er im ersten 
Akt vom Tod des königlichen Neffen erfährt, seine Chance wittert und 
die Probe vorschlägt. Im Gegensatz zu dem regierungsunfähigen Basilius 
wird Julian von Beginn an als ein Mann der Tat charakterisiert, wie etwa 
in seiner Aussage »[d]urch Taten ist die Welt bedingt« oder in der figura 
etymologica »Taten tun« anklingt.37 Sein Warten ist nicht wie bei Basilius 
die Folge von Entschlusslosigkeit, sondern das Ergebnis vorausschauender 

net. Seine Handlungsunfähigkeit ist dort jedoch auf seine »Einsicht in die moralische 
Fragwürdigkeit politischer Aktivität« zurückzuführen (Helmut Bachmeier: Grillparzer, 
Franz – Ein Bruderzwist im Hause Habsburg. In: Munzinger Online/Kindlers Literatur 
Lexikon in 18 Bänden. 3., völlig neu bearb. Aufl., 2009, http://www.munzinger.de.ezpro
xy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120).

35 Vgl. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 338–340. Wie sie herausstellt, gibt ihm seine 
»Selbstinszenierung als Untergangsprophet und Almosenverteiler, dem die Mönchsbrü­
der ergeben sind, [...] eine letzte Möglichkeit, die Welt noch zu beherrschen.« (Ebd., 
S. 340)

36 Ebd., S. 351. Das geht aus folgenden Textstellen hervor: »Ich habe durchgegriffen bis 
ans Ende, die Erde selber habe ich wachgekitzelt und was in ihr wohnt, was aus ihr ge­
boren ist, den Bauer, den Kloß aus Erde, den fürchterlich starken – ich habe ihm Atem 
eingeblasen« (Hofmannsthal: Turm I, S. 85) bzw. »Ich habe durchgegriffen bis ans En­
de, die Erde selber habe ich wachgekitzelt und was in ihr wohnt, dem Bauer, dem Kloß 
aus Erde, dem fürchterlich starken – ich habe ihm Atem eingeblasen« (ders.: Turm II, 
S. 202). Die beiden Belege verweisen auf 1 Mose 2,7: »Und Gott der HERR machte den 
Menschen aus einem Erdenkloß, und blies ihm ein den lebendigen Odem in seine Na­
se. Und also ward der Mensch eine lebendige Seele«; vgl. den Kommentar in der Kriti­
schen Ausgabe (XVI.2, S. 514).

37 Hofmannsthal: Turm I, S. 57 und 87 bzw. ders.: Turm II, S. 165 und 202; vgl. dazu aus­
führlicher Götz: Bettler des Wortes, S. 113f.

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

295

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120


Planung. Im Dramenverlauf geben beide Figuren ihre Wartehaltung in­
des auf und nehmen ihr Schicksal selbst in die Hand – Julian, indem 
er Sigismund als möglichen Herrscher ins Spiel bringt, Basilius, indem 
er die Versöhnung mit seinem Sohn sucht. Beide Vorhaben enden aller­
dings fatal: In der Kinderkönigfassung fällt Basilius im Bürgerkrieg, in 
der Bühnenfassung wird er von den Schergen Oliviers gemordet; Julian 
wird in beiden Fassungen im Chaos des Aufruhrs von den Rebellen, die 
inzwischen Olivier gehorchen, getötet.

Während Basilius und Julian versuchen, die Herrschaftsgeschichte zu 
ihren Gunsten zu beeinflussen, und sich – wie Alexander Honold treffend 
formuliert – die »Kräfte sozialen Aufruhrs bündeln«, sich ein Gewitter zu­
sammenbraut, »verharrt Sigismund«, der im Zentrum beider Herrschafts­
ambitionen steht wie auch das Objekt der messianischen Erwartung des 
Volks ist, noch »in Stillstand«, »[w]ie das Auge eines Wirbelsturms«.38 

Eingesperrt im Turm fristet er ein tatenloses Leben und ist von allen 
weltlich-politischen Angelegenheiten des Königreichs getrennt.39 Selbst 
in der Konfrontation mit seinen drei Gegenspielern Basilius, Julian und 
Olivier verschließt sich Sigismund hartnäckig ihren Plänen, widersteht 
ihren Verlockungen zu Macht und Tat und verweigert sich. Im zweiten 
Akt will er den Schlaftrunk von Julian nicht annehmen, weil er fürchtet, 
es sei Gift, im dritten Akt will er sich von der Wortgewalt seines Vaters 
nicht zur Rache an Julian verführen lassen und nach der Probe will er sich 
weder von Julian noch von Olivier als Führerfigur instrumentalisieren las­
sen. Während sich Sigismund bis zur Probe nur verzweifelt wehren kann 
– bei Basilius kann er seiner Verweigerung nur mit physischer Gewalt 
Ausdruck verschaffen – und nicht erfolgreich ist – den Schlaftrunk trinkt 
er nach Julians Drohungen doch –, gewinnt er nach der Probe an Souve­
ränität wie auch an Willens- und Druchsetzungsstärke. Trotzig erklärt er 
gegenüber Julian: »Ich verstehe was du willst, aber ich will nicht«, in der 
Kinderkönigfassung noch ergänzt durch: »Ich stehe fest und du bringst 
mich nicht von der Stelle. Ich habe mit deinen Anstalten nichts zu schaf­

38 Alexander Honold: »Der Turm« und der Krieg. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 229–251, 
hier S. 246. Die Idee zur Wirbelsturm-Metapher gibt der Arzt, der Sigismunds Zukunft 
vorausahnt: »An der Stelle, wo dieses Leben aus den Wurzeln gerissen wird, entsteht ein 
Wirbel, der uns alle mit sich reißt.« (Hofmannsthal: Turm I, S. 22 bzw. ders.: Turm II, 
S. 138)

39 Wegen seiner Abgeschlossenheit von der Welt wird Sigismunds Dasein in der For­
schung gelegentlich als »Präexistenz« gedeutet (vgl. z.B. Meiser: Fliehendes Begreifen, 
S. 355f.; Nicolaus: Souverän und Märtyrer, S. 171–175).

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

296

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fen«;40 zu Olivier sagt er: »Du hast mich nicht. Denn ich bin für mich.«41 

Sigismunds Entwicklung von dem unsicheren, scheuen Gefangenen hin 
zu einem autarken Individuum lässt sich erklären durch die gescheiterte 
Probe, die in ihm eine Distanz geschaffen hat zur äußeren Welt und ihn 
auf seine Innerlichkeit als die wahre Wirklichkeit zurückwirft. Sigismund 
scheint nun gefestigt und gefeit gegen die Bedrohungen des Außen. We­
der Julian noch Olivier reichen an ihn heran und müssen vor seiner 
Standhaftigkeit kapitulieren.42 Ihre Versuche, eine neue Herrschaft zu eta­
blieren, scheitern daran, dass sich Sigismund als der Auserwählte dem po­
litischen Geschäft wiederholt entzieht und stattdessen selbstbestimmt auf 
seine Stunde wartet, die er in seiner Aussage »Wenn ich aber sagen werde: 
ich will! dann sollst du sehen, wie herrlich ich aus diesem Turm hinausge­
he«43 vorwegnimmt.

Sigismund, Agens der Geschichte? Oder: Die Unentrinnbarkeit der Historie

Im vierten Akt der Kinderkönigfassung bzw. im fünften Akt der Bühnen­
fassung gibt Sigismund diese als attentistisch zu klassifizierende Haltung 
auf – jedoch mit divergierenden Folgen. Während er sich in der Kinder­
königfassung als König verpflichten lässt, zehn Jahre lang, die den Akt­
wechsel zwischen viertem und fünftem markieren, an der Spitze eines 
Heeres steht, einen siegreichen Krieg gegen die königlichen Truppen und 
gegen die Rebellen unter Olivier führt und nach seinem Tod von einem 
utopisch entrückten Kinderkönig abgelöst wird, der eine gewaltfreie Herr­
schaft verspricht,44 wird er in der Bühnenfassung, als er eine Ansprache 
an das Volk richten will, hinterhältig erschossen und durch einen Doppel­
gänger ersetzt, dessen sich Olivier wie einer Marionette bedienen kann. 
Die Aufgabe des Attentismus leitet in der Kinderkönigfassung somit ein 

VI.1.4.

40 Hofmannsthal: Turm I, S. 87 bzw. ders.: Turm II, S. 203.
41 Ders.: Turm I, S. 96 bzw. ders.: Turm II, S. 216.
42 In diesem Sinne bezeichnet Götz: Bettler des Wortes, S. 114, Sigismund als ›insistieren­

des Prinzip‹.
43 Hofmannsthal: Turm I, S. 91 bzw. leicht abgewandelt in der Bühnenfassung: »Sondern 

ich will nicht. Wenn ich aber sagen werde: ich will, dann sollst du sehen, wie herrlich 
ich aus diesem Haus hinausgehe.« (Ders.: Turm II, S. 216)

44 Zum Kinderkönig als »Garant[] eines neuen Friedensreiches« vgl. Nicolaus: Souverän 
und Märtyrer, S. 205. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 368, sieht in der Figur des Kinder­
königs ein Symptom »chiliastischer Prophetien im Intellektuellendiskurs der zwanziger 
Jahre« (s. Kap. VI.3.1).

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

297

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chiliastisches Ende ein, wohingegen in der Bühnenfassung lediglich die 
Gewaltherrschaft Oliviers in Aussicht gestellt wird.45

Aufschlussreich für die Bewertung des Attentismus ist die Rolle, die 
Sigismund im dargestellten historischen Geschehen letztlich zukommt. In 
beiden Fassungen überhöht ihn das Volk zur messianischen Christusfigur, 
etwa wenn es ihn in biblischem Tenor anfleht: »Bleibe bei uns! harre aus 
bei uns!«46 Durch die Pfingst­ und Ostersymbolik, welche die Übergabe 
der Herrschaftsinsignien von Sigismund zum Kinderkönig begleitet,47 bet­
tet die Kinderkönigfassung das Dramenende zudem in ein christliches 
Auferstehungsnarrativ ein. Sigismund wird dabei die Funktion eines 
»Zwischenkönigs«48 zugesprochen, dem es aufgetragen war, das Volk in 
der Übergangszeit zwischen dem Zusammenbruch der alten Herrschaft 
und der Begründung einer neuen Ordnung zu leiten und zu begleiten. In 
beiden Fassungen wird Sigismunds Stilisierung zum Erlöser allerdings in 
Zweifel gezogen, wie an seiner angedeuteten, letztlich aber unterminier­
ten Verwandlung in einen Märtyrer, der sein Leben aus Überzeugung gibt 
und dadurch das Friedensreich garantiert, demonstriert werden kann. So 
geht ihm selbst in der Kinderkönigfassung ein religiöses oder auch anders 
geartetes Sendungsbewusstsein ab. Seine Funktion als »Zwischenkönig« 
erkennt er erst, als der Kinderkönig ihm diese offenbart. Außerdem geht 
die Initiative weniger von ihm selbst als vielmehr vom Volk aus, das 
ihn regelrecht herbeizwingt. Sigismund wird, so Hofmannsthal in einer 
Notiz, zum »Führer [...] ohne es zu wollen«.49 Er geht ergo nicht als 
Stifter einer neuen Ordnung vorweg, sondern bedient die Erwartungen 
des Volks,50 die sein Handeln vordergründig legitimieren. Sigismunds Er­

45 Diese »Abkehr von der Eschatologie« (Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trau­
erspiels. In: Gesammelte Schriften I.1. Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und 
Gershom Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Frank­
furt a.M. 1974, S. 203–430, hier S. 260) ist der Lektüre von Walter Benjamins Studie 
über den Ursprung des deutschen Trauerspiels geschuldet (vgl. Sakurai: Mythos und Ge­
walt, S. 113). Benjamins Text lag Hofmannsthal als Schreibmaschinenkopie vor der 
Erstveröffentlichung 1928 vor.

46 Hofmannsthal: Turm I, S. 99f. bzw. ders.: Turm II, S. 211f. Die Anrufungen erinnern an 
die Bitte der Emmaus-Jünger an den auferstandenen Christus (Luk 24,29); vgl. dazu den 
Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 518). Zu weiteren Christus-Parallelen 
vgl. Jakob Laubach: Hugo von Hofmannsthals Turm-Dichtungen. Kempten 1954, 
S. 91f.

47 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 120–122.
48 Ebd., S. 122.
49 N 272. In: Hofmannsthal: Sämtliche Werke XVI.1, S. 465.
50 Vgl. Breuer: Peripetien der Herrschaft, S. 300.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

298

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


klärungen an das Volk, die überhaupt erst im Zuge seiner Inthronisierung 
entstehen, bleiben vage und weisen lediglich auf die Begründung eines 
Neuen hin, ohne dieses zu konkretisieren.51 Sigismund ist weiterhin nicht 
in der Lage, seine Versprechen einzulösen, und er reicht die Mission an 
den Kinderkönig weiter.52 Diesem bereitet er mithin nur unabsichtlich 
den Weg, mehr noch: Er gefährdet dessen Kommen beinahe, bedenkt 
man seine feindselige Reaktion gegenüber den ›Grünen‹, wie die Kinder 
unter dessen Herrschaft genannt werden, im fünften Aufzug.53 Darüber 
hinaus nimmt Sigismund den eigenen Tod nicht bewusst in Kauf. Zuge­
spitzt könnte man sagen, er hat ihn nicht vor Augen und hält sich für 
unverwundbar. Als er die Zigeunerin empfängt, glaubt er sein Leben 
nicht in Gefahr. Er opfert sich demnach nicht bewusst, sondern wird 
zum passiven, getäuschten Opfer einer ins Phantasmagorische gesteigerten 
Intrige. Noch im Moment des Tods wehrt sich Sigismund gegen das 
Sterben und sehnt sich in die Position des Führers und Begründers einer 
neuen Ordnung zurück, für die er sein Leben nicht lassen will.54 Während 
so bereits die Kinderkönigfassung Sigismunds Rolle in der Vorbereitung 
des Friedensreichs schmälert, ist dessen Agency in der Bühnenfassung, 
wo Hofmannsthal auf die chiliastische Utopie verzichtet, noch enger be­
schränkt.55 Seinen Führungsansprüchen wird er nicht gerecht, weil Oli­
vier ihn umgehend töten lässt. Sein Hintreten ans Fenster, wo er eine 
Ansprache an das Volk richten will, ist nicht motiviert, sein Sendungsbe­
wusstsein auch hier fraglich. Insgesamt zeitigt sein Tun keine Folgen, 
da Olivier die Macht an sich reißt. Somit kann Sigismunds Tod, den er 
ebenso wenig wie in der früheren Fassung erwartet, nicht mit Sinn über­
schrieben werden.56 Deutlicher noch als in der Kinderkönigfassung ist er 
ein blindes Opfer der gewaltsamen Umstände.57 Entgegen Hofmannsthals

51 Vgl. z.B. Hofmannsthal: Turm I, S. 99f. und 116f.
52 Vgl. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 359; Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 355.
53 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 105f.
54 Vgl. ebd., S. 119. Aus demselben Grund lässt sich seine Bereitschaft im zweiten Akt, den 

Trank von Julian zu empfangen, nicht als märtyrerhaft werten, wie dies Nicolaus: Sou­
verän und Märtyrer, S. 196, tut. Er willigt nur aus Angst vor Gewalt ein und hat keine 
Kenntnis davon, wofür er sterben würde.

55 Vgl. auch Götz: Bettler des Wortes, S. 112; Innerhofer: »Der Turm« im Kontext, S. 278f.
56 Vgl. ebd., S. 285.
57 Vgl. ebd., S. 278. Da Sigismund sich dem Volk durchaus als Führer präsentieren will, 

aber von äußeren Umständen gehindert wird, ist die in der Forschung vertretene These, 
Sigismund gebe in der Bühnenfassung seine Standhaftigkeit nicht auf, sei reine Dulder­
gestalt (vgl. z.B. Honold: Einsatz der Dichtung, S. 380), zu revidieren. Zuzustimmen ist 

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

299

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Selbstaussage in einem Brief an Max Reinhardt im Jahre 1926, »[d]er Sigis­
mund ist jetzt, noch mehr als früher, eine fürstliche Märtyrerfigur«,58 weist 
Sigismund gegenüber der Kinderkönigfassung eine weit größere Distanz 
zu Märtyrergestalten auf.

Trotz der diskrepanten Dramenausgänge konvergieren beide Fassungen 
in ihrem Ergebnis: Sigismunds Stilisierung zum Märtyrer wird unterlau­
fen, weil erstens sein Opfer nicht als aktiv vollzogene Hingabe und Selbst­
aufgabe für die Gemeinschaft des Volks gedeutet werden kann, sondern 
er unfreiwillig das Opfer anderer Herrschaftsansprüche wird,59 und er 
zweitens nichts von einer Mission weiß. Konsequentermaßen trägt er in 
der Kinderkönigfassung nur bedingt, in der Bühnenfassung gar keinen 
Anteil am Verlauf des Geschehens. Eine stärkere Position als Sigismund 
beansprucht im Turm denn auch der geschichtliche Wandel selbst. Er ist 
– in der Bühnenfassung gegenüber der Kinderkönigfassung deutlich her­
vorgehoben – personifiziert in der Gestalt des aufrührerischen Soldaten 
Olivier, den Hofmannsthal nach dem gleichnamigen, machthungrigen 
Machiavellisten aus Grimmelshausens Simplicissimus (1669) gestaltet hat.60 

Olivier steht dabei nicht für ein alternatives Herrschaftssystem, sondern 
ist der Repräsentant einer »Revolution um ihrer selbst willen«, die keiner 
Legitimation bedarf.61 Sein gewaltbereites und rücksichtsloses Tun genügt 
ausschließlich seinem Willen zur Macht. Er missachtet Recht und Moral, 
den anderen Figuren bedient er sich wie Schachfiguren, um seine politi­

vielmehr Wolfgang Nehring: Die Tat bei Hofmannsthal. Eine Untersuchung zu Hof­
mannsthals grossen Dramen. Stuttgart 1966, S. 136, der Sigismund in beiden Fassungen 
als ›Täter‹ beschreibt.

58 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Max Reinhardt vom 1. November 1926. In: Hof­
mannsthal: Sämtliche Werke XVI.2, S. 453 (Hervorh. i.O.).

59 Die Ambivalenz des Opferbegriffs ist ausgeführt im Gespräch zwischen Sigismund und 
seiner Ziehmutter in II,2 (Hofmannsthal: Turm I, S. 51–54 bzw. ders.: Turm II, S. 161–
163). Die Pose des gekreuzigten Christus (›sacrifice‹) erinnert Sigismund an ein ge­
schlachtetes und aufgehangenes Schwein (›victim‹). Er selbst kann zwischen beiden Op­
ferausdeutungen nicht unterscheiden; vgl. dazu auch Hebekus: Ästhetische Ermächti­
gung, S. 291, sowie Sakurai: Mythos und Gewalt, S. 67.

60 Sigismund und Olivier sind ebenso Gegenspieler wie Simplicius und Olivier; zur Figu­
renkonstellation bei Grimmelshausen vgl. Achim Aurnhammer: Simplicius zwischen 
Herzbruder und Olivier. Historizität und Überzeitlichkeit der Konfigurationsstrukturen 
im Simplicissimus Teutsch. In: Simpliciana 25 (2003), S. 47–62.

61 Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 276; vgl. dazu auch Meiser: Fliehendes Begrei­
fen, S. 343.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

300

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Ziele zu erreichen.62 In seiner Person verdichten sich die »Gesetzlo­
sigkeit seiner Zeit«63 sowie die Unaufhaltsamkeit des Geschichtsprozesses. 
Olivier ist, wie er in der Bühnenfassung selbst sagt, »in der Hand der 
Fatalität«,64 und damit Vollstrecker der Geschichte,65 die über die anderen 
Figuren triumphiert und ihre Anstrengungen zunichtemacht. So fallen 
neben Sigismund auch Basilius und Julian direkt oder indirekt Olivier 
zum Opfer. Gerade an Julian zeigt sich, wie er im Glauben, den Umsturz 
zu steuern, allmählich die Kontrolle verliert und unter die Räder gerät. 
Der Geschichtsprozess hat sich im Turm mithin verselbstständigt, die 
Figuren sind nicht mehr Subjekte, sondern Objekte des historischen Wan­
dels.66 Dies gilt, wie bereits ausgeführt, eben auch für den vermeintlichen 
Erlöser Sigismund, der nicht Agens, sondern Werkzeug bzw. Medium der 
Geschichte ist, wie folgendes Zitat illustriert, das sich in beiden Fassungen 
findet und dem hellsichtigen Arzt in den Mund gelegt ist: »Gewaltig 
ist die Zeit, die sich erneuern will durch einen Auserwählten. Ketten 
wird sie brechen wie Stroh, Türme [granitene Mauern] wegblasen wie 
Staub.«67 Sigismunds Scheitern als Führer und Begründer einer neuen 
Ordnung hängt letztlich mit dieser unentrinnbaren Macht des geschicht­
lichen Wandels zusammen. Auch wenn das Volk Sigismund mit einer 
geschichtsträchtigen Rolle beauftragt, so lassen die historisch-wirklichen 
Bedingungen – verkörpert durch Olivier – nicht zu, dass er initiativ agiert. 
Zwar wähnt sich Sigismund im Vollbesitz seiner Handlungsmacht, doch 
er erliegt unweigerlich den politisch-historischen Gewalten.

62 Das zeigt schon die instrumentale Verwendung der Sprache bei ihm an. Sie ist voller 
Imperative, außerdem voller Drohungen und Beschimpfungen (vgl. etwa seine Aus­
drucksweise in I,1). Zu Olivier als Vertreter von Voluntarismus und Zweckrationalis­
mus vgl. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 342.

63 Ebd.
64 Hofmannsthal: Turm II, S. 215. Dieses Bild stellt das Konzept von Souveränität im Sin­

ne Benjamins und im Zuge dessen Schmitts, auf den Benjamin sich bezieht, infrage. 
Ihm zufolge repräsentiere der Souverän die Geschichte und halte »das historische Ge­
schehen in der Hand wie ein Szepter« (Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 
S. 245). Hier ist es das historische Geschehen, das den Menschen in der Hand hat.

65 Vgl. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 344f.
66 Vgl. Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 329.
67 Hofmannsthal: Turm I, S. 82 bzw. ders.: Turm II, S. 186. Vgl. dazu auch das Sternenmo­

tiv in der Kinderkönigfassung, mit dessen Hilfe sich Sigismund einerseits als schöpferi­
scher Agens der Geschichte (ders.: Turm I, S. 86), andererseits als ihre ausführende 
Hand (ebd., S. 104; vgl. dazu auch die eindeutigere Vorstufe [N 54. In: Hofmannsthal: 
Sämtliche Werke XVI.1, S. 374f., hier S. 374]) imaginiert.

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

301

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


›Die große dramatische Haltung des Helden gegen die Gewalt der 
Umstände‹

Anders formuliert: Mit der Aufgabe der attentistischen Haltung entgleitet 
Sigismund die Vorherrschaft über die Zeitläufte und er wird beseitigt. 
Sigismund stirbt, nachdem oder besser weil er die Position des Herrschers 
einnimmt (Kinderkönigfassung) bzw. beansprucht (Bühnenfassung). In 
dem Augenblick, da er seine Selbstbewahrung, die er so beharrlich gegen 
Julian und Olivier verteidigt, aufgibt und eintritt in die politischen Gefil­
de, ist sein Tod besiegelt.68 Dieser Zusammenhang wird über das Motiv 
der Hände semantisiert, das den Turm als Symbol der Tat, insbesondere 
der Gewalttat leitmotivisch durchzieht.69 Zu Beginn des Dramas verbürgt 
es – neben anderen nonverbalen Gesten wie Zu-Boden-Starren oder Zu­
rückweichen – Sigismunds Furcht vor der Tat. In der Konfrontation 
mit Basilius sowie mit Julian hebt er hilflos und angstvoll die Hände, 
um sich vor deren Missbrauchsversuchen zu schützen. Nach der Probe 
wiederum weicht die Furcht vor der Tat einem erklärten Unwillen zur 
Tat, der seinen Ausdruck in derselben Geste, im abweisenden Heben der 
Hände, findet (in der Kinderkönigfassung).70 Zudem bekundet Sigismund 
energisch, sich sicher vor Oliviers »Händen«71 und somit seinem Zugriff 
zu fühlen. Sobald Sigismunds beharrliche Abwehrhaltung in der zweiten 
Dramenhälfte schwindet und er tätig wird, wird auch das Händemotiv 
zurückgenommen und kommt in der Kinderkönigfassung erst wieder in 
der Szene mit der Zigeunerin zum Tragen, in der sie Sigismund bezeich­
nenderweise an der Hand verletzt.72 Die tödliche Verwundung an der 
Hand zeigt den Konnex von Handeln, für das die Hand schon den etymo­
logischen Kern bildet, und Sterben eindrücklich auf: Sigismund setzt sich 
der Todesgefahr aus, als und weil er zum Handelnden wird.

VI.1.5.

68 Der politische Raum als gefährlicher Raum ist illustriert in den Orten seines Todes, die 
keine abgeschlossenen, geschützten Räume sind wie der Turm, Sinnbild der Selbstbe­
herrschung und Selbstbewahrung: Tod im offenen Zelt in der Kinderkönigfassung, Tod 
am offenen Fenster in der Bühnenfassung (vgl. Jakob Laubach: Hofmannsthals Turm 
der Selbstbewahrung. In: Wirkendes Wort 4 [1953/54] 5, S. 257–268, hier S. 267).

69 So vergleicht Sigismund den Angriff auf seinen Vater mit dem Fuchs, den er mit eige­
nen Händen erwürgt hatte (vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 76 bzw. ders.: Turm II, 
S. 180). Zum Motiv der Hände vgl. auch Nicolaus: Souverän und Märtyrer, S. 213f.

70 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 85.
71 Ebd., S. 94 bzw. ders.: Turm II, S. 214.
72 Vgl. ders.: Turm I, S. 112. In der Bühnenfassung bleibt das Motiv der Hände ausgespart, 

da Sigismund präventiv an der Tat gehindert wird.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

302

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aus der Einsicht in die Kontingenz des historischen Geschehens sowie 
in das Fehlen individueller Steuerungsmacht heraus installiert Der Turm 
den Attentismus, d.i. das sich selbst genügende Ausharren der Zwischen­
zeit, als die bessere Wahl gegenüber den Versuchen, diese eigens zu been­
den und eine alte Herrschaftsform oder auch eine neue zu (r)etablieren. 
Gemeint ist damit eben nicht das Er- bzw. Abwarten Basilius’ und Julians, 
welches Furcht bzw. Machtlosigkeit geschuldet ist, ebenso wenig die Erlö­
sungshoffnung des Volks, das alle Verantwortung abgibt und Sehnsüchte 
auf eine messianische Führerfigur projiziert, sondern der Attentismus Si­
gismunds, der seine Enthaltung aus eigenem Antrieb affirmiert und sich 
bewusst gegen die Tat positioniert. In einer Notiz aus dem Jahre 1923 
erklärt Hofmannsthal die Haltung Sigismunds sogar zu einer heroischen 
Haltung:

Es handelt sich um das Ideelle an u. für sich im didaktischen wie in jedem 
andern Sinne auch. Dabei darf das Ideelle nicht in den (während polit. Kata­
strophen um sich greifenden) Scheinbegriff des Programmatischen verfallen, 
sondern es muß sich auswirken als das Mythische des heroischen Menschen 
überhaupt u. in seiner Wirkung innerhalb der Zeit nicht messbar noch lesbar 
sein sondern völlig bestehen in der großen dramatischen Haltung des Helden 
gegen die Gewalt der Umstände. (Les circonstances ont été toujours plus fortes 
que moi.) Das eigentlich Siegreiche u. Ergreifende liegt dabei in dem ›Dennoch‹ 
in dem offensichtlichen Handeln u. Beständig-bleiben um eines höheren Auf­
trages willen; wobei in der Haltung des Helden wie in dem Vorhandensein 
dieses höhern Auftrags das ›obere Leitende‹ in doppelte Erscheinung tritt – 
nämlich als das Schicksal des Helden wie als seine von Gegenmächten bedingte 
Wirkung in der Zeit – und zwischen diesen beiden Polen eben jene dramatische 
Spannung entsteht die seiner Figur durchaus eignet.73

Ausschlaggebend in diesem Zitat ist die »große[] dramatische[] Haltung 
des Helden gegen die Gewalt der Umstände«, das »Beständig-bleiben« 
und der Widerstreit zwischen dem »Helden« und den »Gegenmächten«, 
was die Figur Sigismunds über weite Strecken des Dramas charakterisiert, 
wenn auch ein höherer Auftrag, von dem hier die Rede ist, im Turm opak 
bleibt. Heroisch ist in diesem Verständnis Sigismunds Standhaftigkeit, 
mit der er sich gegenüber Julian und Olivier verwahrt, seine Unabhän­
gigkeit von weltlich-politischen Dingen bewahrt, sich nicht gegen die 
zeitbedingte Wirklichkeit auflehnt, sondern ihr Vorübergehen abwartet. 

73 N 274. In: Hofmannsthal: Sämtliche Werke XVI.1, S. 465f. Bei dem französischen Ein­
schub handelt es sich um ein Napoleon-Zitat; vgl. dazu den Kommentar in der Kriti­
schen Ausgabe (XVI.1, S. 614f.).

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

303

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit bildet Hofmannsthal in seinem Turm eine alternative Form des 
Handelns aus, die in die Innerlichkeit verlegt wird und eine innere Stärke 
meint, die gegen äußere Umstände immunisiert und zum Unterlassen 
einer Tat disponiert. Diese Ausdeutung des heroischen Attentismus hängt 
durchaus mit der Kriegserfahrung und der veränderten politischen und 
gesellschaftlichen Realität zusammen, ja lässt sich als Antwort auf die zeit­
geschichtlichen Unsicherheiten verstehen, wie abschließend erläutert 
wird.

Zeitgeschichte in (über-)historischem Gewand

Der Turm spielt im Polen des 17. Jahrhunderts, das mit seinen Regie­
rungswechseln, Kriegen, Aufständen und Versorgungsengpässen den hi­
storischen Hintergrund der dargestellten Krise bildet.74 Zugleich deutet 
der Zeitindex des vorausgegangenen Kriegs – vier Jahre, die zugleich Sigis­
munds verschärfter Gefängniszeit im Turm korrespondieren75 – unweiger­
lich auf den Ersten Weltkrieg hin,76 und das Polen des 17. Jahrhunderts 
erweist sich als Platzhalter für das zeitgenössische Österreich,77 das nicht 
nur den verlorenen Weltkrieg, sondern auch das Ende der Donaumonar­
chie zu verkraften hatte. In der dargestellten Misere – vom Fehlen eines 
politischen Systems über soziale Unruhen und paramilitärische Gewalt 
bis hin zu Inflation und Armut – spiegeln sich die Herausforderungen 
Österreichs im Nachkrieg, wo die Bevölkerung an den Folgen der Teue­
rungen sowie der schlechten Versorgung litt und mit wütendem, bewaff­

VI.1.6.

74 Vgl. Honold: »Der Turm« und der Krieg, S. 230f.
75 Vgl. Hofmannsthal: Turm I, S. 105. In Briefen an Richard Strauss, Ottonie Gräfin De­

genfeld und Paul Zifferer bezeichnet Hofmannsthal den Krieg, genauer die Jahre zwi­
schen 1914 und 1920, umgekehrt als »Kerkerhaft« (Brief von Hugo von Hofmannsthal
an Richard Strauss vom 14. März 1920. In: Richard Strauss/Hugo von Hofmannsthal: 
Briefwechsel. Gesamtausgabe. Hrsg. von Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zürich 1964, 
S. 457f., hier S. 457; Brief von Hugo von Hofmannsthal an Ottonie Gräfin Degenfeld 
vom 24. April 1920. In: Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Ottonie Gräfin De­
genfeld und Julie Freifrau von Wendelstadt. Hrsg. von Marie Therese Miller-Degenfeld. 
2., verb. und erw. Aufl. Frankfurt a.M. 1986, S. 429f., hier S. 430; Brief von Hugo von 
Hofmannsthal an Paul Zifferer vom 29. Februar 1920. In: Hugo von Hofmannsthal/
Paul Zifferer: Briefwechsel. Hrsg. von Hilde Burger. Wien 1983, S. 70–73, hier S. 72); 
vgl. dazu Severin Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre. Eine Stu­
die zur späten Orientierungskrise. Frankfurt a.M. u.a. 1994, S. 34.

76 Vgl. Honold: »Der Turm« und der Krieg, S. 247.
77 Vgl. auch Hebekus: Ästhetische Ermächtigung, S. 285.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

304

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


netem Protest reagierte.78 Die Formulierung »die Krone, geflochten aus 
dreien Kronen«79 referenziert die dynastische Vereinigung von Österreich, 
Ungarn und Böhmen und verweist somit unmittelbar auf das Habsburger­
reich.80 Hofmannsthal gestaltet folglich nicht nur ein historisches Sujet, 
sondern spiegelt darin die jüngste Vergangenheit. Den engen Bezugsrah­
men eines Geschichtsdramas sprengt er, bedenkt man die Überlagerung 
der beiden Zeitebenen einerseits sowie die ins Überzeitliche tendieren­
de Verortung des Geschehens zumindest in der Kinderkönigfassung an­
dererseits: »Schauplatz: Ein Königreich Polen, aber mehr der Sage als 
der Geschichte. / Zeit: Ein vergangenes Jahrhundert, in der Atmosphäre 
dem siebzehnten ähnlich.«81 Die mythischen Elemente wie die durch die 
Zigeunerin heraufbeschworenen Trugbilder sowie die Figur des Kinder­
königs verschieben das Dargestellte zusätzlich ins Gleichnishafte. In der 
Bühnenfassung wiederum ist die Handlung weder räumlich noch zeitlich 
genauer situiert. Insgesamt oszilliert Der Turm »zwischen gesellschaftspoli­
tischer Realität [...] und Tradition bzw. Mythos«.82 Dies ist im Übrigen 
bereits kennzeichnend für Hofmannsthals Kriegspublizistik, wo er Paralle­
len zu einer mythisch überformten Vergangenheit, etwa den Türkenkrie­
gen, herstellt oder sich über mythisch überhöhte Figuren der Geschichte 
wie Prinz Eugen von Savoyen, Maria Theresia und Franz Grillparzer aus­
spricht.83 Auch aktualisiert sich in der Hochschätzung von Sigismunds 
standhaftem Ausharren das Aus- und Durchhalten der österreichischen 
Armee während des Kriegs, das Hofmannsthal in seinen Kriegsessays 
wie Die Bejahung Österreichs (1914), Die Taten und der Ruhm (1915) und 
Geist der Karpathen (1915) patriotisch glorifiziert.84 Transgressivität und 
Agonalität, d.h. die andauernde Überwindung äußerer wie innerer Wider­
stände, sowie Agency, d.h. die Bewahrung von Autonomie auch unter 
eingeschränkten Handlungsmöglichkeiten, spielen in der Bewertung des 
Kriegs wie in der Charakterisierung Sigismunds gleichermaßen eine wich­
tige Rolle und suggerieren Exzeptionalität und Heroismus, obgleich Sigis­
munds Attentismus, wenn auch mehrmalig von ihm verteidigt, nur von 
kurzer Dauer ist.

78 Vgl. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 327.
79 Hofmannsthal: Turm I, S. 46 bzw. ders.: Turm II, S. 157.
80 Vgl. dazu den Kommentar in der Kritischen Ausgabe (XVI.2, S. 505).
81 Hofmannsthal: Turm I, S. 8.
82 Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 329.
83 Vgl. Tekolf: »...zurückzukehren – das ist die Kunst«, S. 109–124.
84 S. Kap. V.1.1.

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

305

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In dem Maße, wie sich die politischen und sozialen Wirren des Turms 
auf Hofmannsthals Gegenwart übertragen lassen, lässt sich auch die darin 
entwickelte Haltung des ›Beständig-Bleibens‹ für die 1920er-Jahre frucht­
bar machen und als antimoderner Habitus den kulturkonservativen Krei­
sen der Weimarer Republik annähern. Zivilisations- und demokratiekri­
tische Denker wie Ernst Jünger (Der Kampf als inneres Erlebnis, 1922; 
Der Arbeiter, 1932), Oswald Spengler (Der Untergang des Abendlandes, 
1918/1922; Der Mensch und die Technik, 1931), Edgar Julius Jung (Die 
Herrschaft der Minderwertigen, 1927) oder Rudolf Borchardt (Konservatismus 
und Monarchismus, 1930; Der verlorene Posten, 1932) hatten ihre als schnöde 
und morbid empfundene Gegenwart zu einer transitorischen Zwischen­
zeit entwertet. Im Wissen um die Vergeblichkeit aller Bemühungen, die 
Zukunft zu gestalten, forderten sie, Haltung zu bewahren und trotzig 
einem neuen Zeitalter oder dem Untergang zuzuwarten. Diese Gesinnung 
wird unter dem von Werner Best geprägten und von Ernst Jünger ausge­
stalteten Konzept des ›heroischen Realismus‹ gefasst.85 Geprägt ist diese 
Geisteshaltung maßgeblich von Friedrich Nietzsches fatalistischer Weltan­
schauung und seiner Heroik des Ertragens, die im Zuge des Ersten Welt­
kriegs, insbesondere mit Ernst Bertrams Nietzsche-Monographie, die 1918

Abb. 5: Albrecht Dürer: Ritter, Tod und Teufel (1513), Kupferstich, 24,5 x 18,8 cm, 
Staatliche Kunsthalle Karlsruhe, I 868

85 Vgl. dazu Bluhm: Auf verlorenem Posten, S. 115–128, sowie Detering: Heroischer Fata­
lismus, S. 330–334.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

306

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erschien, wirksam popularisiert wurde.86 Ausgangspunkt für Bertram bil­
den Albrecht Dürers Stich Ritter, Tod und Teufel (1513; s. Abb. 5) sowie 
die Interpretation Nietzsches, der offenbar eine Vorliebe für das Bild 
hatte. In der Geburt der Tragödie (1872) charakterisiert Nietzsche Dürers
Figur als »den geharnischten Ritter mit dem erzenen, harten Blicke, der 
seinen Schreckensweg, unbeirrt durch seine grausen Gefährten, und doch 
hoffnungslos, allein mit Roß und Hund zu nehmen weiß.«87 Diese von 
Bertram zitierte Stelle ist in Nietzsches Text eingebettet in eine Klage über 
die »Verödung und Ermattung der jetzigen Cultur« einerseits und die 
Hoffnung auf eine »Erneuerung und Läuterung des deutschen Geistes« 
andererseits.88 Die Gegenwart entwertet Nietzsche zur Zwischenzeit, die 
ihren Sinn nur in ihrer Überwindung und der gleichwohl ungewissen Er­
wartung des Zukünftigen, d.i. für ihn die »Wiedergeburt des hellenischen 
Alterthums«,89 finde. Dürers Stich fungiert an dieser Stelle als Sinnbild 
des beschriebenen Zeitgefühls. Bertram wiederum verdichtet Nietzsches
Überlegungen zu einer ethischen Haltung, einer ›Haltung des Dennoch‹,90 

die darin bestehe, dem prognostizierten Niedergang im Sinne des ›amor 
fati‹ gegenüberzutreten:

Hinter seinem [Nietzsches] Pessimismus steht von Anbeginn der Mut, der nicht 
das Furchtbare, den Tod, noch das Fragwürdige, den Teufel, scheut, sondern 
der es sucht, der es bejaht, der es will. Ein Mut, der das Tragische zum Diony­
sischen steigert, den Pessimismus zum Wiederkunftswillen, Schopenhauer zu 
Zarathustra.91

Dass gerade der Erste Weltkrieg entscheidend zur Heranbildung des ›he­
roischen Realismus‹ und verwandter Haltungen beitrug und wesentliche 

86 Vgl. dazu Bluhm: Auf verlorenem Posten, S. 111–113. Nietzsches Anschauungen wur­
den natürlich auch schon vor dem Krieg rezipiert, angeeignet und umgedeutet, etwa in 
Max Webers ›Heroismus der Sachlichkeit‹, demzufolge das moderne Schicksal aus Ra­
tionalisierung, Intellektualisierung und Entzauberung nüchtern hinzunehmen sei (vgl. 
dazu Ulrich Bröckling: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin 2020, S. 97f.). Seinen 
›Heroismus der Sachlichkeit‹ entwickelte Weber in Die protestantische Ethik und der Geist 
des Kapitalismus (1904/05) sowie auch in seinem späteren Text Wissenschaft als Beruf 
(1919).

87 Zit. nach: Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. 8., um einen Anhang 
erw. Aufl. Mit einem Nachwort von Hartmut Buchner. Bonn 1965, S. 53.

88 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie. In: Sämtliche Werke. Kritische Studien­
ausgabe I. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. München 1999, 
S. 9–156, hier S. 131.

89 Ebd.
90 Vgl. Bertram: Nietzsche, S. 53–56.
91 Ebd., S. 59 (Hervorh. i.O.).

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

307

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Deutungsmuster zur Verfügung stellte, lässt sich knapp am Beispiel Jün­
gers nachvollziehen. Als Prototyp für den neuen, heroischen Menschen, 
den er zunächst in Der Kampf als inneres Erlebnis (1922) und dann umfas­
sender in Der Arbeiter (1932) entwickelt, nutzt Jünger den Frontsoldaten 
des Ersten Weltkriegs. Im frühen Essay deutet er den Krieg als Urerlebnis, 
das einen neuen Menschen hervorgebracht habe, weil er den Charakter 
des Einzelnen, der im Kriegsgeschehen unterzugehen drohte, gestärkt ha­
be: »Der Krieg ist eine große Schule, und der neue Mensch wird von unse­
rem Schlage sein.«92 Durch die Einführung der Kategorie des ›inneren Er­
lebnis‹, das Jünger dem rein äußerlichen, passiven Leiden gegenüberstellt 
und das er als die Affirmation des Krieges und des Kampfes versteht,93 

widmet der ehemalige Stoßtruppführer die Fremdbestimmung durch die 
Kriegsmaschinerie in eine Selbstermächtigung über die Maschine um. Die 
Frage nach der Stellung des Menschen im technisch-industriellen Zeitalter 
dehnt Jünger sodann im Arbeiter aus und greift den Begriff des ›heroi­
schen Realismus‹ zur Beschreibung des neuen Menschen auf. Er meint 
damit das Vermögen des Einzelnen, sich an die neuen Anforderungen der 
technischen Moderne anzupassen. Der Arbeiter, Repräsentant des neuen 
Menschentums, das, so Jünger, im Ersten Weltkrieg sichtbar wurde,94 

ist ihm zufolge der souveräne Beherrscher der Maschine und im Sinne 
einer ›organischen Konstruktion‹ integriert er sich sowie seinen eigenen 
Körper, der als zusätzliches Instrument diene, in die technische Welt und 
deren erbarmungslose Zwangsläufigkeit.95 Sein Leistungspotential sei nur 
noch messbar als ›Kampfeskraft‹, die keinen individuellen, sondern nur 
noch einen funktionalen Wert habe: »man fällt nicht mehr, sondern man 
fällt aus.«96 Die Merkmale seines neuen Menschen beschreibt Jünger kon­
sequent in militärischem Vokabular. Er setzt »Kriegsfront« und »Arbeits­
front« gleich,97 so wie er in Der Kampf als inneres Erlebnis die Soldaten 
mit Tagelöhnern parallelisiert.98 Jünger nutzt die Elemente der moder­
nen Kriegserfahrung, welche die heroische Bewährungsprobe eigentlich 

92 Ernst Jünger: Der Kampf als inneres Erlebnis. In: Sämtliche Werke VII: Essays 1: Be­
trachtungen zur Zeit. Stuttgart 1980, S. 11–103, hier S. 73.

93 Vgl. ebd., S. 103.
94 Ders.: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt. In: Sämtliche Werke VIII: Essays 2: Der Ar­

beiter. Stuttgart 1981, S. 11–317, hier S. 116.
95 Vgl. ebd., S. 123, 160 und 181.
96 Ebd., S. 115.
97 Vgl. ebd., S. 118.
98 Vgl. ders.: Der Kampf als inneres Erlebnis, S. 30 und 45.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

308

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gefährden, modifiziert sie und passt sie in sein Konzept des ›heroischen 
Realismus‹ ein.

Die Weimarer Republik und ihr Intellektuellendiskurs waren Hof­
mannsthal durchaus nicht fremd, war Deutschland neben Österreich doch 
zu seinem wichtigsten Arbeitsfeld avanciert.99 Ähnlich wie die genannten 
Denker empfand auch Hofmannsthal ein Ungenügen an der Nachkriegs­
gegenwart.100 Er trauerte um die Donaumonarchie, die ihm die Erste 
Republik Österreich nicht zu ersetzen vermochte. Die sozialen, ökono­
mischen und infrastrukturellen Notstände, die Massenaufruhre, das Auf­
kommen der Wehrverbände – all das untergrub für ihn die Demokratie 
als Staatsform.101 In seinen Augen war die Demokratie gescheitert, doch 
konnte auch er kein verheißungsvolleres politisches Angebot vorbringen. 
Im Turm inszeniert Hofmannsthal ebendiese Leerstelle.102 Hofmannsthals
Hoffnung auf eine gesellschaftliche, kulturelle und moralische Wieder­
geburt nach dem und durch den Krieg war seit dem Krieg allmählich 
geschwunden und hatte in den 1920er-Jahren einer pessimistischen Welt­
sicht Platz gemacht, die keine oder nur höchst vage Zukunftsprojektionen 
erlaubte,103 wie auch die beiden Dramenausgänge illustrieren. Ganz in 
diesem Sinne ist Hofmannsthals Brief an Hermann Bahr zu verstehen, 
in dem er schreibt, der Calderón­Stoff sei ihm »erst durch die Erkenntnis­
se des Krieges [...] ganz fasslich«104 geworden. Anstelle eines Künftigen 
reflektiert Hofmannsthal im Turm über die ›dramatische Haltung des Hel­
den gegen die Gewalt der Umstände‹ als einzig möglichen Habitus und 
installiert in einer Phase des Nicht-Mehr und Noch-Nicht das duldende 
Harren auf ein Künftiges, egal welcher Natur es sei, als neues Ethos, das 
sich von der Erfüllung eines bestimmten politischen Programms und da­

99 Theater-, Oper- und Filmproduktionen brachten ihn regelmäßig mit der deutschen 
Kulturlandschaft in Kontakt, ebenso wie Verlags- und Zeitschriftenprojekte (vgl. Per­
rig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre, S. 150f.). Seine kulturkonserva­
tive Schrifttums-Rede hielt Hofmannsthal am 10. Januar 1927 an der Universität in 
München, am selben Ort, an dem Rudolf Borchardt, mit dem Hofmannsthal in en­
gem Kontakt stand, nur zwei Monate später über Schöpferische Restauration sprach.

100 Vgl. Meiser: Fliehendes Begreifen, S. 308f.; Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die 
Zwanziger Jahre, S. 176.

101 Vgl. Innerhofer: »Der Turm« im Kontext, S. 270. Ihm zufolge empfanden viele Öster­
reicher ähnlich: Sie hatten das Gefühl, »der Ersten Republik fehle die Daseinsgrundla­
ge und die -berechtigung«.

102 Vgl. Schilling: Abschied vom Trauerspiel, S. 328.
103 Vgl. Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre, S. 52–55.
104 Brief von Hugo von Hofmannsthal an Hermann Bahr vom 15. Juni 1918. In: Hof­

mannsthal: Sämtliche Werke XV, S. 261.

VI.1. Ethischer Attentismus: Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt (1925/27)

309

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit dem Gedanken des Zweckmäßigen gänzlich löst und sich als autarke 
Haltung verselbstständigt.

Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

Le soulier de satin: Opus mirandum

»Explicit opvs mirandvm«105 – mit diesen Worten beschließt Paul Clau­
del sein Drama Le soulier de satin. Zu übersetzen als »hier endet das be­
wundernswerte Werk«, bietet Claudel sein Stück als sein Chef d’Œuvre 
dar. Von 1919 bis 1924 arbeitete Claudel an seinem Schauspiel, 1928/29 
wurde es publiziert, 1943, am 27. November, durch Jean-Louis Barrault in 
einer gekürzten Fassung an der Comédie Française uraufgeführt.106 Über 
die Qualität eines literarischen Werks lässt sich bekanntermaßen streiten, 
aber – wertneutraler – als Opus magnum oder auch Opus summum ist Le 
soulier de satin durchaus qualifiziert worden. Zum einen stellt der Text, 
wie Claudel selbst und die Forschung stets betonen, eine Synthese voran­
gegangener Werke dar und führt früher behandelte Themen wie formale 
Gestaltungselemente zusammen.107 Mit Le soulier de satin schloss Claudel
zudem mit dem Theater im engeren Sinne ab, schrieb forthin lediglich 

VI.2.

VI.2.1.

105 Paul Claudel: Le soulier de satin. In: Théâtre II. Textes et notices établis par Jacques 
Madaule et Jacques Petit. Überarb. und erw. Ausg. Paris 1965, S. 661–1112, hier S. 948. 
Die Ausgabe umfasst die vollständige Fassung (S. 665–948) sowie die gekürzte Büh­
nenversion (S. 949–1112).

106 Erstmals vollständig inszeniert wurde Le soulier de satin 1987 durch Antoine Vitez in 
Avignon. Zur Entstehungs-, Publikations- und Aufführungsgeschichte vgl. den Kom­
mentar der Herausgeber in der Kritischen Pléiade-Ausgabe (Paul Claudel: Théâtre II. 
Textes et notices établis par Jacques Madaule et Jacques Petit. Überarb. und erw. Ausg. 
Paris 1965, S. 1467–1469) sowie Michel Autrand: Le dramaturge et ses personnages 
dans Le Soulier de satin de Paul Claudel. Paris 1987, S. 6–10; Ursula Jung: Paul Claudel, 
Le soulier de satin (1928/1929) und das Theater der zwanziger und dreißiger Jahre. 
In: Konrad Schoell (Hrsg.): Französische Literatur. 20. Jahrhundert. Theater. Tübingen 
2006, S. 59–100, hier S. 61–64; Antoinette Weber­Caflisch: Introduction. In: Paul Clau­
del: Le soulier de satin I: Édition critique. Établi par Antoinette Weber­Caflisch. Paris 
1987, S. 9–58.

107 Claudel über sein Stück: »J’ai travaillé à ce livre pendant cinq ans. C’est le résumé de 
tout mon œuvre poétique et dramatique.« (Paul Claudel am 7. Mai 1927 in: Interview 
par Frédéric Lefèvre sur le retour d’Amérique. In: Supplément aux œuvres 
complètes II: Conversations politiques et littéraires. Volume réalisé par Maryse Bazaud 
et Andrée Hirschi sous la direction de Jacques Houriez. Lausanne 1991, S. 166–171, 
hier S. 169) Als »somme claudélienne« liest es Jacques Petit: Le Soulier de sa­
tin, »somme« claudélienne. In: Revue des Lettres Modernes, Série Paul Claudel 5 

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

310

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


szenische Oratorien, also Musikstücke mit vorwiegend geistlichem Inhalt, 
u.a. Le livre de Christophe Colomb (1933) und Jeanne d’Arc au bûcher (1939), 
überarbeitete alte Theatertexte wie L’annonce faite à Marie (1912/1948) 
und L’échange (1894/1951) und wendete sich der Bibelexegese sowie philo­
sophisch-essayistischen Arbeiten, beispielsweise Conversations dans le Loir-
et-Cher (1935), zu.108 Zum anderen handelt es sich bei Le soulier de satin 
um ein Opus magnum im Sinne eines »drame totale«109 aufgrund seines 
Umfangs, seiner Heterogenität und seiner Komplexität. Die »[a]ction espa­
gnole en quatre journées«,110 in deren Mittelpunkt die unmögliche, weil 
verbotene Liebe zwischen zwei französisch-spanischen Edelleuten, Doña 
Prouhèze und Don Rodrigue, steht, vereint unzählige Nebenhandlungen 
mit mehr als achtzig Figuren, die allerdings nicht selten in einem Kon­
trast- oder Korrespondenzverhältnis zur Liebesgeschichte stehen. Die Dra­
menhandlung umfasst etwa das Jahrhundert zwischen 1520 und 1620, wo­
bei verschiedene Zeitebenen ineinanderfließen, und spielt an Orten, die 
beinahe auf der ganzen Welt verteilt sind: Spanien, Portugal, Italien und 
Böhmen in Europa, Mexiko und Panama in Amerika, Marokko in Afrika. 
Sogar der Atlantische Ozean wird als eigener Handlungsort genutzt. Die 
Fülle an Nebenhandlungen, Schauplätzen, Zeitsprüngen und Personen, 
kurzum die Nichtbeachtung der in Frankreich Anfang des 20. Jahrhun­
derts noch wirkmächtigen Doktrin des klassizistischen Theaters, sowie die 
Einteilung in »journées« stehen in der Tradition einer Gattung, die Clau­
del sich zum Vorbild nahm: das spanische Barockdrama. So entstammt 
der Untertitel »Le pire n’est pas toujours sûr«111 einer comedia von Pedro 
Calderón de la Barca mit dem Titel No siempre lo peor es cierto (1648–1650). 
Auch der religiöse, katholische Gehalt sowie die Idee des Welttheaters in 
Le soulier de satin verweisen auf den spanischen Barock und die comedia 
(sacramental).

Im Zuge der Vielheit und Vielschichtigkeit des Werks jedenfalls be­
müht sich die Forschung hauptsächlich, Struktur und Dramaturgie zu 

(1968), S. 101–111, als »œuvre testamentaire« klassifiziert es Michel Autrand: Le Soulier 
de satin. Étude dramaturgique. Paris/Genf 1987, S. 13.

108 1927 stuft Claudel Le soulier de satin als sein letztes Dramenwerk ein: »C’est ma der­
nière œuvre dramatique et probablement ma dernière œuvre poétique.« (Interview par 
Frédéric Lefèvre, S. 169)

109 Jacques Madaule: Le drame de Paul Claudel. Préface de Paul Claudel. 5., akt. Aufl. Pa­
ris 1964, S. 277.

110 Claudel: Le soulier de satin, S. 664.
111 Ebd.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

311

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fassen.112 Das Schicksal der beiden Hauptfiguren steht nur selten im Mit­
telpunkt der Auseinandersetzung.113 Der Bezug zum Warten wurde nicht 
bemerkt. So kann das vorliegende Kapitel, um das dargestellte Geschehen 
historisch zwischen Barock und Moderne zu verorten (VI.2.2) und seine 
›Zwischenposition‹ in einer christlich geprägten, teleologischen Heilsge­
schichte zu umreißen (VI.2.3), auf Ergebnisse der Forschung aufbauen. 
Die daran anschließende Figurenanalyse (VI.2.4 und VI.2.5) eröffnet eine 
neue Perspektive mit Blick auf den Attentismus. Zuletzt werden die Er­
gebnisse mit Claudels philosophischen Arbeiten der 1920er-Jahre abgegli­
chen, um den Appellcharakter des Attentismus für die Zeitgenossen he­
rauszustellen (VI.2.6).

Le soulier de satin zwischen Barock und Moderne

Den historischen Hintergrund von Le soulier de satin bildet das Siglo de 
Oro, das Goldene Jahrhundert (1550–1660), in dem Spanien, nach dem 
Abschluss der reconquista und der Entdeckung Amerikas 1492, zur bedeu­
tendsten Macht auf dem europäischen Kontinent und in Übersee aufge­
stiegen war. Für Claudel stellt das Siglo de Oro eine der ruhmreichsten 
Phasen in der Geschichte des Katholizismus dar:

Je considère la Renaissance comme l’une des périodes les plus glorieuses du 
catholicisme, celle où l’Évangile termina ses conquêtes dans l’espace et dans le 
temps, où, attaquée dans un petit coin par les hérétiques, l’Église se défend avec 

VI.2.2.

112 Etwa Autrand: Le Soulier de satin; ders.: Le dramaturge et ses personnages; Michel 
Lioure: L’esthétique dramatique de Paul Claudel. Paris 1971; mit Blick auf die zeit­
liche und räumliche Anlage: Michel Brethenoux: L’espace dans Le soulier de satin. In: 
Revue des Lettres Modernes, Série Paul Claudel 9 (1972), S. 33–66; Jean-Noël Landry: 
Chronologie et temps dans Le Soulier de satin. In: Revue des Lettres Modernes, Série 
Paul Claudel 9 (1972), S. 7–31; Guy Rosa: Le lieu et l’heure du Soulier de satin. 
In: Pierre Brunel/Anne Ubersfeld (Hrsg.): La dramaturgie claudélienne. Paris 1988, 
S. 43–63; mit Blick auf die Barockästhetik: Václav Černý: Le »Baroquisme« du Soulier 
de satin. In: Revue de Littérature Comparée 44 (1970) 4, S. 472–498; Albert Fuß: Le 
Soulier de satin: Claudels großes Welttheater. In: Franz Link/Günter Niggl (Hrsg.): 
Theatrum Mundi. Götter, Gott und Spielleiter im Drama von der Antike bis zur Ge­
genwart. Berlin 1981, S. 279–303; Dominique Millet-Gérard: Formes baroques dans Le 
Soulier de Satin. Étude d’ésthétique spirituelle. Paris 1997.

113 Ausnahmen sind etwa Nicolas Di Méo: Imaginaire de l’espace et voies du salut dans Le 
Soulier de satin et Le Livre de Christoph Colomb. In: Les Lettres Romanes 58 (2004) 3/4, 
S. 253–264, sowie Simonetta Valenti: Le chemin de la liberté dans »Le Soulier de sa­
tin«. In: Bulletin de la Société Paul Claudel 216 (2012), S. 16–38.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

312

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


l’Univers, où les humanistes retrouvent l’Antiquité pendant que Vasco de Gama 
retrouve l’Asie, que Christophe Colomb voit un monde nouveau jaillir pour lui 
du sein des eaux, que Copernic ouvre la Bible du Ciel, que Don Juan d’Autriche 
refoule l’Islam, que le protestantisme est arrêté à la Montagne-Blanche et que 
Michel-Ange élève la couronne de Saint-Pierre.114

Als Vertreter des renouveau catholique, einer katholischen, hauptsächlich li­
terarischen Bewegung, die sich Anfang des 20. Jahrhunderts über ganz Eu­
ropa erstreckte, in Frankreich aber besonders ausgeprägt war, und deren 
Anhänger in Modernisierung und Technisierung eine Gefahr für Kultur 
und Gesellschaft sahen und glaubten, dem diagnostizierten Sittenverfall 
ausschließlich durch die Besinnung auf den katholischen Glauben entge­
genwirken zu können, erkannte Claudel in der Renaissance und dem 
Barock einen Gegenentwurf zum laizistischen Frankreich der 1920er-Jah­
re. Das Siglo de Oro, das Claudel in Le soulier de satin konstruiert, ist ent­
sprechend geprägt von einer katholischen Sendung, die ihren Ausdruck 
in drei Vorhaben findet: erstens die Zurückdrängung reformatorischer Be­
strebungen in Europa, die in der Schlacht am Weißen Berg zwischen der 
Katholischen Liga und den böhmischen Ständen oder dem Konflikt mit 
England, das sich allmählich von den katholischen Lehren losgesagt hatte, 
adressiert ist; zweitens der Kampf gegen den Islam an der nordafrikani­
schen Küste (Mogador, heute Essaouira) oder auch gegen das Osmanische 
Reich in der Seeschlacht von Lepanto; drittens das Eroberungs- und damit 
einhergehend Missionierungsprojekt in der ›Neuen Welt‹ wie im Fernen 
Osten.115

Claudel geht es dabei keineswegs um eine historisch exakte Aufarbei­
tung des Siglo de Oro. Zwar integriert er die genannten realhistorischen 
Ereignisse, aber er verändert ihre Chronologie.116 Im Text findet die 
Schlacht am Weißen Berg (1620) vor der Schlacht von Lepanto (1571) 
statt, obwohl sich die Dinge in umgekehrter Reihenfolge zugetragen ha­
ben, und der Untergang der spanischen Armada (1588) wird unmittelbar 

114 Interview par Frédéric Lefèvre, S. 169; vgl. dazu auch Dethurens: De l’Europe en Litté­
rature, S. 194.

115 Vgl. Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S. 79f.; Jacques Madaule: Paul Claudel. Dra­
maturge. Paris 1956, S. 107f.; Millet-Gérard: Formes baroques, S. 52f.; Rosa: Le lieu et 
l’heure, S. 47. Man kann hier durchaus kritisch von einem »Hochmut gegenüber ande­
ren Kulturen und Glaubenslehren« (Elke Lindhorst: Die Dialektik von Geistes-
geschichte und Theologie in der modernen Literatur Frankreichs. Dichtung in der 
Tradition des Renouveau Catholique von 1890–1990. Würzburg 1995, S. 55) sprechen.

116 Vgl. Landry: Chronologie et temps; Lioure: L’Esthétique Dramatique, S. 378; Millet-
Gérard: Formes baroques, S. 79f.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

313

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vor der Schlacht von Lepanto (1571) behandelt, obwohl es dazu erst sieb­
zehn Jahre nach der Seeschlacht kam.117 Der flexible Umgang mit der 
Historie ist in Le soulier de satin Programm, wie Claudel in der Szenenan­
weisung ankündigt:

La scène de ce drame est le monde et plus spécialement l’Espagne à la fin du 
XVIe siècle, à moins que ce ne soit le commencement du XVIIe siècle. L’auteur 
s’est permis de comprimer les pays et les époques, de même qu’à la distance 
voulue plusieurs lignes de montagnes séparées ne sont qu’un seul horizon.118

Dieses Spiel mit den historischen Fakten verleiht dem dargestellten Ge­
schehen einerseits eine überhistorische Qualität und lädt andererseits dazu 
ein, es auf Claudels Gegenwart zu beziehen.119 Die Anachronismen ver­
weisen zum Teil auf die Geschichte des 18. und 19. Jahrhunderts, aber 
eben auch auf die Moderne. Im Text ist die Rede von Napoleon sowie von 
Jean-Charles-Julien Luce de Lancival, einem Dichter des 18. Jahrhunderts, 
ebenso von den zeitgenössischen Malern Raphaël Collin und Fernand 
Cormon.120 Überdies wird im Text angespielt auf mexikanisches Erdöl,121 

auch etwas, das mitnichten in die Zeit des Siglo de Oro passt. Die mexika­
nische Erdölförderung begann 1901 und erreichte eine besondere Rele­
vanz zur Zeit der Entstehung des Dramas, als Mexiko weltweit zum zweit­
größten Produzenten und größten Exporteur aufgestiegen war. Möglicher­
weise kann auch die Überquerung der Landenge von Panama mithilfe ei­
nes Systems zum Transport der Schiffe über Land, die dem Protagonisten 
als Verdienst zugeschrieben wird,122 auf die Gegenwart bezogen werden, 
insofern der Panamakanal 1920, mitten in der Arbeit am Drama, feierlich 
eröffnet wurde. Darüber hinaus lassen sich die im Text erwähnten Kriege 

117 Zu diesen und anderen Anachronismen vgl. Pascal Dethurens: Claudel et l’avènement 
de la modernité. Création littéraire et culture européenne dans l’œuvre théâtrale de 
Claudel. Paris 1996, S. 501f.; Fuß: Le Soulier de satin, S. 290f.; Millet-Gérard: Formes ba­
roques, S. 191.

118 Claudel: Le soulier de satin, S. 665. Ganz ähnlich argumentiert auch eine Erzählerfigur 
im zweiten Tag, ›L’Irrépressible‹ genannt: »[V]ous savez qu’au théâtre nous manipu­
lons le temps comme un accordéon, à notre plaisir, les heures durent et les jours sont 
escamotés. Rien de plus facile que de faire marcher plusieurs temps à la fois dans 
toutes les directions.« (Ebd., S. 732)

119 Das versuchen Pascal Dethurens (Claudel et l’avènement de la modernité, S. 431–542; 
De l’Europe en Littérature, S. 193–246) sowie Dominique Millet-Gérard (Formes ba­
roques, S. 94–98).

120 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 927.
121 Vgl. ebd., S. 807.
122 Vgl. ebd., S. 797, 844, 875 und passim.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

314

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegen die ›Schismatiker‹ im Norden als Kommentar auf den Ersten Welt­
krieg lesen, bedenkt man, dass Claudel diesen in seinen Kriegsschriften 
und -gedichten zu einem Kampf der Konfessionen zwischen dem katholi­
schen Westeuropa und dem protestantischen Deutschland stilisiert.123 

Umgekehrt erkannte er im Weltkriegsgeschehen eine dramatische Vorla­
ge, wie er am 27. November 1915 in einem Brief an den italienischen 
Dichter Piero Jahier ausführt:

Comme artiste, je suis depuis un an devant ce qui se passe, comme devant 
l’œuvre de quelqu’un du même métier, mais infiniment plus fort que vous. Ça 
surprend d’abord, ça choque, ça démoralise, mais à la réflexion on comprend 
que c’est mieux ainsi et que ça ne pouvait pas être autrement. Cette guerre 
commencée en France et qui va maintenant se terminer en Orient, du côté 
de Constantinople et de Jérusalem, quelle idée épatante! Que c’est beau? De la 
Marne à l’Isonzo, à la Duina, à Bagdad, à la Grèce, un vaste drame d’un seul 
tenant, où prend part toute l’humanité, que c’est beau!124

Le soulier de satin zwischen irdischer Unordnung und göttlicher Ordnung

Gerade im Hinblick auf die Kriege, die Le soulier de satin wie ein roter 
Faden durchziehen, erweist sich die ›glorreiche Phase‹ des Katholizismus 
als unvollkommen und gefährdet.125 Die Schlacht am Weißen Berg, deren 
Grauen vier Heilige (Saint Nicolas, Saint Boniface, Saint Denys d’Athène, 
Saint Adlibitum) in der ersten Szene des dritten Tags gemeinsam mit 
Doña Musique beklagen,126 illustriert die unruhigen Zeiten in Europa 
eindrücklich. Ebenso gilt der Islam im Text als eine ernstzunehmende Be­
drohung, gegen die sich die Christenheit verteidigen müsse. So beschwört 

VI.2.3.

123 Zur Behandlung des Ersten Weltkriegs in dieser Form bei Claudel vgl. Didier Alexan-
dre: Paul Claudel en guerre (1914–1918). In: Romain Vignest/Jean-Nicolas Corvisier 
(Hrsg.): La Grande Guerre des écrivains: études. Paris 2015, S. 49–70; Vital Rambaud: 
Comprendre la guerre »en artiste et en chrétien«. In: Bulletin de la Société Paul Clau­
del 214 (2014), S. 33–46, hier S. 39.

124 Brief von Paul Claudel an Piero Jahier vom 27. November 1915. In: Henri Giordan: 
Paul Claudel en Italie, avec la correspondance Paul Claudel/Piero Jahier. Paris 1975, 
S. 117–120, hier S. 119.

125 Vgl. Michel Lioure: Ordre et désordre dans Le Soulier de satin. In: Littératures 17 
(1987), S. 153–160, hier S. 156. Ausführlicher mit den ›états de désordre‹ beschäftigt 
sich José van de Ghinste: La recherche de la justice dans le théâtre de Paul Claudel. 
Paris 1980, S. 217–269.

126 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 782–790.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

315

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sept-Épées, Tochter der Protagonistin, in der zehnten Szene des vierten 
Tags eine muslimische Invasion herauf:

Tu as bien entendu que toute l’Asie encore une fois est en train de se lever 
contre Jésus-Christ, il y a une odeur de chameau sur toute l’Europe! / Il y a une 
armée turque autour de Vienne, il y a une grande flotte à Lépante. / Il est temps 
que la chrétienté, une fois de plus, se jette sur Mahomet à plein corps [...]!127

Und auch die ›Neue Welt‹ konnte Europa bisher nicht ›zähmen‹. Statt­
dessen befinde sie sich, so der spanische König, noch immer in einem 
chaotischen Zustand: »un monde à l’état de bouillonnement et de chaos, 
au milieu de cet énorme tas de matière toute croulante et incertaine«.128

Gleichwohl liegt dieser ungeordneten Welt, »à moitié chemin de la 
dissolution«,129 ein göttlicher, heilsgeschichtlicher Plan zugrunde.130 So 
erkennt Doña Musique, eine allegorische Figur, die Freude, Schönheit, 
Liebe, Harmonie und Frieden verkörpert, das historische Geschehen als 
göttliche Fügung mit ordnender Kraft an:

Qu’importe le désordre, et la douleur d’aujourd’hui puisqu’elle est le commen­
cement d’autre chose, puisque / Demain existe, puisque la vie continue, cette 
démolition avec nous des immenses réserves de la création, / Puisque la main de 
Dieu n’a pas cessé son mouvement qui écrit avec nous sur l’éternité en lignes 
courtes ou longues, / Jusqu’aux virgules, jusqu’au point le plus imperceptible, / 
Ce livre qui n’aura son sens que quand il sera fini. / C’est ainsi que par l’art du 
poëte une image aux dernières lignes vient réveiller l’idée qui sommeillait aux 
premières, revivifier maintes figures à moitié faites qui attendaient l’appel. / De 
tous ces mouvements épars je sais bien qu’il se prépare un accord, puisque déjà 
ils sont assez unis pour discorder.131

In ihrer Vision einer geordneten, sinnhaften Welt nähert Doña Musique 
Gott und Dichter einander an und greift somit die barocke Metapher 
des Theatrum Mundi auf.132 Tatsächlich verbirgt sich hinter ihren Worten 
auch das zentrale Gestaltungsprinzip des Dramas. Denn auf den ersten 
Blick wirkt der Text durch die Vielfalt an Orten, Zeiten, Figuren und 

127 Ebd., S. 937.
128 Ebd., S. 753. Auch schon früher im Text ist die Rede von Unruhe und Rebellion (vgl. 

ebd., S. 688).
129 Ebd., S. 787.
130 Vgl. auch Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S. 84f.; Lioure: Ordre et désordre, 

S. 157f.
131 Claudel: Le soulier de satin, S. 789f.
132 Zu Soulier de satin als Welttheater vgl. den Aufsatz von Fuß: Le Soulier de satin, sowie 

die Bemerkungen bei Lioure: L’Esthétique Dramatique, S. 133f.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

316

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Handlungen zusammenhangslos, beinahe unfertig, berücksichtigt man 
etwa Claudels Anweisung, Umbauten auf der Bühne stets vor den Augen 
des Publikums vorzunehmen.133 Bei genauerem Hinsehen manifestiert 
sich jedoch eine eigene Ästhetik mit eigenen Regeln, welche die vermeint­
lich disparaten Einzelteile zusammenführt.134 Auf inhaltlicher Ebene wie­
derum indiziert die Manipulation der historischen Chronologie – in Clau­
dels Weltsicht – den Umschwung von Unordnung in Ordnung, wenn 
etwa die Schlacht von Lepanto auf den Untergang der Armada folgt und 
sie so den Triumph des Christentums über den Islam verbürgt.135 In die­
sem Zusammenhang lassen sich ebenfalls Parallelen zur Zeitgeschichte er­
kennen, denn Claudel hatte den Weltkrieg, wie eben auch den Untergang 
der Armada, als notwendigen Teil eines göttlichen Plans begriffen, an den 
sich die Erlösung anschließe.136 Die vielfältigen Konflikte mit der Häresie 
entpuppen sich in Le soulier de satin somit als flüchtige Zwischenspiele in 
einem universellen Heilsplan, als Wegmarken in Richtung der göttlichen 
Harmonie.137

Mit der zeitlichen, heilsgeschichtlichen Dimension korreliert auf räum­
licher Ebene, dass einige Szenen an ›Zwischenorten‹ innerhalb der irdi­
schen Sphäre bzw. zwischen irdischer und himmlischer Sphäre angesie­
delt sind. So befindet sich der Jesuitenpater der allerersten Szene in glei­
cher Entfernung zur ›Alten‹ wie zur ›Neuen Welt‹ (»à égale distance de 
l’Ancien et du Nouveau Continent«138) wie an der Grenze zwischen Him­
mel und Erde: »[l]a mer libre à ce point où la limite du ciel connu s’ef­
face«.139 Auch bei den Orten, an denen sich die beiden Hauptfiguren über 
weite Strecken des Dramas aufhalten, handelt es sich um Zwischenräu­
me: Panama, von wo aus Don Rodrigue sein Amt als Vizekönig ausübt, 
erstreckt sich zwischen dem Atlantischen und dem Pazifischen Ozean, 

133 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 663f.
134 Dazu zählt beispielsweise die Mise en abyme-Technik. Ausführlicher Autrand: Le Sou­

lier de satin, S. 68–70; Lioure: Ordre et désordre, S. 153–156.
135 Vgl. Fuß: Le Soulier de satin, S. 291; Anne-Marie Mazzega: Une Parabole historique: Le 

Soulier de satin. In: Revue des Lettres Modernes, Série Paul Claudel 4 (1967), S. 43–59, 
hier S. 56.

136 Vgl. Rambaud: Comprendre la guerre, S. 40f.
137 Vgl. Lioure: Ordre et désordre, S. 157f.
138 Claudel: Le soulier de satin, S. 666; ähnlich S. 667: »à égale distance de ce monde an­

cien que j’ai quitté / Et de l’autre nouveau.«
139 Ebd., S. 667. Laut dem Ansager (›Annoncier‹) ist der Himmel so nah, dass er ihn von 

dort mit dem Stock berühren könnte (vgl. ebd., S. 666).

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

317

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anders gesagt: »[e]ntre les deux Mers«,140 außerdem zwischen Nord- und 
Südamerika (»la position médiane, en travers des deux continents«141). 
Mogador, die Festung in der marokkanischen Hafenstadt, in der Doña 
Prouhèze lebt, liegt »entre la mer et le sable«,142 »entre le sable et la 
mer«,143 allgemeiner »entre les deux mondes«,144 also zwischen Europa 
und Afrika, zwischen Christentum und Islam. Zu guter Letzt tragen beide 
Protagonisten einen stetigen Kampf zwischen ihrem verbotenen, irdi­
schen Verlangen auf der einen Seite und der göttlich sublimierten Liebe, 
der agape, auf der anderen aus. Hin- und hergerissen zwischen Diesseits 
und Jenseits befinden auch sie sich, metaphorisch gesprochen, in einem 
Dazwischen. In diesem Zusammenhang erhält die Problematik des War­
tens oder Nichtwartens ihre Bedeutung. Doña Prouhèze geht stetig auf die 
transzendente Sphäre zu und erwartet die Erfüllung im Jenseits, wohinge­
gen Don Rodrigue dem Warten eher abgeneigt ist und sich störrisch an 
das irdische Leben klammert. Die von Doña Prouhèze verkörperte Hal­
tung, d.i. die bedingungslose Unterwerfung unter Gottes Führung sowie 
die beständige Erwartung der divinitas, wird hier – so viel sei vorwegge­
nommen – als religiöser oder auch Glaubensattentismus begriffen.

Don Rodrigue: Vom hochmütigen Eroberer zum demütig Wartenden

Eine Verbindung von ›Warten-Sollen‹ bzw. ›Nicht-Warten-Können‹ zu 
Don Rodrigues Schicksal wird sogleich in der ersten Szene des ersten 
Tags hergestellt. Sie zeigt einen Jesuitenpater an den Mast eines unterge­
henden Schiffs geschlagen. Sterbend spricht er ein letztes Gebet, in dem 
er gleichermaßen für Spanien (»Que la guerre et la dissension l’épargnent! 
Que l’Islam ne souille point ses rives, et cette peste encore pire qu’est 
l’hérésie!«145) wie für Rodrigue bittet:

Mon Dieu, je Vous prie pour mon frère Rodrigue! [...] Vous le voyez qui 
d’abord s’était engagé sur mes pas sous l’étendard qui porte Votre mono­
gramme, et maintenant sans doute parce qu’il a quitté Votre noviciat il se figure 
qu’il Vous tourne le dos, / Son affaire à ce qu’il imagine n’étant pas d’attendre, 

VI.2.4.

140 Ebd., S. 812.
141 Ebd., S. 844.
142 Ebd., S. 745.
143 Ebd., S. 752.
144 Ebd., S. 678.
145 Ebd., S. 667.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

318

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mais de conquérir et de posséder / Ce qu’il peut, comme s’il y avait rien qui ne 
Vous appartînt et comme s’il pouvait être ailleurs que là où Vous êtes. / Mais, 
Seigneur, il n’est pas si facile de Vous échapper, et s’il ne va pas à Vous par ce 
qu’il a de clair, qu’il y aille par ce qu’il a d’obscur; et par ce qu’il a de direct, 
qu’il y aille par ce qu’il a d’indirect [...].146

Den Worten des Jesuitenpaters zufolge befand sich Rodrigue als Miles 
christianus – das indiziert die Fahne mit dem Namenszug Gottes – auf dem 
rechten Weg, doch er kehrte dem Glauben den Rücken, als er seinem an 
irdischen Dingen ausgerichteten Eroberungsdrang erlag. Die Abkehr von 
Gott setzt der Jesuitenpater mit einem Unvermögen oder besser Unwillen 
zum Warten gleich; umgekehrt nähert er ein gottgefälliges Leben dem 
(Er-)Warten an. Die Idee eines tatorientierten Heldentums im Sinne von 
›Krieger‹, ›Eroberer‹, ›Abenteurer‹, die die abendländische Tradition seit 
der Antike dominiert, wird in dem Zitat verabschiedet und mit einer neu­
artigen, statischen Konzeption (»attendre«) konfrontiert. Wie noch gezeigt 
werden wird, schließt die Vorstellung heroischen Wartens in Le soulier de 
satin tätiges Handeln jedoch nicht gänzlich aus.

Von Don Rodrigue jedenfalls ist gefordert, sein Handeln an dem Glau­
bensattentismus, wie ihn der Jesuitenpater evoziert, auszurichten. Ganz 
gegensätzlich dazu wird er zu Beginn des Dramas jedoch als Abenteurer- 
und Erobererfigur eingeführt, die immer wieder zu neuen Unternehmun­
gen aufbricht, um das Fremde, Unbekannte in Besitz zu nehmen: Er 
durchschritt Südamerika von Peru bis nach Suriname,147 nun wird ihm 
der amerikanische Kontinent, über den er als Vizekönig herrschen soll, 
als ›Beute‹ (»proie«148) gegeben. Vom spanischen König und seinem Kanz­
ler wird er als gierig und eifersüchtig (»un homme jaloux et avide«149) 
beschrieben. Dass ihre Einschätzung durchaus treffend ist, demonstriert 
eine Szene im dritten Tag (III,3). Einer von Rodrigues Leutnants, Don Al­
magro, hat ohne dessen Zustimmung eine Plantage an den Ufern des Ori­
noco errichtet. In dem Moment, da sein Werk Früchte zu tragen beginnt, 
beschießt und vernichtet Rodrigues Flotte Almagros Bauten. Seine Zer­
störungswut begründet dieser mit seinem missgünstigen Besitzanspruch 
auch auf die Wälder rund um den Orinoco, die er mit niemanden teilen 
will.150 Von dem missionarischen Eifer, den Claudel für das Siglo de Oro 

146 Ebd., S. 668 (Hervorh. d. Verf.).
147 Vgl. ebd., S. 690.
148 Ebd., S. 753.
149 Ebd., S. 689.
150 Vgl. ebd., S. 802.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

319

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ins Feld führt, ist bei Dramenauftakt mithin nichts zu spüren. Gerade die 
sexuell aufgeladene Sprache hintertreibt eine christliche Sendung, wenn 
Rodrigue sich als Liebhaber der ›jungfräulichen Neuen Welt‹ imaginiert: 
»C’est moi qui la contiens toute entière alors que toute fraîche et humide 
encore elle s’offre à recevoir pour toujours mon empreinte et mon bai­
ser.«151 Rodrigues atheistischer, selbstsüchtiger Eroberungsdrang richtet 
sich dabei nicht nur auf die unentdeckten Kontinente der Erde. Vielmehr 
begehrt er – und auch in diesem Sinne kann bzw. will er nicht warten – 
die verheiratete Doña Prouhèze. Seinem chinesischen Diener schwindelt 
er zwar aufrichtige Liebe vor, hinter der sich allerdings ein rein körperli­
ches Verlangen verbirgt.152 Noch deutlicher offenbart sich die sinnliche, 
beinahe sadistische Dimension seiner Begierde in der achten Szene des 
zweiten Tags, wenn Rodrigue unverhohlen hämisch zugibt: »C’est son 
corps qu’il me faut, pas autre chose que son corps, la scélérate complicité 
de son corps! / En jouir et m’en débarrasser! [...] / Ensuite la rejeter! Elle se 
traînera à mes pieds et moi je la foulerai sous mes bottes.«153

Gleichzeitig mit der Klage über Rodrigues Verirrungen und der Bitte 
um göttliche Lenkung beschreibt der Jesuitenpater in I,1 auch das Reme­
dium, mit dem Rodrigue sein Seelenheil wiedererlangen soll:

Et déjà Vous lui avez appris le désir, mais il ne se doute pas encore ce que 
c’est que d’être désiré. / Apprenez-lui que Vous n’êtes pas le seul à pouvoir être 
absent! Liez-le par le poids de cet autre être sans lui si beau qui l’appelle à travers 
l’intervalle!154

Rodrigues Leidenschaft für Prouhèze, die mit »cet autre être« adressiert ist, 
verwandelt sich im Licht dieser Worte in das Mittel, den auf Abwege gera­
tenen Rodrigue wieder zu Gott zu führen. Indem sich Prouhèze Rodrigue 
unentwegt entzieht und sein (irdisches) Verlangen nie befriedigt, verste­
tigt sie sein Begehren155 und lehrt ihn durch den nie erfüllten Wunsch 
letztlich die gebotene Demut, wie Prouhèze erkennt:

Quand il n’y aura plus aucun moyen de s’échapper, quand il sera fixé à moi 
pour toujours dans cet impossible hymen, quand il n’y aura plus moyen de 

151 Ebd., S. 694; vgl. dazu auch Valenti: Le chemin de la liberté, S. 17f.
152 Vgl. Claudel: Le soulier de satin, S. 691–702, bes. S. 692f. und 695–700.
153 Ebd., S. 756.
154 Ebd., S. 668.
155 Das expliziert Prouhèze in III,13: »Tu en aurais bientôt fini avec moi si je n’étais pas 

unie maintenant avec ce qui n’est pas limité! / Tu cesserais bientôt de m’aimer si je ces­
sais d’être gratuite!« (Ebd., S. 856)

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

320

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


s’arracher à ce cric de ma chair puissante et à ce vide impitoyable, quand je lui 
aurai prouvé son néant avec le mien, quand il n’y aura plus dans son néant de 
secret que le mien ne soit capable de vérifier, / C’est alors que je le donnerai à 
Dieu, découvert et déchiré pour qu’il le remplisse dans un coup de tonnerre, 
c’est alors que j’aurai un époux et que je tiendrai un dieu entre mes bras!156

Die Erlösung des gottvergessenen Rodrigue führt über die Frau, die glei­
chermaßen Verlust und Verheißung bedeutet. Wie ein Leitstern (»une 
étoile [...] [c]onductrice«157) und gleich der Beatrice in Dantes Divina 
Commedia soll Prouhèze Rodrigue bis zur himmlischen Erlösung führen, 
ihn anleiten, seinen Willen zur Macht über Frau und Erde zu überwinden 
und sein Handeln weniger am Diesseits als mehr am Jenseits auszurichten, 
wo ihn die selige Vereinigung mit der stetig Abwesenden erwartet.158

Schon bald nach Prouhèzes Verzicht auf Rodrigue, zu dem sie sich 
im zweiten Tag bekennt, zeitigt die Trennung der Liebenden eine erste 
Wirkung. Sie kanalisiert Rodrigues unerfülltes erotisches Begehren und 
disponiert ihn dazu, das ›Vermächtnis‹ des Kolumbus (»l’entreprise de 
Colomb«, »la grande promesse de Colomb«159) als christliches Missionie­
rungsprojekt zu vollenden und die Erde im Zeichen des Kreuzes zu verei­
nen (»c’est la réunion de la terre, c’est l’ambassade vers ses peuples«160). 
Rodrigues allmählich sich herausbildendes, christliches Sendungsbewusst­
sein verleiht seinen Eroberungen in Süd- und Mittelamerika wie im Fer­
nen Osten ein katholisches Gepräge und legitimiert sein Handeln. So 
rechtfertigt er in der Retrospektive die Zerstörung der Plantagen am Ori­
noco dahingehend, die Arbeitskraft, die Almagro ihm gestohlen hätte, für 
den Bau des Verbindungsweges zwischen Atlantischem und Pazifischem 
Ozean in Panama zu benötigen, der wiederum die Voraussetzung für den 
Zusammenschluss beider Erdkreise schaffe.161 Im Bewusstsein seiner auf 
die Verbreitung des christlichen Glaubens zielenden Sendung erklärt er in 
der zweiten Szene des vierten Tags:

156 Ebd., S. 780.
157 Ebd., S. 820; zur Sternenmetapher vgl. auch ebd., S. 857 und 859.
158 Zum Erlösungsprozess Rodrigues und Prouhèzes Rolle darin vgl. Fuß: Le Soulier de sa­

tin, S. 285; Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S. 90; Valenti: Le chemin de la liber­
té, S. 20–22. Die oszillierende Bewegung zwischen unerfüllbarer Liebe im Diesseits 
und versprochener Vereinigung im Jenseits stellt ein zentrales Leitmotiv in Le Soulier 
de satin dar.

159 Claudel: Le Soulier de satin, S. 824.
160 Ebd.
161 Vgl. ebd., S. 802.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

321

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


C’est parce que je suis un homme catholique, c’est pour que toutes les parties de 
l’humanité soient réunies et qu’il n’y en ait aucune qui se croie le droit de vivre 
dans son hérésie, / Séparée de toutes les autres comme si elles n’en avaient pas 
besoin.162

Rodrigues purer Besitzungswille verblasst zunehmend zugunsten eines 
Selbstverständnisses als Botschafter der Christenheit. Sein Missionierungs­
projekt, das an vielen Stellen im Text positiv gewürdigt wird, steht dem 
von dem Jesuitenpater geforderten religiösen Attentismus nicht mehr ent­
gegen. Dieser beschränkt sich folglich nicht auf das reine Ausharren und 
Erwarten, sondern kann tätiges Handeln beinhalten, wenn sich dieses in 
Einklang mit den Zielen und Werten der katholischen Kirche befindet.

Seiner Leidenschaft für Prouhèze hat Rodrigue im Gegenzug nicht ent­
sagt. Der Versuchung erliegt er immerfort und so reist er zwei Mal – ver­
geblich – nach Mogador, um sie mit sich zu nehmen. Weder will er ihre 
Entscheidung akzeptieren noch kann er ihre gottesfürchtigen, jenseitsori­
entierten Beweggründe vor allem in III,13 verstehen. Seine innere Wand­
lung, die der katholische Feldzug vorbereitet, setzt erst ein, als Rodrigue 
alle weltlichen Besitztümer verloren hat. Ihm muss zuerst die Herrschaft 
über den Verlauf der Geschichte entgleiten und er muss von ihr überrollt 
werden – in einem Krieg gegen Japan wird er gefangen genommen und 
verliert ein Bein, zurück in Europa wird er von einer Schauspielerin, einer 
›falschen Maria‹, die er für die Anwärterin auf den englischen Thron hält, 
getäuscht und vom spanischen König, dem er ohnehin ein Dorn im Auge 
ist, für seinen Verrat an Spanien bestraft –,163 um zu erkennen, dass nicht 

162 Ebd., S. 871. Vgl. in diesem Zusammenhang auch das Gespräch zwischen Don Ro­
drigue und seiner geistigen Tochter Sept-Épées, in dem er angibt, die Erde ausweiten 
(»élargir la terre«) und ihre Einzelteile zu einem Körper zusammenfügen (»Il [le ciel] 
ne peut pas s’en passer. Il n’est pas fait pour marcher avec une seule jambe et pour res­
pirer avec la moitié d’un poumon. Il faut l’ensemble, tout le corps«) zu wollen (ebd., 
S. 919 und 920). Die Körpermetapher führt Rodrigue bereits im dritten Tag ins Feld 
(vgl. ebd., S. 844). Zu Rodrigues Bestimmung mit Bezug auf Eroberung und Missio­
nierung vgl. auch Di Méo: Imaginaire de l’espace et voies du salut, S. 253 und 260f.; 
Rosa: Le lieu et l’heure, S. 49f.; Valenti: Le chemin de la liberté, S. 18f.

163 Zu Rodrigue als Opfer der Geschichte, die er erst vorantreibt, vgl. auch Alexandre: 
Paul Claudel en guerre, S. 63; Christopher Flood: Pensée politique et imagination his­
torique dans l’œuvre de Paul Claudel. De l’Anglais par Isabelle Geesen et Annette 
Morgan avec la collaboration de Martine Garbacz et Odile Schmitz. Paris 1991, S. 215. 
Dass der Glaube, die Geschichte der Welt nach eigenem Ermessen zu lenken, trüge­
risch ist, indiziert auch die Episode um den Heimkehrer Diégo Rodriguez zu seiner 
Frau Doña Austrégésile (IV,7). In diesem lächerlichen Figurenpaar spiegelt sich so­
wohl die Treue Doña Prouhèzes, die ihren Gatten in Gedanken stets begleitet, als auch 

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

322

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er die ordnungsstiftende Kraft ist und er der Unterstützung eines anderen, 
nämlich Gottes, bedarf. Sein Seelenheil erlangt Rodrigue denn auch nicht 
als heldenhafter und sich für allmächtig haltender Eroberer. Er gerät zu­
vor, zurückgesunken in Bedeutungslosigkeit, in die Position eines ›Nicht­
mehrhelden‹,164 die den Heldenstatus, den sein Name in der Tradition des 
Cid eigentlich impliziert, konterkariert.165 Rodrigue feiert paradoxerweise 
in dem Moment, da er, gefesselt auf einem Boot, als Sklave verkauft wer­
den soll, seine ›Verlobung mit der Freiheit‹ (»mes fiançailles avec la liber­
té«166). Damit ist freilich eine innere Freiheit gemeint, der Ketten und Fes­
seln nichts anhaben können. Nach einer letzten kurzen Aufwallung der 
Sehnsucht nach Prouhèze und des Schmerzes wegen ihres Verlusts167 be­
ginnt Rodrigue, das Bild der himmlisch entrückten Prouhèze vor Augen, 
sich von seinen irdischen Ambitionen zu lösen.168 Mit der Einsicht in die 
göttliche Wahrheit überwindet er seinen Groll und seine Enttäuschung 
und ergibt sich demütig in sein Schicksal. Rodrigue war zu Beginn von 
einem unstillbaren Machthunger getrieben und erkennt nun, gescheitert, 
die Nichtigkeit seines Strebens. Er wendet sich von den irdischen Angele­

die Nichtigkeit aller Eroberungen Rodrigues. Denn sein Alter Ego kehrt gänzlich un­
heroisch und beschämt zurück. Er charakterisiert sich selbst als »un homme vieux, un 
conquérant manqué, un marin claqué, un commerçant failli, et le plus ridicule et pau­
vre homme de toutes les mers d’Espagne« (Claudel: Le soulier de satin, S. 912). Zur 
Frage, inwieweit es sich bei Rodriguez und Austrégésile um Parallelfiguren zu Ro-
drigue und Prouhèze handelt, vgl. van de Ghinste: La recherche de la justice, S. 264–
267.

164 Zum ›Nichtmehrhelden‹ vgl. Ulrich Bröckling: Antihelden (Version 1.0). In: Ronald 
G. Asch/Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compen­
dium heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisie­
rungen – Heroismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/heroi­
cum/ahd1.0.

165 Der Name verweist zurück auf den spanischen Nationalhelden Rodrigo Díaz de Vivar, 
genannt El Cid, der sich während der reconquista als tapferer Kämpfer hervorgetan hat­
te und im Zuge dessen als Beschützer der Christenheit und Bezwinger der Mauren ge­
feiert wurde. Das altspanische Epos Cantar de mio Cid, das den Ritter in eine literari­
sche Figur verwandelte, trug nicht wenig zu seiner Heroisierung bei. Zum Präfigurat 
des Cid im mittelalterlichen Heldenepos vgl. Lioure: L’Esthétique Dramatique, S. 70; 
Millet-Gérard: Formes baroques, S. 80f. Auch der Vergleich Rodrigues mit dem anti­
ken Helden Achill zu Beginn des zweiten Tags entbehrt nicht der Ironie, da mit der 
Formulierung »Achille à Scyros« (Claudel: Le soulier de satin, S. 727) weniger seine 
Heldentaten im Trojanischen Krieg adressiert sind als vielmehr sein Liebeswerben am 
Hof von König Lykomedes.

166 Ebd., S. 943.
167 Vgl. ebd., S. 944f.
168 Vgl. ebd., S. 945.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

323

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genheiten ab, die er als nichtig begreift, entsagt seinem Streben nach 
Macht und Besitz, lässt ab von seiner Hybris und seiner Megalomanie und 
findet geläutert zu Gott zurück.169 Ihm in Aussicht gestellt wird in Le sou­
lier de satin ein Leben im Kloster, wo Rodrigue auf seinen Tod wartet, der 
ihn mit der Geliebten vereinen soll. Rodrigues Abenteuer, besser: seine 
Irrfahrten,170 sowie sein Niedergang erweisen sich somit als ein Zwischen­
spiel in Erwartung des Göttlichen, als ein Zwischenstadium auf den ver­
schlungenen Wegen in Richtung des Jenseits. Die unüberschaubaren Ne­
benhandlungen, die die Handlung um den Protagonisten verzögern, bil­
den Rodrigues ›Umwege zu Gott‹, die sowohl der Jesuitenpater in I,1 (s. 
S. 318f.) als auch das dem Text vorangestellte portugiesische Sprichwort 
»Deus escreve direito por linhas tortas«171 vorwegnehmen, im Dramenauf­
bau ab. Darüber hinaus fällt die Erlösung des Protagonisten auf geschicht­
licher Ebene mit dem Heilsplan zusammen, bedenkt man, dass seine Läu­
terung in dem Augenblick einsetzt, da die spanische Flotte unter der Füh­
rung von Juan de Austria nach Lepanto aufbricht, wo sie eine siegreiche 
Schlacht gegen den Islam schlagen wird. (Welt‑)Geschichte und individu­
elle Biographie unterliegen der göttlichen Fügung gleichermaßen.

So glücklich das Ende für Rodrigue nun auch erscheinen mag, muss es 
relativiert werden. Denn Rodrigue verharrt auch nach der Läuterung in 
einem Provisorium. Er wird das Kloster, das Haus Gottes, nicht betreten, 
sondern auf der Schwelle verweilen:

Je veux vivre à l’ombre de la Mère Thérèse! Dieu m’a fait pour être son pauvre 
domestique. / Je veux écosser les fèves à la porte du couvent. Je veux essuyer ses 
sandales toutes couvertes de la poussière du Ciel!172

Rodrigue, der auf Erden die Tür zwischen dem Atlantischen und Pazifi­
schen Ozean aufgestoßen173 und sich hochmütig den Beinamen »enfon­
ceur de portes«174 gegeben hat, bleibt das Himmelstor verschlossen und 
der Eintritt in die himmlischen Gefilde ist ihm vorerst verwehrt. Bevor 
Rodrigue die agape erreicht, in der sich die Geliebte und Gott ihm offen­

169 Zur Läuterung vgl. auch Fuß: Le Soulier de satin, S. 297; Petit: Le Soulier de satin, S. 105; 
Valenti: Le chemin de la liberté, S. 21f.

170 Madaule: Le Drame de Paul Claudel, S. 293, bezeichnet Rodrigues Weg als »prodi-
gieuse odyssée de la séparation«.

171 Claudel: Le soulier de satin, S. 661.
172 Ebd., S. 947 (Hervorh. d. Verf.).
173 Vgl. ebd., S. 812.
174 Ebd., S. 871.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

324

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


baren, muss er sich wortwörtlich im Warten üben, das er, wie eingangs er­
läutert, verlernt hat. Nur so kann er den Sublimierungsprozess abschlie­
ßen und sich vollkommen öffnen für die divinitas im Jenseits. Sobald Ro-
drigue diesen Punkt in seiner Entwicklung erreicht, setzt auch die 
(Re‑)Heroisierung dieses ›Nichtmehrhelden‹ zu einem ›Helden des War­
tens‹ ein. Sie wird gleichwohl nicht so stark ausformuliert, wie das für die 
Figur der Doña Prouhèze der Fall ist (s. Kap. VI.2.5), aber andeutungswei­
se lässt sie sich am Ende des Dramas nachvollziehen. Ausschlaggebend ist 
dabei die bewusste Annahme des Schicksals im Sinne einer heroischen 
Selbstüberwindung, die in der dreimaligen Wiederholung des ›Ich will‹ 
(»Je veux«) manifest wird. Das Bekenntnis impliziert den agonalen Kampf 
gegen sich selbst, die Rückerlangung von Agency und die Bereitschaft, ir­
disches Streben und Glück zu opfern. Sowohl die demütige Haltung Rod­
rigues, die das Zitat durch die bescheidene bzw. gar unterwürfige Selbst­
positionierung im Schatten (»ombre«) und als Diener (»domestique«) zum 
Ausdruck bringt, als auch seine Stellung auf dem Boot, in Ketten gelegt, 
tun ihr Übriges, um das Bild eines geläuterten, entsagungsvollen und op­
ferbereiten Abenteurers zu vervollständigen.

Doña Prouhèze, die heroisch Wartende

Während Don Rodrigue einen langwierigen und schmerzlichen Lern- 
und Läuterungsprozess durchläuft, verkörpert seine Geliebte und Gegen­
spielerin Doña Prouhèze von Anfang an die im christlichen Wertekodex 
gebotene Haltung, die zu seinem – von Rodrigue gleichwohl unerkannten 
– Vorbild wird. Prouhèze ist sich, auch durch die Unterstützung ihres 
Schutzengels, schon sehr früh im Klaren über die mariologische Orientie­
rung, die sie Rodrigue geben muss. Die Einsicht in das göttliche Gebot 
verwandeln ihre anfänglichen, dem Ehesakrament geschuldeten Skrupel, 
sich auf Rodrigue einzulassen, in einen unverrückbaren Entschluss, der 
zu einer attentistischen Haltung im Zeichen des Ausharrens und Erwar­
tens führt: Prouhèze unterlässt die ›gottlose‹ Tat, nämlich die fleischliche 
Vereinigung im Diesseits, hält die Trennung aus, gibt den Versuchungen 
Rodrigues nicht nach und vertraut auf die versprochene Vereinigung im 
Jenseits. Ergänzt wird Prouhèzes attentistischer Habitus allerdings durch 
aktives Handeln und Kämpfen, insofern sie sich kompromisslos ihrer 
geschichtlichen Aufgabe widmet, die sie im Kampf gegen den Islam sieht. 
Sie schifft sich nach Mogador ein, um dort erstens ihren Einfluss auf den 

VI.2.5.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

325

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


abtrünnigen und zum Islam konvertierten Kommandanten Don Camille 
geltend zu machen und ihn an die spanische Krone zurückzubinden175 

sowie zweitens die Festung auch auf verlorenem Posten bis zu ihrem 
Tod zu verteidigen.176 Rodrigue wiederum, der zwei Mal nach Mogador 
segelt, schickt sie mit den Worten »Je reste. Partez!« bzw. »Il n’y a plus 
personne qui vous appelle, partez«177 fort und fordert ihn auf, es ihr 
gleich zu tun und das irdische Verlangen zugunsten der agape zu bezwin­
gen.178 Das relationale Verhältnis zu Rodrigue, der über weite Strecken 
des Dramas eben nicht wie Prouhèze in der Lage ist, über sein diesseitiges 
Selbst hinauszuwachsen, von dem sich Prouhèze mithin positiv abhebt 
und die das Leitbild verkörpert, demonstriert die exzeptionelle wie ex­
emplarische Dimension ihres Glaubensattentismus innerhalb des Texts 
und impliziert eine heroische Komponente. Den Heldenstatus trägt die 
Protagonistin bereits im Namen, der ähnlich wie das französische Wort 
für ›Heldentat‹ (»prouesse«) klingt. Weitaus bedeutsamer für die Heroisie­
rung der Protagonistin sind zum einen Transgressivität und Agonalität, 
Opferbereitschaft und Pflichtbewusstsein, zum anderen die Bewahrung 
von Autonomie und Agency.

Auch wenn Prouhèze gegenüber Rodrigue sehr entschieden und gefes­
tigt auftritt, so hadert sie im Geheimen stets mit sich. Ihr menschliches 
Begehren muss sie über die gesamte Dauer des Dramas stets aufs Neue 
bezwingen und Gott unterordnen. Die Bedeutung der inneren Kämpfe 
zwischen menschlichem Begehren und göttlichem Gebot für die Heroisie­
rung der Protagonistin unterstreicht die Bezeichnung der Verlockungen 
als ›Probe‹ (›épreuve‹), die es zu bestehen gilt.179 Zwei Mal erliegt Prou­
hèze der Versuchung und bittet Rodrigue um ein Treffen, zuerst noch 
in Spanien in der Mitte des ersten Tags (I,5), erneut in Mogador inzwi­
schen im dritten Tag (III,10). Da Prouhèze durchaus um die Gefahr jener 
Reize sowie um ihre Schwäche weiß, ersinnt sie Strategien der Selbstbe­

175 Prouhèze zu Camille: »C’est moi ici qui vous empêche de faire tout le mal que vous 
voudriez. [...] L’important est que vous fassiez ce que je veux et depuis dix ans, oui, mis 
à part de temps en temps ces mouvements ridicules de votre humeur sauvage, / En gros 
je n’ai pas de reproches à vous faire et je crois que le Roi est content.« (Ebd., S. 833f.)

176 »Un château que le Roi vous a donné à tenir jusqu’à la mort.« (Ebd., S. 744)
177 Ebd., S. 768 und 850.
178 Vgl. ebd., S. 855–858, mit Bezug zur Türmetapher S. 857: »Ouvre et elle [cette joie] en­

trera. Comment faire pour te donner la joie si tu ne lui ouvres cette porte seule où je 
peux entrer?«

179 Vgl. ebd., S. 733 und 754.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

326

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herrschung, um sich vor ihren Affekten zu schützen. Ihrem Aufseher Don 
Balthasar etwa berichtet sie von dem geplanten Treffen mit Rodrigue, in 
der Hoffnung, er möge sie aufhalten: »Je jure que je ne veux point faire 
le mal, c’est pourquoi je vous ai tout dit.«180 Als sie sodann ihren Schuh 
in die Hände einer Marienstatue legt, ist hierin ein symbolischer Akt der 
Selbstbehinderung zu sehen:

Je me remets à vous! Vierge mère, je vous donne mon soulier! Vierge mère, 
gardez dans votre main mon malheureux petit pied! / Je vous préviens que toute 
à l’heure je ne vous verrai plus et que je vais tout mettre en œuvre contre 
vous! / Mais quand j’essayerai de m’élancer vers le mal, que ce soit avec un pied 
boiteux!181

Prouhèzes innerer Konflikt zwischen Pflicht und Neigung wird zudem 
auf ihren Begleiter, den Schutzengel, projiziert. Insbesondere das Streit­
gespräch zwischen ihnen in der achten Szene des dritten Tags, in dem 
Prouhèze ihre Bedenken an ihrer Rolle in Rodrigues Erlösungsprozess 
äußert und ihrer Sehnsucht nach ihm sowie ihrem Unwillen zum Ster­
ben Ausdruck verschafft, vom Schutzengel jedoch zurechtgewiesen, an 
ihre göttliche Berufung gemahnt und auf den Tod vorbereitet wird, ver­
sinnbildlicht die widerstreitenden Kräfte im Inneren der Protagonistin. 
Selbst als sich Prouhèze schon zum Sterben entschieden hat, das Rodri­
gues eitles Streben auslöschen und ihm den Weg zu Gott weisen wird, 
bestehen Überzeugung und Zweifel nebeneinander fort, wie die Ausein­
andersetzung mit Camille illustriert. Denn während Prouhèze vier Mal 
den Satz »Non, je ne renoncerai pas à Rodrigue« wiederholt, erscheint auf 
ihrem Gesicht ein Licht (»cette lumière«), das ihre Verzichtsbereitschaft 
doch verrät.182 Gegenüber dem unverständigen Rodrigue bleibt sie stets 
standhaft und weist ihn, der sie bittet, am Leben zu bleiben, beharrlich ab:

Le Vice-Roi. Paroles au-delà de la Mort que je comprends à peine! Je te 
regarde et cela me suffit! O Prouhèze, ne t’en va pas de moi, 
reste vivante!

Doña Prouhèze. Il me faut partir.183

180 Ebd., S. 681.
181 Ebd., S. 685f.; vgl. dazu auch Jung: Paul Claudel, Le soulier de satin, S. 87.
182 Claudel: Le soulier de satin, S. 842f.
183 Ebd., S. 858.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

327

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit Agonalität und Transgressivität ist Prouhèzes fortwährender Kampf 
gegen innere Widerstände und äußere Versuchungen bezeichnet. Die da­
mit einhergehende Opferbereitschaft um zweier höherer Aufträge willen, 
nämlich die Verteidigung der spanischen Festung sowie die Erlösung 
und Läuterung Rodrigues, zeigt sich in der Negation privaten, irdischen 
Glücks mit dem Geliebten, die bis zur Inkaufnahme des eigenen Tods 
reicht. In dem Maße, wie Prouhèze ihre menschliche Begierde mehrfach 
überwindet und sich bewusst zu ihrer Berufung bekennt, wird ihre Entsa­
gung zur freien Entscheidung, die eben nicht von außen bzw. von oben 
aufgezwungen ist, sondern aus Einsicht in den göttlichen Heilsplan und 
aus Überzeugung in seine Richtigkeit und Gerechtigkeit getroffen wird.184 

Indem sie letztlich den Verzicht unter ihren Willen subsumiert, synchro­
nisiert sie das eigene Wollen mit demjenigen Gottes: »Ce que veut Celui 
qui me possède c’est cela seulement que je veux«.185 In einer dialektischen 
Bewegung erreicht Prouhèze die größtmögliche Freiheit und ist doch eine 
Gefangene: »cette éternelle liberté dont je suis la captive«.186 Frei und 
autark ist Prouhèze, weil sie sich vom irdischen Begehren löst, gefangen 
ist sie wiederum, weil sie dem göttlichen Gebot fortan genügen muss.187

Das exzeptionelle wie exemplarische, zu Gott strebende Über-sich-Hin­
auswachsen in der Selbstaufgabe, der Kampf gegen eigene Bedürfnisse im 
transgressiv-agonalen Modus, die doppelte Opferbereitschaft, das Pflicht­
ethos sowie die Bewahrung ihrer Agency disponieren die Protagonistin 
von Le soulier de satin zur Heldin.188 Die Heroisierung gründet dabei 
weniger auf einer konkreten Tat als vielmehr in ihrer Haltung bzw. ihrem 
Glaubensbekenntnis.189 Zwar fließt auch die selbstlose und pflichtbewuss­
te Verteidigung der Festung in die Heroisierung mit ein. Jedoch stehen 
die Taten selbst, die im Übrigen nie auf der Bühne gezeigt und nur in 

184 Vgl. dazu auch Fuß: Le Soulier de satin, S. 284f.; Lioure: L’Esthétique Dramatique, 
S. 548.

185 Claudel: Le soulier de satin, S. 856.
186 Ebd.
187 So beschreibt sie Madaule: Paul Claudel, S. 111, als »prisonnière de son serment«, und 

Valenti: Le chemin de la liberté, S. 24, spricht von einem »emprisonnement volon­
taire«.

188 Für Lioure: L’Esthétique Dramatique, S. 532, besteht das Heroische zuvorderst im 
Kampf gegen die Verlockungen. Er macht folglich vor allem das agonale Moment 
stark.

189 Für Černý: Le »Baroquisme« du Soulier de satin, S. 489f., besteht das Heroische in dem 
Willen der Protagonistin. Auch er abstrahiert somit von einem tatorientierten Helden­
tum.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

328

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzelnen Dialogpartien angedeutet werden, hinter den Beweggründen 
und dem inneren Konflikt zurück, welche die Gespräche der Figuren un­
tereinander sowie die Aussagen der übermenschlichen Gestalten dominie­
ren. Schon Prouhèzes eingeschränkter Bewegungsradius, der auf die Fes­
tung, die sie nur ein einziges Mal verlässt, limitiert ist, verschiebt den Fo­
kus weg von militärischen Taten hin zur Auseinandersetzung mit sich 
selbst. Der (Glaubens‑)Attentismus im katholischen Sinn bedeutet mithin 
vorrangig Unterlassen, Aushalten, Nicht-Aufgeben nach dem göttlichen 
Willen in der Erwartung des Jenseits, schließt nichtsdestoweniger aber 
auch tätiges Handeln mit ein, wie bereits anhand Rodrigues Missionie­
rungsprojekts erläutert wurde. Aufgrund der Heroisierung sowie im Ver­
gleich mit Don Rodrigue, der bis zum Schluss die Nichtigkeit alles irdi­
schen (Macht‑)Strebens sowie die Unhintergehbarkeit der divinitas ver­
kennt, präsentiert das Theaterstück die attentistische Haltung, wie sie Do­
ña Prouhèze in ihrer unnachgiebigen Entsagung aus religiösem Eifer und 
gottesfürchtiger Schuldigkeit verkörpert, als Verhaltensideal. Der sich im 
Gegensatz dazu befindliche nichtattentistische Habitus Don Rodrigues 
wird hingegen abqualifiziert, weil sein Trieb nach Macht und Besitz ers­
tens vergeblich ist, an anderen (politischen) Akteuren scheitern muss und 
letztlich zum Untergang des ›Helden‹ führt und weil er zweitens in der 
christlichen Welt des Soulier de satin sündhaft ist, impliziert der Herr­
schaftsgedanke doch anmaßende Selbstüberschätzung sowie die Abwen­
dung von Gott.

Der religiöse Attentismus als Appell

Die taxierende Auslotung zweier gegensätzlicher Haltungsoptionen – die 
eine attentistisch und jenseitsorientiert und deswegen gottgefällig, die an­
dere nichtattentistisch, diesseits- bzw. machtorientiert und deswegen blas­
phemisch – ist in Le soulier de satin kein innertextliches, selbstbezogenes 
Spiel, sondern weist Appellcharakter auf und lässt sich nahezu als Hand­
lungsdidaxe verstehen. Zum einen projizieren die in VI.2.2 benannten 
Anachronismen die im Text vermittelten Wertevorstellungen auf Claudels
Gegenwart. Zum anderen deckt sich die von Claudel in Le soulier de satin 
anempfohlene Rückbesinnung auf die Religion, die durch die Überhand­
nahme irdischer Ambitionen verloren gegangen sei, mit den antimoder­
nen Diskursen des renouveau catholique, den Claudel zeit seines Lebens 
offensiv vertrat. Das in Le soulier de satin monierte Streben nach irdischen, 

VI.2.6.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

329

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


materiellen Dingen ist für Claudel auch über den Dramentext hinaus 
gleichbedeutend mit dem Verlust christlich-religiöser Grundsätze. Mate­
rialismus und Unglaube, für die Don Rodrigue zunächst steht und die 
nach der Meinung des Autors auch die Gesellschaft seiner Zeit kennzeich­
nen, sind für den Katholiken zwei Seiten einer Medaille. In seinem exege­
tischen Bibelkommentar Au milieu des vitraux de l’Apocalypse, an dem er 
zwischen 1928 und 1932 arbeitete und in dem er die ökonomischen und 
soziokulturellen Entwicklungen der Moderne in den Interpretamenten 
der biblischen Apokalyptik deutet,190 charakterisiert Claudel die moderne 
Gesellschaft – ausgehend vom Buch Daniel – kurzerhand: »c’est qu’il n’y 
a pas de Dieu et que la matière est tout.«191 An anderer Stelle, in seinem 
philosophischen Dialog Conversations dans le Loir-et-Cher, entstanden zwi­
schen 1925 und 1928, führt Claudel sein Unbehagen am Materialismus 
aus und macht ihn für die Verkümmerung sozialer Bindungen – er spricht 
von »rabougrissement« und »dégénérescence«192 – verantwortlich. Da alle 
Verrichtungen und Dienste entpersonalisiert seien und in Geld aufgewo­
gen würden, sei kein Platz mehr für Solidarität, Hilfsbereitschaft und Un­
eigennützigkeit.193 Die religiöse Grundierung dieser Werte als christliche 
Karitas macht die darauffolgende Anrufung Gottes durch Furius, wohl 
Sprachrohr des Autors, sinnfällig:

On m’a ôté tous les moyens de remplir mon profond devoir envers Dieu et 
envers les hommes, cela en quoi personne en aucun temps et aucun lieu n’est 
capable de me substituer. Un singe dressé ferait la même chose que moi. Je 
ne suis plus qu’une organe mécanique et non plus un enfant de Dieu plein de 
besoins et de secours, débordant de nécessités et de ressources! On m’a ôté le 
Paradis terrestre qui est la possibilité de faire du bien sans salaire et par libre 
choix.194

190 So erstaunt sich die Tochter: »Ce qu’il y a d’effrayant, c’est qu’en effet on dirait que 
l’Apocalypse a été écrite en vue de notre époque plus que de tout autre.« (Paul Clau­
del: Au milieu des vitraux de l’Apocalypse. In: Œuvres complètes XXVI: Commen­
taires et exégèses 8. Paris 1967, S. 145). Die Exegese ist gestaltet als ein Dialog zwischen 
dem erklärenden Vater und der fragenden Tochter.

191 Ebd., S. 132. Das gesamte sechste Kapitel von Au milieu des vitraux de l’Apocalypse 
(S. 113–133) ist diesem Themenkomplex gewidmet.

192 Ders.: Conversations dans le Loir-et-Cher. In: Œuvres en prose. Préface par Gaëtan Pi­
con. Textes établis et annotés par Jacques Petit et Charles Gaplérine. Paris 1965, 
S. 667–819, hier S. 675.

193 Vgl. ebd., S. 685f.; vgl. ausführlicher Flood: Pensée politique et imagination histo­
rique, S. 167–169.

194 Claudel: Conversations dans le Loir-et-Cher, S. 686.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

330

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In seinen Schriften der 1920er-Jahre bleibt Claudel jedoch nicht bei dieser 
pessimistischen Moderne-Bilanz stehen, sondern sagt die Rückkehr des 
vermissten Gemeinschaftsgeists voraus. Tatsächlich verortet er die zeitge­
nössische Gesellschaft in einem Zwischenstadium, in dem Altes und Neu­
es in unaufgelöstem Widerspruch nebeneinanderstehen: »Nous sommes à 
cheval entre ce qui n’est plus et ce qui n’est pas encore.«195 Wie schon in 
Le soulier de satin diagnostiziert er in den Conversations einen »état de dés­
ordre«, der in Ordnung und Regelmäßigkeit übergehen werde.196 So sei 
der für das gesellschaftliche Leben unabdingbare Gemeinschaftssinn zwar 
noch nicht voll ausgeprägt, doch zumindest in Ansätzen erkennbar.197 

Den aktuellen Zustand beschreibt Claudel in diesem Sinne als einen von 
erwartungsvoller Spannung:

Il est curieux cependant de voir vivre une si grande partie de l’Humanité dans 
cet état précaire, vigilant et suspendu, dans un état qui tient à la fois de l’exil et 
de l’attente.198

Auch wenn Claudel konkrete Maßnahmen zur Stärkung der Gemein­
schaft vorschlägt, wie etwa die Zusammenarbeit in Gewerkschaften oder 
das ehrenamtliche Engagement, so räumt er der Rückbesinnung auf den 
katholischen Glauben doch den Vorrang ein.199 Ohne ihn sei ein echtes 
Zusammenleben – und damit die Überwindung der Übergangszeit – 
nicht möglich:

Et cependant qu’est-ce que le Christ a dit autre chose que ce devoir d’union et 
de rassemblement et de charité effective et continuelle? N’est-il pas écrit: Hors 
de l’Église point de salut? Tout le temps donc que nous sommes hors de l’Église, 
nous sommes hors du salut. Où c’est qu’il y a le moins d’union, où le moins 
d’amour, où le moins d’église, c’est là qu’il y a le moins de salut.200

Das klösterliche Leben der Mönche erhebt Claudel im Zuge dessen zum 
Vorbild einer künftigen, auf katholischem Glauben und christlicher Kari­
tas fußenden Gesellschaft.201

195 Ebd., S. 684.
196 Ebd., S. 690. Am Beispiel der Automobilindustrie der Jahrhundertwende veranschau­

licht Claudel diese Bewegung von Unordnung zu Ordnung: Hatte anfangs ein chaoti­
scher Haufen heterogener Gefährte die Boulevards bevölkert, reihten sich die Wagen 
nun in Reih und Glied (vgl. ebd., S. 690f.).

197 Vgl. ebd., S. 691.
198 Ebd., S. 791.
199 Vgl. Flood: Pensée politique et imagination historique, S. 169–174.
200 Claudel: Conversations dans le Loir-et-Cher, S. 719.
201 Vgl. ebd., S. 721.

VI.2. Religiöser Attentismus: Paul Claudels Le soulier de satin (1928/29)

331

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Den zentralen Gehalt seiner Conversations setzt Claudel in seinem nur 
wenige Jahre zuvor erschienenen Stück Le soulier de satin mithin drama­
tisch um. Während Doña Prouhèze das Ideal repräsentiert, in dem Fröm­
migkeit, Opferbereitschaft, Selbstvergessenheit und Hingabe für den ande­
ren als religiöser Attentismus zusammenfließen, verdichtet sich in Don 
Rodrigue die Zerrissenheit zwischen Altem und Neuem, zwischen Erde 
und Himmel, mit der Claudel eben auch die moderne Gesellschaft charak­
terisiert. Das offene Ende, das Rodrigue zum Warten zwingt, bevor es den 
Zusammenschluss mit dem Göttlichen einleitet, entspricht dem Provisori­
um, in das Claudel seine Epoche einordnet. In dieses Zeitregime webt sich 
zudem die Erfahrung des Ersten Weltkriegs ein. Denn wie Don Rodrigue 
hat auch die französische Gesellschaft einen Krieg gefochten, von dem 
sich Claudel eine kathartische Wirkung im Sinne einer katholischen Er­
neuerung erhoffte.202 Wie bei Don Rodrigue zeitigte die Erfahrung in den 
Augen Claudels jedoch (noch) keine Wirkung. Sie wird im Drama über 
das Ende hinaus verschoben, in der Abhandlung in die Zukunft projiziert. 
Claudel überführt folglich nicht nur eine Niedergangsstimmung in sein 
Drama, sondern verarbeitet eine noch nicht in Erfüllung gegangene Hoff­
nung, deren Erfüllung aussteht. Am Beispiel seines Protagonisten gibt 
Claudel ein Verhaltensmodell vor, wie sich der ersehnten Synthese mit 
dem Göttlichen angenähert werden kann. Er verwandelt Rodrigue, sobald 
dieser Prouhèzes heroisch-attentistische Haltung imitiert, selbst zum nach­
ahmenswerten Vorbild für das Publikum, weil dieser mit seinem Habitus, 
dem Glaubensattentismus, der in der Unterwerfung unter Gottes Führung 
sowie in der Erwartung der divinitas besteht, eine Option aufzeigt, wie die 
Übergangs- und Wartezeit mit Sinn versehen werden kann.

Darüber hinaus antizipiert Claudel in den Conversations wie auch in 
seinem Drama den globalen Siegeszug des Katholizismus, der fremde Re­
ligionen auf der ganzen Welt auslöschen und in die christliche eingliedern 
werde. So führt er in seinem Dialog aus:

Le monde tout entier a été mis entre nos mains, est-ce qu’il n’y a pas quelque 
chose à en faire, nos pas seulement pour notre utilité personnelle, mais pour la 
gloire de Dieu? Qu’elle sera belle, la destinée de ces hommes futurs qui pourront 

202 Vgl. Alexandre: Paul Claudel en guerre, S. 65f.; Rambaud: Comprendre la guerre, 
S. 40f.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

332

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


réunir en eux trois choses: la Foi, le Pouvoir et cette Joie intrépide qui bientôt 
transportera les montagnes et qui déjà nous transporte au-dessus d’elles!203

Wie oben erläutert, ist die katholische, koloniale Sendung Spaniens in 
Le soulier de satin untrennbar mit dem Schicksal der Hauptfiguren verwo­
ben. Sie gelangt erst mit Don Rodrigues Läuterung zu ihrem Abschluss, 
wohingegen seine persönliche Irrfahrt mit Krieg, Aufruhr und Zerstörung 
korreliert. Der christliche Heilsprozess geht folglich mit einer Besinnung 
des Menschen auf sich selbst, d.h. auf die Bekehrung zum katholischen 
Glauben im Vertrauen auf eine göttliche Ordnung einher. Ein Engage­
ment auf der Weltenbühne wird zwar nicht per se infrage gestellt, kann 
sogar Teil eines Glaubensattentismus sein, ist der Kultivierung eines ka­
tholischen Ethos im Eigenen allerdings nachgeordnet. Claudels Konvertie­
rungseifer204 Freunden und Bekannten gegenüber lässt sich durchaus auch 
in diesem Sinne deuten, diente er vornehmlich der Wiederbelebung des 
katholischen Glaubens. Im Übrigen wird ja auch Rodrigue von Prouhèze 
konvertiert. Kurzum, es braucht eine innere Wandlung, die wiederum 
eine attentistische Haltung hervorbringt, die derjenigen Prouhèzes und 
Rodrigues am Ende gleicht, um der christologischen Heilsgeschichte so­
wohl innerhalb der Gesellschaft mit Bezug auf ein Gemeinschaftsideal als 
auch global im Hinblick auf die Verbreitung des Katholizismus den Weg 
zu bereiten. Wie die Parallelen zwischen Drama und Dialog indizieren, 
kritisiert Claudel in Le soulier de satin die säkularisierte Kultur seiner Ge­
genwart und konturiert eine Geisteshaltung – den religiösen Attentismus 
–, mit der die Menschen dem Zwischenstadium begegnen sollen und 
einer künftigen Gesellschaftsordnung entgegensehen, ja entgegengehen 
können, in der sich der katholische Glaube und mit ihm ein ›besseres 
Europa‹ wie eine ›bessere Welt‹ wieder voll entfalten würden.

Der heroische Attentismus im Kontext

Wie die Analysen von Hofmannsthals Der Turm und Claudels Le soulier 
de satin demonstrieren, entkoppelte sich die Denkfigur des heroischen 
Wartens, Ertragens, Aus- und Durchhaltens nach 1918 vom historischen 

VI.3.

203 Claudel: Conversations dans le Loir-et-Cher, S. 810; vgl. dazu Flood: Pensée politique 
et imagination historique, S. 217f.

204 Zu ›Claudel convertisseur‹ vgl. Frédéric Gugelot: La conversion des intellectuels au ca­
tholicisme en France (1885–1935). Paris 1998, S. 456–464.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

333

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ereignis des Ersten Weltkriegs und wurde umfunktionalisiert zu einer 
Form der Gegenwartsbewältigung. Beide Autoren inszenieren ihre Gegen­
wart, gespiegelt in einer historischen oder mythischen Vergangenheit, 
als ungeordnete Welt, in der sie einen Werteverfall auf politischem, 
gesellschaftlichem, kulturellem, moralischem oder metaphysischem Ter­
rain beobachten. Auf die Epochenschwelle des Ersten Weltkriegs folgt 
in ihrer Perspektivierung eine Zwischenzeit, in der entweder ein neues 
politisches System noch nicht eingerichtet (Hofmannsthal) oder eine neue 
Gesellschaftsordnung noch nicht erreicht ist (Claudel). Das Überdauern 
der Gegenwart – das Zuwarten ohne jede teleologische Gewissheit (Hof­
mannsthal) oder das Erwarten eines künftigen Heils (Claudel) – werten sie 
zu einer weltanschaulich fundierten Haltung auf. Sie ist auf die Zukunft 
ausgerichtet, sodass die Gegenwart nur prospektiv ihren Sinn erhält. Un­
ter Umständen kann dieser heroische Attentismus eine Antwort auf ein 
modernes Kontingenzbewusstsein sein, demzufolge autonomes Handeln 
zur Aporie und die Geschichte zur anthropomorphisierten Gegenspielerin 
wird (Hofmannsthal). Er kann aber ebenso der Einsicht in einen planvol­
len Lauf der Geschichte, die Komplizin sein muss, erwachsen (Claudel).205 

Wie auch immer das Problem von Kontingenz und Notwendigkeit ausfor­
muliert wird, der Befund bleibt der gleiche: Die Zeit der ›großen Männer‹ 
ist vorbei. Souveränität bewahrt sich der Held nicht mehr in Krieg und 
Abenteuer, sondern als Wartender.

Der heroische Attentismus als Gegenwartsbewältigung lässt sich natür­
lich nicht ohne Weiteres monokausal aus dem Weltkriegsdiskurs des he­
roischen Wartens und Durchhaltens ableiten. Im Turm und in Le soulier de 
satin spielen neben der Erfahrung des zurückliegenden Kriegs gleichfalls 
andere Kontexte wie z.B. die Krise der absolutistischen Macht und dieje­
nige des katholischen Glaubens eine Rolle. Nichtsdestoweniger aktualisie­
ren Hofmannsthal und Claudel ganz wesentliche Eigenheiten des heroi­
schen Attentismus, wie er im Ersten Weltkrieg ausformuliert wurde, so 
die Priorisierung der Haltung gegenüber der Handlung und Eigenschaf­

205 An dieser Stelle gelangt Heinz Dieter Kittsteiners Modell einer sogenannten ›heroi­
schen Moderne‹ (1880–1945), der »heroisch-leidend« standgehalten oder die »mit über­
menschlichen Kräften« gebändigt werden muss, an seine Grenze, da er lediglich den 
Verlust eines historischen Telos ins Feld führt (vgl. Heinz Dieter Kittsteiner: Wir wer­
den gelebt. Formprobleme der Moderne. Hamburg 2006, S. 44–53). Kittsteiner be­
schränkt sich in seiner Analyse auf Deutschland, für das seine Beobachtung sicherlich 
treffend ist, trägt anderen europäischen Ländern, die sich so nicht beschreiben lassen, 
indes nicht Rechnung; vgl. dazu auch Bröckling: Postheroische Helden, S. 110f.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

334

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten wie Unerschütterlichkeit, Ausdauer, Selbstüberwindung sowie Unbe­
dingtheit im Wollen und zugleich Schicksalergebenheit. Das Verhalten 
der Protagonisten lässt sich bis zu einem gewissen Grad in den Begrifflich­
keiten der Heuristik beschreiben: Im agonal-transgressiven Modus stellt 
sich Sigismund nacheinander seinen Gegenspielern und verwehrt sich ih­
nen, wodurch er sich über die fremden Herrschaftsambitionen ermächtigt 
und selbstbestimmt über sein Schicksal verfügt; ebenso agonal-transgressiv 
überwindet Prouhèze innere Widerstände und Wünsche, opfert das eige­
ne Glück kompromisslos ihrem Glauben und bestimmt durch ihre Entsa­
gung exklusiv über ihr und Rodrigues Geschick. Die Berufung auf ein 
Pflichtethos, das ausschlaggebend für die Heroisierung in den Front- und 
Frauenstücken ist, ist mit religiöser Grundierung für Prouhèze handlungs­
leitend, wohingegen Sigismund keinem überindividuellen Prinzip folgt. 
Was den heroischen Attentismus als Gegenwartsbewältigung fundamental 
vom heroischen Attentismus als Leitdevise im Krieg unterscheidet, ist die 
Rücknahme der demokratischen Verteilung. Wo für den Krieg gemeine 
Soldaten und einfache Leute die Trägerschicht des Heroischen bilden, ent­
wickelt sich der heroische Attentismus hier zu einer elitären Haltung. In 
beiden untersuchten Dramen geht es eben nicht um Kollektive, sondern 
um Einzelfiguren, die nur für sich stehen. Die Abstrahierung vom konkre­
ten Weltkriegsgeschehen geht zudem mit der Rücknahme einer spezifi­
schen Ästhetik, wie sie für die Warteszenarien an der Front und in der 
Heimat erarbeitet wurde, einher. Die Darstellung von Warten und War­
tenden weicht zunehmend philosophisch grundierten Diskursen um 
Herrschaft, Politik, Religion, Moral usw.

Der Attentismus als heroische Strategie der Gegenwartsbewältigung 
ist in der westeuropäischen Theaterlandschaft der 1920er-Jahre indessen 
nicht unangefochten. Im Folgenden soll es darum gehen, kritische Stim­
men (Kap. VI.3.1), Attentismusvariationen (Kap. VI.3.2) und Gegenent­
würfe (Kap. VI.3.3) zu beleuchten, um den heroischen Attentismus in der 
Zwischenkriegszeit zu kontextualisieren.

Kritik am Attentismus

Ernst Toller, der in seinem in Kap. V.1.3 besprochenen Heimkehrerdrama 
Der deutsche Hinkemann das schicksalergebene Abwarten der deutschen 
Nachkriegsgesellschaft andeutungsweise abwertet, weil es Verrohung und 
Segregation perpetuiere, verschärft seine Kritik am Attentismus in seiner 

VI.3.1.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

335

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spielart als Messianismus in der ebenfalls im Festungsgefängnis Nieder­
schönfeld entstandenen Zeitsatire Der entfesselte Wotan (1923),206 die sich 
an die Form einer Sonate bzw. einer Sinfonie anlehnt und aus einem 
Vorspiel, Wotanisches Impromptu, und drei Sätzen, Allegro, Andante und 
Scherzo Furioso – Rondo Finale, besteht. Anhand des grotesken Aufstiegs 
des einfachen Friseurs Wotan zum angebeteten Direktor einer Auswande­
rungsgesellschaft demaskiert der Autor die Wirkmechanismen autoritärer 
Führerkulte und denunziert in diesem Zusammenhang attentistisch-mes­
sianische Sehnsüchte in der breiten Masse, die dem Auftritt der Führerge­
stalt den Weg bereiten.207 Die in Der entfesselte Wotan porträtierte Gesell­
schaft ist in einer Wirtschafts­, Sitten- und Sinnkrise gefangen, sieht ihrem 
vermeintlich unausweichlichen Untergang entgegen und ist deswegen – 
nicht unähnlich dem Volk in Hofmannsthals Turm – unermüdlich auf der 
Suche nach einem Retter, einem »Lichtbringer«,208 wie es im Text heißt, 
auf den sie individuelle Sehnsüchte und Hoffnungen projiziert. So äußert 
Wotan, sich als neuen Cäsar imaginierend, auf dem Höhepunkt seines Er­
folgs: »Ave Cäsar... [...] Die Menschheit lechzt nach dem Diktator. Wohl­
an denn! Volk, du findest mich bereit.«209 Ohne Bedenken unterwerfen 
sich die Figuren der Komödie dem selbsternannten Helden, huldigen ihm 
feierlich und stellen sich mit ihrem Vermögen in seinen Dienst. Wotans 
Anhängerschaft, die sich vor allem aus dem Kleinbürgertum und dem 

206 Ernst Toller: Der entfesselte Wotan. Eine Komödie. In: Sämtliche Werke. Kritische 
Ausgabe I: Stücke 1919–1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Peter Langemeyer und 
Thorsten Unger. Göttingen 2015, S. 235–275.

207 Mit den sozial- bzw. massenpsychologischen Konfigurationen beschäftigt sich ausführ­
licher Rosemarie Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland. Eine massenpsycholo­
gische Untersuchung zu Tollers Groteske ›Der entfesselte Wotan‹. In: Bernd Urban/
Winfried Kudszus (Hrsg.): Psychoanalytische und psychopathologische Literaturinter­
pretationen. Darmstadt 1981, S. 233–255. Der Problemkomplex um Führerschaft und 
Gefolgschaft steht auch in anderen Arbeiten im Vordergrund, etwa in Stefan Neuhaus: 
Strategien der Entmythologisierung in Ernst Tollers Komödien Der entfesselte Wotan 
und Nie wieder Friede! In: ders./Rolf Selbmann/Thorsten Unger (Hrsg.): Engagierte Li­
teratur zwischen den Weltkriegen. Würzburg 2002, S. 169–183, sowie Reimers: Das 
Bewältigen des Wirklichen, S. 117–150. Zum Teil wird die Thematik als Auseinander­
setzung mit dem Expressionismus analysiert: Hans-Jörg Knobloch: Das Ende des Ex­
pressionismus. Von der Tragödie zur Komödie. Frankfurt a.M. 1975, S. 93–107; Her­
mann Korte: Die Abdankung der »Lichtbringer«. Wilhelminische Ära und literarischer 
Expressionismus in Ernst Tollers Komödie »Der entfesselte Wotan«. In: Germanisch-
Romanische Monatsschrift – Neue Folge 34 (1984), S. 117–132.

208 Toller: Der entfesselte Wotan, S. 259.
209 Ebd., S. 272.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

336

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Militär rekrutiert,210 ist in der allgemeinen Orientierungslosigkeit erstens 
blind für die ideologischen Fallstricke des Führerkults und zweitens leicht 
manipulierbar. In ihrer messianischen Verblendung verkennen die »im­
mer berauschten Bürger«211 – so nennt Toller sie im Personenverzeichnis 
– den Schwindel von Wotans größenwahnsinnigem Projekt, ebenso wie 
sie seinen eigentlichen Plan, nämlich die totalitäre Unterwerfung der ge­
samten Welt, nicht durchschauen. Indem Wotan in seinen öffentlichen 
Auftritten, die von seinem Assistenten Schleim regelrecht choreographiert 
werden, die Bedürfnisse des Publikums in Kleidung und Duktus bedient 
– mit der Gräfin Gallig spricht er »religiös«, mit dem Bankier Karauschen 
»materiell«, mit dem Korpsgeneral a.D. Stahlfaust »markig«, das »schlich­
te Volk« empfängt er nicht im Gehrock, sondern in einer »geflickte[n] 
Jacke«212 –, kann er seine Zuhörerinnen und Zuhörer nur allzu leicht für 
sich einnehmen. Auf den Gehalt seiner Ansprachen kommt es indes weni­
ger an. Trotz oder besser gerade wegen der Vagheit seiner Versprechen, so 
führt Toller vor, affiziert Wotan sein Publikum und macht jeden Zuhörer 
und jede Zuhörerin glauben, gerade seine bzw. ihre Träume zu verwirkli­
chen.213 Die Inhaltsleere des Gesagten macht »das Bedürfnis nach autoritä­
rer Führung«,214 das Toller zwar humorvoll, doch nicht weniger dringlich 
anzeigt, sinnfällig. In der Tat handelt es sich bei der Komödie schon bei 
ihrer Entstehung 1923 bei Weitem nicht um ein unbefangenes Gedanken­
spiel, auch nicht nur um eine innerliterarische Auseinandersetzung mit 
dem »faschistoiden Potential[]«215 expressionistischer Verkündungs- und 
Heilsvorstellungen bzw. des expressionistischen Messianismus. Vielmehr 
behandelt Toller mit dem Ruf nach einer charismatischen Führerfigur 
ein zeitgenössisches Phänomen, in dem er eine Gefahr für Partizipation 
und Demokratie erkennt. In einem Brief vom Juni 1923 schreibt er unter 
explizitem Verweis auf die Kriegserfahrung über Untertanen- und Mitläu­
fergesinnung:

210 Zur Anhängerschaft vgl. auch Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland, S. 248–
251, sowie Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen, S. 123–125.

211 Toller: Der entfesselte Wotan, S. 238.
212 Ebd., S. 255; vgl. dazu auch Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen, S. 126.
213 Vgl. ebd., S. 138. Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland, S. 251f., identifiziert 

Wotans phrasenhaftes Sprechen, das ihn zur Projektionsfläche macht, als zentralen Be­
standteil von Massenmanipulation.

214 Ebd., S. 253.
215 Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen, S. 148.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

337

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Reaktion und Kleinbürgertum rufen heute mit der gleichen Inbrunst nach der 
Diktatur und meinen: einen Diktator mit unbeschränkter Machtfülle. Dieser 
Ruf ist Ausdruck einer seelischen Stimmung, die erschreckt, weil sie auch die 
Massen ergreift. (Man wartet in passiver Lethargie auf die Parole – ohne Parole 
wird weder gedacht noch gehandelt.) Der Wille zum Diktator ist Wille zur 
Selbstentmannung, zur Knechtschaft, oder, wie man es heute gerne nennt, der 
Wille zur Gefolgschaft.
Ist dieses Phänomen eine Folge des Krieges? Erst lehrte man den Soldaten, nicht 
selbst zu denken, nicht selbst einen Entschluß zu fassen, am Ende war er damit 
zufrieden. Ein Führer trägt die Verantwortung, gibt die großen und kleinen 
Befehle, und alles geht seinen Gang. Es ist bequem, verantwortungslos zu leben, 
ja sogar bequem, verantwortungslos zu sterben.
Wahre Demokratie ist unbequem, sie bedeutet intensive Teilnahme des Volks 
am öffentlichen Leben, Selbstverwaltung, Verantwortungsfreudigkeit jedes ein­
zelnen.216

Tollers Protagonist trägt deutliche Züge Wilhelms II., die sich in Ausse­
hen (der kaiserliche Bart in der »›Es ist erreicht‹-Fasson«) und Zitaten of­
fenbaren.217 In den Vornamen des Protagonisten – Wilhelm Dietrich – 
verbindet sich die Kaisergestalt zudem mit dem wilhelminischen Unterta­
nen par excellence, Diederich Heßling aus Heinrich Manns Roman Der Un­
tertan (1918): Führerschaft und Untertanengeist sind untrennbar mitein­
ander verbunden.218 Die in Rezeption und Forschung häufig konstatierten 
Parallelen mit Adolf Hitler wiederum sind vom Autor nicht unbedingt in­
tendiert und wurden erst mit der deutschen Uraufführung der Komödie 
am 23. Februar 1926 an der Berliner Tribüne hergestellt.219 Zwar legt die 
rechtsradikale, antisemitische und imperialistische Stimmung in Der ent­
fesselte Wotan eine Verbindung zur aufschwingenden NSDAP durchaus 
nahe und auch der Führerkult, Wotans Großmachtphantasien sowie die 

216 Brief von Ernst Toller an B. vom 28. Juni 1923. In: Toller: Sämtliche Werke III, S. 384. 
Die bei Intellektuellen der Weimarer Republik verbreitete messianische Sehnsucht 
nach einer Führergestalt ist in Ansätzen aufgearbeitet; vgl. dazu etwa die Aufsätze von 
Gerhard Kraiker: Rufe nach Führern. Ideen politischer Führung bei Intellektuellen der 
Weimarer Republik und ihre Grundlagen im Kaiserreich. In: Jahrbuch zur Literatur 
der Weimarer Republik 4 (1998), S. 225–273, und Klaus Schreiner: »Wann kommt der 
Retter Deutschlands?« Formen und Funktionen von politischem Messianismus in der 
Weimarer Republik. In: Saeculum 49 (1998), S. 107–160.

217 Vgl. Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen, S. 133f.
218 Vgl. Altenhofer: Wotans Erwachen in Deutschland, S. 239.
219 Vgl. Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen, S. 117. Erstmals inszeniert wurde Der 

entfesselte Wotan in russischer Sprache am 16. November 1924 in Moskau. Die deutsch­
sprachige Erstaufführung fand wenig später am 29. Januar 1925 in Prag statt.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

338

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theatralisierung der Politik wecken Assoziationen an Hitler.220 Jedoch ist 
diese Einschätzung maßgeblich von den Entwicklungen der späten 
1920er- und vor allem der 1930er-Jahre gelenkt und sie verfälscht Tollers
Blick auf seine Gegenwart um 1923.221 Dass Toller bei seinem Protago­
nisten nicht (nur) ein historisches Vorbild wie Wilhelm II. oder womög­
lich Adolf Hitler im Sinn hatte, indiziert ein Brief an den Journalisten 
Gustav Mayer vom Februar 1921, in dem Toller seine Bedenken ange­
sichts der »mannigfachen Bünde, besonders der pseudoreligiösen Bünde« 
äußert und Bezug nimmt auf »Propheten und Prediger«, die »in Massen 
durchs Land [ziehen]« und die Menschen zur Gefolgschaft als einer neuen 
Ersatzreligion verführen.222 Zudem behandelt Toller die attentistisch-mes­
sianische Konfiguration in Der entfesselte Wotan, auch wenn sein Drama in 
Deutschland spielt und von der germanischen Mythologie überwölbt ist, 
als ein europäisches Phänomen. Nie ist die Rede nur von Deutschland, 
immer von Europa. Nicht Deutschland bildet das Telos von Wotans Stre­
ben, sondern Europa: »Der Erfolg bestätigt sich! Europa heftet sich an 
meine Fersen! Europa will sich drüben ein Stelldichein geben! Herr 
Schleim, Europa mag in Europa zugrunde gehn! Europa wird in der neu­
en Welt auferstehen!«223

So vernichtend Tollers Urteil des Attentismus bzw. Messianismus aus­
fällt, so unbestimmt belässt er die Alternative. Nur leicht klingt in Der 
entfesselte Wotan in den Worten eines jungen Arbeiters, der einzigen nicht­
komischen Figur der Komödie, ein verantwortungsbewusstes, mündiges 
Ethos an: »Was liegt an Eurem Europa! Jedes Leichenfeld wird Brachfeld. 
Zum Brachfeld kommt der Pflüger...«224 Aktives, verantwortungsvolles 
Schaffen, nicht passives, messianisches Warten ist in Der entfesselte Wotan, 
wie schon in Der deutsche Hinkemann, Tollers Losung.

Eine ähnliche Kritik an Attentismus und Messianismus als Haltung der 
Masse formuliert auch Jules Romains in seiner Farce in drei Akten Knock 

220 Vgl. ebd., S. 130.
221 Vgl. ebd., S. 131. So warnen etwa Knobloch: Das Ende des Expressionismus, S. 93, und 

Korte: Die Abdankung der »Lichtbringer«, S. 118, vor einer voreiligen und anachronis­
tischen Gleichsetzung Wotans mit Hitler.

222 Brief von Ernst Toller an Gustav Mayer vom 7. Februar 1921. In: Toller: Sämtliche 
Werke III, S. 314f., hier S. 315. Zu diesen sogenannten ›Inflationsheiligen‹ vgl. die Stu­
die von Ulrich Linse: Barfüßige Propheten. Erlöser der zwanziger Jahre. Berlin 1983.

223 Toller: Der entfesselte Wotan, S. 258.
224 Ebd., S. 246 (Hervorh. i.O.). Das Drama ist »[d]en Pflügern« (ebd., S. 237) gewidmet. 

Die Pflugmetapher findet sich bereits in dem in Kap. V.1.3 zitierten Brief an Tessa und 
meint ein gesellschaftspolitisches Engagement.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

339

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ou le triomphe de la médecine,225 am 15. Dezember 1923 in Paris uraufge­
führt. In dem Lustspiel in der Tradition Molières (Le médecin malgré lui, Le 
malade imaginaire) macht ein Arzt mit fragwürdiger Ausbildung die ei­
gentlich gesunden Bewohner des Städtchens Saint-Maurice geschickt zu 
Dauerpatienten, zwingt sie in ein Abhängigkeitsverhältnis und sichert sich 
– neben den finanziellen Gewinnen – Macht und Einfluss innerhalb der 
Gemeinde. Romains verfährt dabei ähnlich wie Toller und entlarvt die auf 
Manipulation und Suggestion beruhenden Strategien, mit denen sich der 
Betrüger zum Führer aufschwingt. Jener Dr. Knock inszeniert sich als Au­
torität auf dem Gebiet der Medizin, etwa mithilfe von Aufklärungskampa­
gnen über omnipräsente Krankheitserreger oder durch die Verwendung 
von Fachvokabular, und schürt unablässig die Angst vor Krankheiten, so­
dass er den ›Patienten‹ falsche Diagnosen weismachen kann. Insofern der 
ausbrechende Wahn um Krankheit und Behandlung in Knock das gesamte 
Leben in der Gemeinde dominiert und die Medizin zu einer neuen Ideo­
logie avanciert, erweist sich die Komödie, ebenso wie Der entfesselte Wotan, 
als Allegorie auf Führerkulte und Massenpsychosen. Die Kritik zielt dabei 
ebenso auf den Machtwillen des Betrügers wie auch auf das blinde Ver­
trauen der Städter.226

Variationen des Attentismus

Über Hofmannsthal und Claudel hinaus konturieren weitere Theater­
schaffende, auch aus Ländern, die nicht unmittelbar in die Kampfhand­
lungen involviert waren, die Gegenwart als eine Umbruchs- oder Über­
gangsphase, schlagen dabei aber andere Möglichkeiten des Umgangs vor. 
Die Zugänge reichen von unterschiedlich stark ausgeprägten Attentismus­
variationen (Romain Rolland, Pío Baroja) bis hin zu radikalen Gegenent­
würfen (s. Kap. VI.3.3).

Romain Rolland wählte, um über seine Zeit zu reflektieren, die Fran­
zösische Revolution. Zwischen 1898 und 1939 verfasste er einen achtteili­
gen Dramenzyklus, der zwar die Revolution mitsamt Vorgeschichte und 
Folgen zum Gegenstand hat, aber stets auf seine Gegenwart bezogen 

VI.3.2.

225 Jules Romains: Knock ou le triomphe de la médecine. Trois actes. Paris 1972.
226 Vgl. dazu Ece Korkut: La construction d’un ethos manipulateur: Knock ou le triomphe 

de la Médecine. In: Synergies Turquie 12 (2019), S. 103–119; Edward Ousselin: Knock: 
de guérisseur à dictateur. In: Dalhousie French Studies 71 (2005) S. 91–102.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

340

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bleibt.227 In den Zyklusteilen der 1920er-Jahre verarbeitete Rolland die 
innereuropäischen Konflikte der Nachkriegszeit. Er, der schon während 
des Kriegs aus dem Schweizer Exil heraus zur Überwindung der Ani­
mositäten eine Rückbesinnung auf gemeinsame europäische Werte und 
Traditionen gefordert hatte, appellierte auch nach 1918 eindringlich an 
Intellektuelle und Kunstschaffende der Nachbarstaaten, sich aktiv für ein 
friedliches Europa einzusetzen.228 Die Idee einer transnationalen Verstän­
digung veranschaulicht er u.a. in seinem Dreiakter Les Léonides (1928),229 

der als Epilog den Zyklus abschließt und im Herbst 1797 in Solothurn 
am Fuße des Jura spielt. Rolland gestaltet darin die Versöhnung einstiger 
Widersacher, des Prince de Courtenay, Repräsentant der Aristokraten, 
und des Juristen Mathieu Regnault, Vertreter der Jakobiner, im Schweizer 
Exil als Leidens- und Landesgenossen.230 Eine Beziehung von Les Léonides 
zum Weltkriegsgeschehen und zur Nachkriegszeit liegt erstens nahe, weil 
Rolland, wie viele andere französische Intellektuelle, den Krieg, noch 
während er anhielt, mit der Französischen Revolution in ein Verhältnis 
gesetzt hatte (›Ideen von 1789‹).231 Zweitens ist der soziale bzw. ideologi­
sche Konflikt in Les Léonides insofern auch ein nationaler, als der Sohn 
des Prinzen und Regnault in zwei verschiedenen Lagern während der 
Koalitionskriege kämpften, der eine in der Armee der Emigranten aufsei­
ten der österreichisch-preußischen Koalitionstruppen, der andere mit den 
französischen Revolutionstruppen. Relevant im Hinblick auf den Atten­
tismus ist Rollands Text zum einen, weil der Autor seine Protagonisten 

227 Zur Aktualität von Rollands Revolutionsdramen vgl. die umfassende Untersuchung 
von Marion Denizot: Le Théâtre de la Révolution de Romain Rolland. Théâtre popu­
laire et récit national. Paris 2013.

228 Ausführlicher David James Fisher: Romain Rolland and the Politics of Intellectual En­
gagement. Berkeley u.a. 1988, S. 38–48, 51–53 und 61–64.

229 Romain Rolland: Les Léonides. Bois gravés de Lucien Boucher. Paris 1928. Das Drama 
wurde in Frankreich nie aufgeführt.

230 So argumentiert auch Denizot: Le Théâtre de la Révolution, S. 92: »La pièce et le cycle se 
terminent par un acte de réconciliation entre ennemis d’hier, transposant à l’époque 
révolutionnaire l’appel lancé par Rolland quelques années plus tôt à l’Europe tout en­
tière.« Andere lesen Les Léonides eher im Kontext von Rollands Hinwendung zum So­
zialismus sowie seines Interesses an der Russischen Revolution und dem Bolschewis­
mus (z.B. Fisher: Romain Rolland and the Politics of Intellectual Engagement, S. 209–
214).

231 Vgl. Jörn Leonhard: »Ihr seid besiegt noch vor der Niederlage«. Schriftsteller im Ersten 
Weltkrieg zwischen Euphorie und Desillusion. In: Werner Frick/Günter Schnitzler 
(Hrsg.): Der Erste Weltkrieg im Spiegel der Künste. Freiburg u.a. 2017, S. 27–52, hier 
S. 37.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

341

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Wartestellung präsentiert. Als Exilanten sind sie aus politischen und 
militärischen Handlungsfeldern ausgeschlossen (»La mienne [mon affaire] 
est, pour l’instant, de cultiver mon champ. C’est le seul champ d’action 
qui me reste«232), sodass die beiden Figuren nur abwarten und hoffen 
können, Alliierte und Franzosen mögen sich allmählich aufreiben, was 
ihre Lage sichern würde: »Nous attendons qu’ils se dévorent.«233 Bis dahin 
führen sie ein Geflüchtetendasein in der neutralen Schweiz, die im Zuge 
der Gefahr – Frankreich will die Ausweisung erzwingen und droht mit 
einem Einmarsch – einer Insel des Friedens inmitten einem Meer aus 
Feinden gleicht: »nos petits Etats [...] qu’encercle un océan d’ennemis, [...] 
un îlot; et tout autour, la guerre«.234 Dieses räumliche Setting erinnert 
durchaus an die Frontstücke rund um den Topos des verlorenen Postens, 
in denen die feindliche Armee näher rückt, während die Kombattanten 
den Unterstand nicht verlassen können. Signifikant ist das Drama zum 
anderen, weil Rolland über die Rolle seiner beiden Protagonisten in einer 
Umbruchszeit reflektiert. Der Prince de Courtenay konstatiert mithin den 
endgültigen Untergang seiner Welt, der Monarchie (»Mon Roi est mort; 
et mort, le monde où j’ai vécu«235), und auch Regnault muss sich damit 
abfinden, dass die Zeit der Jakobinerherrschaft vorüber ist. Nichtsdesto­
trotz verfallen sie angesichts des unaufhaltsamen Geschichtsprozesses und 
trotz ihrer Ohnmacht nicht in Lethargie, sondern sehen ihre Aufgabe 
darin, das jeweils Eigene bestmöglich zu bewahren und in die neue Zeit 
hinüberzuretten. Der titelgebende Meteorstrom ist das heroische Sinnbild 
ihrer versinkenden Welt, deren Reste, zu denen sie selbst gehören, sich in 
die neue Ära verstreuen:

Les Léonides!... L’artificier du ciel, Novembre, jette à poignées le grain d’or dans 
la nuit... Oui, ce sont les débris d’une constellation, la poussière héroïque d’un 
monde détruit, du Lion. [...] Nous sommes peut-être faits pour être dispersés à 
tous les coins de la terre, afin que se propagent notre sang et notre pensée... Eh 
bien, nous sommes prêts!236

In brüderlicher Versöhnung wollen Courtenay und Regnault ihr An­
denken sichern, ohne dabei dem Neuen den Weg zu versperren. Sie erklä­

232 Rolland: Les Léonides, S. 41. Die Worte legt Rolland dem Prince de Courtenay in den 
Mund.

233 Ebd., S. 48.
234 Ebd., S. 36.
235 Ebd., S. 41.
236 Ebd., S. 203.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

342

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ren ihre Bereitwilligkeit (»nous sommes prêts«), Medium der Geschichte 
zu sein, und stilisieren ihr Vermächtnis zu Saatkörnern, aus denen die Zu­
kunft erwachsen wird.237 Saat- und Erntebilder durchziehen den Text und 
illustrieren die dialektische Bewegung von Vergehen und Fortbestehen:

Mais que je [le Prince] les [nos semailles] récolte ou non, je suis certain que ces 
blés, mon fils et moi, nous les avons semés. Ce que j’ai fait est fait. On ne peut 
me l’enlever.238

In diesem Sinne also lässt sich die auf die Zukunft gerichtete Haltung der 
beiden Protagonisten in Rollands Les Léonides als attentistisch bezeichnen. 
Doch handelt es sich nicht nur um ein souveränes Zuwarten während 
einer Umbruchsphase, sondern impliziert ein gewisses Geöffnetsein, in 
dem Vergangenheit und Zukunft eine erträgnisreiche Synthese eingehen.

Eine ähnliche Haltung, die zuvorderst auf die Bewahrung des Alten 
zielt, formuliert auch Pío Baroja in La leyenda de Jaun de Alzate (1922).239 

Bei seinem Theaterstück, das wegen des umfangreichen Nebentexts, in 
dem der Autor vor allem die baskische Landschaft in lyrischen Passagen 
beschreibt, wohl eher als Lesedrama gedacht ist und sich nur bedingt zur 
Aufführung eignet, handelt es sich um eine Art baskisch-mythisches Spiel 
zu Ehren des Baskenlands mit all seinen Traditionen, Mythen und Riten, 
die durch den Triumphzug des Christentums in Europa verloren gingen. 
Situiert ist die Handlung im Frühmittelalter, möglicherweise im siebten 
Jahrhundert, zur Zeit der christlichen Erschließung des Baskenlands,240 

und sie erstreckt sich auf über fünfzehn Jahre. Im Mittelpunkt steht der 
titelgebende Protagonist Jaun, Held, Krieger, Abenteurer und Dorfvorste­
her in Alzate, der sich in der Auseinandersetzung mit dem Katholizismus, 
der dogmatisch die eine und einzige Wahrheit verbürgen will, selbst auf 
die Suche nach der Wahrheit begibt. Sein Bücherstudium unter der Auf­
sicht des scholastischen Möchtegerngelehrten Macrosophos entfremdet 
ihn einerseits von sich selbst und seiner anvertrauten Lebenswelt und 
bringt andererseits nicht die ersehnte Erkenntnis.241 An dieser Stelle soll 
es jedoch nicht um den philosophischen Skeptizismus, Pessimismus und 

237 Vgl. dazu auch Jessica Wardhaugh: Popular Theatre and Political Utopia in France, 
1870–1940. Active Citizens. London 2017, S. 239.

238 Rolland: Les Léonides, S. 41. Weitere Okkurrenzen ebd., S. 174f. und 201f.
239 Pío Baroja: La leyenda de Jaun de Alzate. In: Obras Completas IV. Madrid 1948, 

S. 1099–1173.
240 Vgl. José Carlos Mainer: Pío Baroja. Madrid 2012, S. 244.
241 Goethes Faust steht hier freilich Pate (vgl. dazu ebd., S. 243f.).

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

343

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Atheismus Barojas gehen, der seinen stärksten Ausdruck wohl in seinem 
Roman El árbol de la ciencia (1911) findet,242 sondern um Fragen des Über­
gangs. Denn auch La leyenda de Jaun de Alzate spielt in einer Phase des 
Umbruchs, in der die alten, baskischen Traditionen zwar noch gepflegt 
werden, die Moderne in Form des Christentums aber bereits Einzug hält 
und droht, die baskische Lebenswelt zu verdrängen. In fünf Teilen, die 
durch ihre Überschriften mehr an Romankapitel als Akte erinnern, stellt 
Baroja ihr allmähliches Verschwinden zugunsten christlicher Praktiken 
dar. Bezeichnenderweise spielen die einzelnen Abschnitte selbst während 
kalendarischer oder diarischer Übergangszeiten, nämlich in Herbst und 
Winter sowie am Abend oder in der Nacht, manches Mal auch am Mor­
gen. Elemente der baskischen Natur, Kultur und Mythologie wie der Fluss 
Bidasoa und der Berg Larrún, der Chor der baskischen Geister (›Coro 
de espíritus vascos‹), das Glühwürmchen und die Möwe, Sirenen und 
Hexen, Matrosen und Schmuggler verselbstständigen sich und treten im 
Text als Sprecher auf, um ihre Verwicklung in der Geschichte anzuzeigen 
und eine melancholische Stimmung zu schaffen. In einem Zwischenspiel 
(intermedio), das dem ersten Teil vorangestellt ist und sich am Ende aller 
Teile wiederholt (nicht im fünften, dafür aber im Epilog, überschrieben 
als Adiós final), ruft ein Chor den von den Basken verehrten Donnergott 
Urtzi Thor an, der sich schwermütig in den Norden verabschiedet, da 
er, wie er in IV,21 (La Queja de Urtzi Thor) beklagt, von den Menschen 
verlassen wurde:

Ahora los hombres me abandonan. El culto semítico de Jehove penetra por 
todas partes, y tengo que retirarme. [...] Yo no puedo mendigar. ¿No me queréis? 
Me iré, me embarcaré y desapareceré en los mares polares, en donde reina el sol 
de medianoche.243

Die katholische Religion, wie sie in La leyenda de Jaun de Alzate mit ihrem 
orthodoxen Wahrheitsanspruch gezeichnet ist, toleriert keinen anderen 
Glauben neben sich und sagt dem baskischen, paganen Brauchtum den 
Kampf an, wie u.a. ein Gespräch zwischen Jaun und dem Pater Prudencio 
eindrücklich vorführt:

242 Vgl. dazu Sofia Sogos: El árbol de la ciencia e La leyenda de Jaun de Alzate: L’espressione 
del pessimismo in Pío Baroja. Bonn 2017, zu La leyenda de Jaun de Alzate S. 97–115, 
bes. S. 110–115. Diese Themen dominieren die sehr überschaubare Forschung zur Le-
yenda.

243 Baroja: La leyenda de Jaun de Alzate, S. 1161f.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

344

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jaun. ¿Te asombras de que no queramos someternos?
Prudencio. Sí; me asombro de que no queráis someteros a un orden 

superior.
Jaun. ¿A qué orden?
Prudencio. Al de Dios.
Jaun. ¡Sois de una intransigencia tan bárbara los cristianos!
Prudencio. ¡No vamos a ser intransigentes, si tenemos la verdad! Toda la 

verdad está en la Iglesia. La verdad que no está en la Iglesia 
no es verdad.

Jaun. ¿Ni lo de la ciencia tampoco?
Prudencio. Tampoco.
Jaun. ¿No aceptáis colaboración ni en el conocimiento ni en la 

creencia?
Prudencio. Todo está dicho: no hay más que obedecer.
[...]  
Jaun. Así que de nuestras costumbres, de nuestras ideas antiguas, 

¿no ha de quedar nada?
Prudencio. Nada. Como ha dicho San Eloy, obispo de Noyon, en su 

plática ad omnem plebem, hay que apartarse de todas las 
costumbres paganas, no hay que pensar en el sol ni en la lu­
na, ni observar los solsticios, ni bailar, ni cantar el día de San 
Juan, porque todas estas prácticas son obras del demonio.244

Dass das Christentum keine Veränderung zum Besseren bewirkt, auch 
wenn sich ganze Dörfer im Baskenland zu ihm bekennen, daran lässt 
der Text keinen Zweifel. So feiert er vor allem im ersten Teil (Vida tran­
quila) die baskische Lebensweise, nach der die Menschen in Harmonie 
mit der Natur, in Gemeinschaft und voller Freude leben: »¡Bebed, cantad, 
bailad, amigos! La vida es corta y la juventud se pasa pronto«245 lautet 
ihre Lebensphilosophie, und konsequenterweise beginnt La leyenda de 
Jaun de Alzate mit einem Fest (I,1–I,3). Das Drama wiederum beschließen 
der Tod und die Beerdigung des Protagonisten, die den Untergang des 
Baskentums symbolisieren. An die Stelle von Naturverbundenheit und Be­
scheidenheit sind imposante, aber unpersönliche Bauwerke und Artefakte 
wie Kirchen, Klöster, goldene Kelche und feine Kleider getreten,246 und 
die Sprache des Christentums, das Latein, befällt und entstellt baskische 

244 Ebd., S. 1146f.
245 Ebd., S. 1108.
246 Vgl. ebd., S. 1112.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

345

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprachformeln in den traditionellen Riten.247 Am Ende der Leyenda hat 
der katholische Glaube die einheimische Kultur nahezu vollständig ver­
drängt.248

Als einzige Möglichkeit, dem Triumphzug des Christentums Einhalt zu 
gebieten, präsentiert Baroja die Weigerung gegenüber dem neuen Glau­
ben und das Festhalten an den alten Traditionen. Während sich nach 
und nach Familie, Freunde und Bekannte zum katholischen Glauben be­
kehren, zuerst Jauns Tochter, Schwester und Schwager, später auch seine 
Frau und selbst der Priester Arbelaíz, hält der Protagonist, gleichwohl von 
Zweifeln geplagt, bis zum Schluss an dem baskischen und paganen Ord­
nungssystem fest. An drei Stellen im Text bekundet er seinen Entschluss 
expressis verbis: »Yo me opondré con toda mi fuerza, aunque mi fuerza no 
sea mucho«; »Yo no me someteré, a no ser que esté convencido«; »Yo no 
cederé.«249 Die Verben (»oponserse«, »no someterse«, »no ceder«) verbür­
gen einerseits Jauns Entschlusskraft und Standfestigkeit gegen den Druck 
durch die Repräsentanten des Katholizismus und implizieren andererseits 
eine statische Form des Widerstands, die nichts mit aktiver Gegenwehr 
zu tun hat, sondern die trotzige Besinnung auf das Eigene meint. Jaun 
weiß, dass er gegen das Christentum kaum etwas ausrichten kann und 
dennoch stemmt er sich dagegen. Und auch wenn Jauns Verhalten den 
Vormarsch des Christentums letzten Endes nicht aufhalten kann, so kann 
er ihn doch verlangsamen und baskische Elemente in die neue Religion 
einweben. Seine Leiche wird am Ende des Dramas zwar nach christlichen 
Riten und auf einem Friedhof bestattet, jedoch wurden zuvor, so wird im 
Epilog berichtet, heimlich Zeremonien der alten Religion abgehalten.250 

Wie die beiden Emigranten in Rollands Les Léonides also sieht Jaun dem 
unaufhaltsamen Kommen des Neuen entgegen, wie die beiden entschei­
det er sich nicht für ein nur passives Zuwarten, sondern bewahrt aktiv die 
baskischen Werte vor ihrem Untergang. Rolland wie Baroja formulieren 
mithin eine Spielart des Attentismus, die auf mehr Steuerung basiert als 
bei Hofmannsthal und Claudel.

247 Vgl. ebd., S. 1150–1153.
248 Zu Barojas Kritik am Katholizismus vgl. Jesús María Lasagabaster: »El amo de la jaula«. 

El pensamiento religioso de Pío Baroja. In: Ilu 2 (1997), S. 75–97, sowie mit Bezug auf 
La leyenda de Jaun de Alzate Sogos: El árbol de la ciencia e La leyenda de Jaun de Alzate, 
S. 107–110.

249 Baroja: La leyenda de Jaun de Alzate, S. 1112, 1144 und 1148.
250 Vgl. ebd., S. 1172.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

346

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Obwohl La leyenda de Jaun de Alzate im Mittelalter spielt, weist das 
Drama über die dargestellte Zeit hinaus. Eine überhistorische Dimension 
erhält das Geschehen zum einen durch die unrealistische Gestaltung, zum 
anderen durch die überzeitliche Integration ganzer Epochen und Jahrhun­
derte in den Text. So zählen der Fluss Bidasoa in III,2 und der Berg 
Larrún in IV,15 Ereignisse und Menschen auf, die sie beobachtet haben, 
beginnend bei Königen des Mittelalters, über die Protagonisten der Fran­
zösischen Revolution und der carlistischen Bewegung in Spanien bis hin 
zu Politikern des 20. Jahrhunderts.251 Worauf genau Baroja mit seiner 
Leyenda abzielt, darüber informiert ein dem Dramentext vorangestellter 
Prolog, überschrieben mit Habla el autor. Der implizite Autor wendet sich 
darin an ein implizites Publikum und erläutert sein Vorhaben: »cantar 
esta tierra y este río«.252 Tatsächlich vollzieht der Autor, indem er das 
Drama schreibt, die gleiche Bewegung wie sein Protagonist. Er will die 
baskische Natur und Kultur preisen, bevor sie vollständig aus dem kollek­
tiven Gedächtnis verschwindet:

Antes que llegue la época en que las presas y los saltos de agua hayan desfigura­
do definitivamente el Bidasoa, el pequeño río de nuestro pequeño país; antes 
que los postes sustituyan a los árboles y las paredes de cementos a los setos vivos, 
y los tornillos a las flores; antes que no queden más leyendas que las de las placas 
del Sagrado Corazón de Jesús y las de la Unión y el Fénix Español, quiero cantar 
nuestra comarca en su estado natural y primitivo y expresar, aunque sea de una 
manera deficiente y torpe, el encanto y la gracia de esta tierra dulce y amable.253

Vor dem Hintergrund der unaufhaltsamen industriellen und wirtschaftli­
chen Moderne macht Baroja auf die Bedeutung der alten Bräuche für 
die baskische Identität aufmerksam und darauf, wie schützenswert diese 
seien in Anbetracht des Wandels.254 Übertragen auf das Verhältnis zwi­
schen Spanien und Europa, welches das Schaffen Barojas wie dasjenige 
der Autoren der generación del 98 dominiert, referenziert das Theaterstück 
letztlich die Frage, welche die noventayochistas seit dem desastre 1898 – 
der Niederlage im Spanisch-Amerikanischen Krieg sowie dem Verlust der 
letzten Kolonien – umtrieb: Wie dem Niedergang Spaniens ein Ende 
bereiten und den Entwicklungsrückstand verglichen mit anderen europä­

251 Vgl. ebd., S. 1131f. und 1160.
252 Ebd., S. 1101.
253 Ebd., S. 1103.
254 Vgl. auch Nancy Norris: Temas vascos en La leyenda de Jaun de Alzate. In: Journal of 

the Society of Basque Studies in America 11/12 (1991/1992), S. 37–45, hier S. 42.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

347

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ischen Ländern aufholen, bei gleichzeitiger Bewahrung des historischen, 
kulturellen Erbes Spaniens? Die Antwort fällt in La leyenda de Jaun de 
Alzate freilich pessimistisch aus, steht am Ende doch die schrittweise Aus­
löschung des Autochthonen.

Wie sehr der Erste Weltkrieg diese Diskussionen und Reflexionen der 
noventayochistas befeuerte, lässt sich nur schwer ermitteln. Dass der Erste 
Weltkrieg jedoch auch im neutralen Spanien weitreichende Auswirkun­
gen auf Kultur und Mentalität zeitigte, ist spätestens seit Maximiliano 
Fuentes Coderas Studie (2014) umfänglich belegt.255 Folgt man seinen 
Ausführungen, dann wurde der Erste Weltkrieg durchaus auch in Spa­
nien als Epochenschwelle wahrgenommen.256 Robert G. Mowry führt 
wiederum Belege von Zeitgenossen an, die den Ersten Weltkrieg als den 
Beginn einer neuen Ära begrüßten. Luis Bello, Schriftsteller, Journalist 
und Pädagoge, erklärt: »para todo Europa, para todo el mundo, beligeran­
te o neutral, comienza en Agosto del 14 un periodo histórico nuevo«, und 
Azorín (d.i. José Martínez Ruiz) sagt vorher: »De estos días tremendos va 
a datar una época nueva en el mundo.«257 Für die noventayochistas, wie 
auch für die Autoren der generación de 1914, so Fuentes Codera, sei die 
von ihnen anvisierte regeneración Spaniens nach dem Krieg noch nicht 
abgeschlossen,258 und somit bestand das Problem über Spaniens Zukunft 
insbesondere in der Auseinandersetzung mit dem Rest Europas nach dem 
Krieg fort. Baroja wiederum sah in der Nachkriegszeit eine Phase des 
Verfalls, wie schon ein Blick auf die Titel bzw. Untertitel eines Romans 
und einer Romantrilogie verrät: La sensualidad pervertida (1920) ist unter­
schrieben mit »ensayos amorosos de un hombre ingenuo en una época de 
decadencia« und die Werke El gran torbellino del mundo, Las veleidades de 
la fortuna und Los amores tardíos fasst er unter der sprechenden Überschrift 
Agonías de nuestro tiempo (1926) zusammen.

255 Maximiliano Fuentes Codera: España en la Primera Guerra Mundial. Una moviliza­
ción cultural. Prólogo de José Álvarez Junco. Madrid 2014.

256 Vgl. ebd., S. 34.
257 Zit. nach Robert G. Mowry: La generación del 98 frente a la primera guerra mundial. 

In: Boletín de la Real Academia de la Historia 171 (1974) 3, S. 523–574, hier S. 570.
258 Vgl. Fuentes Codera: España en la Primera Guerra Mundial, S. 219.

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

348

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gegenentwürfe zum Attentismus

Eine weitere Möglichkeit, dem Umbruch zu begegnen, bestand im aktivis­
tischen Ruf zur Tat, zum eigenverantwortlichen Kampf für eine bessere 
Welt. Sehr bald nach Kriegsende, teilweise auch noch während der Kriegs­
jahre, propagierten in Deutschland gerade expressionistische Autoren ein 
Programm der Erneuerung von Mensch und Gesellschaft qua Revolution 
hin zu Pazifismus, Gemeinschaft und Gerechtigkeit, ohne ihre Gegenwart 
indes als Interregnum zu reflektieren. Dabei verbanden sie ihre Ideen 
nicht selten mit der Utopie einer gewaltlosen Revolution, in der die Tat 
einer inneren Wandlung nachgeordnet ist, so beispielsweise Ludwig Rubi­
ner in Die Gewaltlosen, verfasst 1917/18, erschienen 1919, uraufgeführt 
postum am 22. Mai 1920 im Neuen Volkstheater in Berlin, oder Ernst Tol­
ler in Masse Mensch, entstanden 1919 und uraufgeführt am 15. November 
1920 in einer geschlossenen Veranstaltung im Nürnberger Stadttheater. 
Aktivistische Handlungskonzepte finden sich jedoch nicht nur in den Dra­
men des ohnehin von einer weitreichenden Aufbruchstimmung gepräg­
ten Expressionismus. In Spanien etwa schrieben sich die Dichter der gene-
ración de 1914 (z.B. José Ortega y Gasset oder Manuel Azaña) sowie die po­
litischeren Schriftsteller der generación del 27 (z.B. Rafael Alberti oder Luis 
Cernuda) (revolutionären) Aktivismus und politische Teilhabe auf ihre 
Fahnen. So greift der Theaterautor Federico García Lorca in seiner volks­
tümlichen Romance – eine typisch spanische, balladenhafte Gedichtform, 
in Versen und drei Bildern – Mariana Pineda,259 entstanden in den Jahren 
zwischen 1923 und 1925, uraufgeführt am 24. Juni 1927 im Teatre Goya 
in Barcelona, auf einen historischen Stoff um eine heroische Figur zurück, 
um einen von einem liberalen und republikanischen Gedanken getrage­
nen Widerstand gegen die Tyrannei zu inszenieren. Er gestaltet darin die 
letzten Tage und den Märtyrertod der gleichnamigen andalusischen 
Volksheldin und Rebellin gegen den absolutistischen König Fernan­
do VII. in nachnapoleonischer Zeit. In seiner Komposition orientiert er 
sich dabei nicht an historischen Fakten, sodass der Text eine überhistori­
sche Dimension erhält und somit auch García Lorcas Gegenwart adressiert 
oder zumindest adressieren kann.260 In ungereimten und unregelmäßigen 

VI.3.3.

259 Federico García Lorca: Mariana Pineda. Romance popular en tres estampas (1927). In: 
Obras completas V. 4. Aufl. Buenos Aires 1949, S. 131–254.

260 Über die politische Intention des Autors lässt sich streiten, da García Lorca sich weit 
von der historischen Person entfernt und das heroische Handeln seiner Protagonistin 

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

349

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Versen de arte mayor, d.h. mit mehr als acht Silben, kündigt Pedro, einer 
der Rebellen, an, dass es nun Zeit sei, das Übergangsstadium gewaltsam 
zu überwinden und der nahenden Zukunft Tür und Tor zu öffnen:

No es hora de pensar en quimeras, que es hora
de abrir el pecho a bellas realidades cercanas
de una España cubierta de espigas y rebaños,
donde la gente coma su pan con alegría,
en medio de estas anchas eternidades nuestras
y esta aguda pasión de horizonte y silencio.
España entierra y pisa su corazón antiguo,
su herido corazón de península andante,
y hay que salvarla pronto con manos y con dientes.261

***

Die heroische Zeitüberbrückung war – das belegt der Abgleich von Hof­
mannsthals und Claudels Dramen beispielsweise mit Mariana Pineda – 
eben nicht die einzige Lösung. Bei ähnlicher Epochendiagnose – man 
befindet sich an der Schwelle zu etwas Neuem, in einer Zeit des Dazwi­
schen – kommen die Texte zu unterschiedlichen Verhaltensmodellen. 
Konservativere Autoren, zu denen sich freilich auch Hofmannsthal und 
Claudel rechnen lassen, wie Baroja – seine anarchistischen Anfänge hatte 
er längst hinter sich gelassen – nähern sich dem Attentismus im Sinne 
eines Zuwartens deutlicher an als Autoren, die sich dem linken Spektrum 
zuordnen lassen, wie die Expressionisten oder die Dichter der generación 
del 27.262 Dass der Attentismus in seinen Spielarten oder auch mit kriti­
schem Gestus trotzdem die Dramatik nicht nur der am Krieg beteiligten 

weniger durch freiheitliche Ideale als vielmehr durch ihre grenzenlose Liebe zu einem 
der Verschwörer motiviert. Zudem stritt García Lorca einen politischen Gehalt dezi­
diert ab und hob stattdessen den poetischen Eigenwert seines Stücks hervor. Zugleich 
wusste er um die politisch-ideologische Brisanz seines Texts nach der Machtübernah­
me Miguel Primo de Riveras. Von Mariana Pineda hatte sich so mancher Zuschauer 
tatsächlich eine deutlichere Stellungnahme gegen dessen Diktatur erhofft. Zu den poe­
tischen wie politischen Implikationen vgl. Francisco L. Cabello: Mariana Pineda en 
dos dramas de Lorca y Martín Recuerda. In: Revista de Estudios Hispánicos 
18 (1984) 2, S. 277–292; Beatriz Domínguez Hermida: La intrahistoria en el drama 
histórico Mariana Pineda de Federico García Lorca. In: Castilla 2 (2011), S. 91–
105; Diego Santos Sánchez: Mariana Pineda’s Struggle against Censorship. In: Bulletin 
of Hispanic Studies 88 (2011) 8, S. 931–944.

261 García Lorca: Mariana Pineda, S. 189.
262 Rolland, der sich in den 1920er-Jahren dem Sozialismus zuwandte und trotzdem eine 

attentistische Haltung skizziert, sowie Romains, eine schillernde Gestalt, hin- und her­

VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen

350

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staaten, sondern auch der neutralen Länder prägt, verdeutlicht einmal 
mehr, wie sehr sich der Attentismus in den 1920er-Jahren vom konkreten 
Kriegsgeschehen löst und in Epochendiagnosen eine neue Funktion als 
Bewältigungsstrategie und als Geisteshaltung gewinnt.

gerissen zwischen revolutionären Idealen und der Attraktionskraft totalitärer Regimes, 
bilden die Ausnahmen.

VI.3. Der heroische Attentismus im Kontext

351

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schlussbemerkung: Der Attentismus als heroischer Habitus in der 
Moderne

Als erster industrialisierter Massenkrieg in der europäischen Geschichte 
setzte der Erste Weltkrieg traditionelle, tat- und bewegungsorientierte, 
männlich geprägte Vorstellungen von Heldentum außer Kraft. Dass mi­
litärische Heldenideale in Zweifel gezogen werden, ist freilich kein Phä­
nomen nur des 20. Jahrhunderts. Bereits im 18. und 19. Jahrhundert 
waren gängige Vorstellungen des Heroischen fragwürdig geworden.1 Das 
Erstarken des Bürgertums und damit einhergehend die Inanspruchnahme 
heroischer Qualitäten für zivile Kontexte2 hatten dem militärischen, zu­
dem aristokratischen Heldentum Konkurrenz gemacht. Der Kriegsheld 
rivalisierte fortan mit dem Künstler oder Gelehrten (grand homme); ver­
antwortlich für dessen Ruhm zeichnete sich nicht länger militärischer 
Erfolg, sondern das gesellschaftliche Verdienst im Sinne eines ›Tugend­
heroismus‹.3 Wenn auch militärisches Heldentum nicht erst im Ersten 
Weltkrieg kontrovers diskutiert wurde, so verlieh doch die Totalisierung 
des Kriegs, also die Technisierung der Gewalt, die zunehmende Auflösung 
der Grenze zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten sowie die 
Zunahme der ökonomischen Kriegslasten an der ›Heimatfront‹, der Kri­
se des Heroischen eine neue Qualität. Der Erste Weltkrieg schaffte das 
Heldentum indes nicht gänzlich ab, sondern brachte ein oppositionelles, 
statisches und gegendertes Modell des Heroischen hervor. Das Warten 
hatte das Kämpfen abgelöst, war sowohl im Feld als auch in der Heimat 
zu einer generationellen Erfahrung geworden und in einen Heroismus des 

1 Vgl. Immer/van Marwyck: Helden gestalten, S. 16. Als Belege lassen sich die Romane La 
Chartreuse de Parme (1839) von Stendhal (vgl. Gelz: Der Glanz des Helden, S. 49f.) oder 
Stechlin (1897/98) von Theodor Fontane (vgl. Gratzke: Blut und Feuer, S. 90–115) 
anführen.

2 Vgl. Heinz Schlaffer: Der Bürger als Held. Sozialgeschichtliche Auflösungen literarischer 
Widersprüche. Frankfurt a.M. 1973.

3 Vgl. Michael Gamper: Der »große Mann« im Krieg. In: ders./Karl Wagner/Stephan 
Baumgartner (Hrsg.): Der Held im Schützengraben. Führer, Massen und Medientechnik 
im Ersten Weltkrieg. Zürich 2014, S. 17–27, hier S. 18–20; Henning Ritter: Die Krise des 
Helden. Der Ruhm und die großen Männer im Ancien Régime. In: Martin Warnke 
(Hrsg.): Politische Kunst. Gebärden und Gebaren. Berlin 2004, S. 1–15. Außerdem der 
zeitgenössische Blick auf die Unmöglichkeit des Heroischen im bürgerlichen Zeitalter: 
Thomas Carlyle: On Heroes, Hero-Worship, & the Heroic in History. Six Lectures. Lon­
don 1841.

353

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Durchhaltens, Ausharrens und Ertragens überführt worden (›heroischer 
Attentismus‹), der zudem als Diskursmodell über den Ersten Weltkrieg 
hinaus in den 1920er-Jahren als heroische Haltung gegenüber dem Schick­
sal, als Form der Gegenwartsbewältigung fortbestand. Nicht mehr ›Taten 
tun‹ lautete im Ersten Weltkrieg wie auch in der Folge die heroische 
Devise, und so zeichnet sich der heroische Attentismus weniger durch her­
ausragende Einzelaktionen als vielmehr durch Eigenschaften wie Stand­
haftigkeit, Ausdauer und Affektkontrolle aus. Es zählt die innere Stärke, 
die Frauen wie Männer disponieren soll, Unmut und Überdruss, Entbeh­
rung und Erschöpfung, Not und Elend, Angst und Sorge gefasst und 
geduldig auszuhalten. Von entscheidender Bedeutung im Attentismus ist 
demnach die Heroisierung der Haltung. Der Akzent verschiebt sich von 
einer äußerlichen Tat zu inneren Kämpfen und Beweggründen, sodass das 
Heroische zu einer Bewährungsprobe wird, die keines äußeren Antagonis­
ten mehr bedarf, sondern gegen und mit sich selbst ausgetragen wird: Das 
Heroische wird interiorisiert und als Haltung inthronisiert.

In dem Maße, wie die innere Haltung die äußere Tat als Gegenstand 
der literarischen Darstellung ablöst, reflektiert der Attentismus nicht nur 
ein verändertes Verständnis des ›Heroischen‹, sondern auch einen Wan­
del in der Bestimmung von ›Handeln‹ bzw. ›Handlung‹. ›Handlung‹ ist 
nicht länger (nur) äußerliche Tat, sondern umfasst, so wie es auch Weber
und Lessing vorsehen, mentale und psychische Vorgänge im Sinne von 
innerem Handeln. Die Modifikation des Heroischen unter dem Eindruck 
des Ersten Weltkriegs ist mithin untrennbar verwoben mit dieser neuen 
Bestimmung des ›Handelns‹: Ebenso wie das »Konzept eines starken Hel­
den«4 verabschiedet wird und sich die Sphäre des Heroischen für alterna­
tive Modelle öffnet, gerät die »starke[] Auffassung von Handlung und 
Kampf«5 unter Druck und gibt Raum für eine breitere Handlungsdefiniti­
on. In dieser Hinsicht fügt sich der Attentismus in ein Handlungsparadig­
ma ein, das schon die Literatur des frühen 20. Jahrhunderts prägt. Hand­
lungsarmut bis hin zu Handlungslosigkeit bestimmen die Dramentexte 
dieser Zeit, wie Maurice Maeterlincks Les aveugles (1890), und dem War­
ten zugetane Figuren wie Müßiggänger, Ästheten oder Hysterikerinnen 
treten auf den Plan, etwa Andrea, Claudio und Madonna Dianora aus Hu­
go von Hofmannsthals lyrischen Dramen Gestern (1891), Der Tor und der 

4 Honold: Einsatz der Dichtung, S. 434.
5 Ebd.

Schlussbemerkung: Der Attentismus als heroischer Habitus in der Moderne

354

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tod (1893) und Die Frau im Fenster (1898).6 Wartende Figuren bevölkern 
die Dramatik offensichtlich auch schon vor dem Ersten Weltkrieg. Doch 
die Erfahrungen von 1914 bis 1918 gaben erneut und verstärkt Anlass für 
eine »Revision der kulturellen Semantik des Handelns«.7 Zudem wurden 
die Überlegungen an Figurationen des Helden, Antihelden oder Nichthel­
den in der Sphäre des Kriegs gekoppelt. Alexander Honold listet unter 
diese literarische Entwicklung etwa Louis-Ferdinand Célines Voyage au 
bout de la nuit (1932) und Jaroslav Hašeks Der brave Soldat Schwejk (1921–
1923), die in kritisch-ironischer Distanz den heroischen Kampf entwerten 
und den Unwillen zur Tat, sei er Feigherzigkeit oder Befehlsverweigerung 
geschuldet, als Orientierungsrahmen präsentieren.8 Während Céline und 
Hašek eindringlich vor ›heroischem Handeln‹ warnen, beansprucht der 
Attentismus, wie er hier nachgezeichnet wurde, nachgerade das Attribut 
der Heldenhaftigkeit und münzt es auf eine Form von Handeln um, 
die eben nicht purer Aktionismus ist. Die Passivität, die Célines Barda­
mu und Hašeks Schwejk charakterisieren, wird heroisch überhöht, zu 
Unnachgiebigkeit, Entschlossenheit und Willensstärke umgepolt und in 
dieser Form zu einem wesentlichen Teil des statischen Handlungsmodells 
umfunktionalisiert. Das entschiedene, souveräne und an einem Telos 
ausgerichtete Handeln der Figuren grenzt den heroischen Attentismus 
zudem von den symbolistischen, lyrischen Dramen der Jahrhundertwende 
wie auch von solchen des absurden Theaters der 1950er- und 1960er-Jahre 
ab, insofern sich die Figuren symbolistischer und existentieller Wartedra­
men, wie Maurice Maeterlincks oder Samuel Becketts, vornehmlich durch 
Entschlusslosigkeit und eine fehlende Initiative auszeichnen.

Das Warten besteht als Gegenstand der Literatur im frühen und mittle­
ren 20. Jahrhundert mithin auch unabhängig von dem Ersten Weltkrieg 
bzw. außerhalb heroischer Horizonte und lässt sich durchaus als ein Spezi­
fikum der europäischen Moderne begreifen. Der Attentismus wiederum 
stellt eine besondere, stets auf die Kriegserfahrung oder die Kriegsbewälti­
gung bezogene Spielart dar, in der sich die Bereitschaft zum Warten, das 
durchaus beschwerliche Warten-Können, als heroisches Ethos verfestigt.

6 Zu den Warteszenen des Fin de Siècle vgl. in kursorischer Übersicht Pikulik: Warten, Er­
wartung, S. 60–75, sowie in aller Detailliertheit Erwig: Waiting Plots.

7 Honold: Einsatz der Dichtung, S. 443.
8 Vgl. ebd., S. 443–452.

Schlussbemerkung: Der Attentismus als heroischer Habitus in der Moderne

355

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bibliographie

Quellen

Analysekorpus

Apollinaire, Guillaume: Couleur du temps. Drame en trois actes et en vers. In: 
Œuvres complètes III. Édition de Michel Décaudin. Paris 1966, S. 649–696.

Baroja, Pío: La leyenda de Jaun de Alzate. In: Obras Completas IV. Madrid 1948, 
S. 1099–1173.

Bernard, Jean-Jacques: Le feu qui reprend mal. Pièce en trois actes. In: Théâtre I. Pa­
ris 1925, S. 9–93.

Bernard, Jean-Jacques: Martine. Pièce en cinq tableaux. In: Théâtre I. Paris 1925, 
S. 95–184.

Berton, René: La lumière dans le tombeau (Gott mit uns!). Pièce dramatique en 
deux actes. In: La Petite Illustration 443 (1929), S. 2–15.

Besnard, Lucien: L’homme qui n’est plus de ce monde. Pièce en trois actes. Paris 
1924.

Bloem, Walter: Verdun. Tragödie in drei Akten (zwölf Bildern). Als unverkäufl. Ms. 
vervielfält. Berlin 1929.

Bourdon, Georges: Les chaînes. Pièce en un acte. Paris 1921.
Brecht, Bertolt: Trommeln in der Nacht. Drama. In: Werke. Große kommentierte 

Berliner und Frankfurter Ausgabe I: Stücke 1. Hrsg. von Werner Hecht, Jan 
Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-Detlef Müller. Berlin u.a. 1989, S. 175–239.

Bronnen, Arnolt: Katalaunische Schlacht. Schauspiel. In: Werke II. Mit Zeugnissen 
zur Entstehung und Wirkung. Hrsg. von Friedbert Aspetsberger. Klagenfurt 1989, 
S. 105–209.

Chetham-Strode, Warren: Sometimes Even Now. A Play in Three Acts. In: Famous 
Plays of 1933. London 1933, S. 369–464.

Claudel, Paul: Le soulier de satin. In: Théâtre II. Textes et notices établis par Jacques 
Madaule et Jacques Petit. Überarb. und erw. Ausg. Paris 1965, S. 661–1112.

Coppée, François: Fais ce que dois. Épisode dramatique, en un acte, en vers. In: 
Œuvres complètes I: Théâtre. Édition illustrée par François Flameng et Tofani. 
Paris 1892, S. 65–88.

Creagh-Henry, May/Marten, Dorothy: The Unknown Warrior. A Mystical Play. Lon­
don 1923.

Csokor, Franz Theodor: Der große Kampf. Ein Mysterienspiel in acht Bildern. Berlin 
1915.

Down, Oliphant: Tommy by the Way. A Brief Sketch. In: Great War Theatre Project, 
https://www.greatwartheatre.org.uk/plays/script/1718/ (letzter Zugriff: 3.5.2019).

Drinkwater, John: The Storm. In: The Collected Plays I. London 1925, S. 93–112.

357

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Du théâtre au champ d’honneur. Pièce en un acte crée par Sarah Bernhardt. London 
1916.

Dumas, André: L’éternelle présence. Nocturne en un acte, en vers. Paris 1917.
Eichler, Franz: Deutscher Heldenmut und deutsche Tapferkeit. Oderberg-Bahnhof 

1915.
Eichler, Franz: Für’s Vaterland! Ein Kriegsbild in einem Aufzug. In: Deutscher Hel­

denmut und deutsche Tapferkeit. Oderberg-Bahnhof 1915, S. 45–74.
Feuchtwanger, Lion: Friede. Ein burleskes Spiel nach den »Acharnern« und der »Ei­

rene« des Aristophanes. In: Gesammelte Werke in Einzelausgaben XV: Dramen 1. 
Hrsg. und mit einem Nachwort von Hans Dahlke. Berlin/Weimar 1984, S. 201–
251.

Fischer, Alfred: Front (Die letzten der vierten Kompanie). Ein Kriegsdrama in 2 Ak­
ten. Mühlhausen 1934.

Foss, Kenelm: The Hem of the Flag. Topical Monologue (European War, 1914). In: 
Great War Theatre Project, https://www.greatwartheatre.org.uk/plays/script/32/ 
(letzter Zugriff: 9.7.2019).

Frondaie, Pierre: Colette Baudoche. Pièce en trois actes. D’après le roman de M. 
Maurice Barrès. Paris 1915.

Galsworthy, John: The Sun. A Scene. In: The Forest and Six Short Plays. Leipzig 
1928, S. 239–248.

García Lorca, Federico: Mariana Pineda. Romance popular en tres estampas (1927). 
In: Obras completas V. 4. Aufl. Buenos Aires 1949, S. 131–254.

Goering, Reinhard: Kriegerische Feier. In: Die neue Rundschau 29 (1918) 3, S. 375–
383.

Goering, Reinhard: Seeschlacht. In: Prosa, Dramen, Verse. München 1961, S. 269–
318.

Goering, Reinhard: Scapa Flow. In: Prosa, Dramen, Verse. München 1961, S. 319–
363.

Graff, Sigmund: Die Heimkehr des Matthias Bruck. Schauspiel in drei Aufzügen. 
Berlin 1933.

Graff, Sigmund/Hintze, Carl Ernst: Die endlose Straße. Ein Frontstück in vier Bil­
dern. In: Günther Rühle (Hrsg.): Zeit und Theater. Bd. 2: Von der Republik zur 
Diktatur. Berlin 1972, S. 699–767.

Hodson, James Lansdale: Red Night. A War Play in a Prologue and Four Acts. 
London 1930.

Hofmannsthal, Hugo von: Der Schwierige. Lustspiel in drei Akten. In: Sämtliche 
Werke XII: Dramen 10. Hrsg. von Martin Stern in Zusammenarbeit mit Ingeborg 
Haase und Roland Haltmeier. Frankfurt a.M. 1993, S. 5–144.

Hofmannsthal, Hugo von: Der Turm. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Erste Fas­
sung. In: Sämtliche Werke XVI.1: Dramen 14.1. Hrsg. von Werner Bellmann. 
Frankfurt a.M. 1990, S. 5–139.

Hofmannsthal, Hugo von: Der Turm. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Zweite Fas­
sung. In: Sämtliche Werke XVI.2: Dramen 14.2. Hrsg. von Werner Bellmann. 
Frankfurt a.M. 2000, S. 7–123.

Bibliographie

358

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.greatwartheatre.org.uk/plays/script/32
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.greatwartheatre.org.uk/plays/script/32


Hofmannsthal, Hugo von: Der Turm. Ein Trauerspiel. Dritte Fassung. In: Sämtliche 
Werke XVI.2: Dramen 14.2. Hrsg. von Werner Bellmann. Frankfurt a.M. 2000, 
S. 125–220.

Jennings, Gertrude E.: Waiting for the ’Bus. A Play in One Act. London/New York 
1919.

Kniese, Julie: Wir halten durch! Einakter. In: Wir halten durch! und andere Vor­
tragsstücke, sowie lebende Bilder für Familienabende. Leipzig 1915, S. 3–8.

Kraus, Karl: Die letzten Tage der Menschheit. Tragödie in fünf Akten mit Vorspiel 
und Epilog. In: Schriften X. Hrsg. von Christian Wagenknecht. Frankfurt a.M. 
1986.

Langner, Ilse: Frau Emma kämpft im Hinterland. Chronik in drei Akten. Darmstadt 
1979.

Le Goffic, Charles/Dumas, André: Sans nouvelles. Drame maritime en un acte en 
prose. In: Les Annales, 10 de septembre 1916, S. 287–289.

Lee, Vernon: Satan, the Waster. A Philosophic War Trilogy with Notes & Introduc­
tion. New York 1920.

Lenéru, Marie: La paix. Pièce en 4 actes. Paris 1922.
Lépel, Vollrath von: Klage, aber verzage nicht! Ein Stimmungsbild aus dem Welt­

kriege in zwei Aufzügen. München 1915.
Lépel, Vollrath von: Heldinnen daheim. Schauspiel in zwei Aufzügen. München 

1916.
Liebig, Rudolf: Helden der Heimat. Leipzig 1915.
Limpach, Erich: »In Flandern reitet der Tod«. Dramatische Kriegsdichtung in 3 Ak­

ten. München 1932.
MacGill, Patrick: Suspense. A Play in Three Acts. London 1930.
Malleson, Miles: Black ’Ell – a War Play in One Act. New York 1917.
Matzdorf, Paul: Haltet aus! Ein Stimmungsbild aus schwerer Zeit. Leipzig 1917.
Maugham, William Somerset: Home and Beauty. A Farce in Three Acts. In: Plays III. 

Leipzig 1934, S. 235–332.
Maugham, William Somerset: The Unknown. A Play in Three Acts. In: Plays VI. 

Leipzig 1935, S. 15–97.
McEvoy, Charles: The Likes of Her. In: Great Modern British Plays. Selected by 

James W. Marriott. London 1929, S. 859–902.
Menzel, Gerhard: Toboggan. Drama. Potsdam 1928.
Méré, Charles: La captive. Pièce en trois actes. Paris 1920.
Michael, Rudolf: Notzeit. Schauspiel in drei Akten. Hamburg 1919.
Möller, Eberhard Wolfgang: Douaumont oder Die Heimkehr des Soldaten Odys­

seus. Sieben Scenen. Berlin 1929.
Monkhouse, Allan: The Conquering Hero. A Play in Four Acts. London 1924.
O’Casey, Sean: The Silver Tassie. A Tragi-Comedy in Four Acts. Stage Version. In: 

Collected Plays II. London u.a. 1968, S. 1–111.
Porché, François: La paix. Adaptation libre en deux parties d’après Aristophane. In: 

Les œuvres libres 149 (1933), S. 133–196.

Quellen

359

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Raynal, Paul: Le tombeau sous l’Arc de Triomphe. Tragédie en trois actes. 33. Aufl. 
Paris 1930.

Reutter, Otto: Geh’n Sie bloß nicht nach Berlin! Revue-Posse in einem Vorspiel und 
drei Akten. Musik von Hugo Hirsch. Texte der Gesänge. Berlin/München 1917.

Rolland, Romain: Les Léonides. Bois gravés de Lucien Boucher. Paris 1928.
Romains, Jules: Knock ou le triomphe de la médecine. Trois actes. Paris 1972.
Röttig, Heinrich: Das Opfer der drei Schwestern. Ernster Einakter. München 1918.
Schmidt, Carl Robert: Auf treuer Wacht. Patriotisches Schauspiel in 1 Akt (nach 

einer wahren Begebenheit im August 1914 vor der Schlacht bei Tannenberg). 
Leipzig 1915.

Schmidt, Hulda/Schmidt, Albin: Die treue Wacht daheim. Volksstück mit Gesang 
aus den Thüringer Bergen. Pössneck 1916.

Seiffert, Paul: Dennoch durch! Deutsches Schauspiel aus dem Weltkriege. Halle 
1917.

Shaw, Bernard: Heartbreak House. A Fantasia in the Russian Manner on English 
Themes. In: The Complete Plays. London 1965, S. 758–802.

Shaw, Bernard: O’Flaherty V.C. A Recruiting Pamphlet. In: The Complete Plays. 
London 1965, S. 819–828.

Sherriff, Robert Cedric: Journey’s End. In: Modern Plays. Introduction by John Had­
field. London 1956, S. 205–290.

Thurston, Ernest Temple: The Cost. A Comedy in Four Acts. In: Andrew Maunder 
(Hrsg.): British Literature of World War I. Bd. 5: Drama. Bibliography of World 
War I Drama. London 2011, S. 27–105.

Toller, Ernst: Der deutsche Hinkemann. Eine Tragödie in drei Akten. In: Sämtliche 
Werke. Kritische Ausgabe I: Stücke 1919–1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Pe­
ter Langemeyer und Thorsten Unger. Göttingen 2015, S. 189–233.

Toller, Ernst: Der entfesselte Wotan. Eine Komödie. In: Sämtliche Werke. Kritische 
Ausgabe I: Stücke 1919–1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Peter Langemeyer 
und Thorsten Unger. Göttingen 2015, S. 235–275.

Vialar, Paul: Les Hommes. Ceux de 14–18. Paris 1964.
Vildrac, Charles: Le paquebot Tenacity. Comédie en trois actes. Paris 1920.
Villeroy, Auguste: La Vierge de Lutèce (Sainte-Geneviève). Pièce en quatre actes, en 

vers. Paris 1918.
Wagner, Fritz: Die Liebe siegt. Vaterländisches Festspiel. Leipzig 1916.
Winkler-Hermaden, Viktor: Isonzo-Legende. Ein Spiel der Mahnung. 3. Ausg. Mün­

chen 1935.

Weitere Primärtexte

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann. 
Stuttgart 1982.

Bibliographie

360

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


arnolt bronnen gibt zu protokoll. beiträge zur geschichte des modernen schriftstel­
lers. Hamburg 1954.

Barbusse, Henri: Le Feu (Journal d’une escouade). Présentation par Denis Pernot. 
Paris 2014.

Barrès, Maurice: L’âme française et la guerre. Bd. 6: Pour les mutilés. 3. Aufl. Paris 
1917.

Beauplan, Robert de: L’Homme qui n’est plus de ce monde à l’Odéon. In: La Petite 
Illustration 198 (1924), o.A.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: Gesammelte Schriften 
I.1. Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem hrsg. von 
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1974, S. 203–
430.

Benjamin, Walter: Erfahrung und Armut. In: Gesammelte Schriften II.1. Unter Mit­
wirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem hrsg. von Rolf 
Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1977, S. 213–219.

Bernard, Jean-Jacques: Mon ami le théâtre. Paris 1958.
Bertram, Ernst: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. 8., um einen Anhang erw. 

Aufl. Mit einem Nachwort von Hartmut Buchner. Bonn 1965.
Blunden, Edmund: Undertones of War. Harmondsworth 1982.
Brecht, Bertolt: Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe I: 

Stücke 1. Hrsg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-
Detlef Müller. Berlin u.a. 1989.

Carlyle, Thomas: On Heroes, Hero-Worship, & the Heroic in History. Six Lectures. 
London 1841.

Chevallier, Gabriel: La Peur. Paris 2008.
Claudel, Paul: Théâtre II. Textes et notices établis par Jacques Madaule et Jacques 

Petit. Überarb. und erw. Ausg. Paris 1965.
Claudel, Paul: Conversations dans le Loir-et-Cher. In: Œuvres en prose. Préface par 

Gaëtan Picon. Textes établis et annotés par Jacques Petit et Charles Gaplérine. Pa­
ris 1965, S. 667–819.

Claudel, Paul: Au milieu des vitraux de l’Apocalypse. In: Œuvres complètes 
XXVI: Commentaires et exégèses 8. Paris 1967.

Claudel, Paul: Interview par Frédéric Lefèvre sur le retour d’Amérique. In: Supplé­
ment aux œuvres complètes II: Conversations politiques et littéraires. Volume 
réalisé par Maryse Bazaud et Andrée Hirschi sous la direction de Jacques Houriez. 
Lausanne 1991, S. 166–171.

Clausewitz, Carl: Vom Kriege. Hinterlassenes Werk. Erster Theil. Berlin 1832.
Corneille, Pierre: Cinna. Tragédie. In: Œuvres complètes I. Textes établis, présentés 

et annotés par Georges Couton. Paris 1980, S. 903–969.
Frank, Bruno: Der neue Ruhm. In: Werke IV: Gedichte. Hrsg. von Gerd Leibrock. 

Stuttgart 2016, S. 137f.

Quellen

361

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grillparzer, Franz: Ein Bruderzwist in Habsburg. Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: 
Sämtliche Werke. Ausgewählte Briefe, Gespräche, Berichte II: Dramen 2 – Ju­
genddramen – Dramatische Fragmente und Pläne. Hrsg. von Peter Frank und 
Karl Pörnbacher. München 1961, S. 345–448.

Hofmannsthal, Hugo von: Sämtliche Werke XII: Dramen 10. Hrsg. von Martin Stern 
in Zusammenarbeit mit Ingeborg Haase und Roland Haltmeier. Frankfurt a.M. 
1993.

Hofmannsthal, Hugo von: Sämtliche Werke XV: Dramen 13. Hrsg. von Christoph 
Michel und Michael Müller. Frankfurt a.M. 1989.

Hofmannsthal, Hugo von: Sämtliche Werke XVI.1: Dramen 14.1. Hrsg. von Werner 
Bellmann. Frankfurt a.M. 1990.

Hofmannsthal, Hugo von: Sämtliche Werke XVI.2: Dramen 14.2. Hrsg. von Werner 
Bellmann. Frankfurt a.M. 2000.

Hofmannsthal, Hugo von: Geist der Karpathen. In: Sämtliche Werke XXXIV: Reden 
und Aufsätze 3: 1910–1919. Hrsg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und 
Klaus-Dieter Krabiel. Frankfurt a.M. 2011, S. 162–166.

Hofmannsthal, Hugo von: Zur Krisis des Burgtheaters. In: Sämtliche Werke XXXIV: 
Reden und Aufsätze 3: 1910–1919. Hrsg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga 
und Klaus-Dieter Krabiel. Frankfurt a.M. 2011, S. 214–221.

Hofmannsthal, Hugo von: Briefwechsel mit Max Rychner, mit Samuel und Hedwig 
Fischer, Oscar Bie und Moritz Heimann. Frankfurt a.M. 1973.

Hofmannsthal, Hugo von: Briefwechsel mit Ottonie Gräfin Degenfeld und Julie 
Freifrau von Wendelstadt. Hrsg. von Marie Therese Miller-Degenfeld. 2., verb. 
und erw. Aufl. Frankfurt a.M. 1986.

Hofmannsthal, Hugo von/Redlich, Josef: Briefwechsel. Hrsg. von Helga Fußgänger. 
Frankfurt a.M. 1971.

Hofmannsthal, Hugo von/Zifferer, Paul: Briefwechsel. Hrsg. von Hilde Burger. 
Wien 1983.

Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis. In: Sämtliche Werke VII: Essays 1: Be­
trachtungen zur Zeit. Stuttgart 1980, S. 11–103.

Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt. In: Sämtliche Werke VIII: Es­
says 2: Der Arbeiter. Stuttgart 1981, S. 11–317.

Kaschnitz, Marie Luise: Orte. Aufzeichnungen. Frankfurt a.M. 1973.
Lessing, Gotthold Ephraim: Von dem Wesen der Fabel. In: Werke und Briefe IV: 

Werke 1758–1759. Hrsg. von Gubter E. Grimm. Frankfurt a.M. 1997, S. 345–376.
Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. In: Sämtliche Werke. Kritische Studi­

enausgabe I. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. Mün­
chen 1999, S. 9–156.

Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemäße Betrachtungen. Drittes Stück: Schopenhauer als 
Erzieher. In: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe I. Hrsg. von Giorgio 
Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. München 1999, S. 335–427.

Nietzsche, Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft (»la gaya scienza«). In: Sämtliche 
Werke. Kritische Studienausgabe III. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Mon­
tinari. Neuausg. München 1999, S. 343–651.

Bibliographie

362

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nietzsche, Friedrich: Ecce homo. Wie man wird, was man ist. In: Sämtliche Werke. 
Kritische Studienausgabe VI. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. 
Neuausg. München 1999, S. 255–374.

Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe VII. Hrsg. von 
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. München 1999.

Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe IX. Hrsg. von Gior­
gio Colli und Mazzino Montinari. Neuausg. München 1999.

Ostini, Fritz von: Warten lernen! In: Deutsche Kriegsklänge 1914/15. Ausgewählt 
von Johann Albrecht, Herzog zu Mecklenburg. H. 4. Feldpostausg. Leipzig 1915, 
S. 21–23.

Remarque, Erich Maria: Im Westen nichts Neues. In: Erich Maria Remarques Ro­
man ›Im Westen nichts Neues‹. Text, Edition, Entstehung, Distribution und Re­
zeption (1928–1930). Hrsg. von Thomas F. Schneider. Tübingen 2004, S. 31–149.

Schopenhauer, Arthur: Parerga und Paralipomena: kleine philosophische Schriften. 
Zweiter Band, Erster Teilband. In: Werke IX. Zürich 1977.

Seckendorff, A. Freiin v.: Kreuzträger. In: Deutsche Frauen – Deutsche Treue. Ge­
dichte aus dem Weltkriege. Hrsg. von Reinhold Braun. Berlin 1916, S. 3.

Souchon, Paul: Les mots héroïques de la guerre. Paris 1915.
Strauss, Richard/Hofmannsthal, Hugo von: Briefwechsel. Gesamtausgabe. Hrsg. von 

Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zürich 1964.
Tennyson, Alfred: Enoch Arden. In: The Poems of Tennyson. Edited by Christopher 

Ricks. London 1969, S. 1130–1152.
Toller, Ernst: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe III: Autobiographisches und Jus­

tizkritik. Hrsg. von Stefan Neuhaus und Rolf Selbmann unter Mitarbeit von 
Martin Gerstenbräum, Michael Pilz, Gerhard Scholz und Irene Zanol. Göttingen 
2015.

Weber, Marianne: Der Krieg als ethisches Problem (1916). In: Frauenfragen und 
Frauengedanken. Gesammelte Aufsätze. Tübingen 1919, S. 157–178.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. 
Studienausgabe von Johannes Wickelmann. Erster Halbband. Köln/Berlin 1964.

Weber, Max: Die Lehren der deutschen Kanzlerkrisis. In: Studienausgabe der Max-
Weber-Gesamtausgabe I.15: Zur Politik im Weltkrieg. Schriften und Reden, 
1914–1918. Hrsg. von Wolfgang J. Mommsen in Zusammenarbeit mit Gangolf 
Hübinger. Tübingen 1988, S. 133–136.

Darstellungen

Ackermann, Volker: »Ceux qui sont pieusement morts pour la France...« Die Identi­
tät des Unbekannten Soldaten. In: Reinhart Koselleck/Michael Jeismann (Hrsg.): 
Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler in der Moderne. München 1994, 
S. 281–314.

Darstellungen

363

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Alexandre, Didier: Paul Claudel en guerre (1914–1918). In: Romain Vignest/Jean-Ni­
colas Corvisier (Hrsg.): La Grande Guerre des écrivains: études. Paris 2015, S. 49–
70.

Altenhofer, Rosemarie: Wotans Erwachen in Deutschland. Eine massenpsychologi­
sche Untersuchung zu Tollers Groteske ›Der entfesselte Wotan‹. In: Bernd Urban/
Winfried Kudszus (Hrsg.): Psychoanalytische und psychopathologische Litera­
turinterpretationen. Darmstadt 1981, S. 233–255.

Amthor, Wiebke: Architekturen und Orte des Wartens in der Literatur des ersten 
Jahrzehnts. In: Julia Schöll/Johanna Bohley (Hrsg.): Das erste Jahrzehnt. Narrative 
und Poetiken des 21. Jahrhunderts. Würzburg 2011, S. 163–179.

Anderson, Lisa Marie: »Sehenden Auges und mitfühlenden Herzens«. Ernst Toller’s 
Witness to the First World War. In: Jahrbuch des Simon-Dubnow-Instituts 13 
(2014), S. 411–434.

Anderson, Lisa Marie: From Abstraction to Documentary: Ernst Toller’s Plays as 
War Dramas. In: Studies in 20th & 21st Century Literature 41 (2017) 2, S. 1–16.

Anglet, Kurt: Karl Kraus. Die Sprache, das Schweigen und die Apokalypse. In: Bernd 
Neumann/Gernot Wimmer (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg auf dem deutsch-europä­
ischen Literaturfeld. Wien u.a. 2017, S. 65–82.

Anz, Heinrich: Absolute Gemeinschaft: Zum Dezisionismus in Reinhard Goerings 
Tragödie Seeschlacht. In: Text & Kontext: Sonderreihe 6 (1978) 1/2, S. 200–214.

Apostolidès, Jean-Marie: Héroïsme et victimisation. Une histoire de la sensibilité. 
Paris 2011.

Aspetsberger, Friedbert: ›arnolt bronnen‹. Biographie. Wien u.a. 1995.
Audoin-Rouzeau, Stéphane/Becker, Annette/Becker, Jean-Jacques/Krumeich, Gerd/

Winter, Jay M.: Pour une histoire culturelle comparée du premier conflit mon-
dial. In: dies. (Hrsg.): Guerre et cultures, 1914–1918. Paris 1994, S. 7–10.

Aurnhammer, Achim: Simplicius zwischen Herzbruder und Olivier. Historizität 
und Überzeitlichkeit der Konfigurationsstrukturen im Simplicissimus Teutsch. In: 
Simpliciana 25 (2003), S. 47–62.

Aurnhammer, Achim: Die Sprache des Krieges. Karl Kraus: Die letzten Tage der 
Menschheit. In: Werner Frick/Günter Schnitzler (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg im 
Spiegel der Künste. Freiburg u.a. 2017, S. 95–121.

Aurnhammer, Achim/Klessinger, Hanna: Was macht Schillers Wilhelm Tell zum 
Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handelns. In: Jahrbuch der deut­
schen Schillergesellschaft 62 (2018), S. 127–149.

Autrand, Michel: Le dramaturge et ses personnages dans Le Soulier de satin de Paul 
Claudel. Paris 1987.

Autrand, Michel: Le Soulier de satin. Étude dramaturgique. Paris/Genf 1987.
Bab, Julius: Die deutsche Kriegslyrik: 1914–1918. Eine kritische Bibliographie. Stet­

tin 1920.
Bachmeier, Helmut: Grillparzer, Franz – Ein Bruderzwist im Hause Habsburg. In: 

Munzinger Online/Kindlers Literatur Lexikon in 18 Bänden. 3., völlig neu bearb. 
Aufl. 2009, http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/2200
0252400_120 (letzter Zugriff: 7.5.2020).

Bibliographie

364

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120
http://www.munzinger.de.ezproxy-unifr-1.redi-bw.de/document/22000252400_120


Baier, Katharina: Über Warten und Strafen. Das Wartezimmer als Machtraum in 
Franz Kafkas Roman Der Prozeß. In: Anna Echterhölter/Sebastian Gießmann/
Rebekka Ladewig/Mark Butler (Hrsg.): Wirbel, Ströme, Turbulenzen. Hamburg 
2009, S. 199–205.

Baird, Jay W.: Hitler’s Muse: The Political Aesthetics of the Poet and Playwright 
Eberhard Wolfgang Möller. In: German Studies Review 17 (1994) 2, S. 269–285.

Barker, Clive: Theatre and Society: the Edwardian Legacy, the First World War and 
the Inter-War Years. In: ders./Maggie B. Gale (Hrsg.): British Theatre between the 
Wars, 1918–1939. Cambridge 2000, S. 4–37.

Barker, Clive: The Ghosts of War: Stage Ghosts and Time Slips as a Response to War. 
In: ders./Maggie B. Gale (Hrsg.): British Theatre between the Wars, 1918–1939. 
Cambridge 2000, S. 215–243.

Baßler, Moritz: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv. Eine literaturwissen­
schaftliche Text-Kontext-Theorie. Tübingen 2005.

Baumeister, Martin: Kriegstheater als politisches Theater. Zur Weltkriegsdramatik in 
den letzten Jahren der Weimarer Republik am Beispiel der Endlosen Straße von 
Sigmund Graff und Carl Ernst Hintze. In: Thomas F. Schneider (Hrsg.): Kriegser­
lebnis und Legendenbildung. Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, 
Theater, Photographie und Film / The Experience of War and the Creation of 
Myths. The Image of »Modern« War in Literature, Theatre, Photography, and 
Film. Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der Bühne. Krieg auf der Lein­
wand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the Screen. Osnabrück 1999, 
S. 901–922.

Baumeister, Martin: Kriegstheater. Großstadt, Front und Massenkultur 1914–1918. 
Essen 2005.

Baumeister, Martin: Kampf ohne Front? Theatralische Kriegsdarstellungen in der 
Weimarer Republik. In: Wolfgang Hardtwig (Hrsg.): Ordnungen in der Krise. 
Zur politischen Kulturgeschichte Deutschlands 1900–1933. München 2007, 
S. 357–376.

Beaupré, Nicolas: Écrits de guerre. 1914–1918. Préface d’Annette Becker. Paris 2013.
Beaupré, Nicolas: Kriegserfahrungen, Zeitempfinden und Erwartungen französi­

scher Soldaten. In: Christian Stachelbeck (Hrsg.): Materialschlachten 1916. Ereig­
nis, Bedeutung, Erinnerung. Paderborn 2017, S. 329–340.

Bebendorf, Klaus: Tollers expressionistische Revolution. Frankfurt a.M. u.a. 1990.
Becker, Jean-Jacques/Krumeich, Gerd: Der große Krieg. Deutschland und Frankreich 

1914–1918. Aus dem Französischen von Marcel Küsters und Peter Böttner mit 
Unterstützung von Yann Schnee. Essen 2010.

Beller, Steven: The Tragic Carnival: Austrian Culture in the First World War. 
In: Aviel Roshwald/Richard Stites (Hrsg.): European Culture in the Great War. 
The Arts, Entertainment, and Propaganda, 1914–1918. Cambridge 1999, S. 127–
161.

Benz, Nadine: (Erzählte) Zeit des Wartens. Semantiken und Narrative eines tempo­
ralen Phänomens. Göttingen 2013.

Bergengruen, Maximilian: Mystik der Nerven. Hugo von Hofmannsthals literarische 
Epistemologie des »Nicht-mehr-Ich«. Freiburg u.a. 2010.

Darstellungen

365

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Best, Otto F.: Rebellion und Ergebung. Reinhard Goerings Seeschlacht als dreifache 
Demonstration. In: Colloquia Germanica 7 (1973), S. 144–161.

Bluhm, Lothar: Auf verlorenem Posten. Ein Streifzug durch die Geschichte eines 
Sprachbildes. Trier 2012.

Blumenberg, Hans: Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos. Hrsg. von Angus 
Nicholls und Felix Heidenreich. Berlin 2014.

Bond, Brian: The Unquiet Western Front. Britain’s Role in Literature and History. 
Cambridge 2002.

Bourke, Joanna: Dismembering the Male. Men’s Bodies, Britain and the Great War. 
Neuaufl. London 1999.

Bracco, Rosa Maria: Merchants of Hope. British Middlebrow Writers and the First 
World War. 1919–1939. Providence 1993.

Braun, Michael/Jahraus, Oliver/Neuhaus, Stefan/Pesnel, Stéphane (Hrsg.): Nach 
1914: Der Erste Weltkrieg in der europäischen Kultur. Würzburg 2017.

Brethenoux, Michel: L’espace dans Le soulier de satin. In: Revue des Lettres Mo-
dernes, Série Paul Claudel 9 (1972), S. 33–66.

Breuer, Stefan: Peripetien der Herrschaft. Hugo von Hofmannsthals »Der Turm« 
und Max Weber. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 289–307.

Bröckling, Ulrich: Antihelden (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/Achim Aurnham­
mer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendium heroicum. Pu­
bliziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Herois­
men« der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/heroicum/ahd1.0 
(letzter Zugriff: 19.12.2019).

Bröckling, Ulrich: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin 2020.
Bruendel, Steffen: Vor-Bilder des Durchhaltens. Die deutsche Kriegsanleihe-Wer­

bung 1917/18. In: Arnd Bauerkämper/Elise Julien (Hrsg.): Durchhalten! Krieg 
und Gesellschaft im Vergleich 1914–1918. Göttingen 2010, S. 81–108.

Bruendel, Steffen: Zeitenwende 1914. Künstler, Dichter und Denker im Ersten Welt­
krieg. München 2014.

Bruhns, Hinnerk: Der ›Soziologe‹ und der Krieg. Max Weber 1914–1920. Tagungs­
vortrag am 5. Juli 2012 in Bonn, https://maxweber.hypotheses.org/526 (letzter 
Zugriff: 23.6.2021).

Buck, Theo: Dokumentartheater, »Marstheater«. Zur Dramaturgie des Weltkriegs in 
Karl Kaus’ Die letzten Tage der Menschheit. In: Thomas F. Schneider (Hrsg.): 
Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des »modernen« Krieges in Litera­
tur, Theater, Photographie und Film / The Experience of War and the Creation of 
Myths. The Image of »Modern« War in Literature, Theatre, Photography, and 
Film. Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der Bühne. Krieg auf der Lein­
wand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the Screen. Osnabrück 1999, 
S. 881–896.

Buelens, Geert: Europas Dichter und der Erste Weltkrieg. Aus dem Niederländi­
schen von Waltraud Hüsmert. Berlin 2014.

Burgos, Jean: Couleur du temps ou l’Enchanteur désenchanté. In: Michel Décaudin 
(Hrsg.): Clés pour »Couleur du temps«. Paris/Caen 2000, S. 89–120.

Bibliographie

366

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://maxweber.hypotheses.org/526
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://maxweber.hypotheses.org/526


Cabello, Francisco L.: Mariana Pineda en dos dramas de Lorca y Martín Recuerda. 
In: Revista de Estudios Hispánicos 18 (1984) 2, S. 277–292.

Caeners, Torsten: Tennyson’s Reception in Germany. In: Leonée Ormond (Hrsg.): 
The Reception of Alfred Tennyson in Europe. London u.a. 2017, S. 195–232.

Cardinal, Agnès: Three First World War Plays by Women. In: Wolfgang Görtscha­
cher/Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der moderne 
Krieg auf der Bühne. Lewiston u.a. 1997, S. 305–315.

Carter, Huntly: The New Spirit in the European Theatre 1914–1924. A Comparative 
Study of the Changes Effected by War and Revolution. London 1925.

Černý, Václav: Le »Baroquisme« du Soulier de satin. In: Revue de Littérature Compa­
rée 44 (1970) 4, S. 472–498.

Cholvy, Gérard: Réveil spiritualiste et renaissance catholique en France au temps des 
Maritain. In: Bernard Hubert/Yves Floucat (Hrsg.): Jacques Maritain et ses con­
temporains. Paris 1991, S. 17–22.

Clark, J. G.: La poésie, la politique et la guerre: autour de »La petite auto«, »Chant de 
l’honneur« et »Couleur du temps«. In: Michel Décaudin (Hrsg.): Apollinaire et la 
guerre. Bd. 2. Paris 1976, S. 7–63.

Collins, Larry J.: Theatre at War, 1914–18. Houndmills u.a. 1998.
Collins, Winston: Enoch Arden, Tennyson’s Heroic Fisherman. In: Victorian Poetry 

14 (1976) 1, S. 47–53.
Corbett, Mary Jean: The Great War and Patriotism: Vernon Lee, Virginia Woolf, and 

»Intolerable Unanimity«. In: Virginia Woolf Miscellany 91 (2017), S. 20–22.
Cowan, Michael: Cult of the Will. Nervousness and German Modernity. University 

Park 2008.
Daniel, Ute: Der Krieg der Frauen 1914–1918. Zur Innenansicht des Ersten Welt­

kriegs in Deutschland. In: Gerhard Hirschfeld/Gerd Krumeich (Hrsg.): Keiner 
fühlt sich hier mehr als Mensch... Erlebnis und Wirkung des Ersten Weltkrieges. 
Essen 1993, S. 157–177.

Daniels, May: The French Drama of the Unspoken. Edinburgh 1953.
Décaudin, Michel (Hrsg.): Clés pour »Couleur du temps«. Paris/Caen 2000.
Decker, Martin: »You half-baked Lazarus«: Masculinity and the Maimed Body in 

Sean O’Casey’s The Silver Tassie. In: Anne-Julia Zwierlein/Iris M. Heid (Hrsg.): 
Gender and Disease in Literary and Medical Cultures. Heidelberg 2014, S. 157–
172.

Delaunay, Lénor: Le théâtre ouvrier pacifiste des années 1920: une communauté de 
souffrance en scène. In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre monte au 
front. Paris 2008, S. 193–207.

Delaunay, Lénor: Le Feu en scène: Usages et circulations d’une œuvre de guerre. 
In: Gislinde Seybert/Thomas Stauder (Hrsg.): Heroisches Elend. Der Erste Welt­
krieg im intellektuellen, literarischen und bildnerischen Gedächtnis der eu­
ropäischen Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première Guerre mondiale dans la 
mémoire intellectuelle, littéraire et artistique des cultures européennes / Heroic 
Misery. The First World War in the Intellectual, Literary and Artistic Memory of 
the European Cultures. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2014, S. 1179–1189.

Darstellungen

367

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Delaunay, Lénor/Scaviner, Isabelle: Plus jamais ça! In: Chantal Meyer-Plantureux 
(Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 165–168.

Denizot, Marion: Le Théâtre de la Révolution de Romain Rolland. Théâtre populaire 
et récit national. Paris 2013.

Detering, Nicolas: Heroischer Fatalismus. Denkfiguren des ›Durchhaltens‹ von 
Nietzsche bis Seghers. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch – Neue Folge 60 
(2019), S. 317–338.

Dethurens, Pascal: Claudel et l’avènement de la modernité. Création littéraire et 
culture européenne dans l’œuvre théâtrale de Claudel. Paris 1996.

Dethurens, Pascal: De l’Europe en littérature. Création littéraire et culture euro­
péenne au temps de la crise de l’esprit (1918–1939). Genf 2002.

Di Méo, Nicolas: Imaginaire de l’espace et voies du salut dans Le Soulier de satin et Le 
Livre de Christoph Colomb. In: Les Lettres Romanes 58 (2004) 3/4, S. 253–264.

Dissen, Maria: Marie Lenéru. Gelsenkirchen 1932.
Domínguez Hermida, Beatriz: La intrahistoria en el drama histórico Mariana Pineda 

de Federico García Lorca. In: Castilla 2 (2011), S. 91–105.
Dorrer, Andreas: »Fluch allen, die den grausen Völkermord entfesselten!« – Der Le­

gitimationsdiskurs in Weltkriegsdramen bis 1918. In: Christian Klein/Franz-Josef 
Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und australische 
Perspektiven / The First World War in Drama – German and Australian Perspec­
tives. Stuttgart 2018, S. 21–38.

Dorrer, Andreas: Verzeichnis der deutschen Weltkriegsdramen. In: Christian Klein/
Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und 
australische Perspektiven / The First World War in Drama – German and Aus-
tralian Perspectives. Stuttgart 2018, S. 237–257.

Dorscheid, Nelia: Vom Warten im Kriege. In: Daniel Kazmaier/Julia Kerscher/Xenia 
Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. Würzburg 2016, S. 133–144.

Downey, Katherine Brown: Perverse Midrash. Oscar Wilde, André Gide, and Cen­
sorship of Biblical Drama. New York/London 2004.

Eksteins, Modris: Rites of Spring. The Great War and the Birth of the Modern Age. 
Boston 1989.

Elliott, John R.: Playing God: Medieval Mysteries on the Modern Stage. Toronto u.a. 
1989.

Eltis, Sos: From Sex-War to Factory Floor: Theatrical Depictions of Women’s Work 
during the First World War. In: Andrew Maunder (Hrsg.): British Theatre and 
the Great War, 1914–1919. New Perspectives. Houndmills u.a. 2015, S. 103–120.

Emonds, Friederike: Contested Memories: Heimat and Vaterland in Ilse Langner’s 
Frau Emma kämpft im Hinterland. In: Women in German Yearbook 14 (1998), 
S. 163–182.

Emonds, Friederike: Inszenierungen weiblicher Erinnerungen im Weimarer Nach­
kriegsdiskurs – Ilse Langners Theaterstück Frau Emma kämpft im Hinterland. 
In: Christian Klein/Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Drama­
tik – deutsche und australische Perspektiven / The First World War in Drama – 
German and Australian Perspectives. Stuttgart 2018, S. 141–156.

Bibliographie

368

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erwig, Andrea: Poetologien des Wartens. Robert Musils »Die Vollendung der Liebe« 
und der ›waiting plot‹ um 1900. In: Antonius Weixler/Lukas Werner (Hrsg.): Zei­
ten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analysen. Berlin/Boston 2015, S. 499–525.

Erwig, Andrea: Im Warteraum der Salpêtrière. Rainer Maria Rilkes »Die Aufzeich­
nungen des Malte Laurids Brigge« und das literarische Warten um 1900. In: Dani­
el Kazmaier/Julia Kerscher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. 
Würzburg 2016, S. 63–79.

Erwig, Andrea: Waiting Plots. Zur Poetik des Wartens um 1900. Paderborn 2018.
Essen, Gesa von: »Hier ist noch Europa!« Berta Zuckerkandls Wiener Salon. In: Ro­

berto Simanowski/Horst Turk/Thomas Schmidt (Hrsg.): Europa – ein Salon? Bei­
träge zur Internationalität des literarischen Salons. Göttingen 1999, S. 190–213.

Fäth, Dagmar: Probleme der Weltorientierung in den Dramen Reinhard Goerings. 
Frankfurt a.M. u.a. 1999.

Fechter, Paul: Das europäische Drama. Geist und Kultur im Spiegel des Theaters. 
Bd. 3: Vom Expressionismus zur Gegenwart. Mannheim 1958.

Feilchenfeldt, Konrad: Bertolt Brecht. Trommeln in der Nacht. Materialien, Abbil­
dungen, Kommentar. München 1976.

Fischer, Philip Sheldon: The French Theater and French Attitudes toward War, 
1919–1939. Ann Arbor, Michigan 1971.

Fisher, David James: Romain Rolland and the Politics of Intellectual Engagement. 
Berkeley u.a. 1988.

Flood, Christopher: Pensée politique et imagination historique dans l’œuvre de Paul 
Claudel. De l’Anglais par Isabelle Geesen et Annette Morgan avec la collaboration 
de Martine Garbacz et Odile Schmitz. Paris 1991.

Forcade, Olivier: La censure en France pendant la Grande Guerre. Paris 2016.
Foucault, Michel: L’archéologie du savoir. Paris 1969.
Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. Aus dem Französischen von Ulrich 

Köppen. Frankfurt a.M. 1973.
Frank, Manfred: Die unendliche Fahrt. Zur Pathogenese der Moderne. 3., überarb. 

und erw. Aufl. Paderborn 2016.
Frenzel, Elisabeth: Heimkehrer. In: Motive der Weltliteratur. Ein Lexikon dichtungs­

geschichtlicher Längsschnitte. 6., überarb. und erg. Aufl. Stuttgart 2008, S. 320–
332.

Frevert, Ute: Soldaten, Staatsbürger. Überlegungen zur historischen Konstruktion 
von Männlichkeit. In: Thomas Kühne (Hrsg.): Männergeschichte – Geschlechter­
geschichte. Männlichkeit im Wandel der Moderne. Frankfurt a.M./New York 
1996, S. 69–87.

Fries, Helmut: Die große Katharsis. Der Erste Weltkrieg in der Sicht deutscher 
Dichter und Gelehrter. Bd. 1: Die Kriegsbegeisterung von 1914: Ursprünge – 
Denkweisen – Auflösung. Konstanz 1994.

Frühwald, Wolfgang: Die sprechende Zahl. Datensymbolismus in Hugo von Hof­
mannsthals Lustspiel »Der Schwierige«. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesell­
schaft 22 (1978), S. 572–588.

Darstellungen

369

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fuentes Codera, Maximiliano: España en la Primera Guerra Mundial. Una moviliza­
ción cultural. Prólogo de José Álvarez Junco. Madrid 2014.

Führich, Angelika: Aufbrüche des Weiblichen im Drama der Weimarer Republik. 
Brecht – Fleißer – Horváth – Gmeyner. Heidelberg 1992.

Fuß, Albert: Le Soulier de satin: Claudels großes Welttheater. In: Franz Link/Günter 
Niggl (Hrsg.): Theatrum Mundi. Götter, Gott und Spielleiter im Drama von der 
Antike bis zur Gegenwart. Berlin 1981, S. 279–303.

Fussell, Paul: The Great War and Modern Memory. New York/London 1975.
Gamboa, Brett: King Lear, Heartbreak House, and the Dynamics of Inertia. In: Shaw 

35 (2015), S. 86–106.
Gamper, Michael: Der »große Mann« im Krieg. In: ders./Karl Wagner/Stephan 

Baumgartner (Hrsg.): Der Held im Schützengraben. Führer, Massen und Medien­
technik im Ersten Weltkrieg. Zürich 2014, S. 17–27.

Gelz, Andreas: Der Glanz des Helden. Über das Heroische in der französischen 
Literatur des 17. bis 19. Jahrhunderts. Göttingen 2016.

Gerdes, Aibe-Marlene: Der Krieg und die Frauen. Geschlecht und populäre Literatur 
im Ersten Weltkrieg. Eine Annäherung. In: dies./Michael Fischer (Hrsg.): Der 
Krieg und die Frauen. Geschlecht und Populäre Literatur im Ersten Weltkrieg. 
Münster/New York 2016, S. 9–27.

Giordan, Henri: Paul Claudel en Italie, avec la correspondance Paul Claudel/Piero 
Jahier. Paris 1975.

Girouard, Mark: The Return to Camelot. Chivalry and the English Gentleman. New 
Haven/London 1981.

Glesener, Jeanne E./Kohns, Oliver (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Literatur und 
Kunst. Eine europäische Perspektive. Paderborn 2017.

Glökler, Elena: Warten ohne Ende. Formen des Wartens im Exil – an Beispielen aus 
dem Werk Vladimir Nabokovs, Anna Seghers’ und Herta Müllers. In: Daniel Kaz­
maier/Julia Kerscher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. 
Würzburg 2016, S. 97–112.

Goebel, Stefan: The Great War and Medieval Memory. War, Remembrance and 
Medievalism in Britain and Germany, 1914–1940. Cambridge 2007.

Goldberg, Nancy Sloan: Women, War, and H. G. Wells: The Pacifism of French 
Playwright Marie Lenéru. In: War, Literature, and the Arts 14 (2002), S. 165–177.

Goltermann, Svenja: Opfer. Die Wahrnehmung von Krieg und Gewalt in der Mo­
derne. Frankfurt a.M. 2017.

Gore-Langton, Robert: Journey’s End. The Classic War Play Explored. London 2013.
Görtschacher, Wolfgang/Klein, Holger (Hrsg.): Modern War on Stage and 

Screen / Der moderne Krieg auf der Bühne. Lewiston u.a 1997.
Götz, Susanne: Bettler des Wortes. Irritationen des Dramatischen bei Sorge, Hof­

mannsthal und Horváth. Frankfurt a.M. u.a. 1998.
Gratzke, Michael: Blut und Feuer. Heldentum bei Lessing, Kleist, Fontane, Jünger 

und Heiner Müller. Würzburg 2011.
Greiner, Bernhard: Die Tragödie. Eine Literaturgeschichte des aufrechten Ganges. 

Grundlagen und Interpretationen. Stuttgart 2012.

Bibliographie

370

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grimm, Jürgen: Das avantgardistische Theater Frankreichs 1895–1930. München 
1982.

Gronau, Barbara: Handlung. In: Erika Fischer-Lichte/Doris Kolesch/Matthias 
Warstat (Hrsg.): Metzler Lexikon Theatertheorie. 2., akt. und erw. Aufl. Stuttgart/
Weimar 2014, S. 142–146.

Gugelot, Frédéric: La conversion des intellectuels au catholicisme en France (1885–
1935). Paris 1998.

Gündüz, Atalay: Bernard Shaw’s Vichian-Hegelian Hero in Heartbreak House (1919). 
In: Idil 6 (2017) 31, S. 873–889.

Günther, Margarete: Der englische Kriegsroman und das englische Kriegsdrama 
1919 bis 1930. Berlin 1936.

Haar, Carel ter: Ernst Toller. Appell oder Resignation? München 1977.
Hagemann, Karen: Heimat – Front. Militär, Gewalt und Geschlechterverhältnisse im 

Zeitalter der Weltkriege. In: dies./Stefanie Schüler-Springorum (Hrsg.): Heimat – 
Front. Militär und Geschlechterverhältnisse im Zeitalter der Weltkriege. Frank­
furt a.M./New York 2002, S. 13–52.

Harkness, Marguerite: The Silver Tassie: No Light in the Darkness. In: Sean O’Casey 
Review 4 (1978), S. 131–137.

Hebekus, Uwe: Ästhetische Ermächtigung. Zum politischen Ort der Literatur im 
Zeitraum der Klassischen Moderne. München 2009.

Heinrich, Anselm: Reclaiming Shakespeare 1914–1918. In: Andrew Maunder 
(Hrsg.): British Theatre and the Great War, 1914–1919. New Perspectives. Hound­
mills u.a. 2015, S. 65–80.

Higonnet, Margaret Randolph/Jenson, Jane/Michel, Sonya/Weitz, Margaret Collins 
(Hrsg.): Behind the Lines. Gender and the Two World Wars. New Haven/London 
1987.

Hillesheim, Jürgen: Bertolt Brechts Hauspostille. Einführung und Analysen sämtli­
cher Gedichte. Würzburg 2013.

Hobsbawm, Eric: Age of Extremes. The Short Twentieth Century, 1914–1991. Lon­
don 1994.

Hofer, Hans-Georg: Nervenschwäche und Krieg. Modernitätskritik und Krisenbe­
wältigung in der österreichischen Psychiatrie (1880–1920). Wien u.a. 2004.

Hoffmann, Detlef: Der Mann mit dem Stahlhelm vor Verdun. Fritz Erlers Plakat zur 
sechsten Kriegsanleihe 1917. In: Berthold Hinz/Hans-Ernst Mittig/Wolfgang 
Schäche/Angela Schönberger (Hrsg.): Die Dekoration der Gewalt. Kunst und Me­
dien im Faschismus. Gießen 1979, S. 101–114.

Hoffmann, Torsten/Langemeyer, Peter/Unger, Thorsten: Nachwort [zu Der deutsche 
Hinkemann]. In: Ernst Toller: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe I: Stücke 
1919–1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Peter Langemeyer und Thorsten Un­
ger. Göttingen 2015, S. 477–496.

Honold, Alexander: Einsatz der Dichtung. Literatur im Zeichen des Ersten Welt­
kriegs. Berlin 2015.

Honold, Alexander: »Der Turm« und der Krieg. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 229–
251.

Darstellungen

371

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Honold, Alexander: Die Geburt der Ehekomödie aus dem Ernstfall des Krieges – 
Hofmannsthals Der Schwierige. In: Christian Klein/Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der 
Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und australische Perspektiven / The 
First World War in Drama – German and Australian Perspectives. Stuttgart 2018, 
S. 39–57.

Horne, John: Soldiers, Civilians and the Warfare of Attrition. Representations of 
Combat in France, 1914–1918. In: Frans Coetzee/Marilyn Shevin-Coetzee (Hrsg.): 
Authority, Identity and the Social History of the First World War. Providence/
Oxford 1995, S. 223–249.

Hübler, Axel: Drama in der Vermittlung von Handlung, Sprache und Szene. Eine 
repräsentative Untersuchung an Theaterstücken der 50er und 60er Jahre. Bonn 
1973.

Hüppauf, Bernd: Der Erste Weltkrieg und die Destruktion von Zeit. In: Hartmut Eg­
gert/Ulrich Profitlich/Klaus R. Scherpe (Hrsg.): Geschichte als Literatur. Formen 
und Grenzen der Repräsentation von Vergangenheit. Stuttgart 1990, S. 207–225.

Hüppauf, Bernd: Kriegsliteratur. In: Gerhard Hirschfeld/Gerd Krumeich/Irina Renz/
Markus Pöhlmann (Hrsg.): Enzyklopädie Erster Weltkrieg. Erneut akt. und erw. 
Studienausg. Paderborn 2014, S. 177–191.

Hynes, Samuel: A War Imagined. The First World War and English Culture. Lon­
don 1992.

Immer, Nikolas/Marwyck, Mareen van: Helden gestalten. Zur Präsenz und Perfor­
manz des Heroischen. In: dies. (Hrsg.): Ästhetischer Heroismus. Konzeptionelle 
und figurative Paradigmen des Helden. Bielefeld 2013, S. 11–28.

Innerhofer, Roland: »Der Turm« im Kontext der zeitgenössischen österreichischen 
Dramatik. In: Hofmannsthal 24 (2016), S. 269–288.

Jagielski, Jean-François: Le soldat inconnu. Invention et postérité d’un symbole. 
Paris 2005.

Jagielski, Jean-François: Modifications et altérations de la perception du temps chez 
les combattants de la Grande Guerre. In: Rémy Cazals/Emmanuelle Picard/Denis 
Rolland (Hrsg.): La Grande Guerre. Pratiques et expériences. Toulouse 2005, 
S. 205–214.

Jahr, Christopher: »The Edwardian world was an ordered place«. Revisionismus als 
rückwärtsgewandte Utopie in der britischen Geschichtsschreibung über den Ers­
ten Weltkrieg und in der populären Erinnerung. In: Arnd Bauerkämper/Elise Ju-
lien (Hrsg.): Durchhalten! Krieg und Gesellschaft im Vergleich 1914–1918. Göt­
tingen 2010, S. 109–126.

Jung, Ursula: Paul Claudel, Le soulier de satin (1928/1929) und das Theater der zwan­
ziger und dreißiger Jahre. In: Konrad Schoell (Hrsg.): Französische Literatur. 
20. Jahrhundert. Theater. Tübingen 2006, S. 59–100.

Kane, Leslie: The Language of Silence. On the Unspoken and the Unspeakable in 
Modern Drama. Rutherford u.a. 1984.

Karner, Stefan: Epochenbrüche im 20. Jahrhundert – Einleitung. In: ders./Gerhard 
Botz/Helmut Konrad (Hrsg.): Epochenbrüche im 20. Jahrhundert. Beiträge. Wien 
u.a. 2017, S. 7–14.

Bibliographie

372

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Karner, Stefan/Botz, Gerhard/Konrad, Helmut (Hrsg.): Epochenbrüche im 20. Jahr­
hundert. Beiträge. Wien u.a. 2017.

Kazmaier, Daniel/Kerscher, Julia/Wotschal, Xenia: Warten als Kulturmuster – eine 
Einführung. In: dies. (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. Würzburg 2016, S. 7–20.

Keck, Annette: Poetik unsichtbarer Wände und fadenscheiniger Machwerke. Warten 
mit Feuchtwanger und Beckett. In: Sigrid Lange (Hrsg.): Raumkonstruktionen in 
der Moderne. Kultur – Literatur – Film. Bielefeld 2001, S. 75–92.

Keck, Annette: Merkwürdiges Warten. Imre Kertész’ Beitrag zu einer Poetik des 
Wartens zwischen Erinnern und Vergessen im Roman eines Schicksallosen. In: Ma­
nuela Günter (Hrsg.): Überleben schreiben. Zur Autobiographik der Shoa. 
Würzburg 2002, S. 139–154.

Kent, Susan Kingsley: Making Peace: The Reconstruction of Gender in Interwar 
Britain. Princeton 1993.

Kienitz, Sabine: Beschädigte Helden. Kriegsinvalidität und Körperbilder 1914–1923. 
Paderborn u.a. 2008.

Kiesel, Helmuth: Konfessionen, Konversionen, Revisionen in der Literatur um den 
Ersten Weltkrieg. In: Michael Braun/Oliver Jahraus/Stefan Neuhaus/Stéphane 
Pesnel (Hrsg.): Nach 1914: Der Erste Weltkrieg in der europäischen Kultur. 
Würzburg 2017, S. 35–62.

Kittsteiner, Heinz Dieter: Wir werden gelebt. Formprobleme der Moderne. Ham­
burg 2006.

Kleiman, Carol: O’Casey’s »Debt« to Toller: Expressionism in The Silver Tassie and 
Red Roses for Me. In: The Canadian Journal of Irish Studies 5 (1979) 1, S. 69–86.

Klein, Christian: Die Weltkriegsdramatik der Weimarer Republik – Präsenz, Typen, 
Themen. In: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik 16 
(2013/14), S. 165–181.

Klein, Christian: »Das ist nicht ein Kriegsstück: das ist der Krieg« – Die Weltkriegs­
dramatik in der Theaterkritik der Weimarer Republik. In: ders./Franz-Josef Dei­
ters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und australische Per­
spektiven / The First World War in Drama – German and Australian Perspectives. 
Stuttgart 2018, S. 187–199.

Klein, Christian/Deiters, Franz-Josef (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik 
– deutsche und australische Perspektiven / The First World War in Drama – 
German and Australian Perspectives. Stuttgart 2018.

Knobloch, Hans-Jörg: Das Ende des Expressionismus. Von der Tragödie zur Komö­
die. Frankfurt a.M. 1975.

Knopf, Jan: Trommeln in der Nacht. In: Walter Hinderer (Hrsg.): Brechts Dramen. 
Neue Interpretationen. Stuttgart 1984, S. 48–66.

Knowles, Dorothy: French Drama of the Inter-War Years. London u.a. 1967.
Koch, Lars: Der Erste Weltkrieg als kulturelle Katharsis und literarisches Ereignis. 

In: ders./Niels Werber/Stefan Kaufmann (Hrsg.): Erster Weltkrieg. Kulturwissen­
schaftliches Handbuch. Stuttgart/Weimar 2014, S. 97–141.

Darstellungen

373

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kolkenbrock-Netz, Jutta: Geschichte und Geschichten in Brechts »Trommeln in der 
Nacht« (1922/53). In: Hartmut Eggert/Ulrich Profitlich/Klaus R. Scherpe (Hrsg.): 
Geschichte als Literatur. Formen und Grenzen der Repräsentation von Vergan­
genheit. Stuttgart 1990, S. 172–181.

Köppe, Tilmann/Winko, Simone: Theorien und Methoden der Literaturwissen­
schaft. In: Thomas Anz (Hrsg.): Handbuch Literaturwissenschaft. Gegenstände – 
Konzepte – Institutionen. Bd. 2: Methoden und Theorien. Stuttgart 2007, S. 285–
371.

Korkut, Ece: La construction d’un ethos manipulateur: Knock ou le triomphe de la Mé­
decine. In: Synergies Turquie 12 (2019), S. 103–119.

Korte, Hermann: Die Abdankung der »Lichtbringer«. Wilhelminische Ära und lite­
rarischer Expressionismus in Ernst Tollers Komödie »Der entfesselte Wotan«. In: 
Germanisch-Romanische Monatsschrift – Neue Folge 34 (1984), S. 117–132.

Korthals, Holger: Zwischen Drama und Erzählung. Ein Beitrag zur Theorie gesche­
hensdarstellender Literatur. Berlin 2003.

Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Er­
zähltheorie. München 2012.

Kosok, Heinz: Sean O’Casey. Das dramatische Werk. Berlin 1972.
Kosok, Heinz: The Silver Tassie and British Plays of the First World War. In: AAA 10 

(1985) 1/2, S. 91–96.
Kosok, Heinz: Aspects of Presentation, Attitude and Reception in English and Irish 

Plays about the First World War. In: Franz Karl Stanzel/Martin Löschnigg 
(Hrsg.): Intimate Enemies. English and German Literary Reactions to the Great 
War 1914–1918. Heidelberg 1993, S. 343–364.

Kosok, Heinz: The First World War in Irish Drama. In: Wolfgang Görtschacher/
Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der moderne Krieg auf 
der Bühne. Lewiston u.a. 1997, S. 33–51.

Kosok, Heinz: The Theatre of War. The First World War in British and Irish Drama. 
Hampshire/New York 2007.

Kraiker, Gerhard: Rufe nach Führern. Ideen politischer Führung bei Intellektuellen 
der Weimarer Republik und ihre Grundlagen im Kaiserreich. In: Jahrbuch zur Li­
teratur der Weimarer Republik 4 (1998), S. 225–273.

Krakovitch, Odile: Women in the Paris Theatre, 1914–19: ›plus ça change...‹. 
In: Claire M. Tylee (Hrsg.): Women, the First World War and the Dramatic Imag­
ination. International Essays (1914–1999). Lewiston u.a. 2000, S. 55–84.

Krakovitch, Odile: Le répertoire parisien de la Grande Guerre sous l’œil de la cen-
sure. In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, 
S. 19–58.

Krakovitch, Odile: Sous la patrie, le patriarcat: la représentation des femmes dans le 
théâtre de la Grande Guerre. In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le théâtre 
monte au front. Paris 2008, S. 99–115.

Kreuzer, Helmut: Fatalistischer Heroismus, »willkommener Tod«. Reinhard 
Goering-Miszellen (mit Nachlasszitaten). In: Rice University Studies 57 (1971) 4, 
S. 89–110.

Bibliographie

374

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Krivanec, Eva: Kriegsbühnen. Theater im Ersten Weltkrieg. Berlin, Lissabon, Paris 
und Wien. Bielefeld 2012.

Krumeich, Gerd: Kriegsfront – Heimatfront. In: ders./Gerhard Hirschfeld/Dieter 
Langewiesche/Hans-Peter Ullmann (Hrsg.): Kriegserfahrungen. Studien zur Sozi­
al- und Mentalitätsgeschichte des Ersten Weltkriegs. Essen 1997, S. 12–19.

Krumeich, Gerd: Verdun: Die Schlacht und ihr Mythos. In: Christian Stachelbeck 
(Hrsg.): Materialschlachten 1916. Ereignis, Bedeutung, Erinnerung. Paderborn 
2017, S. 17–35.

Kuhla, Holger: Theater und Krieg. Betrachtungen zu einem Verhältnis. 1914–1918. 
In: Joachim Fiebach/Wolfgang Mühl-Benninghaus (Hrsg.): Theater und Medien 
an der Jahrhundertwende. Berlin 1997, S. 63–115.

Kundrus, Birthe: Geschlechterkriege. Der Erste Weltkrieg und die Deutung der Ge­
schlechterverhältnisse in der Weimarer Republik. In: Karen Hagemann/Stefanie 
Schüler-Springorum (Hrsg.): Heimat – Front. Militär und Geschlechterverhältnis­
se im Zeitalter der Weltkriege. Frankfurt a.M./New York 2002, S. 171–187.

La Naour, Jean-Yves: La Première Guerre mondiale et la régénération morale du 
théâtre. In: Revue d’histoire du théâtre 211 (2001) 3, S. 229–239.

Lampart, Fabian/Martin, Dieter/Schmitt-Maaß, Christoph (Hrsg.): Der Zweite Drei­
ßigjährige Krieg. Baden-Baden 2019.

Landry, Jean-Noël: Chronologie et temps dans Le Soulier de satin. In: Revue des 
Lettres Modernes, Série Paul Claudel 9 (1972), S. 7–31.

Lasagabaster, Jesús María: »El amo de la jaula«. El pensamiento religioso de Pío Baro­
ja. In: Ilu 2 (1997), S. 75–97.

Laubach, Jakob: Hofmannsthals Turm der Selbstbewahrung. In: Wirkendes Wort 4 
(1953/54) 5, S. 257–268.

Laubach, Jakob: Hugo von Hofmannsthals Turm-Dichtungen. Kempten 1954.
Lavaud, Suzanne: Marie Lenéru. Sa vie – son journal – son théâtre. Paris 1932.
Leed, Eric J.: No Man’s Land. Combat & Identity in World War I. Cambridge u.a. 

1979.
Leonhard, Jörn: Die Büchse der Pandora. Geschichte des Ersten Weltkriegs. Mün­

chen 2014.
Leonhard, Jörn: »Ihr seid besiegt noch vor der Niederlage«. Schriftsteller im Ersten 

Weltkrieg zwischen Euphorie und Desillusion. In: Werner Frick/Günter Schnitz­
ler (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg im Spiegel der Künste. Freiburg u.a. 2017, S. 27–
52.

Leonhard, Jörn: Der überforderte Frieden. Versailles und die Welt 1918–1923. Mün­
chen 2018.

Leopold, Stephan/Scholler, Dietrich (Hrsg.): Von der Dekadenz zu den neuen Le­
bensdiskursen. Französische Literatur und Kultur zwischen Sedan und Vichy. 
München 2010.

Lescot, David: Dramaturgies de la guerre. Belfort 2001.
Lescot, David/Véray, Laurent (Hrsg.): Les mises en scène de la guerre au XXe siècle. 

Théâtre et cinéma. Paris 2011.

Darstellungen

375

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lescot, David/Véray, Laurent: Introduction. In: dies. (Hrsg.): Les mises en scène de 
la guerre au XXe siècle. Théâtre et cinéma. Paris 2011, S. 7–13.

Lethen, Helmut: »Knall an sich«: Das Ohr als Einbruchstelle des Traumas. In: Inka 
Mülder-Bach (Hrsg.): Modernität und Trauma. Beiträge zum Zeitenbruch des Ers­
ten Weltkrieges. Wien 2000, S. 192–210.

Lillyman, William J.: Reinhard Goering’s Seeschlacht: The Failure of the Will. In: 
German Life & Letters 22 (1968/69), S. 350–358.

Lindhorst, Elke: Die Dialektik von Geistesgeschichte und Theologie in der moder­
nen Literatur Frankreichs. Dichtung in der Tradition des Renouveau Catholique 
von 1890–1990. Würzburg 1995.

Linse, Ulrich: Barfüßige Propheten. Erlöser der zwanziger Jahre. Berlin 1983.
Lioure, Michel: L’esthétique dramatique de Paul Claudel. Paris 1971.
Lioure, Michel: Ordre et désordre dans Le Soulier de satin. In: Littératures 17 (1987), 

S. 153–160.
Löschnigg, Martin: Introduction II: Themes of First World War Literature. In: ders./

Franz Karl Stanzel (Hrsg.): Intimate Enemies. English and German Literary Reac­
tions to the Great War 1914–1918. Heidelberg 1993, S. 25–38.

Madaule, Jacques: Paul Claudel. Dramaturge. Paris 1956.
Madaule, Jacques: Le drame de Paul Claudel. Préface de Paul Claudel. 5., akt. Aufl. 

Paris 1964.
Magris, Claudio: Der habsburgische Mythos in der österreichischen Literatur. Aus 

dem Italienischen von Madeleine von Pásztory. Salzburg 1966.
Mai, Gunther: Europa 1918–1939. Mentalitäten, Lebensweisen, Politik zwischen den 

Weltkriegen. Stuttgart u.a. 2001.
Mainer, José Carlos: Pío Baroja. Madrid 2012.
Marstaller, Vera/Minelli, Kelly/Schubert, Stefan/Vössing, Leo (Hrsg.): Heroische Kol­

lektive. Zwischen Norm und Exzeptionalität (= helden. heroes. héros, Special Is­
sue 7 [2019]), https://freidok.uni-freiburg.de/fedora/objects/freidok:151666/datas­
treams/FILE1/content (letzter Zugriff: 26.7.2021).

Martin, Kirsty: Modernism and the Rhythms of Sympathy. Vernon Lee, Virginia 
Woolf, D. H. Lawrence. Oxford 2013.

Marzouki, Samir: Couleur du temps ou la paix utopique. In: Michel Décaudin (Hrsg.): 
Clés pour »Couleur du temps«. Paris/Caen 2000, S. 121–133.

Mattern, Nicole/Neuhaus, Stefan (Hrsg.): Warten. Konstruktionen von langer und 
kurzer Dauer in der Literatur. Würzburg 2022.

Maunder, Andrew (Hrsg.): British Literature of World War I. Bd. 5: Drama. Bibliog­
raphy of World War I Drama. London 2011.

Maunder, Andrew: Introduction: Rediscovering First World War Theatre. In: ders. 
(Hrsg.): British Theatre and the Great War, 1914–1919. New Perspectives. Hound­
mills u.a. 2015, S. 1–39.

Maunder, Andrew: Theatre: 1914 and after. In: Ann-Marie Einhaus/Katherine Isobel 
Baxter (Hrsg.): Edinburgh Companion to the First World War and the Arts. Edin­
burgh 2017, S. 62–76.

Mayer, Mathias: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993.

Bibliographie

376

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mayer, Mathias: Der Erste Weltkrieg und die literarische Ethik. Historische und 
systematische Perspektiven. München 2010.

Mayer, Sigrid: Reinhard Goerings Seeschlacht: ›Klassisches‹ Drama des Expressionis­
mus. In: Seminar 14 (1978), S. 45–62.

Mazzega, Anne-Marie: Une Parabole historique: Le Soulier de satin. In: Revue des 
Lettres Modernes, Série Paul Claudel 4 (1967), S. 43–59.

McCready, Susan: Staging France between the World Wars. Performance, Politics, 
and the Transformation of the Theatrical Canon. Lanham u.a. 2016.

McCready, Susan: French Theater and the Memory of the Great War. In: Studies in 
20th & 21st Century Literature 41 (2017) 2: Writing 1914–1918: National Re­
sponses to the Great War, S. 1–13, DOI: 10.4148/2334–4415.1937 (letzter Zugriff: 
28.3.2018).

Meiser, Katharina: Fliehendes Begreifen. Hugo von Hofmannsthals Auseinander­
setzung mit der Moderne. Heidelberg 2014.

Melchert, Monika: Die Dramatikerin Ilse Langner. »Die Frau, die erst kommen 
wird...«. 2., durchges. und erg. Aufl. Berlin 2003.

Meyer-Plantureux, Chantal (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008.
Michel, Laure: Le patriotisme d’Apollinaire. In: Romain Vignest/Jean-Nicolas Corvi­

sier (Hrsg.): La Grande Guerre des écrivains: études. Paris 2015, S. 203–222.
Millet-Gérard, Dominique: Formes baroques dans Le Soulier de Satin. Étude d’ésthé­

tique spirituelle. Paris 1997.
Mionskowski, Alexander: Souveränität als Mythos. Hugo von Hofmannsthals Poe­

tologie des Politischen und die Inszenierung moderner Herrschaftsformen in 
seinem Trauerspiel Der Turm (1924/25/26). Wien u.a. 2015.

Mischner, Sabine: Das Zeitregime des Krieges: Zeitpraktiken im Ersten Weltkrieg. 
In: Lucian Hölscher (Hrsg.): Die Zukunft des 20. Jahrhunderts. Dimensionen 
einer historischen Zukunftsforschung. Frankfurt a.M./New York 2017, S. 75–100.

Mohi-von Känel, Sarah: Kriegsheimkehrer. Politik und Poetik 1914–1939. Göttingen 
2018.

Mosse, George L.: Fallen Soldiers. Reshaping the Memory of the World Wars. New 
York/Oxford 1990.

Mowry, Robert G.: La generación del 98 frente a la primera guerra mundial. In: Bo­
letín de la Real Academia de la Historia 171 (1974) 3, S. 523–574.

Mülder-Bach, Inka: Herrenlose Häuser. Das Trauma der Verschüttung und die Passa­
ge der Sprache in Hofmannsthals Komödie »Der Schwierige«. In: Elsbeth Dangel-
Pelloquin (Hrsg.): Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der Forschung. Darm­
stadt 2007, S. 163–185.

Müller, Claudia/Oberle, Isabell: Durchhalten (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/
Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendi­
um heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisie­
rungen – Heroismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/
heroicum/durd1.0 (letzter Zugriff: 15.2.2019).

Nehring, Wolfgang: Die Tat bei Hofmannsthal. Eine Untersuchung zu Hofmannst­
hals grossen Dramen. Stuttgart 1966.

Darstellungen

377

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nesselhauf, Jonas: Der ewige Albtraum. Zur Figuration des Kriegsheimkehrers in 
der Literatur des 20. und 21. Jahrhunderts. Paderborn 2018.

Neuhaus, Stefan: Strategien der Entmythologisierung in Ernst Tollers Komödien Der 
entfesselte Wotan und Nie wieder Friede! In: ders./Rolf Selbmann/Thorsten Unger 
(Hrsg.): Engagierte Literatur zwischen den Weltkriegen. Würzburg 2002, S. 169–
183.

Nicholson, Steve: The Censorship of British Drama 1900–1968. Bd. 1: 1900–1932. 
Exeter 2003.

Nicholson, Steve: ›This Unhappy Nation‹: War on the Stage in 1914. In: Andrew 
Maunder (Hrsg.): British Theatre and the Great War, 1914–1919. New Perspec­
tives. Houndmills u.a. 2015, S. 43–64.

Nicolaus, Ute: Souverän und Märtyrer. Hugo von Hofmannsthals späte Trauerspiel­
dichtung vor dem Hintergrund seiner politischen und ästhetischen Reflexionen. 
Würzburg 2004.

Norris, Nancy: Temas vascos en La leyenda de Jaun de Alzate. In: Journal of the Soci­
ety of Basque Studies in America 11/12 (1991/1992), S. 37–45.

Nübel, Christoph: Durchhalten und Überleben an der Westfront. Raum und Körper 
im Ersten Weltkrieg. Paderborn 2014.

O.A.: Raynal, Paul. In: Munzinger Online/Personen – Internationales Biographi­
sches Archiv, http://www.munzinger.de/document/00000011057 (letzter Zugriff: 
12.12.2019).

Oberle, Isabell: Herausforderung Drama. Heldenhaftes Warten auf der Bühne am 
Beispiel des Ersten Weltkriegs. In: dies./Dennis Pulina (Hrsg.): Heldenhaftes War­
ten in der Literatur. Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis in die 
Moderne. Baden-Baden 2020, S. 155–176.

Oberle, Isabell: Ethischer Attentismus. Hugo von Hofmannsthals Turm-Projekt 
(1925/27). In: Stefan Neuhaus/Nicole Mattern (Hrsg.): Warten. Konstruktionen 
von langer und kurzer Dauer in der Literatur. Würzburg 2022, S. 107–123.

Oberle, Isabell/Pulina, Dennis (Hrsg.): Heldenhaftes Warten in der Literatur. Eine 
Figuration des Heroischen von der Antike bis in die Moderne. Baden-Baden 2020.

Oberle, Isabell/Pulina, Dennis: Heldenhaftes Warten in der Literatur. Eine Figurati­
on des Heroischen von der Antike bis in die Moderne. In: dies. (Hrsg.): Helden­
haftes Warten in der Literatur. Eine Figuration des Heroischen von der Antike bis 
in die Moderne. Baden-Baden 2020, S. 9–22.

Oberle, Isabell/Schubert, Stefan: Unbekannter Soldat (Version 1.0). In: Ronald G. 
Asch/Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Com­
pendium heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – 
Heroisierungen – Heroismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2018, DOI: 
10.6094/heroicum/unbekannter-soldat (letzter Zugriff: 12.12.2019).

Onions, John: English Fiction and Drama of the Great War, 1918–39. Houndmills 
u.a. 1990.

Ormond, Leonée (Hrsg.): The Reception of Alfred Tennyson in Europe. London u.a. 
2017.

Ormond, Leonée: Introduction. In: dies. (Hrsg.): The Reception of Alfred Tennyson 
in Europe. London u.a. 2017, S. 1–20.

Bibliographie

378

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.munzinger.de/document/00000011057
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.munzinger.de/document/00000011057


Ousselin, Edward: Knock: de guérisseur à dictateur. In: Dalhousie French Studies 71 
(2005), S. 91–102.

Parker, Rennie: The Georgian Poets. Abercrombie, Brooke, Drinkwater, Gibson and 
Thomas. Plymouth 1990.

Parr, Rolf: Emigranten/Kriegsheimkehrer. Zwei Modelle der (Un-)Gastlichkeit und 
das Phänomen der fehlenden Sprache. In: Evi Fountoulakis/Boris Previšić (Hrsg.): 
Der Gast als Fremder. Narrative Alterität in der Literatur. Bielefeld 2011, S. 229–
246.

Pasek, Yvonne A.: »The Great Time«. Pro-War Drama in the Weimar Republic. Ann 
Arbor, Michigan 1992.

Patte-Serrano, Mallory: Une représentation théâtrale du »dévouement« des femmes: 
l’infirmière, la marraine et l’ouvrière. In: Chantal Meyer-Plantureux (Hrsg.): Le 
théâtre monte au front. Paris 2008, S. 117–131.

Perrig, Severin: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre. Eine Studie zur 
späten Orientierungskrise. Frankfurt a.M. u.a. 1994.

Petit, Jacques: Le Soulier de satin, »somme« claudélienne. In: Revue des Lettres Mo­
dernes, Série Paul Claudel 5 (1968), S. 101–111.

Pfister, Manfred: Das Drama. Theorie und Analyse. 11. Aufl. München 2001.
Pikulik, Lothar: Warten, Erwartung. Eine Lebensform in End- und Übergangszeiten. 

An Beispielen aus der Geistesgeschichte, Literatur und Kunst. Göttingen 1997.
Plain, Gill: The Shape of Things to Come: the Remarkable Modernity of Vernon 

Lee’s Satan the Waster. In: Claire M. Tylee (Hrsg.): Women, the First World War 
and the Dramatic Imagination. International Essays (1914–1999). Lewiston u.a. 
2000, S. 5–21.

Pommer, Frank U.: Variationen über das Scheitern des Menschen. Reinhard 
Goerings Werk und Leben. Frankfurt a.M. u.a. 1996.

Port, Ulrich: »Pathosformeln« 1906–1933: Zur Theatralität starker Affekte nach Aby 
Warburg. In: Erika Fischer-Lichte (Hrsg.): Theatralität und die Krisen der Reprä­
sentation. Stuttgart/Weimar 2001, S. 226–251.

Potter, Jane: Boys in Khaki, Girl in Print. Women’s Literary Responses to the Great 
War 1914–1918. Oxford 2005.

Poulain, Alexandra: Irish Drama, Modernity and the Passion Play. London 2016.
Prochasson, Christophe: La littérature de guerre. In: Stéphane Audoin-Rouzeau/

Jean-Jacques Becker (Hrsg.): Encyclopédie de la Grande Guerre 1914–1918. His­
toire et culture. Paris 2004, S. 1189–1201.

Prochasson, Christophe/Rasmussen, Anne: Au nom de la patrie. Les intellectuels et 
la Première Guerre mondiale (1910–1919). Paris 1996.

Pütz, Peter: Die Zeit im Drama. Zur Technik dramatischer Spannung. Göttingen 
1970.

Pyta, Wolfram: Literarische Kriegsbewältigung. In: Gerhard Hirschfeld/Gerd Krum-
eich/Irina Renz/Markus Pöhlmann (Hrsg.): Enzyklopädie Erster Weltkrieg. Er­
neut akt. und erw. Studienausg. Paderborn 2014, S. 1038–1042.

Radkau, Joachim: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen Bismarck und 
Hitler. München/Wien 1998.

Darstellungen

379

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rambaud, Vital: Comprendre la guerre »en artiste et en chrétien«. In: Bulletin de la 
Société Paul Claudel 214 (2014), S. 33–46.

Rehage, Philipp: Die Frau im Eis. Bemerkungen zu Guillaume Apollinaires Kriegs­
drama Couleur du Temps. In: Andrea Grewe/Margarete Zimmermann (Hrsg.): 
Theater-Proben. Romanistische Studien zu Drama und Theater. Münster 2001, 
S. 83–100.

Reimann, Aribert: Der große Krieg der Sprachen. Untersuchungen zur historischen 
Semantik in Deutschland und England zur Zeit des Ersten Weltkriegs. Essen 
2000.

Reimers, Kirsten: Das Bewältigen des Wirklichen. Untersuchungen zum dramati­
schen Schaffen Ernst Tollers zwischen den Weltkriegen. Würzburg 2000.

Reulecke, Jürgen: Vom Kämpfer zum Krieger – Zum Wandel der Ästhetik des Män­
nerbildes während des Ersten Weltkriegs. In: Sabiene Autsch (Hrsg.): Der Krieg 
als Reise. Der Erste Weltkrieg – Innenansichten. Siegen 1999, S. 52–62.

Riegel, Léon: Guerre et littérature. Le bouleversement des consciences dans la litté­
rature romanesque inspirée par la Grande Guerre (littérature française, anglo-sa­
xonne et allemande) 1910–1930. Paris 1978.

Ritchie, James M.: Staging the War in Germany. In: Forum for Modern Language 
Studies 21 (1985), S. 84–96.

Ritter, Henning: Die Krise des Helden. Der Ruhm und die großen Männer im An-
cien Régime. In: Martin Warnke (Hrsg.): Politische Kunst. Gebärden und Geba­
ren. Berlin 2004, S. 1–15.

Rosa, Guy: Le lieu et l’heure du Soulier de satin. In: Pierre Brunel/Anne Ubersfeld 
(Hrsg.): La dramaturgie claudélienne. Paris 1988, S. 43–63.

Rösch, Ewald: Komödie und Berliner Kritik. Zu Hofmannsthals Lustspielen Cristi­
nas Heimreise und Der Schwierige. In: Ursula Renner/G. Bärbel Schmid (Hrsg.): 
Hugo von Hofmannsthal. Freundschaften und Begegnungen mit deutschen Zeit­
genossen. Würzburg 1991, S. 163–189.

Roshwald, Aviel/Stites, Richard (Hrsg.): European Culture in the Great War. The 
Arts, Entertainment, and Propaganda, 1914–1918. Cambridge 1999.

Roshwald, Aviel/Stites, Richard: Introduction. In: dies. (Hrsg.): European Culture in 
the Great War. The Arts, Entertainment, and Propaganda, 1914–1918. Cambridge 
1999, S. 1–7.

Rüger, Jan: Entertainments. In: Jay M. Winter/Jean-Louis Robert (Hrsg.): Capital Ci­
ties at War. Paris, London, Berlin 1914–1919. Bd. 2: Cultural History. Cambridge 
2007, S. 105–140.

Rühle, Günther (Hrsg.): Theater für die Republik 1917–1933. Im Spiegel der Kritik. 
Frankfurt a.M. 1967.

Rühle, Günther: Sigmund Graff/Carl Ernst Hintze: Die endlose Straße. In: ders. 
(Hrsg.): Zeit und Theater. Bd. 2: Von der Republik zur Diktatur. Berlin 1972, 
S. 832–834.

Rühle, Günther: Kommentar. In: ders. (Hrsg.): Zeit und Theater. Bd. 1: Vom Kaiser­
reich zur Republik. Berlin 1973, S. 833–944.

Rutherford, Andrew: The Literature of War. Five Studies in Heroic Virtue. Lon­
don/Basingstoke 1978.

Bibliographie

380

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sabrow, Martin: Heroismus und Viktimismus. Überlegungen zum deutschen Opfer­
diskurs in historischer Perspektive. In: Potsdamer Bulletin für zeithistorische Stu­
dien 43/44 (2008), S. 7–20.

Sachs, Leon/McCready, Susan: Stages of Battle: Theater and War in the Plays of 
Bernhardt, Raynal, and Anouilh. In: The French Review 87 (2014) 4, S. 41–55.

Sakurai, Yoriko: Mythos und Gewalt. Über Hugo von Hofmannsthals Trauerspiel 
»Der Turm«. Frankfurt a.M. u.a. 1988.

Sánchez, Diego Santos: Mariana Pineda’s Struggle against Censorship. In: Bulletin of 
Hispanic Studies 88 (2011) 8, S. 931–944.

Scaviner, Isabelle: L’idée pacifiste sur scène après-guerre. In: Chantal Meyer-Plantu­
reux (Hrsg.): Le théâtre monte au front. Paris 2008, S. 169–186.

Scheichl, Sigurd Paul: Reflet des changements sociaux entre 1914 et 1918 dans la tra­
gédie de Karl Kraus, Les derniers jours de l’humanité. In: Joëlle Prungnaud (Hrsg.): 
Écritures de la Grande Guerre. Nîmes 2014, S. 71–89.

Schilling, Heinz: Zeitlose Ziele. Versuch über das lange Warten. In: ders. (Hrsg.): 
Welche Farbe hat die Zeit? Recherchen zu einer Anthropologie des Wartens. 
Frankfurt a.M. 2002, S. 245–310.

Schilling, Klaus von: Abschied vom Trauerspiel. Kunsttheoretische Überlegungen zu 
Hofmannsthal. Würzburg 2018.

Schilling, René: »Kriegshelden«. Deutungsmuster heroischer Männlichkeit in 
Deutschland 1813–1945. Paderborn u.a. 2002.

Schlaffer, Heinz: Der Bürger als Held. Sozialgeschichtliche Auflösungen literarischer 
Widersprüche. Frankfurt a.M. 1973.

Schlechtriemen, Tobias: Der Held als Effekt. Boundary Work in Heroisierungsprozes­
sen. In: Berliner Debatte Initial 29 (2018) 1, S. 106–119.

Schlechtriemen, Tobias: Grenzüberschreitung (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/
Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendi­
um heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisie­
rungen – Heroismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/
heroicum/gd1.0.20190813 (letzter Zugriff: 31.1.2020).

Schneider, Lars/Jing, Xuan (Hrsg.): Anfänge vom Ende. Schreibweisen des Naturalis­
mus in der Romania. Paderborn 2014.

Schneider, Thomas F. (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des 
»modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie und Film / The Experi­
ence of War and the Creation of Myths. The Image of »Modern« War in Litera­
ture, Theatre, Photography, and Film. Bd. 3: »Postmoderne« Kriege? Krieg auf der 
Bühne. Krieg auf der Leinwand / »Postmodern« Wars? War on Stage. War on the 
Screen. Osnabrück 1999.

Schneider, Thomas F.: Einleitung. In: ders./Julia Heinemann/Frank Hischer/Johanna 
Kuhlmann/Peter Puls (Hrsg.): Die Autoren und Bücher der deutschsprachigen Li­
teratur zum Ersten Weltkrieg 1914–1939. Ein bio-bibliographisches Handbuch. 
Göttingen 2008, S. 7–14.

Darstellungen

381

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Scholz, Gerhard: Mann ohne Geschlecht. Eugen Hinkemann und die Biomacht von 
Weimar. In: Sarah Mohi-von Känel/Christoph Steier (Hrsg.): Nachkriegskörper. 
Prekäre Korporealitäten in der deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. 
Würzburg 2013, S. 115–123.

Schreiber, Birgit: Politische Retheologisierung. Ernst Tollers frühe Dramatik als 
Suche nach einer »Politik der reinen Mittel«. Würzburg 1997.

Schreiner, Klaus: »Wann kommt der Retter Deutschlands?« Formen und Funktionen 
von politischem Messianismus in der Weimarer Republik. In: Saeculum 49 
(1998), S. 107–160.

Schuhmann, Klaus: Wider das wilhelminische Heldentum. In: Jan Knopf (Hrsg.): In­
terpretationen. Gedichte von Bertolt Brecht. Stuttgart 1995, S. 19–30.

Schweizer, Harold: On Waiting. London/New York 2008.
Searle, Geoffrey R.: A New England? Peace and War 1886–1918. Oxford 2004.
Seybert, Gislinde/Stauder, Thomas (Hrsg.): Heroisches Elend. Der Erste Weltkrieg 

im intellektuellen, literarischen und bildnerischen Gedächtnis der europäischen 
Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première Guerre mondiale dans la mémoire 
intellectuelle, littéraire et artistique des cultures européennes / Heroic Misery. 
The First World War in the Intellectual, Literary and Artistic Memory of the 
European Cultures. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2014.

Sherry, Vincent (Hrsg.): The Cambridge Companion to the Literature of the First 
World War. Cambridge 2005.

Siebenhaar, Klaus: Klänge aus Utopia. Zeitkritik, Wandlung und Utopie im expres­
sionistischen Drama. Mit einem Geleitwort von Horst Denkler. Berlin/Darmstadt 
1982.

Silver, Kenneth E.: Sarah Bernhardt and the Theatrics of French Nationalism: From 
Roland’s Daughter to Napoleon’s Son. In: Carol Ockman/Kenneth E. Silver 
(Hrsg.): Sarah Bernhardt. The Art of High Drama. New York/New Haven 2005, 
S. 75–97.

Slater, Niall W.: Nostoi and Nostalgia in Heartbreak House. In: Shaw 37 (2017), 
S. 11–27.

Soboth, Christian: Berichterstatter, Dichter, Priester und Prophet. Ämter und Rollen 
in Hugo von Hofmannsthals Kriegspublizistik / Reporter, Poet, Priest and 
Prophet. Posts and Parts in Hugo von Hofmannsthal’s Journalism of War. 
In: Thomas F. Schneider (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild 
des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie und Film / The Expe­
rience of War and the Creation of Myths. The Image of »Modern« War in Litera­
ture, Theatre, Photography, and Film. Bd. 1: Vor dem Ersten Weltkrieg. Der Erste 
Weltkrieg / Before the First World War. The First World War. Osnabrück 1999, 
S. 215–232.

Sogos, Sofia: El árbol de la ciencia e La leyenda de Jaun de Alzate: L’espressione del 
pessimismo in Pío Baroja. Bonn 2017.

Solomon, Janis L.: Die Kriegsdramen Reinhard Goerings. Bern 1985.

Bibliographie

382

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Solomon, Janis L.: Reinhard Goering: Staging the War. In: Gislinde Seybert/Thomas 
Stauder (Hrsg.): Heroisches Elend. Der Erste Weltkrieg im intellektuellen, litera­
rischen und bildnerischen Gedächtnis der europäischen Kultur / Misères de l’hé­
roïsme. La Première Guerre mondiale dans la mémoire intellectuelle, littéraire et 
artistique des cultures européennes / Heroic Misery. The First World War in the 
Intellectual, Literary and Artistic Memory of the European Cultures. Bd. 2. Frank­
furt a.M. 2014, S. 1133–1152.

Sonderforschungsbereich 948: Held (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/Achim Aurn­
hammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendium heroicum. 
Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Hero­
ismen« der Universität Freiburg. Freiburg 2019, DOI: 10.6094/heroicum/hdd1.0 
(letzter Zugriff: 15.2.2019).

Sonnega, William: Theatre of the Front: Sigmund Graff and Die endlose Straße. 
In: Glen W. Gadberry (Hrsg.): Theatre in the Third Reich, the Prewar Years. Es­
says on Theatre in Nazi Germany. Westport 1995, S. 47–64.

Sonnega, William: Anti War Discourse in War Drama: Sigmund Graff and Die end­
lose Strasse. In: Hellmut Hal Rennert (Hrsg.): Essays on Twentieth-Century Ger­
man Drama and Theater: An American Reception, 1977–1999. New York 2004, 
S. 147–154.

Spaemann, Robert: Einleitende Bemerkungen zum Opferbegriff. In: Richard Schenk 
(Hrsg.): Zur Theorie des Opfers. Ein interdisziplinäres Gespräch. Stuttgart 1995, 
S. 11–24.

Sprengel, Peter: Literatur im Kaiserreich. Studien zur Moderne. Berlin 1993.
St Michael and All Angels Church World War I Project, http://www.smaaawwi.org.

uk/wwi/people/database-page/captain-william-oliphant-down-mc/ (letzter Zugriff: 
3.5.2019).

Stark, Gary D.: All Quiet on the Home Front: Popular Entertainment, Censorship 
and Civilian Morale in Germany, 1914–1918. In: Frans Coetzee/Marilyn Shevin-
Coetzee (Hrsg.): Authority, Identity and the Social History of the First World 
War. Providence/Oxford 1995, S. 57–80.

Stenzig, Bernd: »Wo hast du so schöne Gleichnisse und Bilder her?« »Seeschlacht« 
von Reinhard Goering. In: Wolfgang Wirth/Jörg Wegner (Hrsg.): Literarische 
Trans-Rationalität. Würzburg 2003, S. 415–453.

Stephan, Inge: Weiblicher Heroismus: Zu zwei Dramen von Ilse Langner. In: dies./
Regula Venske/Sigrid Weigel (Hrsg.): Frauenliteratur ohne Tradition? Neun Au­
torinnenporträts. Frankfurt a.M. 1987, S. 159–189.

Stern, Martin: Wann entstand und spielt »Der Schwierige«? In: Jahrbuch der deut­
schen Schillergesellschaft 23 (1979), S. 350–365.

Stürzer, Anne: Dramatikerinnen und Zeitstücke. Ein vergessenes Kapitel der Thea­
tergeschichte von der Weimarer Republik bis zur Nachkriegszeit. Stuttgart/
Weimar 1993.

Szczepaniak, Monika: Militärische Männlichkeiten in Deutschland und Österreich 
im Umfeld des Großen Krieges. Konstruktionen und Dekonstruktionen. Würz­
burg 2011.

Darstellungen

383

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.smaaawwi.org.uk/wwi/people/database-page/captain-william-oliphant-down-mc
http://www.smaaawwi.org.uk/wwi/people/database-page/captain-william-oliphant-down-mc
https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.smaaawwi.org.uk/wwi/people/database-page/captain-william-oliphant-down-mc
http://www.smaaawwi.org.uk/wwi/people/database-page/captain-william-oliphant-down-mc


Taylor, David: Blood, Mud and Futility? Patrick MacGill and the Experience of the 
Great War. In: European Review of History 13 (2006) 2, S. 229–250.

Taylor, David: Memory, Narrative and the Great War: Rifleman Patrick MacGill and 
the Construction of Wartime Experience. Liverpool 2013.

Tekolf, Oliver: »...zurückzukehren – das ist die Kunst.« Hugo von Hofmannsthals 
publizistisches und dramatisches Werk 1914–1929. Nordhausen 2004.

Templeton, Joan: Sean O’Casey and Expressionism. In: Modern Drama 14 (1971) 1, 
S. 47–62.

The Great War Theatre database, https://www.greatwartheatre.org.uk/ (letzter Zu­
griff: 13.3.2019).

Theele, Ivo: ›Warteraum‹ Exil. Raum als Narrativ eines Krisenzustands. In: Daniel 
Kazmaier/Julia Kerscher/Xenia Wotschal (Hrsg.): Warten als Kulturmuster. Würz­
burg 2016, S. 113–131.

Tonnet-Lacroix, Éliane: Après-guerre et sensibilités littéraires (1919–1924). Paris 
1991.

Trinchero, Cristina: Echos de la Grande Guerre dans le théâtre français des années 
vingt. Quelques parcours. In: Gislinde Seybert/Thomas Stauder (Hrsg.): Heroi­
sches Elend. Der Erste Weltkrieg im intellektuellen, literarischen und bildneri­
schen Gedächtnis der europäischen Kultur / Misères de l’héroïsme. La Première 
Guerre mondiale dans la mémoire intellectuelle, littéraire et artistique des cul­
tures européennes / Heroic Misery. The First World War in the Intellectual, Liter­
ary and Artistic Memory of the European Cultures. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2014, 
S. 1191–1207.

Trinchero, Cristina: »Dès que nous avons vraiment quelque chose à nous dire, nous 
sommes obligés de nous taire«: le(s) silence(s) dans le théâtre de Jean-Jacques Ber­
nard. In: Paola Paissa/Françoise Rigat/Marie Berthe Vittoz (Hrsg.): Dans l’amour 
des mots. Chorale(s) pour Mariagrazia. Alexandria 2015, S. 655–666.

Trout, Steven: Glamorous Melancholy. R. C. Sherriff’s ›Journey’s End‹. In: War, Lit-
erature, and the Arts 5 (1993) 2, S. 1–19.

Twellmann, Marcus: Das Drama der Souveränität. Hugo von Hofmannsthal und 
Carl Schmitt. München 2004.

Tylee, Claire M.: Marie Lenéru 1875–1918: [La paix] Peace. France. Introduction. 
In: dies./Elaine Turner/Agnès Cardinal (Hrsg.): War Plays by Women. An Interna­
tional Anthology. London/New York 1999, S. 46–49.

Tylee, Claire M. (Hrsg.): Women, the First World War and the Dramatic Imagina­
tion. International Essays (1914–1999). Lewiston u.a. 2000.

Valenti, Simonetta: Le chemin de la liberté dans »Le Soulier de satin«. In: Bulletin de 
la Société Paul Claudel 216 (2012), S. 16–38.

van de Ghinste, José: La recherche de la justice dans le théâtre de Paul Claudel. Paris 
1980.

Vic, Jean: La littérature de guerre. Manuel méthodique et critique des publications 
de langue française (Août 1914 – Novembre 1918). Bd. 1–5. Neuaufl. Paris 1923.

Vogel, Jakob: Nationen im Gleichschritt. Der Kult der ›Nation in Waffen‹ in 
Deutschland und Frankreich, 1871–1914. Göttingen 1997.

Bibliographie

384

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von den Hoff, Ralf/Asch, Ronald G./Aurnhammer, Achim/Bröckling, Ulrich/Korte, 
Barbara/Leonhard, Jörn/Studt, Birgit: Helden – Heroisierungen – Heroismen. 
Transformationen und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzep­
tionelle Ausgangspunkte des Sonderforschungsbereichs 948. In: helden. heroes. 
héros 1 (2013) 1, S. 7–14.

von den Hoff, Ralf/Schreurs-Morét, Anna/Posselt-Kuhli, Christina/Hubert, Hans W./
Heinzer, Felix: Imitatio heroica (Version 1.0). In: Ronald G. Asch/Achim Aurn­
hammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét (Hrsg.): Compendium heroicum. 
Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Helden – Heroisierungen – Herois­
men« der Universität Freiburg. Freiburg 2018, DOI: 10.6094/heroicum/imhd1.0 
(letzter Zugriff: 7.2.2020).

Voss, Dietmar: »Heldenkonstruktionen«. Zur modernen Entwicklungstypologie des 
Heroischen. In: KulturPoetik 11 (2011), S. 181–202.

Wagner, Karl: Einleitung. In: ders./Stephan Baumgartner/Michael Gamper (Hrsg.): 
Der Held im Schützengraben. Führer, Massen und Medientechnik im Ersten 
Weltkrieg. Zürich 2014, S. 9–13.

Wagner, Karl/Baumgartner, Stephan/Gamper, Michael (Hrsg.): Der Held im Schüt­
zengraben. Führer, Massen und Medientechnik im Ersten Weltkrieg. Zürich 
2014.

Walk, Cynthia: »...in der unmittelbaren Gegenwart«. Hofmannsthals Briefe an Karl 
Zeiss. In: Hofmannsthal-Blätter 30 (1984), S. 56–68.

Walters, Emily Curtis: Between Entertainment and Elegy: The Unexpected Success 
of R. C. Sherriff’s Journey’s End (1928). In: Journal of British Studies 55 (2016), 
S. 344–373.

Wanderscheck, Hermann: Deutsche Dramatik der Gegenwart. Eine Einführung mit 
ausgewählten Textproben. Berlin 1938.

Wardhaugh, Jessica: Popular Theatre and Political Utopia in France, 1870–1940. 
Active Citizens. London 2017.

Warren, John: War Drama on the Berlin Stage, 1926–1933. In: Wolfgang Görtscha­
cher/Holger Klein (Hrsg.): Modern War on Stage and Screen / Der moderne 
Krieg auf der Bühne. Lewiston u.a. 1997, S. 179–200.

Warren, John: A Dramatist at ›Weimar’s End‹: Contrasted Heroines in Two Plays by 
Ilse Langner. In: Christiane Schönfeld (Hrsg.): Practicing Modernity. Female Cre­
ativity in the Weimar Republic. Würzburg 2005, S. 311–323.

Weber­Caflisch, Antoinette: Introduction. In: Paul Claudel: Le soulier de satin I: Édi­
tion critique. Établi par Antoinette Weber­Caflisch. Paris 1987, S. 9–58.

Weintraub, Stanley: Bernard Shaw’s Other Irelands: 1915–1919. In: English Litera­
ture in Transition, 1880–1920 42 (1999) 4, S. 433–442.

Weintraub, Stanley: Shaw’s Troy: Heartbreak House and Euripides’ Trojan Women. In: 
Shaw 29 (2009), S. 41–49.

Weller, Christiane: Weltkriegsdrama und Nationalsozialismus. In: Christian Klein/
Franz-Josef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik – deutsche und 
australische Perspektiven / The First World War in Drama – German and Aus-
tralian Perspectives. Stuttgart 2018, S. 201–222.

Darstellungen

385

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


William, Jennifer Marston: Killing Time. Waiting Hierarchies in the Twentieth-Cen­
tury German Novel. Lewisburg 2010.

Williams, Gordon: British Theatre in the Great War. A Revaluation. London/New 
York 2003.

Wokalek, Marie: Hofmannsthals Turm und Paul Claudel. In: Deutsche Vierteljahrs­
schrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 92 (2018) 1, S. 63–87.

Woll, Michael: Hofmannsthals »Der Schwierige« und seine Interpreten. Göttingen 
2019.

Wolz, Nicola: Das lange Warten. Kriegserfahrungen deutscher und britischer Seeoffi­
ziere 1914 bis 1918. Paderborn u.a. 2008.

Zancarini-Fournel, Michelle: Travailler pour la patrie? In: Évelyne Morin-Rotureau 
(Hrsg.): 1914–1918: combats de femmes. Les femmes, pilier de l’effort de guerre. 
Paris 2004, S. 32–46.

Zieger, Karl: Arthur Schnitzler et la France, 1894–1938. Enquête sur une réception. 
Villeneuve d’Ascq 2012.

Ziolkowski, Theodore: Hesitant Heroes. Private Inhibition, Cultural Crisis. Itha­
ca/London 2004.

Bibliographie

386

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Personenregister

Aischylos 129
Alberti, Rafael 349
Amiel, Denys 204
Apollinaire, Guillaume 38, 50–52
Aristophanes 48, 57
Aristoteles 24
Asche, Oscar 40
Attila 166, 168
Azaña, Manuel 349
Azorín (Ruiz, José Martínez) 348

Bahr, Hermann 309
Barbusse, Henri 13, 138, 141, 143, 172
Baroja, Pío 340, 343f., 346–348, 350
Barrault, Jean-Louis 310
Barrès, Maurice 13, 38, 164, 168
Barthou, Louis 278
Baty, Gaston 207
Baudelaire, Charles 57
Beckett, Samuel 204, 214, 355
Bello, Luis 348
Benjamin, René 142
Benjamin, Walter 264, 291, 298, 301
Bennett, Arnold 38
Bernanos, Georges 141
Bernard, Jean-Jacques 204–207, 214, 

231f.
Bernhardt, Sarah 71–73, 168
Berton, René 138f., 141
Bertram, Ernst 306f.
Besnard, Lucien 249f., 252
Best, Werner 306
Bloem, Walter 121
Blunden, Edmund 13, 247
Borchardt, Rudolf 285, 306, 309
Bossy, Gabriel 249
Bourdon, Georges 46–49, 51

Brecht, Bertolt 16, 183, 253f., 256–258, 
263–265, 267–269

Breuer, Josef 290
Bronnen, Arnolt 95f., 98f.

Calderón de la Barca, Pedro 289, 292, 
309, 311

Céline, Louis-Ferdinand 355
Cernuda, Luis 349
Chénier, André 210
Chetham-Strode, Warren 187f.
Chevallier, Gabriel 13, 100
Chlumberg, Hans 135
Claudel, Paul 288f., 291, 310–315, 317, 

319, 329–334, 340, 346, 350
Clausewitz, Carl 11
Collin, Raphaël 314
Copeau, Jacques 210
Coppée, François 168–170, 175
Cormon, Fernand 314
Corneille, Pierre 39, 275
Corrie, Joe 192
Creagh-Henry, May 285, 288
Csokor, Franz Theodor 65f., 68

Dante, Alighieri 321
Degenfeld, Ottonie 304
Déroulède, Paul 72
Dickens, Charles 18
Dorgelès, Roland 172
Down, Oliphant 42f., 49, 58
Drinkwater, John 161f.
Dumas, André 155–157, 168f., 175, 

272, 279
Dürer, Albrecht 306f.

Eichler, Franz 63f., 66, 68f., 104, 129f., 
136f.

El Cid (Díaz de Vivar, Rodrigo) 323
Erdmann, Franz 128

387

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erler, Fritz 60
Eugen, Prinz von Savoyen 305

Fall, Leo 40
Ferdinand VII. 349
Feuchtwanger, Lion 48f., 57
Fischer, Alfred 128f., 131–133, 136f.
Fleg, Edmond 47
Fonson, Jean-François 146
Fontane, Theodor 353
Foss, Kenelm 154
Frank, Bruno 12
Frank, Leonhard 218, 265
Freud, Sigmund 206, 290
Friedrich III. 259
Friesen, Friedrich 21
Frondaie, Pierre 164f., 175

Galsworthy, John 218
García Lorca, Federico 349f.
Gémier, Firmin 172
Giraudoux, Jean 58, 288
Goering, Reinhard 40–43, 49, 58, 74f., 

78, 81, 89, 91, 93, 95, 170, 222, 224
Goethe, Johann Wolfgang von 343
Goublier, Henri 59
Graff, Sigmund 116–119, 121, 125–

129, 132, 137, 243–245, 253, 269
Graves, Robert 100
Gries, Johann Diederich 289
Griffith, Hubert 113
Grillparzer, Franz 39, 294, 305
Grimmelshausen, Johann Jacob Chris­

toph von 300
Großmann, Stefan 90

Händel, Georg Friedrich 230
Hardy, Thomas 39
Hašek, Jaroslav 355
Hasenclever, Walter 73
Hausner, Ernst 128
Heine, Heinrich 158
Hesse, Hermann 38

Heyse, Paul 39
Hintze, Carl Ernst 116–119, 125–129, 

132, 137, 253, 269
Hitler, Adolf 31, 338f.
Hobbes, Thomas 293
Hodson, James Lansdale 111f., 114, 

136, 253
Hofmannsthal, Hugo von 38, 41, 201–

205, 214–217, 252, 265, 288–292, 
294, 298–300, 303–306, 309, 333f., 
336, 340, 346, 350, 354

Hölderlin, Friedrich 291
Homer 199

Ihering, Herbert 126f.
Ionesco, Eugène 214

Jahier, Piero 315
Jennings, Gertrude Eleanor 161, 163
Johann von Österreich (Don Juan de 

Austria) 324
Johanna von Orléans (Jeanne 

d’Arc) 73, 167
Johst, Hanns 81
Jung, Edgar Julius 306
Jünger, Ernst 21, 306, 308

Kafka, Franz 18
Kaiser, Georg 73
Karl V. 294
Kaschnitz, Marie Luise 89
Kealey, Edgar 148
Kellert, Franz 70
Kerr, Alfred 126, 179
Kipling, Rudyard 38
Klemm, Wilhelm 38
Kniese, Julie 148f., 151
Kolumbus, Christoph 321
Körner, Theodor 21
Kraus, Karl 16, 52f.

Laar, Clemens 128
Langner, Ilse 171, 177–181, 185, 187, 

192
Lara, Louise 138, 141, 143

Personenregister

388

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lask, Berta 177
Le Goffic, Charles 168f., 175
Lee, Vernon (Paget, Violet) 54–56
Lehnhoff, Franz 128
Lenéru, Marie 46–49, 51, 185
Lépel, Vollrath von 148f., 151
Lessing, Gotthold Ephraim 24f., 29, 

354
Liebig, Rudolf 148–151, 164
Limpach, Erich 128–137
Luce de Lancival, Jean-Charles-

Julien 314

MacGill, Patrick 111, 113–115, 136, 
142, 253

Maeterlinck, Maurice 77, 81, 204f., 
354f.

Malleson, Miles 43f., 46, 49, 51, 231
Mann, Heinrich 38, 338
Mann, Thomas 38, 284
Maria Theresia, Erzherzogin von Öster­

reich 305
Marten, Dorothy 285, 288
Matzdorf, Paul 148f., 152
Maugham, William Somerset 223, 231, 

247
Mazaud, Émile 72
McEvoy, Charles 245–248
Menzel, Gerhard 253f., 265–269
Méré, Charles 47, 171f., 174, 176f., 

184, 187, 192
Michael, Rudolf 70
Molière (Poquelin, Jean-Baptiste) 201, 

340
Möller, Eberhard Wolfgang 199f.
Monkhouse, Allan 224, 229–231
Morand, Eugène 73
Morel, Auguste 271
Musil, Robert 38, 284

Napoleon Bonaparte 96, 303, 314, 349
Neher, Caspar 257

Nietzsche, Friedrich 81, 87f., 91, 122, 
229, 265, 287, 306f.

O’Casey, Sean 219–221, 224, 227, 229–
231, 236, 285f.

Ortega y Gasset, José 285, 349
Ostini, Fritz von 12, 28

Payen, Louis 72
Pitoëff, Georges 72
Porché, François 57f., 142
Primo de Rivera, Miguel 350
Proust, Marcel 284

Rabelais, François 214
Raynal, Paul 253, 269–272, 275f., 279f.
Reinhardt, Max 91, 201, 300
Remarque, Erich Maria 13, 100
Reutter, Otto 157–159
Ribot, Théodule 290
Richthofen, Manfred von 12, 21
Rolland, Romain 38, 174, 340–343, 

346, 350
Romains, Jules 339f., 350
Rostand, Maurice 142
Röttig, Heinrich 148, 153, 155
Rubiner, Ludwig 349
Rudolf II. 294
Rychner, Max 290

Schare, Friedrich 64
Schiller, Friedrich 39
Schmidt, Albin 154
Schmidt, Carl Robert 62–64, 66, 68f., 

104, 136
Schmidt, Hulda 154
Schmitt, Carl 291, 301
Schnitzler, Arthur 252
Schofield, Stephen 114
Schönherr, Karl 39
Schopenhauer, Arthur 85, 87f., 287
Scott, Sir Walter 18
Seiffert, Paul 64, 66, 68f., 104, 136f.
Shakespeare, William 39, 55

Personenregister

389

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Shaw, George Bernard 38, 45f., 49, 51, 
55f.

Sherriff, Robert Cedric 101f., 105, 109, 
111f., 115, 122, 136, 269, 273

Souchon, Paul 12
Spengler, Oswald 284f., 306
Stendhal (Beyle, Marie-Henri) 353
Stewart, Hal D. 192
Strauss, Richard 304

Tennyson, Alfred 244f., 247
Thurston, Ernest Temple 159, 163
Toller, Ernst 73, 231, 234–236, 241f., 

265, 285, 335, 337–340, 349
Tschechow, Anton 55, 204

Unruh, Friedrich Franz von 128
Unruh, Fritz von 73

Valéry, Paul 284
Veber, Pierre 249
Verlaine, Paul 57
Vialar, Paul 141–143

Vildrac, Charles 204, 210f., 213–215
Villeroy, Auguste 166, 168, 175

Wagner, Fritz 148, 152
Wall, Harry 108
Waugh, Evelyn 284
Weber, Marianne 25f., 28
Weber, Max 13, 28f., 69, 196, 291, 307, 

354
Weddigen, Otto 12, 21
Weill, Kurt 256
Wilhelm II. 97, 259, 338f.
Wilson, Woodrow 48, 283
Winkler-Hermaden, Viktor 134–136
Woolf, Virginia 284

Yeats, William Butler 219

Zeiss, Karl 203
Zifferer, Paul 304
Zuckerkandl, Berta 252

Personenregister

390

https://doi.org/10.5771/9783968218441 - am 13.01.2026, 01:23:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218441
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	I. Einleitung
	II. ›Durchhalten‹ im Ersten Weltkrieg und das Kriegstheater
	III. Warten an der militärischen Front
	IV. Warten an der Heimatfront
	Zwischenfazit: Der Attentismus als heroischer Habitus im Ersten Weltkrieg
	V. Die Heimkehr des Helden
	VI. Transpositionen: Der heroische Attentismus in Epochendiagnosen
	Schlussbemerkung: Der Attentismus als heroischer Habitus in der Moderne
	Bibliographie
	Stichwortverzeichnis

