106

RELIGIOSITAT UND PARTIZIPATION DER ZWEITEN GENERATION —
FRAUEN IN BERLINER MOSCHEEN'

Gerdien Jonker

In den letzten Jahren ist eine erhohte Partizipation von Frauen in den
tiirkischen Moscheen Berlins zu beobachten. Die Einrichtung von separa-
ten Riumen fiir Frauen in den Moscheen ist ein Indikator fiir diese Ent-
wicklung. Durch den religiosen Unterricht, durch gemeinsame Studien-
gruppen sowie religiose Fernsehprogramme bekommen und ergreifen
Frauen die Méglichkeit, am religiésen Diskurs innerhalb ihrer Gemeinde
zu partizipieren, Einfluf$ auf die lokale islamische Offentlichkeit zu neh-
men und in vereinzelten Fillen Anspruch auf religiése Reprisentation zu
erheben.

Der auf einer empirischen Studie basierende Beitrag inventarisiert For-
men der wachsenden Partizipation von tiirkischen Frauen in den Berliner
Moscheen und die darauf mit infrastrukturellen MafSnabhmen antworten-
den Organisationen. Die im Rabmen des empirischen Projekts entwickel-
ten theoretischen Uberlegungen eriffnen eine geschlechtsspezifische Per-
spektive hinsichtlich religioser Phinomene im Islam. Der Aufsatz will
dazubeitragen, den sozialwissenschaftlichen Diskurs iiber muslimische Fran-
en mit einer religiosen Orientierung zu vertiefen.

Im Winter 1997/98 fiihrte ich im Rahmen eines Projektseminars an der
Humboldt-Universitit eine Befragung in allen Moscheen Berlins durch.
Die religionssoziologische Studie war bereits ein Jahr zuvor geplant und
vorbereitet worden, indem einzelne Moscheen ausfindig gemacht sowie
Kontakte zu den Vorstinden gekniipft worden waren. In dem Seminar,
das als Zusammenarbeit der Islamwissenschaft und der Stadtsoziologie
gestaltet wurde, sollte anhand eines Gesprichsleitfadens eine Befragung
Uber Aktivititen, Angebote, Altersstruktur und Zukunftspline der Mo-
scheen durchgefiihrt werden. Geplant war also eine >Totalerhebungs, die
jedoch nicht ganz gelang, da einerseits einige wenige Moscheen nicht an
der Befragung teilnahmen, anderseits eine Reihe von Gebetshiusern erst
wihrend der Befragung zur Kenntnis genommen und aus Zeitgriinden
nicht mehr berticksichtigt werden konnten. Immerhin konnten in Drei-
viertel der Gemeinden (58 von insgesamt 72) Daten erhoben werden, so

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fraunen in Berliner Moscheen 107

dafl die im folgenden dargestellten Befunde als reprasentativ fiir die isla-
mischen Gemeinden in Berlin gelten konnen. Der Befragung folgte eine
Reihe von kleinen Studien, u.a. zu Strategien auf dem Immobilienmarkt,
zu der sozialen Schichtung einzelner Gemeinden und eben auch zur Par-
tizipationsstruktur von Frauen. Die Daten in diesem Beitrag basieren auf
dieser Befragung (vgl. Jonker/ Kapphan 1999).

DIE BESONDERE SITUATION DER MUSLIME IN BERLIN

Das islamische Leben Berlins ist von zwei Faktoren geprigt, die es vom
tibrigen Bundesgebiet unterscheiden: Erstens wurden in den 60er Jahren
vor allem Arbeiter aus Ost- und Stidost-Anatolien angeworben. Daher
gibt es hier heute relativ grofle Gruppen von Kurden und Aleviten, aber
auch zahlreiche Mitglieder historischer islamischer Orden (tassawwuf
oder sufi). Eine Folge dieses Spezifikums ist, dafl lediglich ein Teil der
Berliner Moscheen einem Dachverband angeschlossen ist. Zweitens
haben sich in Berlin bis heute keine stabilen Kommunikationsstrukturen
zwischen Vertretern der islamischen Gemeinden und Vertretern der
deutschen Offentlichkeit herausgebildet, wie dies etwa in Hessen und
Nordrhein-Westfalen der Fall ist.

Gegenwirtig wohnen in Berlin ca. 200.000 Muslime, von denen ca.
130.000 turkischer Herkunft sind. Ein kleiner Teil dieser Gruppe (ca. 20
% bzw. 40.000 Personen) beteiligt sich aktiv am Gemeindeleben der hie-
sigen Moscheen. Ein anderer Teil frequentiert die Moschee ausschlief§lich
zu besonderen Anldssen wie Trauer- und Beschneidungsfesten. An isla-
mischen Festtagen verdoppeln sich die Besucherzahlen. Ahnlich wie bei
den christlichen Kirchengemeinden konstituieren sich die islamischen
Gemeinden aus einem relativ kleinen Ausschnitt der Bevolkerung. Fiir
diesen haben sie allerdings den Stellenwert einer wichtigen sozialen In-
frastruktur. In den meisten Moscheen befinden sich neben dem Eingang
kleine Liden mit Gemiise, Lebensmitteln aus dem Heimatland und ei-
nem Teeausschank, deren Inhaber zugleich als Pfortner, Anlaufstelle, Te-
lefonauskunft, Kinderaufsicht und Kiister titig sind. Die grofleren Mo-
scheen unterhalten freitags und am Wochenende zusitzlich Frisorladen.
In den meisten Gebetsraumen sind Biicherregale vorhanden, deren Inhalt
teils zur Ausleihe, teils zum Verkauf angeboten wird. Neben dem Koran
und den theologischen Kommentaren findet man hier Unterrichts- und

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 GERDIEN JONKER

Katechismusbiicher, religiése Kinderbiicher, theologische Traktate und
Schriften zum islamisch-christlichen Dialog sowie Videos und Kassetten
von bertihmten Predigern. Aus dem Verkauf in diesen Lidchen wird ein
Teil der Miete der Moscheen bestritten. Dreh- und Angelpunkt der so-
zialen Infrastruktur ist neben der Freitagspredigt und den heiligen Festen
die Organisation des religiosen Unterrichts, in manchen Moscheen jetzt
Katechismus genannt. Er findet im Gebetsraum oder aber in angrenzen-
den Schulriumen statt und erfolgt fiir Jungen und Madchen bzw. fir
Minner und Frauen getrennt.

Die verschiedenen islamischen Dachverbinde und lokalen Initiativen
haben in den vergangenen 25 Jahren insgesamt 72 Moscheen nebst 32 Be-
gegnungsstatten in Berlin eingerichtet. Es handelt sich dabei um Frauen-,
Sport- und Jugendvereine, die den Moscheen angegliedert sind. Die Mo-
scheen finden sich gehiuft in den Arbeitervierteln des alten Westberlin
(Neukolln, Kreuzberg, Schoneberg, Tiergarten, Moabit, Wedding). Thre
tiglichen Besucherzahlen schwanken je nach Lage und Raumkapazitit
zwischen zehn (Medrese-i-nuriye in Kreuzberg) und 400 Personen (Mev-
lana Camii in Kreuzberg). Alle 72 Moscheen werden von relativ kleinen
Kerngruppen — zwischen 20 und 300 zumeist mannlichen Mitgliedern —
getragen, die ihre Arbeit als religiose Dienstleistung verstehen. Diese
spricht einen lokalen Besucherstamm an, der sich meistens aus Bewoh-
nern der unmittelbar angrenzenden Hiuser und Straflenzeile zusammen-
setzt. Die Gemeindemitglieder sind verantwortlich fiir die Entrichtung
der Miete, fithren Reparaturen durch, suchen und bezahlen einen Imam
(es sei denn, die Moschee ist dem tiirkischen Amt fiir Religionsangele-
genheiten unterstellt) und organisieren vor Ort das Gemeindeleben.

DiE PRASENZ VON FRAUEN IN DEN MOSCHEEN

In der Mehrheit der untersuchten Moscheen gab man an, daf§ ihre Besu-
cherschaft mehrheitlich aus Minnern besteht. Hieraus konnte man
schliefen, daf§ es sich hier dhnlich verhielte wie in den islamisch geprig-
ten Liandern, wo traditionellerweise nur Manner die Moschee frequentie-
ren, um das Gebet gemeinsam zu verrichten, sich zu treffen, sich auszu-
tauschen und Geschifte zu regeln, wihrend die Frauen das Gebet zu
Hause verrichten. Auch zu besonderen Anlissen wie Trauertagen und
religiosen Festen treffen sich Frauen in islamisch gepragten Landern hiu-

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fraunen in Berliner Moscheen 109

fig in der Privatheit eines Wohnhauses, wihrend die Minner sie in der
Moschee begehen.

Wer die turkischen Moscheen Berlins tagsiiber besucht, konnte den
Eindruck bekommen, dafl hier nur iltere Minner zusammenkommen.
Tatsachlich hat sich die Zahl der ilteren minnlichen Besucher in den
letzten Jahren erhoht. Als Ursache dafiir wird meist Arbeitslosigkeit
oder Frithrente angegeben. Eine entscheidende Rolle spielt auch die Tat-
sache, dafl ein Grofiteil der Alteren sich in der deutschen Sprache nicht
sicher fihlt und die Moscheen ihnen eine familiire Umgebung bieten.
Entgegen diesem ersten Eindruck erbrachte unsere Befragung allerdings
den Befund, dafl ungefihr die Hailfte aller Berliner Moscheen von mann-
lichen Besuchern aller Altersgruppen genutzt wird. Nur ein Viertel der
Moscheen wird in erster Linie von ilteren mannlichen Besuchern fre-
quentiert (dies gilt vor allem fiir die staatlichen tiirkischen Moscheen).
Fiir ein weiteres Viertel jedoch spielt die Gruppe der jlingeren Minner
im Alter bis etwa 30 Jahre die wichtigste Rolle. Dies trifft vor allem auf
die arabischen und bosnischen Moscheen zu, deren Besucherstruktur
von Fliichtlingen und Asylbewerbern bestimmt wird.

Die Prasenz von Frauen in Moscheen ist auch in Berlin ein relativ neu-
es Phinomen. Sie ist hauptsichlich in den 56 tiirkischen Moscheen zu
beobachten. Diese Verinderung ist im Zusammenhang mit einem Gene-
rationswechsel zu sehen, der seit Anfang der 90er Jahre stattgefunden
hat: Die in Deutschland aufgewachsene Generation hat in den meisten
Moscheen die Fithrung tibernommen, neue Schwerpunkte gesetzt und
neue Riume gesucht, u.a. um der Forderung der Frauen nach eigenen
Riumen entgegenzukommen. Von den 51 tiirkischen Moscheen, in
denen man sich zu der Frage dufierte, ob Frauen tiber einen eigenen Raum
verfiigen, hatten 36 bereits eigene Ridume fiir Frauen eingerichtet. Eine
weitere Zahl von Moscheen gab an, daf§ die Riume abwechselnd von
Minnern und Frauen benutzt werden, sie aber nach Moglichkeiten su-
chen umzuziehen, um den wachsenden Platzmangel zu beheben. Fak-
tisch kommt ein Umzug hiufig einer Neugriindung gleich. Dies ist we-
niger merkwiirdig, als es auf den ersten Blick erscheint: Beim Umzug
wechseln viele Moscheen ihren Besucherstamm, der sich zumeist aus
Bewohnern der niheren Umgebung rekrutiert. Deren Entscheidung fiir
eine Moschee hat meist weniger mit theologischen Feinheiten als viel-
mehr mit raumlicher Nihe und Erreichbarkeit zu tun. Die Initiatoren
der zweiten Generation nutzen diesen Umstand mitunter, um einen kla-

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 GERDIEN JONKER

ren Schnitt zur Vergangenheit und zum Fihrungsstil der Elterngenera-
tion zu ziehen.

In den meisten tirkischen Moscheen stellen die Frauen ein Fiinftel bis
ein Drittel der Besucher. Drei Moscheen (Fatih Camii, Imam Reza Ca-
mii, Bedir Camii) gaben an, daf§ sich die Besucherschaft etwa zu gleichen
Teilen aus Minnern und Frauen zusammensetzt; in drei weiteren Mo-
scheen sind die Frauen den Minnern zahlenmifig tberlegen (Moabit
Camii, Liibars Camii, Haci Bayrami Camii). Im islamischen Kultur-und
Bildungszentrum, das eine gemeinsame private Griindung von jungen
Minnern und Frauen der zweiten Migrantengeneration darstellt, fithrte
das neue Verhiltnis zu Auseinandersetzungen iiber die Raumnutzung. In
Friedenau wurde schlieflich im Sommer 1998 vom »Verein der islami-
schen Kulturzentren« (VIKZ) die erste Frauenmoschee eroffnet. Ledig-
lich drei Moscheen gaben an, »kaum« oder »keine« Frauen zu empfangen
(an-Nur, Ulu Camii, Ertugrul Cami).

ANGEBOTE FUR FRAUEN

Die Frauenmoschee in Friedenau — eigentlich wire die Bezeichnung
»Frauenzentrum« zutreffender — ist in einem kleinen Haus in einer ruhi-
gen Seitenstrafle untergebracht. Das Gebiude wurde von den VIKZ-
Mitgliedern angekauft, in Eigenregie renoviert und nach der Ehefrau von
Stileyman Hilmi Tunahan, dem Stifter der Islamischen Kulturzentren,
benannt: Valide-i Sultan Camii. Valide bildete zusammen mit ihren
Tochtern in den 30er Jahren, als der Zugang zum klassischen wie zum
mystischen islamischen Wissen vom tiirkischen Staat verboten worden
war, Siilleymans erste Schiilergruppe und empfing in diesem Rahmen die
klassische theologische Grundausbildung, die spater grundlegend fiir die-
se Stromung werden sollte. Analog zu den Griindungen von Schiler-
gruppen richtete Valide in den 50er Jahren in Istanbul und in Antalya
Wohnungen ein, in denen Madchen und Frauen fir eine Weile wohnen
konnten, um, jenseits der staatlich kontrollierten religiosen Unterwei-
sung, die klassischen Texte des Islam zu studieren. Sileymans Ausbil-
dung in den arabischen Klassikern bildet einen spezifischen Zugang zur
Gotteserkenntnis, einen sorgfaltig kontrollierten Weg des inneren Schau-
ens. Sein Credo, daf jede und jeder diese Kenntnis weitergeben kann, die
oder der den Weg selbst durchlaufen hat, wird hier ernst genommen.

14,02.2026, 07:16:44. per



https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen in Berliner Moscheen I11

Entsprechend geben in der deutschen Migration auch ausgebildete Frau-
en ihre Kenntnisse in Eigenregie an die nichste Generation weiter. Die
Friedenauer Moschee ist denn auch vor allem ein Lehrhaus. Uber drei
Stockwerke verteilt wurden hier Schulriume eingerichtet, die am Wo-
chenende gefiillt sind mit Frauen und Madchen jeden Alters, die aus ganz
Berlin hierher kommen. Sechs junge Frauen, die nach dem Abitur die
theologische Ausbildung zur Hoca (Predigerin) in Koln absolviert haben,
betreuen bis zu sechs unterschiedlich fortgeschrittene Lehrgruppen.
Miitter bringen Essen, in der Kiiche wird gekocht, und die Stimmung ist
heiter und, vielleicht nicht zufillig, der eines Yoga- und Meditationswo-
chenendes nicht unihnlich.

Die Organisationsangebote von und fiir Frauen in den anderen Mo-
scheen reichen von Arabischunterricht, Koranunterricht, Unterricht in
>Frauenfragen< und anderen religiosen Studiengruppen iiber der mysti-
schen Tradition folgende Zikr-Veranstaltungen, Hennaabende, Trauer-
und Heiratsfeste, Fastenbrechen, Vorbereitung auf die Pilgerfahrt nach
Mekka bis hin zu nicht offenkundig religiosen Angeboten wie Baby-
gruppen und Kindergirten, Miadchen-, Sport- und Theatergruppen, ge-
meinsamen Picknicks, Handarbeitskursen, Kochen und Nihen, Seiden-
malerei und Basteln, EDV- und Deutschunterricht. Die nicht-religiosen
Angebote sind meist altersspezifisch konzipiert. So sind etwa Handar-
beits-, Sport- und Theatergruppen vor allem auf eine junge Teilnehmer-
schaft zugeschnitten. Die Organisatorinnen der Frauenaktivititen und
ihre Helferinnen gehoren der zweiten Migrantengeneration an, sind zu-
meist in Berlin geboren und aufgewachsen und zwischen 20 und 30 Jahre
alt. In mindestens einer Moschee beteiligen sich Frauen aktiv an der Her-
stellung von religiosen Programmen im Kabelfernsehen (Ahmaddiyya in
der Meteorstrafie). Bildungsreihen (z.B. zu den Themen: Geschichte der
frithen Kirche, jingste Geschichte Deutschlands, neuere religiose Ent-
wicklungen in der Tiirkei) werden in einigen Moscheen zusammen mit
Minnern konzipiert, in jedem Fall aber von Minnern und Frauen ge-
meinsam besucht. Die Freitagspredigt wird nach wie vor ausschlieflich
von Minnern besucht, moglicherweise stellt sie eine der Grenzen des
Wandels dar. Fiir Frauen wird allerdings sonntags ein Gottesdienst abge-
halten.

Das Alter der Frauen, die an den religidsen und religios inspirierten
Angeboten teilnehmen, reicht von sechs bis 60. In der Hauptmoschee des
VIKZ in Wedding begegnete ich einmal einer Gruppe alterer Frauen, die
vom Unterricht kamen. Auf meine Frage, was sie soeben gelernt hitten,

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 GERDIEN JONKER

erfuhr ich, daf§ sie alle vor kurzem in Rente gegangen waren und bisher
keine Zeit gefunden hatten, lesen und schreiben zu lernen. »Und jetzt,
erklirten sie mir begeistert, »lernen wir das Alphabet«. Das arabische
Alphabet wohlverstanden, weil sie gerne einmal selbst im Koran lesen
mochten.

Zusammenfassend 1afit sich sagen, daf} in Berlin der Anteil der tiirki-
schen Frauen, die Moscheen aufsuchen, relativ groff ist. Thnen steht oft
ein eigener Raum zu Verfiigung, haufig mit eigenem Eingang und separa-
ten Waschriumen ausgestattet, so daf die Frauen im Zugang zu religio-
sen Rdumen unabhingig sind und diese in Eigenregie nutzen konnen. In
ca. der Halfte der untersuchten Moscheen wurde der Frauenraum anlaf}-
lich eines Umzugs zu Anfang der 90er Jahren mit eingeplant, in den an-
deren wurde er in den letzten drei Jahren eingerichtet, vor kurzem erwei-
tert oder befindet sich gerade im Bau.

In den Moscheen der »Islamischen Foderation Berlin« (IFB), die in
ihren Auffassungen der islamischen Partei Milli Goriis nahe steht, scheint
es den Organisatorinnen in erster Linie darum zu gehen, als Pendant zu
der Arbeit der Minner ein gut funktionierendes Nachbarschaftsnetz auf-
zubauen, das den eigenen Kindern Sicherheit bieten kann. Die Initiato-
rinnen stammen nahezu alle aus Familien mit einem bauerlichen Hinter-
grund. Die Moscheen der IFB befinden sich auch heute noch dort, wo
sich die erste Migrantengeneration vor 30 Jahren niedergelassen hat: in
Berliner Stadtvierteln des unteren sozialen Segments, in denen Drogen,
Alkohol und Jugendkriminalitit das Straflenbild sichtbar mitbestimmen.
Die Sozialarbeitermentalitit der jiingeren IFB-Generation trifft man
mittlerweile auch in einigen der vom tiirkischen Staat unterhaltenen Mo-
scheen an. Auch in den Moscheen des Diyanet Isleri Tiirk Islam Baskanligi
(DITIB)® sind Privatinitiativen im Gange, die darauf abzielen, Kantinen
zu erdffnen und diese mit Flippern, Tischfufiball und Billard auszustat-
ten, um hierdurch vor allem Jugendliche anzusprechen (Muradiye-
Moschee in Neukolln).

Im Gegensatz zu den IFB-Moscheen, die das soziale Engagement in
den Mittelpunkt ihrer Gemeindearbeit stellen, stehen die oben behandel-
ten Moscheen des VIKZ. In deren Islamischen Kulturzentren ist es seit
ihrer Grindung in den 50er Jahren durch Siileyman Hilmi Tunahan zu-
allererst um die Weitergabe klassischen islamischen Wissens gegangen.
Die sechs Biicher des theologischen Lehrgangs umfassen Ausziige aus
bertthmten Werken aus zehn Jahrhunderten, die in keiner klassischen is-
lamischen Bibliothek fehlen. Die hier ausgeprigte grofle Nahe zu den

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Franen in Berliner Moscheen 113

Schriftquellen hat denn auch zu einer Intellektualisierung der Mitglieder
dieser Stromung gefiihrt. Viele der jungen Frauen, die sich heutzutage in
Deutschland dieser Tradition zugehorig fiihlen, studieren nach Abschluf§
der theologischen Ausbildung an einer Universitit oder Fachhochschule
weiter. Jura und Erziehungswissenschaft scheinen ihre bevorzugten Fi-
cher zu sein.

DAS RELIGIOSE SPEKTRUM WEITET SICH

Eingangs wurde bereits erwihnt, dafl das islamische Leben Berlins sich
von dem der tibrigen Bundeslinder unterscheidet, weil es hier mehr Mo-
scheen mit einem grofleren religiosen Spektrum gibt als anderswo, diese
sich aber zum groflen Teil den ibergreifenden islamischen Organisa-
tionsstrukturen entziehen. Durch die gezielte Anwerbung von ostanato-
lischen Arbeitern kamen mehr Vertreter der historischen religiosen Rich-
tungen nach Berlin als Vertreter des offiziellen tiirkischen Islam. Aus
dieser Vielfalt entwickelte sich in den letzten 25 Jahren in Berlin ein noch
grofleres Spektrum von religiosen Stromungen. Manche haben sich aus
den lokalen tiirkischen Beziigen gelost, andere den neuen religiosen
Entwicklungen in der Tirkei Rechnung getragen. Manche versuchen,
sich den urbanen Erfordernissen anzupassen, andere den landlichen Tra-
ditionen treu zu bleiben. Manche sehen sich dazu aufgefordert, sich von
der deutschen Gesellschaft weitgehend zu isolieren, andere versuchen ihr
>Deutsch-Sein« der zweiten Generation mit ihrem >Muslim-Sein< zu ver-
binden. Als Folge dieser immer weiter voranschreitenden Ausdifferen-
zierung ist auch die sehr grofle Zahl der Moscheen zu bewerten. 40 geho-
ren vier Dachverbianden an, 30 rechnen sich zu den >Unabhingigen<. Den
unterschiedlichen individuellen Auffassungen von islamischer Religiosi-
tat steht also eine konkurrierende Vielfalt von Angeboten und Moglich-
keiten gegentiber, sich religids zu betatigen.

Ein lokaler Zusammenschlufl mit einem oder mehreren gemeinsamen
Sprechern zwecks Kommunikation mit Berliner Institutionen (Kirche,
Senat, Polizei) ist bislang nicht in Sicht. Dies ist mit ein Grund dafiir, dafl
sich in Berlin keine tragenden Kommunikationsstrukturen zwischen
Vertretern der islamischen Gemeinden und Vertretern der deutschen Of-
fentlichkeit herausgebildet haben. Zugleich ist festzustellen, dafl die deut-
schen Institutionen sich sehr schnell von der erwihnten Vielfalt haben

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 GERDIEN JONKER

abschrecken lassen und statt eines Austausches eher ein Mifitrauen gegen
den Islam zu kultivieren scheinen. Verglichen mit den Kommunikations-
strukturen in Hessen oder Nordrhein-Westfalen sind die Berliner Mo-
scheen und ihre Gemeinden auf dieser Ebene weitgehend isoliert von der
deutschen Mehrheitsgesellschaft. Auch dieser Situation mufl Rechnung
getragen werden, wenn das Alltagsverhalten der religios orientierten
Frauen in Berlin untersucht wird.

Somit ist auch bereits benannt, was den Berliner Islam von den heimat-
lichen tiirkischen Auspriagungen unterscheidet. In der Tirkei stehen die
offiziellen Institutionen sowie die Intellektuellen und die Armee der zu-
nehmenden Religiositit der Unterschichten tendenziell feindlich gegen-
tiber. Die laizistische Tiirkei betrachtet sich aber trotzdem als islamisch
gepragtes Land. Der Islam ist die Religion der Mehrheit. Sein ritueller
Rythmus bestimmt den tiirkischen Alltag. In der Tirkei wird tber die
Gesellschaftsfahigkeit der unterschiedlichen Spielarten des Islam gestrit-
ten. Was dort verhandelt wird, ist die allmahliche Entstaatlichung von
Religion entgegen der von Atatiirk und seiner tiirkischen Republik ange-
strebten staatlichen Kontrolle und Vereinheitlichung. In Deutschland ist
die Lage jedoch eine andere: Hier haben sich die tiirkischen Muslime zu-
niachst mit dem Status einer Minderheit abfinden mussen. Mit diesem
Umstand konnten sich am ehesten diejenigen religiosen Gruppen arran-
gieren, die in der Turkei bereits seit langem vom Staat unterdriickt wur-
den: die Sufi-Orden und ihre Nachfolger, die sozialen grass roots-
Bewegungen aus den stidtischen Slums, denen man die Sozialarbeiter der
Islamischen Foderation Berlin zuordnen kann, und die Intellektuellen
des VIKZ mit ihrem Beharren auf der klassischen Tradition. Es darf also
nicht verwundern, dafl es gerade diese Gruppen sind, und nicht der staat-
lich gelenkte Islam, die heute ihr jeweils spezifisches Islamverstindnis
mit der deutschen Sprache, Bildung und dem Demokratieverstindnis in
Einklang bringen wollen.

FRAUEN MIT RELIGIOSER ORIENTIERUNG VERSUS »KOPFTUCH-MUSLIMAS«

Im folgenden geht es um muslimische Frauen, die religios orientiert sind,
ehrenamtlich in der Moschee arbeiten oder aber als religiose Expertinnen
tatig sind bzw. dies anstreben. Die zunehmend gebrauchliche Bezeich-
nung »Kopftuch-Muslimas« ist fiir die Beschreibung dieser Gruppe nicht

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Franen in Berliner Moscheen 1981

ausreichend prizise und deckt sich nicht mit der hier vorgeschlagenen
Bezeichnung »Frauen mit religioser Orientierung«. Es gibt muslimische
Frauen, die religios sind und die religiose Angebote in Anspruch neh-
men, ohne je ihren Kopf zu bedecken. Es gibt Frauen, die ihr Haar nur
dann bedecken, wenn sie eine Moschee betreten, und solche, die es aus-
schlieflich wihrend des Fastenmonats Ramadan tun. Wieder andere tra-
gen stiandig eine Kopfbedeckung, die jedoch in Grofle, Form und Farbe
erheblich varieren kann. Das kleine weifle oder gebliimte Tuch, das im
Nacken zusammengeknotet wird, verrit nicht so sehr eine religiose Affi-
liation, sondern die biuerliche Herkunft anatolischer Landfrauen. Das
grofle Tuch, das an den Schlifen eingeschlagen wird und Kopf und Hals
bedeckt hilt, weist dagegen auf ein >offenes Bekenntnis< zum Glauben
hin. Es gilt unter deutsch-tiirkischen Frauen der zweiten Generation als
>mutigs.

Das Kopftuch kann als religioses Zeichen getragen werden, dieses ist
aber nicht zwingend. Es gibt eine Fiille von anderen Zeichen, um sich als
religios zu erkennen zu geben. Und es existiert zudem eine Vielzahl an-
derer Griinde, den Kopf mit einem Tuch zu bedecken. >Bescheidenheits,
>Schutz« sowie >Desexualisierung des offentlichen Raumes< sind die
Griinde, die am meisten erwahnt werden (El Guindi 1995: 109-111). Wie
gefahrlich es ist, die »Kopftuch-Muslima« mit »Islam« oder vielmehr in
diesem Fall mit »Islamismus« gleichzusetzen, zeigt die bundesrepublika-
nische Debatte tiber die Lehrerin Fereshta Ludin. Die gebiirtige Ba-
den-Wiirttembergerin afghanischer Herkunft hatte seit Anfang ihres
Studiums ihr Haar bedeckt, war damit aber nie in Schwierigkeiten gera-
ten. Sie war, wie hinterher mehrmals bestitigt wurde, eine gute Lehrerin
und hatte auch ihr Referendariat mit Kopftuch erfolgreich absolviert — in
einer Dorfschule mit katholischen Kindern. 1998 wurde ihr dann auf-
grund ihres Aufleren der Schuldienst verweigert, und es wurde aus ihrem
>Fall< unter der Uberschrift »Extremismus in deutschen Grundschulen?«
ein Politikum gemacht (Karakasoglu 1999). Die Zuschreibung ist hier zur
Stigmatisierung geworden und verdeckt unterschiedliche Formen von
Religiositit. Sie entspricht also nicht dem Selbstverstindnis von muslimi-
schen Frauen, die religios orientiert sind.

Die Frage, die hier interessiert und bislang noch nicht beantwortet
wurde, ist die nach dem religiosen Wandel, der durch die Partizipation
von Frauen in den Moscheen herbeigefithrt wird. Da der Islam, wie auch
die anderen Buchreligionen, in der religiosen Tradition bestimmte Vor-
stellungen tiber die Ordnung und die Funktion der Geschlechter entwik-

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 GERDIEN JONKER

kelt hat, beinhaltet die religionswissenschaftliche Fokussierung auf den
religiosen Wandel auch die Frage nach dem Verhiltnis von religioser
Tradition und religioser Gegenwart. Inwieweit wird die neue Entwick-
lung im Moscheeleben als Teil der religiosen Tradition betrachtet? Sind
der Partizipation von Frauen am offentlichen islamischen Leben Gren-
zen gesetzt? Inwieweit ist die religiose Orientierung von Frauen, sind
ihre Bestrebungen nach religioser Autoritit und Reprisentation mit Stra-
tegien der Anerkennung verbunden?

STRUKTURMASSNAHMEN FUR FRAUEN

Den hochsten Grad an Organisation findet man in den Moscheen des
»Vereins der islamischen Kulturzentren« (VIKZ). Hier wird zentral ge-
plant, was in den 300 Moscheen, die der Organisation in Deutschland
angeschlossen sind, geschehen soll. In Berlin gibt es neun VIKZ-
Moscheen, von denen die meisten Berliner Stadtteilnamen tragen. Im
Hauptsitz der Organisation in Koln befindet sich das Jungen-Internat,
das eine vierjahrige theologische Ausbildung zum Prediger (Hoca) oder
religiosen Fihrer (Imam) anbietet. Neben dem Hauptsitz befindet sich
die Midchenausbildung mit dem dazugehorigen Internat. Hier durchlau-
fen junge Frauen eine einjahrige theologische Ausbildung, die ihre bishe-
rige, in der Gemeinde absolvierte religiose Erziehung erginzt. Diese
Ausbildung qualifiziert sie fiir eine ehrenamtliche Titigkeit in einer Mo-
schee. Dartiber hinaus gibt es fiir besonders Begabte ein zweites Ausbil-
dungsjahr. Die Absolventinnen dieser hoheren Stufe konnen anschlie-
Bend als Hoca religiose Aufgaben im Kreis der Frauen tibernehmen.

Das Midcheninternat existiert bereits seit zehn Jahren und erfreut sich
besonders in den letzten Jahren steigender Studentinnenzahlen. 1999 be-
herbergt es ca. 300 Studentinnen. Da viele sich entschlieffen, die religiose
Ausbildung unmittelbar nach der Mittleren Reife oder dem Abitur zu
absolvieren, liegt das Alter der Teilnehmerinnen zwischen 17 und 20.
Diese Ausbildung stellt somit eine Phase zwischen Schule und dem Be-
rufseintritt bzw. der Berufsausbildung oder dem Studium dar. Absolven-
tinnen der Ausbildung gibt es in Berlin in den meisten VIKZ-Moscheen,
die alle Giber separate Raume fiir Frauen verfiigen. Somit bietet diese Or-
ganisation der Partizipation von Frauen am religiésen Leben der Mo-
scheen dauerhaft ein weites Spektrum an Moglichkeiten. Allerdings sind

14,02.2026, 07:16:44. per



https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fraunen in Berliner Moscheen 117

diese streng von der Minnerorganisation getrennt. Die Frauen sind in
ihren eigenen Rdumen autonom, sie sorgen durch den Verkauf von Hand-
arbeits- und Backwerken sogar fiir ihr eigenes Budget. Die symbolische
Reprasentation allerdings liegt nach wie vor in Mannerhand. Eine leise
Unzufriedenheit mit dieser Rollenverteilung ist tiberall auf der Frauen-
seite vernehmbar. Die Griindung der »Islamischen Akademie« (ISLAH)
1998 in Koln jedoch hat neuerdings die Hoffnung aufkeimen lassen, daf3
Frauen hier ihre eigene Auffassung in bezug auf die religiose Tradition
und deren Bedeutung im Alltag duflern konnen.

Die »Islamische Foderation Berlin« (IFB) hat einen sehr viel geringeren
Organisationsgrad. Damit ist sie hochgradig von lokalen und personalen
Initiativen abhingig. Im Vergleich zu der zentralen Organisationsstruk-
tur der Kulturzentren sind die IFB-Moscheen daher offener und anfalli-
ger fur Verinderungen. Ob die Moschee neben dem Freitagsgebet auch
fiir andere soziale und religiose Zwecke benutzt wird, ist weitgehend von
aktiven Mitgliedern vor Ort abhingig. Das Geschehen in den zehn IFB-
Moscheen in Berlin ist damit groflen Schwankungen ausgesetzt: Wih-
rend sich in finf der Foderations-Moscheen, u.a. in der Weddinger Mo-
schee Haci Bayrami, der Kreuzberger Fatih-Moschee und der Schone-
berger Emir Sulhan Camii, ein aktiv blihendes Frauenvereinsleben entfal-
tet hat, spielen in anderen IFB-Moscheen (z.B. Hasan Basri, Yakif Ca-
mii) Frauenaktivititen nur eine untergeordnete Rolle. Die religiose Aus-
bildung fiir ehrenamtliche Helferinnen und Hocas fand bis vor kurzem
ausschlieflich in der Tirkei statt. Mit der Eroffnung der religiosen Aus-
bildung fiir Madchen in Bergkamen (1996) durch Milli Gériis ist die IFB
dem VIKZ-Beispiel gefolgt, ohne aber iiber eine vergleichbare Tradition
der Weitergabe des klassischen religiosen Wissens zu verfiigen.

Das tiirkische Amt fiir Religionsangelegenheiten (DIB) in Gestalt ihrer
europiischen Vertretung (DITIB) ist weit davon entfernt, auf die An-
spriiche und Bediirfnisse der tiirkischen Nachwuchsgeneration in Euro-
pa zu reagieren. Zwar konnen in der Tiirkei auch Frauen die staatliche
Imam-Hatip-Schule (Gymnasium mit Schwerpunkt auf religiosem Wis-
sen) absolvieren, und es existiert fiir Frauen die Moglichkeit, daran an-
schliefend die Ausbildung zum Imam zu durchlaufen. Die erfolgreich
bestandene Ausbildung gibt ihnen jedoch keinen Zugang zum Amt des
Imam, sondern lediglich zum Beruf des Hocas. In Berlin gibt es 14 Mo-
scheen, die dem DITIB-Verband angeschlossen sind. Zwolf davon verfii-
gen iber Frauenraume. Dartiber hinaus gibt es drei Frauenvereine. Ge-
meindearbeit findet in diesen Vereinen statt und wird hauptsichlich von

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 GERDIEN JONKER

alteren Frauen geniitzt. Die Riume in den Moscheen (manche nur durch
einen Vorhang vom Hauptraum getrennt) erlauben es Minnern und
Frauen, das Gebet gemeinsam zu begehen. Das Frauenvereinsleben in
manchen DITIB-Moscheen beruht auf privaten Initiativen und bleibt
insgesamt eine Ausnahme. Dasselbe gilt fiir den der DITIB nahestehen-
den tiirkischen Idealistenverein (TUF). Die fiinf TUF-Hiuser in Berlin
sind in dem ideologischen Spektrum angesiedelt, das tiirkisch-nationa-
listisches Gedankengut hegt und sich politisch rechts von der Mitte ver-
ortet. Nach einer Spaltung, die im Jahr 1998 erfolgt ist, haben sich drei
von ihnen eine religiose Firbung gegeben. Sie konnen aktive Frauen-
gruppen vorweisen. Diese allerdings organisieren eine Fiille von Angebo-
ten, die nur entfernt etwas mit Religion zu tun haben. Die beiden ande-
ren verfolgen die alte >Graue Wolfe-Ideologie und schlieffen jegliche
Frauenbeteiligung aus.

Die sechs befragten Sufi-Moscheen schliellich sind den unterschiedli-
chen mystischen Linien innerhalb der Sufi-Tradition verpflichtet; vertre-
ten sind: Nakshibendiye, Kadiriye und Mevleviye. Sie beruhen alle auf
lokalen Initiativen und sind dartiber hinaus nicht in grofere Organisa-
tionsstrukturen eingebunden. Der Sufi-Pfad der mystischen Erkenntnis
sieht vor, dafl Minner und Frauen ihn getrennt begehen. In fiinf der
sechs Moscheen fanden wir getrennte Riume fiir Frauen vor. Die Zikr-
Veranstaltungen, die zur Trance fiithren, finden tiberall an getrennten Ta-
gen fiir Manner und Frauen statt. Strukturelle Mafinahmen, die Frauen
darin unterstiitzen wiirden, eine Expertenrolle innerhalb der Gemeinde
zu libernehmen, sind hier nicht ausgebildet. Der mystische Weg tibt eine
grofle Anziehungskraft auf deutsche Muslime aus. Allerdings sind diese
kaum in den traditionellen tiirkischen Orden vertreten, die in Berlin ei-
nen bauerlichen Anstrich haben. Zwei Neugriindungen, von denen eine
der Nakshibendi-Tradition, eine andere den Burhani Tarikat folgt, sind
mehrheitlich mit deutschen Mitgliedern besetzt. Frauen spielen in diesen
Organisationen eine herausragende Rolle.

Schlieflich seien die Neugriindungen der in Berlin aufgewachsenen
tiirkischen zweiten Generation genannt. Moscheen wie das »Islamische
Kultur- und Bildungszentrume, die Vahdetr-Moschee und »Die vergesse-
ne Jugend« (alle drei in Kreuzberg) sind als Versuche zu bewerten, aus
den alten religiosen Strukturen auszubrechen. Zwei der drei Initiativen
wurden von Minnern und Frauen gemeinsam gegriindet. Thr Akzent
liegt auf Bildung und Jugendarbeit. Der Gebetsraum wird von Minnern
und Frauen gemeinsam benutzt. Die Herausbildung struktureller Mafi-

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fraunen in Berliner Moscheen I19

nahmen zur Ausbildung von (mannlichen und weiblichen) religiosen Ex-
perten ist in diesen noch recht jungen Projekten bislang nicht beobacht-
bar.

Alle Organisationen (mit Ausnahme von VIKZ) werben im lokalen
Fernsehen (OKB, TFD, Spree-Kanal) mit religiosen Programmen. Mit
Hilfe von Predigten, Diskussionsprogrammen und einem religiosen Quiz
legen sie ihre eigene religiose Sicht dar, informieren tiber den Islam und
versuchen, z.B. mittels Direktanrufen im Studio, auch ein Publikum an-
zusprechen, das keinen religiosen Lebenswandel pflegt. Die Reprisen-
tanten der verschiedenen Moscheen sind vorwiegend mannlich, mit zwei
Ausnahmen: Es gibt ein Frauenprogramm »Die Wahrheit des Islam«, das
von Frauen organisiert und prisentiert wird und schon aus diesem
Grund umstritten ist. In einem anderen Programm, »Stimme des Islam«,
das von einer privaten Gruppe initiiert wird, liest eine junge Frau regel-
mafig religiose Texte vor.

RELIGIOSER ALLTAG UND DIE NEUINSZENIERUNG VON VERGANGENHEIT

Aller Umgang mit Vergangenheit beruht auf einem Prozefl der Auswahl.
Religiose Traditionen stellen keine Ausnahme dar. Edward Shils um-
schreibt (1974) Traditionen als »Leitmuster« (guiding patterns) fur die
»Neuinszenierung« (reenactment) der Vergangenheit. Ob dabei Vergan-
genheit und Gegenwart fiir einen externen Beobachter auch wirklich
miteinander identisch sind, ist nach Shils nicht wirklich relevant. Aus-
schlaggebend ist es, ob die an diesem Prozef} Beteiligten eine Kontinuitit
wahrnehmen. Shils unterscheidet dabei zwei Faktoren, die den Wandel
beschleunigen kénnen: endogene und exogene Faktoren. Es gibt die An-
derungen, die von innen, von den Trigern der Tradition ausgehen. Sie
werden stets als »Verbesserungen« begriffen oder aber als »Erneuerung«
der »eigentlichen« Inhalte der Tradition prisentiert (endogenous
changes). Daneben gibt es Anderungen, die von aufien auf die Tradition ein-
wirken. Sie entstehen durch soziale Faktoren wie Industrialisierung, Ur-
banisierung und sozialen Aufstieg, durch Verschiebungen im Kriftefeld
der Gesellschaft, durch Kontakte mit anderen Traditionen und durch den
Prozefl der Migration (exogenous changes). Ist durch die Einwirkung von
endogenen oder exogenen Faktoren, meistens aber durch eine Mischung

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 GERDIEN JONKER

aus beiden, der Wandel unaufschiebbar geworden, tritt der Prozef§ der
Auswahl in Kraft.

Meine These lautet, dafl in religiosen Traditionen die Auswahlkriterien
immer zwischen den beiden Extremen von Normativitit (>gottliche Of-
fenbarung<) und Pragmatik (>pafit< eine Uberlieferung noch?) hin und her
pendeln. Eine religiose Tradition ist hier somit als Handlungsfeld skiz-
ziert, in dem die Teilnehmer unter sich aushandeln, was die religiose
Tradition »>ist<. Welches Prinzip sich im Einzelfall durchsetzt oder ob
zwischen beiden ein Kompromifl gefunden werden kann, hingt indes
damit zusammen, wer Zugang zum symbolischen Zentrum und damit
zur Reprisentation hat. Das Verhiltnis zwischen Macht und Reprisenta-
tion ist mitunter ausschlaggebend.

Wie fiir viele andere gesellschaftliche Gruppen hat das Thema auch fiir
muslimische Frauen in der BRD Brisanz. Threr Annahme, der Zugang
zur Reprisentation lieffe sich, wenn nicht erobern, dann doch zumindest
teilen, konnte man eine Untersuchung Pierre Bourdieus (1982) zur Seite
stellen. Bourdieu zufolge sucht nicht die Gruppe sich einen Sprecher, der
sie gebithrend vertreten konne, sondern der Prozefl der Auswahl verlauft
genau umgekehrt. Symbolische Reprisentation, so Bourdieu, fingt mit
dem Auftritt eines Sprechers an, der es verstanden hat, das Gemeinsame
so zu formulieren, daf§ andere sich verstanden und vertreten fiihlen. So-
mit bildet das Charisma des Sprechers, seine Ausstrahlung und Uberzeu-
gungskraft, letztendlich den entscheidenden Faktor. Im religiosen Kos-
mos verweist Charisma immer auf die Nihe Gottes. Die Autoritit, die
man ihr entleiht und die den Sprecher mit Charisma ausstattet, ist im
Prinzip fir muslimische Minner wie Frauen gleich. Charismatische
Frauen wurden aber in der Praxis von ihren minnlichen Gegenspielern
bagatellisiert oder im nachhinein aus den kollektiven Erinnerungsketten
(silsile) geloscht. In Berlin beobachte ich zur Zeit, wie schwer es fir
Frauen mit einer charismatischen Begabung ist, sich auch tber den Frau-
enkreis hinaus Geltung zu verschaffen.

Natiirlich ist der Riickgriff auf eine religids verstandene Vergangenheit
in der Migration auch mit der Herstellung kultureller Eigenheit verwo-
ben. Auf diesen Zusammenhang ist bereits hinwiesen worden, insbeson-
dere dort, wo es sich um eine Erklirung der neuen Religiositit tiirkischer
Frauen der zweiten Generation handelt. Religiose Traditionen bieten
Bausteine zur Entwicklung der eigenen Individualitit an, damit man »ir-
gendwie eine eigene Linie findet<. Weniger stark berticksichtigt wurde
bislang, daf der Riickgriff auf die religiose Vergangenheit ebenfalls eine

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauen in Berliner Moscheen 121

Fille von Moglichkeiten bietet, sich kollektiv neu zu verorten. Religion,
in diesem Fall der Islam, ist ein ordnender Faktor und damit eine Res-
source, um, abhingig von den Umstinden, abhingig auch von den eige-
nen Anspriichen, jedesmal von neuem ein soziales Netz und damit Zu-
gange zur Gesellschaft zu kniipfen.

Die Rolle der religiosen Gemeinde im Akkulturationsprozef$ ist bislang
wenig beachtet worden. Die unterschiedlichen Interpretationen religioser
Tradition fiir das eigene Handeln, wie sie in den Berliner Gemeinden
sichtbar werden und oben beschrieben worden sind, machen allerdings
klar: Die islamische Tradition in der Fremde ist eine Ressource, um sich
selber nicht nur individuell, sondern auch als soziales Kollektiv zu kon-
zipieren. Die unterschiedlichen Auffassungen dariiber, was eine islami-
sche Gemeinde darstellen soll, geben dartiber Auskunft. So hat die »Is-
lamische Foderation Berlin« ihre Aufgabe fiir die Gemeinde als Sozialar-
beit konzipiert und auf dem Grundpfeiler des Glaubens ein Netz sozialer
Einrichtungen errichtet — von der Kita bis zum Drogenprogramm. Die
islamischen Kulturzentren dagegen setzen auf den Weg der >Gottesan-
schauung< und vermitteln mit ihrem Bildungsprogramm eine innere Un-
erschiitterlichkeit, die es einem erlaubt, als Individuum fest in der Welt
zu stehen und sich zu gleicher Zeit eingebunden zu wissen.

Mehr noch als die unterschiedlichen Auffassungen religioser Kollekti-
vitit jedoch ist die wachsende Partizipation von Frauen am Moschee-
leben als eine Folge eines Auswahlprozesses zu werten. Die europiische
Migration hat neue Bedingungen an die Auswahlkriterien gestellt, mit
deren Hilfe die religiose Tradition des Islam aktualisiert wird. Um davon
einige in Erinnerung zu rufen: Die Umstellung von einem biuerlichen
auf ein stadtisches Leben hat sich unter den Migranten innerhalb einer
Generation vollzogen. Der soziale Aufstieg der Nachgeborenen verunsi-
chert nun die Gewiflheiten der Eltern. Die soziale und geistige Verortung
der neuen Generationen ist juridisch sowie gesellschaftlich nicht klar
vorstrukturiert. Die Religion der Eltern in der Mehrheitsgesellschaft, der
Islam, ist keine Mehrheits-, sondern eine Minderheitenreligion, die mit
Mifltrauen betrachtet wird. Die traditionellen Institutionen religioser
Autoritit fehlen. Berticksichtigt man zudem die in diesem Zusammen-
hang beobachtbare Privatisierung von Religion und die bereits angespro-
chene Differenzierung der religiosen Gemeinden, so kann man sich ein
Bild davon machen, wie sehr die Auswahlkriterien, mit deren Hilfe die
religiose Vergangenheit aktualisiert und neuinszeniert wird, in den Mit-
telpunkt des tiglichen Lebens der Gliubigen geriickt sind. Zwischen

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 GERDIEN JONKER

Normativitit (-géttliche Offenbarung<) und Pragmatik (>pafit< eine Uber-
lieferung noch?) liegt die Suche nach einer neuen Heimat. Dabei sind es
die Frauen, die vor allem pragmatische Uberlegungen in die Waagschale
werfen.

ZUSAMMENFASSUNG

Damit sind Weichen fiir die Zukunft gestellt. Die zentrale Frage zum
Wandel der religiosen Tradition gilt dem Krifteverhiltnis zwischen Zen-
trum und Peripherie, und damit dem Verhiltnis zwischen religioser Au-
toritit und Abhingigheit, wie sie in islamischen Lindern traditionell in
der Beziehung zwischen religiosen Experten und Laien zum Ausdruck
gebracht wurde, in der europdischen Migration jedoch in Flufl geraten
ist. Wie im ersten Teil des Beitrages deutlich gemacht wurde, zeigt sich
dies darin, dafl sich aufgrund des Generationswechsels und des damit
einhergehenden Wandels der Geschlechterordnung die Partizipations-
strukturen in den Moscheen zu dndern beginnen. Frauen beanspruchen
nicht nur Raume, sondern auch Mitspracherecht. Die meisten Moscheen
sowie die Dachverbande haben inzwischen mit entsprechenden Angebo-
ten darauf reagiert; dies schliet die Ubernahme religioser Aufgaben von
Frauen und die religiose Ausbildung von Midchen und Frauen ein.

Im zweiten Teil dieses Beitrages wurde gezeigt, daf} der religiose Wan-
del in der Diaspora in der Konkurrenz um die Auslegung der Tradition
seinen Ausdruck findet. Auch in Berlin konkurrieren islamische Ge-
meinden untereinander um verschiedene Interpretationen der islami-
schen Tradition. In dieser Auseinandersetzung sind die Stimmen gldubi-
ger Frauen zu vernehmen. Auch sie beanspruchen das Recht auf Vermitt-
lung der Transzendenz und damit Charisma und symbolische Reprisen-
tation. Es geht dabei um Fragen der Weitergabe von religiésen Kenntnis-
sen, aber auch um Fragen der Ubersetzung einer geheiligten Vergangen-
heit, die im Berliner Alltag stattfindet. Fiir die zweite Generation laflt
sich dies auf die Frage zuspitzen: Wie kann man zugleich Deutscher und
Muslim sein? Wie Frauen dazu beitragen werden, diese Quadratur des
Kreises zu meistern, wird sich in Zukunft zeigen.

14,02.2026, 07:16:44. per


https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Franen in Berliner Moscheen 123

ANMERKUNGEN

1 Ich danke dem Forderprogramm Frauenforschung des Berliner Senats, das
diese Untersuchung fiir den Zeitraum 1999-2000 ermdoglicht.

2 Daf sich dies in den islamischen Kernregionen rezent verindert und Mosche-
en zunehmend auch dort von Frauen besucht werden, belegen einige Beitrige
in diesem Band.

3 Diyanet Isleri Tiirk Islam Baskanligi bedeutet »Das tiirkisch-islamische Di-
rektorium fiir Religionsangelegenheiten«. Das Direktorium vertritt den tiirki-
schen Staatsislam in Deutschland. Inhaltlich steht DITIB fiir ein laizistisches
Konzept nach franzosischem Modell, das keine Trennung von Staat und Kir-
che, sondern eine Kontrolle des Staates tiber die Angelegenheiten der Religi-
on anstrebt. Die bei DITIB angestellten Imame sind Beamte im tiirkischen
Staatsdienst, die fiir fiinf Jahre nach Deutschland entsandt werden. Sie spre-
chen meistens kein deutsch.

LITERATUR:

Bourdieu, Pierre (1982): Ce que parler veut dire: L’économie des échanges lingui-
stiques. Paris: Gallimard.

El Guindi, Fadwa (1995): »Hijab«. In: Esposito, John L. (Hg.), The Oxford En-
cyclopedia of the Modern Islamic World. Oxford: University Press, S. 108-
111.

Jonker, Gerdien/Kapphan, Andreas (1999): Moscheen und islamisches Leben in
Berlin. Berlin: Die Auslinderbeauftragte.

Karakasoglu, Yasemin (1999): »Kopftuchtragende Frauen an deutschen Schulen:
Eine Analyse des Falls Ludin«. In: Jonker, Gerdien (Hg.), Kern und Rand.
Religiose Minderheiten aus der Tirkei in Deutschland. Berlin: Das Arabische
Buch, S. 169-186.

Shils, Edmund (1974): Tradition. London: Faber and Faber.

14,02.2026, 07:16:44.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

