4. \Jom tierlichen Selbstwert. Kontextueller
Sentientismus als tierethische Grundlage

»Anspruch und Aufgabe einer Ethik der Mensch-Tier-Beziehung ist es, zu
einer normativen Verstindigung tiber unseren ethisch wiinschbaren und
vertretbaren Umgang mit Tieren beizutragen sowie die Spielrdume und
Grenzen dieses Umgangs ndher zu bestimmen.« (Engels 2001a, 68)

Die Tierethik fragt nach dem moralisch richtigen Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren. Zum einen dient die Erarbeitung von Antwor-
ten darauf dem wissenschaftlichen Interesse an Erkenntnisgewinn.
Zum anderen kann die gegenwirtige Tierethik aber auch als Reaktion
auf die menschliche Behandlung sogenannter Nutz- und Versuchs-
tiere angesehen werden, da in der Tierindustrie tierliche Individuen
wie Produktionsmittel genutzt werden und sich die Frage danach, wie
solch ein Umgang zu bewerten ist, aufdrangt.

Fir die gegenwirtige Tierethik sind die einflussreichen Werke
Animal Liberation von Peter Singer aus dem Jahr 1975 sowie Tom
Regans The Case For Animal Rights von 1983 nach wie vor zentral. Sin-
ger und Regan gelten als Begriinder der gegenwirtigen Tierethik. Mit
ithren Werken setzen sich zahlreiche Autor_innen intensiv auseinan-
der und viele Tierethiker_innen bauen auf ihnen auf. Thre Theorien
werden aber auch stark modifiziert und bedeutende Tierethik-Theo-
rien auf anderer Grundlage entworfen (vgl. Kap. 4.3). Uber die
Fokussierung auf sogenannte Nutz- und Versuchstiere wurde tiber
Jahrzehnte eine (tier)ethische Evaluation des menschlichen Umgangs
mit Wildtieren und sogenannten Kulturfolgern vernachlassigt und
lediglich auf eine verkiirzte Behandlung der Frage, ob Menschen in
die Prddation eingreifen sollten, reduziert (Bossert 2015a, 49). Jiingst
wurde die Diskussion um einen moralisch angebrachten Umgang mit
wildlebenden und kulturfolgenden Tieren verstarkt aufgenommen,
insbesondere in Martha Nussbaums Die Grenzen der Gerechtigkeit
(2010; englische Erstausgabe 2006), Clare Palmers Animal Ethics in
Context (2010) und in Zoopolis (2013; englische Erstausgabe 2011)

85

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

von Sue Donaldson und Will Kymlicka. Diese drei Werke werden auch
hier eine bedeutende Rolle spielen (vgl. Kap. 4.4, 5.3 und 7).

Ebenso fokussierten tierethische Theorien, die sich mit Pflich-
ten gegeniiber nichtmenschlichen Tieren auseinandersetzen, stark
auf negative Pflichten. Es wurde (und wird) fiir bestehende Unterlas-
sungspflichten gegentiber nichtmenschlichen Tieren argumentiert.
Die Frage, ob ihnen gegentiber auch positive Pflichten bestehen, wurde
(und wird) dabei haufig hintenangestellt oder génzlich vernachlassigt.
Die Argumentation fiir die Existenz negativer Pflichten in Bezug
auf nichtmenschliche Tiere ist ein zentrales Element der Tierethik,
wenn man eine auf Rechte und Pflichten aufbauende Theorie fiir
sinnvoll halt>®. Die Bedeutung einer solchen Argumentation ist
nicht zu unterschatzen. Dennoch ist auch die Begriindung positiver
Pflichten nichtmenschlichen Tieren gegentiber relevant fiir einen
iiberzeugenden Tierethik-Ansatz. Sie ist die Grundlage fiir zahlreiche
Fragen des menschlichen Umgangs mit nichtmenschlichen Tieren.
Fiir eine umfassende Tierethik-Theorie kann es nicht ausreichend
sein, einen Schutz nichtmenschlicher Tiere vor Schadigungen durch
den Menschen zu fordern. Eine solche muss sich ebenso damit aus-
einandersetzen, in welchen Situationen Menschen nichtmenschlichen
Tieren zur Hilfe kommen sollten und ob die Pflicht besteht, diesen zu
einem besseren Leben zu verhelfen, als sie es ohne menschliche Hilfe
hitten (vgl. Petrus 2015). So gehen jiingere Werke inzwischen der
Frage nach positiven Pflichten gegentiber nichtmenschlichen Tieren
nach, wobei die Arbeiten Palmers (2010) und Nussbaums (2010) an
prominenter Stelle stehen.>’

Vertreter_innen der gegenwirtigen Tierethik lassen sich in ver-
schiedene »Generationen« unterteilen (DeGrazia 1996, 2—9). In der
Regel werden drei Generationen beschrieben (vgl. Petrus 2015, 182

56 Im umgangssprachlichen Bereich wird die Argumentation fiir eine Besserstellung
nichtmenschlicher Tiere in der Regel mit einem Einsatz fiir (moralische und juridische)
Tierrechte gleichgesetzt. Im Bereich der ethischen Theorien ist es nur der Rechte-
Ansatz, der tatsachlich moralische Rechte fiir nichtmenschliche Tiere fordert (aus
denen juridische Rechte folgen sollten). Ein tierethischer Utilitarismus beispielsweise
argumentiert fiir die gleiche Berticksichtigung tierlicher Interessen, hélt moralische
Rechte aber fiir »Nonsens auf Stelzen« (Regan 2004, 296, Ubers. LB). Vgl. dazu
Kap. 4.3.

7 Anzumerken ist, dass Nussbaum die Unterscheidung zwischen negativen und
positiven Pflichten nicht fiir sinnvoll halt (Nussbaum 2010, 503ff.). Sie unterscheidet
folglich nicht zwischen diesen Kategorien, behandelt die Art von Pflichten, die in die
Kategorie »positive Pflichtenc fallen wiirden, jedoch intensiv.

86

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

183). Die erste Generation der Tierethiker innen zeichnet sich vor
allem dadurch aus, dass sie fiir eine Besserstellung nichtmenschli-
cher Tiere — zum Beispiel in Form von moralischen Rechten oder
der gleichen Berticksichtigung ihrer Interessen — argumentieren,
wobei sie tiberwiegend intrinsische tierliche Eigenschaften zugrunde
legen um fiir die Besserstellung zu argumentieren. Meist wird als
moralisch relevante Eigenschaft die Empfindungsfahigkeit angenom-
men (vgl. Kap. 4.1). Bei dieser Argumentation beschrank(t)en sich
die Autor_innen tiberwiegend auf negative Rechte bzw. eine Nicht-
schadigung nichtmenschlicher Tiere. Sie vertreten individualistische
Positionen. Bei diesen liegt der moralische Fokus auf dem Indivi-
duum, welchem als empfindungsfahigem Individuum entweder im
Rechte-Ansatz Rechte zukommen oder das in einer utilitaristischen
Tierethik-Position als jemand gilt, dessen Interessen beriicksichtigt
werden miissen. Die wichtigsten Vertreter dieser Generation sind
Tom Regan (2004) und Peter Singer (1996), aber auch Gary Francione
(2000) kommt nennenswerte Bedeutung zu.

Die Tierethiker_innen der zweiten Generation kritisieren die Eng-
fithrung moralischer Fragen auf eine rein rationale Argumentation fiir
universell gelten sollende Normen, in der Emotionen und Beziehun-
gen keine Rolle spielen. Sie fordern die Berticksichtigung von Emo-
tionen und sozialen Beziehungen bei Fragen der Moraltheorie, die
nichtmenschliche Tiere miteinschliefSt. Als zentrale Vertreter_innen
dieser Generation sind Josephine Donovan und Carlo Adams (1996),
Mary Midgley (1998) sowie im deutschsprachigen Raum Ursula Wolf
(2004) zu nennen.

Fiir die dritte Generation gegenwirtiger Tierethiker_innen ist
bezeichnend, dass die sozialen Beziehungen und Kontexte, die von
Vertreter_innen der zweiten Generation als zentral eingebracht wer-
den, starker in das politische Umfeld und den (politisch wie privaten)
Kontext gestellt werden. Relevant sind hier Clare Palmer (2010) und
das Autor_innen-Duo Sue Donaldson und Will Kymlicka (2013).

Feministisch argumentierende Vertreter_innen der zweiten und
dritten Generation betonen zudem die Relevanz einer intersektiona-
len Perspektive. Diese beleuchtet die Verwobenheit unterschiedlicher
Diskriminierungsformen, um gleichzeitig Kritik an allen Herabset-
zungs-Mechanismen zu iiben. Aus intersektionaler Sichtweise sollten
die verschiedenen Diskriminierungsformen, wie Geschlecht, Ethnie,
Kultur, Alter, Schichtenzugehorigkeit, korperliche Befdhigung oder
eben Spezies gleichrangig in den Blick genommen werden. Wichtige

87

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

(Pionier-)Arbeiten zur Intersektionalitit in der Tierethik bzw. in den
Human-Animal Studies stammen von Lynda Birke (2012), Andre
Gamerschlag (2011) und Lisa Kemmerer (2011), einschldgig sind
jedoch auch die Arbeiten von Kimberley Costello und Gordon Hodson
(2004), Iselin Gambert und Tobias Linné (2018), Richard Twine
(2010b) sowie von Sunaura Taylor (2017).

Es zeichnet sich also bereits ab, dass es »die« Tierethik als inhalt-
lich homogene nicht gibt. Neben den unterschiedlichen ethischen
Theorien, die fiir eine tierethische Argumentation zugrunde gelegt
werden, muss innerhalb der Tierethik ferner auch zwischen einer
Argumentation fiir 1. Tierschutz, 2. Tierrechte und 3. Tierbefreiung
unterschieden werden. Diese drei >Tierethiken< basieren auf zum Teil
sehr unterschiedlichen ethischen Begriindungsweisen und Folgerun-
gen fiir die Praxis.

Diese Differenzen zwischen Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbe-
freiungsethik ebenso wie die Unterscheidung des moralischen Indi-
vidualismus und Relationalismus innerhalb der Tierethik werden
in Kapitel 4.3 dargelegt. Kapitel 4.3 gibt aufSerdem einen kurzen
Uberblick tiber die wichtigsten Ethik-Theorien, die in der Tierethik
zur Anwendung kommen. So kann der in dieser Arbeit vertretene
Tierethikansatz besser in die >Gesamtschau< der Tierethik eingeord-
net werden. Davor behandelt Kapitel 4.1 den Sentientismus, also den
Fokus auf die Empfindungsfahigkeit. Dieser findet sich sehr hdufig in
der Tierethik. Zahlreiche Tierethik-Positionen beziehen sich tiberwie-
gend oder ausschliefilich auf empfindungsfahige nichtmenschliche
(e.nm.) Tiere, nicht auf alle nichtmenschlichen Tiere.>8 Die Griinde
dafiir werden aufgezeigt. Sie sind fiir diese Arbeit zentral, da auch
hier eine sentientistische Tierethik vertreten wird, allerdings eine
ausdifferenzierte. Die hier vertretene Tierethik-Position, die in den
Kapiteln 5 und 6 als Grundlage fiir die Entwicklung einer tierethischen
Theorie Nachhaltiger Entwicklung (NE) dient, wird dann in Kapitel
4.4 hergeleitet und ausgearbeitet.

%8 Dain dieser Arbeit vor allem der Umgang mit empfindungsfahigen nichtmensch-
lichen Tieren behandelt wird, dieser lange Begriff bei hdufiger Wiederholung den
Lesefluss jedoch stért, kiirze ich ihn im Folgenden des Ofteren ab als >e.nm. Tierec. Ist
dagegen im Folgenden von nichtmenschlichen Tieren die Rede, sind alle Tiere gemeint.
Bei allgemeinen Darstellungen bestimmter Tierethik-Theorien oder -Positionen
verwende ich meist den alle Tiere umfassenden Begriff >nichtmenschliche Tiere,
um Undifferenziertheiten zu vermeiden. Auch wenn die meisten der dargestellten
Positionen sich auf empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere beziehen, gibt es stets
Ausnahmen, die auf alle nichtmenschlichen Tiere abzielen.

88

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
411 »Klassischer« Sentientismus

Klassischerweise wird der Begriff Sentientismus fiir Theorien ange-
wandt, die die Empfindungsfahigkeit (lat. sentire — fithlen) als einzige
Eigenschaft ansehen, die relevant ist fiir den Einbezug in die morali-
sche Gemeinschaft (zur Begriindung vgl. Kap. 4.4). Die moralische
Gemeinschaft ist die Gesamtheit aller Individuen, die um ihrer selbst
willen, also direkt, moralisch zu berticksichtigen sind. Der Umgang
mit diesen ist stets moralisch relevant und Handlungen, die Auswir-
kungen auf Individuen der moralischen Gemeinschaft haben, sind
ethisch zu evaluieren.

Solche Theorien sind eindeutig dem moralischen Individualis-
mus zuzuordnen (Vgl. Kap. 4.3). Thnen zufolge ist lediglich das Besit-
zen der Eigenschaft Empfindungsfahigkeit ausschlaggebend, ob ein
Individuum direkt moralisch berticksichtigungswiirdig ist oder nicht.
Andere Eigenschaften oder auch Kontexte spielen hierfiir in dem, wie
ich es nenne, >klassischen< Sentientismus keine Rolle. Zu bedenken
ist, dass die Befdhigung zum Empfinden nicht auf das Fiihlen von
Schmerz reduziert werden darf. Die Empfindungsfahigkeit schlief3t
sowohl das Erleben von Schmerz, das Leiden als auch das Erfahren
von Freude, Lust und anderen positiven Momenten mit ein (vgl.
Nussbaum 2010, 491).

Der hier als >klassischer< Sentientismus bezeichnete Sentientis-
mus ist vielfach kritisiert worden. Ein bedeutender Vorwurf ist der,
dass man mit solch einer Theorie argumentativ nichts gegen das
Ziichten empfindungsloser sogenannter Nutztiere einwenden kann.
Die meisten der vom Menschen in groflem Maf3stab genutzten nicht-
menschlichen Tiere sind empfindungsfihig, so zum Beispiel Kiihe,
Schweine, Schafe, Kaninchen, Mause, Ratten, Hithner, Puten und
Fische®®. Gemaf dem >klassischen« Sentientismus ist nur diese Eigen-
schaft ausschlaggebend dafiir, dass sie direkt moralisch zu berticksich-
tigen sind und ihre Nutzung und/oder das damit einhergehende
Leid sowie Vereiteln von Freude moralisch zu kritisieren ist. Wenn
Individuen dieser Tierarten nun aber so geztichtet werden konnten,

59 Fiir eine philosophische Auseinandersetzung mit der Empfindungsfahigkeit von
Fischen vgl. Wild 2012. Fiir naturwissenschaftliche Nachweise derselben vgl. Sneddon
2004 und Sneddon et al. 2003.

89

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

dass ihnen die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit fehlt, dann
kénne ihre Nutzung und/oder das damit einhergehende Leid sowie
Vereiteln von Freude nicht mehr moralisch zu kritisieren sein. Dieser
Einwand wird in der Tierethik meist als blind hen problem behandelt
(vgl. dazu Sandoe et al. 2014; Schmidt 2008).

So wurde gegen den >klassischen< Sentientismus eingebracht,
dass es aus solch einer Perspektive geradezu geboten sei, blinde statt
sehende Hithner zu zilichten, da die blinden Hithner in der intensivier-
ten Haltung (angeblich)®? ein weniger schmerzvolles Leben fiihren
wiirden, da sie weniger zu Federpicken und Kannibalismus neigen als
sehende Hithner. Dadurch konnte das schmerzvolle Schnabelkiirzen
entfallen und sie wiirden weniger unter Angriffen anderer Hiihner
leiden (Schmidt 2008, 538). Wichtig ist jedoch zu beachten, dass
dieser Vorwurf ausschliellich sogenannten Tierschutz-Ethik-Posi-
tionen (vgl. Kap. 4.3) gemacht werden kann, innerhalb derer die
Vermeidung unnoétigen tierlichen Leids das anzustrebende Ziel ist,
welches es im bestehenden System der Tiernutzung zu erreichen
gilt. Der Vorwurf kann nicht gegen sogenannte Tierrechts- oder
Tierbefreiungs-Ethik-Positionen (vgl. Kap. 4.3) angebracht werden,
nach denen die menschliche Nutzung (je nach Theorie aller oder
nur empﬁndungsféhiger) nichtmenschlicher Tiere und damit auch
deren Ziichtung fiir menschliche Zwecke grundsatzlich abgelehnt
werden. Bei der Evaluation des blind hen problem wird aus einer
kritischen tierschutzethischen Perspektive argumentiert, warum das
Ziichten blinder Hithner moralisch falsch ist (so bei Schmidt 2008).
Aus tierrechts- bzw. tierbefreiungsethischer Perspektive stellt sich
die Frage in dieser Weise nicht, da das Ziichten und Halten von
Hiithnern zur Nutzung durch den Menschen per se als moralisch
falsch angesehen wird. Allerdings verschiebt sich dabei vor allem die
Ebene der Begriindungslast, denn Tierrechts-Ethiker_innen miissen
stichhaltig begriinden konnen, warum (bestimmten oder allen) nicht-
menschlichen Tieren Rechte zuerkannt werden sollen.®!

60 Dafiir, dass diese These nicht ausnahmslos richtig ist und einige Studien das
Gegenteil aufzeigen, vgl. Sandoe et al. 2014, Kap. 3.

61 Die von Kirsten Schmidt (2008) in ihrer Argumentation beziiglich des blind
hen problem angefiihrten Kriterien der moralischen Relevanz von subjektivem wie
objektiven Wohlergehen sowie tierlicher Integritit und ein daraus resultierender Selbst-
wert (empfindungsfahiger) nichtmenschlicher Tiere konnten ebenso in einer tier-
rechtsethischen Argumentation fiir die Begriindung tierlicher Rechte herangezogen
werden. Schmidt (2008) folgert aus den Kriterien des subjektiven und objektiven

90

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1.2 Kontextueller Sentientismus

Tierethik-Theorien, die nicht den Fokus auf das Kriterium der Emp-
findungsfahigkeit legen und diese Fokussierung sogar kritisieren,
beziehen dennoch oftmals lediglich empfindungsfahige nichtmensch-
liche Tiere in ihre Theorien ein. So wird beispielsweise in der Fiirsor-
geethik die Berufung auf eine spezielle Eigenschaft stark kritisiert
und stattdessen Beziehungen und Kontexte ins Zentrum der Moral
gestellt, weshalb die meisten Fiirsorgeethik-Positionen dem morali-
schen Relationalismus zuzuordnen sind (vgl. Kap. 4.3). Dennoch
stehen auch hier die empfindungsfahigen nichtmenschlichen Tiere im
Blickfeld, da selten die Rede von der Beziehung eines Regenwurms
zum Menschen ist.?2 Je nachdem, was fiir eine Definition von Bezie-
hung zu Grunde gelegt wird, ergibt es auch nur bei empfindungsfa-
higen nichtmenschlichen Tieren Sinn, tatsdchlich von Beziehung zu
sprechen. Da folglich auch in solchen Theorien oft ausschlief3lich
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere in den Blick genommen
werden, konnen diese Theorien dem Sentientismus zugerechnet
werden, sofern das Verstindnis von Sentientismus tiber das des
>klassischen< Sentientismus hinausgeht. Fiir solche Positionen wird
hier der Begriff des kontextuellen Sentientismus eingefiihrt. In dieser
Arbeit wird Sentientismus nicht im Sinne des >klassischen< Sentien-
tismus verstanden. Sentientismus beschreibt keine monolithische
Denkschule. Die Komplexitit und Vielfaltigkeit der Begriindungsan-
sitze, die dem (kontextuellen) Sentientismus zugerechnet werden
konnen, darf nicht iibersehen werden.

Der Begriff kontextueller Sentientismus umfasst also alle Theo-
rien, die auf empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere fokussieren,
ohne, dass dabei die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit das ein-
zige relevante Kriterium fiir direkte moralische Berticksichtigung sein
muss. Zudem soll er dazu dienen, eine Abgrenzung zu anthropozen-
trischen und biozentrischen Positionen deutlich zu machen, die nur
Menschen moralischen Selbstwert zusprechen (Anthropozentrismus)

Wohlergehens sowie der tierlichen Integritit, dass auch aus einer tierschutzethischen
Perspektive, wie sie sie implizit vertritt, das Ziichten empfindungsloser Tiere als
moralisch falsch bewertet werden kann. Durch den Einbezug tierlicher Integritit als
Kriterium geht sie allerdings tiber einen >klassischen< Sentientismus hinaus.

2 Fiir eine interessante Ausfithrung zu menschlichen >Beziehungen« zu Regenwiir-
mern und die Bedeutung dieser nichtmenschlichen Tiere fiir Gesellschaft und Okosys-
teme vgl. Meijer 2019, 92-99.

91

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

oder auch nichtempfindungsfahigen Tieren sowie Pflanzen, Pilzen,
Bakterien und Archaeen (Biozentrik).®> Genau genommen fehlt in der
Differenzierung der physiozentrischen Positionen in sentientistisch,
biozentrisch und holistisch, die in der Umweltethik sehr gebrauchlich
ist, eine sogenannte zoozentrische Position. Zwischen einer Position,
die besagt, dass allen empfindungsfahigen Lebewesen moralischer
Selbstwert zukommt und einer, die dies auch Pflanzen zuspricht,
sollte eine Position etabliert werden, die fiir eine direkte moralische
Berticksichtigung aller Tiere (nicht lediglich der empfindungsfahigen)
argumentiert, Pflanzen jedoch aus der moralischen Gemeinschaft
ausschliefst. Eine Auseinandersetzung zur Zoozentrik bietet Otts
Beitrag A Modest Proposal about How to Proceed in Order to Solve the
Problem of Inherent Moral Value in Nature (2008 bzw. auf deutsch
2015), in dem Ott nach einer Losung fiir das Inklusionsproblem
der Umweltethik sucht und Zoozentrik als eine potentielle Losung
auffiihrt, deren Begriindung es weiter auszuloten gilt. Ein Tierethiker,
der explizit aus zoozentrischer Perspektive argumentiert, ist Bernard
Rollin (2006).6%

Das Vertreten einer sentientistischen Position wirft sodann die
auflerst schwierige Frage der Grenzziehung auf, da alle Lebewesen,
die als nichtempfindungsfahig gelten, aus dem Bereich der moralisch
direkt zu berticksichtigenden Lebewesen exkludiert werden.®® Es stellt

63 Wobei damit nicht ausgedriickt werden soll, dass es aus moralischer Perspektive
regal¢ sei, wie mit diesen umgegangen wird, vgl. Fufinote 65.

64 Schmidt (2008, 542) fasst den Zoozentrismus als die Position auf, die empfin-
dungsfihigen Lebewesen einen direkten moralischen Selbstwert zuschreibt. Eine
solche Einordung des Zoozentrismus ist sowohl inhaltlich als auch terminologisch
verfehlt. Schmidtist nicht die einzige, die den Begriff so einordnet (vgl. Verhoog 2001,
zitiert in Schmidt 2008, 546), besonders haufig findet er sich in dieser Verwendung
jedoch nicht innerhalb der tierethischen Literatur.

65 Sehr wichtig ist hierbei, dass dies nicht gleichbedeutend ist mit einer moralischen
Ignoranz gegentiber nichtempfindungsfahigen Tieren, Pflanzen und anderen Lebewe-
sen. Die meisten mir bekannten Tierethiker_innen unterstreichen die Annahme, dass
der Umgang mit Lebewesen moralisch anders zu gewichten und zu beurteilen ist, als
der mit Dingen oder Ganzheiten. Auch der Umgang mit nichtempfindungsfahigen
Lebewesen ist von moralischer Bedeutung, die Begriindung hierfiir riihrt in einer
sentientistischen Position allerdings nicht aus der Zugehorigkeit zur moralischen
Gemeinschaft, sondern baut auf anderen Begriindungsmustern auf. Empfindungs-
unfihige Tiere, Pflanzen, Pilze, Bakterien und Archaeen sind moralisch indirekt
zu berlicksichtigen, anstatt direkt. In der Praxis kann dies dennoch zu einem sehr
weitreichenden Schutz fithren. Die Schutzwiirdigkeit kann in manchen Fallen so hoch
eingestuft werden, wie wenn sie einen moralischen Selbstwert hitten, die zugrunde

92

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit

sich die Frage, welche nichtmenschlichen Tiere als empfindungsfahig
angesehen werden und welche nicht.

»We do not know at what point on the phylogenetic scale, or evolutionary
tree, sentience disappears, being replaced by more primitive, non-con-
scious neural mechanisms. But [...] there is strong evidence that at least
vertebrate animals are sentient and little or no evidence that the most
primitive invertebrates are sentient.« (DeGrazia 2002, 18-19)

Wie David DeGrazia beschreibt, ist es sinnvoll, von einer starren
Grenzziehung abzusehen. In Anbetracht sich schnell @ndernder
naturwissenschaftlicher Erkenntnisstande ist es ohnehin schwer
moglich, pauschal und genau festzulegen, welche Lebewesen als
empfindungsfahig gelten konnen und welche nicht. Es muss bei den
jeweiligen Arten gepriift werden, ob man davon ausgehen kann, dass
sie empfindungsfihig sind oder nicht oder ob man es nicht weif3.
Wichtig ist, letzteres auch einzugestehen, sollten Unsicherheiten
vorliegen. Es gibt Arten, bei denen sicher davon ausgegangen werden
kann, dass sie empfindungsfahig sind (vgl. Kap. 4.2). Dazu gehoren
die Vertebraten (Wirbeltiere). Innerhalb dieses, taxonomisch gesehen,
Unterstamms spielen die Sdugetiere, Hithnervogel und auch Fische
eine besondere Rolle in der Tierethik, da Arten dieser Klassen in
groflem Mafistab vom Menschen genutzt werden. Es ist zudem tiber-
wiegend die Klasse der Saugetiere, von denen angenommen werden
kann, dass sie empathisch sind (Bekoff/Pierce 2009, 85-109), dass
sie in gewisser Weise ihre Lebensrealititen mitgestalten konnen (vgl.
Kap. 4.4), und dass manche von ihnen groflere kognitive Fahigkei-
ten aufweisen, als manche Menschen. So beispielsweise erwachsene
Schimpansen verglichen mit Kleinstkindern, dementen oder kognitiv
beeintrichtigten Menschen. Bei anderen Arten kann sicher davon
ausgegangen werden, dass sie nicht empfindungsfahig sind, da es
ihnen an den dafiir benétigten Kriterien (vgl. Kap. 4.2) vollkommen
mangelt. Dies gilt fiir zum Beispiel Porifera (Schwamme), Mollus-
ken wie Bivalven (Muscheln) und Gastropoden (Schnecken)®® oder

gelegte Argumentation dafiir ist jedoch eine andere. Diese Begriindungsmuster in
Bezug auf Kohdrenz und Konsistenz zu evaluieren und unterschiedliche Argumente
auf ihre jeweilige Uberzeugungskraft hin zu untersuchen, ist nicht Teil dieser Arbeit
und wird daher an dieser Stelle ausgeklammert.

6 Die ebenfalls zu den Mollusken zdhlenden Cephalopoden (Kopffiifier) bilden
eine Ausnahme hinsichtlich ihrer kognitiven Fahigkeiten. Die kognitiven Fahigkeiten
der Mollusken sind generell als gering einzustufen, Kopffiifer dagegen sind zu

93

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Cnidarien wie Medusen (Quallen). Im Hinblick auf Invertebraten
gehen Wissenschaftler_innen von Unsicherheiten hinsichtlich ihrer
Empfindungsfahigkeit aus, einige argumentieren jedoch dafiir, dass
sie besteht. Zur Frage, ob beispielsweise Insekten empfindungsfahig
sind oder nicht gibt es wenig Literatur, sowohl eine vertiefende
empirische als auch ethische Evaluation steht aus (vgl. aber die viel-
faltigen Beitrdge der Ausgabe 29/2020 des Online-Journals Animal
Sentience®” ). Im Fall von Unsicherheit argumentieren zahlreiche Tie-
rethiker_innen dafiir, vorteilhaft fiir das Individuum zu handeln, also
entsprechend als wire das betroffene Individuum empfindungsfahig
(Singer 1996, 282).

Um keine neuen Ungerechtigkeiten zu produzieren, muss die
festgelegte Gemeinschaft folglich hinsichtlich ihrer Mitgliedschaft
verhandelbar bleiben. Weisen neue empirische Erkenntnisse darauf
hin, dass Individuen empfindungsfihig sind, die bisher als nichtemp-
findungsfahig galten, so miissen diese in die Gemeinschaft mitauf-
genommen werden. Eine vollkommene Offenheit der moralischen
Gemeinschaft und Kritik an jeder Konkretisierung derselben, die
die Exklusion bestimmter Lebewesen mit sich bringt (so beispiels-
weise Derrida 2010), halte ich dagegen nicht fiir iiberzeugend. Ich
teile die Kritik Gary Steiners, dass solche Positionen sich schwer-
tun, handlungsorientierende Prinzipien fiir den Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren formulieren zu konnen, weshalb Kriterien fiir
die Inklusion (bestimmter) nichtmenschlicher Tiere in die moral com-
munity erarbeitet werden sollten (vgl. Steiner 2010, 9-10). Anders
als Derrida argumentiert Steiner nicht posthumanistisch, da er den
humanistischen Subjektbegriff nicht grundsatzlich in Frage stellt (vgl.
auch Fufinote 48) und in einem auf empfindungsfahige nichtmensch-
liche Tiere erweiterten Humanismus das grofite Potential fiir einen
gednderten Umgang mit diesen sieht.

Der eben dargestellte und begrifflich eingefiihrte kontextuelle
Sentienismus wird in dieser Arbeit vertreten (vgl. zur Begriindung
Kap. 4.4).

vergleichsweise auferordentlichen kognitiven Leistungen fihig (vgl. Gétting 1996,
310; Semme 2005, 31).

67 Online verfiigbar unter: https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/anims
ent/vol5/iss29/ (zuletzt gepriift am 01.03.2022).

94

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29
https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29
https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29
https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29

4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1.3 Gradueller und egalitdrer Sentientismus

Der Sentientismus ist eine Form der Antwort auf die in der umwelt-
ethischen Literatur als Inklusionsproblem bezeichnete Frage, welche
Individuen oder Entitdaten Teil der moralischen Gemeinschaft sind.
Nach Schmidt (2008, 541) entspricht dies der Begriindungsebene
der Tierethik (weiter zu fassen auch der Umweltethik). Die auf die
Begriindungsebene folgende Ebene ldsst sich als Spezifizierungsebene
bezeichnen (ebd., 541). Auf dieser Ebene wird der moralische Status
spezifiziert, es wird gefragt, ob er graduell oder egalitar zwischen allen
Individuen bzw. Entititen der moralischen Gemeinschaft vorliegt.
Differenziert wird folglich zwischen graduellem und egalitirem Senti-
entismus (und auch allen anderen Positionen zum Inklusionsproblem
in der Umweltethik).

Vertreter_innen des egalitiren Sentientismus gehen davon aus,
dass alle Individuen, die moralisch direkt zu berticksichtigen sind,
dies in gleichem Mafie sind. Moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
kann ihnen zufolge nicht auf Grund bestimmter Eigenschaften in
unterschiedlichem Maf3 vorliegen. Eine Gleichbehandlung aller Indi-
viduen ist dieser Sichtweise dennoch nicht implizit. Aus einer solchen
Perspektive kann folgen, dass alle Individuen, denen ein moralischer
Selbstwert zukommt, das Anrecht auf die gleiche Beriicksichtigung
ihrer Interessen haben bzw. — je nach Ansatz — die gleichen Rechte
besitzen. Die Interessen der Individuen unterschiedlicher Spezies sind
allerdings verschieden, eine Ratte verfolgt andere Interessen als ein
Mensch und ebenso verhilt es sich mit Rechten. Ratte und Mensch
teilenim Rechte-Ansatz ein Recht auf Freiheit von Schiadigung, jedoch
nicht das Recht auf Religionsfreiheit. Es folgt entsprechend keine
egalitire Behandlung aller Individuen bei der Auffassung, dass ein
Individuum entweder direkt moralisch berticksichtigungswiirdig ist
oder nicht, und dass direkte moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
nicht in Abstufungen vorliegen kann.

Im graduellen Sentientismus dagegen werden Abstufungen vor-
ausgesetzt, mit denen manchen empfindungsfihigen nichtmenschli-
chen Tieren ein hoherer moralischer Selbstwert zugesprochen wird
als anderen. Dies wird etwa iiber kognitive, emotionale und soziale
Fahigkeiten und Komplexititen begriindet. Die Abnahme des mora-
lischen Selbstwerts geht einher mit der Abnahme der Komplexitat
der Organismen, so dass der moralische Selbstwert von Saugetieren
hoher angesehen wird als der von Fischen.

95

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Eine solche graduelle Position wird hier abgelehnt und eine
egalitare Position vertreten. Mit DeGrazia (2002, 37) gehe ich davon
aus, dass die angebrachten Griinde fiir solche Abstufungen nicht tiber-
zeugend sind. Eine Graduierung im moralischen Selbstwert hat zur
Folge, dass beispielsweise die Leidzuftigung bei Individuen, die einen
hoheren moralischen Selbstwert haben sollen, schlimmer angesehen
wird als bei solchen mit angeblich geringerem moralischen Selbst-
wert. Verspiirt ein Lebewesen Schmerz, ist dieser Schmerz jedoch
nicht als weniger schlimm einzustufen als vergleichbarer Schmerz
eines anderen Lebewesens, weil dieses Lebewesen zum Beispiel zu
geringeren kognitiven Leistungen fahig ist. Ansonsten miisste auch
der Schmerz kognitiv eingeschrénkter(er) Menschen als geringer
zahlen als der von kognitiv hoher befihigten Menschen.®8

Dasselbe gilt fiir Begriindungsversuche, die auf emotionalen
oder sozialen Fahigkeiten aufbauen. Ursula Wolf (2008, 189) kriti-
siert an gradualistischen Tierethik-Positionen, dass e.nm. Tiere nicht
wirklich als Objekte der Moral betrachtet werden, wenn ihr Leiden
graduell abgestuft und als nichtiger betrachtet wird. Die von Wolf
beschriebene formale und motivationale Dimension der Moral sieht
eine solche Unterscheidung nicht vor. Zudem ist Martin Gorke (2010,
153) zuzustimmen, der darauf aufmerksam macht, dass es im Hinblick
auf viele Fahigkeiten sehr schwierig ist zu sagen, welche Spezies
hoher einzustufen ist. So haben Bienen hohere Komplexitatsgrade
sozialer Ordnung als Tintenfische, Tintenfische sind Bienen allerdings
bezliglich der Lern- und Gedachtnisfahigkeit tiberlegen (ebd., 153).
In der tierlichen Evolution fand bzw. findet nicht eine lineare Entwick-
lung von >schlechter< zu >besser« statt, sondern Arten haben sich an
bestimmte Umweltbedingungen und 6kologische Nischen angepasst
(bzw. passen sich nach wie vor an) und diese Anpassungen zum Teil
perfektioniert (Vgl. auch Engels 2015, 71 und Sommer 2015b, 374,
der aus diesem Grund den Begriff >Stammbaum des Lebens« kritisiert
und den Begriff >Netz< bevorzugt, vgl. Sommer 2012). Bestimmte
Fahigkeiten als moralisch wertvoller als andere zu deklarieren, wenn
die meisten davon in irgendeiner Art und Weise der Anpassung an

68 Im Gegenteil kann eine geringere kognitive Befdhigung dazu fithren, dass der
Schmerz als deutlich schlimmer wahrgenommen wird, da das leidende Individuum
nicht weif, dass er bald endet oder einen sinnvollen Grund hat (vgl. Singer 1994,
88-89). Da hier aber dafiir argumentiert wird, dass vergleichbarer Schmerz bei allen
empfindungsfahigen Lebewesen gleich zu bewerten ist, spielt das an dieser Stelle
keine Rolle.

96

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

eine spezielle Umgebung dienen, erscheint daher ohne tiberzeugende
Argumentationsgrundlage beliebig.

Diese Argumente gegen den graduellen Sentientismus halte
ich fiir sehr gewichtig, so dass lediglich eine egalitare Position tiber-
zeugt.®” Es ist dabei von zentraler Bedeutung, zwischen zwei Ebenen
zu unterscheiden. Zum einen gibt es die Ebene der grundsatzlichen
direkten moralischen Beriicksichtigungswiirdigkeit, die keine Abstu-
fungen zulédsst, sondern einem >entweder — oder<-Prinzip entspricht,
um die Bedeutung von Moral nicht auszuhdhlen. Zum anderen
besteht die Ebene der Moglichkeit zu Hierarchisierungen in Konflikt-
fallen, die Abstufungen nicht nur zulésst, sondern notwendig werden
lasst (vgl. Kap. 6.4). Solche Abstufungen miissen auch im mensch-
lichen Fall vorgenommen werden, wenn ein Konfliktfall vorliegt,
in dem ein Individuum geschadigt werden muss. Wann die Rede
von >miissen< berechtigt ist und wann nicht, ist abhéngig von der
Definition von Konfliktfall.

Das hier vertretene Verstindnis von Konfliktfall sieht als Grund-
lage fiir einen solchen an, dass 1. die Interessen von Individuen
der moralischen Gemeinschaft betroffen sind und dass 2. die Inter-
essen vergleichbar sein miissen. So ist beispielsweise das (luxusori-
entierte) Interesse eines Menschen, bestimmte Kosmetikprodukte
zu verwenden nicht vergleichbar mit dem (basalen) Interesse eines
empfindungsfahigen nichtmenschlichen Tieres, keine Schmerzen zu
erfahren, denen es zum Beispiel bei einem Draize-Test ausgesetzt
wire, der ein typisch angewandter Versuch am e.nm. Tier fiir die
Kosmetikindustrie darstellt(e).

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

»The nature of science is that it never (well, hardly never) yields answers
that are complete and unequivocal, but the consensus among scientists is

9 Esseian dieser Stelle auf die Differenzierung von Kenneth Goodpaster (1978) zwi-
schen moralischer Berticksichtigungswiirdigkeit (»moral considerability«) und morali-
scher Signifikanz (»moral significance«) hingewiesen. Auch wenn alle Individuen der
moralischen Gemeinsaft in gleicher Weise direkt moralisch beriicksichtigungswiirdig
sind, so kann argumentativ dargelegt werden, dass sie sich in ihrer moralischen Signi-
fikanz unterscheiden. Meines Erachtens sollte jedoch auch die moralische Signifikanz
aller Mitglieder der Moralgemeinschaft erst einmal als gleich gelten und lediglich
im Falle von Konfliktfallen unterschieden werden, wenn eine solche Unterscheidung
tatsdchlich notwendig wird — wie im verbleibenden Kap. 4.1 aufgezeigt wird.

97

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

that most, if not all the animals that we use for own purposes, whether for
food, for fun or for scientific procedures, are sentient.« (Webster 2006, 1)

Ziel des folgenden Unterkapitels ist es, den von Webster postulierten
Konsens mit empirischen Nachweisen zu untermauern. Dies ist in
einer Arbeit der anwendungsbezogenen Ethik wie der vorliegenden
notwendig, da siein bestimmten Bereichen interdisziplinar aufgeklért
argumentieren muss. So ist fiir viele tierethische Argumentationsli-
nien die Einbeziehung empirischer zoologischer Forschungsstinde
notwendig, um ein koharentes Argument entwickeln zu konnen und
keine fragwiirdigen Annahmen vorauszusetzen.”® Das fiihrt zwangs-
laufig zur Frage nach dem Zusammenspiel normativer Wertungen
und Empirie in den Wissenschaften.

4.21 Zusammenhang normativer Bewertungen und
empirischer Forschungsergebnisse

Haufig wird angenommen - und oftmals auch als Ideal gefordert
— dass zoologische Forschungsergebnisse auf >neutralec Weise gene-
riert werden sollen und dann im Nachhinein ethisch bewertet wer-
den (konnen). Diese dualistische Aufteilung in Generierung von
naturwissenschaftlichen Forschungsergebnissen und ihrer ethischen

70" Zum Beispiel wird Regan hiufig vorgeworfen, dass er Annahmen iiber die kogni-
tiven Fahigkeiten nichtmenschlicher Tiere zugrunde legt, die, wenn {iberhaupt, nur
wenige Sdugetiere erfiillen und entsprechend weniger e.nm. Tiere in seine Theorie
einbeziehen wiirden, als Regan annimmt (vgl. Kap. 4.3). An Regans Konzept von
animal minds kritisiert zum Beispiel Palmer (2010, 33), dass dieses nicht ausreichend
empirisch verifiziert und duf8erst voraussetzungsreich sei. So geht Regan davon aus,
dass alle Saugetiere zu introspektiver Wahrnehmungen fahig sind. Hierfiir fehlen
ausreichende empirische Belege. Auch Nussbaum geht in Grenzen der Gerechtigkeit
(2010) teilweise von empirischen Annahmen aus, die auf mangelnde Kenntnisse tiber
dieselben hindeuten. So evaluiert sie beispielsweise im Hinblick auf die Anwendung
des Fahigkeitenansatzes auf nichtmenschliche Tiere die Fahigkeit eines Pradators,
skleinere Tiere« zu toten (ebd., 501). Entweder Nussbaum bewertet es unterschiedlich,
ob ein Pridator ein kleineres oder ein grofieres Tier totet. Dies ware aus moralphi-
losophischer Perspektive zu hinterfragen und ist im Kontext ihrer Argumentation
unwahrscheinlich. Wahrscheinlicher ist, dass Nussbaum davon ausgeht, dass Prida-
toren in der Regel nichtmenschliche Tiere erbeuten, die kleiner sind als sie selbst.
Diese Annahme ist nicht richtig, da es in sogenannten Réuber-Beute-Beziehungen
sehr haufig vorkommt, dass nichtmenschliche Tiere im Rudel grofiere Tiere erlegen.
Beispiele sind Léwinnen, die Elefanten reiflen, Komodowarane, die Wasserbiiffel
erlegen, oder Hyénen, die auf Zebras Jagd machen.

98

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

oder politischen Bewertung findet sich so jedoch in den meisten
Féllen nicht. Naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse enthalten
oftmals implizite normative Grundannahmen.

So argumentiert zum Beispiel Thomas Potthast (2015a), dass
normative Wertungen und Empirie nicht auf eine Art und Weise
strikt trennbar sind, wie es in der Wissenschaftstheorie haufig
angenommen und gefordert wird. Er zeigt auf, dass in normativen
Wertungen empirische Annahmen und in der Empirie normative
Bewertungen versteckt sind. Diese in empirischen Forschungsergeb-
nissen impliziten Normen sind nach Potthast weder natur-, noch kul-
turwissenschaftlich auflosbar, sondern allein durch normative Ethik.
Entsprechend kann eine absolute Trennung der Forschungsergebnisse
verschiedener Disziplinen wie etwa der normativen Ethik als philo-
sophischer Disziplin und der Zoologie als naturwissenschaftlicher
Disziplin nicht sinnvoll sein. Fiir Potthast (2015b) stellt sich die
Frage nach einer angemessenen Verbindung von Werten und Fakten
und wie angemessene von unangemessenen Verbindungen unter-
schieden werden kénnen. Unangemessene Verbindungen stellen zum
Beispiel naturalistische Fehlschliisse oder Sein-Sollen-Fehlschliisse
dar (vgl. dazu Engels 2008; Potthast 2015a; Potthast/Ott 2016).
Angemessene Verbindungen sind fiir die anwendungsbezogene Ethik
von Relevanz, »weil diese ausdriicklich die ethische Reflexion in den
Horizont bestimmter Sachlagen stellen und letztlich deskriptive und
evaluative/normative Elemente in Form »gemischter Urteile« zusam-
menfiithren muss« (Potthast 2015b, 405). Solche gemischten Urteile
konnen nach Potthast in Form sogenannter epistemisch-moralischer
Hybride vorliegen. Diese beschreibt er als Zwischenposition zwischen
den »Extrempositionenc, dass Werte und Fakten untrennbar sind und
nicht auseinandergehalten werden kénnen auf der einen Seite und
der postulierten Moglichkeit einer absolut strikten Trennbarkeit auch
in der Praxis auf der anderen Seite. Epistemisch-moralische Hybride
erlauben es, »die wechselseitige Bedingtheit bereits in den diszipli-
nédren Perspektiven zu erkennen und eine Diskussion jenseits der
Extremposition zu ermdéglichen« (ebd., 409, Hervorhebung im Origi-
nal).

»Wissenschaftliche Konzepte und Forschungsfelder, in denen beschrei-
bende und bewertende Aspekte eng miteinander verwoben sind, konnen
als epistemisch-moralische Hybride bezeichnet werden. [...] Sie sind
hochkomplex, bestehen aber aus deskriptiven und normativen Elementen,

99

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

die sich im Prinzip identifizieren und auseinanderhalten lassen.« (Pott-
hast/Ott 2016, 58)

Da in der Tierethik beschreibende und bewertende Aspekte durchaus
eng miteinander verwoben sind, kann diese bzw. konnen viele inner-
halb dieser getdtigten Urteile als solche epistemisch-moralischen
Hybride angesehen werden.”!

4.2.2 Empirische Grundlagen der Schmerzempfindlichkeit

Im Folgenden werden naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse
zur Schmerzempfindlichkeit bei nichtmenschlichen Tieren vorge-
stellt. Dabei, sowie in der gesamten Arbeit, wird das eben ausgefiihrte
Verstandnis zum Verhaltnis von Empirie und normativen Wertungen
stets mitgedacht. Die dargelegten empirischen Ergebnisse werden von
mir weiterer Bewertungen unterzogen, sie sind jedoch von vornerein
nicht >wert-neutral<.”> Das macht sie nicht zu geringwertigeren empi-
rischen Ergebnissen, da alle empirischen Forschungsergebnisse in
irgendeiner Art und Weise wert-geladen sind (vgl. Potthast 2015a).
Wichtig ist es, sich impliziter Wertungen bewusst zu werden, sie
moglichst explizit zu machen und der Frage nachzugehen, ob die
Verbindung als angemessen gelten kann oder nicht. Liegen oben
genannte Fehlschliisse vor, miissen diese kritisch evaluiert werden.

Ziel der meisten sentientistischen Argumente, wonach empfin-
dungsfihige Lebewesen Teil der moralischen Gemeinschaft sein sol-
len, ist es, diese fiir die Praxis umsetzungsfahig zu machen, unter
anderem indem deutlich wird, welche nichtmenschlichen Tiere dabei
auf jeden Fall gemeint sind, da sie empfindungsfahig sind. Dafiir
ist es notwendig, anhand zoologischer Ergebnisse aufzuzeigen, wel-
che Lebewesen als empfindungsfahig gelten und woran dies festge-
macht wird.

Um ein Verstandnis von Empfindungsfahigkeit bekommen zu
konnen, muss man nach Marian Dawkins (2006) diesen Begriff ins

71 Fiir detailliertere Ausfiihrungen zu epistemisch-moralischen Hybriden vgl. Pott-
hast 2015a. Fiir zusammenfassende Kriterien der epistemisch-moralischen Hybride,
die auf die Tierethik ebenfalls zutreffen, vgl. ebd., 144.

72 Vgl. zum Beispiel Grimm/Aigner 2016 zu impliziten Wertannahmen, welche in
naturwissenschaftlichen Ergebnissen verborgen sind, die von Vertreter_innen eines
sentientistischen moralischen Indivdiualismus zugrunde gelegt werden.

100

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

Verhiltnis zum Begriff des Bewusstseins setzen, da beide miteinander
zusammenhéngen. Bewusstsein wird in unserem Sprachgebrauch in
einem teilweise sehr weiten Sinn verwendet, wobei er sowohl Pha-
nomene wie basale Berlihrungswahrnehmungen bis hin zu Zukunfts-
dngsten umfasst. Dawkins fiihrt in Anlehnung an Ned Block die
Unterscheidung phanomenales Bewusstsein und Zugangs-Bewusst-
sein (»access consciousness«) ein. Phanomenales Bewusstsein definiert
sie dabei als »the basic experiences of seeing, hearing, feeling pain,
etc., sometimes called qualia or >raw feels<. Qualia are the basic units
of experience — the hurt of a pain or the seeing of redness« (ebd.,
5, Hervorhebung LB). Unter Zugangs-Bewusstsein versteht sie kom-
plexere Befdhigungen, wie die zum Nachzudenken oder um mentale
Zustande anderer und sich selbst zu verstehen, sowohl gegenwartig
als auch in der Vergangenheit in Form von Erinnerungen.

Empfindungsfihigkeit ist fiir Dawkins (ebd., 5) die Befdhigung,
Qualia bzw. »raw feels« erleben zu konnen. Sie bezieht Empfindungs-
fahigkeit also auf das Besitzen eines phanomenalen Bewusstseins,
nicht eines Zugangs-Bewusstseins. Dieses Verstandnis von Empfin-
dungsfahigkeit ist sehr tiberzeugend, da es die Empfindungsfahigkeit
von zum Beispiel komplexeren kognitiven Befahigungen entkoppelt.
Wie John Webster in dem dieses Unterkapitel einfiihrenden Zitat
gehen auch Robert Elwood et al. (2009, 129) davon aus, dass die
Empfindungsfahigkeit von Saugetieren allgemein akzeptiert ist und
in Bezug auf alle Wirbeltier-Taxa die Akzeptanz dieser Annahme
stetig wachst. Dawkins (2006) dagegen fiithrt auf, dass nach wie
vor etliche Wissenschaftler_innen die Empfindungsfahigkeit vieler
nichtmenschlicher Tiere anzweifeln. Sie selbst bezweifelt diese nicht,
mochte aber die Griinde fiir die Zweifel aufzeigen.

Der vermutlich wichtigste Grund fiir diese Skepsis liegt darin,
dass bis heute nicht geklart ist, wie Nervenzellen zu subjektiven
Empfindungen fithren. Dawkins (ebd., 6) bezeichnet das als »Liicke
zwischen Gehirn und Empfindungsfihigkeit« und ebendiese Liicke
als schwierigstes Problem der (Neuro—)Biologie. Es ist nach wie vor
nicht gekldrt, wie Empfindungsfahigkeit aus Gehirnzellen entsteht
und ob Gehirne empfindungsfahiger Lebewesen anders funktionieren
als Gehirne nichtempfindungsfihiger Lebewesen. Entsprechend ist
unklar, wonach in anderen Spezies zu suchen ist, um tierliche Empfin-
dungsfahigkeit nachzuweisen. Weiterfithrend kénnen nach Dawkins
die Untersuchungen tierlicher Kognition und tierlicher Emotionen

101

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

sein. Beide spielen auch fiir die Belegfiihrung tierlichen Schmerzemp-
findens eine Rolle. Dieses werde ich nun vertiefend behandeln.

Die gegenwirtige Tierethik ist vor allem als Reaktion auf den
Umgang mit nichtmenschlichen Tieren im sogenannten tierindustri-
ellen Komplex (vgl. Noske 2008; vgl. Fufnote 45) {iberwiegend
westlicher Industrieldndern entstanden. Da dieser Umgang meist
qualvoll war und ist und angenommen wurde und wird, dass er e.nm.
Tieren ein erhebliches Mafl an Schmerzen zufiigt, war es speziell
die Fahigkeit zum Schmerzempfinden, die in den letzten Jahrzehnten
intensiv beforscht wurde. Schmerzempfinden bei e.nm. Tieren ist
folglich deutlich intensiver erforscht als das Empfinden positiver
Zustdnde und Gliicksmomente (vgl. Duncan 2006), sowohl in der
Philosophie als auch in naturwissenschaftlichen Disziplinen wie der
Zoologie, Verhaltensbiologie oder den Animal Welfare Science. Die
folgende Fokussierung auf Schmerzempfindung ist diesem Umstand
geschuldet und nicht der Annahme, Schmerzreduzierung solle (allein)
im Fokus einer Tierethik stehen.

Der Besitz bestimmter Nervenfasern, sogenannter Nozizepto-
ren, stellt in der Regel eine notwendige Bedingung fiir Schmerz-
empfinden dar, jedoch keine hinreichende.”> Auch wenn sie zusam-
menhangen, gilt es, Schmerz von Nozizeption zu unterscheiden.
Als Nozizeption wird die Fahigkeit bezeichnet, schadliche Reize zu
lokalisieren (Aaltola 2016), wobei dies im Gegenteil zu bewusst
empfundenem Schmerz in der Regel unbewusst geschieht. Die Inter-
national Association for the Scientific Study of Pain definiert Schmerz
als »unangenehme sensorische und emotionale Empfindung, die
mit tatsdchlichen oder moglichen Gewebeverletzungen assoziiert ist
oder mit entsprechenden Begrifflichkeiten beschrieben wird« (IASP
1979 zitiert nach Elwood 2011, Ubersetzung LB). Nozizeption ist
zentral fiir Konzepte von Schmerz, allein allerdings nicht ausreichend,
da eine nozizeptionelle Reaktion auch lediglich einen Reflex darstel-
len kann, um dem Ausloser der Gewebe-Schiadigung zu entgehen
(Elwood 2011, 175). Wie Elwood (ebd.) und Elisa Aaltola (2016)
betonen, fiihrt erst die emotionale Komponente zu etwas anderem
als einem Reflex. Im Unterschied zu Nozizeption besitzt Schmerz
also »eine sowohl sensorische als auch affektive Dimension. Erstere

73 Anzumerken ist, dass Nozizeption in bestimmten Ausnahmefillen auch keine not-
wendige Bedingung ist, da zum Beispiel manch chronische Schmerzen bei Menschen
auch ohne noxische Reize ausgeldst werden konnen.

102

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

bestimmt die Schwere und Herkunft der physischen Verletzung, Letz-
tere die Bedeutung, die das Subjekt der Verletzung beimisst« (Aaltola
2016, 312). Zusammenfassend konnen zwei Kernkomponenten von
Schmerz aufgefiihrt werden:

a) Nozizeption als Fahigkeit, schadliche Stimuli zu erkennen und
sich bzw. den beschidigten Korperteil in Folge dessen mit
reflexmafiigem Reagieren von der Schidigungsquelle wegzube-
wegen und

b) eine emotionale Interpretation dieser Erfahrung, die zentral ist,
um >Schmerz< von alleiniger Nozizeption zu differenzieren.

Nozizeptoren konnen laut Lynne Sneddon (2004) in allen Tier-Taxa
gefunden werden und sind entsprechend schon friih in der Evolution
entstanden. Wissenschaftliche Studien zur Frage, welche Tierarten
tiber Nozizeptoren verfiigen, gibt es zahlreiche (vgl. ebd.). Um
dariiber hinaus von Schmerzempfindungsfahigkeit ausgehen zu kon-
nen, werden der Besitz bzw. das Ausfiihren folgender Kriterien ange-

fiihrt:

1. Ein zentrales Nervensystem und entsprechende Rezeptoren,

2. Entwicklung von Vermeidungsstrategien,

3. Protektive Reaktionen, wie beispielsweise die reduzierte Nut-
zung betroffener Stellen, Reiben oder Autotomie,

4. Physiologische Anderungen,

5. Trade-offs zwischen Stimulus-Vermeidung und anderen motiva-
tionalen Bediirfnissen,

6. Opioid Rezeptoren und Nachweise fiir reduziertes Schmerzemp-
finden bei Anwendung von anasthetischen oder analgetischen
Mitteln und

7. Hohe kognitive Fahigkeiten

(Elwood et al. 2009, 129; ahnlich auch bei Elwood 2011; Sned-
don 2004)

Saugetiere gelten als die im Hinblick auf diese Kriterien am
besten erforschte Klasse, bei der davon ausgegangen wird, dass sie
die aufgefiihrten >Schmerz-Bedingungenc erfiillt (vgl. Bateson 1991).
Auch zu Vogeln, Reptilien und Amphibien gibt es zahlreiche Studien,
die das Vorkommen der Kriterien in diesen Klassen belegen (vgl.
Machin 2001; Machin 1999; Gentle 1992). Sneddon (2004) zeigt
auf, dass die Kriterien auch von Fischen erfillt werden. Teleostier
(Echte Knochenfische) erfiillen alle sieben Kriterien, bei den Elas-

103

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

mobranchiern (die Teilgruppe der Knorpelfische, zu der Haie und
Rochen gehoren) sind manche rudimentérer angelegt. Die Frage,
inwieweit neben all diesen Vertebraten auch Invertebraten empfin-
dungsfihig sein konnen, ist noch weitgehend unbeantwortet, findet
jedoch immer mehr Aufmerksamkeit in den Wissenschaften. Ausfiih-
rungen zu bestehenden Studien zu Insekten finden sich bei Lauritz
Semme (2005).7¢ Elwood et al. (2009) fiihren aus, dass die oben
genannten sieben Kriterien bei Crustaceen (Krebstiere) erfiillt sind.
Die Autor_innen argumentieren entsprechend, dass auch Crustaceen
Schmerz empfinden konnen.

Als Herausforderung fiir die Erforschung von Schmerzempfin-
den bleibt bestehen, dass es keine unmittelbaren Beweise fiir nega-
tives Erleben bei einem anderen Lebewesen gibt. Forscher_innen
konnen nur versuchen, aus verschiedenen Quellen mittelbare Beweise
dafiir zu sammeln, dass ein e.nm. Tier leidet. Dawkins (1986, 52)
nennt drei Hauptquellen fiir solche Beweise: 1. die physische Gesund-
heit eines e.nm. Tieres, 2. die physiologischen Symptome wie zum
Beispiel der Ammoniakgehalt der Muskeln oder der Hormonspiegel
und 3. das Verhalten des e.nm. Tieres. Die Anzeichen fiir intensiven
Schmerz sind gemaf Dawkins bei vielen nichtmenschlichen Tieren
unverkennbar (Winseln, Sich-Winden, Zuckungen usw.). Um innere
Zustinde bei e.nm. Tieren auszuloten, wird haufig das Argument der
Analogie angewendet. Dieses besagt in Bezug auf Schmerz, dass wenn
ein e.nm. Tier auf einen schadlichen Stimulus in einer Art und Weise
reagiert, wie es auch als menschliche Reaktion auf solch einen Stimu-
lus zu erwarten wire, mit guten Griinden davon ausgegangen werden
kann, dass das e.nm. Tier eine analoge (schmerzhafte) Situation erlebt
hat, wie es ein Mensch in derselben Situation getan hitte (Elwood
2011, 176).

74 Wissenschaftler_innen gehen davon aus, dass bestimmte Insektenarten beispiels-
weise lernfahig sind und entsprechend situationsabhingige Handlungen ausfiihren,
nicht lediglich ein reflexgesteuertes Verhalten besitzen. Als Beispiele werden Grab-
wespen der Gattung Philanthus genannt, die Orientierungsfliige unternehmen, um
sich die Umgebung ihres Nestes zu merken, bestimmte Schmetterlings-Arten, die
erlernen konnen, welche Bliiten tiber héheren Nektargehalt verfiigen und als pro-
minentestes Beispiel die Honigbiene Apis mellifera. Honigbienen lernen Nahrungs-
quellen durch Farbe oder Geruch zu lokalisieren, sie konnen trainiert werden, ihr
Nahrungssuchverhalten zu @ndern, konnen Formen und Muster erlernen und verfii-
gen lber ein langwirkendes Gedachtnis, so dass sie nach drei Besuchen bei einer
Zuckerquelle den Ort derselben bestdndig erinnern (Semme 2005).

104

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

Dabei gilt es zu hinterfragen, ob von einer Analogie durch Homo-
logie oder Konvergenz ausgegangen wird und es sollte im Hinterkopf
behalten werden, dass auch letzteres moglich ist. Konvergenz bezeich-
net die Entstehung analoger Merkmale bei nicht naher verwandten
Arten. Entsprechend kann ein gemeinsames Merkmal vorgefunden
werden, ohne dass die Strukturen (wie zum Beispiel der Aufbau des
Gehirns) gleich sein miissen, wie es bei Homologien hdufig der Fall
ist. Homologien weisen darauf hin, dass gemeinsame Merkmale von
einem gemeinsamen evolutionsbiologischen Vorfahren stammen.
Elwood (2011) macht auf solche Konvergenzen aufmerksam und
argumentiert, dass bei Lebewesen, die dem Menschen sehr unéhnlich
sind, nicht gefolgert werden sollte, dass diese zwangslaufig keinen
Schmerz empfinden konnen.

Beispielsweise empfinden Menschen Schmerz im zerebralen
Cortex. Folgt daraus, dass nichtmenschliche Tiere, die einen solchen
nicht besitzen, keinen Schmerz empfinden konnen? Elwood argumen-
tiert dagegen, indem er aufzeigt, dass Invertebraten (wie Crustaceen),
die tiber keinen zerebralen Cortex verfiigen, dennoch die sieben
oben genannten Kriterien erfiillen und man entsprechend von ihrer
Schmerzempfindung ausgehen sollte. Ferner betont er, dass Men-
schen beispielsweise auch andere visuelle Systeme als Crustaceen
haben und dennoch nicht daraus folgt, dass Krebstiere blind sind.
Dieselbe Funktion kann in verschiedenen Taxa durch unterschiedliche
morphologische Strukturen entstanden sein. Als Beispiel fiir eine
Entstehung durch Konvergenz kann das hochentwickelte Cephalopo-
den-Gehirn genannt werden. Dieses wird als analog zum zerebralen
Cortex >hoherer< Vertebraten angesehen, obwohl die Wirbeltiere und
die Kopffiifler evolutionsgeschichtlich ungefahr 500 Millionen Jahre
trennen (Elwood et al. 2009, 129). Diese hochentwickelten Gehirne
sind folglich nicht auf einen gemeinsamen Vorfahren mit Gehirn
zurlickzufithren, sondern konvergent zueinander entstanden.

Die Ausfithrungen dieses Unterkapitels haben gezeigt, dass
etliche Studien inzwischen die Schmerzempfindungsfahigkeit von
Invertebraten untersuchen, wahrend sehr viele Forscher_innen die
(Schmerz)Empfindungsfahigkeit von Vertebraten trotz der Schwie-
rigkeiten, die Dawkins benennt, als gesichert ansehen. Eine sentien-
tistische Tierethik kann sich — zumindest fiir einen groflen Teil von
Tiergruppen — entsprechend auf solide Forschungsergebnisse beru-
fen.

105

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

4.3.1 Moralischer Individualismus und
moralischer Relationalismus

Die Tierethik stellt eine ausdifferenzierte und facettenreiche Bereichs-
ethik dar. Der Facettenreichtum dieser Ethik soll nun tiberblicksartig
moglichst umfassend dargestellt werden, unter anderem um die
Ausarbeitung der hier vertretenen tierethischen Position besser ein-
ordnen und die verschiedenen Aspekte einer Zusammenfithrung
von NE- und Tierethik besser ausloten zu konnen. In dieses Unter-
kapitel einfithrend wird die Differenzierung zwischen moralischem
Individualismus und moralischem Relationalismus aufgezeigt.”® Diese
Positionen entsprechen zwei verschiedenen Typen von Griinden, die
herangezogen werden, um fiir direkte moralische Berticksichtigungs-
wiirdigkeit nichtmenschlicher Tiere zu argumentieren.

Die Kernidee des moralischen Individualismus sagt aus, dass die
Frage, wie ein Individuum behandelt werden sollte, »sich nicht tiber
die Zugehorigkeit zu einer Gruppe (zum Beispiel einer biologischen
Art) bestimmen [ldsst], sondern nur tiber die individuellen Fahigkei-
ten und Eigenschaften« (Grimm et al. 2016, 84). Ausschlaggebend fiir
die moralische Berticksichtigung von Individuen sollte lediglich eine
den Individuen intrinsische Eigenschaft sein, deren Wahl tiberzeu-
gend zu begriinden versucht wird und fiir Vertreter_innen des mora-
lischen Individualismus als weniger beliebig gilt als beispielsweise
Gruppenzugehorigkeiten. Letztere werden von einigen moralischen
Individualist_innen als fiir die Moral génzlich irrelevant angesehen
(zum Beispiel von Peter Singer). Als Grund fiir den Einbezug in
die moralische Gemeinschaft wird der Besitz einer entsprechenden
Eigenschaft aufgefiihrt. Innerhalb tierethischer Argumentationen gilt
als moralisch relevante Eigenschaft in aller Regel die Empfindungsfa-
higkeit.76 Eine Ausnahme stellt Bernard Rollin (2006) dar, der seine

75 Fiir detailliertere Uberblicksartikel zur Differenzierung zwischen moralischem
Individualismus und moralischem Relationalismus in der Tierethik vgl. Grimm/
Aigner 2016 und May 2014.

76 Selbstverstdndlich konnte man auch argumentieren, dass der Besitz der Eigen-
schaft Empfindungsfahigkeit die Grundlage einer Gruppenzugehorigkeit ist, der
Gruppe der empfindungsfiahigen Lebewesen. Diesem Einwand entgegnet Jeff McMa-
han mit Verweis auf den moralischen Individualisten James Rachels: »Intrinsic
properties are, of course, bases of group membership. For example, the capacity for

106

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

zoozentrische Position auf einem allen Individuen innewohnenden
Telos aufbaut.””

Der zweite Typus begriindet die moralische Berticksichtigungs-
wiirdigkeit nichtmenschlicher Tiere durch bestimmte Beziehungen,
Nahe- und Abhangigkeitsverhaltnisse und zum Teil, wie Cora Dia-
mond (2004), mit der realexistierenden Praxis. Todd May (2014, 155)
definiert den moralischen Relationalismus als »the view that the moral
status of a living being is determined not by solely its particular char-
acteristics but more importantly by the relations it has with human
beings«. Er unterscheidet zwischen, wie er es nennt, Wittgensteinian
relationalism und assistance relationism. Wittgensteinian relationalism
benennt die Position, dass moralische Beziehungen zu nichtmensch-
lichen Tieren sich aus den moralischen Beziehungen zu anderen
Menschen ableiten. Diese Position wird prominent von Diamond
und Alice Crary (2011) vertreten. Assistance relationalism dagegen
ist ndher am moralischen Individualismus und geht davon aus, dass
Beziehungen nichtmenschlicher Tiere zum Menschen nurim Hinblick
auf assistance (Hilfestellungen) von moralischer Bedeutung sind,
nicht im Hinblick auf ein Lebensrecht oder Unterlassungspflichten.
Dies entspricht der Position Clare Palmers (2010) sowie der von
Elisabeth Anderson (2004).

Auch wenn May (2014, 156) die Nihe des assistance relatio-
nalism zu Argumenten des moralischen Individualismus betont,
mochte ich argumentieren, dass eine Einordnung Palmers zum
moralischen Relationalismus nicht iiberzeugend ist. Palmers Posi-
tion entspricht eher einem erweiterten moralischen Individualismus,
da Beziehungen nur beziiglich positiver Pflichten eine moralische

sentience is an intrinsic property but is also necessary and sufficient for membership
in the group of sentient beings. Rachels would say that it is the intrinsic property of
sentience that is morally significant and that membership in the group of possessors
of the property is morally epiphenomenal.« (McMahan 2005, 354).

77 In der Umweltethik wird in der Regel ein Teleologie-Verstindnis vorausgesetzt,
wie Eve-Marie Engels (1982, 205) es beschreibt: »Dabei wird ein Verstindnis von
Teleologie vorausgesetzt, das sich nicht mehr am Paradigma einer [...] intentionalen
Subjektivitit orientiert, sondern Finalitdt vielmehr als objektive Struktureigenschaft
von Systemen bzw. Prozessen definiert, die nicht an bestimmte Trdger gebunden ist.
Finalitdt ist dieser Auffassung zufolge sowohl ein Merkmal bewufiten menschlichen
Handelns als auch eine Eigenschaft lebendiger und maschineller Systeme, d.h. sie
ist weder von bestimmten materiellen noch von bestimmten bewuf8tseinsmafSigen
Voraussetzungen abhéngig. Auf dieser Grundlage soll die Legitimitt teleologischer
Erklarungen in der Biologie fundiert werden.«

107

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Rolle spielen und Palmer die moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
nichtmenschlicher Tiere sowie sich daraus ergebende Unterlassungs-
pflichten an die Eigenschaft der Empfindungsfihigkeit kniipft. In
dieser Arbeit wird Palmers Ansatz daher als Hybridposition des mora-
lischen Individualismus und Relationalismus bezeichnet (so auch
Grimm et al. 2016).

Hybridpositionen bzw. Positionen, die tendenziell eher einer der
beiden Grundpositionen zuzuordnen sind, aber auch Elemente der
anderen beinhalten, sind haufig, und starre Abgrenzungen oftmals
schwierig. Jeff McMahan (2005) beispielsweise vertritt einen mora-
lischen Individualismus, rdumt speziellen Beziehungen wie denen
zwischen Eltern und ihrem Kind aber dennoch moralische Bedeutung
ein. Um dieser Mixtur gerecht zu werden, pladiert May (2014) dafiir,
die Unterscheidung zwischen »eigenschaftsbasierten Griinden« und
»beziehungsbasierten Griinden« zu etablieren. Diese ist gemaf} May
klarer als die Differenzierung zwischen moralischem Individualismus
und Relationalismus, da einige Autor_innen sich auf beide Arten
von Griinden beziehen. Ich stimme May zu, denke aber, dass eine
Kategorisierung in Hybridpositionen dem ebenso gerecht wird.

4.3.2 Verschiedene Ethiktheorien als Grundlagen
tierethischer Positionen

Wie in jeder Bereichsethik bauen auch in der Tierethik verschiedene
Ethiker_innen auf unterschiedlichen Ethik-Theorien auf oder kombi-
nieren Elemente verschiedener Theorieschulen. In der gegenwirtigen
Tierethik prominent vertretene Ethik-Theorien sind der Ultilitaris-
mus, der Rechte-und Pflichten-Ansatz und die Mitleidsethik. Jiingst
gewinnen die Flirsorgeethik sowie die Ethik der Mensch-Tier-Bezie-
hungen an Bedeutung. Auch eudaimonistische Tierethik-Positionen
wurden ausgearbeitet und diskutiert. Uber all diese Ansitze bietet
das folgende Unterkapitel einen Uberblick. Da es auch innerhalb der
einzelnen Theorien divergierende Positionen gibt und einige wichtige
Tierethik-Ansatze Elemente verschiedener Ethik-Theorien vereinen
(wie zum Beispiel Palmer), kann eine iiberblicksartige Darstellung
schwerlich vollstandig sein. Es erfolgt eine Beschrankung auf die
sklassischen< Positionen der Tierethik, denen jeweils eine Fiille an
weiter ausdifferenzierten und zum Teil kontroversen Ansatzen gefolgt
ist. Dabei werden die Positionen, denen im weiteren Verlauf der

108

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

Arbeit eine gewichtige Relevanz zukommt, detaillierter dargestellt
als die anderen. Das sind der kontextsensitive Ansatz Palmers (der
einen Rechte- und Pflichtenansatz erweitert) und Martha Nussbaums
Erweiterung ihres Fihigkeitenansatzes auf empfindungsfiahige nicht-
menschliche Tiere.

Utilitarismus

Der Utilitarismus hat als eine der wenigen Theorien nichtmenschliche
Tiere schon friih in seine Fragestellungen einbezogen. Gemeinsam
mit der Mitleidsethik gilt er als diejenige klassische Ethiktheorie, die
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere unmittelbar einbeziehen
kann, da es zentral um die Eigenschaft der Leidensfahigkeit geht. Ent-
sprechend sind utilitaristische Tierethik-Ansatze dem moralischen
Individualismus zuzuordnen. Bereits der Begriinder des Klassischen
Utilitarismus, Jeremy Bentham, sprach sich fiir ein Umdenken im
menschlichen Umgang mit e.nm. Tieren aus. Die Frage, ob Lebewesen
moralisch zu beachten sein sollten oder nicht, ist laut Benthams
bertthmtem Zitat’® nicht abhiangig davon, ob sie denken oder sprechen
konnen, sondern ob sie leiden konnen, sprich empfindungsfahig sind.

Allgemein gilt im Utilitarismus die Handlung als moralisch
richtig, die den grofitmdoglichen Nutzen und das kleinstmdgliche
Leiden fiir alle von der Handlung Betroffenen erzeugt. Dabei gibt es
verschiedene Auslegungsmoglichkeiten von Nutzen: Dieser kann als
Maximierung der Bilanz positiver minus negativer Empfindungen, als
Befriedigung von Wiinschen oder als Befriedigung von Préferenzen
aufgefasst werden. Gemaf} der ersten Interpretation von Nutzen
kann als moralisch richtige Handlung die gesehen werden, die das
Leiden aller von der Handlung Betroffenen am meisten minimiert.
Da e.nm. Tiere leiden konnen, werden ihre Leiden in die Kalkulation

78 »The day may come when the rest of the animal creation may acquire those rights
which never could have been witholden from them but by the hand of tyranny. The
French have already discovered that the blackness of the skin is no reason a human
being should be abandoned without redress to the caprice of a tormentor. [...] What
else is it that should trace the insuperable line? Is it the faculty of reason or perhaps
the faculty of discourse? But a full-grown horse or dog, is beyond comparison a more
rational, as well as a more conversable animal, than an infant of a day or a week or even
amonth, old. But suppose the case were otherwise, what would it avail? The question is
not, Can they reason? nor, Can they talk? but Can they suffer?« (zitiert nach Nussbaum
2011, 235).

109

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

einbezogen. Geht man davon aus, dass e.nm. Tiere auch Wiinsche
und Préferenzen besitzen, werden sie auch in praferenzutilitaristische
Uberlegungen einbezogen. So beim bekanntesten utilitaristischen
Tierethiker Peter Singer, der mit seinem Prinzip der gleichen Interes-
sensberiicksichtigung ein klassisches utilitaristisches Argument fiir die
Tierethik entwickelt hat (Singer 1996, Kap. 1; Singer 1994, Kap.3)

Rechte- und Pflichtenansatze

Tierrechts-Ansitze gehen davon aus, dass (mindestens empfin-
dungsfahigen) nichtmenschlichen Tieren moralische Individualrechte
zukommen, aus denen juridische Rechte folgen sollten, wie auch
Menschen Triager_innen von moralischen Rechten sind, die im jeweils
nationalen Recht (teilweise) verankert sind.” Im Folgenden werden
moralische Rechte diskutiert, wobei dabei bedacht werden muss, dass
alle Tierrechts-Vertreter_innen fordern, dass die moralischen Rechte
mittels juridischer Rechte verankert und umgesetzt werden.

Der bekannteste und meist diskutierte Vertreter von Rechten fiir
e.nm. Tiere ist Tom Regan. Weitere bekannte Vertreter_innen von
ethischen Tierrechts-Positionen sind unter anderem Gary Francione
und Evelyn Pluhar, die beide, wie Regan, eine starke Auffassung von
Tierrechten vertreten. Als starke Auffassung wird hier die Position
bezeichnet, dass den Rechte-Trager_innen der Besitz ihrer Rechte als
sogenannter Trumpf iiber Nutzenkalkiile dient. So darf das Recht
eines Individuums nicht untergraben werden, weil dadurch fiir eine
grofere Menge an Individuen Nutzen entstehen wiirde. Des Ofteren
wird der Begriff Tierrechte auch von Positionen vereinnahmt, die dar-
unter lediglich den Besitz von moralischem Selbstwert ansehen oder
die gleiche Beriicksichtigungswiirdigkeit von Interessen, wie es einem
utilitaristischen Argument entspricht (vgl. DeGrazia 2002). Wenn in
dieser Arbeit von Tierrechten bzw. dem Tierrechts-Ansatz die Rede
ist, wird darunter stets ein starkes Verstandnis verstanden. Nur dieses
Verstandnis, wonach ein Recht einen Vorrang vor Nutzenkalkiilen
darstellt, entspricht einem sinnvollen Verstandnis von Rechten.

Als Beispiel fiir eine Argumentationsstruktur fiir Tierrechte
sei die von Regan (2004) zusammengefasst. Rechte kommen allen

79" Die Forderung nach Tierrechten ist dabei nicht analog zu Menschenrechten. Ver-
schiedene Vertreter_innen fordern verschiedenes. So sehen viele in Tierrechten etwas
Anderes als in Menschenrechten, da es bei Letzteren vor allem um Selbstbestimmung
gehe, bei Tierrechten dagegen vor allem um Schutz (Vgl. Benton 2014, 494).

110

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

Individuen zu, die inhdrenten Wert besitzen, den er als analog
zur selbstzweckhaften Existenz in Immanuel Kants Theorie ansieht.
Rechte generieren sich nach Regan aus berechtigten Anspriichen.
Alle Individuen, die inhdrenten Wert besitzen, haben ihm zuzfolge
einen berechtigten Anspruch auf respektvolle Behandlung. Das nennt
Regan Respekts-Prinzip (ebd., 248), welches sich fiir ihn aus dem
Gerechtigkeitsprinzip ergibt. Das Gerechtigkeitsprinzip erfordert, dass
jedem Individuum das gegeben wird, was ihm zusteht. Allen Indi-
viduen, die inhiarenten Wert besitzen, kommt also ein Recht auf
respektvolle Behandlung zu. Ein weiteres Recht, das diesen Indi-
viduen zukommt, ist das prima facie Recht, nicht geschadigt zu
werden. Dieses Recht ergibt sich wiederum aus dem sogenannten
Schidigungs-Prinzip (harm principle), welches in Regans Sinn ein
Derivat des Respekt-Prinzips ist und bei Bestehen guter Griinden
verletzt werden kann (ebd., 264; 328).

Unter dem Begriff des inharenten Werts versteht Regan einen
Wert, der von allen anderen Werten, die einem Individuum zukom-
men konnen, zu unterscheiden ist, zum Beispiel vom intrinsischen
Wert. Letzterer bezieht sich laut Regan auf die Erfahrungen von Indi-
viduen, die >gut an sich¢ sind. Ein Leben, welches mehr Erfahrungen,
die >gut an sich< sind, mit sich bringt als ein anderes, kann eine hohere
Qualitdt haben. Jedoch hat das Individuum, das dieses Leben fiihrt,
keinen hoheren inharenten Wert als jedes andere Individuum, das
solch einen Wert besitzt. Inharenter Wert ist fiir Regan nicht gradu-
ierbar. In seiner Theorie kommt inhdrenter Wert allen sogenannten
Subjekten eines Lebens zu. Subjekt eines Lebens definiert er wie folgt:

»Individuals are subjects-of-a-life if they have beliefs and desires; percep-
tion, memory, and a sense of the future, including their own future; an
emotional life together with feelings of pleasure and pain; preference — and
welfare — interests; the ability to initiate action in pursuit of their desires
and goals; a psychophysical identity over time; and an individual welfare
in the sense that their experiential life fares well or ill for them, logically
independently of their utility for others and logically independently of
their being the object of anyone else’s interests.« (ebd., 243)

Diese Definition ist so voraussetzungsreich, dass sie — wie eine
héaufige Kritik an Regan moniert — nicht alle empfindungsfahigen
nichtmenschlichen Tiere einschlie8t. Regan kann dennoch aufgrund
seiner Argumentationen im Hinblick auf die menschliche Praxis im
Umgang mit e.nm. Tieren dem Sentientismus zugeordnet werden.

111

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Fir die praktische Anwendung seiner Theorie sind zwei wei-
tere Prinzipien wichtig, das sogenannte minimize overriding principle
(miniride principle) und das sogenannte worse-off-principle. Beide
Prinzipien sind nur im Konfliktfall anzuwenden. Aus dem miniride
principle geht hervor, dass die Anzahl der Betroffenen in gewissen
Fillen zu berticksichtigen ist, wenn die Schaden, die den Betroffenen
zugefiigt werden, gleich bzw. vergleichbar sind. Dem worse-off-prin-
ciple zufolge darf die Anzahl der Betroffenen dann nicht zahlen, wenn
die Schdden, die der kleineren Anzahl zugefiigt werden, schlimmer
sind, als die, die der grofleren Anzahl dadurch erspart bliebe. In so
einem Fall sollte der grofieren Anzahl das kleinere Ubel zugefiigt
werden. Beide Prinzipien relativiert Regan mit dem Zusatz »special
considerations aside«. Durch diesen Zusatz bietet Regan die Mog-
lichkeit, in seiner deontologischen Theorie auch Beziehungen und
Kontexten eine gewisse moralische Bedeutung einzuraumen.

Mitleidsethiks0

Die Mitleidsethik zahlt, neben dem Utilitarismus, zu den Ethiktheo-
rien, die e.nm. Tiere unmittelbar miteinbeziehen (konnen), da in
beiden Ansétzen die Leidensfahigkeit eine zentrale Rolle spielt. Dies
galt dem bedeutendsten deutschsprachigen >Mitleidsphilosophenc
Arthur Schopenhauer als ein grofier Vorteil seiner Theorie gegentiber
anderen Theorien: »Die von mir aufgestellte moralische Triebfeder
bewahrt sich als die echte ferner dadurch, daf sie auch die Tiere in
ihrem Schutz nimmt, fiir welche in den anderen européischen Moral-
systemen so unverantwortlich schlecht gesorgt ist« (Schopenhauer
1977,169, Hervorhebung im Original). Vertreter_innen der Mitleids-
ethik gehen davon aus, dass das moralische Bewusstsein im Gefiihl
wurzelt. Dabei spielt das Mitleid in den verschiedenen Theorien in
unterschiedlichen Bereichen der Moral eine Rolle. Es lassen sich der
inhaltliche Standpunkt der Moral, eine formelle Moraldefinition und
eine motivationale Komponente der Moral differenzieren (vgl. Wolf
2012, 15). Dem Mitleid kann dabei auf jeder dieser drei Ebenen
eine zentrale Bedeutung zukommen. So kann es entweder als berech-
tigte Grundlage fiir geltende Normen gesehen werden (inhaltlicher
Standpunkt), als addquate Form, wie dieser Inhalt vertreten werden

80 Fiir eine ausfiihrlichere Darstellung der Genese und Bedeutung der Mitleidsethik
in der Tierethik vgl. Bossert 2018a.

112

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

soll oder als das, was Menschen zu moralischem Handeln motiviert.
Unabhangig davon, auf welcher Ebene sie dem Mitleid Bedeutung
zusprechen, eint alle Philosoph_innen, die der Mitleidsethik zugeord-
net werden, die These, dass die Vernunft nicht das einzige ist, das fiir
moralisches Handeln relevant ist.

Fiirsorgeethik®!

Die Fiirsorgeethik (auch care-Ethik) stellt, anders als utilitaristische
und deontologische Ethiktheorien, keine Individualethik dar, sondern
sieht Individuen als in Kontexte und Relationen eingebundene Enti-
taten an. Entsprechend sollten auch moralische Urteile nicht auf
das Handeln einzelner Individuen fokussiert werden, sondern auf
Sozialgefiige, denen — geméf einer tierethischen Fiirsorgeethik — auch
nichtmenschliche Tiere zuzurechnen sind. Grundlegend fiir die Inte-
gration nichtmenschlicher Tiere in die Flirsorgeethik sind die Posi-
tionen von Carol Adams, Josephine Donovan und Marti Kheel, die
mafigeblich an der Entwicklung und Verteidigung einer tierethischen
care-Ethik beteiligt waren und sind (Donovan/Adams 1996; Kheel
2007). Aus fiirsorgeethischer Sicht wird kritisiert, dass Ethiktheo-
rien, die nach rational begriindeten allgemeingiiltigen Normen und
Prinzipien suchen, den Verstand und abstrakte Regeln in den Fokus
stellen. Dabei wiirden Emotionen, Kontexte und Beziehungen aus der
Sphiére der Moral ausgeklammert. Vernunft und Abstraktionsfahig-
keit wiirden ferner als typisch mannliche Eigenschaften angesehen
und Frauen teilweise sowie nichtmenschlichen Tieren zur Géanze
abgesprochen. Emotionen hingegen wiirden der weiblichen Sphare
zugerechnet und auch einigen empfindungsfahigen nichtmenschli-
chen Tieren zugestanden. Sie werden dabei hierarchisch unterhalb der
Rationalitat angesiedelt. In der care-Ethik sollen nicht im Umkehr-
schluss Gefiihle iber den Verstand gesetzt werden.®? Es wird vielmehr
die Auffassung vertreten, dass Emotionen und Ratio zusammenwir-

81" Der folgende Abschnitt wurde dhnlich in Bossert 2018b verdffentlicht.

82 In der bekannten >Kohlberg — Gilligan-Kontroverse, die zwei unterschiedliche
Modelle zur Entwicklung der Moral beim Menschen aufzeigt, wird dies von Carol
Gilligan fiir >weibliche Moral«< gewisserweise getan. Sie kritisiert das Modell von
Lawrence Kohlberg, der in seine Studie nur wohlhabende Ménner einbezog und zum
Schluss kam, dass die hochste Stufe der Moralentwicklung die sei, in der der Mensch
Entscheidungen aufgrund von universellen, rationalen und abstrakten Prinzipien
trifft. Gilligan entwarf dagegen ein Modell fiir die Moralentwicklung bei Frauen,

113

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

ken, auch in der Moral und somit der Ethik (Adams 1996, 173;
Donovan 2008; Luke 2014, 410). Der Versuch, Gefiihle aus der
theoretischen Ethik auszuklammern, wird als selbstwiderspriichlich
und artifiziell angesehen. Anstatt abstrakte Normen zu entwickeln
und zu befolgen, soll die Fahigkeit zur Fiirsorge ausgebaut werden.
Statt um allgemeingiiltige Aussagen tiber Gerechtigkeit soll es um
Aufmerksamkeit anderen gegeniiber gehen.83 Dieses Konzept von
Anderen schlie8t nichtmenschliche Tiere mit ein. Zur Entkriftigung
einer hdufig angebrachten Kritik an der Fiirsorgeethik (aber auch an
der Mitleidsethik) argumentiert Donovan (2008), dass das Mitgefiihl
kein rein subjektiver Affekt und nicht irrational und unberechenbar
ist. Es benotigt kognitive Komponenten, um fremdes Leiden zu
erkennen. Mitfiihlen ist somit ein komplexer intellektueller, aber auch
emotionaler Akt.

Beziehungen zwischen Menschen und nichtmenschlichen Tie-
ren sind in der tierethischen Fiirsorgeethik von grofler Bedeutung.
Die sogenannte Ethik der Mensch-Tier-Beziehung wird im Folgen-
den jedoch separat verhandelt. Grund dafiir ist, dass diese relativ
neuen Ansatze dezidiert die Beziehungen zwischen Menschen und
nichtmenschlichen Tieren in den Blick nehmen und genuin tierethi-
sche Positionen darstellen. Eine Fiirsorgeethik dagegen kann wie
Utilitarismus, Deontologie, Mitleidsethik und Tugendethik vertreten
werden, ohne nichtmenschliche Tiere zu inkludieren3* und wurde
urspriinglich entwickelt, ohne nichtmenschliche Tiere in die Theorie

wonach Frauen Entscheidungen aufgrund »weiblicher Charakteristiken« wie Fiirsorge,
Verantwortung und Liebe treffen (Gilligan 1988). Dieser Dualismus von mannlicher
und weiblicher Moral(entwicklung) wird in gegenwirtigen feministischen Diskursen
verworfen, Gilligans Aufzeigen >anderer< Moralititen in der Fiirsorgeethik jedoch
weiter ausgebaut (vgl. Bossert 2018b, 117).

83 Manche Fiirsorgeethiker_innen verstehen Gerechtigkeit und Fiirsorge als zwei
distinkte Bereiche (Gilligan 1988; Luke 1996, 77), andere sehen sie als miteinander
verwoben an. So argumentiert Donovan in Aufmerksambkeit fiir das Leiden (2008,
111), dass das Mitgefiihl der Gerechtigkeit logisch vorausgehe und es tiberhaupt erst
Gerechtigkeitsforderungen geben kénne, wenn Mitgefithl empfunden werden wiirde.
84 Zwar haben Utilitarismus und Mitleidsethik e.nm. Tiere schon friih in ihre Theo-
rien miteinbezogen, dennoch gibt es Utilitarist_innen und Mitleidsethiker_innen, die
diese in ihren Theorien nicht mitdenken, wie zum Beispiel David Hume (2002) und
Adam Smith (1994). Hume und Smith gelten als Begriinder der sogenannten Gefiihls-
ethik (vgl. Bossert 2018a). Diese ist nicht gleichzusetzen mit einer Mitleidsethik, da
dort das Mitleid nicht das einzige moralisch relevante Gefiihl ist. Dennoch spielt das
Mitleid auch bei ihnen eine bedeutende Rolle.

114

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

zu integrieren. Es wire daher unpassend, die Fiirsorgeethik unter der
nun folgenden Theorie-Klassifizierung zu subsumieren.

Ethik der Mensch-Tier-Beziehung

In der Ethik der Mensch-Tier-Beziehung spielen Beziehungen zwi-
schen Menschen und nichtmenschlichen Tieren sowie Kontexte eine
zentrale Rolle. Eine explizit so benannte >Ethik der Mensch-Tier-
Beziehung« findet sich nicht hdufig in der Fachliteratur. Der Begriff ist
jedoch sprechend und nimmt das zunehmende Interesse an solchen
Beziehungen innerhalb der Tierethik auf. Daher tibernehme ich diese
Bezeichnung von Wolf (2012), die ihre neue tierethische Position so
tituliert und damit ihren zuvor vertretenen mitleidsethischen Ansatz
revidiert. Ich verwende diese Bezeichnung fiir (Tier-)Ethiktheorien, in
denen Beziehungen eine moralisch relevante Rolle zukommt. Dabei
spielen sie allerdings lediglich eine moralisch relevante Rolle neben
anderen Faktoren. Mir ist keine tierethische Position bekannt, die
ausschliefilich auf der Basis von bestehenden Beziehungen zwischen
Menschen und nichtmenschlichen Tieren fiir die direkte moralische
Berticksichtigung nichtmenschlicher Tiere argumentiert.

Die meines Erachtens iiberzeugendste Tierethik-Position, die
Beziehungen als moralisch relevant einbezieht, ist der Ansatz Pal-
mers. Daher wird in der folgenden Darstellung auf Palmer fokus-
siert.®> Palmer legt fir ihren kontextsensitiven Ansatz Regans
Rechte-Ansatz zu Grunde und entwickelt eine ausdifferenzierte tie-
rethische Pflichtenethik. Die Einordnung ihrer Position unter >Ethik
der Mensch-Tier-Beziehung« mag daher etwas unpassend scheinen.
Sie unter Rechte- und Pflichtenansitzen aufzuftihren wire jedoch
zu kurz gegriffen, weil Kontexten und Beziehungen in ihr eine zen-
trale Rolle zukommen. Da ihre Position Annahmen unterschiedlicher
Ethiktheorien vereint, ist eine eindeutige Zuordnung schwierig. Die
Fokussierung auf Kontexte und Beziehungen ist sehr zentral fiir ihren
Ansatz und unterscheidet diesen in besonderem Mafle von ande-
ren Rechte- und Pflichten-Ansatzen, weshalb sie hier unter >Ethik
der Mensch-Tier-Beziehung« aufgefiihrt wird, anstatt beispielsweise
unter >erweiterte Pflichtenethik«.

85 Die Position Wolfs habe ich an anderer Stelle ausfiihrlicher dargestellt (vgl. Bossert
2015a, 42-47).

115

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
Clare Palmers kontextsensitiver Pflichtenansatz

Palmer baut ihren Ansatz auf einer Pflichtenethik auf, die sie im Hin-
blick auf positive Pflichten um kontextsensitive, relationale Elemente
erweitert. Die zentrale These in Palmers Animal Ethics in Context
(2010) ist die, dass unterschiedliche positive Pflichten gegeniiber
nichtmenschlichen Tieren bestehen, abhidngig vom Kontext, in dem
sich die nichtmenschlichen Tiere befinden. Negative Pflichten beste-
hen gemaf3 Palmer gegeniiber allen Individuen, die zur moralischen
Gemeinschaft gehoren, gleich. Zur moralischen Gemeinschaft zahlen
alle empfindungsfahigen Individuen. Entsprechend kniipft Palmer
das Bestehen negativer Pflichten an eine Eigenschaftgé, die Empfin-
dungsfahigkeit. Positive Pflichten werden dagegen durch Beziehun-
gen und moralisch relevante Kontexte generiert. Hieraus ergibt sich
die Kategorisierung ihres Ansatzes in eine Hybridposition zwischen
moralischem Individualismus und moralischem Relationalismus. Die
Empfindungsfahigkeit wahlt sie, da Individuen, die Schmerz emp-
finden konnen sowie andere aversive und positive mental states,
ein Wohlergehen haben und »that having a well-being is sufficient
for moral considerability« (ebd., 11). Schmerzempfinden und das
Empfinden aversiver Zustinde tritt nach Palmer bei allen Saugetier-
und Vogelarten auf, auf die sie ihren Ansatz in erster Linie bezieht.
Dabei mochte sie die anderen Wirbeltierklassen nicht ausschlieflen,
sie halt das Vorkommen dieser Eigenschaften bei ihnen fiir plausibel,
jedoch fiir nicht so gesichert wie bei Mammalia und Aves.

Negative Pflichten bestehen gemaf3 Palmer allen empfindungs-
fahigen nichtmenschlichen Tieren gegentiber gleich. Eine solche Posi-
tion wurde in der Tierrechtsethik schon von diversen Autor_innen
ausgearbeitet (Vgl. Regan 2004; Francione 2000; Rollin 2006; Plu-
har 1995). Palmers Ansatz unterscheidet sich von anderen durch die
intensive Auseinandersetzung mit den Fragestellungen, ob gegeniiber
allen e.nm. Tieren, gegentiber denen Pflichten bestehen, die gleichen
Pflichten bestehen oder ob es gerechtfertigt sein kann, unterschiedli-
che Pflichten anzunehmen ohne eine Art Diskriminierung innerhalb
der moralischen Gemeinschaft vorzunehmen. Palmer geht nur bei
positiven Pflichten davon aus, dass diese nicht allen e.nm. Tieren
gegeniiber gleich bestehen. Daher fokussiert sie in ihrem Werk auf

86 Palmer unterscheidet zwischen Eigenschaft und Fahigkeit, wobei Eigenschaft fiir
sie etwas eher Passives darstellt und Fahigkeit etwas eher Aktives (Palmer 2010, 168).

116

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

positive Pflichten und daher stehen diese auch in der folgenden Aus-
fiihrung im Mittelpunkt.®” Unter negativen Pflichten versteht Palmer
Unterlassungspflichten, also Pflichten, aus denen hervorgeht, dass
bestimmte Handlungen unterlassen werden sollten. Positive Pflichten
dagegen sind Pflichten, aus denen hervorgeht, in einer bestimmten
Art und Weise handeln zu sollen, in der Regel, um anderen zu helfen
(Palmer 2010, 67). Positive Pflichten werden daher auch héufig als
Hilfspflichten bezeichnet. Da »die gewisse Art und Weise, in der
gehandelt werden soll« jedoch auch Wiedergutmachung einschliefSen
kann, ist diese Bezeichnung zu kurz gegriffen. Ich werde im Folgenden
entsprechend entweder bei der Terminologie negative und positive
Pflichten bleiben oder von Unterlassungspflichten und Hilfs- und
Wiedergutmachungspflichten sprechen.58

Die Gruppen von e.nm. Tieren, die Palmer im Hinblick auf das
Bestehen von positiven Pflichten unterscheidet, sind domestizierte
Tiere, Tiere in der Kontaktzone und Wildtiere.8? Unter Tieren in
der Kontaktzone versteht Palmer Hemerophile wie zum Beispiel
Haussperlinge, Haus- und Wanderratten, Amseln, Rabenkrahen oder
Stadttauben, also nichtmenschliche Tiere, die von anthropogenen
Landschaftseinfliissen profitieren und daher in oder nahe bei mensch-

87 Anders als zum Beispiel Nussbaum (2010, 503) hilt Palmer die Unterscheidung
zwischen negativen und positiven Pflichten fiir plausibel und pladiert fiir eine Auf-
rechterhaltung dieser Differenz. »In harming, we change someone’s situation for the
worse. In failing to aid, we just do not change it for the better.« (Palmer 2010, 75).
88 Wiedergutmachungspflichten implizieren, anders als Hilfspflichten, stets eine
retrospektive Komponente. Vgl. zu Wiedergutmachungspflichten in Bezug auf ver-
gangene Umweltschiddigungen Caney 2006; dazu, dass unser gegenwirtiger Umgang
mit e.nm. Tieren in Zukunft Grund fiir Wiedergutmachungsforderungen sein kénnte
Von Platz/Reidy 2006, 370; und dazu, wie schwierig es ist, Opfer und Schuldige fiir
Reparationen auszumachen Kukathas 2006.

89 Eine dhnliche Unterscheidung nehmen Sue Donaldson und Will Kymlicka in ihrem
Werk Zoopolis (2013) vor. Sie entwickeln eine Theorie, nach der domestizierte Tiere
wie Staatsbiirger_innen behandelt werden sollen, wildlebende Tiere wie Biirger_innen
eines souverinen anderen Staates und e.nm. Tiere im Schwellenbereich (welcher
Palmers Kontaktzone entspricht) wie Einwohner_innen des eigenen Staates ohne
Staatsbiirgerschaft. Zoopolis stellt ein fiir die Tierethik und Human-Animal Studies
sehr wichtiges Werk dar, da es eines der ersten ist, in dem neben einer Kritik des
vorherrschenden Umgangs mit e.nm. Tieren auch ein Szenario entworfen wird, wie es
stattdessen sein konnte — etwas, das in der Tierethik und den Human-Animal Studies
bisher zu kurz kommt (vgl. Kap. 7). Der Ansatz von Donaldson und Kymlicka weist
einige Ahnlichkeiten zu dem Palmers dar. Dennoch begrenze ich mich hier darauf, die
Position Palmers darzustellen, daich ihren Ansatz fiir ethisch in seiner Argumentation
ausgereifter halte.

117

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

lichen Siedlungen leben. Um deutlich zu machen, was sie unter
Wildtieren versteht, legt sie ein ausdifferenziertes Verstandnis von
Wildheit (wildness) zu Grunde. So sieht sie Wildheit nicht als Teil
eines wildness — culture-Dualismus an, sondern als Ende eines Spek-
trums, wonach Individuen mehr oder weniger wild sein konnen.
Palmer differenziert drei Auffassungen von Wildheit (ebd., 64):

—  Konstitutive Wildheit: Wild wird hier als Teil eines >domestiziert
— wild¢- Spektrums verstanden. Beispielsweise ist ein Przewal-
ski-Pferd wilder als ein Shetland Pony, da es weniger stark
domestiziert ist.

—  Standortbedingte Wildheit: Wild wird hier als Teil eines >ent-
wickelt — wild¢, bzw. >urbanisiert — wild<-Spektrums angesehen.
Es geht hier entsprechend um Lokalitit. Am wildesten Ende
dieses Spektrums befinden sich nichtmenschliche Tiere, die in
von Menschen moglichst unbeeinflussten Umwelten leben, wie
Eisbdren oder Kaiserpinguine. Nichtdomestizierte Tiere, die in
menschlichen Siedlungen leben wie Haussperlinge oder Stadt-
Eichhornchen, gelten nach diesem Verstandnis nicht als wild.

—  Dispositionelle Wildheit: Wild gilt hier als Teil eines >zahm —
wild¢- Spektrums. Ein zahmes Tier zeigt wenig Furcht vor und/
oder Aggressivitit gegeniiber Menschen (interpretiert anhand
des Fluchtverhaltens). Wilde Tiere dagegen reagieren mit Furcht
und/oder Aggression auf Begegnungen mit Menschen. Solch ein
Verstandnis von Wildheit ist gemafl Palmer problematisch. So
konnen beispielsweise Kampfhunde grofie Aggressivitit gegen-
iiber Menschen aufzeigen und dispositionell als wild gelten,
obwohl sie im konstitutiven und standortbedingten Verstandnis
am >nicht wilden< Ende des Spektrums stehen. Dieses dritte
Verstandnis von Wildheit wird aus diesem Grund von Palmer,
und auch hier im Folgenden, vernachléssigt.

Als Wildtiere gelten bei Palmer, und hier im Folgenden, nichtmensch-
liche Tiere, die im konstitutiven und standortbedingten Sinne als wild
angesehen werden konnen.”?

90 Eine klare Abgrenzung zu hemerophilen Tieren, bei Palmer e.nm. Tieren in der
Kontaktzone, ist hierbei nicht méglich. Die Uberginge sind auch hier flieRend und eine
Zuordnung teilweise schwierig, wie zum Beispiel bei Eichhornchen, die in einem Wald
nahe einer menschlichen Siedlung leben und in den Gérten dieser Siedlung gerne nach
Nahrung suchen.

118

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

Positive Pflichten werden nach Palmers Theorie durch spezielle
Kontexte generiert. Kontexte, die Hilfs- und Wiedergutmachungs-
pflichten erzeugen, miissen moralisch relevant sein. Als solche iden-
tifiziert Palmer folgende Kontexte:

1. Das Erzeugen von Dependenz und Vulnerabilitat.

2. Das Zufiigen von Schiadigungen, sowohl in der Gegenwart als
auch in der Vergangenheit.

3. Das Existieren einer irgendwie gearteten Beziehung. Eine Art
von Beziehung kann auch existieren, wenn eine Partei nicht
explizit darin einwilligt bzw. sie nicht als solche wahrnimmt.

4. Das Nutznieflen an der Schddigung e.nm. Tiere und Teilhaben an
Gesinnungen, die Schaden verursachen.

Den fiir ihren Ansatz sehr relevanten Begriff der Schadigung definiert
Palmer dabei A. als eine Tat, die von einem_r moralischen Akteur_in
ausgefiihrt wurde und somit unterschieden wird von Ungliick, B. als
etwas, das die Interessen der Betroffenen verletzt und C. als (nur)
dann auftretend, wenn die Betroffenen durch die Handlung schlechter
gestellt werden als wenn die Handlung nicht ausgefiihrt worden wire
(ebd., 23).

Aus 1. folgert Palmer, dass allen domestizierten Tieren gegen-
iiber Hilfs- und Wiedergutmachungspflichten bestehen. Domesti-
zierte Tiere sind in zahlreichen Faktoren wie Haltungsbedingungen,
Lebensdauer, Sozialkontakt oder auch der blofien Existenz von Men-
schen abhingig. Zudem sind Menschen auf Grund ziichterischer
Aktivitdten flir zentrale Facetten des Wesens domestizierter Tiere
verantwortlich. Domestizierte Tiere sind auf Grund dieses >Ausgelie-
fertseins< vulnerabel und angewiesen zugleich. Auf die Kontexte 2.
bis 4. werde ich im Laufe der weiteren Ausfiihrungen zuriickkommen.

Liegt keiner der genannten Kontexte vor, wie es (lediglich) bei
Wildtieren denkbarist, die moglichst unbeeinflusst von menschlichen
Einfliissen leben, gilt die von Palmer so benannte Laissez-faire Intui-
tion (LFI). Gemif der LFI sollten Menschen e.nm. Tiere sich selbst
uiberlassen, ohne sich in deren Leben einzumischen. Palmer unter-
scheidet drei verschiedene Formen der LFI, die potentiell vertreten
werden konnten:

—  Die Starke LFI: Menschen sollten Wildtiere prima facie weder
schddigen noch ihnen beistehen; sie sollten gar nichtin das Leben
wildlebender Tiere eingreifen.

119

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

—  Die Schwache LFI: Menschen sollten Wildtiere prima facie nicht
schiadigen und ihnen kommt keine Pflicht zu, wildlebenden
Tieren beizustehen. Es ist allerdings (manchmal oder immer)
erlaubt, ihnen beizustehen.

—  Die Kein-Kontakt LFI: Menschen sollten Wildtiere prima facie
nicht schadigen und es besteht keine Pflicht ihnen beizustehen,
es sei denn, es treten bestimmte Umstiande auf, die eine solche
Pflicht generieren (Vgl. im Fortfolgenden). Beistand ist (manch-
mal oder immer) erlaubt.

Palmer zufolge ist lediglich die Kein-Kontakt-LFI iiberzeugend.’! Thre
Griinde dafiir habe ich an anderer Stelle ausgefiihrt (vgl. Bossert
2015a, 82-102). Kurz zusammengefasst wire das einzige Argument
fir die Starke LFI ein den Wert von Individuen tibertrumpfender
moralischer Selbstwert von C)kosystemen bzw. >der Wildnis¢, den
Palmer als sentientistische Tierethikerin allerdings nicht akzeptiert.
Palmers Argument gegen die Schwache LFI baut darauf auf, die
Griinde dafiir stark zu machen, weshalb in bestimmten Fillen die
Pflicht zur Hilfe gegentiber Wildtieren besteht, so dass diese nicht
lediglich eine supererogatorische Handlung darstellt, wie sie es gemaf?
der Schwachen LFI wire.

Zur Begriindung, dass positive Pflichten bestehen, setzt sich
Palmer mit Gegenargumenten auseinander und versucht sie zu wider-
legen.”? Begriindungsversuche, weshalb keine positiven Pflichten
gegeniiber Wildtieren bestehen sollten, sind nach Palmer nicht tiber-
zeugend und diese Ansicht wird hier geteilt. Hierbei werden in der
Regel Argumente angefiihrt, die nicht das Wohl einzelner Individuen
im Blick haben, sondern das >Gedeihen< von Arten, wenn beispiels-
weise postuliert wird, Hilfeleistungen fiir Wildtiere wiirden dazu fiih-
ren, dass die schwachen Individuen einer Spezies tiberleben und sich
reproduzieren. Solche Argumente sind lediglich aus einer Position
zu vertreten, die Ganzheiten wie Arten einen moralischen Selbstwert
zuspricht oder aus einer anthropozentrischen Position, wenn die
Spezies fiir den Menschen erhalten werden soll. Positionen, die Ganz-

o1 Anzumerken ist, dass Wildtiere, die in irgendeiner Form in >Kontakt< mit Men-
schen kommen, wie es dem Sinn der Kein-Kontakt LFI entspricht, nicht gleichzusetzen
sind mit e.nm. Tieren in der Kontaktzone. Zwar ist Palmers Verwendung des Begriffs
Kontakt teilweise verwirrend, was unter anderem daran liegen mag, dass ihr Konzept
der Kontaktzone noch weiterer Ausarbeitung bedarf (vgl. unten), dennoch gilt es diese
Differenz zu bedenken.

92 Der folgende Abschnitt entspricht teilweise einem Ausschnitt aus Bossert 2015b.

120

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

heiten einen moralischen Selbstwert zuschreiben, werden bei Palmer
wie auch im Rahmen der hier vertretenen sentientistischen Position
abgelehnt,”® anthropozentrische Argumente zwar eingeschlossen,
aber je nach Abwagung nicht als vordergriindig angesehen.’*

Eine andere Begriindung wurde von Jennifer Everett (2001)
entwickelt und findet sich, wie Palmer anmerkt, in dahnlicher Form
héufiger in der Literatur. Everett argumentiert, dass Wildtiere andere
Instinkte als domestizierte haben und dass es ein wesentlicher Punkt
fiir das tierliche Gedeihen ist, dass sie diesen nachkommen kon-
nen. Auf Grund dieser anderen Instinkte spricht fiir Everett das
Zu-Hilfe-Kommen gegen >den Charakter< wildlebender Tiere. Ein
solches Argument ist nach Palmer problematisch, da es nicht immer
zutrifft, dass menschliche Eingriffe zu einem Nicht-Gedeihen-Kon-
nen fihren. Kurzfristig und langfristig konnen menschliche Hilfeleis-
tungen einem wildlebenden tierlichen Individuum mehr schaden
als helfen oder aber auch mehr helfen als schaden. Es ldsst sich
kein allgemein giiltiges Prinzip erstellen beziiglich des Verhinderns
eines wesensgemafien Gedeihens wildlebender Tiere durch mensch-
lichen Beistand. Daraus kann Palmer nicht zwangslaufig folgern,
dass positive Pflichten gegeniiber Wildtieren bestehen, sie mochte
damit jedoch zeigen, dass auch dieses Argument gegen Hilfs- und
Wiedergutmachungspflichten ihnen gegeniiber fehlschlagt. Zudem
geht Palmer davon aus, dass sich aus vergangenen schadhaften
Handlungen moralische Verantwortung ergibt (vgl. Palmer 2010,
96-106). Pflichten, die sich aus einer Schidigung in der Vergangen-
heit ergeben, sind Wiedergutmachungspflichten. Diese bestehen fiir
Palmer entsprechend nicht nur gegeniiber Menschen, sondern auch
gegeniiber e.nm. Tieren. Zur Veranschaulichung dieser Forderung
sei ein Beispiel gegeben: Als Wiedergutmachung fiir die Zerstorung

93 Positionen, die Ganzheiten moralischen Selbstwert zuschreiben sind Okozentrik
und Holismus. Das Vertreten einer sentientistischen Position schlie3t das Einnehmen
einer 6kozentrischen Position automatisch aus, da in der Okozentrik Individuen
keinen moralischen Selbstwert besitzen (vgl. Dierks 2016a). Eine holistische Position
spricht zwar auch Individuen moralischen Selbstwert zu, wird hier jedoch nicht als
iiberzeugend angesehen, hier im Anschluss an die Kritik am Holismus bei Muraca
2011, 380; Ott 2007 und Dierks 2016b, 181.

9% Anthropozentrische Argumente fiir den Artenschutz werden in der hier vertrete-
nen sentientistischen Position als durchaus berechtigt angesehen. Sie gelten dabei
jedoch nicht als vordergriindige Argumente, wenn das Uberleben bzw. Sterben von
Individuen verhandelt wird, da basale Interessen als wichtiger gesehen werden als
weniger basale Interessen.

121

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

tierlichen Habitats fiir menschlichen Siedlungsbau kann die Erleichte-
rung der Lebensumsténde betroffener nichtmenschlicher Tiere gelten,
zum Beispiel in Form des Tolerierens statt Totens und der Bemiihung
darum, Lebensgefahren zu reduzieren. So wirkt die Forderung nach
Wiedergutmachungspflichten gegentiber nichtmenschlichen Tieren
weniger folgenintensiv, als wenn man bei der Wiedergutmachung fiir
die Zerstorung tierlichen Habitats ausschliellich an Renaturierung
der Siedlung denkt.

Bei Wildtieren ist in etlichen, Hilfeleistung erfordernden Situa-
tionen davon auszugehen, dass in der Vergangenheit Interaktionen
stattgefunden haben, die zu der Situation gefiihrt haben, dass das
wildlebende Tier Hilfe benétigt. So fiihrt beispielsweise erst der Bau
einer Strafe durch den Lebensraum e.nm. Tiere zu Begegnungen mit
angefahrenen Igeln und Rehen. Oder es wird eine gewisse Vulnerabi-
litat geschaffen, wenn eine Wildkaninchen-Population im Stadtpark
nur iiberleben kann, solange dieser Park bestehen bleibt. (Hier stellt
sich jedoch die Frage, ob diese Kaninchen noch als wildlebende Tiere
anzusehen sind.) In vielen Situationen, in denen ein wildlebendes
Tier Hilfe benétigt, geht Palmer davon aus, dass kausale Verstrickun-
gen und Rahmenbedingungen vorherrschen, bei denen potentielle
Helfer_innen profitieren von den Umsténden, die die Schadigung her-
beifiihren. Diese Profitierung kann auf direkte oder indirekte Weise
hervorgerufen werden, letzteres zum Beispiel durch das Bewohnen
einer Siedlung, die ehemals tierlicher Lebensraum war oder durch
Vorteile resultierend aus der Existenz des Mobilitdts-Systems Per-
sonenkraftwagen (Pkw). Positive Pflichten bestehen entsprechend
gemafl Palmer fiir diejenigen, die durch ihre Handlungen direkt fiir
die Schadigung verantwortlich sind, wie auch fiir diejenigen, die davon
profitieren. Dies spiegelt sich wider im 4. Punkt ihrer Aufzihlung der
moralisch relevanten Kontexte (vgl. oben). So profitieren die meisten
Menschen indirekt von dem Transportsystem Pkw, auch wenn sie
selbst keinen besitzen. Um der (zumindest schwachen) Pflicht zu ent-
gehen, einem angefahrenen Reh helfen zu miissen, miisste man laut
Palmer daher vehemente_r Pkw-Nutzungs-Gegner_in sein. Hinzu
kommt jedoch die Annahme, dass die direkte Begegnung mit einem
leidenden Individuum einen speziellen Kontext darstellt, der zwar
keine positiven Pflichten generiert, aber Hilfe wiinschenswert macht,
wobei Palmer hier (ausnahmsweise) tugendethisch argumentiert.

»So, even though no wrong would be done by walking on by [an injured
and suffering squirell, LB], nonetheless we could, without contradiction,

122

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

think that assisting an encountered suffering wild animal, if the assistance

flowed from compassion or sympathy, was a sign of morally admirable
character. This could provide, at least, a weak reason for approving of
assistance in such a case.« (Palmer 2010,150)

Die eben angefithrten Argumente zeigen gemdfl Palmer auf,
dass bestimmte Umstiande Hilfs- und Wiedergutmachungspflichten
gegeniiber Wildtieren generieren und daher die Kein-Kontakt LFI die
iberzeugendste Form der LFI ist. Dabei sind etliche Annahmen, die
Palmer dann argumentativ ausfiihrt, moralphilosophisch kontrovers.
Dies betrifft die Thesen, dass i) aus dem Profitieren von Handlungen,
die andere ausgefiihrt haben, eine direkte Pflicht folgt, dass sich ii)
Pflichten aus Gesinnungen ergeben und dass iii) direkte Begegnungen
moralisch anders zu bewerten sind als ahnliche Fille, in denen man
sich nicht begegnet. Palmer fiihrt fiir jede dieser Kontroversen Gegen-
argumente an, um ihre Sichtweise zu stiitzen, deren Darstellung den
vorliegenden Rahmen sprengen wiirde (vgl. ebd., 106-114; 148-152).
Die vier Kontexte, die Palmer als moralisch relevant definiert,
konnen in Bezug auf Wildtiere alle auftreten, auch wenn die allermeis-
ten Beispiele fiir Punkt 3 (»Das Existieren einer irgendwie gearteten
Beziehung«) eher in den Bereich von e.nm. Tieren in der Kontaktzone
fallen. Hierfiir seien zur Verdeutlichung einige Beispiele genannt, die
nicht auf Palmer zuriickgehen: Wildlebende Tiere kénnen in einem
von Abhéngigkeit gepragten Verhaltnis zu Menschen stehen, wenn
zum Beispiel Kroten ihren Laichplatz nicht mehr ohne menschliche
Hilfe lebend erreichen kénnen und von Krétenzdunen vom Uber-
queren einer Strafle abgehalten, von helfenden Menschen am Zaun
eingesammelt und in Eimern tiber die Strafle gebracht werden. Ein
klassisches Beispiel fiir in der Vergangenheit liegende Schadigungen
von wildlebenden Tieren ist die Zerstorung ihrer Habitate. Wie bereits
ausgeftihrt, stellt eine »Teilhabe an einer Gesinnung, die Schaden
verursacht« in Bezug auf wildlebende Tiere eine Geisteshaltung dar,
gemalfd der Pkws zwingend notwendig sind, da — neben zahlreichen
menschlichen Todesopfern — unzahlige Wildtiere an den Verletzun-
gen durch Verkehrsunfille sterben (Benitez-Ldpez et al. 2010).9
Die vier Kontexte treffen alle ebenso auf e.nm. Tiere in der
Kontaktzone zu. So sind zum Beispiel Fiichse vom Menschen abhan-

9 Vgl. zur Thematik der »road kills« und Uberlegungen dazu, wie durch KI-Tech-
nologien gesteuerte, autonom fahrende Autos diese Situation verbessern konnten,
Singer/Tse (im Erscheinen).

123

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

gig, wenn sie eine stadtische Griinflache als Habitat beleben, da
sie darauf angewiesen sind, dass diese Griinflache unbebaut bleibt.
Auch hemerophilen Tieren wird haufig der Lebensraum zerstort,
wodurch sich nach Palmer Wiedergutmachungspflichten generieren.
Eine Beziehung, die positive Pflichten hervorruft, besteht nach Pal-
mer beispielsweise, wenn ein Vogel am Haus menschlicher Bewoh-
ner_innen brutet und dieses Haus daher ebenso als Lebensraum nutzt.
Haus- und Wanderratten und Hausmause werden hdufig Opfer der
weitverbreiteten Einstellung, dass sie unhygienische Krankheitstiber-
trager darstellen. Teilt man diese Auffassung, ergeben sich daraus
Hilfs- und Wiedergutmachungspflichten, da es eine »Teilhabe an
einer Gesinnung, die Schaden verursacht« darstellt.

Zentraler Kritikpunkt an Palmers relationalem Ansatz

Palmers Einfithrung der Kontaktzone als dritte Kategorie zwischen
domestizierten und wildlebenden Tieren ist ein tierethisch bedeuten-
der Schritt, unter anderem um Uberschneidungsﬂéichen zu markie-
ren, aber gleichzeitig auch zur Verdeutlichung, dass eine dichotome
Aufteilung lediglich in domestizierte Tiere auf der einen Seite und
Wildtiere auf der anderen Seite zu unterkomplex und realitdtsfern ist.
Dennoch sehe ich im Hinblick auf Palmers Kategorie der Kontaktzone
folgendes Desiderat:

Obwohl Palmer alle anderen von ihr verwendeten potentiell
strittigen Terminologien definiert, fehlt eine Begriffsbestimmung
der Kontaktzone. Palmer verweist auf Uberlappungen zu Donna
Haraways Begriff natureculture (Palmer 2010, 66, Fuinote 7) und
bezeichnet e.nm. Tiere in der Kontaktzone als weder vollstindig wild
noch domestiziert. Diese Einordnung ist unbefriedigend. Palmers
eigener Auffassung nach fallen auch Wildtiere haufig nicht in die
Kategorie >vollstandig wild<. Die Abgrenzung von e.nm. Tieren in
der Kontaktzone zu domestizierten Tieren ist in den meisten Fal-
len eindeutig, auch wenn hier ebenso Grenzfille denkbar sind. Die
Abgrenzung von e.nm. Tieren in der Kontaktzone zu Wildtieren ist
dagegen deutlich schwieriger. Es stellt sich die Frage, ab wann sich
ein Wildtier in der Kontaktzone befindet. Befinden sich wildlebende
Tiere in der Kontaktzone, die nur tempordr in menschliche Nahe
geriickt und somit temporar nicht mehr standortbedingt wild sind,
wie Braunbdren, die in ein Siedlungsgebiet wandern, um sich dort
Abfille als Nahrungsquelle zu erschliefen? Gelten e.nm. Tiere, die

124

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

sich einmal in der Kontaktzone befunden haben, als permanent in
dieser oder konnen sie die Kontaktzone wieder verlassen? Palmers
Verstandnis von domestiziert, in der Kontaktzone und wildlebend ist
ein relationales. Diese Zuschreibungen sind stets im Verhaltnis zum
Menschen zu denken, nicht als ins Wesen der nichtmenschlichen Tiere
festgeschriebene Eigenschaft. Ein >Verlassen-Kénnen« der Kontakt-
zone ist gemafd Palmers Verstandnis daher naheliegend. Die soeben
aufgeworfenen Fragen werden von Palmer (noch) nicht beantwortet
— ihr Konzept von Kontaktzone ist (noch) unausgereift und bedarf
der Spezifizierung.

Da fiir das Anliegen dieser Arbeit ein weiteres Verstandnis
von Kontaktzone als dritte Kategorie zwischen domestizierten und
wildlebenden Tieren ausreicht, arbeite ich mit solch einem Verstand-
nis, worliber die bendtigte Ausarbeitung und Weiterentwicklung des
Begriffs jedoch nicht in Vergessenheit gerit.

Dieses Unterkapitel gab einen Uberblick iiber einen der beiden
tierethischen Ansitze, der fiir diese Arbeit eine wichtige Rolle spielt.
Palmers Ansatz wird als weitestgehend tiberzeugende Tierethik-Posi-
tion aufgefasst und hier in einer modifizierten Form zugrunde gelegt
(die Modifikation ergibt sich aus Kap. 4.4). Ebenfalls fiir diese Arbeit
zentral ist Nussbaums Fihigkeitenansatz, der auch fiir die NE-Ethik
bedeutend ist (vgl. Kap. 2.4 und 5.3). Dieser wird in seiner tierethi-
schen Ausrichtung im folgenden Abschnitt unter eudaimonistischen
Tierethik-Ansidtzen dargestellt, da Nussbaums Fihigkeitenansatz
eudaimonistisch-inspiriert ist und sich zentral mit Fragen des Guten
Lebens auseinandersetzt, obwohl er dartiber hinaus eine Theorie der
Gerechtigkeit darstellt (vgl. unten).

Eudaimonistischer Ansatz: Tugendethik

Der Begriff Eudaimonie (altgriech. eudaimonia) wird in der Regel
mit Gliick, Gliickseligkeit oder Wohlergehen {iibersetzt, wobei zu
beachten ist, dass der Begriff nicht auf einen momentanen, rein
subjektiven Zustand zu beziehen ist, sondern objektiv betrachtet
auf ein gesamtes Leben. Er spielt vor allem in der antiken Philoso-
phie eine zentrale Rolle. Eudaimonistische Theorien befassen sich
mit der Suche nach einem objektiv (oder zumindest intersubjektiv)
guten, gliickseligen menschlichen Leben (Hiibenthal 2011, 82). In der
Debatte um Nachhaltige Entwicklung ist die Frage zentral, welche
Mengen welcher Bestinde fiir zukiinftige Generationen erhalten

125

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

werden sollen und gleichzeitig, welche heutigen Generationen zuste-
hen sollten, damit von globaler Gerechtigkeit die Rede sein kann
(vgl. Kap. 2). Um Antworten auf diese Frage zu finden, miissen
Komponenten definiert werden, die ein Mensch benétigt, um ein (aus
objektiver Perspektive gesehen) gutes Leben fithren zu konnen. Somit
spielen eudaimonistische Theorien in der ethischen Untermauerung
Nachhaltiger Entwicklung eine bedeutende Rolle und damit auch fiir
die Inklusion e.nm. Tiere in diese. Eudaimonistische Theorien, die
in der Tierethik von Relevanz sind, sind tugendethische Theorien
sowie der neoaristotelisch inspirierte Ansatz Nussbaums, der jedoch
auch unmittelbar Gerechtigkeitsfragen diskutiert. Beide werden im
Folgenden aufeinander folgend kurz umrissen.

Grundlage der Tugendethik ist die antike Ethik. Als >klassische’
Tugendethik wird die Ethik Aristoteles’ angesehen. Zentral in ihr
ist die Frage nach dem guten (menschlichen) Leben (Hoffe 2006,
215), weshalb sie haufig als Paradebeispiel einer eudaimonistischen
Ethik angesehen wird. Die Tugendethik unterscheidet sich deutlich
von deontologischen und utilitaristischen Ethiktheorien, indem sie
fiir die moralische Evaluation einer Handlung nicht nach Rechten und
Pflichten der Handelnden oder Konsequenzen der Handlung fragt,
sondern die zugrundeliegende Motivation der Handelnden ins Visier
nimmt (vgl. Borchers 2018, 107). Moralisch richtiges Handeln zeigt
sich im Ausfiihren tugendhafter Handlungen und dem Unterlassen
lasterhafter Handlungen. Der tugendethische Ansatz von Rosalind
Hursthouse (2008; 2011) ist die am intensivsten ausgearbeitete
tierethische Tugendethik. Vor ihr argumentierte bereits Mary Midg-
ley (1998 [1983]) von einem Standpunkt, der sich der Tugendethik
zuordnen ldsst, fiir eine Inklusion nichtmenschlicher Tiere in Fragen
der Moral. Midgleys Position blieb dabei in ihren Konsequenzen
jedoch unscharf und vage (Wolf 2012, 65).

Um die Tugendethik als tierethische Theorie argumentativ stark
zu machen, zeigt Hursthouse den groen Vorteil einer solchen gegen-
iiber utilitaristischen und deontologischen Theorien auf: Anders
als diese benotigt die Tugendethik das Konzept des moralischen
Selbstwerts nicht. Die Tugendethik orientiert sich stattdessen an
den sogenannten v-rules (virtue and vice-rules). Nach diesen ist
die richtige Handlung die, die ein tugendhafter Charakter in den
gegebenen Umstidnden ausfiihren wiirde, lasterhafte Charakterziige
gilt es zu vermeiden.”® Um zu entscheiden, wem gegentiber solche
Handlungen begangen werden sollen, ist es gemafd Hursthouse

126

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

unnotig, im Voraus eine bestimmte Gruppe festzulegen. Nicht die
Gruppe gehort es zu definieren, sondern die korrekte Anwendung
der v-Regeln. Erkennen wir die grausamen Leiden, die Menschen
nichtmenschlichen Tieren zuftigen, hat dies nach Hursthouse Einfluss
auf unser Verstindnis von Tugend und Laster. Die Begriffe von
Tugenden wie Barmherzigkeit oder Lastern wie Grausamkeit werden
erweitert, so dass nicht nur menschliches Wohlergehen dabei im
Fokus steht, sondern auch das nichtmenschlicher Tiere. Da sich dieses
Verstandnis der Tugend-Begriffe in den Handlungen niederschlagt,
die ein tugendhafter Mensch austibt, wird ein solcher keine grau-
samen Handlungen gegeniiber nichtmenschlichen Tieren begehen,
was nach Hursthouse zu einem anderen Umgang mit nichtmenschli-
chen Tieren fiihrt, als dem gegenwartig vorherrschenden. Anders als
utilitaristische, mitleidsethische und die prominentesten Tierrechts-
Ansatze, vertritt Hursthouse keine sentientistische Position, sondern
bezeichnet diese als »Tier-Elitismus« (Hursthouse 2008, 125). Sie
legt nicht explizit dar, welche Individuen oder Entitdten sie in ihren
ethischen Ansatz miteinschlief’t, scheint jedoch biozentrischen oder
holistischen Positionen Vorschub leisten zu wollen (ebd., 127, 120;
Hursthouse 2011, 132).%7

Eudaimonistisch inspirierter Ansatz: Martha Nussbaums
Erweiterung des Fahigkeitenansatzes auf nichtmenschliche Tiere

Nussbaum hat in ihrem 2006 erschienenen Werk Frontiers of Justice:
Disability, Nationality, Species Membership (deutsch 2010) ihren
viel diskutierten Fahigkeitenansatz (FA) auf nichtmenschliche Tiere
erweitert. Fiir die Entwicklung einer tierethischen Theorie Nachhal-

96 Wie moralische Dilemmata aus tugendethischer Perspektive zu 16sen sein kénn-
ten, darauf gibt Hursthouse keine Antwort. Sie stellt lediglich dar, dass in solch einem
Dilemma auch eine tugendhafte Person lasterhaft handeln kann, ohne damit moralisch
falsch zu handeln (Hursthouse 2011, 127).

97 Dem Vorwurf, die Tugendethik sei per se anthropozentrisch, da in ihr menschliches
Gedeihen, das gute menschliche Leben bzw. menschliche Tugenden verhandelt werden,
entgegnet Hursthouse, dass es nicht an sich anthropozentrisch oder sogar egoistisch
sein muss, wenn ein gutes menschliches Leben das leitende Ziel einer Ethik ist. Es
weist dazu an, dariiber nachzudenken, wie ich mein Leben gut leben kann, so wie jedes
andere dazu fahige Individuum das auch tut bzw. tun sollte. » Dies stellt nicht das Leben
von Menschen tiber das Leben anderer Tiere oder bringt mich dazu, ein menschliches
Leben zu wahlen, weil es wertvoller ist. Ich habe keine Wahl. Da ich ein Mensch bin,
gibt es keine andere Art von Leben, das ich leben konnte.« (Hursthouse 2008, 129).

127

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

tiger Entwicklung, wie sie hier entwickelt werden soll, ist dies von
grofler Relevanz. Zum einen haben bereits Ott und Doring (2011),
deren Mehr-Ebenen-Modell hier als Grundlage dient, gezeigt, dass
und inwiefern Nussbaums FA als ethische Grundlage fiir NE tiber-
aus geeignet ist (vgl. Kap. 2.4; vgl. dazu auch Schultz et al. 2013;
Voget-Kleschin 2013). Zum anderen wird die Uberzeugungskraft
von Nussbaums Ansatz fiir eine tierethische NE-Theorie in Kap. 5.3
untermauert werden.

Der FA wurde in den 1980er Jahren von Nussbaum und Amartya
Sen entwickelt und wird international sehr breit in philosophischen,
okonomischen und politischen Diskussionen verhandelt. Er stellt ein
Konzept dar, um individuelles, aber auch gesellschaftliches Wohler-
gehen zu messen, wobei die Frage zentral ist, was Menschen fiir ein
gutes, gelingendes Leben bendtigen. Dabei geht es nur in indirekter
Weise um materielle Dinge und Ressourcen, insofern diese Grundla-
gen fiir die Erfiillung von Befidhigungen sind, welche im Fokus des
FAs stehen. Da der Ansatz Ungleichheiten in und zwischen Gesell-
schaften behandelt, wird er in der Politischen Philosophie intensiv
als Gerechtigkeitstheorie diskutiert. Dabei stellt der FA geméf Nuss-
baum (2010, 218) keine umfassende moralische Lehre dar, sondern
eine politische Theorie elementarer Anspriiche, jedoch auch keine
umfassende politische Theorie. Er fiihrt die notwendigen Bedingun-
gen fiir eine anndhrend gerechte Gesellschaft auf. Die hier getatigte
Einordnung Nussbaums unter eudaimonistische Theorien beruht auf
ihrer intensiven Bearbeitung der Frage nach gutem Leben. Dabei
muss beachtet werden, dass die neoaristotelisch inspirierte Nussbaum
dies im Rahmen der Ausarbeitung einer Gerechtigkeitstheorie tut,
wodurch der enge Zusammenhang von Fragen nach Gerechtigkeit und
nach >dem Gutenc bzw. gutem Leben deutlich wird (vgl. Kap. 5.3).

Der FA selbst ist komplex, ebenso ist es die kontroverse Debatte,
die sowohl wohlwollend als auch ablehnend tiber ihn gefiihrt wird. An
dieser Stelle wird ausschliefllich Nussbaums Interpretation des FAs
behandelt und innerhalb dieser nur die Erweiterung auf nichtmensch-
liche Tiere mit ihren Implikationen.”8

Im FA stehen menschliche, und — seit Nussbaums Erweiterung
— auch tierliche Fihigkeiten im Mittelpunkt. Fihigkeit bezieht sich

98 Fiir die Anwendung des FAs auf Menschen vgl. zum Beispiel Nussbaum 2000 und
fiir die Argumente Nussbaums, weshalb der FA anderen Ansitzen iiberlegen sei vgl.
Nussbaum 2010, 386-399.

128

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

dabei auf die Moglichkeit, in einer bestimmten Art und Weise titig zu
werden. Aus den Fahigkeiten ergeben sich (unter Einbezug personli-
cher Umstdnde und verfligbarer Ressourcen) tatsachlich ausgefiihrte
Titigkeiten. Da der FA ein pluralistischer, liberaler Ansatz ist, stehen
nicht die ausgefiihrten Tdtigkeiten im Fokus, sondern die theoreti-
sche Befahigung sie auszufiihren (Nussbaum 2000, 87). Fahigkei-
ten stellen gemafl Nussbaum eine geeignetere Grundlage fiir den
Umgang mit Gerechtigkeitsfragen dar als beispielsweise Metriken
wie Wohlstand, Nutzen oder Ressourcenverteilung. Gerechtigkeit
wird daran gemessen, ob ein Staatin der Lage ist, seinen Biirger_innen
die Ausiibung zentraler Fahigkeiten zu gewdéhrleisten »und zwar
entsprechend [...] einem bestimmten Schwellenwert« (Nussbaum
2010, 386).

Nussbaum (2000, 84) unterscheidet drei verschiedene Formen
von Fahigkeiten: 1. Grundlegende Fahigkeiten (basic capabilites), die
fiir die Entwicklung anspruchsvollerer Fahigkeiten von Noten sind,
2. Innere Fahigkeiten (internal capabilites), die ein Individuum dazu
befdhigen, verschiedene Tatigkeiten auszuiiben, wie beispielsweise
die Fahigkeit zur politischen Partizipation, und 3. Kombinierte Fahig-
keiten (combined capabilites), unter denen Nussbaum die Kombina-
tion innerer Fahigkeiten mit externen Bedingungen versteht, was
notwendig ist, um bestimmte Tdtigkeiten ausiiben zu konnen. So
benotigt es fiir politische Partizipation nicht lediglich die innere Fahig-
keit, sondern entsprechende soziale und politische Bedingungen.

Die Fihigkeiten, die Nussbaum als fiir ein gutes Leben zentral
ansieht, hat sie in ihrer sogenannten Fahigkeiten-Liste zusammen-
gefasst (vgl. weiter unten in diesem Abschnitt). Dieser Liste liegt
die Idee der Menschenwiirde zugrunde. Fiir jede Fahigkeit der Liste
lasst sich nach Nussbaum zeigen, dass ein Leben, in dem sie nicht
ausgeftihrt werden kann, kein wiirdevolles Leben ist. Es gilt, fiir jede
Fahigkeit einen minimalen Schwellenwert festzulegen, unter dem die
Fahigkeit als nicht ausfithrbar angesehen wird. Wie im Rahmen einer
gerechten Verteilung mit Ungleichheiten tiber diesem Schwellenwert
umzugehen ist, dariiber sagt Nussbaums FA nichts aus. Er stellt ent-
sprechend gemaft Nussbaum keine umfingliche Gerechtigkeitstheo-
rie dar, auch wenn sie in Gerechtigkeit eines der intrinsischen Ziele
des FAs sieht. Zum Gerechtigkeitsverstandnis des FA gehort, dass
die Zerstérung von als wertvoll erachtetem natiirlichem Vermogen
verhindert werden soll. Da auch nichtmenschliche Tiere natiirliches
Vermogen aufweisen, welches laut Nussbaum wertvoll ist, bezieht sie

129

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

diesen Aspekt ebenso auf nichtmenschliche Tiere und inkludiert sie
in die Sphdre der Gerechtigkeit (vgl. dazu Kap. 5.1): »Wenn Menschen
Tieren durch ihr Handeln eine wiirdevolle Existenz versagen, scheint
es sich dabei eindeutig um eine Frage der Gerechtigkeit zu handeln«
(Nussbaum 2010, 444). Die Fahigkeiten der Liste entsprechen nach
Nussbaum allesamt kombinierten Fahigkeiten.

Ein weiterer zentraler Punkt in Nussbaums Erweiterung ist die
These, dass auch nichtmenschliche Tiere tiber eine Wiirde verfiigen.
Die grundlegende moralische Intuition des FAs betrifft nach Nuss-
baum die Wiirde einer Lebensform, die charakterisiert ist durch
Fahigkeiten und Bediirfnisse (ebd., 471). Ein Ziel des erweiterten FAs
lautet, dass alle Lebewesen als das, was sie sind, gedeihen konnen
sollen. Anders ausgedriickt: Im FA kommt »die ethische Uberzeugung
zu tragen, daf$ die Lebensfunktionen nicht behindert und die Wiirde
lebender Organismen nicht verletzt werden sollte« (ebd., 473). Dabei
geht Nussbaum von einer speziesspezifischen Wiirde aus, weshalb sie
die Wiirde anderer Tiere nicht mit Menschenwiirde gleichsetzt. Der
tierlichen Wiirde kommt auch fiir die Verwirklichung des Ziels, das
Zusammenleben von Mensch und nichtmenschlichem Tier auf poli-
tischer Ebene zu regeln, eine bedeutende Rolle zu: »Keinem empfin-
denden Lebewesen soll die Chance auf ein gedeihliches Leben versagt
werden, auf ein Leben also, das der seiner Spezies entsprechenden
Wiirde gemaf ist« (ebd., 477). Eine genauere Bestimmung oder Defi-
nition des Begriffs der speziesspezifischen Wiirde fehlt (vgl. unten).
Die einzigen Grundlagen, die Nussbaum als Herleitung fiir tierliche
Wiirde nennt, sind zum einen die Charakterisierung der Wiirde einer
Lebensform durch ihre Fahigkeiten und ihre Bediirfnisse (Nussbaum
2010, 471) sowie zum anderen ein aristotelisches Verstindnis vom
Wunderbaren und Bestaunenswerten, das all den komplexen Formen
des Lebens?’ zugrunde liegt (ebd., 472).

Nussbaum bezieht ihren Ansatz nicht auf alle nichtmenschlichen
Tiere, sondern nur auf die empfindungsfahigen. Empfindungsfihigkeit
zieht sie als Schwellenkriterium dafiir heran, um zur Gemeinschaft

9 In Beyond »Compassion and Humanity«. Justice for Nonhuman Animals, einem
Beitrag, der einer kiirzeren Variante ihrer Ausarbeitung zur Erweiterung des FA auf
e.nm. Tiere aus Die Grenzen der Gerechtigkeit entspricht, spricht Nussbaum an dieser
Stelle noch ausschliellich von allen komplexen Formen tierlichen Lebens (Nussbaum
2004, 306). In Die Grenzen der Gerechtigkeit dehnt sie dies auf alle Lebensformen
aus, da sie sich gemaf einer Fufinote eine Erweiterung des FAs sogar auf Pflanzen
offenlassen mochte (Nussbaum 2010, 472, Fuinote 24).

130

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

der Individuen mit Gerechtigkeits-Anspriichen zu gehoren.!%0 Ent-
sprechend einem Verstdndnis gemafs dem — begrifflich in meiner
Arbeit eingeftihrten — kontextuellen Sentientismus (vgl. Kap. 41),
ist die Empfindungsfahigkeit jedoch fiir Nussbaum nicht das einzige
relevante Kriterium:

»Empfindungsfahigkeit ist nicht der einzige fiir die elementare Gerechtig-
keit relevante Faktor, aber es scheint doch plausibel, ihren Besitz fiir eine
Minimalbedingung der Zugehérigkeit zur Gemeinschaft jener Wesen zu
halten, die iiberhaupt gerechtigkeitsbasierte Anspriiche haben konnen.«
(Nussbaum 2010, 490)

Aus diesen gerechtigkeitsbasierten Anspriichen ergibt sich fiir Nuss-
baum das politische Ziel, dass keinem empfindenden Individuum
ein seiner Wiirde geméf3es gedeihliches Leben versagt werden soll.
Dartiber hinaus sollen zudem alle empfindenden Individuen positive
Gelegenheiten haben, ein gedeihliches Leben zu fiithren, welche es
nach Moglichkeit zu fordern gilt.

Fiir Nussbaum ist die Frage, wie ein tierliches Leben beschaffen
sein muss, damit es (noch) als gedeihlich gelten kann, eine speziesspe-
zifische, das heiflt die Antwort fallt von Art zu Art verschieden aus.
Daher betont Nussbaum, dass ihr Ansatz zwar ein individualistischer
ist, jedoch nicht dem moralischen Individualismus des Utilitarismus
entspricht. Im FA stehen Individuen und ihre Bedtirfnisse im Fokus,
die Artzugehorigkeit spielt dennoch eine Rolle. Nussbaums Fihigkei-
ten-Liste fiir e.nm. Tiere ist trotzdem eine allgemeine Liste fiir alle
e.nm. Tiere und nicht nach Spezies aufgeschliisselt. In dieser listet
sie die Fahigkeiten auf, die fiir jedes empfindende Individuum fiir
ein gedeihliches Leben von Bedeutung sind. Dabei orientiert sich
Nussbaum an den Fihigkeiten, die sie in Bezug auf Menschen als
grundlegend empfindet und somit an der Fihigkeiten-Liste, die sie
fir Menschen entworfen hat. Nussbaum betont, dass die Liste offen
und erweiterbar ist. Sie stellt allgemein gehaltene Prinzipien dar, die

100 Nicht-empfindungsfahige Tiere haben nach Nussbaum keine Gerechtigkeitsan-
spriiche, der Umgang mit ihnen sollte aber dennoch rechtlich restriktiv geregelt
werden. So fordert Nussbaum zum Beispiel das unnétige Toten von Schmetterlingen
in Schulprojekten zu verbieten (Nussbaum 2010, 529). Nussbaum geht davon aus,
dass Insekten nicht oder nur minimal empfindungsfahig sind (ebd.). Ob dies empi-
risch richtig oder falsch ist, ist strittig, intensivere Forschungsarbeiten sowohl aus
empirischer als auch aus ethischer Sicht stehen noch aus (vgl. aber die Beitrdge der
Ausgabe 29/2020 des Online-Journals Animal Sentience; Quelle in Fufinote 67).
Ausfithrungen zu den Fahigkeiten von Insekten finden sich bei Somme 2005.

131

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

zur Orientierung im Hinblick auf rechtliche Fragen im Umgang mit
e.nm. Tieren dienen sollen. Die iibergeordneten Kategorien dieser
Liste sollen dabei als Anleitung dienen, »auch wenn die konkreteren
Spezifikationen jeder Fahigkeit letztendlich zu verschiedenen Listen
[fiir verschiedene Arten, LB] fithren wiirde« (Nussbaum 2010, 529).

Die Liste wird im Folgenden Nussbaum entsprechend mit

Blick auf die Fragestellung paraphrasiert (Vgl. ebd., 529-538).
Im Anschluss daran werden einige Annahmen Nussbaums kri-
tisch reflektiert.

1.

132

Leben. Alle e.nm. Tiere haben einen Anspruch weiterzuleben,
solange ihr Tod nicht der Erlosung von Schmerzen dient. Daraus
folgt der Anspruch, nicht zum Zweck sportlicher Betitigung,
fiir Luxusgiiter oder auf grausame Weise in der Tiernutzungs-
industrie getotet zu werden. Ein kluger, respektvoller Paterna-
lismus spricht jedoch fiir die Euthanasie bei e.nm. Tieren mit
nicht behandelbaren starken Schmerzen. Falle der schmerzlosen
Totung zu Ernahrungszwecken oder der Populationskontrolle
sind dagegen duflerst schwierig. Hier sollte zunachst ein Verbot
aller Formen der Tierquilerei angestrebt werden, um von die-
sem aus auf einen weiteren Konsens hinzuarbeiten. Anstelle
eines langsamen Todes durch Verhungern kann die schmerzlose
Jagd zur Populationskontrolle vorzuziehen sein. Die schmerz-
lose Totung eines nichtmenschlichen Tiers in der »Bliite seines
Lebens« stellt aber stets eine Schadigung dar, weshalb Alter-
nativen zur Totung — wie die Sterilisierung — immer vorzuzie-
hen sind.

Koérperliche Gesundheit. Der Anspruch auf ein gesundes Leben
gehort zu den wesentlichen Anspriichen e.nm. Tiere. Bei den-
jenigen in direkter menschlicher Kontrolle folgen daraus ein-
deutige politische und rechtliche Mafinahmen wie das Verbot
qualerischer Praktiken, wie sie haufig in der Landwirtschaft, der
Pelzzucht, in Zoos, Zoogeschiften oder Zirkussen ausgefiihrt
werden, und das Gebot fiir angemessene Erndahrung und Auslauf
zu sorgen. Da den Menschen, in deren Obhut sich die nicht-
menschlichen Tiere befinden, eine Art Vormundschaft zukommt,
sollten sich Gesetze an der Verantwortung von Eltern ihren
Kindern gegentiber orientieren.

Korperliche Integritit. E.nm. Tiere haben einen Anspruch darauf,
in ihrer korperlichen Integritit nicht durch Gewaltanwendung,
Missbrauch oder andere Schidigungsformen verletzt zu werden,

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

unabhéngig davon, ob diese Behandlung schmerzvoll ist oder
nicht. Beim Menschen fillt unter diese Fahigkeit auch die Gele-
genheit zur Fortpflanzung und sexuellen Befriedigung. Diese
sind unter ansonsten gleichen Umstidnden auch bei e.nm. Tieren
zu schiitzen. Die Kastration aggressiver méannlicher Individuen
ist bei e.nm. Tieren allerdings akzeptabel, wohingegen sie beim
Menschen unangemessen ist. Ebenso sind Sterilisierungen oder
Kastrationen nichtmenschlicher Tieren akzeptabel, die das Leben
der Betroffenen nicht zu stark beeinflussen, anderen Individuen
der gleichen Spezies aber zukiinftig ein besseres Leben ermogli-
chen, da Ressourcenknappheit oder Uberbevélkerung verhindert
werden. Das gilt nicht als blole Instrumentalisierung, da es
mit einem wiirdevollen Leben dieser nichtmenschlichen Tiere
vereinbar ist.

4. Sinne, Vorstellungskraft und Denken. E.nm. Tiere sollen die
Moglichkeit zur freien Bewegung in Umgebungen, die ihre
Sinne ansprechen, bekommen sowie den Zugang zu Quellen
der Lust. Auch gilt es, e.nm. Tieren Entscheidungsméglichkeiten
zu gewihrleisten. Wildlebende Tiere haben Anspruch auf eine
Umwelt, in der sie typischerweise gedeihen, weshalb der Schutz
dieser Fahigkeit den Schutz ihres Lebensraums erfordert.

5. Gefiihle. Enm. Tiere empfinden viele Gefiihle, wie beispielsweise
Angst, Wut, Verdrgerung, Trauer, Dankbarkeit, Neid, Freude. Sie
haben den Anspruch auf ein Leben, welches es ihnen ermoglicht,
soziale Bindungen einzugehen und nicht in erzwungener Isola-
tion leben zu miissen.

6.  Praktische Vernunft. Hier gibt es fiir e.nm. Tiere keine genaue
Entsprechung des Anspruchs, der fiir Menschen zentral ist und
die anderen Anspriiche prigt und sie auf typische Weise mensch-
lich werden ldsst. Es muss in jedem Einzelfall gefragt werden,
in welchem Maf} das e.nm. Tier in der Lage ist, sich Ziele zu
setzen und sein Leben zu planen. Wenn diese Fahigkeit vorliegt,
sollte sie mit Maflnahmen, die denen der vierten Fahigkeit
entsprechen, gefordert werden.

7. Zugehorigkeit. Enm. Tiere haben einen Anspruch darauf, die fiir
sie charakteristischen Bindungen und Beziehungen eingehen zu
konnen. Auflerdem haben sie beziiglich potentiell bestehender
Beziehungen zu Menschen den Anspruch auf lohnende und
reziproke Beziehungen. Sie sollen von einer globalen politischen
Kultur respektiert und als Wesen mit Wiirde behandelt werden.

133

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10.

134

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Es stellt sich die Frage, wie sich der FA zu schadigendem Ver-
halten innerhalb einer Spezies (die zu unterscheiden ist, von
einer Schadigung durch ein Individuum einer anderen Spezies)
verhalt, da er nicht jede Weise der Zugehorigkeit schiitzt. Men-
schen sind hier sowohl im Fall von sogenannten Haustieren als
auch von wildlebenden Tieren dazu verpflichtet, Vorfille wie das
Angreifen eines Jungtieres durch seine Eltern oder eine schlechte
Behandlung alter Individuen zu verhindern. Im Hinblick auf
bestehende Hierarchien in Tierpopulationen, die einige Indivi-
duen besserstellt als andere, konnen Menschen jedoch nicht
eingreifen ohne die Lebensokonomie der betroffenen Spezies
stark zu schddigen. Daraus folgt, dass nur die schlimmsten Scha-
digungen der schwachen Mitglieder einer Spezies verhindert
werden miissen, weniger schlimme Schadigungen konnen tole-
riert werden. Die Fahigkeit eines Individuums, anderen Schaden
zufiigt, zahlt jedoch nicht zu den zentralen Fahigkeiten e.nm.
Tiere und sollte nicht geschiitzt werden.

Andere Spezies. Wie Menschen haben auch e.nm. Tiere einen
Anspruch darauf, in Beziehung zu anderen Spezies und dem Rest
der Natur zu leben. Diese Fahigkeit erfordert die allmahliche
Verwirklichung einer interdependenten Welt, in der alle Spe-
zies kooperative und wechselseitig unterstiitzende Beziehungen
unterhalten. Da die Natur diesem Ideal nicht entspricht, ist eine
allmahliche Ersetzung des Nattirlichen durch das Gerechte nétig.
Spiel. Enm. Tiere miissen tiber geniigend Bewegungsfreiraum,
Licht und eine sinnlich stimulierende Umwelt verfiigen und im
Kontakt zu anderen Individuen ihrer Spezies stehen, damit diese
Fahigkeit wahrgenommen werden kann.

Kontrolle iiber die eigene Umwelt. Hier werden eine politische und
eine materielle Dimension unterschieden. Die politische Dimen-
sion bedeutet im Hinblick auf e.nm. Tiere, dass sie Teil einer
politischen Konzeption sein sollen, durch die ihnen Achtung und
Gerechtigkeit versichert wird. Diese Konzeption soll ihnen ihre
Anspriiche zusichern, selbst wenn sie diese, wie Kinder, nicht
selbst einfordern konnen. Menschliche Vormunde sollen die
Anspriiche gegebenenfalls vor Gericht einfordern konnen. Der
materiellen Dimension entspricht, quasi analog zum Schutz von
Eigentums- und Arbeitnehmer_innenrechten der Menschen, die
Achtung vor der Unversehrtheit ihres Lebensraums und beziig-

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

lich sogenannter Nutztiere das Recht auf »Arbeitsbedingungenc,
die mit ihrer Wiirde vereinbar sind.

Zentrale Kritikpunkte an Nussbaums Erweiterung

Die Fahigkeiten-Liste fiir e.nm. Tiere ist fiir die Tierethik und Human-
Animal Studies ein bedeutender Zugewinn, da Nussbaum damit zum
einen ein Novum ausgearbeitet hat und zum anderen aufzeigt, dass
Gerechtigkeitstheorien e.nm. Tiere miteinschlieffen sollten. Einige
der in der Liste impliziten Annahmen sind jedoch problematisch. Die
zentralsten davon werde ich im Folgenden aufgreifen.

Nussbaum baut die Inklusion e.nm. Tiere in ihren FA zu weiten
Teilen darauf auf, dass diese eine speziesspezifische Wiirde besitzen,
welche es zu achten gilt. Trotz dieser zentralen Bedeutung ist der
Wiirdebegriff bei Nussbaum nicht ausreichend inhaltlich bestimmt.
Die einzigen Grundlagen, die Nussbaum als Herleitung fiir tierliche
Wiirde nennt, sind zum einen die Charakterisierung der Wiirde einer
Lebensform durch ihre Fahigkeiten und ihre Bediirfnisse (Nussbaum
2010, 471) sowie zum anderen ein aristotelisches Verstandnis vom
Wunderbaren und Bestaunenswerten, das all den komplexen Formen
des Lebens zugrunde liegt (ebd., 472). Die erste Grundlage ist dabei
nicht besonders weitreichend, da sie ohne eine weitere Argumentati-
onslinie zirkuldr ist. Nussbaum argumentiert dabei, dass der Grund,
weshalb die Fahigkeiten e.nm. Tiere moralisch und in Gerechtigkeits-
fragen relevant sind, ihre Wiirde ist, die wiederum auf den Fahigkeiten
e.nm. Tiere aufbaut.10!

Auch die zweite Grundlage ist kritisch zu betrachten. Zum einen
ist der Verweis auf Aristoteles nicht zielfithrend, da dieser mit dem
Verweis auf das Wunderbare und Bestaunenswerte des komplexen
Lebens lediglich darauf hinweisen wollte, dass nichtmenschliche Tiere
interessante Studienobjekte sind, nicht, dass sie Subjekte der Moral
sind, die in den Bereich der Gerechtigkeit fallen (Ilea 2008, 549).
Zum anderen ist damit die von Nussbaum angestrebte Eingrenzung
auf empfindungsfahige Tiere nicht zu begriinden, da es oftmals nicht-

101 Im englischen Originaltext spricht Nussbaum an dieser Stelle von den abilites
einer Lebensform, die gemeinsam mit den Bediirfnissen eine Grundlage fiir Wiirde
darstellen soll. Sie grenzt diese damit sprachlich von capabilites ab. Die Bedeutungs-
differenz von abilites und capabilites ist jedoch nicht ausreichend genug, um die
Zirkularitit des Arguments zu umgehen.

135

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

empfindungsfahige Lebewesen wie Mammutbaume oder Nautilitdae
(Perlboote) sind, die Staunen und Bewunderung hervorrufen, nicht
jedoch empfindungsfihige Tiere wie Ratten oder Mause: »If awe and
wonder lie at the heart of her [Nussbaums, LB] theory, it is not clear
why the beings that do not inspire much awe and wonder should
be covered by the theory while the awe inspiring ones should not.«
(ebd., 549) Das Wunderbare und Bestaunenswerte eines Individuums
begriindet zudem lediglich eine kontingente, veranderliche Wiirde,
keine inhdrente Wiirde (Vgl. Schafer-Bossert/Bossert 2012, 212; von
der Pfordten 2003, 105-107), wie Nussbaum sie fiir e.nm. Tiere
begriinden mochte.

In Nussbaums Beitrag Beyond »Compassion and Humanity«
(2004) findet sich tiber die Grundlage des »Wunderbaren und Bestau-
nenswerten von komplexem Leben« hinaus eine Stelle, die vermuten
lasst, dass Nussbaum — wie etliche andere Autor_innen — Wiirde
mit intrinsischem Wert (verstanden als Selbstwert) gleichsetzt (vgl.
Schifer-Bossert/Bossert 2012). So schreibt sie dort: »More generally,
he [Immanuel Kant, LB] cannot see that such a being can have dignity,
an intrinsic worth«(Nussbaum 2004, 300).102 Auf solch eine Gleich-
setzung findet sich in Die Grenzen der Gerechtigkeit kein Verweis.103
Eine Begriffsbestimmung von Nussbaums Begriff tierlicher Wiirde,
die den eben genannten Kritikpunkten gerecht wird, steht jedoch
noch aus.

Eine weitere wichtige Angriffsflache bieten die Ausfithrungen
zu Fahigkeit 8 (andere Spezies). Nussbaums Forderung nach einer all-
mahlichen Ersetzung des Natiirlichen durch das Gerechte (Nussbaum
2010, 538) stellt eine Art Fehlschluss dar. Statt wie im naturalisti-
schen Fehlschluss davon auszugehen, dass das, was natiirlicherweise
auftritt, auch auftreten soll, impliziert Nussbaum damit, dass das,
was in der Natur geschieht, ungerecht ist und nicht geschehen soll.
Was in der Natur stattfindet, solle gemafl Nussbaums Aussage von
moralischen Akteur_innen als verwerflich angesehen werden und

102 Die in der Literatur vorherrschende Verwendung des Begriffes >intrinsischer
Wertcist uneinheitlich. Nussbaum verwendet den Begriff im Sinne des hier verwende-
ten Begriffs Selbstwert, demgemaf ein Individuum einen Wert an sich hat, vollkom-
men unabhingig von dem Nutzen fiir andere und den Beziehungen zu anderen.

103 Nussbaum weist lediglich darauf hin, dass ihr Wiirdebegriff ein aristotelischer
sei, kein kantischer. Letzteres scheint selbsterklarend, da sich aus Kants Wiirdebegriff
schwer ein Begriff der Tierwiirde ableiten lieffe, da Kant den Wiirdebegriff auf
vernunftbegabte Wesen bezieht.

136

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

dort, wo es moglich ist, Gerechtigkeit in die Natur gebracht werden.
In Anlehnung an den naturalistischen Fehlschluss konnte dieser
Fehlschluss als skulturalistischer Fehlschluss<bezeichnet werden. Auch
wenn es begriifienswert ist, dass Nussbaum sich damit gegen die
Verfestigung einer biologistischen Weltanschauung stellt und auch
ein romantisiertes und romantisierendes Natur-Bild ablehnt, bediirfte
diese Aussage einer starkeren Fundierung und wirkt durchaus ein
wenig unreflektiert. Z&hlt man wildlebende Tiere ausschliefSlich zur
Natur,'%4 miisste nach dieser Aussage alles, was sie tun, als moralisch
schlecht bewertet werden. Dies trifft auf zwei Ebenen nicht zu: Erstens
sind e.nm. Tiere keine moral agents (vgl. unten), so dass die Art und
Weise, wie sie mit anderen nichtmenschlichen Tieren umgehen, nicht
als moralisch verwerflich angesehen werden kann.

Zweitens ist Nussbaum der Auffassung, dass alles Natiirliche
durch das Gerechte ersetzt werden solle. Diese Pauschalisierung
ist unpassend. Selbst wenn man tiberzeugende Argumente finden
wiirde, weshalb das Tun e.nm. Tiere als moralisch oder unmoralisch
zu bewerten wire, so gidbe es mindestens genauso viele Taten,
die als moralisch gut bewertet werden wiirden, wie Taten, die als
unmoralisch angesehen werden wiirden. So wurden beispielsweise
Félle beobachtet, in denen Elefanten mit ihren Riisseln gefangene
Antilopen aus ihren Kéfigen befreiten (Bekoff/Pierce 2009, ix) und in
denen weibliche Fruchtfledermause bei nicht verwandten Artgenos-
sinnen Geburtshilfe leisten (ebd., ix). Es wurde ferner gezeigt, dass
Elefanten-Matriarchinnen grofle Verantwortung fiir ihre Herde iiber-
nehmen und Elefanten intensive Trauer fiir ihre Herden-Mitglieder
zu empfinden scheinen (Bradshaw 2009, 11-12), um nur wenige von
zahlreichen Beispielen zu nennen, in denen e.nm. Tiere Dinge tun, die

104 Dies ist (auch im umwelt- und tierethischen Diskurs) haufig auf eine zu undif-
ferenzierte Weise der Fall. Speziell bei domestizierten Tieren stellt sich die Frage,
wie >natiirlich< diese sind und wieviel kulturelle Uberformung in ihnen steckt. Dies
kann aber auch bei wildlebenden Tieren gefragt werden, beispielsweise wenn diese
zu Artenschutzzwecken >gechipt< oder »getrackt< werden (vgl. fiir solch ein Projekt
https://www.tohoravoyages.ac.nz/tracks-of-the-tohora/, zuletzt gepriift am
01.03.2022). Das sind sehr komplexe Fragen, die auch damit zusammenhingen,
woran >Natiirlichkeit< gemessen wird (vgl. die Diskussion um sogenannte Biofakte
bei Karafyllis 2006). Antworten auf diese Fragen konnen und miissen an dieser
Stelle nicht gegeben werden, Zuschreibungen an e.nm. Tiere als >reine< Natur bei
gleichzeitiger Abgrenzung des Menschen von derselben werden jedoch abgelehnt. Vgl.
auch Kap. 4.4.

137

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://www.tohoravoyages.ac.nz/tracks-of-the-tohora
https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tohoravoyages.ac.nz/tracks-of-the-tohora

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

in der Regel als normativ gut bewertet werden (fir weitere vgl. auch
Nagy/Marinova 2019, 304-306).

Hierbei lasst Nussbaum zusitzlich aufler Acht, dass es neben
der unangemessenen romantisierenden Natur-Verherrlichung auch
zahlreiche andere Griinde gibt, mit denen man gegen eine kulturelle,
menschliche Uberformung von Natur argumentieren kann. Ein sol-
cher Grund kann zum Beispiel die Verpflichtung sein, zukiinftigen
Generationen von Menschen und e.nm. Tieren neben kulturellem
Erbe auch ein Teil >Wildnis< zu hinterlassen, die von Menschen so
wenig wie moglich beeinflusst ist, auch wenn in ihr Dinge ihren Lauf
nehmen, die fiir empfindungsfihige Individuen Leid generieren.

Wenig durchdacht wirkt auflerdem Nussbaums ebenfalls bei
Fihigkeit 8 gewtinschte Verwirklichung einer interdependenten Welt,
»in der alle Spezies kooperative und wechselseitig unterstiitzende
Beziehungen unterhalten« (Nussbaum 2010, 538). Diese Forderung
impliziert stark kontraintuitive Konsequenzen. Individuen karnivorer
Arten konnen mit Individuen der Spezies, die ihre Beute ausmachen,
keine wechselseitig unterstiitzende Beziehung eingehen. Wiirde man
darauf tatsichlich hinarbeiten wollen, waren Eingriffe notig wie das
gezielte Ausrotten karnivorer Arten, ziichterische (oder genetische)
Eingriffe, um aus Karnivoren Herbivore zu machen oder die Fiitte-
rung karnivorer Arten mit Fleischersatzprodukten und gleichzeitige
Abschottung von ihrer Beute (Vgl. Bossert 2015a, 62). Derartige
Eingriffe waren politisch wie zoologisch sehr schwer umsetzbar. Die
Hinweise sollen hier lediglich verdeutlichen, welche Konsequenzen
die Forderung Nussbaums mit sich bringen wiirde. Eingriffe wie
diese wiren auch nach Nussbaums eigenem Ansatz nicht erwiinscht.
Sie widersprachen einem Gedeihen-Konnen karnivorer Individuen,
worauf diese nach Nussbaum einen Anspruch haben, auch wenn ihre
Pradator-Fahigkeit nicht zu den Fahigkeiten zdhlen sollte, die es zu
fordern gilt. Entsprechend bedarf auch die Forderung Nussbaums
nach einer solchen interdependenten Welt einer besseren Fundierung.

In Bezug auf Prddatoren finden sich einige fragwiirdige Annah-
men in Nussbaums Argumentation. So geht sie erstens davon aus,
dass das Toten eines >Beutetiers< durch einen Pradator eine falsche
Handlung darstellt, da der FA wie der Utilitarismus an der Konse-
quenz einer Handlung interessiert ist, nicht daran, wer sie ausfiihrt
(Nussbaum 2010, 512). Zwar gesteht sie selbst ein, dass das Toten
einer Gazelle durch einen Tiger anders zu bewerten ist als durch
eine_n menschliche_n Jéger_in, dennoch sollte die Gazelle, wenn

138

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

irgendwie moglich, vor dem Tod bewahrt werden. Da Nussbaums FA
durch seine pluralistische Ausrichtung jedoch Spielraum fiir Kontext-
sensibilitdt lasst, sollte Nussbaum dieser auch in ihrer Perspektive auf
Pradation mehr Gewicht verleihen.

Zweitens wirkt Nussbaums Annahme befremdlich, dass Prada-
toren wie Tiger unverniinftig sind, wenn sie den Tod einer Gazelle
anstreben und dass eine politische Konzeption wie der FA anstreben
sollte, die Tiger von einem »Gesinnungswandel« (ebd., 525) zu tiber-
zeugen.!% Sich selbst (und gegebenenfalls den eigenen Nachwuchs)
auf die einzige einem mogliche Weise erndhren zu wollen, kann
nicht als unverniinftig bezeichnet werden. Carnivore Tiere wie Feliden
oder Krokodile konnen sich auf keine andere Weise erndahren und
wiirden verhungern, wenn sie stets davon abgehalten werden wiirden,
>Beutetiere« zu toten und zu essen. Aber auch viele Omnivore sind
auftierliche Proteine angewiesen um schwierige Lebensbedingungen,
wie harte Winter, zu tiberleben (so beispielsweise Grizzlybaren-Miit-
ter mit ihren Jungtieren, vgl. Wilson/Marks 2013). Der Wunsch,
Priadatoren wie Tiger einem »Gesinnungswandel« zu unterziehen,
fiihrt abermals zu den aufierst kontraintuitiven und auch moralisch
nicht erstrebenswerten Konsequenzen, Tiger und andere Pradatoren
durch genetische oder ziichterische Manipulationen zu Herbivoren
umzuformen oder ihre Verdauungssysteme an kiinstlich generiertes
Fleisch anzupassen, welches dann erzeugt und an die Priddatoren
verteilt werden miisste, die gleichzeitig in Isolation von ihnen als
Beute dienenden Tierarten leben miissten. Dies ist abermals nicht mit
dem Gedeihen-Konnen von Individuen, die auf andere Individuen zur
Erndhrung angewiesen sind, vereinbar.

Drittens ist es aus tierethischer Perspektive nicht {iberzeugend,
dass zwar Pradation unterbunden werden soll, wissenschaftliche Tier-
versuche dagegen moralisch zulédssig sind. In Bezug auf Tierversuche
argumentiert Nussbaum, dass wir zugestehen sollten, »daf3 es in
der Beziehung zwischen Menschen und Tieren immer einen Rest an

105 »Die Natur ist nicht gerecht und nicht alle Tierarten sind freundlich. Wir konnen
nicht erwarten, daf sie [die Pradatoren, LB] freundlicher werden oder das Wohlerge-
hen ihrer Feinde unterstiitzen. Dennoch handelt es sich nicht um ein schwerwiegendes
Problem fiir die politische Konzeption, weil der Vertreter [eines Tigers, LB] an
dieser Stelle einfach sagen kann, dafl die Auffassung des Tigers nicht verniinftig ist
[...]. [...] wir [kbnnen] die Tiger ja immer kontrollieren [...], wenn sie sich nicht
von der Notwendigkeit eines Gesinnungswandels »liberzeugen« lassen.« (Nussbaum
2010, 525).

139

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Tragik geben wird« (ebd., 543). Sie pladiert nicht fiir die Einstellung all
dieser Versuche, sondern gemifd des gangigen 3R-Prinzips (Replace,
Reduce, Refine) fiir eine bessere Untersuchung der Notwendigkeit
der Versuche, fiir eine Benutzung nichtmenschlicher Tiere mit gerin-
gerer Empfindungsfahigkeit, fiir verbesserte Lebensbedingungen der
benutzen nichtmenschlichen Tiere und den weiteren Ausbau von
Alternativmethoden. Weshalb das Akzeptieren einer Tragik in der
Beziehung zwischen Mensch und sogenanntem Versuchstier zuldssig
ist, im Hinblick auf Rauber-Beute-Beziehung zwischen verschiede-
nen Tierarten jedoch nicht, geht aus Nussbaums Argumentation nicht
hervor und scheint nicht in Ubereinstimmung mit ihrer sonstigen
Begriindungslinie. So kommt auch Ramona Ilea (2008, 556) in Bezug
auf diese Thematik zu dem Schluss, dass »the justification for this
view seems absent from Nussbaum's writings«.

Ein Desiderat in Nussbaums Ansatz ist zudem die Ausarbeitung
einer Orientierung fiir Konfliktfdille. Nussbaum bietet hierfiir keine
Perspektive, sondern beharrt auf dem Punkt, dass das Auftreten
eines Konfliktfalls ein Zeichen fiir eine nicht funktionierende Gesell-
schaft ist. Diese Aussage ist wenig tiberzeugend, da Konfliktfille
sich schlicht nicht vermeiden lassen und potentielle Konfliktfalle sich
beim Einbezug e.nm. Tiere in den Bereich der Moral und den der
Gerechtigkeit potenzieren. Fiir die Implementierung einer tierethi-
schen Position sind Uberlegungen zum Umgang mit Konfliktfillen
daher wiinschenswert (vgl. Kap. 6.4).

Trotz der genannten Kritikpunkte ist Nussbaums Ansatz eine
duflerst fruchtbare Grundlage fiir den Einbezug e.nm. Tiere in eine
Theorie Nachhaltiger Entwicklung. Er deckt viele Aspekte ab, die fiir
die Gerechtigkeitsgrundlagen bedeutend sind, welche NE zugrunde
liegen. Welche Modifikationen vorgenommen werden miissen, um
den FA aus tierethischer Perspektive (noch) tiberzeugender zu
machen, wird Kapitel 5.3 zeigen.

4.3.3 Die verschiedenen Tierethik-Theorien im Uberblick

Als Zusammenfassung der bisherigen Abschnitte von Kapitel 4.3
dient die dreiteilige Abbildung 2. In dieser werden die eben vorgestell-
ten Ethiktheorien und ihre Einordnung zum moralischen Individua-
lismus und Relationalismus tiberblicksartig zusammengefiihrt.

140

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

Einordnung bzgl.
moralischem
Individualismus
&Relationalismus

Moralischer
Individualismus

Einordnung bzgl.
moralischem
Individualismus
&Relationalismus

Hybridpositionen
aus moralischen
Individualismus
und moralischem
Relationalismus

Einordnung bzgl.
moralischem
Individualismus
&Relationalismus

Moralischer
Relationalismus

Abbildung 2

Ethiktheorie

Utilitarismus

Rechte- und
Pflichten-
Ansatz

Rechte- und
Pflichten-
Ansatz
Rechte- und
Pflichten-
Ansatz
Utilitarismus

Ethiktheorie

Rechte- und
Pflichten-
Ansatz,
erweitert um
Beziehungs-
ethik
Tugendethik

Fahigkeiten-
ansatz

Ethiktheorie

(Tugendethik)

Fursorgeethik

Autor_innen
(exemplarisch)

Peter Singer

Tom Regan

Bernard Rollin

Gary Francione

Jeff McMahan

Autor_innen
(exemplarisch)

Clare Palmer

Rosalind
Hursthouse

Martha
Nussbaum

Autor_innen

Griinde fiir die moralische Typen von Griinden
Beriicksichtigungswiirdig-  nach May (2014)
keit nichtmenschlicher

Tiere

Empfindungsfahigkeit bzw.  Eigenschaftsbasierte

Interesse nicht zu leiden Grinde (EBG)
(intrinsischer Wert)
(Manche) EBG

nichtmenschliche Tiere als
»subject of a life” bzw.

Empfindungsfahigkeit
(inhdrenter Wert)

Telos, Zweck in sich EBG
Empfindungsfahigkeit EBG

Intrinsische Eigenschaften, EBG
zudem , moral agent Beziehungshasierte
relative reasons” Grinde (BBG)

Griinde fiir die moralische Typen von Griinden
Berticksichtigungswiirdig- nach May (2014)
keit nichtmenschlicher

Tiere
Empfindungsfahigkeit EBG
(negative Pflichten), BBG

Beziehungen zwischen

Menschen und

nichtmenschlichen Tieren

(positive Pflichten)

Menschliche Tugenden EBG
(,virtues and vice rules”), BBG
gegen Konzept des

moralischen Status

Empfindungsfahigkeit, EBG
tierliche Fahigkeiten sind BBG
wertvolles natiirliches

Vermogen,

Tierwiirde

Griinde fiir die moralische Typen von Griinden

( larisch)  Berlicksichti tirdig- nach May (2014)
keit nichtmenschlicher
Tiere

Cora Diamond

Josephine
Donovan

Nichtmenschliche Tiere als BBG
,fellow creatures in

mortality”, menschliches

Leben und Praxis als
Ausgangspunkt

Aufmerksamkeit fiir das Leid BBG
& Wohlergehen anderen

und Fiirsorge ihnen

gegenliber wird auch
nichtmenschlichen Tieren
gegenlber aufgebracht,

diese sollten als moralisch

relevant akzeptiert werden 141

: Uberblick iiber verschiedene Tierethikpositionen + Einordnung
exemplarisch ausgewdhlter Autor_innen (eigene Darstellung, basierend auf
Grimm/Aigner 2016)

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
4.3.4 Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbefreiungstheorien

Neben den unterschiedlichen Ethiktheorien, die tierethischen Argu-
mentationen zugrunde liegen konnen, wird im Folgenden eine weitere
wichtige Differenzierung innerhalb der Tierethik aufbereitet: Die
Unterscheidung zwischen einer Ethik des Tierschutzes, der Tierrechte
und der Tierbefreiung.!¢ Diese drei Perspektiven bieten eine weitere
Klassifizierungsmoglichkeit tierethischer Ansitze, die bedeutend ist,
um die Tierethik nicht unterkomplex darzustellen.

Die drei Herangehensweisen unterscheiden sich sowohl in den
ethischen Annahmen, die ihnen zugrunde liegen, als auch in den
geforderten Konsequenzen, die sich aus ihnen fiir die Beziehung von
Menschen mit nichtmenschlichen Tieren ergeben. Zum Teil unter-
scheiden sie sich stark, weshalb ich die Differenzierung in diese drei
verschiedenen Tierethik-Positionen fiir dauflerst wichtig halte, um das
komplexe Feld der Tierethik addquat darzustellen. Auflerhalb der aka-
demischen Debatte sowie der (politischen) Tierschutz-, Tierrechts-
und Tierbefreiungs-Bewegungen wird zwischen den drei Begriffen
jedoch héufig nicht differenziert und auch innerhalb dieser ist die
Differenzierung oft nicht ausreichend. So ist des Ofteren von Tier-
rechten die Rede, wo es eigentlich um Tierschutz-Mafinahmen geht
(Roscher 2012, 39). Oder es werden Tierbefreiungs-Aktivist_innen
als Tierschiitzer_innen bezeichnet, obwohl das deren eigenem Selbst-
verstandnis widerspricht. Worin die zum Teil so grundlegenden
Unterschiede bestehen, wird im Folgenden gezeigt.

Tierschutz-Ethik basiert auf der Auffassung, nichtmenschlichen
Tieren solle kein unnotiges Leid zugefiigt werden. Tierschutz-Ethi-
ker_innen fragen, wie die Situation nichtmenschlicher Tiere im
bestehenden System so verbessert werden kann, dass ihnen weniger
Leid und Qualen zugefligt werden sowie ob und wie dies mit den
Interessen der von der Tiernutzung profitierenden Menschen in
Einklang zu bringen ist. Hierbei wird die momentan vorherrschende
gesellschaftliche Praxis, nichtmenschliche Tiere als Produkte anzuse-
hen und zur Nutzung zu verwenden, nicht notwendig grundsatzlich
hinterfragt, sondern als >gegeben< angenommen. Tierschutz-Ethiken
griinden meist in konsequenzialistischen Ethiken. Von diesen spielt
der oben kurz umrissene Utilitarismus die wichtigste Rolle. Welche
konkreten Konsequenzen aus einer tierschutzethischen Position fiir

106 Diese Ausfithrungen beruhen zu weiten Teilen auf Bossert 2014.

142

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

den Umgang mit nichtmenschlichen Tieren gezogen werden, ist
stark abhingig davon, ob ein graduelles oder egalitires Verstiandnis
von moralischem Wert vorliegt (vgl. Kap. 41). Je gradueller das
Verstiandnis ist, desto relevanter werden die Interessen der Menschen
eingestuft, unabhéngig davon, ob es sich um grundlegende Interessen
(Uberleben) oder um weniger grundlegende Interessen (Appetit auf
Fleisch!%’) handelt. Vertreter_innen egalitérer Positionen, die davon
ausgehen, dass moralischer Selbstwert nicht graduell vorliegen kann,
dass er Menschen und nichtmenschlichen Tieren folglich in gleichem
Mafle zukommt, kommen dagegen nicht umhin, sich intensiv mit
der Frage auseinanderzusetzen, wie und ob die Nutzung und Totung
nichtmenschlicher Tiere fiir menschliche Zwecke gerechtfertigt sein
kann. Tierschutzethische Positionen griinden daher tiberwiegend in
einem graduellen Verstandnis von moralischem Selbstwert, wiahrend
Vertreter_innen egalitdrer Positionen zu Tierrechts- oder Tierbefrei-
ungs-Positionen tendieren.

Im Gegensatz zu Tierschutz-Ansitzen gehen Tierrechts-Ethi-
ken davon aus, dass jedem nichtmenschlichen Tier unabhingig
von Nutzenkalkiilen bestimmte moralische Rechte zukommen,
aus denen juridische Rechte folgen sollten. Die Frage, welche
Voraussetzungen ein nichtmenschliches Tier erfiillen muss, damit
ihm Rechte zukommen, beantworten verschiedene Tierrechts-Ethi-
ker_innen unterschiedlich. Wie oben dargestellt, muss bei Regan
ein Lebewesen »Subjekt eines Lebens« sein und unter anderem
Erinnerungen, Emotionen und ein gewisses Zukunftsbewusstsein
aufweisen. Francione macht sich dagegen argumentativ dafiir stark,
dass ein Lebewesen lediglich empfindungsfahig sein muss, damit
ihm bestimmte Rechte zukommen (Francione 2014; 2004; 2000).
Die Rechte, die nichtmenschlichen Tieren nach den meisten >starkenc
Tierrechtsansitzen zukommen, sind das Recht auf Leben und auf
korperliche Unversehrtheit und Leidfreiheit. Wichtig ist zu bedenken,
dass es sich hierbei nicht um absolute Rechte handelt, sondern um
prima facie Rechte. Ahnlich wie in der Debatte um direkte moralische
Berticksichtigungswiirdigkeit wird in der Rechte-Diskussion von Sei-
ten vieler Tierethiker_innen argumentiert, dass keine iiberzeugenden

107 Hier wird davon ausgegangen, dass eine fleischliche Erndhrung nicht tiberlebens-
notwendig fiir den Menschen ist (vgl. Campbell/Campbell 2011). Sollte dies fiir
bestimmte Regionen der Erde nicht zutreffen, trifft auch die getroffene Aussage nicht
zu. Zur Debatte um die moralischen Grundlagen eines globalen Vegetarismus vgl.
unter anderem Curtin 1996, 69-73 und Hursthouse 2011, 130.

143

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Griinde vorliegen, Menschen, die >nur< empfindungsfahig sind —
denen aber weitere Fahigkeiten, die Menschen typischerweise zuge-
schrieben werden temporir oder permanent fehlen — in die Moralge-
meinschaft einzubeziehen bzw. sie als Rechte-Tragende anzuerken-
nen, empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere hingegen nicht. Die
Berticksichtigung von Menschen allein aufgrund der Tatsache, dass sie
der Spezies Mensch angehoren, wird von diesen Autor_innen (und
Aktivist_innen) als Speziesismus kritisiert. Der Speziesismus-Begriff
bildet eine Analogie zu Rassismus und Sexismus. Er soll darauf
hinweisen, dass hinter jeder Form der Unterdriickung die gleichen
Mechanismen stecken, unabhéngig davon, ob Wesen sich auf Grund
ihrer Nationalitat, ihres Geschlechts oder ihrer Spezieszugehorigkeit
iiberlegen fiihlen. Der Unterschied der Tierrechts-Ansitze gegeniiber
Tierschutz-Ansatzen besteht darin, dass Tierrechts-Positionen die
Nutzung nichtmenschlicher Tiere grundsétzlich in Frage stellen. Sie
fordern eine Sicht auf nichtmenschliche Tiere, die diese nicht als Mittel
fiir menschliche Zwecke auffasst.

Wie die Tierrechts- stellt die Tierbefreiungs-Ethik die Nutzung
nichtmenschlicher Tiere nicht nur grundsitzlich in Frage, sondern
lehnt sie prinzipiell als unmoralisch ab. Insofern ist sie leicht von
der Tierschutz-Ethik abzugrenzen. Schwieriger ist in manchen Fillen
eine Abgrenzung zu Tierrechts-Ansatzen. Haufig wird diese Unter-
scheidung von Tierethiker_innen und in der Tierrechts- bzw. Tierbe-
freiungsbewegung Aktiven selbst nicht getroffen (so zum Beispiel
Luke 2014). In etlichen Fillen mag eine scharfe Grenzziehung nicht
moglich sein. So wird Franciones abolitionistischer Ansatz, der auf die
Abschaffung aller Tiernutzung abzielt, genauso oft als Tierrechts- wie
als Tierbefreiungsansatz bezeichnet und beides ist durchaus berech-
tigt. Kennzeichnend fiir Tierbefreiungsethiken ist die Forderung nach
der Abkehr gegenwirtiger Verhiltnisse, in denen nichtmenschliche
Tiere als Mittel zum Zweck fiir (zum Teil triviale) menschliche Inter-
essen genutzt werden. Eine Tierbefreiungs-Ethik beinhaltet immer
iiber Fragen des Tierwohls weit hinausgehende Gesellschaftskritik,
die meist deutlich stirker ausgepragt ist, als das gesellschaftskritische
Potential, welches in der Forderung nach Tierrechten steckt. Tierbe-
freiungsethik geht stets mit Kritik an Eigentumsverhéltnissen oder
Kapitalismuskritik einher. In der Art und Weise dieser Gesellschafts-
kritik und vor allem in den jeweils geforderten Losungsvorschlagen
konnen sich verschiedene Tierbefreiungs-Theorien unterscheiden,
eine Theorie ohne gesellschafts- (und wirtschafts- )kritische Aussagen

144

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

kann jedoch nicht als Tierbefreiungs-Ansatz bezeichnet werden. Hier
liegt auch ein wesentlicher Unterschied zu Tierrechts-Positionen,
insofern diese >nur<das Modell der Menschenrechte auf nichtmensch-
liche Tiere ausdehnen wollen und sonst nicht notwendigerweise
umfassende Gesellschaftskritik tiben (vgl. Petrus 2013, 34). Ein Bei-
spiel fiir eine Gesellschaftskritik aus Tierbefreiungs-Perspektive bil-
det die Forderung nach der Abschaffung des Eigentums-Status nicht-
menschlicher Tiere (vgl. Francione 2014; 2004 und Sezgin 2014)108,
Diese Forderung wird auch in explizit sich als links verstehenden
Tierbefreiungs-Theorien formuliert. So schreibt Torres (2014, 524):

»Die zentrale Bedeutung des Klassifizierens von Tieren als Eigentum sollte
nicht unterschitzt werden, wenn es darum geht, zu untersuchen, wie tief
die Tierausbeutung in unsere Gesellschaft und Wirtschaft eingewoben
ist. Tiere als Eigentum kategorisiert zu haben, befihigt uns dazu, sie als
Ressource selbst fiir unbedeutende menschliche Wiinsche auszubeuten.«

Linke Tierbefreiungsansitze sind notwendig verkniipft mit antikapi-
talistischen Theorien. Sie sehen die gesellschaftliche Befreiung nicht-
menschlicher Tiere als eng verwoben mit der Befreiung unterdriickter
Menschen aus den sie unterdriickenden Verhaltnissen, wobei sie die
strukturelle Gewalt betonen, die ihres Erachtens vom gegenwirtigen
System der Tiernutzung — auch gegentiber Menschen — ausgeht. Hier
wird der Unterschied zu Tierschutz-Ethiken wohl am deutlichsten.
Ein weiterer relevanter Unterschied zu Tierschutz-Ethiken ist, dass
Tierbefreiungsansétze nicht auf arttypische Bediirfnisse fokussieren,
sondern auf individuelle. Der Grund besteht darin, dass Tierbefrei-
ungs-Ethiker_innen davon ausgehen, dass nichtmenschliche Tiere
ebenso wie Menschen jenseits ganz basaler Bediirfnisse wie dem
Bediirfnis nach Nahrung, eine enorme Vielfalt an unterschiedlichen
Bediirfnissen aufweisen.

108 Bernd Ladwig (2020, 244) fordert dies auch, ist jedoch nicht einer Tierbefreiungs-
ethik zuzuornden, sondern er entwirft in seiner idealen Theorie von Gerechtigkeit, die
e.nm. Tiere einschlief’t, eine Tierrechts-Perspektive, wohingegen er seine — mit dieser
idealen Theorie eng verkniipfte — nicht-ideale Theorie auf einem »radikalisierten
Tierschutz« aufbaut (Ladwig 2020, 381; 2021, 162).

145

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

4.3.5 Fragen nach tierlicher Gestaltungs- und Moralbefdhigung

Ein weiteres zentrales Thema, das in der jiingeren Human-Animal
Studies- und Tierethik-Debatte intensiv debattiert wird, ist die Frage
danach, ob, wo und wie (in der Regel empfindungsféhige) nicht-
menschliche Tiere selbst aktiv gestaltend in ihre Umgebung und
ihr eigenes Lebensumfeld einwirken (konnen). Diese Frage ist so
bedeutend, weil sie hervorhebt, dass e.nm. Tiere nicht lediglich als
verdinglichte Objekte beschrieben werden sollten, auch bzw. erst recht
dann nicht, wenn man fiir ihre gesellschaftliche Besserstellung argu-
mentiert.

»Werden nichtmenschliche Tiere statt als Agierende als lediglich Opera-
tionen Verrichtende und ansonsten passive »Naturwesenc< beschrieben, so
kann die Frage nach den gesellschaftlichen Verhiltnissen von Menschen
zu thnen ebenso einfach zuriickgewiesen werden wie der bestehende
Umgang mit Primat_innen, Schweinen, Delfinen und Elefant_innen
legitimiert werden kann [...].« (Kurth et al. 2016, 7-8)

Will man eine tierliche Besserstellung erreichen, so das Argument,
sollten e.nm. Tiere nicht ausschliefilich als eine Art >hilflose Wesenc
angesehen werden, die man vor gewaltvollen Handlungen beschiitzen
muss. Auch innerhalb dieser gewaltvollen Lebensrealitaten sollten
die e.nm. Tiere als Subjekte betrachtet werden, die unter den ihnen
oft von Menschen vorgegebenen Rahmenbedingungen ein Stiick weit
ihren Alltag, ihre Beziehungen und Verhaltensweisen aktiv selbst
gestalten konnen. Diesem Argument wird hier zugestimmt. Vielen
tierethischen Ansitzen ist gemein, dass sie bei ihrer Darstellung
der Mensch-Tier-Verhiltnisse stark darauf fokussieren, wie e.nm.
Tiere im sogenannten tierindustriellen Komplex Opfer menschlicher
Verdinglichung werden. Auch wenn diese Fokussierung in Anbetracht
realer Lebenswelten vieler e.nm. Tiere ihre Berechtigung hat, gerit
dabei in den Hintergrund, dass e.nm. Tiere nicht lediglich passiv-
genutzte Individuen darstellen, sondern dass jedes e.nm. Tier ebenso
ein aktiv-gestaltendes Individuen ist, auch dann, wenn die Rahmen-
bedingungen dafiir nur duflerst wenig Spielraum lassen. Das ist
speziell im Hinblick auf die Untersuchung guten tierlichen Lebens ein
bedeutender Aspekt. Die (Mit)Gestaltungsmdoglichkeit des eigenen
Lebens macht einen Faktor aus, der ein Leben besser machen kann,
weshalb Nussbaum sich stark fiir den Ansatz der Inklusion statt
Paternalismus ausspricht (vgl. Kap. 5.3). Sieht man e.nm. Tiere als

146

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansdtze der gegenwartigen Tierethik

aktiv-gestaltende Individuen an, gilt das nicht nur fiir wildlebende
Tiere oder e.nm. Tiere der Kontaktzone, sondern auch fiir domesti-
zierte Tiere in zum Beispiel Schlachthéfen oder Versuchslaboren.!0?

Eine solche tierliche Gestaltungsbefdhigung ist eine wichtige
Grundlage fiir die aktuell in den Human-Animal Studies und der
Tierethik intensiv untersuchte Moglichkeit, gerechte Interspezies-
Gesellschaften zu etablieren (vgl. Kap. 6.3; Kap. 7), da man e.nm.
Tieren andere bzw. zusitzliche Optionen zugestehen muss, wenn man
sie als Individuen betrachtet, die ihr Lebensumfeld ein Stiick weit
selbst gestalten konnen. Viele Kritiker_innen tierlicher Gestaltungs-
befahigung (vor allem Behaviorist_innen) fiihren das Tun e.nm. Tiere
dagegen tiberwiegend auf Stimulus-Response-Mechanismen zurtick,
da diese eine angeblich einfachere Erklarung bieten. Das wird dem
komplexen Wesen e.nm. Tiere sowie der gemeinsamen evolutiven
Abstammung der Menschen mit ihnen nicht gerecht.

Diese gemeinsame evolutive Abstammung fiihrt auch einige
Autor_innen dazu, von einer tierlichen Moralbefihigung auszugehen
(so zum Beispiel Rowlands 2011; 2012). Zahlreiche Menschen sind
zu moralischem Handeln fahig. Manche Befiirworter_innen tierlicher
Moralbefdhigung argumentieren entsprechend, dass die Fahigkeit zu
moralischem Handeln — wie viele andere menschliche Fahigkeiten —
im Laufe der Evolution nicht erst beim Menschen aufgekommen ist,
sondern sich auch bei bestimmten nichtmenschlichen Tieren findet
(so unter anderem Bekoff/Pierce 2009). Anlagen zu bestimmten
Handlungsweisen, die als Vorstufen zur Moral gewertet werden,
finden sich unter e.nm. Tieren durchaus zahlreich. In der Verhaltens-
biologie werden diese als Protomoral bezeichnet (vgl. dazu Bayertz
2016, 3; De Waal 1997, 256-259; fiir Ausfithrungen zur Entstehung
eines moral sense und Darwins Moralverstindnis vgl. Engels 2015;
Engels 2001a, 75). Diese Protomoral darf jedoch nicht mit »echter«
Moral gleichgesetzt werden, fiir deren Ausiibung die Fahigkeit zur
Reflexion des eigenen Handelns notwendig ist. Diese Fahigkeit besit-
zen nicht alle Menschen und auch e.nm. Tiere nicht, mit der moglichen
Ausnahme von anderen Hominiden, Cetaceen (Wale) und Elefanten.

109 In den Human-Animal Studies und der Tierethik wird diese Fahigkeit zum
Aktiv-Gestalten als tierliche Agency kontrovers diskutiert (vgl. einfiihrend dazu
McFarland/Hediger 2009; Wirth et al. 2016). In dieser Arbeit verwende ich den
Begriff der Gestaltungsbefahigung, da er fiir die Zwecke meiner Argumentation
ausreicht. Ich gehe davon aus, dass Gestaltungsbefihigung weite Teile des Begriffs
tierlicher Agency abdeckt, jedoch nicht deckungsgleich mit ihr ist.

147

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Enm. Tiere sind entsprechend (zum ganz groflen Teil) nicht zu
moralischem Handeln befihigt (fiir eine ausfiihrlichere Begriindung
vgl. Bossert2016a). Die Handlungen e.nm. Tiere konnen also nicht als
moralisch richtig oder falsch bewertet werden.

Fir die Tierethik ist dies von grofier Bedeutung um dagegen
zu argumentieren, dass aus tierethischen Argumentationen die Forde-
rung abgeleitet werden miisste, man miisse in die Natur eingreifen
(sogenanntes policing nature betreiben), um zum Beispiel Pradatoren
daran zu hindern, >Beutetiere< zu toten, da sie damit eine moralische
falsche Handlung begehen wiirden. Fiir die wenigen e.nm. Tiere, bei
denen eine potentielle Moralbefdhigung bestehen kénnte — dies gilt
es weiter zu untersuchen — besteht hier ebenfalls nicht die Notwen-
digkeit, ein policing nature anzustreben. Elefanten sind ausnahmslos
Pflanzenfresser. Bartenwale ernahren sich von Plankton, das in Form
von Zooplankton durchaus aus anderen nichtmenschlichen Tieren
besteht, jedoch nicht aus empfindungsfahigen nichtmenschlichen Tie-
ren, weshalb es aus sentientistischer Perspektive anders zu bewerten
ist als das Toten e.nm. Tiere. Zahnwale erndhren sich von e.nm. Tie-
ren wie Fischen, anderen Saugetieren (zum Beispiel Robbenartigen)
und Vogeln (zum Beispiel Pinguinen). Dies als moralisch falsch zu
bewerten, wire jedoch duflerst kontraintuitiv bis hin zu abstrus, da sie
alsin Richtung Pradation evolvierte und angepasste Meeresbewohner
keine andere Moglichkeit haben, an andere proteinreiche Nahrung
zu kommen, die ihnen das Uberleben sichert. Sie an Pradation zu
hindern, wiirde eine Schadigung dieser e.nm. Tiere darstellen. Die
anderen Hominiden sind Allesfresser, deren Erndhrung jedoch bei
allen Arten tiberwiegend pflanzlich ist. Gorillas essen gelegentlich
Insekten, Orang-Utans hin und wieder Insekten, Vogeleier und kleine
Wirbeltiere und Schimpansen machen ab und zu Jagd auf kleine Sau-
getiere. Da diese offensichtlich auch auf Basis rein pflanzlicher Nah-
rung iiberleben konnen, stellen sie die einzige Tiergruppe dar, deren
Pradationsverhalten als moralisch falsch gewertet werden konnte,
sollte sich herausstellen, dass sie fahig zur moralischen Reflexion sind.

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

Um eine Theorie Nachhaltiger Entwicklung auszuarbeiten, die tiere-
thische Belange in einer ernst zu nehmenden Weise integriert, muss
explizit benannt werden, welche tierethische Position integriert wer-

148

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

den soll. Wie in den vorangegangenen Kapiteln gezeigt wurde, unter-
scheiden sich verschiedene Tierethik-Perspektiven zum Teil stark. Es
macht sowohl in der Theorie als auch in der praktischen Umsetzung
und den Konsequenzen einen Unterschied, ob eine zoozentrische
oder sentientistische Position vertreten wird, eine Tierschutz- oder
Tierbefreiungs-Ethik, ob eine egalitdre oder graduelle Perspektive
eingenommen wird und auf welcher Ethiktheorie jemand aufbaut.
An dieser Stelle werden — in gebotener Kiirze und Pointierung — die
wichtigsten Punkte des von mir vertretenen tierethischen Ansatzes
dargelegt, damit im weiteren Verlauf deutlich ist, welche tierethischen
Annahmen der Inklusion in eine Theorie Nachhaltiger Entwicklung
zu Grunde liegen.

In dieser Arbeit wird eine kontextuelle sentientistische Tier-
ethik-Position vertreten.'® Die Empfindungsfihigkeit wird also als
wesentliche Eigenschaft bzw. als Grundvoraussetzung aufgefasst,
um als direkt moralisch beriicksichtigungswiirdig zu gelten (zur
Begriindung vgl. der tiberndchste Abschnitt und die folgenden), sie
ist jedoch nicht das einzige moralisch relevante Kriterium. Kriterien
wie Kontexte und Beziehungen miissen fiir die ethische Bewertung
von Handlungen ebenso eine Rolle spielen (im Hinblick auf positive
Pflichten). Einbezogen werden hier folglich nicht alle dem Reich der
Animalia zughdrigen Lebewesen, sondern lediglich die empfindungs-
fahigen.

Es wird eine egalitire sentientistische Position vertreten, keine
graduelle. Grundsitzliche Abstufungen im moralischen Wert von
Individuen werden entsprechend keine angenommen. Sie werden
als die Bedeutung der Moral aushohlend abgelehnt (vgl. Kap. 4.1).
Solcherlei Abstufungen werden erst bei auftretenden Konfliktfallen
relevant, wenn eine Gewichtung vorgenommen werden muss, um
im Konfliktfall moglichst moralisch angemessen zu handeln (vgl.
Kap. 6.4).

Sentientistische Argumentationen fufien mafigeblich auf dem
Interessensbegriff (vgl. Krebs 2016, 159). Interessenorientierte
Moralkonzeptionen wie der Utilitarismus, Kontraktualismus oder
verschiedene Rechtstheorien sehen den Schutz bzw. die Forderung
von Interessen der von einer Handlung betroffenen Individuen als
zentrale Funktion der Moral (Ach 2018, 41). Aber »auch andere

110 Das bedeutet nicht, dass der Umgang mit nichtempfindungsfahigen Tieren und
anderen Lebewesen als moralisch irrelevant betrachtet wird, vgl. dazu Fufinote 65.

149

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Moralkonzeptionen nehmen [...] in der Regel in der einen oder
anderen Weise auf die Interessen von Handlungsadressatinnen und
Handlungsadressaten Bezug.« (ebd., 41) Dabei wird unterschieden
zwischen starken und schwachen Interessen. Ein schwaches Interesse
ist etwas, das im Interesse von jemandem oder etwas ist. Starke
Interessen sind dagegen Interessen, die ein Individuum direkt hat.
»Ein Hirsch hat Interesse an frischem Wasser, Wasser ist im Interesse
einer Pflanze.« (Ott 2010, 13, Hervorhebung im Original). Die
Form von Interessen, die im Sentientismus zu direkter moralischer
Berticksichtigung fiihren, sind starke Interessen. Zudem muss ein
Interesse auf das Wohlergehen eines Individuums bezogen sein,
um moralisch relevant und von moralisch irrelevanten Interessen
abgrenzbar zu sein.!!

Fir die direkte moralische Beriicksichtigungswiirdigkeit von
empfindungsfahigen Lebewesen wird in dieser Arbeit — ankniipfend
an vor allem deontologische und konsequentialistische sentientisti-
sche Positionen (Vgl. Feinberg 1980; Nussbaum 2010, 490; Singer
1994) — wie folgt argumentiert:

Liegen bei einem Individuum (starke und auf das eigene Wohl-
ergehen bezogene) Interessen vor, kann dieses Individuum direkt
in einem moralischen Sinne geschiddigt werden. Es verfiigt dann
unter anderem {iiber das Interesse, auf eine nicht-schadigende Weise
behandelt zu werden, da Schiadigungen seine Interessen in der Regel
zuriicksetzen.!12 Individuen, die direkt in moralisch relevantem Sinn

1 Hier stellt sich die duflerst schwierige Frage, welche Interessen denn tatsichlich
auf das Wohlergehen bezogen sind, ohne dabei eine (zu) paternalistische Definition
von Wohlergehen zu Grunde zu legen. Es ist denkbar, dass ein Individuum ein
Interesse hat, welches sich objektiv betrachtet negativ auf das Wohlergehen des
Individuums auswirkt, sie_er selbst dagegen es fiir ihr_sein Wohlergehen relevant
ansieht, dieses Interesse zu erfiillen. Ferner ist es sinnvoll, zwischen subjektivem
und objektivem Wohlergehen zu unterscheiden, wobei subjektives Wohlergehen sich
auf positives bzw. negatives Empfinden eines bestimmten Individuums bezieht und
objektives Wohlergehen dagegen »eine Beurteilung des mutmaflichen Wohls aus der
AufBenperspektive« (Schmidt 2008, 537) umfasst.

112 Jch mochte an dieser Stelle auf eine vertiefende Auseinandersetzung mit dem
Schidigungsbegriff verzichten, da diese in Bereiche fiihrt, die aus gutem Grund als
die schwierigsten der Moralphilosophie bezeichnet werden (Holtug 2016, 113). Eine
Vertiefung des Schiadigungsbegriffes fiihrt frither oder spéter zur Problematik, ob
(noch) nicht existierende Individuen geschddigt werden konnen dadurch, dass sie
nicht zur Existenz gebracht werden. Hinterfragt wird dabei die Annahme, dass ein
Nicht-Existieren fiir ein Individuum schlechter sei als ein Existieren. Lasst sich diese
Annahme bestitigen oder ist eher die These plausibel, dass jemand, die_der nicht

150

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

geschadigt werden konnen und deren Interessen durch Handlungen
zurlickgesetzt werden konnen, miissen bei der ethischen Bewertung
von Handlungen miteinbezogen werden. Eine ethische Bewertung
ist nicht vollstandig, wenn sie die (starken und auf das eigene Wohl-
ergehen bezogenen) Interessen bestimmter Individuen, die von der
Handlung betroffen sind, ignoriert. Dies ist konform mit einem Ver-
standnis von Moral als individuelle und/oder kollektive Vorstellung
vom Guten und Gerechten, die sich neben Vorstellungen vom gelin-
genden Leben einerseits auf Vorstellungen vom richtigem Handeln
andererseits bezieht (vgl. Potthast 2016, 69). Um die >Richtigkeitc
einer Handlung bewerten zu kénnen, miissen alle von der Handlung
betroffenen Interessen bzw. Interessentrdger_innen berticksichtigt
werden. Entsprechend sollten alle Interessentrager_innen Mitglieder
der moralischen Gemeinschaft sein.

Fiir den Besitz von Interessen wird hier wie im Sentientismus
tiblich (vgl. Francione 2014; Singer 1994, 84-86) Empfindungsfd-
higkeit als Voraussetzung gesehen. Empfindungsfiahige Lebewesen
konnen positive Zustande wie Gliick, Freude und Lust empfinden,
und auch negative Affekte wie Aggression und Frustration oder
Schmerz. Diese Befahigung ist eine plausible Voraussetzung dafiir,
tiberhaupt Interessen haben zu konnen.'3 Das begriindet sich damit,

existiert, nicht geschidigt werden kann und es keinen irgendwie gearteten Schaden
bedeutet, niemals zur Existenz zu gelangen? Eine addquate Auseinandersetzung mit
Fragestellungen wie diesen wiirde den vorliegenden Rahmen sprengen. Ich beschranke
mich darauf, Palmers Definition von Schadigung zugrunde zu legen (vgl. Kap. 4.3),
auch wenn ich mir bewusst bin, dass Punkt B ihrer Definition (Schidigung als etwas,
das die Interessen der Betroffenen zuriicksetzt) genau in den Bereich der eben aufge-
worfenen Komplexititen fiihrt, da zum Beispiel der Einwand existiert, dass gemaf3
dieser Definition sogenannte Qualziichtungen nicht als etwas moralisch Falsches
angesehen werden kénnten. Fiir eine (utilitaristische) Argumentation, warum das
Erzeugen von »miserable individuals« (Holtug 2016, 109), zu denen Qualziichtungen
gehoren, moralisch falsch ist, und warum das Zur-Existenz-Kommen als etwas
Wertvolles angesehen werden sollte, vgl. Holtug 2016. Fiir eine Auseinandersetzung
mit Qualziichtungen von Palmer selbst vgl. Palmer 2012 und 2011.

113 Singer betont, dass bereits Jeremy Bentham — dem er zustimmt — nicht aussagt,
dass »diejenigen, die die uniiberwindbare Trennlinie zu ziehen versuchen, welche
bestimmt, ob die Interessen eines Wesens berticksichtigt werden sollten oder nicht,
einfach nur zufillig die falsche Eigenschaft herausgegriffen haben. Die Fihigkeit zu
leiden und sich zu freuen ist vielmehr eine Grundvoraussetzung dafiir, {iberhaupt
Interessen haben zu kénnen, eine Bedingung, die erfiillt sein muf3, bevor wir tiber-
haupt sinnvoll von Interessen sprechen konnen.« (Singer 1994, 85) Die Sichtweise,
dass Empfindungsfahigkeit Grundvoraussetzung ist, um zentrale moralische Prinzi-

151

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

dass Interessen, die auf das eigene Wohlergehen bezogen sind, in
irgendeiner Weise damit verbunden sind, Schmerz oder Frustration
zu verringern bzw. Momente der Lust, des Gliicks und der Freude
hervorzurufen. Wie Nussbaum gehe ich dabei davon aus, dass tierli-
che Interessen nicht auf Interessen an der Reduktion von Leid und
Erh6hung von Lust zu reduzieren sind, sondern dufSerst vielschichtige
Interessen darstellen. So haben zahlreiche e.nm. Tiere Interessen
an sozialen Beziehungen oder an der Moglichkeit, Trauerrituale fiir
ihre Verstorbenen ausfiithren zu konnen (Sommer 2012). Das fiihrt
zur Frage, wie ein gutes tierliches Leben aussehen und wie dies
ausgelotet werden kann. Dieser Herausforderung widmet sich Kapitel
5.3, in dem auch der enge Zusammenhang von naturwissenschaft-
lich-empirischen und normativen Annahmen in Hinblick auf tierliche
Interessen beleuchtet wird. Hier im Folgenden soll ein gingiges
Argument entkraftet werden, das gegen sentientistische Positionen
vorgebracht wird: Das — bereits in Kapitel 4.1 benannte — sogenannte
blind hen problem.

Das gingige Argument gegen sentientistische Positionen, nach
dem sie keine Argumente gegen das Ziichten empfindungsunfahiger
Saugetiere oder Vogel aufzuweisen hatten, lasst sich im Rahmen der
Herangehensweise dieser Arbeit leicht entkraften. Die Kritik weist
auf Gefahren hin, die sich aus dem Vertreten eines >klassischenc
Sentientismus und/oder einer Tierschutz-Ethik!!* ergeben (konnen).
In der Tierschutz-Ethik ist das Hauptargument, nichtmenschlichen
Tieren solle kein unnoétiges Leid zugefiigt werden. Das ist erweiterbar
um den Anspruch, Momente der Freude fiir nichtmenschliche Tiere

pien, wie Singers Prinzip der gleichen Berticksichtigung von Interessen, anzuwenden
ist nicht auf utilitaristische Positionen festgelegt. Sie wird auch von Deontolog_innen
wie Joel Feinberg oder Robert Garner vertreten. Feinberg legt sein »Interesse-Prinzip«
folgendermafen fest: »Zu den Wesen, denen man [moralische, LB] Rechte zusprechen
kann, gehoren genau jene, die Interessen haben (oder haben konnen).« (Feinberg
1980, 151, Hervorhebung im Original) Fiir Feinberg sind auch e.nm. Tiere Wesen mit
Interessen und auch Robert Garner (2013) legt einen Grundsatz gleicher Interessen-
beachtung fiir seine Konzeption tierlicher moralischer Rechte zugrunde.

114 Eine Diskussion tiber die Konsequenzen solcher Ziichtung bzw. {iber ihre angeb-
lich gebotene Erfordernis findet in einem (Denk-)Rahmen statt, in dem es als zulds-
sig angesehen wird, (empfindungsfihige) nichtmenschliche Tiere zur menschlichen
Nutzung zu ziichten. Es bestehen durchaus Tierschutzethik-Ansitze, die diese Ziich-
tungen kritisieren. Anders als in Tierrechts- oder Tierbefreiungspositionen wird dabei
nicht die Zucht zur menschlichen Nutzung an sich kritisiert, sondern auf beispiels-
weise die Integritat (empfindungsf'eihiger) nichtmenschlichen Tiere verwiesen, die
eine solche Zucht verbietet (vgl. Schmidt 2008).

152

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

zu fordern. Beides ist im Fall von zum Beispiel empfindungsunfahig
geziichteten Hennen, Schweinen oder Kiihen nicht mehr méglich und
somit fallen sie aus der moralischen Berticksichtigungswiirdigkeit
heraus, solange diese nicht zusétzlich auf anderen Kriterien als der
Empfindungsfahigkeit aufbaut. Da im >klassischen< Sentientismus
keine weiteren Kriterien fiir moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
zugelassen sind, ist er dieser Kritik ausgesetzt. Das gilt nicht fiir die
hier vertretene Position eines egalitdren kontextuellen Sentientismus,
in dem die Empfindungsfahigkeit eines von mehreren relevanten Kri-
terien fiir direkte moralische Berticksichtigungswiirdigkeit darstellt
(vgl. Kap. 4.1).

Eine sentientistische Position kann in jeder der in Kapitel 4.3 dar-
gestellten Ethiktheorien vertreten werden. Welche Ethiktheorie hier
als tiberzeugend erachtet wird, zeigen die nun folgenden Abschnitte.

Neben einer Erweiterung des Sentientismus tiber reines Fokus-
sieren auf Empfindungsfahigkeit hinaus sehe ich die iiberzeugenden
Ausarbeitungen von Clare Palmer in Animal Ethics in Context (2010)
als zentral an, um einen ausdifferenzierten Tierethik-Ansatz zu ent-
werfen, der der Komplexitit des Gegenstandbereichs gerecht wird.
Darum legt die Tierethik-Position dieser Arbeit Palmers kontextsen-
sitive Pflichtenethik zugrunde, entwickelt ihre Position aber gleichzei-
tig an einigen Stellen weiter. Die folgenden Abschnitte geben einen
Uberblick dariiber, welche Elemente aus Palmers Argumentationsli-
nie zugrunde gelegt werden, wo Palmers Ansatz modifiziert wird und
welche tierethischen Aspekte tiber Palmer hinaus in dieser Arbeit
relevant sind.

Entsprechend wird auf einer in ihren Grundannahmen deonto-
logischen Theorie aufgebaut, die beziiglich positiver Pflichten um
kontextsensitive Elemente erweitert wird und somit auch Kontexten
und Beziehungen in der Moral eine relevante Rolle zukommen lésst.
Dies ist unter anderem deshalb sehr wichtig, weil man sich dadurch
von einen liberal-individualistischen Rechte-Verstindnis (wie bei-
spielsweise Regan es vertritt) entfernt und Moglichkeiten einrdumt,
beispielsweise Machtverhaltnisse mitzudenken, die zwischen einzel-
nen Rechte-Inhaber_innen bestehen (Benton 2014, 498).

4.4.1 Kontextabhangige positive Pflichten

Negative Pflichten bestehen allen Individuen der moralischen
Gemeinschaft gegentiber gleich. Dieser Perspektive Palmers stimme

153

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

ich zu, da kein verniinftiges Moralverstindnis es zulassen sollte,
Nichtschddigungs-Pflichten nur gegentiiber bestimmten Mitgliedern
der moralischen Gemeinschaft anzuerkennen. Positive Pflichten
dagegen bestehen in unterschiedlichem Maf3 je nach Kontext. Auch
hier folge ich Palmer und ihrer Argumentationslinie (die Argumente,
die sie dafiir entwickelt, finden sich in Kap. 4.3). Damit wird vor-
ausgesetzt, dass eine deontologische Theorie eine {iberzeugende
Ethiktheorie darstellt und moralische Rechte und Pflichten kein
»Nonsens auf Stelzen« sind, wie utilitaristische Theorien sie teilweise
beschreiben (vgl. Regan 2004, 296). Palmers (2010) Begriindungen
hierftir werden zugrunde gelegt und auf eine weitere Herleitung dieser
Voraussetzung verzichtet. Den ethischen Grundlagen Nachhaltiger
Entwicklung sowie ihrer politischen Implementierung ist ein starker
Fokus auf (auch moralische) Menschenrechte zu eigen und Gerech-
tigkeitstheorien, die die ethischen NE-Grundlagen konkretisieren,
fuBen zum Teil auf deontologischen Ansatzen. Entsprechend stellt es
keinen Widerspruch dar, eine (in eine NE-Theorie zu inkludierenden)
Tierethik auf einem Rechte- und Pflichtenansatz aufzubauen, sondern
dies harmoniert miteinander.

Als Kontexte, die relevant sind fiir das Erzeugen positiver Pflich-
ten, werden im Folgenden — aufbauend auf Palmer - folgende ange-
sehen: 1. das Erzeugen von Dependenz und Vulnerabilitit, 2. das
Zuftigen von Schadigungen in der Gegenwart oder Vergangenheit, 3.
das Existieren spezieller Beziehungen sowie 4. das Nutznieflen bei
Schidigungen und Vertreten von schadhaften Gesinnungen.

Dass Abhangigkeits- und Ndhe-Verhaltnisse Hilfs- und Wieder-
gutmachungspflichten generieren, gilt sowohl gegentiber anderen
Menschen als auch gegeniiber e.nm. Tieren. Innerhalb letzterer ist
eine Differenzierung zwischen domestizierten Tieren, e.nm. Tieren in
der Kontaktzone und Wildtieren hilfreich, wobei als letztere diejenigen
angesehen werden, die in konstitutivem und standortbedingten Sinn
als wild gelten konnen. Empfindungsfihige nichtmenschliche Tiere,
die standortbedingt, aber nicht konstitutiv wild sind, zdhlen zu den
domestizierten Tieren, wie Straflenkatzen oder Straflenhunde. Sie
sollten nicht als >Kulturfolger< angesehen werden, da es sich nicht um
Wildkatzen oder Wolfe handelt, die nahe menschlicher Siedlungen
leben, sondern um freilebende Hauskatzen oder Individuen einer
geziichteten Hunderasse. Hemerophile sind in der Regel konstitutiv
wild, aber nicht standortbedingt. In Bezug auf wildlebende Tiere ist
es moglich, dass keine Bedingungen fiir Hilfspflichten vorliegen. In

154

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

solchen Fallen findet auch hier, wie bei Palmer, die Kein-Kontakt Lais-
sez-Faire-Intuition Anwendung (vgl. Kap. 4.3). Die Wildtiere diirfen
nicht geschddigt werden, solange kein Konfliktfall vorliegt, der dies
zulassig machen konnte, es bestehen ihnen gegeniiber allerdings
keine positiven Pflichten. Um nochmal deutlich zu machen: Wenn
wildlebende Tiere in menschlichen Kontakt kommen, so dass spezielle
Beziehungen bestehen, dann generiert das positive Pflichten. Dies
entspricht nicht der Kontaktzone, da diese e.nm. Tiere immer noch
konstitutiv und standortbedingt wild sind, Tiere in der Kontaktzone
per Definitionem lediglich konstitutiv wild.

4.4.2 Nichtmenschliche Tiere als Gesellschafts-Mitglieder statt
als »reine Naturwesen«

Eine bedeutende Annahme fiir diese Arbeit ist zudem, dass domes-
tizierte Tiere sowie enm. Tiere in der Kontaktzone als Mitglieder
menschlicher Gesellschaften angesehen werden miissen, da sie auf
mannigfaltige Art und Weisen einen wichtigen Teil derselben dar-
stellen (vgl. Donaldson/Kymlicka 2013; 2014; 2015; Gabardi 2017;
Ladwig 2020; 2021; Meijer 2019; Nussbaum 2004; Sebastian 2016)
und im Fall von companion animals sogar haufig als Familienmit-
glieder gelten sollen (vgl. Haraway 2003).1"> Diese Annahme stellt
eine wichtige Weichenstellung fiir die Frage nach gerechten Interspe-
zies-Gesellschaften (vgl. unten) dar. Durch sie wird deutlich, dass
es nicht der ethisch anzustrebende Weg sein sollte, e.nm. Tiere im
Zuge einer gesellschaftlichen Besserstellung wieder aus der gesell-
schaftlichen Sphare auszuklammern und >unsichtbar< zu machen,
wie es gegenwartig mit landwirtschaftlich genutzten e.nm. Tieren in
groflem MafSstab der Fall ist. Fiir die Zeit nach einer Transformation
des Mensch-Tier-Verhiltnisses bedeutet das, dass (ehemals) domes-
tizierte Tiere nicht analog zu wildlebenden Tieren ausschliefllich in
einem Naturgebiet sich selbst tiberlassen werden sollten.!1® Stattdes-
sen ist zu tiberlegen, wie sie auch in menschlichen Gesellschaften ein-

115 Fiir einen historischen Uberblick zum Teilhaben nichtmenschlicher Tiere an
menschlichen Gesellschaften bzw. zur Entstehung sogenannter Interspezies-Gesell-
schaften vgl. Gabardi 2017, 118ff.

116 Fiir die meisten e.nm. Tiere aus der Intensivtierhaltung ware das ohnehin nicht
moglich. Die menschlichen Nutzungsinteressen sind diesen auf massive Weise in
ihre Korper >eingeschriebens, da sie iiber die Jahrzehnte hinweg zu immer >besseren

155

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

gebunden werden konnen, fiir die sie {iber einen so langen Zeitraum
auf zahlreichen Ebenen als >Produkte< — Bernd Ladwig (2020; 2021,
154) spricht passenderweise von einem »Ressourcenparadigma« das
gegenwartig in Bezug auf nichtmenschliche Tiere vorherrscht —, aber
auch daruiber hinaus, essentiell waren und wie ein Zusammenleben
mit ihnen auf Augenhche moglich ist (vgl. Kap. 7).

Mit dieser Annahme geht nicht einher, e.nm. Tiere selbst auch
als politische Wesen anzusehen. Es sollte zwischen Gesellschafts-
mitgliedern und Mitgliedern der Gesellschaft, die politisch handeln
konnen, unterschieden werden (so auch Ladwig 2020). Die Fragen, ob
einerseits Tiere politisch sind bzw. sein konnen und andererseits, ob
und wie sie in politischen Prozessen représentiert werden sollten (vgl.
dazu Garner 2016, der e.nm. Tieren demokratische Rechte zuspricht),
wird in der Tierethik und den Human-Animal Studies gegenwirtig
intensiv diskutiert. Diese Debatte gilt als sogenannter political turn
dieser Disziplinen (vgl. Cojocaru 2020; Milligan 2015). Ein Anliegen
des political turn ist es, eine gesellschaftliche Besserstellung der
Tiere dadurch zu erlangen, dass sie nicht lediglich als Teil der mora-
lischen Gemeinschaft, sondern zudem auch als Teil der politischen
Gemeinschaft angesehen werden sollten (vgl. Cojocaru 2020, 81;
Hooley 2018; Pelluchon 2020b, 155). Fiir die Argumentation dieser
Arbeit ist es relevant, dass e.nm. Tiere Teil menschlicher Gesellschaf-
ten sind, da sie hier in den Umfang von Gerechtigkeitstheorien
eingeschlossen werden (Kap. 5) und Gerechtigkeit wiederum an die
gesellschaftliche Sphire gekniipft ist. Um ein Gesellschaftsmitglied
zu sein, ist es jedoch nicht notwendig, selbst politisch handeln zu
konnen. Auch wird Gesellschaft hier nicht verstanden als auf einer
anthropozentrisch-kontraktualistischen Idee aufbauend. Auch etliche
Menschen sind weder zu politischem Handeln, noch zum Abschlie-
Ben von (Gesellschafts-)Vertragen befahigt. Diese und auch e.nm.
Tiere miissen nicht selbst politische, vertragsfahige Wesen sein, um
in politischen Angelegenheiten mitbedacht zu werden. Viele auf
gesellschaftlicher Ebene wichtigen Angelegenheiten sind politisch.
Bei politischen Handlungen miissen, wie bei allen Handlungen, die
Interessen aller Mitglieder der moralischen Gemeinschaft mitbedacht
werden. Dies gilt unabhingig davon, ob die Moralgemeinschafts-

Produkten¢ geziichtet wurden, um beispielsweise moglichst viel Fleisch anzusetzen
oder moglichst viel Milch zu geben. Durch die ihnen dadurch gegebenen Korperkon-
stitutionen sind sie nicht mehr in der Lage, in Naturgebieten alleine zu tiberleben (vgl.
Kurth 2019 fiir das Beispiel eines Puters).

156

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

Mitglieder gleichzeitig Teil der politischen Gemeinschaft sind oder
nicht, wobei der Begriff >politische Gemeinschaft< hier alle Individuen
umfasst, die zu politischem Handeln befahigt sind.

Auflerdem zeigt die Annahme, dass e.nm. Tiere auch Gesell-
schaftsmitglieder sind, auf, dass diese nicht — wie in der Literatur
sehr hdufig als Postulat anzutreffen — ausschliefllich unter Natur
subsumierbar bzw. Natur zuzuordnen sind, anstatt sie auch im
kulturellen Bereich anzusiedeln. Anders als andere Elemente der
Natur sind e.nm. Tiere lebendige Individuen, die zum einen selbst
teilweise eine Art von Kultur unterhalten und kulturelle Briauche
praktizieren (vgl. Borgards 2016, 1; Sommer 2015b, 376-379; 2008;
De Waal 1997, 257) und zum anderen, in unterschiedlichem Ausmaf,
von menschlichen Kulturen konstitutiv beeinflusst sind. Damit soll
e.nm. Tieren nicht ihre Natiirlichkeit abgesprochen, sondern darauf
hingewiesen werden, dass e.nm. Tiere, zum Teil in sehr hohem Maf3e,
kulturell geformt sind (vgl. zur Diskussion um sogenannte Biofakte

Karafyllis 2006).

»Nearly all animals and habitats are mixed natural/social assemblages
of human and nonhuman, biological, cultural, and technological pro-
cesses, overlapping and shifting between human-designated »wild« con-
tact and bounded sovereign spaces.« (Gabardi 2017, 171).

Von einem dezidiert menschlichen Kulturbegriff auszugehen, der
sich von tierlichen kulturellen Gebrauchen abgrenzt, ist dabei kri-
tisch zu hinterfragen. Auch ein solcher sollte jedoch nicht als
Gegenstiick zur Natur gelten, da zahlreiche kulturelle Gepflogen-
heiten auf natiirlichen Elementen aufbauen. Aus der Annahme,
dass bestimmte (domestizierte und kulturfolgende) e.nm. Tiere
Teil menschlicher Gesellschaften sind, folgt, dass diese keine rein
menschlichen Gesellschaften darstellen, sondern Interspezies-Gesell-
schaften'” . Eine Unterteilung in 6kologische und soziale Formen
Nachhaltiger Entwicklung als separat zu behandelnde Bereiche wird

117" Der Begriff kann in die Irre fithren, da je nach zugrunde gelegtem Gesellschafts-
begriff auch >Gesellschaften< verschiedener Tierarten eine Interspezies-Gesellschaft
darstellen konnten, ohne, dass in dieser Gesellschaft Menschen leben miissen. Ich
werde hier auf eine sozialwissenschaftliche Herleitung und Begriffsbestimmung des
Gesellschafts-Begriffs verzichten und versuche, die Irrefiihrung derart aufzulosen,
dass im Folgenden unter dem Begriff Interspezies-Gesellschaften stets menschliche
Interspezies-Gemeinschaften gemeint sind, also Gesellschaften, die von Menschen
konstituiert sind mit all ihren Institutionen, Gesetzgebungen, Regelwerken etc. E.nm.
Tiere spielen (zum Teil gewichtige) Rollen in diesen Gesellschaften, sie sind es

157

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

hier abgelehnt, da sie zu eng miteinander verwoben sind um diese
Trennung auf sinnvolle Weise aufrecht zu erhalten. Fiir Personen,
die diese Trennung aufrechterhalten mochten, sollte durch die voran-
gegangenen Ausfiihrungen allerdings deutlich geworden sein, dass
empfindungsfihige nichtmenschliche Tiere ebenso in den sozialen
NE-Bereich fallen, wie in den 6kologischen.

4.4.3 Beziehungen und Intersektionalitat

Beziehungen kommt hier in Bezug auf das Bestehen positiver Pflich-
ten moralische Gewichtung zu. Nach dem zugrunde gelegten Ver-
standnis von Beziehung existiert eine solche in schwacher Form auch
dann, wenn eine Partei nicht explizit darin einwilligt bzw. sie nicht
als solche wahrnimmt. Es ist folglich nicht konstitutiv fiir Hilfs-
und Wiedergutmachungspflichten generierende Beziehungen, dass
es eine geftihlte oder von Affekten gestiitzte Beziehung ist. Palmer
(2010, 48) definiert positive Pflichten generierende »spezielle Bez-
iehungen« wie folgt:

»1 intend »relation« in this context also [next to refer to a felt relation or
a relation of affect, LB] to include having an effect, potentially having an
effect, or having had an effect on another, or the existence of an interaction
between one being and another, [...].«

Dies wird als Arbeitsdefinition von Beziehung zugrunde gelegt. Die
Annahme, dass Beziehungen moralische Relevanz zu kommt, ist in
feministischen Ethiktheorien — wie unter anderem der Fiirsorgeethik
— stark présent. Uber Palmer hinausgehend, halte ich das Einnehmen
bestimmter explizit feministischer bzw. intersektionaler Standpunkte
auch innerhalb der Tierethik fiir mindestens weiterfithrend, an vielen
Stellen fiir unumgénglich, da es fiir die Entwicklung von Gerechtig-
keitstheorien zielfiihrend ist, die engen Zusammenhinge von Unter-
driickungsmechanismen, denen verschiedene Gruppen ausgesetzt
sind, im Blick zu haben.!!® Die feministische Kritik an ausschlieflich
auf (eine bestimmte Form der) Ratio fokussierten Theorien, die mora-

aber nicht, die die gesellschaftsbildenden Institutionen und Regeln konstituieren.
Sollten tierliche Interspezies-Gesellschaften gemeint sein, werde ich diese konkret als
solche bezeichnen.

118 Inwiefern feministische Ansitze und Tierethik bzw. Human-Animal Studies
zusammenhingen, habe ich in Bossert 2018b ausgefiihrt.

158

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

lische Relevanz der jeweiligen Kontexte und ein intersektionaler Blick
auf die Verwobenheit verschiedener Diskriminierungsformen, wird
hier stets mitgedacht. Eine intersektionale Perspektive nimmt alle
Mechanismen in den Blick, die zu einer Asymmetrie in Machtverhalt-
nissen fiihren und thematisiert die Verwobenheit unterschiedlicher
Diskriminierungsformen (Vgl. oben einfiihrend in Kap. 4; vgl. auch
Bossert/Schlegel 2022). Eine intersektionale Perspektive findet sich
ebenfalls bei Nussbaum (2010), die ihren Fahigkeitenansatz explizit
als Ansatz konzipiert, der Merkmale in den Blick nimmt, die zu gesell-
schaftlichen Schlechter-Stellungen fiihren (konnen). Palmer nimmt
keine intersektionale Perspektive ein. In ihrem relational und kon-
textsensitiv erweiterten deontologischen Ansatz sind feministische
Elemente inkludiert, sie expliziert diese jedoch nicht.

4.4.4 Kontextsenstive Pflichtenethik im Verhaltnis
zum Fahigkeitenansatz

Neben einer leicht modifizierten Form von Palmers Tierethik kommt
in dieser Arbeit auch Martha Nussbaums auf e.nm. Tiere erweiter-
tem Fahigkeitenansatz (FA) eine gewichtige Rolle zu, da ihm als
Ausarbeitung einer Gerechtigkeitstheorie und als Ansatz, der explizit
Antworten darauf geben mochte, was ein gutes menschliches wie
auch tierliches Leben darstellt, fiir eine NE-Theorie grofie Relevanz
zukommt. Daher sind an dieser Stelle ein paar Uberschneidungen,
aber auch Differenzen der beiden Ansitze ausgearbeitet.

Nussbaum betont, dass der FA sich an Konsequenzen orientiert,
da es ihm darauf ankommt, ob eine Handlung dazu fiihrt, dass
Menschen und e.nm. Tiere ihre Fahigkeiten in Tatigkeiten umsetzen
konnen. Fiir den FA ist es relevant, was einem Individuum widerfahrt
und nicht, wer diese Handlung aus welchen Griinden ausfiihrt. Hier
ist eine Nahe zu utilitaristischen Theorien gegeben, von denen Nuss-
baum sich jedoch distanziert und die sie kritisiert (Nussbaum 2010,
465-470). Die konsequenzialistische Ausrichtung des FA wird sehr
stark in Bezug auf Nussbaums Annahmen zur Pradation und dem
geforderten Bestreben, das Natiirliche durch das Gerechte mit Blick
auf die Konsequenzen zu ersetzen, deutlich.

Palmer (2010, 40) macht allerdings deutlich, dass Nussbaums
Fahigkeitenansatz in einigen zentralen Annahmen auch Uberschnei-
dungen zu Rechte- und Pflichten-Ansdtzen aufweist. Nussbaum

159

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

betont die Unantastbarkeit und Wiirde jedes einzelnen menschlichen
und tierlichen Lebens, die nicht zugunsten eines Gesamtnutzens oder
einer Gesamtpriferenzbefriedigung >geopfert< werden darf. Diese
muss aufrechterhalten werden, unabhangig von den Konsequenzen
dieser Aufrechterhaltung.

Durch die gelisteten Fahigkeiten Zugehorigkeit (7) und Andere
Spezies (8), die beide auf Beziehungen eines Individuums zu ande-
ren abzielen und deren Bedeutung fiir ein gutes Leben betonen,
spielen Beziehungen auch im FA eine Rolle. Durch Fihigkeit 10:
Kontrolle iiber die eigene Umwelt konnen auch (politische wie materi-
elle) Kontexte einbezogen werden. Nussbaum kann jedoch durch die
Konzipierung des FA nicht die Differenzierungen vornehmen, wie
sie zentral sind fiir Palmers — und den hier vertretenen — Ansatz
(positive Pflichten gelten abhédngig von Beziehungen und Kontex-
ten; sie gelten entsprechend nicht per se fiir alle e.nm. Tiere). Bei
Nussbaum bestehen positive Pflichten per se gegentiber allen e.nm.
Tieren, da das Gedeihen aller e.nm. Tiere im tierethisch erweiterten
FA (aktiv) gefordert werden muss. Dies ist ein zentraler Unterschied
der beiden Ansitze, wobei Palmers Differenzierung zwischen domes-
tizierten, wildlebenden und Kontaktzonen-Tieren hier tibernommen
wird. Nussbaums Fahigkeitenansatz ist in dieser Hinsicht nicht ziel-
fiihrend, wie durch die in Kapitel 4.3 benannten Kritikpunkte deutlich
wird, die — abgesehen von der Kritik an Nussbaums Wiirdebegriff
— auf genau diesen Aspekt der (Nicht-)Differenzierung beziiglich
positiver Pflichten abzielen. Nussbaums Nicht-Differenzierung fiihrt
im Rahmen der anderen Annahmen des FA zu kontraintuitiven Kon-
sequenzen wie beispielsweise der geforderten Ersetzung des Nattirli-
chen durch das Gerechte. Dennoch wird der FA als fiir die Tierethik
hilfreicher Ansatz betrachtet. Er bietet Umgangsmdglichkeiten mit
Herausforderungen, die Palmer nicht adressiert, wie beispielsweise
die Bestimmungsmoglichkeit guten tierlichen Lebens. Zum anderen
ist Nussbaums Forderung der direkten Inklusion aller Individuen der
Moralgemeinschaft sehr wichtig flir die Frage, wie Menschen mit
e.nm. Tieren zusammenleben konnen und sollen (vgl. Kap. 7). Nach
Nussbaums FA soll es all diesen Individuen ermdglicht werden, ihre
Fihigkeiten — zum Beispiel zur Partizipation — ausleben zu konnen,
anstatt andere fiir sie entscheiden zu lassen. Dies ist ein gelungener
Ausgangspunkt, um iiber mogliche Formen des Zusammenlebens
nachzudenken. Diese beiden Aspekte stellen die enormen Vorteile des

160

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

FA dar, weshalb ihm hier ausreichend >Rechnung getragen< werden
soll und wird.

4.4.5 Post-anthropozentrische Hybridposition

Der zielsetzenden Aufgabe, einer anwendungsbezogenen Ethik
gerecht zu werden, dient auch Palmers Verkniipfung von morali-
schem Individualismus und moralischem Relationalismus. Eine solche
Hybridposition ist aus anwendungsbezogener Perspektive geeigne-
ter als eine exklusive Orientierung an einer der beiden Positionen
und wird auch hier vertreten. Um die direkte moralische Berticksich-
tigungswiirdigkeit e.nm. Tiere zu begriinden und auf bestehende
Nicht-Schadigungspflichten ihnen gegeniiber zu verweisen, beruft
sich Palmer auf eine individuelle Eigenschaft (die Empfindungsfahig-
keit). Im Hinblick auf diese bleibt also kein Raum fiir Gruppenzuge-
horigkeit oder spezielle Beziehungen. Positive Pflichten gegeniiber
e.nm. Tieren begriindet sie dagegen durch bestehende Beziehungen
und Kontexte und spricht somit auch der Gruppen-Zugehorigkeit
(beispielsweise zur Gruppe >domestizierte Tiere< oder >Familiec)
moralische Bedeutung zu. So kommt eine Hybridposition aus mora-
lischen Individualismus und moralischem Relationalismus zustande.
Letzterer kommt bei Palmer, und im Folgenden, entsprechend nur
im Hinblick auf positive Pflichten zum Tragen. Die Begriindung nega-
tiver Pflichten gegeniiber anderen empfindungsfiahigen Individuen
baut auf einem moralischen Individualismus auf.

Abschlielend sei zur vorliegenden Positionsbestimmung ange-
merkt, dass in dieser Arbeit am Konzept des handelnden — mensch-
lichen wie tierlichen — Subjekts festgehalten wird. Auch wenn bzw.
gerade weil ich die grofie Relevanz der Eingebundenheit eines —
menschlichen wie tierlichen — Individuums in sein soziales Umfeld,
in Kontexte und in Beziehungen und die Abhédngigkeit eines Indi-
viduums von materiellen und korperlichen Zwingen hervorheben
mochte, so ist ein Individuum dennoch eine von anderen abgegrenzte
Entitat, die sich innerhalb des eben beschriebenen Rahmens flir oder
gegen bestimmte Handlungen entscheiden kann und die, je nach
kognitiver Konstitution, zu rationalen Uberlegungen im Stande sein
kann. Gleichzeitig zielt die hier ausgefiihrte Argumentation fiir die
Inklusion e.nm. Tiere in NE-Theorien auf eine gesamtgesellschaft-
liche Uberwindung anthropozentrischer Standpunkte, in denen die

161

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Interessen e.nm. Tiere génzlich ignoriert oder aber stark zu denen von
Menschen abgestuft werden. Entsprechend lasst sich der hier vertre-
tene tierethische Ansatz deutlich als post-anthropozentrisch kategori-

sieren.!??

Zusammenfassung und Zwischenfazit Il

Aus den Darstellungen in Kapitel 4 wird ersichtlich, dass die Tierethik
ein sehr ausdifferenziertes und komplexes Feld ist. Ein grofler Teil
tierethischer Theorien bezieht sich ausschlieflich (oder tiberwiegend)
auf empfindungsfahige Tiere. Diese Positionen sind dem Sentientis-
mus zuzuordnen, der in seiner >klassischen< Form Empfindungsfa-
higkeit als einziges Kriterium fiir direkte moralische Berticksichti-
gungswiirdigkeit auffasst. Doch zeigt die genauere Betrachtung der
einzelnen Positionen, dass neben der Empfindungsfahigkeit auch
andere Kriterien wie Beziehungsgefiige und Kontexte als fiir die
moralische Berticksichtigungswiirdigkeit relevant angesehen werden.
Das halte ich fiir unumganglich, weshalb ich den Begriff des kontex-
tuellen Sentientismus einfiihre. Dieser wird hier egalitdr vertreten.
Das heifdt, im Unterschied zu graduellen Positionen wird davon aus-
gegangen, dass moralische Berticksichtigungswiirdigkeit entweder
vorliegt oder nicht vorliegt, dass sie aber bei allen moralisch direkt
zu berticksichtigenden Individuen gleichermafien vorliegt und nicht
bestimmte Individuen der moralischen Gemeinschaft per se moralisch
hohergestellt sind als andere.

Jeder Sentientismus sollte stets naturwissenschaftlich riickge-
bunden bleiben und empirische Forschungsergebnisse zum Schmerz-
empfinden kontinuierlich miteinbeziehen. In sentientistischen Tier-
ethik-Ansdtzen miissen normative Annahmen und empirische
Ergebnisse daher explizit ins Verhaltnis gesetzt werden.

Kapitel 4.3 hat gezeigt, dass hinter den verschiedenen Tier-
ethik-Theorien sehr bedeutsame — und disparat werden kénnende

119 Um den Kritikpunkt vorwegzunehmen, solche Positionen wiirden menschliche
Interessen vernachléssigen: Menschenrechte werden hier sowohlin einem politischen
Sinne als rechtlich bindende Vertrige verstanden und einbezogen, als auch durch eine
deontologische Ethik-Theorie als iiberzeugend >legitimiert<. Sie spielen in der Debatte
um Nachhaltige Entwicklung eine zentrale Rolle und sind ein fester Bestandteil der
hier vertretenen tierethischen Position. Vgl. zur Kritik an derartigen Einwinden
Bossert/Schlegel 2022.

162

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit ||

— Grundpositionen stehen: das Vertreten entweder eines morali-
schen Individualismus, eines moralischen Relationalismus oder einer
Hybridposition zwischen diesen beiden. Diese Positionen entspre-
chen zwei verschiedenen Typen von Griinden, die bemiiht werden,
um fiir die moralische Berticksichtigung (in der Regel empfindungs-
féhiger) nichtmenschlicher Tiere zu argumentieren. Die Kernidee
des moralischen Individualismus sagt aus, dass die Frage, ob ein Indi-
viduum direkt moralisch zu berticksichtigen ist, sich ausschlief}lich
tiber dessen individuelle Eigenschaften bestimmen ldsst. Der mora-
lische Relationalismus dagegen begriindet die moralische Berticksich-
tigungswiirdigkeit nichtmenschlicher Tiere durch bestimmte Bezie-
hungen, Ndhe- und Abhéngigkeitsverhéltnisse. Starre Abgrenzungen
zwischen den beiden Positionen sind oftmals schwierig. Haufig wer-
den in der Tierethik Hybridpositionen vertreten bzw. Positionen, die
tendenziell eher einer der beiden Grundpositionen zuzuordnen sind,
aber auch Elemente der anderen beinhalten.

Kapitel 4.3 bietet ferner einen Uberblick tiber die Argumentati-
onsstrukturen, mit denen die >géngigen«< Ethiktheorien tierethisch
ausgearbeitet wurden. Diese Arbeit verortet sich hierbei in einem
relational erweiterten Rechte- und Pflichten-Ansatz wie dem Palmers
sowie dem auf e.nm. Tiere erweiterten Fahigkeitenansatz Nussbaums.

Weitere Differenzen innerhalb der Tierethik finden sich zwi-
schen Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbefreiungsethik. Die drei Posi-
tionen unterscheiden sich in den ethischen Annahmen, die ihnen
zugrunde liegen, und in den Konsequenzen, die sich fiir Mensch-Tier-
Beziehungen ergeben. Gemaf3 der Tierschutz-Ethik ist es moralisch
falsch, nichtmenschlichen Tieren unnotiges Leid zuzufligen, wobei
fiir die Bewertung, was als unnétig gilt, die Interessen der von
der Nutzung profitierenden Menschen miteinbezogen werden. Der
Tierrechts-Ethik zufolge sollten nichtmenschlichen Tieren unabhangig
von Nutzenabwigungen bestimmte Rechte zukommen wie das Recht
auf korperliche Unversehrtheit, das Recht auf >Nicht-Schadigung«
und das Recht auf Leben. Die Tierbefreiungs-Ethik stellt die Nutzung
nichtmenschlicher Tiere an sich in Frage. Kennzeichnend fiir Tierbe-
freiungs-Ethiken ist eine starke Gesellschafts- und Kapitalismuskri-
tik.

Welche tierethische Position in dieser Arbeit vertreten wird,
fithrt Kapitel 4.4 aus. Hier wird auch deutlich, dass empfindungsfahige
nichtmenschliche Tiere befdhigt sind, innerhalb von bestimmten
Rahmenbedingungen selbst aktiv gestaltend auf ihre eigene Lebens-

163

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

realitat einzuwirken, dass sie aber nicht zu moralischem Handeln
fahig sind und ihr Tun entsprechend nicht als gut oder falsch bewertet
werden kann. Als zentrale Grundlage fiir die hier vertretene Tierethik-
position dient Palmers Ansatz. Dieser stellt eine tierrechtsethische
Theorie dar, die von Palmer um kontextsensitive Ansatze erweitert
wird und hier durch eine (noch) starker beriicksichtigte feministische
bzw. intersektionale Perspektive modifiziert wird. Dadurch, dass
Palmer in ihrer Argumentation fiir die normative Bewertung von
Handlungen einen deontologischen Ansatz mit Kontextsensitivitat
kombiniert, stellt Palmers Position eine Hybridposition zwischen
moralischen Individualismus und moralischem Relationalismus dar.
Tierethische Kernannahme Palmers und dieser Arbeit ist es, dass
negative Pflichten gegeniiber allen empfindungsfihigen Tieren gleich
bestehen, positive Pflichten dagegen von Kontexten und Beziehungen
abhingen. Wichtig hierbei ist Palmers Differenzierung zwischen
domestizierten Tieren, e.nm. Tieren in der Kontaktzone und Wildtieren,
die jeweils in anderen Kontexten und Beziehungen zu Menschen
stehen. Domestizierte Tiere und e.nm. Tiere in der Kontaktzone
werden in dieser Arbeit als Gesellschaftsmitglieder betrachtet. Auch
wenn Nussbaum mit ihrem Fahigkeitenansatz die hier so zentrale
Differenzierung im Hinblick auf bestehende Pflichten ablehnt, ist der
FA hier vor allem dafiir relevant, um Antworten auf die — fiir Tier- und
NE-Ethik sehr bedeutende — Frage geben zu kénnen, was ein gutes
tierliches Leben ausmacht. Als fiir solch eine Bestimmung zugrunde
gelegte Theorie, die es mit empirischen Forschungsergebnissen zu
kombinieren gilt, ist Nussbaums FA sehr geeignet und zielfithrend.
Ebenso wird er der tierethischen Forderung gerecht, nicht ausschlief3-
lich Fiirsprecher_innen fiir e.nm. Tiere zu benennen, sondern ihnen
auch — im moglichen Rahmen — selbst Raum zur Willensbekundung
zu geben.

164

- am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfähigkeit
	4.1.1 ›Klassischer‹ Sentientismus
	4.1.2 Kontextueller Sentientismus
	4.1.3 Gradueller und egalitärer Sentientismus

	4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus
	4.2.1 Zusammenhang normativer Bewertungen und empirischer Forschungsergebnisse
	4.2.2 Empirische Grundlagen der Schmerzempfindlichkeit

	4.3 Ansätze der gegenwärtigen Tierethik
	4.3.1 Moralischer Individualismus und moralischer Relationalismus
	4.3.2 Verschiedene Ethiktheorien als Grundlagen tierethischer Positionen
	Utilitarismus
	Rechte- und Pflichtenansätze
	Mitleidsethik
	Fürsorgeethik
	Ethik der Mensch-Tier-Beziehung
	Clare Palmers kontextsensitiver Pflichtenansatz
	Zentraler Kritikpunkt an Palmers relationalem Ansatz

	Eudaimonistischer Ansatz: Tugendethik
	Eudaimonistisch inspirierter Ansatz: Martha Nussbaums Erweiterung des Fähigkeitenansatzes auf nichtmenschliche Tiere
	Zentrale Kritikpunkte an Nussbaums Erweiterung


	4.3.3 Die verschiedenen Tierethik-Theorien im Überblick
	4.3.4 Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbefreiungstheorien
	4.3.5 Fragen nach tierlicher Gestaltungs- und Moralbefähigung

	4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik
	4.4.1 Kontextabhängige positive Pflichten
	4.4.2 Nichtmenschliche Tiere als Gesellschafts-Mitglieder statt als ›reine Naturwesen‹
	4.4.3 Beziehungen und Intersektionalität
	4.4.4 Kontextsenstive Pflichtenethik im Verhältnis zum Fähigkeitenansatz
	4.4.5 Post-anthropozentrische Hybridposition

	Zusammenfassung und Zwischenfazit II

