
Rezensionen 587

zwangsläufig lückenhaft bleiben. Insgesamt ist dieses
Buch nützlich für alle, die sich mit traditionellem Wis-
sen, Denkkonzeptionen und Philosophien beschäftigen,
aber auch für jene, die in der einen oder anderen Wei-
se in der Entwicklungszusammenarbeit tätig sind. Die
klaren Beispiele tragen zum Verständnis bei und zeigen
mögliche methodologische Ansätze auf, wie mit traditio-
nellem Wissen zum besten Nutzen umgegangen werden
kann. Katarina Greifeld

Blackman, Margaret B.: Upside Down. Seasons
among the Nunamiut. Lincoln: University of Nebras-
ka Press, 2004. 206 pp. ISBN 0-8032-1335-2. Price:
£ 21.50

Margaret Blackman’s book “Upside Down” is not
an ethnography in its usual form, i. e., the type of
ethnography that can best be characterized as what John
van Maanen has called a “realist tale” (Tales from
the Field. On Writing Ethnography. Chicago 1988).
Blackman’s book is a conscious move away from those
academic conventions that result in writings that are
known for their objective remove and dispassionate
voice. In the introduction to her book Blackman makes
quite clear what her intent is: “. . . I tired of academic
writing – my own and others’. I disliked its strictures,
its repetitiveness, its jargon, its arrogance. In my annual
search for reading materials to engage my introductory
anthropology students, I became increasingly irritated
with the uncanny ability of so many anthropologists
to render, in stilted prose, the most interesting cultures
hopelessly pedantic and unappealing. I wanted to write
differently about Anaktuvuk Pass and its people” (2).

Attempts in ethnography to move away from a dis-
passionate voice have been many and Blackman’s book
is no exception to the “literary turn” in ethnography. It
is reflective in nature in that the author’s experiences
in the field – be it her own, or those of her daughter
or her husband – form an intricate part of the series of
essays that constitute the book. The essays themselves
are descriptions of episodes in an anthropologist’s life
in the field and focus as well on Blackman’s encounter
with the Nunamiut as on the encounter with the author’s
self.

Throughout the book we get glimpses of Nunamiut
life as it was some fifty years and as it was in the
last decade of the 20th century. The essays – or
episodes – deal with a wide range of subjects. One
essay is on Nunamiut geography, exemplified by stories
about Simon Paneak, the man with the map in his
mind. It gives a good idea about the different ways
in which Nunamiut classify their territory and their
seasons during their nomadic existence, i. e., before
the village of Anaktuvuk Pass was established. That
nomadic existence belongs now to the past. Part of it is
still lived and re-lived through the brief arctic summers
when Nunamiut prefer to get out of the permanent
settlement and go out on the land to camp at the old
places that they used to frequent on their annual rounds,
hunting for sheep, fo caribou, picking berries, etc.

The establishment of Anaktuvuk settlement brought
many changes to Nunamiut life, not only in terms of
the pursuit of economic activities, but also socially.
Blackman’s essay on the meaning of CB radio is an
interesting one in that it shows how new technological
means are being used as instruments of social control.
I think Blackman is right in refuting Vine Deloria Jr.’s
statement that such means are detrimental to commu-
nal values and lead to individualism. The Anaktuvuk
experience that Blackman relates runs counter to that
assumption. I could note the same in the 1970s in Rankin
Inlet, N.W.T., Canada, when a community interphone
system was introduced that enabled Inuit to phone in on
the local radio to comment or speak out on things that
were going on in the settlement.

The same CB radio is also described by Blackman
as an instrument that offers Anaktuvuk villagers a vi-
carious nomadism: it enables them to go on mental
journeys and connect with people and places far beyond
the settlement. Such connections are also made by the
modern information superhighway that nowadays links
Anaktuvuk Pass to the wider world. It has tremendously
supplemented the significance of the airplane, but not
replaced it, for in the absence of roads airplanes remain
Anaktuvuk’s umbilical cord to the outside world. The
function of aviation for the Nunamiut and their per-
ception of their own land is well-described by Black-
man, as is the impact of tourism and the introduc-
tion of mask making as a cottage industry. The latter,
which has Blackman’s special attention, is an economic
mainstay.

Various other aspects of life in Anaktuvuk Pass are
briefly described in Blackman’s essays, but we do not
get an overall picture of life in all seasons. The essays –
all the result of visits to Anaktuvuk Pass in summer, the
season where light and time and activites are “upside
down,” i. e., different from what people are accustomed
to throughout the other ten months of the year – are
at best episodic and present a partial picture that can
be difficult to put together by the reader who is not too
well-informed on the ethnography of the Nunamiut. In
my opinion the value of the book is, therefore, not to
be sought in the ethnographic notes, but rather in the
insight that it gives us into the fieldwork process.

Throughout the essays we find a mixture of descrip-
tions in objective remove and in passionate commitment.
The personal is constantly jostled with the scientific and
the boundaries between the two are blurred as is, e. g.,
exemplified in the layout of the book: thus, texts in
italics are sometimes ethnographic in the realist sense
of the word (see above, van Maanen’s classification),
at other times they refer to “unorchestrated entries”
from personal documents by Nunamiut elders written in
“village English,” or to personal observations and intro-
spective deliberations by the author, written in evocative
language loaded with emotions.

Many of the personal remarks of the author belong to
what van Maanen (1988) has called “confessions.” Thus
we learn about Blackman’s lack of geographic knowl-
edge, her hidden preference for armchair anthropology,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-587 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-587


588 Rezensionen

and her “fly-on-the-wall ethnography” (listening in to
the radio and getting information about the community
without seeing anybody). Blackman is quite open about
her clumsiness in picking the right berries, about the
pressures of summer fieldwork of which the success is
measured by hours of tape recorded interviews, about
her professional guilt of not having spent a year out
in the field, about her shame not to have seen the full
process of mask making in the field, about her reluctance
to share fieldnotes, about culinary culture shock when
one has to order a TV dinner at the Nunamiut Corp
Store, and about being short on patience and flexibility.
All these confessions add up to an image that portrays
the author as a normal human being who has much to
learn and who time and again blunders before coming
to insight on how things should be done in the proper
way. In this way Blackman’s book problematizes the
fieldwork experience and provides arguments for a more
profound reflection on anthropological research and its
dilemmas: while looking in from the outside, all the
while trying to understand from the inside, we are al-
ways left to a certain remove and cannot really belong
to the cultures we admire and respect.

Blackman’s “Upside Down. Seasons among the
Nunamiut” is a nice and well-written book and well-
edited. In terms of ethnography the book certainly is not
a maverick. For the student of anthropology, however,
it makes for good reading, especially for those who are
interested in the fieldwork process itself.

Cornelius H. W. Remie

Bruchhausen, Walter (Hrsg.): Hexerei und Krank-
heit. Historische und ethnologische Perspektiven. Müns-
ter: Lit Verlag, 2003. 251 pp. ISBN 3-8258-6240-2.
(Medizin und Kulturwissenschaft, 1) Preis: € 29,50

Schon lange habe ich Ausschau gehalten nach einer
interdisziplinären Annäherung an die Hexerei-Thematik.
Im SS 2000 veranstaltete das Medizinhistorische Institut
der Universität Bonn im Rahmen des Studium Univer-
sale eine Vortragsreihe zum Thema “Krankheit durch
Hexerei?”. Die überarbeiteten Vorträge sowie einige
ergänzende Beiträge sind in dem vorliegenden Band
publiziert.

Im Vorwort umreißt der Herausgeber Walter Bruch-
hausen (Mediziner, Theologe, Philosoph) die Thema-
tik: Für VertreterInnen eines naturwissenschaftlich ge-
prägten Weltbildes ist die Behauptung, Hexen würden
Krankheit verursachen, ein absurder Aberglauben. Eso-
terikerInnen und NeuheidInnen sehen darin eine Ver-
leumdung des Wissens der einst verfolgten Weisen
Frauen. In breiten Bevölkerungskreisen von Entwick-
lungsländern wird Unglück als durch Hexen verursacht
gedeutet. Daraus leitet Bruchhausen ab: “Wenn so längst
ausgestorben geglaubte Probleme wieder oder weiterhin
Menschen bedrängen . . ., kann der Blick in die Ge-
schichte und in die Fremde klärend wirken” (vii). Ob
die einzelnen Beiträge von WissenschaftlerInnen un-
terschiedlicher Disziplinen die widersprüchlichen Vor-
stellungen von Hexerei in ein umfassenderes und die

gängige Umgehensweise mit der Thematik sprengendes
Licht rücken, ist meine Frage an dieses Buch.

Bruchhausen, der in der Eifel und in Rwanda als
Mediziner tätig war, kennt aus eigener Anschauung
unterschiedliche Erklärungsansätze für Krankheit, die
entsprechend andere Wege zur Heilung suchen lassen.
In seiner Einführung rollt er das Thema auf: “Insbe-
sondere die Trennung in Übernatürliches und Natürli-
ches erweist sich dabei als zutiefst eurozentrisch” (2).
Auch die Unterscheidung zwischen “magischen” und
“biochemisch wirksamen” Giften gehöre in das westlich
geprägte naturwissenschaftliche Weltbild. “Der Hexer
ist also aus neuzeitlicher europäischer Sicht häufig ein
Giftmischer” (3). Die Polarität zwischen sog. “natürli-
cher” und “durch bösen Willen” verursachter Krankheit
entspreche allein dem westlichen Denken, während “die
meisten Vertreter ‘übernatürlicher’ Behandlungsweisen
von Krankheit” (3) in den verschiedenen Behandlungs-
ansätzen eher eine Komplementarität sähen. Ähnlich
sei “eine strikte Trennung zwischen dem medizinischen
Problem ‘Krankheit’ und anderen Unglücksfällen wie
Ehestreit, Missernte und geschäftliche Verluste . . . an-
deren Gesellschaften oft eher fremd” (5). Das Konzept
von psychosomatischen Zusammenhängen mag in diese
Richtung weisen, scheint sich aber in den neuzeitlich
westlichen Erklärungsmustern verselbständigt zu haben:
“Auf der individuellen Ebene wurden die soziale wie
mentale Außenseiterstellung zumindest für einen Teil
der Hexen und auch die Beschwerden der Verhexten
psychopathologisch . . . erklärt. Denn so wie Schamanen
oder Medizinmänner ließen sich auch Hexen als Psycho-
oder Neuropathen deuten. Die gelegentlich beschrie-
bene Gotteslästerung von Angeklagten wurde durch
Zwangsneurose erklärt. Besessenheit galt als hysteri-
sches Phänomen” (10 f.). Bruchhausen folgert: “Diese
Medikalisierung (oder genauer: Psychiatrisierung) histo-
rischer und exotischer Phänomene hat sicher nicht selten
den Zugang zum Verständnis sozialer Vorgänge ver-
stellt” (11). Daraus formuliert er sein Anliegen: “Dass
diese existentielle Bedeutung und unauflösliche Ambi-
valenz des Hexenglaubens für eine heutige deutschspra-
chige Leserschaft nachvollziehbarer werden” (18).

Nicht alle Aufsätze der Publikation gehen über die
konventionelle Deutung des Phänomens der mentalen
Fremdeinwirkung hinaus. Der Historiker, semitische
Philologe und Islamwissenschaftler Kay Peter Jankrift
erweitert das moderne Mainstream Deutungsmuster von
Krankheitskonzeptionen im Mittelalter nicht, wenn er
gegen Herrscher gerichtete “krankheitsbringende magi-
sche Praktiken” (32) lediglich als bequemen Ausweg
aus einem Dilemma interpretiert: Da der Körper des
Königs den Zustand des Reiches repräsentierte, erläutert
Jankrift, bedurfte eine Krankheit desselben einer Er-
klärung. “Die Entscheidung Gottes konnte er nicht in
Frage stellen, ohne in den Verdacht der Ketzerei zu
geraten. Krankheit als göttliche Strafe anzuerkennen,
hätte indessen ein zweifelhaftes Licht auf seine Herr-
scherqualitäten geworfen. Im Gegensatz zur göttlichen
Strafe, traf der Schadenszauber den Herrscher jedoch
völlig schuldlos. . . . Der Glaube an die Existenz von

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-587 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-587

