Andreas Braune

Die Friedensfrage in der liberalen politischen
Philosophie

1. Einleitung

Frieden ist kein Zentralthema der politischen Theorie oder politischen Philo-
sophie. Traditionell fragen beide Disziplinen starker nach der guten Ordnung
in Gesellschaften als zwischen Gesellschaften. Welche Rechte und Pflichten
hat der Einzelne in der Gemeinschaft oder Gesellschaft? Was sind die
Grundsétze der (politischen) Gerechtigkeit und welche institutionellen, poli-
tischen und praxeologischen Schlussfolgerungen ergeben sich aus ihnen?
Was sind wie begriindbare Legitimitatsmoglichkeiten politischer Herrschaft?
Das sind ihre Zentralfragen. Die Frage nach dem Frieden ist stattdessen tra-
ditionell eine des Volkerrechts oder der Theorien des Volkerrechts, neuer-
dings, i.e. seit Mitte des 20. Jahrhunderts, auch der Politikwissenschaft und
der interdisziplindren, vor allem sozialwissenschaftlichen Friedensfor-
schung. Trotzdem gibt es, von Augustinus iiber Grotius, Pufendorf,
Rousseau und Kant bis John Rawls, immer wieder bedeutende (politische)
Philosophen, die sich mit der Friedensfrage beschiftigt haben.!

Im Folgenden sollen die beiden Letztgenannten etwas genauer unter die
Lupe genommen werden, jedoch nicht in einer genuin politikphilosophi-
schen respektive autoren- und werkimmanenten Herangehensweise, sondern
hinsichtlich der Fragestellung, welche zentralen Topoi des genuin liberalen
politischen Denkens und Handelns sich aus ihren friedenstheoretischen
Schriften herauslesen lassen. Denn obwohl zwei Jahrhunderte beide Denker
voneinander trennen, spannt sich zwischen ihren beiden artverwandten Frie-
denskonzeptionen der Bogen des liberalen politischen Denkens und Han-
delns in Sachen Frieden — oder zumindest eines gewichtigen Teils davon.
Bei Kant und Rawls finden wir daher zentrale Topoi, die im 19. und 20.
Jahrhundert fiir Liberale bzw. eine bestimmte Gruppe von Liberalen immer

1 Uberblicke aus Perspektive der politischen Philosophie liefern Frank Dietrich/Véronique Za-
netti: Philosophie der internationalen Politik zur Einfithrung. Hamburg 2014; Jiirgen Bellers/
Markus Porsche-Ludwig: Geistesgeschichte der internationalen Politik. Theorien und Philo-
sophien seit Aristoteles. Berlin/ Miinster 2011; Christine Chwaszcza/Wolfgang Kersting
(Hrsg.): Politische Philosophie der internationalen Beziehungen. Berlin 2016; Oliver Hidal-
go: Kants Friedensschrift und der Theorienstreit in den internationalen Beziehungen. Wies-
baden 2012.

43

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wieder Dreh- und Angelpunkte waren, wenn es um intellektuelle oder politi-
sche Fragen des Friedens ging. Politische Philosophie bzw. Theorie wird hier
insofern ,,praktisch®, als dass sie einerseits die Reflexion liberaler Friedens-
politik bedeutet, andererseits ihr aber auch die Storichtung, Instrumentarien
und zentralen Grundannahmen liefert. Ziel dieses Beitrages wird es nicht
sein, die Diffusion der liberalen politischen Philosophie des Friedens in das
Denken und Handeln einzelner liberaler Politiker und Intellektueller zu re-
konstruieren. Dies mag einer eigenstidndigen ideengeschichtlichen Genealo-
gie vorbehalten bleiben. Vielmehr geht es darum, diese wiederkehrenden
Zentraltopoi zu identifizieren und ihre politischen Implikationen aufzuzei-
gen.

Dabei steht das Denken, fiir das Kant und Rawls hier zu Rate gezogen
werden, im 19. und 20. Jahrhundert im Wesentlichen zwei konkurrierenden
Positionen gegeniiber. Die erste wird durch die alte Formel si vis pacem, pa-
ra bellum auf den Punkt gebracht. Frieden ist hier bestenfalls die Abwesen-
heit von Feindseligkeiten, und man beugt diesen Feindseligkeiten durch klu-
ge Biindnispolitik, Riistung usw. vor. Im Kern steht der Machtstaatsgedanke
oder auch der Gedanke der balance of power(s). Wesentliche Epochen der
europdischen Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts waren von diesem Pa-
radigma gepréagt. In der Politikwissenschaft ist von der realistischen Schule
der internationalen Beziechungen die Rede, deren zentrale Recheneinheiten
die Macht und die Interessen der einzelnen Staaten im internationalen Sys-
tem sind. Die zweite Gegenposition ist die der globalen Menschheitsverbrii-
derung infolge der Aufldsung aller nationalen und sozialen Schranken. Im
sozialistischen Lager ist der Frieden ein Zustand der Aufldsung gesellschaft-
licher Antagonismen und der hergebrachten Kategorien von Klasse und Na-
tion. Am Ende der dahin fiihrenden Entwicklung steht nicht so sehr ein
, Weltstaat‘, sondern eine aus ihren eigenen Bedingungen heraus befriedete
Weltgesellschaft. ,Internationalismus® war dafiir im 19. und 20. Jahrhundert
ein Kampfbegriff, der aber deshalb nicht so ganz passte, weil die Kategorie
der Nation selbst iiberwunden werden sollte.

Politisch gesehen, steht die hier beschriebene Friedenstheorie zwischen
diesen beiden Positionen, was aber nicht deckungsgleich mit der Position
des politischen Liberalismus zum Frieden ist. Denn zu beiden Gegenpositio-
nen hat der Liberalismus Uberschneidungen, vor allem aber zu der der rea-
listischen Schule. Historisch und politisch betrachtet, operiert der National-
und Rechtsliberalismus stirker in den Kategorien des machtstaatlichen Poli-
tik- und Friedensverstindnisses, wiahrend der Linksliberalismus tendenziell
auf jene Positionen zuriickgreift, die im Folgenden beschrieben werden sol-
len. Teile dieses Linksliberalismus, vor allem jene des radikalen Pazifismus,
konnten punktuell aber auch Affinitdten zu den Grundannahmen des sozia-
listischen Friedensdenkens entwickeln.

44

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Charakteristisch fiir die hier genauer beschriebene Position ist, dass sie
aus einer ideellen bzw. idealistischen Perspektive argumentiert, was aber
nicht bedeutet, dass sie nur wohlmeinende, weltfremde Fantasien formuliert.
Im Gegenteil: ,,Die Ausfiihrbarkeit (objektive Realitdt)” der von ihr vertrete-
nen Annahmen ,,14Bt sich darstellen*.2 Rawls sprach diesbeziiglich von einer
,realistischen Utopie®, die in seinem Werk ,,.Das Recht der Volker* vertreten
werde. ,,Die politische Philosophie ist realistisch-utopisch, wenn sie die
Grenzen dessen, was wir gewohnlich fiir praktisch-politisch moglich halten,
ausdehnt.”“ Es gehe daher darum, ,eine realisierbare soziale Welt“ zu be-
schreiben, ,,die das politisch Rechte und das Gerechte fiir alle liberalen und
achtbaren Gesellschaften in einer Gesellschaft der Volker verbindet“.? Rawls
will darlegen, dass und wie ein Frieden zwischen den, besser gesagt zwi-
schen solchen Volkern moglich ist. Denn von zentraler Bedeutung ist hier,
dass Volker als die Akteure einer Gesellschaft der Volker als moralische
Akteure verstanden werden. Sie konnen als kollektive Akteure Grundsitze
der Gerechtigkeit erkennen, nach ihnen handeln und zur Grundlage des Ver-
kehrs zwischen den Volkern machen. Sie akzeptieren dabei das Kriterium
der Reziprozitit und bieten den anderen Volkern solche Regeln des wechsel-
seitigen Verkehrs an, von denen sie annehmen konnen, dass jene sie rationa-
lerweise akzeptieren werden.

Das Bild der ,realistischen Utopie® verweist dabei auch darauf, ,,dass die
Grenzen des Moglichen nicht mit dem aktuell Wirklichen zusammenfallen®.*
Der Ist-Zustand der internationalen Beziehungen ist aus dieser Perspektive
ungeniigend, weil in ihm das Machtstaatsparadigma leitend ist. Die Idee des
liberalen Friedens muss sich erst dagegen durchsetzen. Darin steckt ihr kriti-
sches Potential: Sie formuliert Grundpositionen, die in der Geschichte des
19. und 20. Jahrhunderts immer wieder vom politischen Linksliberalismus
oder auch von der liberalen Friedensbewegung als Forderungen zur Etablie-
rung einer friedlichen internationalen Ordnung aufgestellt wurden. Dabei
handelt es sich um ein permanentes Ringen mit dem machtstaatlichen Para-
digma, das im historischen Verlauf verschiedenen Konjunkturen folgt. Ge-
genwirtig erleben wir mit einer fundamentalen Krise des Multilateralismus,
was es bedeutet, wenn die Position des liberalen Friedens in die Defensive
gerdt. Was aber sind die grundlegenden Annahmen und zentralen Positionen
dieser Idee des liberalen Friedens?

2 Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf (1795). Stuttgart 1984,
S. 19.

3 Alle Zitate: John Rawls: Das Recht der Volker. Enthilt: ,,Nochmals: Die Idee der offentli-
chen Vernunft“. Berlin/ New York 2002, S. 4.

4 Ebd., S. 14.

45

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Stiftungsidee und Stabilitdt aus den richtigen Griinden

Im Zentrum der Kant‘schen Friedensidee steht der Stiftungsgedanke, der bei
Kant selbst noch sehr stark an den naturrechtlichen Kontraktualismus riick-
gebunden ist. Ahnlich wie im innerstaatlichen Bereich stehen sich ein ,,na-
tiirlicher” Zustand und ein ,,gebildeter” Zustand gegeniiber. Der natiirliche
Zustand ist nicht unbedingt ein dauernder bellum omnia contra omnes, aber
in ihm sind der Machtstaatsgedanke und die Doktrin der egoistischen und in-
strumentellen Interessendurchsetzung leitend. ,,Frieden® ist hier bestenfalls
ein negativer Frieden: ,,bloBer Waffenstillstand, Aufschub der Feindseligkei-
ten, nicht Friede, der das Ende aller Hostilitéiten bedeutet*.’ Bei Kant ist es
noch ein naturrechtlicher Vernunftauftrag, sich aus dem natiirlichen Zustand
in den gebildeten herauszuarbeiten, der dann auf internationaler Ebene tat-
sdchlich ein positiver Frieden sein kann:

,.Der Friedenszustand unter Menschen, die nebeneinander leben, ist kein Natur-
stand (status naturalis), der vielmehr ein Zustand des Krieges ist, d. i. wenn
gleich nicht immer ein Ausbruch der Feindseligkeiten, doch immerwihrende Be-
drohung mit denselben. Er muB also gestiftet werden.*¢

Der Friedenszustand ist daher bei Kant auf zweierlei Weise an die Vernunft
gekoppelt: er muss erstens von den Beteiligten gewollt werden, und zwar aus
Vernunftgriinden, und er ist zweitens selbst ein verniinftiger Zustand — ein
Zustand also, in dem die Vernunft im idealistischen Sinne zu ihrem Recht
kommt. Er muss aulerdem von allen an ihm beteiligten Akteuren gewollt
werden: Im Gegensatz zur Unterbrechung der Feindseligkeiten, die dem An-
deren auch aufgezwungen werden kann, ist er nicht unilateral mdglich. John
Rawls lehnt sich hier an Raymond Aron an und spricht von ,,Frieden durch
Befriedung® im Gegensatz zu ,,Frieden durch Macht* oder ,,Frieden durch
Ohnmacht*.”

In seiner eigenen Terminologie bezeichnet Rawls dies als ,,Stabilitét aus
den richtigen Griinden* im Gegensatz zu einem bloBen modus vivendi. Auf
Basis des Machtstaatsparadigmas kann es lange Phasen ohne offene Gewalt-
ausiibung geben, die als Friedensphasen wahrgenommen werden. Ein ,,euro-
paisches Gleichgewicht®, ein kluges Biindnissystem a la Metternich oder
Bismarck, die Unterordnung unter einen Hegemon wie etwa in der pax ro-
mana oder auch ein globales und atomares Abschreckungsgleichgewicht
kdnnen solche Friedensphasen ermoglichen. Aber sie sind kein Frieden, wie
ihn sich die liberale Friedensidee vorstellt, sondern Stabilitit aus den fal-

5 Kant: Zum ewigen Frieden (wie Anm. 2), S. 3, Hervorhebung im Original.
6 Ebd., S.10.
7 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 53.

46

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen Griinden, ndmlich rein machtstaatlichen. Ein solcher Frieden ist unbe-
friedigend, weil er dem Krieg weichen kann, sobald die machtstaatlichen Be-
dingungen zu seiner Aufrechterhaltung nicht mehr gegeben sind. Der Aus-
bruch des Ersten Weltkrieges ist ein anschauliches Beispiel dafiir. Im Gegen-
satz dazu bestreitet ,,der politische Liberalismus mit seinen Ideen einer rea-
listischen Utopie [...], was grof3e Teile des politischen Lebens nahe zu legen
scheinen, dass namlich stabile Verhéltnisse zwischen Vo6lkern niemals mehr
sein konnten als ein modus vivendi“® Er ist stattdessen iiberzeugt, dass Sta-
bilitdt aus den richtigen Griinden mdglich ist, das ,,heiflt Stabilitdt aufgrund
einer nachdriicklichen Akzeptanz eines gerechten Rechts der Volker und ei-
nes entsprechenden Handelns*.?

Der entscheidende Unterschied, der zwischen jenen Volkern besteht, die
zu dieser Art der Stabilitdt bereit sind, und zwischen jenen, die am Macht-
staatsgedanken und seinen defizitiren Stabilisierungsmechanismen festhal-
ten, liegt darin, ,,dass gerechte liberale Volker ihre vitalen Interessen so be-
schriinken, wie es durch das Verniinftige gefordert wird“.!® Rawls gesteht
auch liberalen Volkern zu, dass sie Interessen haben und diese mit strategi-
schem Verhalten und instrumenteller Rationalitdt verfolgen. Dies stdf3t aber
an den Prinzipien des Verniinftigen, das heifit an den auf Reziprozitit basie-
renden Regeln des internationalen Verkehrs, an seine Grenzen. Zeitgemaf
formuliert: Der Multilateralismus setzt der Verfolgung nationaler oder ein-
zelstaatlicher Interessen Grenzen. Besonders deutlich wird dies dann, wenn
ein Zielkonflikt zwischen Interessen und Regelbefolgung aufkommt. Stabili-
tit aus den richtigen Griinden liegt nur dann vor, wenn sich ein Volk ,,auch
in solchen Fillen® an die Regeln hilt, ,,in denen es davon profitieren konnte,
sie nicht zu erfiillen.!! Zugunsten der Regelbefolgung und der Stabilitit aus
den richtigen Griinden wird es auf die regelwidrige Verfolgung seiner Inter-
essen, also auf Regel-Free-Riding verzichten.

Politisch bedeutet dies, dass sich Liberale in dieser Denktradition fiir
einen solchen Multilateralismus und die Formulierung entsprechender Re-
geln des internationalen Verkehrs einsetzen werden. Es ist im 19. und 20.
Jahrhundert besonders die liberale Friedensbewegung, die in diesem Sinne
aktiv ist und den Internationalismus iliber den Nationalismus oder auch Riis-
tungskontrolle tiber Wettriisten, Souverénitétsbeschrankungen iiber Souveri-
nitdtsabsolutismus und dergleichen stellt. Sie tut dies in dem Bewusstsein,
damit an den Bedingungen eines positiven, gestifteten, nicht nur eines nega-
tiven Friedens mitzuwirken.

8 Ebd., S.22.
9 Ebd., S.31.
10 Ebd.

11 Ebd., S. 39.

47

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:


https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Das Recht als Medium des Friedens

Zu diesem liberalen Friedensprogramm gehort in der Folge auch, das Recht
als ein Medium des Friedens zu betrachten. Die Regeln des internationalen
Verkehrs werden in Form von Rechtsregeln (des Volkerrechts) formuliert.
Interessenskonflikte zwischen Volkern bzw. Staaten werden auf dem Rechts-
weg, etwa iiber Schiedsgerichte oder spezielle Rechtsinstanzen und -verfah-
ren geldst, nicht auf militdrischen oder anderen machtstaatlichen Wegen. Die
Gegeniiberstellung von Machtstaatsgedanke und Frieden aus den richtigen
Griinden kommt hierbei in der Formulierung der ,,Stirke des Rechts statt des
Rechts des Starkeren® zum Ausdruck, die sicher nicht ohne Zufall in der ge-
genwirtigen Krise des Multilateralismus wiederholt beschworen wird.!?

Zu dieser Vorstellung des Rechts als Medium des Friedens gehort als ele-
mentarer Bestandteil die Idee der Gleichheit — auch hier als Gegenentwurf
zur Ungleichheit des Naturzustandes und des Machtstaatskonzeptes. Denn
dort ist es die zufdllige Verteilung von Ausgangslagen, Ressourcen, strategi-
schen Positionen usw., die die Staaten und Voélker in ein kontingentes
Machtverhéltnis zueinander versetzt, aus dem den einen strategischer Nut-
zen, den anderen erhebliche Nachteile erwachsen. Aus dieser Ungleichheit
und den vorhandenen Machtverhiltnissen, kombiniert mit der Abwesenheit
rechtlicher Einhegung einerseits und der dauernden Bereitschaft zur strategi-
schen und gewaltsamen Ausnutzung solcher Ungleichheit andererseits, er-
wichst der permanente, zwischen Latenz und Ausbruch changierende
Kriegszustand.

In der liberalen Friedensidee treten sich die Volker und Staaten jedoch
nicht als Inhaber einer bestimmten Menge von Macht gegeniiber, sondern als
prinzipiell Gleiche: ,,Wir betrachten Vdlker als Volker, die sich selbst als
freie und gleiche in einer Gesellschaft von Volkern sehen.“!3 Sie haben also
einen bestimmten rechtlichen und moralischen Status, den sie selbst bean-
spruchen und anderen zuerkennen. Aus dieser wechselseitigen Anerkennung
und der daraus resultierenden Konstellation der Gleichheit ergeben sich die
Gerechtigkeitsgrundsitze des Verkehrs der Volker untereinander.

Um dies darzustellen, wihlt John Rawls ein vergleichbares Verfahren wie
in seinem ersten Hauptwerk ,,Eine Theorie der Gerechtigkeit: den Urzu-
stand. Er ist ,,ein Darstellungsmodell®, um Voélker so konstruieren zu kon-
nen, dass sie die Bedingungen der Gleichheit erfiillen. Das Gleiche geschah
in ,,Eine Theorie der Gerechtigkeit” fiir die einzelnen Biirger einer in sich

12 Siehe exemplarisch: Heiko Maas: ,, Together First!“: Rede in der Generaldebatte der 73.
Generalversammlung der Vereinten Nationen am 28.9.2018, online unter: https://www.aus
waertiges-amt.de/de/newsroom/maas-generalversammlung-vn/2142296 (Zugriff am
28.3.2019).

13 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 37.

48

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

geschlossenen Gesellschaft, um ihnen die Frage vorlegen zu konnen, fiir
welche Gerechtigkeitskonzeption sie sich als Freie und Gleiche entscheiden
wiirden. Dabei muss man ,,die Wirkung von Zufilligkeiten beseitigen, die
die Menschen in ungleiche Situationen bringen und zu dem Versuch verfiih-
ren, gesellschaftliche und natiirliche Umstidnde zu ihrem Vorteil auszunut-
zen*.'* Der hierfiir angewendete Schleier des Nichtwissens soll den Einzel-
nen dabei jene Informationen vorenthalten, auf deren Basis sie eine vorein-
genommene oder an ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Stellung ausgerichte-
te Wahl treffen wiirden. Auf die internationale Ebene {ibertragen, konstruiert
Rawls eine Situation, in der ,rationale Vertreter liberaler Volker, von ange-
messenen Griinden geleitet, den Inhalt des Rechts der Vélker festlegen®.!
Dieser Schleier des Nichtwissens ist ,,den Besonderheiten des vorliegenden
Falles angepasst [...]: So kennen sie zum Beispiel weder die GroBe des Ter-
ritoriums und der Bevolkerung noch die relative Stiarke der Volker, deren
grundlegende Interessen sie vertreten.” Sie kennen auch nicht ,,den Stand
ihrer natiirlichen Ressourcen oder die Stufe ihrer 6konomischen Entwick-
lung und Ahnliches*.!® Also alles, was zufillige Eigenschaften ihrer Vélker
ausmacht, aus denen sich kein System egalitdrer Gerechtigkeitsprinzipien
ableiten lieBe, weil sie geeignet wiren, zum eigenen Vorteil ausgenutzt zu
werden.!”

Aus dem Prinzip der Gleichheit und dem Konstrukt eines solchen Urzu-
standes ergibt sich das wichtige Kriterium der Reziprozitit:

,,Es gehort demnach zur Verniinftigkeit und Rationalitét von Volkern, dass sie be-
reit sind, anderen Volkern faire Bedingungen der politischen und sozialen Ko-

14 John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit. 18. Aufl. Frankfurt a. M. 2012, S. 159.

15 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 36.

16 Ebd.

17 Rawls hatte schon in ,,Eine Theorie der Gerechtigkeit die Ubertragung seiner gerechtig-
keitstheoretischen Vorgehensweise auf die internationale Ebene angedeutet. Im Abschnitt
iiber die ,,Rechtfertigung der Weigerung aus Gewissensgriinden (S. 415-420) fiihrt er die
Idee eines Urzustandes und Schleiers des Nichtwissens zwischen Vertretern von Nationen
ein: ,,Wiederum werden bei den Vertragspartnern, in diesem Falle den Vertretern von Staa-
ten, nur die Kenntnisse vorausgesetzt, die ihnen eine verniinftige Entscheidung im Sinne
ihrer Interessen ermdglichen, aber nicht solche, die es den besser Gestellten unter ihnen er-
moglichen wiirde, ihre besondere Situation fiir sich auszuniitzen. Dieser Urzustand ist fair
zwischen den Nationen; er schaltet die Zufilligkeiten und Einseitigkeiten des Geschichts-
verlaufs aus. Die Gerechtigkeit zwischen Staaten bestimmt sich nach den Grundsétzen, die
in dem so definierten Urzustand gewéhlt wiirden. Rawls: Theorie der Gerechtigkeit (wie
Anm. 14), S. 415 f. Die im Anschluss dargestellten Grundsétze entsprechen prinzipiell dem,
was Rawls in ,,Das Recht der Volker* dann ausfiihrlicher darlegt. In ,,Eine Theorie der Ge-
rechtigkeit* sind die Ausfiihrungen vor dem Hintergrund des Vietnamkrieges und der Pro-
teste gegen ihn zu lesen. Rawls rechtfertigt hier die ,Weigerung aus Gewissensgriinden®
(also das Entziehen von der Wehrpflicht) mit Zweifeln am Vorliegen legitimer Kriegsgriin-
de und einer mangelhaften Beriicksichtigung der Prinzipien des ius in bello (siehe beson-
ders S.416f.).

49

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

operation anzubieten. Diese fairen Bedingungen sind eben solche, von denen ein
Volk ernsthaft annehmen kann, dass andere Volker sie ebenfalls akzeptieren
konnten. [...] Dieser verniinftige Sinn fiir die gebiihrende Achtung, die man be-
reitwillig anderen verniinftigen Vélkern entgegenbringt, ist ein wesentliches Ele-
ment unserer Vorstellung von Vélkern, die mit dem Status quo aus den richtigen
Griinden zufrieden sind. Er ldsst sich mit der fortdauernden Kooperation unter ih-
nen vereinbaren und entspricht der wechselseitigen Anerkennung und Beachtung
des Rechts der Volker.*!

Aus dieser urspriinglichen Situation ergeben sich eine Reihe von Grundsit-
zen des Verkehrs zwischen Volkern, die mit teils bekannten, teils eher mo-
dernen Grundsitzen des Volkerrechts und internationalen Verkehrs konver-
gieren: Die Freiheit und Unabhéngigkeit der Volker, die sie untereinander
wechselseitig anerkennen!®; das Prinzip pacta sunt servanda; ein Beteili-
gungsgebot an Vereinbarungen, die ein Volk betreffen; das Prinzip der Nicht-
einmischung in innere Angelegenheiten?’; das Recht auf Selbstverteidigung
gegen Aggressionen als einziger Grund eines gerechten Krieges; das Gebot,
Menschenrechte zu achten; Bindungen an das ius in bello; eine Pflicht zur
Hilfestellung bei Not und zur Behebung zufilliger (oder auch historisch be-
dingter) 6konomischer Benachteiligung.?! Dieses Ensemble aus Grundsitzen
tibertragt im Grunde die Grundsétze der Gerechtigkeit aus ,,Eine Theorie der
Gerechtigkeit™ auf die internationale Ebene: Volker werden als moralische
und rechtsfédhige Akteure betrachtet, deren gleiche Freiheit zu achten ist, die
sich gegenseitig ein daraus abzuleitendes Verhalten sowie ein rechtliches
und organisatorisches Umfeld schulden (erster Gerechtigkeitsgrundsatz der
gleichen Freiheit), und die bei unverschuldeten Schlechterstellungen zur ge-
genseitigen Hilfe und Besserung der Schlechtergestellten verpflichtet sind
(zweiter Gerechtigkeitsgrundsatz des Differenzprinzips).

Der Verkehr zwischen den Vdélkern wird demnach durch internationale
Organisationen und rechtliche Vereinbarungen und Regularien strukturiert,
die diese Prinzipien zum Ausdruck bringen. Aber nicht nur der Frieden wird
verrechtlicht, sondern auch der Krieg. Im Bereich der Idealtheorie — also
ausgehend von dem, was liberale bzw. wohlgeordnete Volker an Regularien

18 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 39. Siehe auch ebd., S. 45f.

19 Dies steckt ex negativo im zweiten Préiliminarartikel Kants: ,,Es soll kein bestehender Staat
(klein oder groB, das gilt hier gleichviel) von einem anderen Staat durch Erbung, Tausch,
Kauf oder Schenkung erworben werden konnen.“ Denn dies hobe ,,seine Existenz als einer
moralischen Person auf. Kant: Zum ewigen Frieden (wie Anm. 2), S. 4.

20 All diese Prinzipien bewegen sich im Bereich der Idealtheorie, gelten also im Verkehr zwi-
schen liberalen und achtbaren Voélkern, nicht aber im Umgang mit sogenannten Schurken-
staaten. Das Prinzip der Nichteinmischung steht daher ausdriicklich unter dem Vorbehalt,
dass es nur zwischen liberalen und achtbaren Volkern gilt. Im Falle massiver Menschen-
rechtsverletzungen durch ,Schurkenstaaten® gilt es nicht. Siehe Rawls: Recht der Vélker
(wie Anm. 3), S. 97-99.

21 Siehe ebd., S. 41.

50

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

aus eigenen Vernunftgriinden anerkennen und befolgen — spielt diese Frage
eigentlich keine Rolle. Denn wenn alle liberalen und wohlgeordneten Volker
anerkennen, dass es keinen gerechten Kriegsgrund geben kann auBer der
Verteidigung gegen eine Aggression, gibt es keinen Kriegsgrund innerhalb
der Idealtheorie. Krieg ist allerdings trotzdem eine wiederkehrende Erschei-
nung des Volkerlebens der letzten beiden Jahrhunderte, gerade weil die Be-
dingungen der Idealtheorie — also die Zielvorstellung der ,realistischen Uto-
pie‘ des Liberalismus — nie so umfassend umgesetzt waren, dass sie ihre
Wirkung dauerhaft und global entfalten konnten. Doch auch hier bean-
sprucht der politische Liberalismus, dass der Krieg verrechtlicht wird. Denn
,,es soll sich kein Staat im Kriege mit einem andern solche Feindseligkeiten
erlauben, welche das wechselseitige Zutrauen im kiinftigen Frieden unmdg-
lich machen miissen.22 Auch dies ist eine Frage der Selbstbeschrinkung:
Obwohl man es konnte, verzichtet man auf den Einsatz besonderer Kampf-
methoden, Waffengattungen und Militdrstrategien, die das Band eines mogli-
chen Vertrauens, das fiir einen zukiinftigen Friedensschluss notwendig ist,
zerreiflen wiirden. ,,Denn irgend ein Vertrauen auf die Denkungsart des Fein-
des muf} mitten im Kriege noch iibrig bleiben, weil sonst auch kein Friede
geschlossen werden konnte.“2* Kant nennt hier Dinge wie Giftmischer und
Meuchelmérder oder den Bruch einer Kapitulation. Das gesamte Regime
einer verrechtlichten Kriegsfilhrung durch Bannung bestimmter Waffengat-
tungen wie ABC-Waffen, Landminen etc., durch die Haager Landkriegsord-
nung, durch internationale Militdr- und Kriegsstrafgerichtsbarkeit, durch Un-
terscheidung von Kombattanten und Nichtkombattanten, von politisch ver-
antwortlichen Entscheidungstrdgern und militérischen Befehlsempféngern,
durch Vorgaben fiir den Umgang mit Kriegsgefangenen etc. bringt dies zum
Ausdruck.?* Liberale, die im Sinne dieser liberalen Friedensdoktrin operie-
ren, werden sich fiir eine solche Verrechtlichung und Einhegung des Krieges
einsetzen. Und sie werden in Kriegssituationen die daraus erwachsenden
Forderungen beziiglich der Beschrankung der Kriegfiihrung auch gegeniiber
ihrer eigenen politischen Fiithrung artikulieren und einfordern. Sie werden
auch offentlich Kritik du3ern, wenn sie Grund zu der Vermutung haben, dass
die Kriegsgriinde nicht den Erfordernissen dieser Theorie zu entsprechen
scheinen. Denn selbst in wohlgeordneten, liberalen Demokratien koénnen
Kriege aus den falschen Griinden, das heifit zur Verfolgung nationaler, 6ko-
nomischer oder partikularer Interessen gefiihrt werden statt mit dem Ziel ei-

22 Kant: Zum ewigen Frieden (wie Anm. 2), S. 7.

23 Ebd.

24 Siehe hierzu auch die Ausfithrungen bei Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3),
S. 119-121.

51

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nes gerechten und dauerhaften Friedens zwischen den Volkern bzw. mit dem
Kriegsgegner.?

Wichtig ist dabei auch und ganz besonders, dass die Selbstbeschrankung,
welche liberale Volker sich in der Kriegfithrung dadurch auferlegen, unilate-
ral sein kann. Denn es kann dabei auch darum gehen, sich bestimmte Arten
der Kriegfithrung nicht vom Gegner aufzwingen zu lassen. Es wird demnach
ein Zivilitatsgebot im Krieg formuliert, dem man auch dann unterworfen ist,
wenn sich der Gegner dadurch nicht gebunden fithlt. Um ein Beispiel anzu-
fiihren: Selbst wenn ein Kriegsgegner sich nicht an die Gebote der zivilisier-
ten Behandlung von Kriegsgefangenen hilt, bleibt diese Verpflichtung fiir
eine kriegfithrende liberale Demokratie in Kraft — schon allein aufgrund
ihrer grundsitzlichen Bindung an die Menschenrechte.

Rawls argumentiert, dass dadurch dem gegnerischen Volk — unterschieden
von seiner politischen und militérischen Fiihrung — der Grund des Krieges
und die Ziele der zu schaffenden Friedensordnung vermittelt werden kdnnen.
Indem die Zivilbevolkerung und die niederen militdrischen Rénge geschont
und rechtskonform behandelt und die militdrische und politische Fiihrung
einer ordentlichen Gerichtsbarkeit zugefiihrt werden, werde das Ziel und der
Wert einer liberalen Friedensordnung deutlich gemacht. Ziel ist es, ,,dass
wohlgeordnete Volker durch ihre Handlungen und Verlautbarungen, wenn
irgend moglich, bereits wiahrend des Krieges im Voraus zu erkennen geben,
welche Art von Frieden und welche Art von Bezichungen sie anstreben®.2
Denn die ,,Art und Weise, in der ein Krieg ausgetragen wird, und die Hand-
lungen, durch die er beendet wird, leben im historischen Geddchtnis von Ge-
sellschaften fort“?” und konnen als Beispiel fiir die Entwicklung hin zu
einem liberalen oder achtbaren Volk und einer Gesellschaft liberaler und
achtbarer Volker dienen.

4. Staaten und Volker, kein Weltstaat

Ein wesentlicher Unterschied besteht freilich zwischen der Vertragsvorstel-
lung des klassischen Kontraktualismus fiir die innere Ordnung eines Volkes
auf der einen Seite und dem Verhiltnis zwischen Volkern auf der anderen
Seite, namlich in Bezug auf die Frage nach einer zentralen Durchsetzungsin-
stanz. Fiir eine in sich geschlossene Gesellschaft ist der Kontraktualismus in
unterschiedlichen Graden recht klar: Die Einzelnen geben ihre natiirliche
und umfassende Freiheit, nach Belieben zu agieren, auf und unterwerfen sich

25 Was der einzige legitime Kriegsgrund fiir liberale Volker ist. Siehe ebd., S. 119.
26 Ebd., S. 121. Wilsons 14 Punkte lassen sich in diese Richtung interpretieren.
27 Ebd.

52

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

einer zentralen Rechtsdurchsetzungsinstanz, die die gleiche Freiheit der Ver-
tragschlieBenden garantiert, indem sie Lasionen der gleichen Freiheit zur
Not gewaltsam verhindert oder bestraft. Der so zwischen den Biirgern als
gleichen Rechtsgenossen geschlossene Vertrag begriindet das Monopol auf
einen notfalls physischen Rechtsdurchsetzungszwang.?® Auf eine internatio-
nale Instanz, die dem gleichkédme, verzichtet die liberale Friedenskonzepti-
on.

Kant sicht stattdessen einen foedus pacificum vor, einen republikanischen
Friedensbund freier Volker. Er tritt an die Stelle der Idee eines Weltstaates
mit zentralisiertem Regeldurchsetzungsrecht. Im Gegensatz zu den Einzel-
nen im Ubergang vom Natur- in den Rechtszustand bestehe fiir Staaten keine
Pflicht, sich einem solchen Zwang zu unterwerfen, ,,weil sie als Staaten in-
nerlich schon eine rechtliche Verfassung haben und also dem Zwange ande-
rer, sie nach ihren Rechtsbegriffen unter eine erweiterte gesetzliche Verfas-
sung zu bringen, entwachsen sind*.?® Kant begriiBt zwar die Idee einer zen-
tralen Durchsetzungsinstanz iiber den Staaten3?, hilt deren Durchfiihrbarkeit
,hach ihrer Idee vom Vdlkerrecht™ aber fiir unrealistisch. Anders ausge-
driickt: ,,Die positive Idee einer Weltrepublik ist zwar philosophisch gebo-
ten, aber erstens sind die Staaten nicht dazu verpflichtet, sich ihr zu unter-
werfen, und zweitens ist sie politisch nicht durchsetzungsfahig, weil die
Staaten den damit einhergehenden Souverénitétsverlust nicht erleiden wol-
len. ,,Wenn nicht alles verloren werden3! und der gesetzlose Zustand fort-
dauern soll, so ist der Friedensbund die zweitbeste Losung. In diesem Bund
verzichten die Staaten auf zweierlei: erstens auf einen ,,machtstaatlichen®
Verkehr untereinander, zweitens aber auch auf eine zentrale Durchsetzungs-
instanz der daraus folgenden Regularien:

,.Dieser Bund geht auf keinen Erwerb irgend einer Macht des Staates, sondern le-
diglich auf Erhaltung und Sicherung der Freiheit eines Staates fiir sich selbst und
zugleich anderer verbiindeter Staaten, ohne dal diese doch sich deshalb (wie
Menschen im Naturzustande) 6ffentlichen Gesetzen, und einem Zwange unter
denselben, unterwerfen diirfen.«32

28 Siehe ausfiihrlich hierzu Andreas Braune: Das Andere der Freiheit. Zwang und Heterono-
mie in der politischen Theorie der Moderne. Baden-Baden 2016, S. 284-307.

29 Kant: Zum ewigen Frieden (wie Anm. 2), S. 18.

30 ,,Fiir Staaten im Verhiltnis untereinander kann es nach der Vernunft keine andere Art ge-
ben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthélt, herauszukommen, als daf sie
ebenso wie einzelne Menschen ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, sich zu 6ffentli-
chen Zwangsgesetzen bequemen und so einen [....] Volkerstaat (civitas gentium), der zu-
letzt alle Volker der Erde befassen wiirde, bilden.“ Ebd., S. 20.

31 Ebd.

32 Ebd., S. 18, Hervorhebung im Original.

53

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der Bund ist demnach ein wechselseitiges Versprechen auf Regelbefolgung,
und zwar jener Regeln, die sich die Vdlker als freie und gleiche wechselsei-
tig vorschlagen. Weil sie aber auf die zentrale Durchsetzungsinstanz verzich-
ten, bleibt es bei dem wechselseitigen Versprechen und dem Vertrauen, das
dann ineinander notwendig ist. Politisch bedeutet dies, dass fiir Liberale das
Volkerrecht als Gewohnheitsrecht ausreichend ist, oder auch Mechanismen
wie Schiedsgerichtsbarkeit und die freiwillige Akzeptanz von Schiedssprii-
chen.

Hier wird allerdings auch deutlich, warum Rawls es vorzieht, von Vol-
kern zu sprechen, nicht von Staaten. Mit dem Begriff des Staates assoziiert
Rawls die Konzepte der Souveranitit, Interessen und der Staatsrdson, also all
jene Ingredienzien, die mit dem machtstaatlichen Paradigma assoziiert sind.
Das Handeln liberaler und achtbarer Volker wird jedoch ,,nicht ausschliel3-
lich durch ihre prudenziellen oder rationalen Interessen, die so genannte
Staatsrdson, bestimmt*.33 Stattdessen haben liberale und achtbare Volker je-
nen moralischen Charakter, der ihnen die Regelbefolgung aus den richtigen
Griinden ermoglicht. ,,.Der Ausdruck ,Vdolker® soll nun diese singuldren
Merkmale von Vo6lkern hervorheben, durch die sie sich von Staaten im her-
kommlichen Sinne unterscheiden, und er soll ihren moralischen Charakter
und die annehmbar gerechte oder achtbare Natur ihrer politischen Ordnung
betonen.“3* Denn auch nach innen wird das Prinzip der Souverinitit fiir libe-
rale und achtbare Volker durch die Menschenrechtsbindung und die libera-
len Grundsitze der Gerechtigkeit beschrankt. Wenngleich der in dieser Rich-
tung formulierte politische Liberalismus die Star-Trek-Utopie eines Welt-
staates oder die sozialistische Vision einer universellen Menschheitsverbrii-
derung verwirft, so bewegt er sich doch erkennbar von dem Souveranitéts-
konzept des Westfilischen Systems weg, indem er dem Staatshandeln nach
innen und auflen klare Grenzen aufweist, und zwar Grenzen moralphiloso-
phischen Charakters. Zum Verstdndnis dieses Vorhabens, eine realistische
Utopie zu sein, gehdrt daher die Annahme, dass eine Gesellschaft der Volker
in diesem Sinne mdglich ist. In ihr hat auch das ,,Selbstbestimmungsrecht
der Volker™ nach innen und auflen einen héheren Stellenwert als die Souve-
ranitdt der Staaten, vor allem, weil auf dem Wege des Selbstbestimmungs-
rechtes den Vélkern die Moglichkeit gegeben ist, jenen moralischen Charak-
ter auszubilden, der fiir diese konkrete Utopie nétig ist. Die Herausbildung
dieses Charakters ,liberaler und achtbarer Volker wiederum ist die Voraus-
setzung dafiir, dass eine Gesellschaft solcher Volker ohne Regeldurchset-
zungszwang auskommt, denn die Regelbefolgung erfolgt nun aus freien Stii-
cken, und es herrscht ,,Stabilitdt aus den richtigen Griinden®.

33 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 30.
34 Ebd.

54

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Aber: ,,Ein einziger von militdrischer oder wirtschaftlicher Macht beses-
sener Staat, der auf Expansion und Ehre aus ist, geniigt, um den Kreislauf
von Krieg und Kriegsvorbereitung am Laufen zu halten.*3% Das Prinzip si vis
pacem, para bellum gilt also auch fiir liberale und achtbare Volker, zumin-
dest solange der foedus pacificum nicht alle Volker einschlie3t und er nicht
hinreichend gefestigt ist, dass allen seinen Mitgliedern das feste Vertrauen
entgegengebracht werden kann, die Regeln des Bundes dauerhaft und frei-
willig zu befolgen. Weil es kein zentralisiertes Monopol des Regeldurchset-
zungszwangs zwischen den Vélkern gibt, bleiben die Volker daher auf das
individuelle und kollektive Selbstverteidigungsrecht angewiesen: ,,Volker
haben das Recht auf Selbstverteidigung, aber kein Recht, Kriege aus anderen
Griinden als denen der Selbstverteidigung zu fiithren.“3¢ Vor allem schlieBt
das die Kriegsgriinde des machtstaatlichen Paradigmas als gerechte Kriegs-
griinde aus: Staatsrdson, 6konomische oder andere partikulare Interessen, na-
tionale oder dynastische Ehre, weltanschauliche oder religiése Bekehrung,
Expansion etc.

Der Voélkerbund, dem alle liberalen und achtbaren Volker angehoren, hat
daher eine Art Mischcharakter: Nach innen bringt er die ,Regeln des guten
Verkehrs® zwischen den Volkern zum Ausdruck und garantiert sie auf Basis
des Gewohnheitsrechts und der Schiedsgerichtsbarkeit. Zugehorigkeit und
Bereitschaft zur Regelbefolgung basieren auf Freiwilligkeit. Nach auflen
wiederum ist der Bund ein System der kollektiven Sicherheit, indem sich die
in ihm zusammengeschlossenen Volker des Beistandes im Falle von Angrif-
fen durch nicht-achtbare, aggressive Volker versichern.3” Die Schaffung ei-
nes solchen Voélkerbundes als Mittelding zwischen Westfélischem System
und Weltstaat, die Durchsetzung von Instrumenten der Schiedsgerichtsbar-
keit, die Verrechtlichung des internationalen Verkehrs, zivilisierende Restrik-
tionen des Rechts im und zum Krieg, Riistungskontrolle und Abriistung ge-
horen daher genauso zum liberalen politischen Programm wie die Abwehr-
bereitschaft gegen aggressive Storer dieser Ordnung.

5. Demokratischer Frieden

Eben war bereits die Rede davon, dass in der liberalen Friedenskonzeption
die Souverinitdt der Staaten nicht nur nach auflen beschriankt ist, sondern

35 Ebd., S.54.

36 Ebd., S.41. Das schlieit die kollektive Selbstverteidigung einer Allianz liberaler und acht-
barer Volker ein.

37 Mit Blick auf die internationale Ordnung unserer Gegenwart bedeutet dies, dass der ideal-
typische foedus pacificum Eigenschaften der UN, NATO und EU aufweist, keine der drei
genannten Organisationen aber alle Bedingungen des foedus pacificum erfiillt.

55

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

auch nach innen. Das ist gerade im Vergleich zum ,realistischen” bzw.
machtstaatlichen Paradigma ein wesentlicher, wenn nicht sogar der entschei-
dende Unterschied. Denn plotzlich ist die innere Verfasstheit der Volker von
besonderer Relevanz fiir ihre Friedensfahigkeit. Bei Kant wird diese Bedeu-
tung dadurch herausgestrichen, dass sie gleich im ersten Definitivartikel der
Schrift ,,Zum ewigen Frieden” behandelt wird. Er besagt: ,,.Die biirgerliche
Verfassung in jedem Staate soll republikanisch sein.“3® Darunter versteht
Kant ein gewaltenteiliges®® und représentatives*® Regierungssystem, in dem
die Biirger als Menschen frei, als Untertanen einer gemeinsamen Gesetzge-
bung unterworfen und als Rechtsgenossen bzw. Staatsbiirger gleich sind.
Eine solche Verfassung sei ,,die einzige, welche aus der Idee des urspriingli-
chen Vertrags hervorgeht“.#! Sie ist mit einem Wort eine republikanische
Verfassung. Beziiglich der Frage, warum nun gerade diese Verfassung frie-
densverbiirgend ist, argumentiert Kant vor allem funktional:

»Wenn (wie es in dieser Verfassung nicht anders sein kann) die Beistimmung der
Staatsbiirger dazu erfordert wird, um zu beschlielen, ob Krieg sein solle, oder
nicht, so ist nichts natiirlicher, als daf, da sie alle Drangsale des Krieges iiber sich
selbst beschliefen miifiten [...], sie sich sechr bedenken werden, ein so schlimmes
Spiel anzufangen.“4?

Kant sah hier einen erheblichen Vorzug gegeniiber den monarchischen oder
besser gesagt despotischen Staaten seiner Zeit, die den Staat als Besitz und
die Biirger nur als Untertanen und nicht zugleich als Freie und Gleiche be-
trachteten, teilweise sogar auch als Eigentum. Wo der oder die Herrscher al-
so nach Belieben iiber Krieg und Frieden entscheiden kénnen, ohne sich um
die Zustimmung der Kdmpfenden, Zahlenden und Leidtragenden zu kiim-
mern, werde der Krieg zu einer ,,Art von Lustpartie“43. Wird die Zustim-
mung der Kadmpfenden, Zahlenden und Leidtragenden aber zur Kriegfiih-
rung notig, werden sie dem nicht mehr zustimmen — so die recht simple und
von der modernen Friedensforschung in der Theorie vom demokratischen

38 Kant: Zum ewigen Frieden (wie Anm. 2), S. 10.

39 ,.Der Republikanismus ist das Staatsprinzip der Absonderung der ausfiihrenden Gewalt
(der Regierung) von der gesetzgebenden; der Despotism ist das der eigenméchtigen Voll-
ziehung des Staats von Gesetzen, die er selbst gegeben hat.” Ebd., S. 14. In diesem Sinne
konnen Monarchien durchaus ,republikanisch® verfasst sein, ndmlich in Form parlamenta-
rischer Monarchien. Der zentrale Gegensatz fiir Kant ist der zwischen der ,guten Verfas-
sung‘ (Republikanismus) und dem ,Despotism‘, in dem der Staat als Besitz der Herrschen-
den aufgefasst wird.

40 ,,Alle Regierungsform nédmlich, die nicht reprasentativ ist, ist eigentlich eine Unform, weil
der Gesetzgeber in einer und derselben Person zugleich Vollstrecker seines Willens [...]
sein kann.* Ebd.

41 Ebd., S.11.

42 Ebd., S.12f.

43 Ebd., S.13.

56

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Frieden tibernommene Grundannahme. Demokratien seien friedliebend, weil
sie die Ubel des Krieges nicht selbst auf sich nehmen werden. Simpel ist die-
se Annahme deshalb, weil sie auler Acht ldsst, dass sich auch in Demokrati-
en nationale Emotionen iiber ein solches Kalkiil hinwegsetzen kénnen oder
dass in bestimmten Situationen eine illegitime Kriegfithrung auch fiir Demo-
kratien rational sein kann, etwa wenn die Kosten — 6konomisch oder an eige-
nen Menschenleben — wahrscheinlich gering, die politischen und 6konomi-
schen Revenuen aber hoch sind. Allein die Beteiligung der Biirger an der
Entscheidung iiber Krieg und Frieden kann daher nicht das entscheidende
Kriterium fiir die Friedensfahigkeit liberaler Demokratien sein. Denn auch in
Demokratien kdnnen sich irrationale, fehlgeleitete oder egoistische Mehrhei-
ten bilden.

Allerdings besagt die Theorie des demokratischen Friedens auch nicht,
dass Demokratien prinzipiell keine Kriege fithren wiirden, sondern vor al-
lem, dass sie dies untereinander nicht tun — was zugleich die Voraussetzung
fiir den foedus pacificum ist. Aber auch hier muss es mehr sein als die bloe
Beteiligung an der Entscheidung iiber Krieg und Frieden. John Rawls argu-
mentiert daher, dass die zwischen den Demokratien mogliche Stabilitdt aus
den richtigen Griinden noch weitere Ursachen haben muss. Zunéchst ver-
langt Rawls liberalen und demokratischen Volkern etwas mehr ab als Kant.
Zu der Ordnung nach den Prinzipien der gleichen Freiheit (inklusive Grund-
und Menschenrechten, politischen Grundrechten und einem System demo-
kratischer Entscheidungsfindung) tritt schon seit ,,Eine Theorie der Gerech-
tigkeit™ die faire Verteilung von Chancen und Mdglichkeiten. In ,,Das Recht
der Volker” reformuliert Rawls anschliefend das Differenzprinzip der Ver-
teilung 6konomischer Giiter, misst ihm eine stirkere demokratietheoretische
Bedeutung bei und erweitert es zu einem umfassenderen Grundsatz. Dieser
bestimmt nun die ,,Garantie eines ausreichenden Anteils an allgemein dienli-
chen Mitteln, um es allen Biirgern zu ermoglichen, einen verstédndigen und
wirksamen Gebrauch von ihren Freiheiten zu machen. Dazu gehort ,eine
Grundstruktur, die verhindert, dass soziale und wirtschaftliche Ungleichhei-
ten ein bestimmtes MaB iiberschreiten®.#4

Zusammengenommen gewéhrleisten diese Grundsitze, dass liberale Vol-
ker nach den gleichen Prinzipien geordnet sind: Menschen- und Grundrech-
te, Rechtsstaatlichkeit, konstitutionell verfasste, gewaltenteilige demokrati-
sche Entscheidungsverfahren, Sozialstaatlichkeit mit fairer Chancengerech-
tigkeit und die Sicherung des offentlichen Vernunftgebrauchs sind ihre we-
sentlichen Elemente. Darauf aufbauend beruht die Selbstachtung liberaler
Volker ,auf der Freiheit und der Integritdt ihrer Biirger und auf der Gerech-
tigkeit und Achtbarkeit ihrer heimischen politischen und sozialen Institutio-

44 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 56.

57

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:


https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nen“.* Sie ,,achten ein gemeinsames Prinzip legitimer Herrschaft, und sie
werden nicht von dem leidenschaftlichen Streben nach Macht und Ehre be-
herrscht oder von dem berauschenden Stolz des Herrschens®.*¢ Daher erken-
nen sich liberale Volker untereinander als achtbar an und haben Grund zu
der Annahme, dass sich alle an die auf Reziprozitit beruhenden Regeln des
internationalen Verkehrs halten werden. Sie sind befriedete und keine expan-
siven Volker und so ,,haben liberale Volker nichts, woriiber sie einen Krieg
fithren kénnten*.47 Alle machtstaatlichen Kriegsgriinde fallen untereinander
weg. Dazu gehdren auch ideologische, weltanschauliche oder religiose
Kriegsgriinde. Nicht-liberale Vdlker konnen eine herrschende Ideologie,
eine Staatsreligion oder dergleichen haben, die sie aggressiv vertreten und
mit gewaltsamen Mitteln verbreiten wollen. Liberale Vélker hingegen stel-
len sich dem Faktum des verniinftigen Pluralismus, haben keine Staatsreligi-
on oder herrschende Weltanschauung und werden daher auch aus diesen
Griinden keine Kriege fiihren.

Zu der funktionalen Argumentation Kants tritt also das Argument von
Rawls, dass liberale Volker aufgrund ihrer inneren Verfasstheit schlechter-
dings keine Kriegsgriinde haben, die sie gegeneinander zu Felde ziehen las-
sen wiirden. Verstarkt wird dieses Argument noch durch seine Vorstellung
des moralischen Lernens. Denn die moralische Eigenschaft liberaler Volker
ist nichts, was sie von allein oder gar im Naturzustand mitbrachten. Sie ist
vielmehr etwas, das sie infolge der dauernden Wirksamkeit ihrer freiheitli-
chen Institutionen ausbilden. Schon in ,,Eine Theorie der Gerechtigkeit®
sprach Rawls davon, dass Gesellschaften unter der stindigen Wirksamkeit
freiheitlicher Institutionen einen offentlich anerkannten Gerechtigkeitssinn
entwickeln werden, der liberale Werte wie die Achtung der gleichen Freiheit,
inklusive der fairen Chancengleichheit und einer gerechten Giiterverteilung
nach dem Differenzprinzip, Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung, demo-
kratische Entscheidungsverfahren und die Bedingungen fiir diec Ausiibung
der offentlichen Vernunft zum Ausdruck bringt. Teil dieses Gerechtigkeits-
sinns ist es, einen gemafBigten Patriotismus auszubilden, der es zwar erlaubt,
Stolz in Bezug auf historische oder kulturelle Leistungen auszubilden und
auch Interessen zu artikulieren und zu verfolgen, dem aber wesentlich ist,
dass er keine Erhebung des eigenen Volkes iiber andere zuldsst. Liberale
Volker sind daher von Vorstellungen ,.einer fairen Gleichheit und einer ge-
bithrenden Achtung fiir alle Volker geleitet.4®

Sind die Bezichungen zwischen den Vdélkern und die internationale Ord-
nung dauerhaft von dieser Grundannahme geleitet, ,,werden diese Volker da-

45 Ebd., S.54.
46 Ebd., S.53.
47 Ebd., S. 54.
48 Ebd., S.50.

58

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zu neigen, wechselseitiges Vertrauen und wechselseitige Zuversicht zu ent-
wickeln®. Dies wiederum stabilisiert die Ordnung trotz des Nichtvorhanden-
seins einer zentralen Durchsetzungsinstanz, denn die Volker werden dazu
gebracht, ,,die in einem gerechten Recht der Volker verkorperten Rechtsnor-
men bereitwillig zu akzeptieren und ihnen entsprechend zu handeln“.4° Fiir
liberale Volker wird der Multilateralismus und die Orientierung an einem
gerechten Recht der Volker gewissermalien selbst zur Staatsrdson. Weil sie
das im Zuge der Umsetzung der ,,realistischen Utopie* verldsslich tun — so
die optimistische Annahme —, kann auf die Durchsetzungsinstanz verzichtet
werden.

Auf internationaler Ebene wiederholt sich hier, was im innergesellschaft-
lichen Kontext schon ein liberales Kernparadigma ist: das liberale ,,Zwangs-
minimierungsgebot*.>® Weil sich der demokratische Frieden auch ohne zen-
tralisierten Zwang stabilisieren lésst, ist er verzichtbar. Denn der demokrati-
sche Frieden wird nicht nur funktional und durch demokratische Verfahren
gesichert, sondern auch durch wechselseitiges Vertrauen und eine gemeinsa-
me Wertorientierung. Voraussetzung hierfiir ist die Fihigkeit von Vdlkern
zum moralischen Lernen.

Dies ist allerdings nur die idealtypische Funktionsweise der Friedenssta-
bilisierung in der ,realistischen Utopie* — die Zielvorstellung gewisserma-
Ben, auf die hingearbeitet werden kann und soll. In einer Realitdt, in der das
machtstaatliche Paradigma im Verkehr der Volker noch stark ausgepragt ist,
in der eine Anzahl nicht-liberaler und nicht-achtbarer Volker als dauernde
Storer einer multilateralen Friedensordnung auftreten konnen, ist (allein) auf
diese Mechanismen der Friedensstabilisierung kein Verlass. Sie funktionie-
ren — so die These vom demokratischen Frieden — bestenfalls zwischen eta-
blierten konstitutionellen Demokratien. Doch auch hier ist denkbar, dass sie
unzureichend sind. Rawls formuliert in diesem Fall eine graduelle Hypothe-
se: Je umfassender und stabiler die liberalen Grundsétze der Gerechtigkeit in
einer Gesellschaft verwirklicht sind, desto stabiler ist der Friede zwischen
liberalen (und achtbaren) Volkern und desto geringer ist auch die Wahr-
scheinlichkeit, dass liberale Volker aus anderen Griinden als der legitimen
Selbstverteidigung Krieg gegen nichtliberale ,,Schurkenstaaten” fiihren.
Denn Rawls gesteht ein, dass auch in liberalen Gesellschaften durchaus ,,be-
trachtliche Ungerechtigkeiten, oligarchische Tendenzen und monopolistische
Interessen‘>! vorherrschen kénnen, genauso wie nationalistische Stimmun-
gen oder andere Einstellungen, die mit dem liberalen 6ffentlichen Gerechtig-
keitssinn nicht iibereinstimmen und Einfluss auf die Aufenpolitik gewinnen

49 Beide Zitate: Ebd., S. 49.
50 Braune: Das Andere der Freiheit (wie Anm. 28), S.276.
51 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 55.

59

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

konnen. Gewinnen solche Interessen oder Einstellungen die Oberhand oder
Zugriff auf auBenpolitische Entscheidungen, kénnen auch von liberalen Vol-
kern Kriege oder eine aggressive AuBlenpolitik ausgehen (oftmals unter dem
Vorwand der Sicherung der nationalen Sicherheit, die als (Kriegs-)Grund ak-
zeptiert ist). Die Gefahr hierzu ist gerade bei grolen und michtigen Volkern
in besonderem Mafle vorhanden. Denn die Verfiihrung zum Regel-Free-Ri-
ding, die bei vertrauensbasierten Ordnungen ohne zentrale Regeldurchset-
zungsinstanz immer vorhanden ist, ist bei ihnen besonders grof3; vor allem,
weil die Erfolgschancen einer solchen Politik aufgrund der asymmetrischen
Machtverteilung gegeniiber kleineren und schwicheren Landern vergleichs-
weise grof sind. Liberale, die an der liberalen Friedensidee interessiert sind,
werden daher auch gegeniiber ihren eigenen Regierungen Skepsis walten
lassen, wenn die ,,nationale Sicherheit oder ,,vitale Interessen als Begriin-
dungen fiir eine aggressive AuBenpolitik>2, vor allem gegeniiber kleineren
und schwicheren Staaten, ins Feld gefiihrt werden.

6. Frieden durch Verflechtung

Es gibt schlieBlich noch einen weiteren Sicherungsmechanismus des Frie-
dens zwischen den Volkern, den schon Kant anspricht, der den Liberalismus
des 19. und 20. Jahrhunderts gepragt hat und den auch Rawls anfiihrt. Etwas
verklausuliert werden die Urspriinge dieser Friedenskraft bei Kant noch in
der ,,Natur“‘ verortet: ,,So wie die Natur weislich die Volker trennt, [...] so
vereinigt sie auch andererseits Volker [...] durch den wechselseitigen Eigen-
nutz. Es ist der Handelsgeist, der mit dem Kriege nicht zusammen bestehen
kann, und der friiher oder spiter sich jedes Volks bemichtigt.“>3 Wachsende
Prosperitdt und wechselseitige Abhingigkeit lassen den Krieg, der Handels-
beziehungen zerschneidet und Wohlstand zerstort, unwahrscheinlicher wer-
den. Weil der Antrieb hierzu genauso wie in der liberalen Markttheorie im
,wechselseitigen Eigennutz* liegt, sind es gemédl der idealistischen Vorstel-
lungswelt Natur- und nicht Vernunftgriinde, die dies bewirken. Es sind also
bestenfalls zusdtzliche oder vielleicht auch einem ,verniinftigen® Zustand
vorausgehende Krifte, die hier den Frieden sichern. Wieder Kant:

»Auf die Art garantiert die Natur [...] den ewigen Frieden; freilich mit einer Si-
cherheit, die nicht hinreichend ist, die Zukunft desselben (theoretisch) zu weissa-

52 Die Formulierung meint hier ausdriicklich nicht nur militarische Interventionen oder ande-
re bewaffnete Arten der Konfliktaustragung, sondern grundsétzlich ein Gebaren, das mit
der ,Achtung der Gleichheit unter Vélkern® nicht vereinbar ist wie der unilaterale Bruch
von Vereinbarungen, 6konomischer Druck, Drohungen etc.

53 Kant: Zum ewigen Frieden (wie Anm. 2), S. 33, Hervorhebung im Original.

60

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gen, aber doch in praktischer Absicht zulangt, und es zur Pflicht macht, zu die-
sem (nicht bloB schimirischen) Zwecke hinzuarbeiten.*5*

Die Situation vor dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges illustriert dies: In
einem ersten Zeitalter der Globalisierung, das freilich unter imperialistischen
Vorzeichen stand, war die internationale dkonomische Verflechtung und
wechselseitige Abhédngigkeit so grof3, dass optimistische Zeitgenossen dies
fiir eine starke und dauernde Garantie des Friedens hielten. Diese 6konomi-
sche Verzahnung war aber ,,nicht hinreichend”, um den imperialistischen
und nationalistischen Kriften Einhalt zu gebieten, die dann den Ausbruch
des Krieges bewirkten. Es fehlte daher eine auf ,,Vernunftgriinden® basieren-
de Ordnung. Die 6konomische Verflechtung reichte als Friedenskraft nicht
aus. Trotzdem: Liberale, die im 19. und 20. Jahrhundert Multilateralismus,
Verrechtlichung und institutionelle Einbettung des internationalen Verkehrs,
Abriistung und Riistungskontrolle etc. befiirworteten, werden in aller Regel
auch fiir Freihandel und internationale Wirtschaftsverflechtung — inklusive
internationaler Standardisierungen im Bereich der Infrastruktur, Mafle und
Gewichte etc. — eingetreten sein, und das nicht allein aus 6konomischen oder
marktliberalen Griinden, sondern gelegentlich auch aus politischen. Denn sie
vermuteten, ,,dass demokratische und Handel treibende Volker tendenziell
keinen Grund haben, miteinander Krieg zu fiihren“. Dafiir spreche auch,
,dass sie, was ihnen an Giitern fehlen mag, [durch Handel] einfacher und
billiger erwerben koénnen> als durch Krieg. Rawls betont hier ausdriicklich
die Verkniipfung beider Elemente: Es miissen demokratische Volker sein,
die Handel treiben, damit dieser als dauerhafte Friedenskraft verstanden wer-
den kann. Das ,,Friedensprojekt* der europdischen Integration zeigt hier im
Gegensatz zu der mit Nationalismus und Imperialismus verbundenen Globa-
lisierung um 1900, dass nur die Koppelung der Idee des demokratischen
Friedens mit der Friedensstabilisierung durch dkonomische Verflechtung er-
folgversprechend ist.

7. Zusammenfassung

Zusammenfassend sind es demnach sechs zentrale Elemente, die Kernbe-
standteil des (links-)liberalen Friedensdenkens sind und die sich in den poli-
tischen Philosophien Kants und Rawls® wiederfinden lassen. Erstens ist dies
die Stiftungsidee, die besagt, dass Frieden zwischen den Volkern kein natiir-
licher, sondern ein herbeizufithrender Zustand ist, also aktiver politischer

54 Ebd.
55 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 52.

61

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Anstrengungen bedarf. Frieden ist hier ,,positiver* Frieden, also mehr als die
bloBe Abwesenheit von Feindseligkeiten. Stattdessen meint er die dauerhafte
und freiwillige Befolgung der Regeln eines gerechten Rechts der Volker,
dessen zentrales Merkmal die wechselseitige Achtung als prinzipiell Gleiche
unter den Volkern (Reziprozitét) ist. Der Friedenszustand wird aus den ,rich-
tigen Griinden® von den beteiligten Volkern gelebt.

Zweitens herrscht die Vorstellung, dass das Recht ein Medium des Frie-
dens ist: dass die internationalen Bezichungen also verrechtlicht werden, auf
rechtsformigen Vereinbarungen basierende internationale Organisationen ge-
schaffen werden und dass Streitigkeiten zwischen den Vélkern auf dem
Rechtsweg, nicht auf dem machtstaatlichen Weg beigelegt werden. Damit
einher geht eine strikte Beschriankung des ius ad bellum, ndmlich auf Fille
der Selbstverteidigung mit dem Ziel der Erhaltung der freiheitlichen Institu-
tionen und Lebensgrundlagen des eigenen Volkes oder verbiindeter liberaler
Volker. Daneben konnen nur massive Menschenrechtsverletzungen in einem
anderen (Schurken-)Staat einen legitimen Kriegsgrund darstellen.

Drittens gehort auch die Verrechtlichung des ius in bello dazu und damit
verbunden ein Zivilititsgebot im Krieg. Hintergrund dabei ist, dass die Mog-
lichkeit eines ,,positiven” Friedens mit dem Kriegsgegner auch im Krieg im-
mer im Auge behalten werden muss. Hinzu kommt, dass die eigene Men-
schenrechtsorientierung liberaler Volker der Kriegfiihrung, der Behandlung
von Kriegsgefangenen oder auch der Zivilbevolkerung enge Grenzen aufer-
legt, die ihrerseits auch dann aufrecht erhalten bleiben (sollten), wenn sich
der Gegner selbst nicht an diese Restriktionen hilt.

Viertens verzichtet die liberale Friedenskonzeption auf einen Weltstaat
oder eine zentralisierte Regeldurchsetzungsinstanz. Die zentralen Akteure
bleiben Staaten oder Volker, die sich bestenfalls in einem dauerhaften Frie-
densbund (foedus pacificum) zusammenschlieen. Die Verrechtlichung er-
folgt daher wesentlich in Form von Gewohnheitsrecht und Schiedsgerichts-
barkeit. Der Bruch der Regeln des gerechten Rechts der Vélker kann gleich-
wohl sanktioniert werden, allerdings nur in Form eines Biindnisses kollekti-
ver Sicherheit liberaler und achtbarer Volker.

Fiinftens wird die Friedensfahigkeit von Volkern explizit an ihre innere
Verfasstheit gekniipft. Nur zwischen liberalen bzw. demokratisch — bei Kant
republikanisch® — verfassten Staaten mit einem entsprechenden 6ffentlichen
Gerechtigkeitssinn ist ein dauerhafter positiver Frieden mdglich, weil ihnen
einerseits die Griinde zur Kriegfiihrung fehlen, und weil sie andererseits die
gleichen Grundlagen legitimer Herrschaft anerkennen. Sie entwickeln dabei
die notige Selbstbeschrinkung und das wechselseitige Vertrauen, um einen
dauerhaften positiven Frieden ohne zentralisierte Durchsetzungsinstanz er-
moglichen zu kénnen.

62

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Diese Theorie des demokratischen Friedens wird sechstens durch den To-
pos der Friedenssicherung durch Handel und 6konomische Verflechtung ver-
starkt. Eine okonomische Friedensdividende, aber auch mit dem Handels-
geist verbundene Eigenschaften wie das Bediirfnis nach Rechtssicherheit, In-
vestitionsschutz, Verldsslichkeit usw. reduzieren die Neigung zu militdri-
schen Auseinandersetzungen zusitzlich. Freihandelsliberalismus und libera-
les Friedensdenken gehen hier Hand in Hand.

Die Idee des demokratischen Friedens ist dabei mehr als eine empirische
politikwissenschaftliche Hypothese oder Prognose. Im Sinne der ,,realisti-
schen Utopie* von Rawls ist sie ein positives Angebot zur ,,Versohnung mit
unserer sozialen Welt“3. Sie besagt, ,,dass es maglich ist, dass eine annehm-
bar gerechte konstitutionelle Demokratie als Mitglied einer annehmbar ge-
rechten Gesellschaft der Volker existiert. Sie zeigt uns, dass eine solche Welt
irgendwo und irgendwann existieren kann, aber nicht, dass sie existieren
muss oder existieren wird.“>7 Sie formuliert damit aber auch eine positive
Zielvorstellung und gibt einen Orientierungspunkt fiir die tdgliche politische
Arbeit in und zwischen Gesellschaften. Das allein wirke der Resignation ent-
gegen, die aufkommen konne, wenn der Zynismus des machtstaatlichen
Denkens um sich greife. Diese realistische Utopie gebe daher dem, ,,was wir
heute tun kénnen, einen Sinn*.58

Rawls Schlussfolgerung mag angesichts der wiederholten Konjunkturen
des machtstaatlichen Denkens heillos optimistisch oder auch auf eine naive
Art zweckoptimistisch klingen. Und aus Perspektive der ,,realistischen Schu-
le* der internationalen Beziehungen ist das auch der zentrale und wiederkeh-
rende Vorwurf gegen das liberale Friedensdenken. Doch das sind nicht die
einzigen Einwénde. Im sozialistischen Lager werden allerdings mehrheitlich
Kritikpunkte vorgetragen, die darauf hinauslaufen, dass der liberale Frie-
densgedanke zu wenig ambitioniert sei. Im Zentrum steht dabei, dass der Li-
beralismus aus dieser Perspektive am methodologischen Nationalismus>®
und einer Variation der Okonomischen Modernisierungstheorie festhalte.
Denn letztlich blieben im liberalen Friedenskonzept die Nationalstaaten die
handelnden Akteure und werde auf die positiven Wirkungen einer kapitalis-
tischen Freihandelsordnung vertraut. Auf beiderlei Ebenen werden im sozia-
listischen Lager ambitioniertere Friedensvorstellungen formuliert, die, wie
eingangs erwihnt, auf die Uberwindung der Kategorien von Nation und
Klasse setzen.

56 Ebd., S.157.

57 Ebd., S.161f.

58 Ebd., S.162.

59 Siehe hierzu Ulrich Beck/ Edgar Grande: Jenseits des methodologischen Nationalismus.
AuBereuropdische und européische Variationen der Zweiten Moderne. In: Soziale Welt 61
(2010), S. 187-216.

63

https://dol.org/10.5771/8783748802232-43 - am 10.01.2028, 16:46:47. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Aber auch unabhéngig von diesen politisch motivierten Einschitzungen
ist es fraglich, ob das liberale Friedensmodell, das immer nur ein Modell fiir
einen kleinen Teil des politischen Liberalismus war, in dieser Form zeitge-
méf ist. Denn erstens ist es in seiner Grundstruktur zu sehr am Westfdlischen
Modell orientiert, weshalb man durchaus erdrtern kann, ob es fiir die trans-
nationalen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts gewappnet ist. Klima-
wandel, Migration und Digitalisierung bzw. Cyberwarfare sind nur drei The-
mengebiete mit transnationaler Dimension, die andeuten sollen, dass es eini-
ger grundlegender Uberarbeitungen dieses Friedensmodells bedarf, damit in
seinem Rahmen Antworten auf die drdngendsten Fragen der Zeit gegeben
werden konnen. Zweitens muss man auch fragen, ob der liberale Werteopti-
mismus in einer multipolaren Welt am Platz ist, in der diese Werteordnung
selbst in der Defensive zu sein scheint — in der selbst innerhalb der Familie
der liberalen Volker nicht mehr Verlass darauf sein kann, dass sie selbst ,,ein
gemeinsames Prinzip legitimer Herrschaft™ (Rawls) achten. Auch wenn die-
ser Pessimismus seine Berechtigung hat, ist hier Rawls zuzustimmen, dass
das kritische Potential der liberalen Friedensidee schon darin liegen kann, in
Erinnerung zu rufen, was verloren geht, wenn zentrale liberale Werte preis-
gegeben werden. Und dass es immer eine Alternative zum Zynismus des
Machtstaatsdenkens gibt: ,,Wenn eine annechmbar gerechte Gesellschaft der
Volker, deren Mitglieder ihre Macht verniinftigen Zielen unterordnen, nicht
mdglich ist, und Menschen im GroBlen und Ganzen amoralisch, wenn nicht
unheilbar zynisch und egozentrisch sind, miisste man sich mit Kant fragen,
ob es sich fiir Menschen lohnt, auf Erden zu leben.6?

60 Rawls: Recht der Volker (wie Anm. 3), S. 163.

64

hittps://deLorg/10.5771/9783748002232- 43 - am 10.01.2026, 16:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783748902232-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

