
 

 

Der Ort des Politischen  
im Werk Hannah Arendts 

MARION STAHL  
 
 
 
In den philosophischen Texten Hannah Arendts findet sich eine Fülle an bildhaf-
ter Sprache. Metaphern, Analogien und Parabeln durchsetzen das Werk der poli-
tischen Denkerin, die selbst nicht als Philosophin gelten wollte und sich bewusst 
abgrenzte von einer Tradition von Denkern, die Kant einst als »Denker von Ge-
werbe« bezeichnet hatte.1 Insbesondere Orts- und Raummetaphern tauchen im 
Werk Arendts hinsichtlich verschiedener Konzepte auf – dies betrifft Arendts 
Konzeptionen des öffentlichen Raums und der politischen Urteilskraft sowie ihre 
Idee einer Lokalisierbarkeit menschlicher Tätigkeitsformen. 

Nicht nur bezogen auf den politischen Raum kommen topographische As-
pekte zum Tragen; auch Arendts Analyse des Denkvermögens weist eine reiche 
Ortsmetaphorik auf. Doch dienen Raum- und Ortsbegriffe im Werk Arendts 
nicht allein der Veranschaulichung von abstrakten Konzepten. Darüber hinaus 
lassen sie sich im Hinblick auf ihre substantielle Dimension verstehen, die auf 
eine anthropologische, ontologische oder ethische Verankerung und Positionie-
rung der aufgezeigten Phänomene verweist. Im Folgenden möchte ich insbeson-
dere auf Hannah Arendts philosophisches Konzept des öffentlich-politischen 
Raums und abschließend auch auf ihre Analyse des Denk- sowie des Urteilsver-
mögens eingehen, wobei ich in diesem Zusammenhang sowohl den metaphori-
schen Sprachgebrauch als auch die enge konzeptuelle Verschränkung von vita 
activa und vita contemplativa im Werks Arendt hervorheben möchte. 
                                                             
1  Vgl. hierzu die Einleitung in Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken. 

Das Wollen, hg. von Mary McCarthy, München/Zürich: Piper 62013, S.13. [Ameri-
kan. Erstausgabe: Dies.: The Life of the Mind, Thinking, Willing, New York: Har-
court Brace Jovanovich 1977-1978]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | MARION STAHL 

 

CONDITION HUMAINE UND POLITISCHES HANDELN 
 
Der politischen Philosophie Hannah Arendts liegt die Annahme einer ursprüng-
lichen Sozialität des Menschen zugrunde. Das Individuum, das sich von Beginn 
an in einer Mitwelt aufgrund seiner ontologisch-faktischen Geworfenheit vorfin-
det, sorgt sich nicht nur um sich selbst, sondern immer auch um den Anderen, 
der neben dem unmittelbar Nächsten auch den Dritten einer sozialen und politi-
schen Gemeinschaft einschließt. Pluralität versteht Arendt dabei als konstitutive 
Grundbedingung für die Generierung eines öffentlich-politischen Handlungs-
raums, in dem gemeinsam agierende Personen voreinander in Erscheinung treten 
und sich durch ihr Handeln und Sprechen zu erkennen geben. 

Arendt spricht in Vita activa oder Vom tätigen Leben2 diesbezüglich vom 
Faktum des »inter homines esse«, wodurch das Gefühl der Zusammengehörig-
keit bezeichnet wird, das sich zwischen handelnden Akteuren innerhalb eines ge-
teilten politischen Raums auf Grundlage des Faktums der Pluralität herausbildet 
– der »Tatsache, daß nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde le-
ben und die Welt bevölkern.«3 

Die Auseinandersetzung mit dem Politischen kann für Arendt nicht ohne Be-
rücksichtigung der lebensweltlichen Kontexte und anthropologischen Grundla-
gen unserer Existenz erfolgen, da beide Bereiche – die politische Welt und die 
Lebenswelt – unmittelbar miteinander verbunden sind und sich gegenseitig be-
einflussen. So geht es Arendt in Vita activa letztlich auch um den Umgang mit 
der Condition humaine schlechthin, dem Ensemble menschlicher Bedingtheiten. 
Hierzu zählt Arendt das »Leben selbst«, »Weltlichkeit«, »Pluralität«, sowie »Na-
talität« und »Mortalität«. Den ersten drei Grundbedingungen entsprechen in der 
genannten Reihenfolge die drei Grundtätigkeiten der Vita activa – das »Arbei-
ten«, »Herstellen« und »Handeln«.4  

Das Handeln im Sinne einer aristotelischen praxis ist strikt unterschieden 
von den anderen Tätigkeitsformen und stellt gemäß Arendt »die politische Tä-
tigkeit par excellence«5 dar. Durch gemeinsames Handeln und Sprechen mani-
festiert sich Pluralität auf ontologischer Ebene »als Gleichheit und als Verschie-

                                                             
2  Verwendete Ausgabe in diesem Aufsatz: Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom täti-

gen Leben, München/Zürich: Piper ¹¹2013. [Originaltitel: Dies.: The Human Condi-
tion, Chicago: University of Chicago Press 1958].  

3  H. Arendt: Vita activa, S. 17. 
4  Ebd., S. 16 ff. Arendt verwendet selbst den französischen Begriff der Condition hu-

maine. 
5  Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 75 

 

denheit«. Ohne Gleichheit wäre keine Verständigung möglich, ohne Verschie-
denheit – »das absolute Unterschiedensein jeder Person von jeder anderen«6 –, 
wären Sprache und Handeln überflüssig. Wie Hans-Peter Krüger bemerkt, unter-
scheidet Arendt hiervon auf ontischer Ebene die Vielheit und die Einzigartigkeit 
des Menschen, wobei diese Unterscheidung dann relevant wird, wenn es darum 
geht, die »Einzigartigkeit« der eigenen Person herauszustellen. So heißt es bei 
Arendt: »Sprechen und Handeln sind die Tätigkeiten, in denen diese Einzigartig-
keit sich darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden Menschen sich aktiv 
voneinander […]; sie sind die Modi, in denen sich das Menschsein selbst offen-
bart«.7 Dabei sind die Tätigkeitsformen des Handelns und Sprechens hinsichtlich 
ihrer Realisierungsformen »nahe miteinander verwandt«:  

 
»Handeln als Neuanfangen entspricht der Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Ein-
zelnen die Tatsache des Geborenseins; Sprechen wiederum entspricht der in dieser Geburt 
vorgegebenen absoluten Verschiedenheit, es realisiert die spezifisch menschliche Plurali-
tät, die darin besteht, daß Wesen von einzigartiger Verschiedenheit sich von Anfang bis 
Ende immer in einer Umgebung von ihresgleichen befinden.«8  
 
Diese grundlegende Fähigkeit, etwas Neues zu beginnen, steht in unmittelbarem 
Zusammenhang mit dem Faktum der Natalität, bzw. der »Gebürtlichkeit, kraft 
deren jeder Mensch einmal als ein einzigartig Neues in der Welt erschienen ist.«9  
Natalität als ermöglichende Grundbedingung für jeden Neuanfang ist dem Men-
schen durch das Faktum der Geburt demnach genuin vorgegeben.  

Insbesondere in der Tätigkeitsform des Handelns kommt das Faktum der Na-
talität zum Tragen. Handeln bedeutet für Arendt geradezu »Neuanfangen«, wo-
bei dieses Neuanfangen nicht nur der Bedingung der Mortalität, bzw. der Ver-
gänglichkeit entgegengesetzt ist, die das menschliche Leben kennzeichnet, son-
dern sich darüber hinaus grundsätzlich jeder Berechenbarkeit und Bestimmbar-

                                                             
6  Ebd., S. 213. 
7  Ebd., S. 214. Zur Unterscheidung von ontologischer und ontischer Ebene vgl. Krüger, 

Hans-Peter: »Die condition humaine des Abendlandes. Philosophische Anthropologie 
in Hannah Arendts Spätwerk«, in: Ders.: Philosophische Anthropologie als Lebenspo-
litik. Deutsch-jüdische und pragmatistische Moderne-Kritik (Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie, Sonderband 23), Berlin: Akademie-Verlag 2009, S. 183-207, hier S. 191. 
Krüger stellt zudem Arendts Bezug zu Scheler heraus, der die Irreduzibilität der Per-
sonalität gerade mit Bezug auf diese ontische Ebene betont hatte. Vgl. in ders., S. 191. 

8  H. Arendt: Vita activa, S. 217. 
9  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | MARION STAHL 

 

keit entzieht – Arendt spricht diesbezüglich gar vom »Wunder« des Neuan-
fangs.10  
 
 
ÖFFENTLICH-POLITISCHER RAUM 
 
In Vita activa führt Arendt anhand einer Analyse der attischen Demokratie die 
an Aristoteles angelehnte Unterscheidung zwischen dem öffentlich-politischen 
Raum der griechischen polis und dem privaten Raum, dem oikos an. Der be-
grenzte öffentliche Raum des politischen, normativen Handelns ist kein von der 
Welt losgelöster Raum, vielmehr ist die faktische und sichtbare Lokalisierung 
des Politischen in der Welt für Arendt ein zentrales Merkmal einer freiheitlichen 
politischen Ordnung. Arendt verweist auf das politische Leben in Athen, das an 
einem konkreten Ort innerhalb eines umgrenzten Refugiums stattfand – para-
digmatisch für diesen Ort steht der Marktplatz im antiken Athen, die Agora.11 

Kennzeichen jeglichen politischen Handelns ist demnach die Ortsgebunden-
heit des Handelns, dennoch leitet sich für Arendt der Ort politischen Handelns 
nicht primär aus einer äußerlichen, geographischen Lokalisierbarkeit ab. Arendt 
spricht diesbezüglich auch von einem sichtbaren »Grenzraum« des Politischen, 
wobei sie auf die Gesetzgebung verweist, die in Form der »Mauer des Gesetzes« 
im Wesentlichen diese Grenze konstituiere.12 Des Weiteren erhält der Ort des 
Politischen seine Bestimmung aufgrund seiner strukturellen Differenz zum pri-
vaten Raum und kann darüber hinaus losgelöst von einer geographischen Veran-
kerung auch allein im Sinne einer »Organisationsstruktur« in solcher Form be-
stehen, wie sie aus einer konkreten Weise des Zusammenlebens erwächst.13  

Wie Arendt in Anlehnung an Aristoteles festhält, müsse der antike »Raum 
der Polis« als ein »Reich der Freiheit«14 aufgefasst werden, wobei dieser Raum 
hinsichtlich seiner Konstitution dem »Raum des Privaten« diametral entgegen-
gesetzt ist. Anders als der private oikos-Raum, der sich in erster Linie aus einer 
Lebensnotwendigkeit heraus entwickelte und der Nahrungsbeschaffung sowie 

                                                             
10  Ebd., S. 216 f. Vgl. auch Schües, Christina: Philosophie des Geborenseins, Freiburg 

im Breisgau/München: Alber 2008, S. 401 ff. 
11  H. Arendt: Vita activa, S. 62 ff. Vgl. auch Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmen-

te aus dem Nachlass, hg. von Ursula Ludz, München/Zürich: Piper 1993,  
S. 99. 

12  H. Arendt: Vita activa, S. 78 f. 
13  Ebd., S. 33 ff., S. 79, S. 249 f. 
14  Ebd., S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 77 

 

der Haushaltung vorbehalten war, ist der Raum der Polis von allen ökonomi-
schen Zwängen der Haushaltsbeschaffung befreit und allein dem politischen 
Handeln vorbehalten.15 Der politische Raum ist demnach auch strikt von der 
Ebene des Gesellschaftlichen zu unterscheiden, da Arendt die hier angesiedelten 
sozialen Angelegenheiten vor allem mit ökonomischen Belangen verbindet, die 
auch die Ebene des Privaten bestimmen. Auf die problematischen Aspekte dieser 
Konzeption werde ich an späterer Stelle eingehen. 
 
Nach Arendts Modell liegt dem Politischen ein ontologischer Gehalt zugrunde, 
dessen Realisierung maßgeblich von der Tätigkeitsform des Handelns abhängt. 
Gemäß Arendt konstituiert sich der politische »Erscheinungsraum«16 stets dann 
aktuell als ein »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«17, wenn Men-
schen handelnd und sprechend miteinander in Beziehung treten. Auf diese Weise 
bildet sich ein weltlicher Raum des »Zwischen« heraus, wobei die Metapher des 
»Zwischen« die politische Öffentlichkeit veranschaulicht. In diesem Zwischen-
raum entsteht nun plurale Macht auf Grundlage eines kommunikativen Austau-
sches, wobei die auf diese Weise generierte Macht nur für die Dauer des ge-
meinsamen Handelns und Sprechens währt.18  

Jürgen Habermas hebt in seinem Werk Faktizität und Geltung hervor, dass 
Macht im Sinne Arendts als kommunikative Macht zu verstehen sei, die »an Or-
ten einer Meinungs- und Willensbildung« entsteht. Bei dieser Macht gehe es im 
Sinne Arendts weder um die Durchsetzung eigener Interessen oder gemeinsamer 
Ziele, noch um das Treffen von kollektiv bindenden Entscheidungen im Sinne 
einer administrativen Form von Macht. Vielmehr begreife Arendt politische 
Macht als eine Art »autorisierende Kraft, die sich in der Schaffung legitimen 
Rechts und in der Gründung von Institutionen äußert«, wobei das Ziel dieser 
Form der Macht im Schutz politischer Freiheit bestehe.19 Doch greift für Haber-
mas Arendts Begriff der Macht letztlich zu kurz. Die enge Fokussierung des Po-
litischen auf den Bereich kommunikativer Macht bei Arendt erkläre nur die Ent-
stehung politischer Macht, so Habermas, nicht jedoch die »administrative Ver-
wendung der bereits konstituierten Macht, also den Prozeß der Machtaus-

                                                             
15  Vgl. ebd., S. 38 ff. 
16  Ebd., S. 251. 
17  Ebd., S. 222 ff. 
18  Vgl. ebd., S. 224 ff., S. 250 ff. 
19  Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 

des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main: Suhrkamp 41994, S. 182 ff.,  
insbesondere S. 184, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | MARION STAHL 

 

übung.«20 Auch könne dieser Machtbegriff nicht »den Kampf um Positionen« 
innerhalb administrativer Machtstrukturen und die »Konkurrenz um dem Zugang 
zum politischen System« erklären.21 So werde mit dem »Begriff der kommuni-
kativen Macht« letztlich »eine Differenzierung im Begriff der politischen Macht 
fällig. Politik kann nicht als ganze mit der Praxis derer zusammenfallen, die mit-
einander reden, um politisch autonom zu handeln. Die Ausübung politischer Au-
tonomie bedeutet die diskursive Bildung eines gemeinsamen Willens, noch nicht 
die Implementierung der aus ihm hervorgegangenen Gesetze.«22 Um dem Be-
griff des Politischen in umfassender Weise gerecht zu werden, schlägt Habermas 
vor, das Recht als dasjenige »Medium« zu betrachten, durch das die »Verwand-
lung von kommunikativer Macht in administrative« umgesetzt werde.23  

In der Tat vermisst man bei Arendt eine Ausdifferenzierung des Machtbe-
griffs und eine eingehende Berücksichtigung administrativer Aspekte von 
Macht. Arendts Politikbegriff basiert auf einem normativen Verständnis von Po-
litik – vor allem muss es bei Politik um die Frage gehen, wie wir zusammen le-
ben wollen; dies schließt administrative Aspekte keineswegs aus, stellt sie aber 
nicht in den Vordergrund. Arendt geht es vor allem um das Moment der Genese 
von Macht, wobei sie deutlich macht, dass Macht als eine Initialkraft aufzufas-
sen sei, durch die etwas Neues in Gang gesetzt werden kann und deren Fragilität 
insbesondere dann offenkundig wird, wenn Macht im Sinne von ursprünglicher, 
gemeinsamer Handlungsinitiative in staatliche Gewalt umschlägt. 

 
 

WELT UND BEZUGSGEWEBE  
 
Mit ihrem Konzept des politischen Erscheinungsraums greift Arendt Husserls 
und Heideggers phänomenologischen Weltbegriff auf und bezieht »Welt« dezi-
diert auf den Bereich des Politischen. Doch im Unterschied zu Husserls Begriff 
der Lebenswelt kann die politische Welt in Arendts Modell nicht als unhinter-
gehbarer Horizont vorausgesetzt werden – dies hatte sie bereits im Rahmen ihrer 
Totalitarismus-Analyse deutlich gemacht.24  

                                                             
20  J. Habermas: Faktizität und Geltung, S. 185 f. 
21  Ebd., S. 186 f. 
22  Ebd., S. 186. 
23  Ebd., S. 187. 
24  Der »Zwang des totalen Terrors« zerstört demnach den freiheitlichen Raum zwischen 

den Menschen. Vgl. Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. An-
tisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, München/Zürich: Piper 152013,  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 79 

 

Die Welt ist von fragiler Beschaffenheit und bedarf grundlegender Voraus-
setzungen für ihre Genese, wobei der verantwortungsvolle Umgang mit der con-
ditio humana im Allgemeinen eine solche Voraussetzung darstellt. Die Fragilität 
der Welt ist auch eine Folge der Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns. Jedes 
aktuelle politische Handeln wirkt auf das vorgängige »Bezugsgewebe« des öf-
fentlichen Handlungsraums ein, wobei unterschiedliche Handlungsfolgen mitei-
nander verknüpft werden oder sich gar verselbstständigen und die Konsequenzen 
des Handelns dabei unabsehbar werden. Auch die Identität des Handelnden kann 
demnach nicht mehr ohne Weiteres bestimmt werden.  

Die Identität des Handelnden wie auch die kollektive Identität einer histori-
schen Gemeinschaft lassen sich jedoch retrospektiv durch die Vermittlung einer 
erzählten Geschichte erfassen. Gemäß Arendts Modell der erzählten Lebensge-
schichte, das sie in Vita activa entfaltet, verweist die mittels der Narration aufge-
zeigte Identität unmittelbar auf die reale Identität der handelnden Person(en). 
Doch ist es nicht allein die Narration, durch welche die Identität der handelnden 
Person freigelegt werden kann: Das Handeln selbst vermag gemäß Arendt Auf-
schluss über die personale Identität zu geben. Durch öffentlich sichtbares Han-
deln und Sprechen erscheinen die Menschen auf der »Bühne der Welt« und »of-
fenbaren […] jeweils, wer sie sind.«25  

Ein Handeln jedoch, das bloßes Mittel zum Zweck geworden ist und diese 
»Aufschluss-gebende Qualität des Sprechens und Handelns« nicht mehr besitzt, 
wie es z.B. in der politischen Propaganda oder im Krieg der Fall ist, verfehlt ge-
mäß Arendt den eigentlichen Sinn des Handelns – nämlich über das Wer des 
Handelnden Aufschluss zu geben.26 

 
 

»MITSEIN«, ÖFFENTLICHKEIT UND PERSON 
 

Arendts Rückbesinnung auf Aristoteles im Hinblick auf ihr Konzept des öffent-
lich-politischen Raums orientiert sich deutlich an Heidegger und dessen Neuge-
winnung von aristotelischen Begriffen.27 Doch anders als bei Aristoteles und 
letztlich auch bei Heidegger kann für Arendt der theoria kein Vorrang vor der 

                                                                                                                                  
S. 970. [Originalausgabe: Dies.: The Origins of Totalitarianism, New York: Harcourt, 
Brace and Co. 1951]. 

25  H. Arendt: Vita activa, S. 219. 
26  Vgl. ebd., S. 220 ff. 
27  Vgl. Passerin D’Entrèves, Maurizio: The Political Philosophy of Hannah Arendt, 

London/New York: Routledge 1994, S. 85 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | MARION STAHL 

 

praxis zugesprochen werden, vielmehr werden beide Seinsdimensionen als 
gleichberechtigt aufgefasst. In ihrer zum Teil phänomenologischen Bestimmung 
des Politischen greift Arendt Heideggers Differenzierung von »Ding-« und 
»Mitwelt« auf; in ihrer Rede vom »Miteinander« bezieht sie sich wesentlich auf 
Heideggers Existenzial des »Mitseins«, das dieser als »ein existenziales Konsti-
tuens des In-der-Welt-seins« bestimmt hatte.28 

Das »Mitsein«, das sich in dieser Mitwelt aufgrund des anthropologischen 
Faktums der Pluralität ausbildet, wird in Arendts Konzeption bewusst mit der 
Kategorie des Handelns verbunden. Anders als Heidegger geht Arendt dabei von 
einem Verständnis des Öffentlichen aus, das den Ermöglichungscharakter von 
Pluralität nicht nur im Hinblick auf das Selbstverhältnis des Daseins in den Blick 
nimmt, sondern Pluralität als ermöglichende Grundbedingung auch für ein Kon-
zept des öffentlich-politischen Erscheinungsraums weiter denkt, in dem Men-
schen als Personen voreinander in Erscheinung treten können.  

Arendts Konzeption des Öffentlichen versteht sich demnach als ein Gegen-
entwurf zu Heideggers Auffassung, wonach Öffentlichkeit von der »Durch-
schnittlichkeit« des »Man« geprägt ist und nicht die geeignete Seinsdimension 
darstellt, um Aufschluss über die Identität des Daseins zu gewinnen. In § 27 von 
Sein und Zeit heißt es hierzu: »Die Öffentlichkeit verdunkelt alles und gibt das 
so Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugängliche aus.«29  

Entgegen Heideggers »verdunkelnder« Öffentlichkeit spricht Arendt in Vita 
activa bewusst davon, dass der im Ausgang von gemeinsamer Macht konstituier-
te Erscheinungsraum »als ein Zwischen jedesmal aufleuchtet, wenn Menschen 
handelnd und sprechend beieinander sind, um sich urplötzlich wieder zu verdun-
keln, wenn sie sich zerstreuen«.30 

Wie bereits angedeutet, geht es Arendt mit ihrem Konzept des Öffentlichen 
nicht allein um das Phänomen des Politischen, sondern auch um ein Konzept der 
Person. Die Person, die sich als sichtbarer Akteur in diesem weltlichen Erschei-
nungsraum des Politischen bewegt, ist unmittelbar auf die politische Welt bezo-
gen und mit ihr verbunden. Wie Hans-Peter Krüger bemerkt, ist Arendt in die-
sem Punkt nahe bei Max Scheler, auf dessen Schrift Die Stellung des Menschen 
im Kosmos sie auf den ersten Seiten von Vita activa verweist.31 Scheler selbst 
                                                             
28  Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 192006, § 26, S. 125.  

Vgl. H. Arendt: Vita activa, S. 220 ff, S. 248 ff, S. 359. 
29  M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27, S. 127. 
30  H. Arendt: Vita activa, S. 259. 
31  Dieser Verweis findet sich nur in der deutschen Fassung, die vom englischsprachigen 

Original abweicht. Vgl. ebd., S. 9. Vgl. hierzu auch H.-P. Krüger: Die condition hu-
maine des Abendlandes, S. 187 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 81 

 

fasst »Welt« als »Korrelat« des Personseins auf und bringt den Personenbegriff 
auf diese Weise in einen unmittelbaren Zusammenhang mit dem Weltbegriff.32  

Ähnlich wie bei Arendts Idee einer »reinen« politischen Welt kann auch bei 
Scheler die personenbezogene Welt im Grunde als derjenige Ort aufgefasst wer-
den, an dem der Mensch als Person Abstand gewinnen kann von der Leib- und 
Bedürfnisbezogenheit, die das Verhältnis zwischen dem Menschen als Lebewe-
sen und seiner Umwelt kennzeichnet und dabei zugleich einen Ort vorfindet, an 
dem er sich versammeln und mit anderen Personen in Beziehung treten kann.33  

 
Grundsätzlich lässt Arendts Modell des politischen Erscheinungsraums unter-
schiedliche Interpretationen zu, was dazu geführt hat, dass diesem Modell in der 
nachfolgenden Rezeption mitunter begriffliche Ungenauigkeit attestiert wurde. 
In der Tat scheinen die institutionelle und die ontologische Dimension des Politi-
schen sowie die verwendeten Begriffe nicht immer klar voneinander unterschie-
den zu sein, wie Seyla Benhabib in ihrem Buch The Reluctant Modernism of 
Hannah Arendt anmerkt.34 Auch lassen sich konzeptuelle wie argumentative 
Unklarheiten im Hinblick auf die Genese des Erscheinungsraums in Arendts 
Modell ausmachen. Der öffentliche Erscheinungsraum entsteht laut Arendt erst 
dann, wenn Menschen in ihm handelnd und sprechend voreinander ausdrücklich 
in Erscheinung treten.  

Doch wie Günter Figal kritisch bemerkt, widerspricht dies der grundlegen-
den Tatsache – die übrigens auch in Arendts Konzeption selbst anklingt –, dass 
der Raum als solcher ja überhaupt erst die Bedingung für das Erscheinen 
schafft.35 Paul Ricœur wiederum, in dessen Werk der Einfluss Arendts in ver-
schiedener Hinsicht deutlich wird, rekurriert auf Arendts Machtbegriff, um zu 

                                                             
32  Vgl. hierzu Scheler, Max: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werteethik. 

Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus [1913], in: Ders.: Ge-
sammelte Werke, Band 2, hg. von Maria Scheler, Bern: Francke 41954, S. 403,  
S. 163. Vgl. auch ders.: Die Stellung des Menschen im Kosmos [1928], München: 
Nymphenburger Verlagshandlung 1949, S. 39 ff, S. 41, S. 45. 

33  Vgl. H.-P. Krüger: Die condition humaine des Abendlandes, S. 188. 
34 Benhabib, Seyla: »The Reluctant Modernism of Hannah Arendt«, in: Morton School-

man (Hg.), Modernity and Political Thought, Vol. 10, Thousand Oaks, Calif: Sage 
1996, S. 123 ff, S. 219. 

35  Vgl. Figal, Günter: »Öffentliche Freiheit: Der Streit von Macht und Gewalt. Zum Be-
griff des Politischen bei Hannah Arendt«, in: Volker Gerhardt u.a. (Hg.), Politisches 
Denken, Jahrbuch 1994, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 123-136, hier S. 125 f. 
Vgl. auch H. Arendt: Vita activa, S. 250 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | MARION STAHL 

 

verdeutlichen, dass Öffentlichkeit nicht als Gegebenheit vorausgesetzt werden 
kann. So heißt es bei Ricœur: 
 
»Der Gedanke des öffentlichen Raumes und der Öffentlichkeit […] ist uns seit der Epoche 
der Aufklärung vertraut. Sie sind es, die Arendt unter dem Begriff des ›öffentlichen Er-
scheinungsraums‹ wieder aufgreift […]. Öffentlichkeit in diesem Sinne aber ist, wir wis-
sen es gut, eher eine Aufgabe als eine Gegebenheit. Man muß wohl mit H. Arendt selbst 
zugeben, daß diese durch Pluralität und Absprache charakterisierte Schicht der Macht für 
gewöhnlich unsichtbar ist, so sehr ist sie von den Herrschaftsverhältnissen überdeckt, und 
daß sie nur dann ans Licht gebracht wird, wenn sie kurz vor der Zerstörung steht und der 
Gewalt das Feld überlässt, wie es in großen historischen Zusammenbrüchen geschieht. 
Aus diesem Grunde ist es vielleicht angemessen, dieser gemeinsamen Initiative, diesem 
Zusammenleben-Wollen den Status des Vergessenen zu verleihen.«36 
 
Mir scheint, dass auch Arendt Öffentlichkeit keineswegs als selbstverständliche 
Gegebenheit begreift, sondern durchaus als Aufgabe versteht, um die immer 
wieder aufs Neue gerungen werden muss. In der Tat sind es nach Arendt vor al-
lem die historischen Ausnahmesituationen, durch die gemeinsame Macht in Er-
scheinung tritt, wobei stets die Gefahr gegeben ist, dass diese ursprüngliche, ge-
meinsame Macht in Gewalt umschlägt.  

Nach Arendts Auffassung weist insbesondere die Revolution das Potential 
auf, selbst im Moment des von Gewalt begleiteten historischen Umbruchs und 
die Zeit darüber hinaus den Initialcharakter kommunikativer Macht zu bewah-
ren, sofern es gelingt, Macht durch das Vermögen der Macht selbst zu begren-
zen. Hierzu müssen gemäß Arendt institutionelle Voraussetzungen geschaffen 
werden, durch welche Macht in ausgewogener Weise verteilt und die einzelnen 
Machtbereiche hinreichend getrennt und geschützt werden.37  

Das Scheitern der ursprünglichen Idee von Revolutionen – politische Räume 
der Freiheit zu errichten –, ist im Sinne Arendts als Folge des Misslingens dieser 
Aufgabe zu werten. In Über die Revolution führt sie als Beispiel einer gelunge-
nen Revolution den Amerikanischen Unabhängigkeitskrieg an; den Grund für 
das geglückte Bewahren des ursprünglichen Moments der Macht sieht sie dabei 
im Wesentlichen in der Konstitution des Prinzips der Selbstverwaltung gegeben, 
                                                             
36  Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, in: Wolfgang Eßbach/Bernhard Waldenfels 

(Hg.), Übergänge. Texte und Studien zu Handlung, Sprache und Lebenswelt, Band 26, 
München: Fink ²2005, S. 239. [Original: Ricœur, Paul: Soi-même comme un autre, 
Paris: Éditions du Seuil 1990], Herv. i. O. 

37  Vgl. Arendt, Hannah: Über die Revolution, München/Zürich: Piper 32013, S. 197. 
[Originalausgabe: Dies.: On Revolution, New York: Viking Press 1963]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 83 

 

wodurch die Eigenständigkeit der verschiedenen Kolonien gewahrt blieb und 
dem Faktum der Pluralität auf politischer Ebene hinreichend Rechnung getragen 
wurde.38 
 
 
KRITIK AN DER MODERNE UND DER TRADITION

 DES
 

POLITISCHEN DENKENS 
 
Arendts in Vita activa vorgelegte Konzeption des öffentlichen Raums enthält ei-
ne deutliche Kritik an grundlegenden kulturgeschichtlichen und gesellschaftli-
chen Entwicklungen seit der Neuzeit sowie an der philosophisch-politischen 
Tradition seit den antiken Anfängen, wobei diese Entwicklungen in ihrer Ge-
samtheit einen zunehmenden Rückgang freiheitlicher Räume des Politischen be-
günstigt hätten.  

Die Ursachen hierfür sieht Arendt unter anderem im Prozessdenken der Mo-
derne begründet, in der die Tätigkeitsform des Herstellens diejenige des Han-
delns als Konstituens des Politischen nach und nach verdrängt habe, aber auch in 
der Tradition abendländischen Denkens selbst. Die grundlegende Tendenz der 
Philosophie, der kontemplativen Lebensform stets den Vorrang gegenüber der 
praktischen Lebensform einzuräumen, habe schließlich zu einer radikalen Um-
kehr dieser hierarchischen Ordnung und letztlich zum fortschreitenden Ver-
schwinden öffentlicher Räume geführt.39  

Diese bewusste Abwendung vom eigentlich Politischen, so Arendt, sei be-
reits in den ursprünglichen Konzepten der abendländischen Tradition politischen 
Denkens angelegt. In ihrem Essay Tradition und die Neuzeit verweist sie auf das 
Höhlengleichnis in Platons Politeia. Hier wendet sich der Philosoph bewusst ab 
vom gemeinsamen Ort menschlicher Zusammenkunft und gemeinsamen Han-
delns, um den klaren Himmel ewiger Ideen zu erblicken. Am Ende dieser durch 
einen tendenziellen Rückzug von der Welt gekennzeichneten Tradition politi-
schen Denkens stehe, so Arendt, »Marx’ Behauptung, daß Philosophie und die 
Wahrheit der Philosophen nicht außerhalb der ›Höhle‹ menschlicher Angelegen-
heiten, sondern in ihrem Bereich und in der allen Menschen gemeinsamen Welt 
beschlossen liegt«, wobei Marx im Hinblick auf die Verwirklichung dieser Idee 
seine Hoffnungen auf den »vergesellschafteten Menschen« gesetzt habe.40  

                                                             
38  Vgl. ebd., S. 214 ff. 
39  H. Arendt: Vita activa, S. 318 ff, S. 367 ff.  
40  Vgl. Arendt, Hannah: »Tradition und die Neuzeit«, in: Ursula Ludz (Hg.), Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, Übungen im politischen Denken 1, München/Zürich: 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | MARION STAHL 

 

Die »Höhle« als Ort des gesellschaftlichen Lebens kann nach Arendts Auf-
fassung, wonach das Politische strikt getrennt sein muss vom Bereich sozialer 
und ökonomischer Belange, nicht der adäquate Ort politischen Handelns sein. 
Insofern steht für Arendt Marx’ Modell, das den Bereich des Sozialen und des 
Ökonomischen zum Ort des Politischen erhebt, am Ende der Entwicklung einer 
von ihr konstatierten »Verfallsgeschichte« des Politischen. 

Insbesondere im neuzeitlichen Denken verortet Arendt tiefgreifende Verän-
derungen: Die Tendenz einer Weltflucht, die bis zum vorsokratischen Denken 
zurückverfolgt werden könne, erfährt mit dem Cartesianischen Ego und der neu-
zeitlichen Wende zum Subjekt eine Radikalisierung. Die nachfolgende Tendenz 
der Philosophie, die Welt ins Innere des Bewusstseins zu verlagern, führte, so 
Arendt, schließlich zu einem Verlust des Gemeinsinns, der sich »zu einem inne-
ren Vermögen ohne allen Weltbezug« entwickelt habe.41  

Der Bedeutungsverlust des Handelns, die Technisierung und eine allgemeine 
Tendenz zur »Verdinglichung« der Welt, die dem Menschen jedoch keine wahre 
Heimat zu geben vermag, wie auch die Tendenz abendländischen Denkens zur 
Weltflucht, generieren letztendlich ein und dasselbe Phänomen – eine »inner-
weltliche Weltentfremdung«42, die die existenzielle Befindlichkeit des modernen 
Menschen kennzeichnet. Auch wenn Arendt es vermeidet, eindeutige Kausalzu-
sammenhänge aufzuzeigen, deutet sich in ihrer Kritik an, dass das Phänomen des 
Totalitarismus im 20. Jahrhundert als ein Symptom dieser historischen Entwick-
lungen und philosophiegeschichtlichen Tendenzen zu werten sei, in deren Folge 
die »Welt« aufgrund eines wahrgenommenen Sinnverlusts schließlich dem Ver-
fall preisgegeben wird und die conditio humana als Kategorie der Freiheit grund-
legend bedroht ist.  

Dieser Verfall zeige sich nicht allein in einem zunehmenden Rückgang öf-
fentlicher Erscheinungsräume, auch bezogen auf die existenziellen Lebensbe-
dingungen sei eine wachsende Unsicherheit durch neue technische Möglichkei-
ten zu verzeichnen. Diese neuen technischen Errungenschaften stellten insofern 
eine zunehmende Bedrohung für das Leben auf der Erde dar, da das Handlungs-

                                                                                                                                  
Piper 2012, S. 23-53, hier S. 23, S. 25. Erstmals erschien der Artikel unter dem Titel  
»Tradition and the Modern Age«, in: Partisan Review 21, Heft 1, Jan.-Febr. (1954),  
S. 53-75. Zur Publikationsgeschichte vgl. hierzu Anmerkungen in: Dies.: Zwischen 
Vergangenheit und Zukunft, S. 384. 

41  H. Arendt: Vita activa, S. 359. 
42  Ebd., S. 322. Den Terminus »innerweltliche Weltentfremdung« gebraucht Arendt in 

Anlehnung an Max Webers Begriff der »innerweltlichen Askese«. Vgl. hierzu ebd.,  
S. 321 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 85 

 

vermögen, das ein geeignetes Instrumentarium darstellen würde, um mit dem 
technischen Fortschritt adäquat umzugehen, zunehmend verkümmert sei.  

In der gesellschaftlichen Sphäre wird das Handeln verdrängt durch ein uni-
formiertes »Sich-Verhalten«, wobei Letzteres eben jene Egalität moderner Mas-
sengesellschaften generiere, die sich vom antiken Gleichheitsideal grundlegend 
unterscheidet.43 Demnach sei der antike politische Raum wesentlich vom gesell-
schaftlichen Raum heutiger Massengesellschaften unterschieden, wobei Letztere 
durch eine »ständig beschleunigte Steigerung der Arbeitsproduktivität« gekenn-
zeichnet seien.44  

Arendts Gesellschaftskritik, insbesondere die strikte Ausklammerung öko-
nomischer wie auch grundlegender sozialer Belange aus dem Bereich des Politi-
schen erscheint in einer Zeit, die von einer »Wiederkehr der sozialen Frage« ge-
prägt ist, nicht gerade aktuell und hat ihr mitunter den Ruf als elitäre Denkerin 
eingebracht. Dabei lässt sich Arendts Ansatz einer rigorosen Grenzziehung zwi-
schen dem Bereich des Politischen und dem des Gesellschaftlichen, der sozialen 
Themen zunächst keinerlei politische Relevanz zuzugestehen scheint, durchaus 
in zeitgemäßer Façon weiterdenken, wobei Arendts Modell unterschiedliche In-
terpretationen zulässt.45  

Seyla Benhabib etwa, die Arendts strikte Trennung dieser Bereiche als un-
haltbar bezeichnet, schlägt in ihrem Buch The Reluctant Modernism of Hannah 
Arendt ein eigenes Modell vor, das Arendts Ansatz hinsichtlich unterschiedlicher 
Lesarten weiterdenkt. So könnten das Politische und das Soziale erstens auf ver-
schiedene Inhalte von Gegenstandsbereichen bezogen werden. Beispielsweise 
würden so ökonomische Belange, die Arendt im Bereich des Sozialen verorten 
würde, dann an Relevanz mit Blick auf die politische Ebene gewinnen, sofern 
diese Belange Gegenstand von Gesetzesdebatten werden.  

Zweitens ließen sich diese beiden Bereiche hinsichtlich bestimmter Einstel-
lungsebenen voneinander unterscheiden. Das Gesellschaftliche könne demnach 
als Form menschlichen Zusammenlebens betrachtet werden, in der die – ökono-
mische – Abhängigkeit des Menschen von anderen und die Sorge um ökonomi-
sche Belange thematisiert würde. Benhabib deutet an, dass diese Betrachtungs-
weise des Gesellschaftlichen, in der die mitunter egoistische »Sorge« um wirt-
schaftlich-existenzielle Belange thematisiert wird, im Sinne Arendts durchaus 
dann als politisch relevant einzustufen wäre, wenn sich hieraus Gefahren für 
Staat und Gemeinwohl ergeben würden. 
                                                             
43  Vgl. ebd., S. 51 ff. 
44  Ebd., S. 60. 
45  Vgl. Jaeggi, Rahel: »Wie weiter mit Hannah Arendt?«, in: Hamburger Institut für So-

zialforschung (Hg.), Wie weiter mit?, Hamburg: Hamburger Edition 2008, S. 3 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | MARION STAHL 

 

An dritter Stelle, so Benhabib, ließen sich beide Bereiche auf institutioneller 
Ebene unterscheiden, wobei sich das Gesellschaftliche auf Ökonomie und Zivil-
gesellschaft beziehen würde, das Politische hingegen auf die Öffentlichkeit so-
wie den Staat und die staatlichen Institutionen.46  

Rahel Jaeggi sieht in Arendts Grenzziehung zwischen dem Politischen und 
dem Sozialen vor allem die grundsätzliche Bemühung, »politische von nicht- 
oder vorpolitischen Weisen der Behandlung (bzw. Nichtbehandlung) von Fragen 
des gemeinsamen Lebens zu unterscheiden«47, weniger gehe es Arendt um einen 
generellen Ausschluss sozialer und ökonomischer Belange aus der Sphäre des 
Politischen. Nach dieser Lesart beziehe sich Arendts Unterscheidung mehr auf 
den »Modus der Thematisierung«, weniger auf konkrete Gegenstandsbereiche.48 
Demnach wäre kein Bereich von sich aus politisch oder unpolitisch; vielmehr 
kann und müsse alles zunächst politisiert werden, um Einzug in den Bereich des 
Politischen zu finden. Das Soziale sei daher, so Jaeggi, auch im Sinne Arendts 
»nicht per se unpolitisch, sondern politisierbar.«49  

 
 

VITA CONTEMPLATIVA – DAS DENKEN 
 
In Arendts Werk nimmt die Tätigkeitsform des Handelns eine zentrale Stellung 
ein. Um zu verstehen, dass es Arendt dennoch keineswegs um einen Vorrang der 
vita activa vor der vita contemplativa geht, müssen Arendts spätere Texte zu den 
geistigen Vermögen in Betracht genommen werden. Anhand ihres Spätwerks 
Vom Leben des Geistes sowie der Vorlesungsskripte zum Urteilsvermögen wird 
deutlich, dass Arendt die geistige Welt als Korrelat der politischen Welt auffasst. 
Zwischen vita activa und vita contemplativa besteht demnach ein wechselseiti-
ges Bezugsverhältnis, das die ausgewogene Berücksichtigung beider Sphären 
voraussetzt – die der praktisch-politischen als auch die der geistigen Sphäre. 

Ohne ausgeprägtes Denk- und Urteilsvermögen kann sich das Handeln als 
»politische Tätigkeit par excellence« nicht adäquat entfalten. Insofern beinhalten 
auch die geistigen Vermögen eine politische Komponente, insbesondere die Ur-

                                                             
46  Vgl. S. Benhabib: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 139 f. 
47  R. Jaeggi: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 7. 
48  Ebd., S. 6 f., Herv. i. O. Diese Lesart Jaeggis kann in Parallele zu Benhabibs Lesart 

der Einstellungsebene gebracht werden. 
49  Ebd., S. 7, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 87 

 

teilskraft analysiert Arendt im Hinblick auf ihre dezidiert politische Dimension.50 
Ein ausgeprägtes politisches Urteilsvermögen ermöglicht es, die Perspektive der 
anderen einzunehmen und die verschiedenen Standpunkte in das eigene Urteil 
miteinzubeziehen. Politisches Urteilen im Sinne Arendts kann daher als das Er-
gebnis eines Prozesses des Abwägens verschiedener Standpunkte und Überzeu-
gungen und somit als ein wesentlicher Aspekt deliberativer Entscheidungsfin-
dung betrachtet werden.  

Arendt, die im Auftrag der Zeitschrift The New Yorker den Eichmann-
Prozess 1961/1962 in Jerusalem als Journalistin mitverfolgt hatte, befasste sich 
seither intensiv mit der Frage, welche Bedeutung die geistigen Vermögen für 
den Bereich der Praxis haben und welche Konsequenzen »Gedankenlosigkeit« 
im Rahmen politischen Handelns nach sich ziehen kann.51 

Der Ursprung der Moralität und somit der Schlüssel zur Beantwortung der 
Frage nach der persönlichen Verantwortung für das eigene Handeln liegt gemäß 
Arendt im Denkvermögen selbst verborgen. Um dem Denken auf den Grund zu 
kommen, stellt Arendt in ihrem Werk Vom Leben des Geistes. Das Denken 
schließlich die Frage nach dem Ort des Denkens: »Wo sind wir, wenn wir den-
ken?«52 Bei der schwierigen Aufgabe, diesen »Ort« des Denkens zu ergründen, 
bedarf es der Metapher, deren Funktion Arendt in ihrem Spätwerk ausführlich 
darstellt. 

Im Grunde seien allen philosophischen Begriffe Metaphern, deren Sinn sich 
durch Aufsuchen ihres ursprünglichen Kontexts erschließen lasse. Als »Brücke 
über den Abgrund zwischen den inneren und unsichtbaren Geistestätigkeiten und 
der Erscheinungswelt«53 überwinde die Metapher »die Kluft zwischen dem 
Reich des Unsichtbaren und der Welt der Erscheinungen«54.  

Doch die Richtung der durch die Metapher hergestellten Verbindung zwi-
schen den beiden »Welten« von Sichtbarem und Unsichtbarem, von Geistigem 
und Sinnlichem ist nicht umkehrbar. So vermag die Metapher zwar die unsicht-
bare geistige Welt des Denkens mittels eines bildhaften Gebrauchs der Sprache 
in die sichtbare Welt der Anschauung zu überführen, nicht jedoch könne anders-
                                                             
50  Vgl. Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Dritter 

Teil zu »Vom Leben des Geistes«, hg. von Ronald Beiner, München/Zürich: Piper 
2012. [Originalausgabe: Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago/IIlinois: 
University of Chicago Press 1982]. 

51  Vgl. hierzu die einleitenden Bemerkungen Arendts in: H. Arendt: Vom Leben des 
Geistes, S. 14. 

52  Ebd., S. 193 ff. 
53  Ebd., S. 110. 
54  Ebd., S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | MARION STAHL 

 

herum durch einen metaphorischen Gebrauch der Sprache die geistige Welt auf 
einen erfahrbaren Ursprungsort des Denkens zurückgeführt werden. Die Meta-
pher zeige somit »auf ihre Weise das absolute Primat der Erscheinungswelt auf« 
und liefere damit den Beweis dafür, dass der eigentliche Ort des Denkvermögens 
aufgrund der »Außerordentlichkeit des Denkens« stets verborgen bleibt.55 

Diese »Außerordentlichkeit« erklärt sich für Arendt aus der Tatsache, dass 
die dem Denken genuin zu eigene Sinnsuche nicht in ein Endergebnis mündet, 
dessen Sinn sich auch dann noch erschließt, sobald die Denktätigkeit beendet 
wird. Vielmehr kann der Sinn des Denkens ausschließlich in der Denktätigkeit 
selbst erfahren werden und wird hinfällig, sobald diese endet. Das Denken, das 
seinen Zweck in sich selbst trägt, ist daher im Aristotelischen Sinne als energeia 
aufzufassen.56  

Welcher Begriff kann diesem Vermögen nun annäherungsweise gerecht 
werden? Mit Verweis auf Aristoteles bemerkt Arendt: »Die einzige denkbare 
Metapher für das Leben des Geistes ist die Empfindung des Lebendigseins. Oh-
ne den Lebenshauch ist der menschliche Körper ein Leichnam; ohne das Denken 
ist der menschliche Geist tot.«57 Nicht nur bei Aristoteles, auch bei Kafka wird 
Arendt fündig, wenn es darum geht, eine geeignete Metapher für das Denken zu 
finden.  

So verweist Arendt in Vom Leben des Geistes. Das Denken schließlich auf 
Kafkas Zeitparabel Er, auf die sie bereits in ihrem Vorwort zu Between Past and 
Future: Eight Exercises in Political Thought58 Bezug genommen hatte. Der Held 
in Kafkas Parabel kämpft gegen die zeitlichen Mächte von Vergangenheit und 
Zukunft, während er sich selbst zwischen diesen Kräften befindet – er lebt gera-
dezu »in diesem Zwischen«, in dieser »Lücke zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft«.59 Für Arendt analysiert die Parabel »dichterisch unseren ›inneren Zu-
stand‹ im Hinblick auf die Zeit, dessen wir gewahr werden, wenn wir uns von 
den Erscheinungen zurückgezogen haben und wenn unsere geistigen Tätigkeiten, 
wie es für sie kennzeichnend ist, auf sich selbst zurückwirken«60. 
                                                             
55  Vgl. ebd., S. 114. 
56  Vgl. ebd., S. 127 f. 
57  Ebd., S.128, Herv. i. O. 
58  Vgl. Arendt, Hannah: »Preface: The Gap Between Past and Future«, in: Dies.: 

Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York: Viking 
Press 1968, S. 3-15, vgl. die deutsche Ausgabe, dies.: »Vorwort: Die Lücke zwischen 
Vergangenheit und Zukunft«, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 7-
19. 

59  H. Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 201.  
60  Ebd., S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 89 

 

Auch der Vorgang des Denkens selbst kann mittels einer Metapher anschau-
lich gemacht werden. So sei der Denkakt im Sinne Sokrates als ein »stummes 
Zwiegespräch«61 in Übereineinstimmung mit sich selbst aufzufassen, wobei das 
Denkvermögen zwar dialektisch und kritisch werden kann, zunächst aber keine 
politische Bedeutung habe. Jedoch offenbart sich die politische Relevanz des 
Denkens in sogenannten »Grenzsituationen« – Arendt verwendet diesen Begriff 
in Anlehnung an Karl Jaspers – in »politischen Notlagen«, wenn bekannte 
Denkkategorien und handlungsleitende Urteilsmaßstäbe zerstört sind und sich 
das Individuum weigert, gedankenlos mit dem Strom der Masse, die unkritisch 
die Meinung der Vielen aufnimmt, mit zu schwimmen.62 

An diesem Punkt kommt das geradezu zerstörerische politische Potential, 
»die ausräumende Seite des Denkens« zur Entfaltung, wodurch wiederum das 
Vermögen der Urteilskraft freigesetzt wird – nach Arendt »das politischste der 
geistigen Vermögen des Menschen«.63 

 
 

DAS URTEILEN 
 
Wie der Nachschrift am Ende ihrer Analyse des Denkvermögens zu entnehmen 
ist, hatte Arendt beabsichtigt, eine größere Studie zum Urteilen als dritten Teil 
ihres schließlich posthum erschienen Werks The Life of the Mind zu verfassen, 
doch konnte sie dieses Vorhaben nicht mehr realisieren.64 Unter dem Titel Lec-
tures on Kant’s Political Philosophy wurden von ihrem Schüler Ronald Beiner 
Manuskripte zum Urteilen herausgegeben, die – neben einigen früheren Aufsät-
zen – maßgeblich Aufschluss über die Grundideen von Arendts Urteilskonzept 
geben. Als Ausgangspunkt für Arendts Konzeption des politischen Urteils dient 
vor allem Kants ästhetisches Urteil in dessen dritter Kritik.  

Indem »man sein Urteil an anderer, nicht sowohl wirkliche, als vielmehr bloß 
mögliche Urteile hält, und sich in die Stelle jedes andern versetzt«65 werde so im 
Sinne Kants auch beim politischen Urteilsakt eine »Erweiterung der Denkungs-

                                                             
61  Ebd., S. 179 ff., S. 184, S. 186. 
62  Ebd., S. 190 f. 
63  Ebd., S.191. 
64  Vgl. ebd., S. 209 ff. 
65  Zitiert nach Arendt, Hannah: Das Urteilen, S. 68. Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Ur-

teilskraft, Werkausgabe Band X, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 1974, § 40, B 157, S. 225. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | MARION STAHL 

 

art«66 bewirkt. Durch das Setzen eines eigenen Standpunktes ist das Urteilen in-
mitten des öffentlichen Raums verortet und entzieht sich diesem zugleich durch 
die ihm gegebene Möglichkeit, sich vom weltlichen Erscheinungsraum zurück-
zuziehen und in unparteilicher, freier Weise die Standpunkte anderer einzuneh-
men. 

Meiner Ansicht nach erweitert Arendts Neugewinnung der vita contemplati-
va in ihrem Spätwerk das in Vita activa aufgezeigte Konzept des öffentlich-
politischen Erscheinungsraums, welches die Tätigkeit des Handelns ins Zentrum 
rückt. So sind auch die geistigen Vermögen, denen selbst zwar nicht die Bedin-
gung der Pluralität zugrunde liegt, jedoch im Moment ihres Tätigseins Pluralität 
implizit mitvollziehen, durch ihren Weltbezug gekennzeichnet. Zudem schaffen 
die geistigen Vermögen selbst die Voraussetzungen für die Konstitution neuer 
Erscheinungsräume des politischen Handelns, wobei diese Handlungsräume in 
Folge eines dynamischen Prozesses stets immer wieder anderen Voraussetzun-
gen unterliegen und neue Formen annehmen können.  

Erst in ihrem Spätwerk Vom Leben des Geistes sowie in ihrem unvollendeten 
Programm zum politischen Urteilen scheint Arendts früh angelegtes Pluralitäts-
konzept durch die Forderung nach einer »erweiterten Denkungsart« im Sinne 
Kants von Arendt selbst konzeptionell umgesetzt. Der Ort des Politischen gemäß 
Arendt beschränkt sich demnach nicht allein auf einen – begrenzten – politischen 
Vollzugsraum, in dem handelnde Akteure voreinander in Erscheinung treten. 
Auch die geistigen Vermögen sind miteinzubeziehen, wenn es gilt, den Ort des 
Politischen im Werk Arendts zu ergründen. An dieser Stelle sei auf die enge 
Verknüpfung von öffentlichem Raum, Handeln, Denken und Urteilen in Arendts 
Schriften verwiesen, wobei Arendts metaphorischer Sprachgebrauch einen 
Schlüssel zum Verständnis der aufgezeigten Phänomene und Konzepte darstellt. 

Das Urteilen, das stets die Perspektive der Anderen mit Hilfe der Einbil-
dungskraft berücksichtigt, kann ebenso wie das Handeln im öffentlichen Raum 
in Erscheinung treten und ist von ähnlicher Art wie diejenige Form des Denkens, 
die man als »kritisches Denken« bezeichnen kann. So heißt es bei Arendt in An-
lehnung an Kant: 
 
»Kritisches Denken spielt sich nach wie vor in der Einsamkeit ab; doch durch die Einbil-
dungskraft macht es die anderen gegenwärtig und bewegt sich damit in einem Raum, der 
potentiell öffentlich, nach allen Seiten offen ist. Kritisches Denken nimmt, mit anderen 
Worten, die Position von Kants Weltbürger ein. Mit einer »erweiterten Denkungsart« den-

                                                             
66  H. Arendt: Das Urteilen, S. 68. Vgl. die »Maximen des gemeinen Menschenverstan-

des« in I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 40, S. 226 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 91 

 

ken heißt, daß man seine Einbildungskraft lehrt, Besuche zu machen (vgl. das Besuchs-
recht in Zum ewigen Frieden).«67  

                                                             
67  H. Arendt: Das Urteilen, S. 68, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005 - am 14.02.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

