Der Ort des Politischen
im Werk Hannah Arendts

MARION STAHL

In den philosophischen Texten Hannah Arendts findet sich eine Fiille an bildhaf-
ter Sprache. Metaphern, Analogien und Parabeln durchsetzen das Werk der poli-
tischen Denkerin, die selbst nicht als Philosophin gelten wollte und sich bewusst
abgrenzte von einer Tradition von Denkern, die Kant einst als »Denker von Ge-
werbe« bezeichnet hatte.! Insbesondere Orts- und Raummetaphern tauchen im
Werk Arendts hinsichtlich verschiedener Konzepte auf — dies betrifft Arendts
Konzeptionen des 6ffentlichen Raums und der politischen Urteilskraft sowie ihre
Idee einer Lokalisierbarkeit menschlicher Tatigkeitsformen.

Nicht nur bezogen auf den politischen Raum kommen topographische As-
pekte zum Tragen; auch Arendts Analyse des Denkvermdgens weist eine reiche
Ortsmetaphorik auf. Doch dienen Raum- und Ortsbegriffe im Werk Arendts
nicht allein der Veranschaulichung von abstrakten Konzepten. Dariiber hinaus
lassen sie sich im Hinblick auf ihre substantielle Dimension verstehen, die auf
eine anthropologische, ontologische oder ethische Verankerung und Positionie-
rung der aufgezeigten Phianomene verweist. Im Folgenden mochte ich insbeson-
dere auf Hannah Arendts philosophisches Konzept des offentlich-politischen
Raums und abschlieend auch auf ihre Analyse des Denk- sowie des Urteilsver-
mogens eingehen, wobei ich in diesem Zusammenhang sowohl den metaphori-
schen Sprachgebrauch als auch die enge konzeptuelle Verschrinkung von vita
activa und vita contemplativa im Werks Arendt hervorheben mdochte.

1 Vgl hierzu die Einleitung in Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken.
Das Wollen, hg. von Mary McCarthy, Miinchen/Ziirich: Piper ©2013, S.13. [Ameri-
kan. Erstausgabe: Dies.: The Life of the Mind, Thinking, Willing, New York: Har-
court Brace Jovanovich 1977-1978].

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | MARION STAHL

CONDITION HUMAINE UND POLITISCHES HANDELN

Der politischen Philosophie Hannah Arendts liegt die Annahme einer urspriing-
lichen Sozialitit des Menschen zugrunde. Das Individuum, das sich von Beginn
an in einer Mitwelt aufgrund seiner ontologisch-faktischen Geworfenheit vorfin-
det, sorgt sich nicht nur um sich selbst, sondern immer auch um den Anderen,
der neben dem unmittelbar Néchsten auch den Dritten einer sozialen und politi-
schen Gemeinschaft einschlie3t. Pluralitit versteht Arendt dabei als konstitutive
Grundbedingung fiir die Generierung eines &ffentlich-politischen Handlungs-
raums, in dem gemeinsam agierende Personen voreinander in Erscheinung treten
und sich durch ihr Handeln und Sprechen zu erkennen geben.

Arendt spricht in Vita activa oder Vom titigen Leben® diesbeziiglich vom
Faktum des »inter homines esse«, wodurch das Gefiihl der Zusammengehdrig-
keit bezeichnet wird, das sich zwischen handelnden Akteuren innerhalb eines ge-
teilten politischen Raums auf Grundlage des Faktums der Pluralitit herausbildet
— der »Tatsache, daf3 nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde le-
ben und die Welt bevolkern.«®

Die Auseinandersetzung mit dem Politischen kann fiir Arendt nicht ohne Be-
riicksichtigung der lebensweltlichen Kontexte und anthropologischen Grundla-
gen unserer Existenz erfolgen, da beide Bereiche — die politische Welt und die
Lebenswelt — unmittelbar miteinander verbunden sind und sich gegenseitig be-
einflussen. So geht es Arendt in Vita activa letztlich auch um den Umgang mit
der Condition humaine schlechthin, dem Ensemble menschlicher Bedingtheiten.
Hierzu zahlt Arendt das »Leben selbst«, » Weltlichkeit«, »Pluralitit«, sowie »Na-
talitdt« und »Mortalitdt«. Den ersten drei Grundbedingungen entsprechen in der
genannten Reihenfolge die drei Grundtitigkeiten der Vita activa — das »Arbei-
ten«, »Herstellen« und »Handeln«.*

Das Handeln im Sinne einer aristotelischen praxis ist strikt unterschieden
von den anderen Tétigkeitsformen und stellt gemdB Arendt »die politische Té-
tigkeit par excellence«® dar. Durch gemeinsames Handeln und Sprechen mani-
festiert sich Pluralitit auf ontologischer Ebene »als Gleichheit und als Verschie-

2 Verwendete Ausgabe in diesem Aufsatz: Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titi-
gen Leben, Miinchen/Ziirich: Piper ''2013. [Originaltitel: Dies.: The Human Condi-
tion, Chicago: University of Chicago Press 1958].

H. Arendt: Vita activa, S. 17.
Ebd., S. 16 ff. Arendt verwendet selbst den franzdsischen Begriff der Condition hu-
maine.

5 Ebd, S. 18.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 75

denheit«. Ohne Gleichheit wire keine Verstdndigung moglich, ohne Verschie-
denheit — »das absolute Unterschiedensein jeder Person von jeder anderen«® —,
wiéren Sprache und Handeln tiberfliissig. Wie Hans-Peter Kriiger bemerkt, unter-
scheidet Arendt hiervon auf ontischer Ebene die Vielheit und die Einzigartigkeit
des Menschen, wobei diese Unterscheidung dann relevant wird, wenn es darum
geht, die »Einzigartigkeit« der eigenen Person herauszustellen. So heifit es bei
Arendt: »Sprechen und Handeln sind die Tétigkeiten, in denen diese Einzigartig-
keit sich darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden Menschen sich aktiv
voneinander [...]; sie sind die Modi, in denen sich das Menschsein selbst offen-
bart«.” Dabei sind die Titigkeitsformen des Handelns und Sprechens hinsichtlich
ihrer Realisierungsformen »nahe miteinander verwandt«:

»Handeln als Neuanfangen entspricht der Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Ein-
zelnen die Tatsache des Geborenseins; Sprechen wiederum entspricht der in dieser Geburt
vorgegebenen absoluten Verschiedenheit, es realisiert die spezifisch menschliche Plurali-
tat, die darin besteht, dal Wesen von einzigartiger Verschiedenheit sich von Anfang bis

Ende immer in einer Umgebung von ihresgleichen befinden.«®

Diese grundlegende Fihigkeit, etwas Neues zu beginnen, steht in unmittelbarem
Zusammenhang mit dem Faktum der Natalitdt, bzw. der »Gebiirtlichkeit, kraft
deren jeder Mensch einmal als ein einzigartig Neues in der Welt erschienen ist.«’
Natalitét als ermdglichende Grundbedingung fiir jeden Neuanfang ist dem Men-
schen durch das Faktum der Geburt demnach genuin vorgegeben.

Insbesondere in der Tétigkeitsform des Handelns kommt das Faktum der Na-
talitdt zum Tragen. Handeln bedeutet fiir Arendt geradezu »Neuanfangen«, wo-
bei dieses Neuanfangen nicht nur der Bedingung der Mortalitét, bzw. der Ver-
génglichkeit entgegengesetzt ist, die das menschliche Leben kennzeichnet, son-
dern sich dariiber hinaus grundsétzlich jeder Berechenbarkeit und Bestimmbar-

Ebd., S. 213.

Ebd., S. 214. Zur Unterscheidung von ontologischer und ontischer Ebene vgl. Kriiger,
Hans-Peter: »Die condition humaine des Abendlandes. Philosophische Anthropologie
in Hannah Arendts Spatwerke, in: Ders.: Philosophische Anthropologie als Lebenspo-
litik. Deutsch-jiidische und pragmatistische Moderne-Kritik (Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, Sonderband 23), Berlin: Akademie-Verlag 2009, S. 183-207, hier S. 191.
Kriiger stellt zudem Arendts Bezug zu Scheler heraus, der die Irreduzibilitdt der Per-
sonalitdt gerade mit Bezug auf diese ontische Ebene betont hatte. Vgl. in ders., S. 191.
H. Arendt: Vita activa, S. 217.

Ebd.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | MARION STAHL

keit entzieht — Arendt spricht diesbeziiglich gar vom »Wunder« des Neuan-
fangs.!°

OFFENTLICH-POLITISCHER RAUM

In Vita activa fihrt Arendt anhand einer Analyse der attischen Demokratie die
an Aristoteles angelehnte Unterscheidung zwischen dem o6ffentlich-politischen
Raum der griechischen polis und dem privaten Raum, dem oikos an. Der be-
grenzte offentliche Raum des politischen, normativen Handelns ist kein von der
Welt losgeldster Raum, vielmehr ist die faktische und sichtbare Lokalisierung
des Politischen in der Welt fiir Arendt ein zentrales Merkmal einer freiheitlichen
politischen Ordnung. Arendt verweist auf das politische Leben in Athen, das an
einem konkreten Ort innerhalb eines umgrenzten Refugiums stattfand — para-
digmatisch fiir diesen Ort steht der Marktplatz im antiken Athen, die Agora.'!

Kennzeichen jeglichen politischen Handelns ist demnach die Ortsgebunden-
heit des Handelns, dennoch leitet sich fiir Arendt der Ort politischen Handelns
nicht primér aus einer duflerlichen, geographischen Lokalisierbarkeit ab. Arendt
spricht diesbeziiglich auch von einem sichtbaren »Grenzraum« des Politischen,
wobei sie auf die Gesetzgebung verweist, die in Form der »Mauer des Gesetzes«
im Wesentlichen diese Grenze konstituiere.!> Des Weiteren erhélt der Ort des
Politischen seine Bestimmung aufgrund seiner strukturellen Differenz zum pri-
vaten Raum und kann dariiber hinaus losgeldst von einer geographischen Veran-
kerung auch allein im Sinne einer »Organisationsstruktur« in solcher Form be-
stehen, wie sie aus einer konkreten Weise des Zusammenlebens erwichst.'?

Wie Arendt in Anlehnung an Aristoteles festhalt, miisse der antike »Raum
der Polis« als ein »Reich der Freiheit«'* aufgefasst werden, wobei dieser Raum
hinsichtlich seiner Konstitution dem »Raum des Privaten« diametral entgegen-
gesetzt ist. Anders als der private oikos-Raum, der sich in erster Linie aus einer
Lebensnotwendigkeit heraus entwickelte und der Nahrungsbeschaffung sowie

10 Ebd., S. 216 f. Vgl. auch Schiies, Christina: Philosophie des Geborenseins, Freiburg
im Breisgau/Miinchen: Alber 2008, S. 401 ff.

11 H. Arendt: Vita activa, S. 62 ff. Vgl. auch Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmen-
te aus dem Nachlass, hg. von Ursula Ludz, Minchen/Ziirich: Piper 1993,
S. 99.

12 H. Arendt: Vita activa, S. 78 f.

13 Ebd., S. 33 ff,, S. 79, S. 249 f.

14 Ebd., S. 40.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 77

der Haushaltung vorbehalten war, ist der Raum der Polis von allen 6konomi-
schen Zwéngen der Haushaltsbeschaffung befreit und allein dem politischen
Handeln vorbehalten.'> Der politische Raum ist demnach auch strikt von der
Ebene des Gesellschaftlichen zu unterscheiden, da Arendt die hier angesiedelten
sozialen Angelegenheiten vor allem mit 6konomischen Belangen verbindet, die
auch die Ebene des Privaten bestimmen. Auf die problematischen Aspekte dieser
Konzeption werde ich an spiterer Stelle eingehen.

Nach Arendts Modell liegt dem Politischen ein ontologischer Gehalt zugrunde,
dessen Realisierung maB3geblich von der Tétigkeitsform des Handelns abhéngt.
Gemif Arendt konstituiert sich der politische »Erscheinungsraum«!® stets dann
aktuell als ein »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«!’, wenn Men-
schen handelnd und sprechend miteinander in Beziehung treten. Auf diese Weise
bildet sich ein weltlicher Raum des »Zwischen« heraus, wobei die Metapher des
»Zwischen« die politische Offentlichkeit veranschaulicht. In diesem Zwischen-
raum entsteht nun plurale Macht auf Grundlage eines kommunikativen Austau-
sches, wobei die auf diese Weise generierte Macht nur fiir die Dauer des ge-
meinsamen Handelns und Sprechens wihrt. '8

Jirgen Habermas hebt in seinem Werk Faktizitdt und Geltung hervor, dass
Macht im Sinne Arendts als kommunikative Macht zu verstehen sei, die »an Or-
ten einer Meinungs- und Willensbildung« entsteht. Bei dieser Macht gehe es im
Sinne Arendts weder um die Durchsetzung eigener Interessen oder gemeinsamer
Ziele, noch um das Treffen von kollektiv bindenden Entscheidungen im Sinne
einer administrativen Form von Macht. Vielmehr begreife Arendt politische
Macht als eine Art »autorisierende Kraft, die sich in der Schaffung legitimen
Rechts und in der Griindung von Institutionen &uflert«, wobei das Ziel dieser
Form der Macht im Schutz politischer Freiheit bestehe.!” Doch greift fiir Haber-
mas Arendts Begriff der Macht letztlich zu kurz. Die enge Fokussierung des Po-
litischen auf den Bereich kommunikativer Macht bei Arendt erkldre nur die Ent-
stehung politischer Macht, so Habermas, nicht jedoch die »administrative Ver-
wendung der bereits konstituierten Macht, also den Proze der Machtaus-

15 Vgl. ebd,, S. 38 ff.

16 Ebd., S.251.

17 Ebd., S. 222 ff.

18 Vgl. ebd,, S. 224 ff., S. 250 ff.

19 Habermas, Jiirgen: Faktizitdt und Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main: Suhrkamp 41994, S. 182 ff.,
insbesondere S. 184, Herv. i. O.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | MARION STAHL

libung.«®*® Auch konne dieser Machtbegriff nicht »den Kampf um Positionen«
innerhalb administrativer Machtstrukturen und die »Konkurrenz um dem Zugang
zum politischen System« erkliren.?! So werde mit dem »Begriff der kommuni-
kativen Macht« letztlich »eine Differenzierung im Begriff der politischen Macht
fillig. Politik kann nicht als ganze mit der Praxis derer zusammenfallen, die mit-
einander reden, um politisch autonom zu handeln. Die Ausiibung politischer Au-
tonomie bedeutet die diskursive Bildung eines gemeinsamen Willens, noch nicht
die Implementierung der aus ihm hervorgegangenen Gesetze.«*> Um dem Be-
griff des Politischen in umfassender Weise gerecht zu werden, schlagt Habermas
vor, das Recht als dasjenige »Medium« zu betrachten, durch das die »Verwand-
lung von kommunikativer Macht in administrative« umgesetzt werde.”

In der Tat vermisst man bei Arendt eine Ausdifferenzierung des Machtbe-
griffs und eine eingehende Beriicksichtigung administrativer Aspekte von
Macht. Arendts Politikbegriff basiert auf einem normativen Verstdndnis von Po-
litik — vor allem muss es bei Politik um die Frage gehen, wie wir zusammen le-
ben wollen; dies schlieit administrative Aspekte keineswegs aus, stellt sie aber
nicht in den Vordergrund. Arendt geht es vor allem um das Moment der Genese
von Macht, wobei sie deutlich macht, dass Macht als eine Initialkraft aufzufas-
sen sei, durch die etwas Neues in Gang gesetzt werden kann und deren Fragilitét
insbesondere dann offenkundig wird, wenn Macht im Sinne von urspriinglicher,
gemeinsamer Handlungsinitiative in staatliche Gewalt umschlagt.

WELT UND BEZUGSGEWEBE

Mit ihrem Konzept des politischen Erscheinungsraums greift Arendt Husserls
und Heideggers phdanomenologischen Weltbegriff auf und bezieht »Welt« dezi-
diert auf den Bereich des Politischen. Doch im Unterschied zu Husserls Begriff
der Lebenswelt kann die politische Welt in Arendts Modell nicht als unhinter-
gehbarer Horizont vorausgesetzt werden — dies hatte sie bereits im Rahmen ihrer
Totalitarismus-Analyse deutlich gemacht.?*

20 J. Habermas: Faktizitit und Geltung, S. 185 f.

21 Ebd., S.186f.

22 Ebd., S. 186.

23 Ebd., S. 187.

24 Der »Zwang des totalen Terrors« zerstort demnach den freiheitlichen Raum zwischen
den Menschen. Vgl. Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. An-

tisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, Miinchen/Ziirich: Piper 32013,

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 79

Die Welt ist von fragiler Beschaffenheit und bedarf grundlegender Voraus-
setzungen fiir ihre Genese, wobei der verantwortungsvolle Umgang mit der con-
ditio humana im Allgemeinen eine solche Voraussetzung darstellt. Die Fragilitét
der Welt ist auch eine Folge der Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns. Jedes
aktuelle politische Handeln wirkt auf das vorgingige »Bezugsgewebe« des 6f-
fentlichen Handlungsraums ein, wobei unterschiedliche Handlungsfolgen mitei-
nander verkniipft werden oder sich gar verselbststindigen und die Konsequenzen
des Handelns dabei unabsehbar werden. Auch die Identitit des Handelnden kann
demnach nicht mehr ohne Weiteres bestimmt werden.

Die Identitit des Handelnden wie auch die kollektive Identitét einer histori-
schen Gemeinschaft lassen sich jedoch retrospektiv durch die Vermittlung einer
erzéhlten Geschichte erfassen. Geméfl Arendts Modell der erzéhlten Lebensge-
schichte, das sie in Vita activa entfaltet, verweist die mittels der Narration aufge-
zeigte Identitdt unmittelbar auf die reale Identitdt der handelnden Person(en).
Doch ist es nicht allein die Narration, durch welche die Identitdt der handelnden
Person freigelegt werden kann: Das Handeln selbst vermag gemif3 Arendt Auf-
schluss tiber die personale Identitdt zu geben. Durch 6ffentlich sichtbares Han-
deln und Sprechen erscheinen die Menschen auf der »Biihne der Welt« und »of-
fenbaren [...] jeweils, wer sie sind.«*

Ein Handeln jedoch, das bloes Mittel zum Zweck geworden ist und diese
»Aufschluss-gebende Qualitit des Sprechens und Handelns« nicht mehr besitzt,
wie es z.B. in der politischen Propaganda oder im Krieg der Fall ist, verfehlt ge-
mafl Arendt den eigentlichen Sinn des Handelns — ndmlich iiber das Wer des
Handelnden Aufschluss zu geben.?

»MITSEIN«, OFFENTLICHKEIT UND PERSON

Arendts Riickbesinnung auf Aristoteles im Hinblick auf ihr Konzept des offent-
lich-politischen Raums orientiert sich deutlich an Heidegger und dessen Neuge-
winnung von aristotelischen Begriffen.?” Doch anders als bei Aristoteles und
letztlich auch bei Heidegger kann fiir Arendt der theoria kein Vorrang vor der

S. 970. [Originalausgabe: Dies.: The Origins of Totalitarianism, New York: Harcourt,
Brace and Co. 1951].

25 H. Arendt: Vita activa, S. 219.

26 Vgl. ebd., S. 220 ff.

27 Vgl. Passerin D’Entréves, Maurizio: The Political Philosophy of Hannah Arendt,
London/New York: Routledge 1994, S. 85 ff.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | MARION STAHL

praxis zugesprochen werden, vielmehr werden beide Seinsdimensionen als
gleichberechtigt aufgefasst. In ihrer zum Teil phdnomenologischen Bestimmung
des Politischen greift Arendt Heideggers Differenzierung von »Ding-« und
»Mitwelt« auf; in ihrer Rede vom »Miteinander« bezieht sie sich wesentlich auf
Heideggers Existenzial des »Mitseins«, das dieser als »ein existenziales Konsti-
tuens des In-der-Welt-seins« bestimmt hatte.”®

Das »Mitseing, das sich in dieser Mitwelt aufgrund des anthropologischen
Faktums der Pluralitit ausbildet, wird in Arendts Konzeption bewusst mit der
Kategorie des Handelns verbunden. Anders als Heidegger geht Arendt dabei von
einem Verstindnis des Offentlichen aus, das den Ermdglichungscharakter von
Pluralitdt nicht nur im Hinblick auf das Selbstverhéltnis des Daseins in den Blick
nimmt, sondern Pluralitit als ermdglichende Grundbedingung auch fiir ein Kon-
zept des Offentlich-politischen Erscheinungsraums weiter denkt, in dem Men-
schen als Personen voreinander in Erscheinung treten kdnnen.

Arendts Konzeption des Offentlichen versteht sich demnach als ein Gegen-
entwurf zu Heideggers Auffassung, wonach Offentlichkeit von der »Durch-
schnittlichkeit« des »Man« geprégt ist und nicht die geeignete Seinsdimension
darstellt, um Aufschluss iiber die Identitdt des Daseins zu gewinnen. In § 27 von
Sein und Zeit heifit es hierzu: »Die Offentlichkeit verdunkelt alles und gibt das
so Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugingliche aus.«*

Entgegen Heideggers »verdunkelnder« Offentlichkeit spricht Arendt in Vita
activa bewusst davon, dass der im Ausgang von gemeinsamer Macht konstituier-
te Erscheinungsraum »als ein Zwischen jedesmal aufleuchtet, wenn Menschen
handelnd und sprechend beieinander sind, um sich urplétzlich wieder zu verdun-
keln, wenn sie sich zerstreuen«.*

Wie bereits angedeutet, geht es Arendt mit ihrem Konzept des Offentlichen
nicht allein um das Phénomen des Politischen, sondern auch um ein Konzept der
Person. Die Person, die sich als sichtbarer Akteur in diesem weltlichen Erschei-
nungsraum des Politischen bewegt, ist unmittelbar auf die politische Welt bezo-
gen und mit ihr verbunden. Wie Hans-Peter Kriiger bemerkt, ist Arendt in die-
sem Punkt nahe bei Max Scheler, auf dessen Schrift Die Stellung des Menschen
im Kosmos sie auf den ersten Seiten von Vita activa verweist.?! Scheler selbst

28 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer '°2006, § 26, S. 125.
Vgl. H. Arendt: Vita activa, S. 220 ff, S. 248 ff, S. 359.

29 M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27, S. 127.

30 H. Arendt: Vita activa, S. 259.

31 Dieser Verweis findet sich nur in der deutschen Fassung, die vom englischsprachigen
Original abweicht. Vgl. ebd., S. 9. Vgl. hierzu auch H.-P. Kriiger: Die condition hu-
maine des Abendlandes, S. 187 ff.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 81

fasst »Welt« als »Korrelat« des Personseins auf und bringt den Personenbegriff
auf diese Weise in einen unmittelbaren Zusammenhang mit dem Weltbegriff 32
Ahnlich wie bei Arendts Idee einer »reinen« politischen Welt kann auch bei
Scheler die personenbezogene Welt im Grunde als derjenige Ort aufgefasst wer-
den, an dem der Mensch als Person Abstand gewinnen kann von der Leib- und
Bediirfnisbezogenheit, die das Verhéltnis zwischen dem Menschen als Lebewe-
sen und seiner Umwelt kennzeichnet und dabei zugleich einen Ort vorfindet, an
dem er sich versammeln und mit anderen Personen in Beziehung treten kann. >

Grundsitzlich 14sst Arendts Modell des politischen Erscheinungsraums unter-
schiedliche Interpretationen zu, was dazu gefiihrt hat, dass diesem Modell in der
nachfolgenden Rezeption mitunter begriffliche Ungenauigkeit attestiert wurde.
In der Tat scheinen die institutionelle und die ontologische Dimension des Politi-
schen sowie die verwendeten Begriffe nicht immer klar voneinander unterschie-
den zu sein, wie Seyla Benhabib in ihrem Buch The Reluctant Modernism of
Hannah Arendt anmerkt.>* Auch lassen sich konzeptuelle wie argumentative
Unklarheiten im Hinblick auf die Genese des Erscheinungsraums in Arendts
Modell ausmachen. Der 6ffentliche Erscheinungsraum entsteht laut Arendt erst
dann, wenn Menschen in ihm handelnd und sprechend voreinander ausdriicklich
in Erscheinung treten.

Doch wie Giinter Figal kritisch bemerkt, widerspricht dies der grundlegen-
den Tatsache — die iibrigens auch in Arendts Konzeption selbst anklingt —, dass
der Raum als solcher ja iiberhaupt erst die Bedingung fiir das Erscheinen
schafft.®® Paul Ricceur wiederum, in dessen Werk der Einfluss Arendts in ver-
schiedener Hinsicht deutlich wird, rekurriert auf Arendts Machtbegriff, um zu

32 Vgl. hierzu Scheler, Max: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werteethik.
Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus [1913], in: Ders.: Ge-
sammelte Werke, Band 2, hg. von Maria Scheler, Bern: Francke 41954, S. 403,
S. 163. Vgl. auch ders.: Die Stellung des Menschen im Kosmos [1928], Miinchen:
Nymphenburger Verlagshandlung 1949, S. 39 ff, S. 41, S. 45.

33 Vgl. H.-P. Kriiger: Die condition humaine des Abendlandes, S. 188.

34 Benhabib, Seyla: »The Reluctant Modernism of Hannah Arendt«, in: Morton School-
man (Hg.), Modernity and Political Thought, Vol. 10, Thousand Oaks, Calif: Sage
1996, S. 123 ff, S. 219.

35 Vgl. Figal, Giinter: »Offentliche Freiheit: Der Streit von Macht und Gewalt. Zum Be-
griff des Politischen bei Hannah Arendt«, in: Volker Gerhardt u.a. (Hg.), Politisches
Denken, Jahrbuch 1994, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 123-136, hier S. 125 f.
Vgl. auch H. Arendt: Vita activa, S. 250 f.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | MARION STAHL

verdeutlichen, dass Offentlichkeit nicht als Gegebenheit vorausgesetzt werden
kann. So heifit es bei Ricceur:

»Der Gedanke des 6ffentlichen Raumes und der Offentlichkeit [...] ist uns seit der Epoche
der Aufkldrung vertraut. Sie sind es, die Arendt unter dem Begriff des »offentlichen Er-
scheinungsraums«< wieder aufgreift [...]. Offentlichkeit in diesem Sinne aber ist, wir wis-
sen es gut, eher eine Aufgabe als eine Gegebenheit. Man mufl wohl mit H. Arendt selbst
zugeben, da3 diese durch Pluralitdt und Absprache charakterisierte Schicht der Macht fiir
gewohnlich unsichtbar ist, so sehr ist sie von den Herrschaftsverhiltnissen iiberdeckt, und
dafB} sie nur dann ans Licht gebracht wird, wenn sie kurz vor der Zerstorung steht und der
Gewalt das Feld iiberlédsst, wie es in groflen historischen Zusammenbriichen geschieht.
Aus diesem Grunde ist es vielleicht angemessen, dieser gemeinsamen Initiative, diesem

Zusammenleben-Wollen den Status des Vergessenen zu verleihen.«*

Mir scheint, dass auch Arendt Offentlichkeit keineswegs als selbstverstindliche
Gegebenheit begreift, sondern durchaus als Aufgabe versteht, um die immer
wieder aufs Neue gerungen werden muss. In der Tat sind es nach Arendt vor al-
lem die historischen Ausnahmesituationen, durch die gemeinsame Macht in Er-
scheinung tritt, wobei stets die Gefahr gegeben ist, dass diese urspriingliche, ge-
meinsame Macht in Gewalt umschlégt.

Nach Arendts Auffassung weist insbesondere die Revolution das Potential
auf, selbst im Moment des von Gewalt begleiteten historischen Umbruchs und
die Zeit dariiber hinaus den Initialcharakter kommunikativer Macht zu bewah-
ren, sofern es gelingt, Macht durch das Vermogen der Macht selbst zu begren-
zen. Hierzu miissen gemdf Arendt institutionelle Voraussetzungen geschaffen
werden, durch welche Macht in ausgewogener Weise verteilt und die einzelnen
Machtbereiche hinreichend getrennt und geschiitzt werden.?’

Das Scheitern der urspriinglichen Idee von Revolutionen — politische Raume
der Freiheit zu errichten —, ist im Sinne Arendts als Folge des Misslingens dieser
Aufgabe zu werten. In Uber die Revolution fiihrt sie als Beispiel einer gelunge-
nen Revolution den Amerikanischen Unabhéngigkeitskrieg an; den Grund fiir
das gegliickte Bewahren des urspriinglichen Moments der Macht sieht sie dabei
im Wesentlichen in der Konstitution des Prinzips der Selbstverwaltung gegeben,

36 Ricceur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, in: Wolfgang E8bach/Bernhard Waldenfels
(Hg.), Ubergiinge. Texte und Studien zu Handlung, Sprache und Lebenswelt, Band 26,
Miinchen: Fink 22005, S. 239. [Original: Ricceur, Paul: Soi-méme comme un autre,
Paris: Editions du Seuil 1990], Herv. i. O.

37 Vgl. Arendt, Hannah: Uber die Revolution, Miinchen/Ziirich: Piper 2013, S. 197.
[Originalausgabe: Dies.: On Revolution, New York: Viking Press 1963].

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 83

wodurch die Eigensténdigkeit der verschiedenen Kolonien gewahrt blieb und
dem Faktum der Pluralitét auf politischer Ebene hinreichend Rechnung getragen
wurde.

KRITIK AN DER MODERNE UND DER TRADITION
DES POLITISCHEN DENKENS

Arendsts in Vita activa vorgelegte Konzeption des 6ffentlichen Raums enthilt ei-
ne deutliche Kritik an grundlegenden kulturgeschichtlichen und gesellschaftli-
chen Entwicklungen seit der Neuzeit sowie an der philosophisch-politischen
Tradition seit den antiken Anféngen, wobei diese Entwicklungen in ihrer Ge-
samtheit einen zunehmenden Riickgang freiheitlicher Rdume des Politischen be-
giinstigt hétten.

Die Ursachen hierfiir sieht Arendt unter anderem im Prozessdenken der Mo-
derne begriindet, in der die Tétigkeitsform des Herstellens diejenige des Han-
delns als Konstituens des Politischen nach und nach verdréngt habe, aber auch in
der Tradition abendlédndischen Denkens selbst. Die grundlegende Tendenz der
Philosophie, der kontemplativen Lebensform stets den Vorrang gegeniiber der
praktischen Lebensform einzurdumen, habe schlielich zu einer radikalen Um-
kehr dieser hierarchischen Ordnung und letztlich zum fortschreitenden Ver-
schwinden offentlicher Riume gefiihrt.*

Diese bewusste Abwendung vom eigentlich Politischen, so Arendt, sei be-
reits in den urspriinglichen Konzepten der abendléndischen Tradition politischen
Denkens angelegt. In ihrem Essay Tradition und die Neuzeit verweist sie auf das
Hohlengleichnis in Platons Politeia. Hier wendet sich der Philosoph bewusst ab
vom gemeinsamen Ort menschlicher Zusammenkunft und gemeinsamen Han-
delns, um den klaren Himmel ewiger Ideen zu erblicken. Am Ende dieser durch
einen tendenziellen Riickzug von der Welt gekennzeichneten Tradition politi-
schen Denkens stehe, so Arendt, »Marx’ Behauptung, daf3 Philosophie und die
Wahrheit der Philosophen nicht auerhalb der yHohle« menschlicher Angelegen-
heiten, sondern in ihrem Bereich und in der allen Menschen gemeinsamen Welt
beschlossen liegt«, wobei Marx im Hinblick auf die Verwirklichung dieser Idee
seine Hoffnungen auf den »vergesellschafteten Menschen« gesetzt habe.*

38 Vgl ebd, S. 214 ff.

39 H. Arendt: Vita activa, S. 318 ff, S. 367 ff.

40 Vgl. Arendt, Hannah: »Tradition und die Neuzeit, in: Ursula Ludz (Hg.), Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, Ubungen im politischen Denken 1, Miinchen/Ziirich:

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | MARION STAHL

Die »Hohle« als Ort des gesellschaftlichen Lebens kann nach Arendts Auf-
fassung, wonach das Politische strikt getrennt sein muss vom Bereich sozialer
und 6konomischer Belange, nicht der addquate Ort politischen Handelns sein.
Insofern steht fir Arendt Marx” Modell, das den Bereich des Sozialen und des
Okonomischen zum Ort des Politischen erhebt, am Ende der Entwicklung einer
von ihr konstatierten » Verfallsgeschichte« des Politischen.

Insbesondere im neuzeitlichen Denken verortet Arendt tiefgreifende Verédn-
derungen: Die Tendenz einer Weltflucht, die bis zum vorsokratischen Denken
zurlickverfolgt werden konne, erfahrt mit dem Cartesianischen Ego und der neu-
zeitlichen Wende zum Subjekt eine Radikalisierung. Die nachfolgende Tendenz
der Philosophie, die Welt ins Innere des Bewusstseins zu verlagern, fiihrte, so
Arendt, schlieflich zu einem Verlust des Gemeinsinns, der sich »zu einem inne-
ren Vermdgen ohne allen Weltbezug« entwickelt habe.*!

Der Bedeutungsverlust des Handelns, die Technisierung und eine allgemeine
Tendenz zur »Verdinglichung« der Welt, die dem Menschen jedoch keine wahre
Heimat zu geben vermag, wie auch die Tendenz abendldndischen Denkens zur
Weltflucht, generieren letztendlich ein und dasselbe Phidnomen — eine »inner-
weltliche Weltentfremdung«*?, die die existenzielle Befindlichkeit des modernen
Menschen kennzeichnet. Auch wenn Arendt es vermeidet, eindeutige Kausalzu-
sammenhénge aufzuzeigen, deutet sich in ihrer Kritik an, dass das Phdnomen des
Totalitarismus im 20. Jahrhundert als ein Symptom dieser historischen Entwick-
lungen und philosophiegeschichtlichen Tendenzen zu werten sei, in deren Folge
die »Welt« aufgrund eines wahrgenommenen Sinnverlusts schlieBlich dem Ver-
fall preisgegeben wird und die conditio humana als Kategorie der Freiheit grund-
legend bedroht ist.

Dieser Verfall zeige sich nicht allein in einem zunehmenden Riickgang 6f-
fentlicher Erscheinungsrdume, auch bezogen auf die existenziellen Lebensbe-
dingungen sei eine wachsende Unsicherheit durch neue technische Moglichkei-
ten zu verzeichnen. Diese neuen technischen Errungenschaften stellten insofern
eine zunehmende Bedrohung fiir das Leben auf der Erde dar, da das Handlungs-

Piper 2012, S. 23-53, hier S. 23, S. 25. Erstmals erschien der Artikel unter dem Titel
»Tradition and the Modern Age«, in: Partisan Review 21, Heft 1, Jan.-Febr. (1954),
S. 53-75. Zur Publikationsgeschichte vgl. hierzu Anmerkungen in: Dies.: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, S. 384.

41 H. Arendt: Vita activa, S. 359.

42 Ebd., S. 322. Den Terminus »innerweltliche Weltentfremdung« gebraucht Arendt in
Anlehnung an Max Webers Begriff der »innerweltlichen Askese«. Vgl. hierzu ebd.,
S.321f.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 85

vermogen, das ein geeignetes Instrumentarium darstellen wiirde, um mit dem
technischen Fortschritt addquat umzugehen, zunehmend verkiimmert sei.

In der gesellschaftlichen Sphére wird das Handeln verdréngt durch ein uni-
formiertes »Sich-Verhalten«, wobei Letzteres eben jene Egalitit moderner Mas-
sengesellschaften generiere, die sich vom antiken Gleichheitsideal grundlegend
unterscheidet.* Demnach sei der antike politische Raum wesentlich vom gesell-
schaftlichen Raum heutiger Massengesellschaften unterschieden, wobei Letztere
durch eine »stindig beschleunigte Steigerung der Arbeitsproduktivitit« gekenn-
zeichnet seien.**

Arendts Gesellschaftskritik, insbesondere die strikte Ausklammerung &ko-
nomischer wie auch grundlegender sozialer Belange aus dem Bereich des Politi-
schen erscheint in einer Zeit, die von einer »Wiederkehr der sozialen Frage« ge-
prégt ist, nicht gerade aktuell und hat ihr mitunter den Ruf als elitdre Denkerin
eingebracht. Dabei ldsst sich Arendts Ansatz einer rigorosen Grenzziehung zwi-
schen dem Bereich des Politischen und dem des Gesellschaftlichen, der sozialen
Themen zunédchst keinerlei politische Relevanz zuzugestehen scheint, durchaus
in zeitgemifBer Fagon weiterdenken, wobei Arendts Modell unterschiedliche In-
terpretationen zulésst.*

Seyla Benhabib etwa, die Arendts strikte Trennung dieser Bereiche als un-
haltbar bezeichnet, schldgt in threm Buch The Reluctant Modernism of Hannah
Arendt ein eigenes Modell vor, das Arendts Ansatz hinsichtlich unterschiedlicher
Lesarten weiterdenkt. So konnten das Politische und das Soziale erstens auf ver-
schiedene Inhalte von Gegenstandsbereichen bezogen werden. Beispielsweise
wiirden so 6konomische Belange, die Arendt im Bereich des Sozialen verorten
wiirde, dann an Relevanz mit Blick auf die politische Ebene gewinnen, sofern
diese Belange Gegenstand von Gesetzesdebatten werden.

Zweitens lielen sich diese beiden Bereiche hinsichtlich bestimmter Einstel-
lungsebenen voneinander unterscheiden. Das Gesellschaftliche kdnne demnach
als Form menschlichen Zusammenlebens betrachtet werden, in der die — 6kono-
mische — Abhéngigkeit des Menschen von anderen und die Sorge um Skonomi-
sche Belange thematisiert wiirde. Benhabib deutet an, dass diese Betrachtungs-
weise des Gesellschaftlichen, in der die mitunter egoistische »Sorge« um wirt-
schaftlich-existenzielle Belange thematisiert wird, im Sinne Arendts durchaus
dann als politisch relevant einzustufen wire, wenn sich hieraus Gefahren fiir
Staat und Gemeinwohl ergeben wiirden.

43 Vgl. ebd., S. 51 ff.

44 Ebd., S. 60.

45 Vgl. Jaeggi, Rahel: »Wie weiter mit Hannah Arendt?«, in: Hamburger Institut fiir So-
zialforschung (Hg.), Wie weiter mit?, Hamburg: Hamburger Edition 2008, S. 3 ff.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | MARION STAHL

An dritter Stelle, so Benhabib, lieBen sich beide Bereiche auf institutioneller
Ebene unterscheiden, wobei sich das Gesellschaftliche auf Okonomie und Zivil-
gesellschaft beziehen wiirde, das Politische hingegen auf die Offentlichkeit so-
wie den Staat und die staatlichen Institutionen.*

Rahel Jaeggi sieht in Arendts Grenzziehung zwischen dem Politischen und
dem Sozialen vor allem die grundsétzliche Bemiihung, »politische von nicht-
oder vorpolitischen Weisen der Behandlung (bzw. Nichtbehandlung) von Fragen
des gemeinsamen Lebens zu unterscheiden«*’, weniger gehe es Arendt um einen
generellen Ausschluss sozialer und 6konomischer Belange aus der Sphére des
Politischen. Nach dieser Lesart bezieche sich Arendts Unterscheidung mehr auf
den »Modus der Thematisierung«, weniger auf konkrete Gegenstandsbereiche.*®
Demnach wire kein Bereich von sich aus politisch oder unpolitisch; vielmehr
kann und miisse alles zunéchst politisiert werden, um Einzug in den Bereich des
Politischen zu finden. Das Soziale sei daher, so Jaeggi, auch im Sinne Arendts
»nicht per se unpolitisch, sondern politisierbar.«*

VITA CONTEMPLATIVA — DAS DENKEN

In Arendts Werk nimmt die Tatigkeitsform des Handelns eine zentrale Stellung
ein. Um zu verstehen, dass es Arendt dennoch keineswegs um einen Vorrang der
vita activa vor der vita contemplativa geht, miissen Arendts spétere Texte zu den
geistigen Vermogen in Betracht genommen werden. Anhand ihres Spétwerks
Vom Leben des Geistes sowie der Vorlesungsskripte zum Urteilsvermogen wird
deutlich, dass Arendt die geistige Welt als Korrelat der politischen Welt auffasst.
Zwischen vita activa und vita contemplativa besteht demnach ein wechselseiti-
ges Bezugsverhiltnis, das die ausgewogene Beriicksichtigung beider Sphiren
voraussetzt — die der praktisch-politischen als auch die der geistigen Sphére.
Ohne ausgeprigtes Denk- und Urteilsvermdgen kann sich das Handeln als
»politische Tatigkeit par excellence« nicht adéquat entfalten. Insofern beinhalten
auch die geistigen Vermdgen eine politische Komponente, insbesondere die Ur-

46 Vgl. S. Benhabib: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 139 f.

47 R.Jaeggi: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 7.

48 Ebd., S. 6 f,, Herv. i. O. Diese Lesart Jaeggis kann in Parallele zu Benhabibs Lesart
der Einstellungsebene gebracht werden.

49 Ebd., S.7,Herv.i. O.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 87

teilskraft analysiert Arendt im Hinblick auf ihre dezidiert politische Dimension.*
Ein ausgeprigtes politisches Urteilsvermdgen ermdglicht es, die Perspektive der
anderen einzunehmen und die verschiedenen Standpunkte in das eigene Urteil
miteinzubeziehen. Politisches Urteilen im Sinne Arendts kann daher als das Er-
gebnis eines Prozesses des Abwigens verschiedener Standpunkte und Uberzeu-
gungen und somit als ein wesentlicher Aspekt deliberativer Entscheidungsfin-
dung betrachtet werden.

Arendt, die im Auftrag der Zeitschrift The New Yorker den Eichmann-
Prozess 1961/1962 in Jerusalem als Journalistin mitverfolgt hatte, befasste sich
seither intensiv mit der Frage, welche Bedeutung die geistigen Vermdgen fiir
den Bereich der Praxis haben und welche Konsequenzen »Gedankenlosigkeit«
im Rahmen politischen Handelns nach sich ziehen kann.’!

Der Ursprung der Moralitdt und somit der Schliissel zur Beantwortung der
Frage nach der personlichen Verantwortung fiir das eigene Handeln liegt geméaf
Arendt im Denkvermdgen selbst verborgen. Um dem Denken auf den Grund zu
kommen, stellt Arendt in ithrem Werk Vom Leben des Geistes. Das Denken
schlieBlich die Frage nach dem Ort des Denkens: »Wo sind wir, wenn wir den-
ken?«** Bei der schwierigen Aufgabe, diesen »Ort« des Denkens zu ergriinden,
bedarf es der Metapher, deren Funktion Arendt in ihrem Spatwerk ausfiihrlich
darstellt.

Im Grunde seien allen philosophischen Begriffe Metaphern, deren Sinn sich
durch Aufsuchen ihres urspriinglichen Kontexts erschlieBen lasse. Als »Briicke
iiber den Abgrund zwischen den inneren und unsichtbaren Geistestitigkeiten und
der Erscheinungswelt«® iiberwinde die Metapher »die Kluft zwischen dem
Reich des Unsichtbaren und der Welt der Erscheinungen«.

Doch die Richtung der durch die Metapher hergestellten Verbindung zwi-
schen den beiden »Welten« von Sichtbarem und Unsichtbarem, von Geistigem
und Sinnlichem ist nicht umkehrbar. So vermag die Metapher zwar die unsicht-
bare geistige Welt des Denkens mittels eines bildhaften Gebrauchs der Sprache
in die sichtbare Welt der Anschauung zu {iberfiihren, nicht jedoch kdnne anders-

50 Vgl. Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Dritter
Teil zu »Vom Leben des Geistes«, hg. von Ronald Beiner, Miinchen/Ziirich: Piper
2012. [Originalausgabe: Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago/Illinois:
University of Chicago Press 1982].

51 Vgl. hierzu die einleitenden Bemerkungen Arendts in: H. Arendt: Vom Leben des
Geistes, S. 14.

52 Ebd., S. 193 ff.

53 Ebd, S. 110.

54 Ebd, S. 113.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | MARION STAHL

herum durch einen metaphorischen Gebrauch der Sprache die geistige Welt auf
einen erfahrbaren Ursprungsort des Denkens zuriickgefiihrt werden. Die Meta-
pher zeige somit »auf ihre Weise das absolute Primat der Erscheinungswelt auf«
und liefere damit den Beweis dafiir, dass der eigentliche Ort des Denkvermdgens
aufgrund der » AuBerordentlichkeit des Denkens« stets verborgen bleibt.*

Diese »AuBerordentlichkeit« erklart sich fiir Arendt aus der Tatsache, dass
die dem Denken genuin zu eigene Sinnsuche nicht in ein Endergebnis miindet,
dessen Sinn sich auch dann noch erschlieBt, sobald die Denktdtigkeit beendet
wird. Vielmehr kann der Sinn des Denkens ausschlie8lich in der Denktétigkeit
selbst erfahren werden und wird hinféllig, sobald diese endet. Das Denken, das
seinen Zweck in sich selbst trégt, ist daher im Aristotelischen Sinne als energeia
aufzufassen.®

Welcher Begriff kann diesem Vermdgen nun anndherungsweise gerecht
werden? Mit Verweis auf Aristoteles bemerkt Arendt: »Die einzige denkbare
Metapher fiir das Leben des Geistes ist die Empfindung des Lebendigseins. Oh-
ne den Lebenshauch ist der menschliche Korper ein Leichnam; ohne das Denken
ist der menschliche Geist tot.«’” Nicht nur bei Aristoteles, auch bei Kafka wird
Arendt fiindig, wenn es darum geht, eine geeignete Metapher fiir das Denken zu
finden.

So verweist Arendt in Vom Leben des Geistes. Das Denken schlielich auf
Kafkas Zeitparabel Er, auf die sie bereits in ihrem Vorwort zu Between Past and
Future: Eight Exercises in Political Thought*® Bezug genommen hatte. Der Held
in Kafkas Parabel kdmpft gegen die zeitlichen Méchte von Vergangenheit und
Zukunft, wihrend er sich selbst zwischen diesen Kriften befindet — er lebt gera-
dezu »in diesem Zwischeng, in dieser »Liicke zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft«.>® Fiir Arendt analysiert die Parabel »dichterisch unseren >inneren Zu-
stand< im Hinblick auf die Zeit, dessen wir gewahr werden, wenn wir uns von
den Erscheinungen zuriickgezogen haben und wenn unsere geistigen Tétigkeiten,
wie es fiir sie kennzeichnend ist, auf sich selbst zuriickwirken«®.

55 Vgl. ebd., S. 114.

56 Vgl.ebd., S. 127 f.

57 Ebd., S.128, Herv. i. O.

58 Vgl. Arendt, Hannah: »Preface: The Gap Between Past and Future«, in: Dies.:
Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York: Viking
Press 1968, S. 3-15, vgl. die deutsche Ausgabe, dies.: »Vorwort: Die Liicke zwischen
Vergangenheit und Zukunft«, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 7-
19.

59 H. Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 201.

60 Ebd., S. 198.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 89

Auch der Vorgang des Denkens selbst kann mittels einer Metapher anschau-
lich gemacht werden. So sei der Denkakt im Sinne Sokrates als ein »stummes
Zwiegesprach«®' in Ubereineinstimmung mit sich selbst aufzufassen, wobei das
Denkvermdgen zwar dialektisch und kritisch werden kann, zundchst aber keine
politische Bedeutung habe. Jedoch offenbart sich die politische Relevanz des
Denkens in sogenannten »Grenzsituationen« — Arendt verwendet diesen Begriff
in Anlehnung an Karl Jaspers — in »politischen Notlagen«, wenn bekannte
Denkkategorien und handlungsleitende UrteilsmafBstébe zerstort sind und sich
das Individuum weigert, gedankenlos mit dem Strom der Masse, die unkritisch
die Meinung der Vielen aufnimmt, mit zu schwimmen.®

An diesem Punkt kommt das geradezu zerstorerische politische Potential,
»die ausrdumende Seite des Denkens« zur Entfaltung, wodurch wiederum das
Vermogen der Urteilskraft freigesetzt wird — nach Arendt »das politischste der
geistigen Vermogen des Menschen«.®

DAS URTEILEN

Wie der Nachschrift am Ende ihrer Analyse des Denkvermdgens zu entnehmen
ist, hatte Arendt beabsichtigt, eine grolere Studie zum Urteilen als dritten Teil
ihres schlieBlich posthum erschienen Werks The Life of the Mind zu verfassen,
doch konnte sie dieses Vorhaben nicht mehr realisieren.® Unter dem Titel Lec-
tures on Kant’s Political Philosophy wurden von ihrem Schiiler Ronald Beiner
Manuskripte zum Urteilen herausgegeben, die — neben einigen fritheren Aufsit-
zen — maBgeblich Aufschluss tiber die Grundideen von Arendts Urteilskonzept
geben. Als Ausgangspunkt fiir Arendts Konzeption des politischen Urteils dient
vor allem Kants &sthetisches Urteil in dessen dritter Kritik.

Indem »man sein Urteil an anderer, nicht sowohl wirkliche, als vielmehr blof3
mégliche Urteile hilt, und sich in die Stelle jedes andern versetzt«% werde so im
Sinne Kants auch beim politischen Urteilsakt eine »Erweiterung der Denkungs-

61 Ebd., S. 179 ff, S. 184, S. 186.

62 Ebd., S. 190 f.

63 Ebd., S.191.

64 Vgl. ebd,, S. 209 ff.

65 Zitiert nach Arendt, Hannah: Das Urteilen, S. 68. Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Ur-
teilskraft, Werkausgabe Band X, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1974, § 40, B 157, S. 225.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | MARION STAHL

art«’ bewirkt. Durch das Setzen eines eigenen Standpunktes ist das Urteilen in-
mitten des offentlichen Raums verortet und entzieht sich diesem zugleich durch
die ihm gegebene Moglichkeit, sich vom weltlichen Erscheinungsraum zuriick-
zuziehen und in unparteilicher, freier Weise die Standpunkte anderer einzuneh-
men.

Meiner Ansicht nach erweitert Arendts Neugewinnung der vita contemplati-
va in ihrem Spatwerk das in Vita activa aufgezeigte Konzept des offentlich-
politischen Erscheinungsraums, welches die Tatigkeit des Handelns ins Zentrum
riickt. So sind auch die geistigen Vermdgen, denen selbst zwar nicht die Bedin-
gung der Pluralitit zugrunde liegt, jedoch im Moment ihres Tatigseins Pluralitét
implizit mitvollziehen, durch ihren Weltbezug gekennzeichnet. Zudem schaffen
die geistigen Vermogen selbst die Voraussetzungen fiir die Konstitution neuer
Erscheinungsrdume des politischen Handelns, wobei diese Handlungsrdume in
Folge eines dynamischen Prozesses stets immer wieder anderen Voraussetzun-
gen unterliegen und neue Formen annehmen kdnnen.

Erst in threm Spatwerk Vom Leben des Geistes sowie in ihrem unvollendeten
Programm zum politischen Urteilen scheint Arendts friih angelegtes Pluralitéts-
konzept durch die Forderung nach einer »erweiterten Denkungsart« im Sinne
Kants von Arendt selbst konzeptionell umgesetzt. Der Ort des Politischen gemél
Arendt beschrinkt sich demnach nicht allein auf einen — begrenzten — politischen
Vollzugsraum, in dem handelnde Akteure voreinander in Erscheinung treten.
Auch die geistigen Vermodgen sind miteinzubeziehen, wenn es gilt, den Ort des
Politischen im Werk Arendts zu ergriinden. An dieser Stelle sei auf die enge
Verkniipfung von 6ffentlichem Raum, Handeln, Denken und Urteilen in Arendts
Schriften verwiesen, wobei Arendts metaphorischer Sprachgebrauch einen
Schliissel zum Verstdndnis der aufgezeigten Phinomene und Konzepte darstellt.

Das Urteilen, das stets die Perspektive der Anderen mit Hilfe der Einbil-
dungskraft beriicksichtigt, kann ebenso wie das Handeln im &ffentlichen Raum
in Erscheinung treten und ist von dhnlicher Art wie diejenige Form des Denkens,
die man als »kritisches Denken« bezeichnen kann. So heif3t es bei Arendt in An-
lehnung an Kant:

»Kritisches Denken spielt sich nach wie vor in der Einsamkeit ab; doch durch die Einbil-
dungskraft macht es die anderen gegenwartig und bewegt sich damit in einem Raum, der
potentiell 6ffentlich, nach allen Seiten offen ist. Kritisches Denken nimmt, mit anderen

Worten, die Position von Kants Weltbiirger ein. Mit einer »erweiterten Denkungsart« den-

66 H. Arendt: Das Urteilen, S. 68. Vgl. die »Maximen des gemeinen Menschenverstan-
des« in 1. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 40, S. 226 f.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 91

ken heiflt, dal man seine Einbildungskraft lehrt, Besuche zu machen (vgl. das Besuchs-

recht in Zum ewigen Frieden).«*

67 H. Arendt: Das Urteilen, S. 68, Herv. i. O.

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 11:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

