
612 Rezensionen

tez sur qui la dirige cette tour, “cheval d’orgueil” ! Après
s’être interrogé sur les coutumes, les choses et figures
typiques, il a fallu les organiser, puis maı̂triser la bande
des gardiens du temple et des chercheurs associés !

Jean Cuisenier avait autrefois traı̂né ses bottes et ses
carnets de notes dans le djebel Ansarine de Tunisie.
Puis il avait salué “Les derniers rois de Thulé” de
Jean Malaurie, les chamans de “Tristes tropiques” de
Claude Lévi-Strauss et avait remarqué les bigoudens de
Plozévet défigurés par Edgar Morin (belle satire de dix
pages, 202–211). “La juste distance” [chapitre 11], sera
celle entre le Finistère et l’Aubrac (sur incitation de
G.-H. Rivière, Cl. Lévi-Strauss et I. Chiva), montrant
que coexistent les valeurs du passé et celles du présent,
comme cela se manifeste dans les fêtes d’aujourd’hui
sur le type de celles d’hier. Comment on fête la France
et on fête en France, comment se perpétue l’être national
à travers des rites et l’histoire de nos provinces, l’auteur
l’a dit, par exemple en collaboration avec Martine
Segalen dans “Ethnologie de la France” (Paris 1986)
et comme directeur en chef de publications couvrant
l’Ethnologie française et celle de toute l’Europe. L’art
premier relève de l’ethnologie même si le politique s’en
empare en second. Viollet-le-Duc s’est intéressé aux de-
meures privées comme aux cathédrales et aux châteaux.
J. Cuisenier a capté l’excellence dans l’ordinaire (ha-
bitat, costume, danse et significations). Ce que Jean
Cuisinier dit de Jacques Greimas évoquant la Lituanie
en 1971, me semble tout-à-fait convenir à lui-même :
“Il nous exhorte à prendre en compte les pratiques,
les mœurs, les usages qui régissent implicitement les
activités et les œuvres. Ainsi seulement trouverons-nous
les moyens de faire vivre autrement l’héritage reçu de
nos pères, sous les formes et selon les genres que nos
activités prennent aujourd’hui” (268).

L’obsession du patrimoine, il la dit résistible. Mais la
cession notariale, le deuxième âge l’attend du troisième.
Les généalogistes ne manquent point d’occupation. Nos
anciens étudiants vivent parfois de la gestion du patri-
moine local ou industriel après prolifération des musées
de sociétés, de provinces, de sites classés ou non.
Le Musée alsacien “délicieusement désuet . . ., comble
les nostalgiques d’un XIXe siècle idéalisé, d’une société
sans histoire et comme suspendue dans le temps” (290).
Ailleurs, les Musées de vignobles français peuvent at-
tirer le touriste pour le petit bar attenant plus que pour
la vis de pressoir ou le panneau sur le phylloxéra.
Nous connaissons encore les valeurs de symbole et
d’ustensilité des objets, documents, bâtiments d’il y a un
siècle à peine, mais l’avenir patrimonial paraı̂t sombre
à qui observe les pauvres soins donnés aux techniques
moribondes. Espérons que la séduction de l’écosystème,
le souvenir des racines, ou le plaisir de jouer la loco-
motive des “Maı̂tres fous” une fois à la retraite, agiront
encore un temps pour la protection du patrimoine. Dans
l’épilogue, leçon de discernement, on prend la mesure
de l’exceptionnel dans l’ordinaire.

Un livre pour s’instruire ? Plus encore pour se pas-
sionner, grâce aux trésors de connaissances muséolo-
giques et historiques amassées et soupesées par un

maı̂tre ès-arts, penseur du rituel, expert en maisons rus-
tiques, conteur d’histoires normandes et sélectionneur
d’œuvres de civilisation ! Solide le plaidoyer, riche la
documentation, agréable cette littérature !

Claude Rivière.

Cuisenier, Jean : Penser le rituel. Paris : Presses
Universitaires de France, 2006. 206 pp. ISBN 978-2-13-
055567-4. Prix : € 23.00

Cette fine et stimulante réflexion, élaborée à partir
d’articles parus précédemment, retouchés, réargumentés,
montre à la fois combien le problème du rite taraudait
l’esprit de l’auteur, enchanté par les mondes grec et
balkanique, lorsqu’il rendait compte dans ses derniers
ouvrages (après focalisation sur l’ethnologie française)
de tel vécu cérémoniel slave, des modes de glorification
du héros Marko, d’une procession funéraire roumaine,
de la vénération d’une icône orthodoxe bulgare, etc.
Le thème des rites populaires est certes récurrent dans
les travaux ethnologiques, mais l’interprétation s’en est
mûrie depuis une vingtaine d’années et c’est avec brio
que J. Cuisenier présente, dès le début, le fil directeur
et le tissage de l’argumentaire. À partir d’exemples
notés au cours d’enquêtes de terrain, il précise et
nuance sa pensée, puis réinsère ses données dans une
réflexion sur le lien entre les changements sociaux
et les nouvelles ritualités pas seulement religieuses.
Une écriture séduisante enveloppe une pensée jamais
excessive dans ses formulations, alimentée par des
expériences de professeur, d’ethnologue, de voyageur
et toujours pertinente dans la manière de tricoter le réel
sans dogmatiser.

Seize ans après avoir dirigé aux Presses Universi-
taires de France, dans la collection “Ethnologies” une
traduction de Victor Turner : “Le phénomène rituel”,
Jean Cuisenier livre lui-même ses propres réflexions sur
le thème. L’auteur de “Penser le rituel” présente d’abord
les éléments d’une théorie du rite, à partir de sa racine
védique, et du mot latin ritus, l’ordonnance le rite est
répétition scrupuleuse d’opérations selon certains codes.
Consultant les auspices, l’officiant de la Rome antique
devait observer certes, mais surtout énoncer, interpréter.
La parole compte autant que l’acte, le geste, la pos-
ture. Dans la cérémonie, on y ajoute éclat, splendeur
et pompe, par exemple maintenant lors d’un mariage à
l’Hôtel de ville ou à l’ouverture des Jeux olympiques.
Tout rite n’est pas cérémoniel (oraison intérieure) et
tout cérémonial n’est pas un rituel référant à de fortes
valeurs communes. “C’est l’animalité qui se manifeste
dans le cérémoniel, et l’humanité dans le rituel” (32),
mais le rite meut le corps dans sa totalité. Dans un effort
d’institution, chaque église chrétienne poursuit ses nor-
malisations et codifications des expressions vivantes de
la foi, en engageant l’âme et le corps : fêtes calendaires
ou saisonnières, processions, pèlerinages . . .

Outre les différences entre rite et cérémonie sont
notées celles entre règle morale et rite (les deux pres-
crivant des manières d’agir mais avec des contenus de
croyances différents), celles aussi entre mythe et rite,

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-612


Rezensionen 613

complexes et variées. Si Mircea Eliade conçoit le rite
comme représentation scénique de paradigmes contenus
dans les mythes, on peut aussi voir les mythes comme
justifications imagées de rituels préexistants (initiations),
ou bien comme simples discours d’évocation d’un pa-
rangon (Narcisse, Œdipe) sans véritable traduction ri-
tuelle (sauf évitement de la belle-mère, la prohibition
de l’inceste étant un interdit). Pour Jean Cuisenier, le
rite donne à penser, et inversement bien des mythes
se délitent en formulaires fixés par l’écriture. Face à
Claude Lévi-Strauss réfléchissant surtout à partir de
cas amérindiens, Cuisenier dit ses différences de points
de vue : la mythologie locale nous instruit plus sur la
société concrète d’où elle provient que sur le fonction-
nement abstrait de notre esprit. La pensée enveloppée
par le rite, somptueux et raffiné dans les sociétés bal-
kaniques, n’est pas en voie d’abâtardissement et ne
s’ensevelit pas dans l’action. Sans nécessaires moyens
verbaux, l’activité rituelle n’a rien d’une forme inchoa-
tive de la pensée. C’est le rite qui souvent confère le
sens au récit.

Et puis il y a rite sans mythe, chez les marins
pêcheurs de Fécamp qui, comme les Trobriandais,
s’assurent de captures non aléatoires par un petit rite de
départ contre les chahuts marins, après bateau baptisé,
chaluts bénis et interprétation des signes : “Les coucous
ont chanté, l’orphie est arrivée” signalée aussi par le vent
d’amont qui rend l’eau trouble. À d’autres moments, le
hareng sort. À la criée du poisson, le jugement objectif
de la qualité réduit le champ du rite (45). Protocole plus
que rite, le repas à la table d’hôte de Churchill College
de Cambridge où les nobles invités se plient au lavement
des mains puis apprécient les échansons de la bière (les
butlers) en sachant que l’ordre des convenances prime
celui des succulences ! (69)

Sachant par comparaison ce qu’est le rite, il faut se
demander ce que fait l’activité rituelle. Ex. : engager par
la parole dans le mariage par une jonction de mains,
de têtes et métonymiquement de sexes, perpétuer et
renouveler l’identité sociale des Arméniens immigrés
en France (88). Le rite impulse plus qu’il ne représente.
Il se vit et anime la société dans ses profondeurs sans
jamais s’enfermer dans un conservatoire.

Entre les menus faits toujours interprétés de la
même façon chez les folkloristes et les intuitions sur-
classées des généralistes d’une thématique, il faut savoir
pondérer. L’anthropologie sociale est trop souvent por-
teuse d’un multiculturalisme creux et vague, et n’est au-
cunement habilitée à se substituer à l’ethnologie (183),
laquelle porte un regard plus intérieur qu’éloigné, tout
en sachant explorer le jadis et le naguère en même temps
que l’histoire récente, même après la date de péremption
du régime de Ceaucescu. Point de temporalités uniques,
mais, sans référence à Gurvitch, le temps des travaux
champêtres, celui des politiques sujet aux tornades, celui
de “l’au-delà” des Églises !

Ah, cette vibration aux chapes d’or des archiman-
drites, et aux seize rayons du soleil d’Alexandre dans
quelque Macédoine enslavée puis délavée, le rouge
n’ayant pas tenu ! Dans les diverses Macédoines, le

soleil d’Alexandre, puissant identificateur, doit-il être un
signe de ralliement national ou ethnique ? Et en Bulgarie
que faire des icônes cultuelles devenues biens culturels
des musées ? Seulement les déchiffrer comme le faisait
Panofsky, le prophète Elie suspendu à une cimaise ne
se livrant plus à la palpation et au baiser.

Les rites se modifient. À Sofia, le mausolée du “tsar
rouge brièvement sanctifié” est devenu un cube de béton
désaffecté. Mais la croyance orthodoxe a fléchi. Les
codes icôniques de l’hagiographie découpée en épisodes
peuvent désormais se lire au Musée autant que dans
les lieux de culte. Le communisme a rendu blafard le
cérémonial des noces désormais civil et formel. Il y
a bien fêtes et rites, mais revus et corrigés dans les
terroirs du matérialisme historique. Même les marchands
du temple ne croient guère qu’en Saint Marc . . ., de
Bourgogne, slibovic ou tuica, et beaucoup n’allument
les feux de la Saint Jean que dans le cœur des filles.
Les rites saisonniers demeurent encore festifs dans le
bloc est-européen débloqué, mais le légendaire et le
profane se substituent au religieux et au magique. Un
peu partout, la fin de la seconde guerre mondiale a
refroidi la piété, et les saints patrons de village ne
savent plus assurer une bonne moisson et une abondante
descendance. Reste à savoir si l’avenir incertain des rites
coutumiers est lié au refuge dans une ethnicité valorisée
(bulgare, turque, albanaise, valaque, hongroise, tsigane).
Il y a tant de capitaux linguistiques, religieux, politiques,
symboliques en cause, et si peu de politiques culturelles
cohérentes !

Tout comme autrefois sur les rivages incertains des
mers héllènes. Certains rites servaient à se protéger
des vents d’Éole enfermés dans une outre. Iphygénie
y a risqué sa peau. Mais il n’est plus d’outre marine,
ni de sacrifice de boeufs. N’est gonflée que la joue
du génie de Botticelli pour la “Naissance de Vénus”.
De l’autrefois au naguère, on passe des pronostics de
météorologie marine émis par Diodore de Sicile aux
prières à Saint Barthélémy qui fait craindre les démons
du ventre de la terre et fait espérer la puissance du
Seigneur du haut des cieux. Bon vent pour la Sicile
ou pour Saint Barth ! dirai-je au barreur de catamaran,
Jean Cuisenier, dont la remarquable maı̂trise du verbe
ajoute à la séduction d’une pensée claire, documentée,
à la fois forte et modérée, interrogative par jeu : notre
monde désenchanté est-il demandeur de cérémonies, de
régals, de fêtes, d’habitudes, de rites ? La réponse est
immédiate, antérieurement argumentée : “Les usages, les
pratiques, les rites profanes et religieux façonnent la
substance culturelle des peuples et de leurs civilisations”
(186). Claude Rivière

Deegalle, Mahinda (ed.): Buddhism, Conflict, and
Violence in Modern Sri Lanka. London: Routledge,
2006. 277 pp. ISBN 978-0-415-35920-7. Price: £ 75.00

Das Buch ist in erster Linie an Buddhismus-Experten
gerichtet, aber es ist dennoch auch für Ethnologen span-
nend, vor allem für Forscher über Krieg und Gewalt.
Das Buch beinhaltet eine interessante Sammlung von

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-612

