
186 Ernährungskulturen und Geschlecht

Es lässt sich damit auch ein Spannungsverhältnis zwischen der natur-

wissenschaftlichen Logik und der alltäglichen Ernährungspraxis ausmachen.

Von der Molekularisierung der Lebensmittel in Energie und Nährstoffe auf

der einen Seite hin zu alltäglichen Ernährungspraktiken von Subjekten auf

der anderen Seite sind Übersetzungs- und Koordinationsleistungen notwen-

dig. Die Aufgabe, die Brüchigkeit zwischen molekularer Ebene und Essens-

praxis zu behandeln, wird an die essenden Subjekte abgegeben und nicht als

Aufgabe der Wissenspraxis betrachtet (beziehungsweise als Aufgabe der Er-

nährungsberatung und -therapie gesehen). Die Individuen sollen sich in ihrer

Essenspraxis an den Vorgaben der Ernährungswissenschaften ausrichten.

DasWissen in diesem Praxisbereich ist also auf diese Weise mit Subjekti-

vierungen und damit gekoppelten Essenspraxen verbunden. Die epistemische

Autorität dieses Wissens zeigt sich daran, wie relevant es auch über den en-

geren Bereich der Ernährungswissenschaften hinaus ist. Es ist nicht nur im

Alltag auf den Lebensmitteln präsent, auch die Akteur*innen, die einen ve-

ganen Lebensstil politisch vertreten, spielen in dieser Wissenspraxis mit und

bauen auf dessen Legitimität auf. Das instrumentelle Wissen über Ernäh-

rung, das damit verknüpft ist, ist das Wissen darüber, wie durch die Lebens-

mittelauswahl und die Zusammenstellung der Ernährung der Körper und

dessen Leistungsfähigkeit gestaltet, wie bestimmte Krankheitsrisiken abge-

wehrt oder abgemindert werden können. Diese Wissenspraxen sind folglich

damit verbunden, dass sich die Subjekte in ihrer Ernährungspraxis durch eine

Orientierung an den »Referenzwerten« normalisieren: Die Subjekte sind ver-

antwortlich dafür, dass ihre Nährstoffaufnahme im ›günstigen‹ Bereich liege,

und sollten gemäß der Erwartung der Ernährungswissenschaften ihre Ernäh-

rung daran ausrichten. In Bezug auf vegane Ernährung ist hier insbesondere

die Möglichkeit eines Mangels an Nährstoffen relevant, mit dem erhöhte Ri-

siken für die Gesundheit einhergehen.

6.2 Technikkulturen des Kochens

Nach der Analyse der Ernährungswissenschaften widme ich mich nun der

Produktion von Essen für den (zumeist) direkt anschließenden Konsum: das

Kochen. Kochen untersuche ich ebenfalls als Praxisbereich mit dem Fokus

auf das damit verbundene Wissen durch eine Analyse der diskursiv-mate-

riellen Strategien. Diese Wissenspraxis ist nicht akademisch institutionali-

siert und durch das Ziel, ein bestimmtes materielles Produkt zu produzieren,

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 187

als Technikkultur und weniger als Wissenskultur zu bezeichnen. Ich beziehe

zur Analyse der Kochpraxen drei Materialarten ein. Erstens liegen mir Do-

kumentationen aus ethnografischen Beobachtungen von Kochshows bei Er-

nährungsmessen vor, zweitens habe ich mit Besucher*innen der Messen in

Ad-hoc-Interviews über das Kochen gesprochen und drittens beziehe ich die

Kochbücher in die Analyse ein. Damit steht an dieser Stelle auch nicht die un-

mittelbare verkörperte Praxis der Essenszubereitung selbst im Vordergrund.

Vielmehr wird diese Technikkultur über die Wissensvermittlung betrachtet.

Ich stelle an dieser Stelle Fragen an das Material, die wie im vorigen Unter-

abschnitt forschungsstrategisch am Veganismus als einer von der ›üblichen‹

Ernährungspraxis abweichenden Ernährungsform ansetzen: Wie kann und

wie sollte veganes Essen richtig zubereitet werden? Ausgehend davon geht

es darum, zu fragen, was Lebensmittel und Körper in dieser Wissenspraxis

sind. Ich werde in der Darstellung zunächst mit professionalisierten Koch-

praxen beginnen und anschließend die nicht kommodifizierten Formen des

Kochens betrachten.

6.2.1 Das professionelle Kochen

Ein auf jeder Publikumsmesse zu beobachtender Fixpunkt ist das Showko-

chen von professionellen Köch*innen. Hintergrund der Performances ist die

Werbung für die zubereiteten Produkte und/oder für die verwendeten Geräte.

Mit dem Showkochen soll demonstriert werden, dass und wie mit den vorge-

stellten Produkten ein wohlschmeckendes Gericht hergestellt werden kann.

Dieses kann dann von den Messebesucher*innen selbst verkostet werden. Ei-

ne Ausnahme ist ein Kochwettbewerb auf der »ANUGA«, wo das Essen ei-

ner Jury vorbehalten bleibt. Wesentlicher Teil dieser Kochshows ist also die

Demonstration von Produkten und von Produktionswissen. Auf allen Mes-

sen sind die verschiedenen Kochshows sehr gut besucht. Die Zuschauer*in-

nen drängen sich im Halbkreis um die Showküche oder es gibt einen eigenen

Raummit Sitzreihen für die Veranstaltungen. Über ein Mikrofon erklären die

Köch*innen Schritt für Schritt, wie sie vorgehen, warum sie dies tun und vor

allem auch, warum sie die jeweiligen Produkte verwenden. Bei einigen Koch-

shows gibt es auch eine Kamera, die auf einen Bildschirm überträgt, was auf

dem jeweiligen Herd oder der Arbeitsfläche passiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Ernährungskulturen und Geschlecht

6.2.1.1 Die Köch*innen als Wissenssubjekte: Experimente, Abenteuer

und Pionier*innen

Bei den professionellen Kochpraxen der Kochshows sind die Lebensmittel und

die Produktionstechnologien, die Köch*innen und das Publikum die relevan-

ten Akteur*innen. Die Köch*innen demonstrieren mit den Geräten und den

Lebensmitteln, wie ein veganes Gericht gut zubereitet werden kann, und in-

teragieren dabei entweder über ein Mikrofon direkt mit dem Publikum oder

es ist ein*e Moderator*in dabei. Die Köch*innen stehen im Zentrum der Auf-

merksamkeit und inszenieren ihre Vorführungen zum Teil als Auftritt. So

geht ein Koch beispielsweise mehrfach wieder hinter seine Bühne, weil ihm

der Applaus bei seiner Begrüßung zu verhalten ausgefallen ist. Es geht also

nicht nur um die Zubereitung der Lebensmittel, sondern auch um die Insze-

nierung einer bestimmten Position als Köch*in, die hier (mit)demonstriert

wird.

Beim Showkochen auf den Messen werden die Köch*innen mit ihrem je-

weiligen fachlichen Hintergrund vorgestellt. Die meisten sind in Restaurants

oder ähnlichen Betrieben wie Großküchen oder auch in der Beratung pro-

fessionell tätig. Sie können damit auf ihr Erfahrungswissen und auf zertifi-

ziertes Wissen aus einer Ausbildung verweisen. Manche sind darüber hinaus

auch Kochbuchautor*innen. Durch die von allen in meinem Sample beobach-

teten Showköch*innen getragene Kochuniform mit zweireihiger Knopfleiste

vorn, wird die Professionalität auch im Auftreten symbolisiert. Die Köch*in-

nen an den Ständen, die die Proben für die Besucher*innen zubereiten, tra-

gen nicht in allen Fällen diese Arbeitskleidung. Die Showköch*innen sind

damit im Kontext von Ernährungsmessen die Personen, die qua Profession

mit der Legitimität ausgestattet sind, zu demonstrieren, wie die ausgestell-

ten Produkte zubereitetet werden können und sollten. Insbesondere im Fall

von Kochbuchautor*innen bieten diese darüber hinaus Identifikationsmög-

lichkeiten an, da in diesen Kochbüchern auch die Person der Autor*innen

inszeniert wird und das Gekochte so mit bestimmten Figuren und ihren so-

zialen Bezügen verbunden wird (vgl. die Analyse von Männlichkeit in 5.2.3).

Von Köch*innen auf veganen Messen werden noch weitere Aspekte be-

tont, die neben der formalen Qualifikation wichtig zu sein scheinen. Auffällig

ist, dass nahezu alle Köch*innen auf den veganen Messen betonen, wie lange

sie sich bereits vegan ernähren.9 Bei einer Kochshow auf der »Veggie Pla-

9 Diese Beobachtung trifft generell für verschiedene Akteur*innen auf den veganen

Messen zu, nicht nur für die Köch*innen.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 189

net« wird die Köchin von einer Moderatorin gefragt: »Und, wie lange kochst

du schon?« Die Köchin antwortet daraufhin: »Also ich bin seit 15 Jahren vegan

und seither koche ich auch, es hat damals ja noch nichts gegeben.« (VeggiePla-

net\Protokoll: 9) Die Köchin verknüpft ihre Kochpraxis unmittelbar mit dem

›Vegan-Sein‹. Seitdem sie vegan sei, habe sie angefangen zu kochen, da es

damals, also vor 15 Jahren, noch nicht die Lebensmittel gegeben hätte, die es

heute geben würde. Diese Beschreibung lässt sich so deuten, dass die dama-

lige Ernährungsumstellung für sie mit einem Problem verbunden war, das sie

lösen musste: Es gab damals ›nichts‹, also musste sie selber sich das Wissen

aneignen, vegan zu kochen. Mit der langen Dauer (die vor dem sogenannten

»Veggie-Boom« einsetzt) kann die Köchin ein umfangreiches Erfahrungswis-

sen beanspruchen.

Das Ausmaß der Erfahrung und eine lange Zeit des Vegan-Seins wird von

allen veganen Köch*innen benannt. Dies ist damit ein Faktor, den ich als eine

wesentliche Quelle der Autorität von veganen Köch*innen deute.Mit veganem

Essen wurde ein vor einiger Zeit nahezu vollständig unbekannter Bereich der

Ernährung erschlossen. Die oben zitierte Köchin hat ihr Wissen durch die

Erkundung eines unbekannten kulinarischen Terrains erworben. Dieser Hin-

tergrund verleiht ihr eine bestimmte Position, die ich als ›Vegan-Pionier*in‹

benenne. Das Pionierhafte zeichnet sich durch ein frühes erschließen vega-

ner Kochpraxis aus und ›Vegan-Pionier*innen‹ können eine große Autorität

in ihrem (Koch-)Wissen beanspruchen. Mit der größeren Erfahrung geht der

Anspruch einher, das erschlossene ›Terrain‹ legitim zu besetzen. Die ›Vegan-

Pionier*innen‹ haben dem veganen Essen die potenziell krisenhafte ›Nicht-

existenz‹ genommen; vegane Ernährung stellt kein kulinarisches Niemands-

land mehr dar: Die Kochshows demonstrieren, dass es etwas Schmackhaftes

zu essen gibt.

Auch wenn von den Köch*innen auf Professionalität und auf zertifizier-

tes Ausbildungswissen verwiesen werden kann, ist dies nicht die einzigeWis-

sensform, auf die hier rekurriert wird. Dies zeigt sich an den verschiedenen

Differenzierungen undGrenzziehungen, die in der Kochpraxis vorgenommen

werden. Zunächst werden vegane und nicht-vegane Lebensmittel voneinan-

der unterschieden. Dies geschieht in der Kochpraxis nicht nur darüber, dass

bestimmte Lebensmittel tierlichen Ursprungs sind und andere nicht. So be-

schreibt beispielsweise der Kochbuchautor Björn Moschinski seine berufli-

chen Anfänge in einem Kochbuch folgendermaßen:

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Ernährungskulturen und Geschlecht

Zu Beginn meiner veganen Kochkarriere lernte ich sehr viele neue Produkte

kennen, ohne etwas über deren Verarbeitung zu wissen. Also habe ich viel

experimentiert und gelesen. (Moschinski 2015, 136)

Durch eine implizite Grenzziehung zwischen veganen und nicht-veganen Le-

bensmitteln werden letztere als ›anders‹ positioniert: Hier sei ein anderes

Wissen nötig als in der Zubereitung ›gewöhnlicher‹ Lebensmittel. Hierauf

weist ebenso die oben zitierte Wendung hin, es habe ja vor 15 Jahren »nichts

gegeben«.Dieses »Nichts« benennt auf der einen Seite ein geringeres Angebot

an veganen Lebensmitteln und auf der anderen Seite auch das (damals) nicht

vorhandene Wissen, wie diese herzustellen und zuzubereiten seien. Im Um-

gang mit dieser Wissenslücke wird das Kochen als Kombination von »Experi-

mentieren« und Buchwissen beschrieben. Das Wissen zum technischen Um-

gang mit veganen Lebensmitteln liegt also auch für professionelle Köch*in-

nen nicht einfach vor, denn es hat für den Kochbuchautor nicht gereicht,

nur auf das Buchwissen zu verweisen, sondern er musste experimentieren.

Diese Darstellung der Kochpraxis als Experiment deute ich in die Richtung,

dass von den Köch*innen ein Status vergleichbar mit »genialen Erfinder*in-

nen« der in den Büchern oder bei den Kochshows vorgestellten Gerichte be-

ansprucht wird.

Noch weiter symbolisch aufgeladen wird die Grenze zwischen ›ge-

wöhnlichen‹ und ›veganen‹ Lebensmitteln, wenn dann die (experimentellen)

Kochpraxen als »kulinarische Abenteuer« (Moschinski 2015, 143) gerahmt

werden. Das Experimentieren wird dadurch zu einer spannenden, aber auch

potenziell (kulinarisch) riskanten Unternehmung. Die veganen Köch*innen

positionieren sich als Vegan-Pionier*innen, die als Entdecker*innen von ehe-

mals unbekannten kulinarischen Terrains, dem ›kulinarischen Niemandsland

Veganismus‹, betrachtet werden können. Dadurch können sie die Autorität

beanspruchen, als Kenner*innen dieses Terrains das entsprechende gültige

Wissen zu vertreten und vermitteln zu können. Die Kochpraxis wird direkt

daran anknüpfend als Experiment und Abenteuer dargestellt.

Das Zubereiten von Essen als »Kochabenteuer« zu rahmen, wird auch

von nicht-veganen Köch*innen besetzt und darüber hinaus explizit männ-

lich konnotiert. Das Kochbuch »Echte Küche für echte Kerle« (Evans, Haddow

und O’Meara 2013) zeigt exemplarisch, wie diese Verbindung funktioniert. In

den Darstellungen dieses Kochbuchs zeichnet sich das Herstellen von Speisen

durch »echte Kerle« vor allem durch einen Bezug zur ›Natur‹ und das direkte

›Abringen‹ des Essens von ebendieser durch Angeln oder durch aufwendige

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 191

Praktikenwie Pökeln oder Räuchern aus. In demBuchwerden als vorindustri-

ell gerahmte Techniken (wie Angeln oder Pökeln) als der Weg ›richtiger‹ Män-

ner zum guten Geschmack präsentiert. Die Autoren des Kochbuchs nennen es

zwar nicht explizit »Abenteuer«, ihre Selbstdarstellung lässt sich aber in die-

se Richtung interpretieren. Sie legitimieren ihre Autorenschaft des vorliegen-

den, explizit an Männer gerichteten Kochbuchs durch eine Kombination aus

Kampf mit der Natur und Erfahrung in der hochklassigen Gastronomie: »Wir

haben alle in unberührten Gewässern geangelt, von eigener Hand den Acker

bestellt und in Top-Restaurants gearbeitet.« (Evans, Haddow und O’Meara

2013, IX) Gutes Essen und ›richtige‹ Männlichkeit bauen auf dem ›abenteu-

erlich‹ produzierten Essen auf. Allerdings wird diese hier dargestellte Praxis

gerade nicht durch ein Experimentieren, sondern durch ein Fachwissen (»tra-

ditionelle Methoden« und Erfahrung in der Gastronomie) ausgewiesen, das

zur Anwendung kommt und in dem Kochbuch vermittelt wird. Der zentra-

le Modus der Vergeschlechtlichung der Kochpraxis liegt hier aber gerade im

Gegensatz des Abenteuerkochens zum alltäglichen Zubereiten von Nahrungs-

mitteln. Dass das alltägliche Kochen, insbesondere zur Versorgung anderer,

stark weiblich konnotiert und besetzt ist, konnte in der Forschung bereits

breit herausgestellt werden, auch wenn es mittlerweile in kleinen Ansätzen

gegenläufige Tendenzen gibt (Frerichs und Steinrücke 1997; Baum 2012; Sz-

abo 2014). Die Gegensätzlichkeit von alltäglichem und nicht-alltäglichem Ko-

chen wird also auf der einen Seite genutzt, um bestimmte, aufwendige und

besondere Kochpraxen als männlich auszuweisen, wie im Beispiel des Koch-

buchs »für echte Kerle«. Auf der anderen Seite wird aber vegane Kochpraxis

von den professionellen Köch*innen auch generalisiert auf veganes Kochen

übertragen. Zum Beispiel rät Hildmann in seinem Kochbuch zu einem ent-

spannten Start in das »Abenteuer« (Hildmann 2011, 16) der veganen Küche.

Damit wird den Konsument*innen eine qua Gegensatz zum alltäglichen Ko-

chen auch als männlich zu deutende Kochpraxis angeboten.

Das in den professionell-öffentlichen Kochpraxen demonstrierte Koch-

wissen gewinnt seine Legitimität also aus bestimmten sozialen Positionen.

Zunächst findet eine Grenzziehung zwischen veganen und nicht vega-

nen Kochpraxen statt, durch die die Gruppe der professionellen veganen

Köch*innen den Bereich der veganen Küche für sich reklamiert. Ihr eigenes

Erfahrungswissen sichert ihnen die Fähigkeit, gute vegane Gerichte kreieren

zu können. Die fachliche Autorität, die durch Berufsstand und entsprechen-

des Auftreten hergestellt wird, ist Voraussetzung, reicht aber im Fall veganer

Lebensmittel nicht aus, da sich auf diese die ›gängigen‹ Methoden nicht

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Ernährungskulturen und Geschlecht

übertragen lassen würden. Es ist also eine Erfahrung im »Experimentieren«

notwendig. Eine spezifisch männliche Konnotation erhält dies, wenn die

professionelle Kochpraxis zum nicht alltäglichen Abenteuer und damit auch

potenziell riskanten Akt stilisiert wird: Harte Arbeit des Tüftelns und das in-

tensive Ringen um die Lebensmittel dienen als Abgrenzung zu gewöhnlichen

Industrieprodukten einerseits und dem standardmäßigen Kochen im Alltag

andererseits. Experiment und Abenteuer sind das, was Mellström (2004) in

seiner techniksoziologischen Studie zu Männern und Maschinen als Praxis

des »tinkering« und als männliches Vergnügen beschreibt. Wie ich in 6.2.2

zeigen werde, steht diese Kochpraxis damit in einem starken Gegensatz

zu einer Praxis des ›gewöhnlichen‹ Versorgungskochens, bei dem vor allem

andere und nicht die eigene Abenteuerlust und das eigene Vergnügen im

Vordergrund stehen. Im Gegensatz zu den Praxen des professionellen Ko-

chens steht also die unprätentiöse Kunst des Gewöhnlichen auf Grundlage

von Erfahrungswissen in der heimischen Küche zur Versorgung anderer.

Bevor ich dazu komme, möchte ich hier auf die materiellen Dimensionen

der Lebensmittel eingehen.

6.2.1.2 Die Lebensmittel: Geschmack und Konsistenz

Die Kochshows auf den Messen unterscheiden sich von der Zubereitung der

Gerichte an den Messeständen dadurch, dass die Zubereitung kommentiert

und Schritt für Schritt erklärt wird, während dies an den Messeständen nicht

geschieht und die Proben den (potenziellen) Konsument*innen direkt zum

Verzehr angeboten werden. Diese Form der Show-Küche und das vorhandene

Interesse der Messebesucher*innen daran ist als ein Indiz zu werten, dass ei-

ne große Nachfrage anWissen besteht, wie geschmackvolles Essen zubereitet

werden kann und sollte. Im Fall der veganen Kochperformances muss dabei

mit dem »Problem« umgegangen werden, dass Gerichte hergestellt werden

sollen, die von der normalen Art zu kochen abweichen, also keinerlei tierliche

Produkte verwenden.

In einer Kochshow auf der »VeganFach« zum vorab angekündigten The-

ma »Fleischalternativen« hat der Koch die Zubereitung von texturiertem So-

ja, auch als Textured Vegetable Protein, TVP, bekannt, demonstriert. Zu Beginn

fragte er das Publikum, was denn »Fleischgeschmack« sei, und wies dann

darauf hin, dass viele dabei an ein fertig gewürztes und zubereitetes Produkt

dächten und nicht an den Geschmack unmittelbar nach der Schlachtung. Bei

einer Karotte sei es möglich, diese unmittelbar nach der Ernte zu verkosten.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 193

Hier könneman den »echten« Karottengeschmack erfahren. Er folgert daraus

für die Zubereitung einer Fleischalternative:

Fleischgeschmack ist was Gebratenes, was Gewürztes. So, und wir Veganer

sind ja nicht dumm und sagen: Ok, wenn das der Fleischgeschmack ist, al-

so die Gewürze und die Verarbeitung, dann suchen wir eigentlich nur nach

einer Konsistenz. (VeganFach\Video_Kochshow Fleischalternativen: 6)

Der Koch nimmt hier eine Grenzziehung zwischen Veganer*innen und

Fleischesser*innen vor. Wenn Letztere nun etwas essen wollen, das wie

Fleisch ist (was in diesem konkreten Fall qua Themensetzung vorausgesetzt

wird), dann geht es darum, diesem Original in Geschmack und Konsistenz

möglichst nahe zu kommen. Es geht dem Koch der erwähnten Kochshow

demzufolge in der Zubereitung einer Fleischalternative darum, den Ge-

schmack analog zur Zubereitung von Fleisch durch Braten und durch eine

spezifische Würze, also Marinade, zu erzielen. Wichtig sei dann »nur« noch

die Konsistenz, für die man die richtigen Produkte bräuchte, die eben diesen

Geschmack annehmen, und hier gebe es verschiedene Möglichkeiten, wovon

das hier zubereitete TVP eine Variante sei.

In der oben zitierten Aussage wird der Geschmack als ein eher einfach zu

erzielendes Kriterium angesehen. Es geht in diesem Beispiel nicht darum,

einen neuen Geschmack zu kreieren, sondern darum, einem anderen Ge-

schmack, dem »Fleischgeschmack«, möglichst nahe zu kommen. Dies wird

als etwas dargestellt, das ohne großen Unterschied zum Originalprodukt,

das imitiert werden soll, erreicht werden könne: Durch gleiches Würzen und

durch gleiche Zubereitungstechnik könne Fleischgeschmack hergestellt wer-

den. Allerdings ist die Produktion dieses Geschmacks an bestimmtes Wissen

gebunden, das die Voraussetzung für das Gelingen des Produkts ist. Dieses

Wissen ist einWissen davon, wie ein bestimmtes Verfahren funktioniert. Da-

zu wird in der Kochshow eine Marinade aus Olivenöl und Gewürzen für die

TVP-Rouladen zusammengestellt und das Vorgehen beschrieben. In einem

Kochbuch heißt es bezüglich der Zubereitung von Tofu, dass dieser »eine gute

Marinade und Verarbeitung voraus[setzt], die gelernt sein will.« (Moschinski

2015, 137) Das Würzen des Lebensmittels und die Herstellung von Marinaden

setzt ein gewissesWissen voraus, das als ein erlernbares Handwerk erscheint.

Der zweite wesentliche Aspekt bezüglich der Lebensmittel ist die Konsis-

tenz. Um in dem zitierten Beispiel eine gelungene Fleischalternative zu pro-

duzieren, die dem »Original« möglichst nahekommt, geht es also neben dem

Geschmack darum, die entsprechende Konsistenz »zu finden«. Hier kommen

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Ernährungskulturen und Geschlecht

in allen Kochdemonstrationen fertige Produkte zum Einsatz, die dann ver-

arbeitet werden, wie in diesem Beispiel TVP. Die Produktion der Konsistenz

von Lebensmitteln ist daher eher im Bereich der Lebensmittelproduktion, der

Produktion von höher verarbeiteten Lebensmitteln, anzusiedeln (siehe 6.4)

und nicht in der Kochpraxis. Während durch die Kochdemonstration vermit-

telt wird, wie Geschmack hergestellt wird, ist die Konsistenz etwas, das durch

die jeweilige Grundzutat (TVP, Tofu, Seitan etc.) bestimmt und damit (zu-

meist) ausgelagert wird. Es sind gerade diese Produkte, für die die jeweiligen

Kochshows werben. Es gibt darüber hinaus auch viele Produkte auf den Mes-

sen zu erwerben, die nicht nur mit ihrer Konsistenz werben, sondern auch

bereits fertig gewürzt sind und daher Geschmack und Konsistenz nicht den

Köch*innen überlassen.

In den an die Kochshows anschließenden Verkostungen der verschiede-

nen Gerichte und auch an den verschiedenen Ständen, an denen zubereitete

Speisen angeboten werden, kann ich beobachten, wie sich die Personen ei-

nerseits über den Geschmack austauschen und oft durch Aussagen wie »le-

cker« oder Ähnliches Einigkeit herrscht. Danach beginnen Diskussionen über

die Konsistenz, die durch sehr deutliches Kauen geprüft wird. In den öffent-

lichen Kochshows der professionellen Köch*innen und den daran anschlie-

ßenden Verzehrssituationen auf denMessen werden also Lebensmittel in den

Kategorien des Geschmacks und der Konsistenz bewertet. Diese zwei Katego-

rien – Geschmack und Textur – sind auch darüber hinaus in den Kochshows

relevant und wurden oben bereits in einem Interview angesprochen. Diese

Kategorien scheinen also wesentliche Kategorien der Ordnung der Technik-

kultur Kochen zu sein.

6.2.2 Versorgungskochen

Im Gegensatz zum professionalisierten und öffentlich demonstrierten Ko-

chen steht das Kochen zur Versorgung von sich selbst und/oder Angehöri-

gen im privaten Rahmen. An einem exemplarischen Kontrastfall für veganes

Essen werde ich in diesem Unterkapitel zwei Unterschiede zum professio-

nalisierten Kochen herausarbeiten. Zum einen geht es um die Frage, an wem

sich das Kochen orientiert, und zum anderen um die Bedeutung des Gewöhn-

lichen. Diese Orientierungen zeigen sich in der folgenden Passage mit einer

Interviewpartnerin, die ihr Kochwissen auch im Bekanntenkreis weitergibt.

Ich habe sie interviewt, nachdem sie an einem Stand mehrere Fleischalterna-

tiven probiert und auch käuflich erworben hat.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 195

I: Wie wichtig ist Ihnen dann Geschmack?

B: Doch, je näher es am Geschmack und von der Konsistenz ans ursprüng-

liche Original rankommt, desto besser ist es. Also das Virginia Steak [Anm.:

Ein Produkt von Wheaty], haben Sie es probiert?

I: Ja, ich probiere es gleich.

B:Unbedingt. Also das ist, das ist der Hammer. Das essen auch meine nicht

veganen Schwiegersöhne und […]

I: (lacht) WIRKLICH?

B: Ja. Und das ist einfach so, dass die Frauen wollen vegan kochen. Und die

Männer machen da einen Strich durch die Rechnung. Und die kann ich nur

abholen, wenn das so schmeckt, wie sie das gewohnt und worauf die schon

seit Jahrzehnten konditioniert sind. (FeldInt\XOND_01: 7-12)

In der ersten Antwort werden die Fleischalternativen in den materiellen Di-

mensionen des Geschmacks und der Konsistenz, wie oben analysiert (6.2.1.1),

hervorgebracht und bewertet. Was dann davon ausgehend an dieser Sequenz

auffällt, ist, dass als Legitimation für guten Geschmack sofort die omnivoren

Schwiegersöhne hervorgehoben werden und dies später mit demHinweis auf

»Männer« qua Geschlecht generalisiert wird. Eine ›männliche‹ Sozialisation

würde Männer zu einem bestimmten Geschmack »konditionieren«. Auffällig

an den Aussagen ist Folgendes: Die befragte Konsumentin belegt den ›guten‹

Geschmack nicht nur durch ihr eigenes kulinarisches Empfinden, sondern

durch eine grundsätzliche Orientierung am Geschmack von anderen, in die-

sem Fall von ihren Schwiegersöhnen. Das, was gekocht wird, muss jenen, die

(mit)versorgt werden, schmecken. Frauen, die vegan essen und kochen wol-

len, müssten – so die Argumentation der Interviewten – die nicht veganen

Männer überzeugen. Männer könnten darüber hinaus nicht durch besonders

ausgefallene Speisen überzeugt werden, sondern geben sich zufrieden, wenn

es »so schmeckt, wie sie das gewohnt« sind. Die Abweichung von dem, was

gewöhnlich gegessen wird – also Fleisch –, muss so gering wie möglich sein.

Für die Befragte ist das Kriterium, was ›guten‹ Geschmack ausmacht, vor al-

lem: Dass es ›den Männern‹ schmeckt. Denn dann, so lässt sich die Argu-

mentation weiterführen, kann die Frau, die aus ihrer Sicht für das Kochen

zuständig zu sein scheint, auch vegan kochen, nur dannmacht der Mann kei-

nen »Strich durch die Rechnung«: Wenn es ›den Männern‹ nicht schmecken

würde, wäre es ›den Frauen‹ nicht möglich, vegan zu kochen. Frauen, die in

dieser Logik für die Versorgung ihrer Angehörigen zuständig seien und vegan

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Ernährungskulturen und Geschlecht

essen wollten, müssten also die ›Hürde Mann‹10 nehmen. Ihre Kochpraxis,

unter anderem erzählt sie von Schnitzeln auf Kichererbsenbasis, bezeichnet

sie als »Kunst«: Die Kunst, die Gerichte so zu kochen, dass es die Männer

überzeugt. Und dies gelingt durch ganz ›normales‹ Essen. Ihre Kochpraxis

orientiert sich also an dem hegemonialen Lebensmittel Fleisch. In der Imi-

tation des Fleisches in Geschmack und Konsistenz wird das Fleisch in dieser

Lebensmittelpraxis als dominanter symbolischer Referent und in seinen ku-

linarischen Eigenschaften reproduziert.

6.2.3 Zwischenbetrachtung: Kulinarische Materialisierung

In den hier behandelten Fällen geht es um unterschiedliche Kochpraxen, die

sich aber insbesondere um das Kochen und Zubereiten von Fleischalternati-

ven drehen. Die zwei Fälle zeigen im Vergleich einige Gemeinsamkeiten. Ge-

meinsam ist beiden, dass die Kategorien Geschmack und Konsistenz zentrale

Eigenschaften der Lebensmittel sind. Das bedeutet, dass die Lebensmittel im

Gegensatz zur nutritionalen Materialisierung nicht in ihre biochemischen oder

anderen Bestandteile zerlegt, sondern »im Ganzen« in der Praxis hervorge-

bracht werden. Dies ist mit Konsequenzen im Zusammenspiel von Lebens-

mitteln und Körpern verbunden. Als ›ganze‹ Lebensmittel sind diese nichtmit

Prozessen des Metabolismus und der Reproduktion körperlicher Materialität

und Gesundheit verbunden, sondern mit affektiven und sinnlichen körper-

lichen Empfindungen. Körper werden also als empfindende Entitäten her-

vorgebracht, die in einer bestimmten Weise auch lernen (vgl. »konditioniert

sind«), auf bestimmte Lebensmittel auf bestimmte Weise zu reagieren und

einen entsprechenden Geschmack für die Speisen ausbilden. Die Lebensmittel

haben kulinarische Qualitäten, die in ihnen durch die richtige Zubereitung

hervorgerufen werden.

Geschlecht wird in dieser Wissenspraxis auf zwei unterschiedliche Wei-

sen hervorgebracht. Das öffentliche und professionalisierte Kochen kann mit

demVerweis auf Abenteuer und Experiment auf eineMännlichkeitskonstruk-

tion verweisen, die sich in ähnlicher Form auch in anderen Technik- undWis-

senskulturen finden lässt. Die Autorität der professionellen Köche speist sich

aus legitimen Kochwissensformen und einer spezifischen Männlichkeitskon-

struktion; die mit Kochprofis verbundene Abenteuer-Männlichkeit ist jene,

die in der Kochpraxis durch experimentieren Neues erkundet. Im Gegensatz

10 Für diese treffende Formulierung danke ich Tanja Paulitz.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 197

dazu ist das Versorgungskochenmit einerWeiblichkeitskonstruktion verbun-

den, die stark an traditionelle Arbeitsteilungsmuster anschließt und hier die

Position der Hausfrau reproduziert. Die Köch*innen bauen so auf eine mit

dieser kulinarischen Materialität verbundenen technischen Autorität auf, mit

der sie zu den legitimen Expert*innen für die Produktion von gutem Ge-

schmack und guter Konsistenz werden. Analog zu epistemischer Autorität be-

deutet dies, dass die Akteur*innenmit der Glaubwürdigkeit ausgestattet sind

(oder diese beanspruchen), das (praktische) Wissen zur Zubereitung guter

Speisen zu haben und gegebenenfalls vermitteln zu können. Diese Autori-

tät kann je nachdem, ob es sich um marktförmig vermitteltes professionelles

Kochen oder um Versorgungskochen im familiären Kreis handelt, mit unter-

schiedlichen Vergeschlechtlichungen verbunden werden und so ihre Legiti-

mität stützen.

Das Versorgungskochen ist, wie der illustrative Fall zeigt, auch potenziell

mit einem Expert*innenwissen über Geschlecht verbunden: Der Erfolg des

veganen Kochens zeigt sich für die interviewte Person darin, dass sie ein Es-

sen kocht, das Männer überzeugt. Diese Versorgungspraxis zeichnet sich also

dadurch aus, zu wissen, welche Form von Essen die Männer wollen. In die-

sem Fall orientiert sich die Praxis an einer Männlichkeit, die mit »gewöhn-

lichem« Essen verbunden ist. Das Gewöhnliche, so lässt sich daraus schlie-

ßen, ist für Männer der »Fleisch-Geschmack«, der zwischen den Positionen

der versorgungskochenden Hausfrau und den zu versorgendenMännern ver-

mittelt. Daraus lässt sich die These entwickeln, dass in diesem traditionellen

Geschlechterarrangement der Geschmack als wesentliche Kategorie der Qua-

lität auch in dieser Relation begründet ist. In der »Kunst des Gewöhnlichen«,

der möglichst getreuen Nachbildung des Fleischgeschmacks, drückt sich die

Orientierung amMännergeschmack aus. In der geschilderten Praxis, so lässt

sich tentativ weiterdenken, schmeckt es »den Männern« nicht nur, weil es

sinnlich das Gewohnte ist, sondern weil sich affektiv das gleiche Gefühl ein-

stellt, wie es das gewohnte Stück Fleisch hervorbringt, das symbolisch für die

Versorgung des Mannes als »Ernährer« steht. Der Geschmack ist nicht allein

in dem Lebensmittel, sondern bildet sich in den Relationen der Kochpraxen

aus und ist somit mit den beschriebenen Geschlechterarrangements verbun-

den.

Die hier skizzierte Hervorbringung der Lebensmittel, Körper und von Ge-

schlecht setzt an einer materiellen Realität der Lebensmittel an, die diese ins

Zentrum sensorisch-affektiver Arrangements setzt. Aufgrund der zentralen

Kategorien, Geschmack und Konsistenz, bezeichne ich dies als kulinarische

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Ernährungskulturen und Geschlecht

Materialisierung, die mit den Kochpraxen verbunden ist. Ziel ist hier nicht un-

bedingt die Gesundheit oder Gesunderhaltung der Körper, sondern eine po-

sitive Erfahrung beim Essen – dem guten Geschmack. Es geht nicht um uni-

versale Eigenschaften von Lebensmitteln, sondern um Eigenschaften, über

die sich auch debattieren lässt – beispielsweise sagt der oben erwähnte Koch,

dass er die Konsistenz von Tofu im Gegensatz zu vielen anderen selber nicht

möge. Dennoch handelt es sich bei Geschmack und Konsistenz nicht um in-

dividualisierte Empfindungen, sie sind eng mit gesellschaftlichen Strukturen

verwoben,was sich hier am Fall von Geschlechterverhältnissen zeigt.Mit dem

Blick auf die kulinarische Wissenspraxis wird es an dieser Stelle möglich, Brü-

che und Konfliktlinien zwischen ernährungswissenschaftlichem Wissen, da-

mit verbundenen Wissensobjekten und Empfehlungen und den beschriebe-

nen kulinarischenMaterialisierungenmit ihren sensorisch-affektivenQualitäten

zu beschreiben. Das bedeutet in erster Linie, dass die Qualitäten Geschmack

und Konsistenz als materielle Eigenschaften und Realitäten von Lebensmit-

teln mit dieser Wissenspraxis verbunden sind. Die kulinarisch materialisier-

ten Lebensmittel sind dementsprechend in Geschlechterverhältnisse verwo-

ben, in denen die Subjekte der Produktion und des Konsums jeweils spezi-

fisch vergeschlechtlicht werden: Auf der Seite der Produktion lassen sich Un-

terschiede bezüglich der Kommodifizierung ausmachen. Professionalisiertes

Kochen ist im Gegensatz zum häuslichen und privaten Kochen eher männlich

besetzt, was sich auchmit der unterschiedlichen Orientierung des häuslichen

Kochens zeigt, während das alltägliche Versorgungskochen eher weiblich be-

setzt ist und sich an einem männlich kodierten Geschmack orientiert.

6.3 Wissenskulturen des Veganismus

In den beiden bisher betrachteten wissens- und technikkulturellen Ernäh-

rungspraktiken ging es in verschiedener Weise um veganes Essen und ve-

gane Ernährung. Allerdings wurde dabei die Frage, was vegane Lebensmittel

von nicht-veganen unterscheidet, nur ansatzweise berührt. Der Ansatzpunkt,

vegane Lebensmittel als Abweichung zu ›normalen‹ Lebensmitteln zu unter-

suchen, hat in den vorangegangenen Unterkapiteln verschiedene Relationen

von veganen zu nicht-veganen Nahrungsmitteln aufgemacht. Es konnten ver-

schiedene Grenzziehungen zwischen Vegan undNichtvegan identifiziert wer-

den. Die Frage, was vegane Lebensmittel von nicht-veganen unterscheidet,

werde ich hier nochmals fokussiert herausgreifen. Denn Ausgangspunkt die-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019 - am 13.02.2026, 21:47:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

