5. Die Theorie muss zur Praxis werden:
Warum es einen politischen
Sokratismus braucht

5.1 WOoHIN DAS LIEBENDE VERSTEHEN GEHT:
VoN DER NATUR zuR KULTUR

Ich betrachte den Menschen als liebendes Wesen. Die Natur des Men-
schen besteht darin, ein Wesen zu sein, das nicht nur liebesfihig ist,
sondern vielmehr zu lieben hat. Ich verstehe diese These vom Menschen
als liebendes Wesen nicht als essentialistisch. Ich glaube nicht, dass die
Natur des Menschen in irgendeinem metaphysischen Sinne, die eines lie-
benden Wesens ist."! Der Mensch wird nicht als liebendes Wesen geboren,
sondern er wird es dadurch, dass ein anderer Mensch fur ihn sorgte, so-
dass er als Baby und Kleinkind iiberleben konnte. Wenn die Mutter das
Kind fiittert, dann schenkt sie dem Kind sein Wesen als liebendes Wesen.
Dieses Wissen von sich selbst als liebendes Wesen ist aber einem selbst
nicht immer schon offensichtlich, nicht immer schon offenbart, nicht im-
mer schon bewusst. Dieses Wissen kann sich einem aber offenbaren, es
kann sich einem lichten. Und diese Offenbarung ist moglich durch die
Liebe zu einem anderen Menschen im Erwachsenenalter. Diese Liebe holt
dann reflexiv hervor, was man durch sein Uberleben, seine reine Existenz
schon zu sein hat, nimlich ein liebendes Wesen.

1 | Der Begriff der Natur ist fir mich aber auch weiterhin zentral. Nur ist damit
eben nicht gemeint, dass der Mensch von Natur aus ein liebendes Wesen ist, son-
dern ihm diese Natur als liebendes Wesen vielmehr angeprégt wird. Der Mensch
wird eben nicht als liebendes Wesen geboren, aber das bedeutet eben noch nicht,
dass er keine Natur haben kann.

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

Exemplarisch hat der Mensch sodann die Aufgabe zu tibernehmen,
das Wissen von sich als liebendes Wesen in seiner politischen Selbstbestim-
mung zu verwirklichen. Der Mensch als liebendes Wesen hat eine Kultur
der Freiheit zu schaffen, die auf dem Wissen beruht, welches ihm durch
seine Liebe gelichtet wurde. Er hat etwa dafiir zu streiten, dass Gewalt
verschwindet, Ausbeutung verhindert wird, niemand an Hunger sterben
muss, und Verwirklichungschancen fiir jeden fair strukturiert sind. Die-
sen Streit muss er gegen Widerstand aufnehmen.

Dieses Streben nach einer solchen Sozialordnung hat er also exempla-
risch auf sich zu nehmen. Er hat so zu einem Republikaner zu werden,
der seine Existenz in den Dienst der Verwirklichung einer politischen
Ordnung stellt, die als liebenswiirdig anerkannt werden kann.

Der Republikaner, der nach dieser politischen Ordnung der Liebe
und der Freiheit strebt, gibt idealerweise durch sein Streben ein Beispiel
fur andere, die ihrerseits exemplarisch voran gehen konnen. Werden aus
einem viele, entsteht ein Bund der freien Menschen, die eine Zivilreligion
schaffen, die ihr Wissen aufhebt und institutionalisiert.

Man konnte von einer Leitkultur der Sozialdemokratie oder von einer
Leitkultur der Liebe als Solidaritit sprechen. Darum bemiiht sich der So-
zialrepublikaner durch sein eigenes politisches Engagement. In seinem
Entwurf und seinem Aufruf an die Anderen hat er sein Wissen von sich
als liebendes Wesen letztlich selbst erst verstanden. Sein Entwurf ist sein
Verstindnis. In der politischen Debatte kann sich der Mensch als lieben-
des Wesen somit tiberhaupt erst verwirklichen. Dort muss er handelnd
aktiv sein, um seine Natur zu duflern. Er kann durch politische Partizi-
pation er selbst sein. Seine Natur als liebendes Wesen fithrt ihn zu einer
Kultur der Selbstbestimmung im Kontext der Mitbestimmung. Diese Na-
tur hat der Mensch aber erstens nicht immer schon, und zweitens kann
er nur durch seine Selbstbestimmung seine Natur letztlich vollziehen.
So finden Natur und Politik ihre Einheit in dem exemplarisch vollzogenen
politischen Entwurf von sich als liebendes Wesen. Der Entwurf zielt auf
die politische Ordnung der Welt als liebenswiirdig. Die Verwirklichung
dieser Ordnung wird vom liebenden Wesen im Modus der Zuwendung
als Pflicht anerkannt.

Nun darf gefragt werden:

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

Was ist aber iiberhaupt der rationale Grund dafiir, dass eine
sozialrepublikanische Ordnung gerecht ist und anzustreben ist?

Der rationale Grund fir die Gerechtfertigkeit dieser politischen Ordnung
wird durch die Deontologie des Gefiihls reprisentiert. Es kann aber keine
Begriindung fiir diese Ordnung in dem Sinne geben, dass die rationalen
Griinde fiir diese politische Ordnung schlagend sind. Eine Argumenta-
tion, so wie sie John Rawls (2003) vorgelegt hat, und die dem rationalen
Egoisten durch ein geschicktes Gedankenexperiment quasi signalisiert,
dass er aus rational-egoistischem Grund gar nicht anders kann als einer
politischen Ordnung zuzustimmen, die Gerechtigkeit als Fairness ent-
wickelt und realisiert, kann der Weg von der Natur des liebenden Wesens
zu einer liebenswiirdigen Kultur nicht darstellen. Das Individuum bleibt
zuletzt auf seine Liebe zur Welt (amor mundi) zuriickverwiesen. Die so-
lidarische Grundeinstellung, die das Individuum im Prozess seines sich
selbst Verstehens als liebendes Wesen entwickelt, kann das liebende We-
sen einem libertir denkenden Rational-Egoisten nicht rein rational plau-
sibel machen. Aber die emotionale Gewissheit, den eigenen Ethos, kann
das liebende Wesen durch eine Deontologie veranschaulichen und damit
die rationale Anniherung und intersubjektive Offnung an sein eigenes
Verstindnis bewirken. Das liebende Wesen kann darlegen, warum ein
Bekenntnis zu eben diesem Selbstverstindnis rational vollzogen werden
kann. Das symbolisiert die Deontologie des Gefiihls. Ohne diese Deonto-
logie wire die eigene Uberzeugung nicht abgesichert. Sie wire vielmehr
willkiirlich. Durch die Deontologie ist es aber moglich, den Weg zu sich
selbst als liebendes Wesen nachzuzeichnen und dadurch auch nachgang-
bar zu machen.? So kann man auch eine Pflicht zu einem Engagement fiir

2 | Die Deontologie des Gefiihls begriindet somit eigentlich eine humanistische
und solidarische Grundhaltung nicht direkt durch die Liebe selbst, sondern sieht
die selbstbewusste Liebe eher als Instanz der Klarheit des Gewissens, welcher
Ethos richtig ist. Die rationale Begriindung fiir diesen Ethos aber, die kann gar
nicht durch die Liebe selbst erfolgen. Wir kénnen mit der Liebe nicht rational
operieren, wie Karl Jaspers richtig sagt (vgl. 1974: 157). Zugleich stimmt es aber
auch, dass die Liebe keine Instanz iiber sich hat (vgl. ebenda). Jaspers hat aber
Unrecht, wenn er schreibt, dass wir uns nicht auf die Liebe berufen diirfen, wenn
wir ein Verhalten, ein Handeln, ein Beurteilen in seinem Recht begriinden wollen
(vgl. ebenda: 156). Denn die Liebe bleibt der Ursprung, auf den der humanistische

am14.02.2028, 08:41:36.

159


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Existenzieller Republikanismus

die liebenswiirdige Welt fordern. Diese Pflicht ist aber nicht rein rational,
sondern entspringt aus einer emotionalen Erschlossenheit und erweitert
sich durch die Deontologie des Gefiihls zu einer rational veranschaulich-
ten Erschlossenheit, wodurch die Pflicht, die das liebende Wesen selbst
als Pflicht begreift, plausibel und vertretbar — in einem rationalen Sinn
- wird.

Aber die Deontologie, die nur eine Theorie ist, ist nun nicht das, was
ausreicht, um den Entwurf von sich als liebendes Wesen vollends zu
plausibilisieren. Das liebende Wesen will aus seiner angeprigten, selbst er-
kannten und selbst gewdhlten Natur eine Kultur machen. Dafiir macht das
liebende Wesen exemplarisch einen Anfang und hofft, dass sein Entwurf
ein Beispiel fiir andere sein wird. Es hofft letztlich auf einen Bund der lie-
benden Wesen, durch den eine gemeinsame Kultur erst realistisch wird.
Seine Kultur soll nicht exemplarisch bleiben. Es strebt danach, sie in einer
Zivilreligion aufzuheben, die diese Kultur erst zu etwas Gemeinsamen
und Intersubjektiven macht. Seine Kultur soll somit nicht die eines Sub-
jektes bleiben, sondern soll ein Bund werden. Dieser Bund ist das Ziel.
Der Weg von der Natur zur Kultur soll in so einem Bund miinden. Diese
intersubjektiv geteilte Kultur ist also das Ziel. Diese Kultur zu schaffen,
ist Ziel des politischen Handelns des liebenden Wesens.?

und sozialrepublikanische Ethos zuriickgeht. Die Liebe bleibt die Basis auf der ein
moralisches Gesetz und eine politische Hintergrundgerechtigkeit sich aufbauen
lassen.

3 | Gerade weil das Ziel ein Bund der freien Menschen ist, indem der Habitus der
Einzelnen zusammenkommt und in einer Zivilreligion eine institutionelle Dimen-
sion erlangt, die dann auf reale politische Institutionen iibertragen werden kann
und soll, ist klar, dass die Rolle der Institutionen in meinem »Existenziellen Repu-
blikanismus«nicht gering geschatzt wird, sondern im Gegenteil sehrzentral ist. In-
soweit ist mein »Existenzieller Republikanismus« auch ein institutionenorientier-
ter Republikanismus, auch wenn das Individuum weiterhin in jeder Hinsicht zentral
ist. So durchbricht der »Existenzielle Republikanismus« die Dichotomie zwischen
einem neorémischen, institutionenorientierten Republikanismus und einem Biir-
gerhumanismus beziehungsweise birgerorientiertem Republikanismus (vgl. zu
dieser Unterscheidung Hélzing 2014: 34). Wenn es der neoromische Republika-
nismus ist, der auf die negative Freiheit als Unabhéngigkeit (Skinner 1998) oder
Nicht-Beherrschung (Pettit 1997) zielt, und der Blirgerhumanismus auf die Selbst-
Beherrschung durch die eigene Partizipation, um dadurch eine positive Freiheit zu

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

Aber wie wird diese Kultur, die er anstrebt méglich? Welcher Einstel-
lung bedarf es, um auch gegen Widerstand fiir die Etablierung einer so-
zialrepublikanischen Ordnung erfolgreich zu iiberzeugen, die identisch
ist mit der liebenswiirdigen Ordnung?

Hier ist Sokrates das Vorbild. Ein politischer Sokratismus ist die Kon-
sequenz aus dem Selbstverstindnis des existenziellen Sozialrepublikaners.

5.2 EIN POLITISCHER SOKRATISMUS IST GEFORDERT

Es geht nicht nur darum eine Theorie zu entwickeln, sondern es geht auch
darum die Theorie anzuwenden. Es geht um die Praxis mit der Theorie.

Wie gelingt diese neue Einheit von Theorie und Praxis?

Meines Erachtens kann sie mit einer Riickkehr und zugleich einer Er-
neuerung der sokratischen Idee gelingen. Die Riickkehr und die Erneue-
rung des sokratischen Denken- und Handelns ist wiederum selbst eine
Erneuerung der Philosophie in Theorie und Praxis. Und genau diese Er-
neuerung habe ich im Sinn.

Ich denke, wir sind an einem Punkt in der Geschichte angekommen,
wo eine Erneuerung unserer Kultur nur durch eine Riickkehr zur sokrati-
schen Philosophie gelingen kann. Wir erleben eine dhnliche Situation wie

realisieren, dann liegt es zwar nahe - und das nicht nur wegen meinem durchgan-
gigen Bezug auf Hannah Arendt - meinen Ansatz als einen biirgerhumanistischen
Ansatz zu beschreiben. Und in der Tat geht es mir um die positive Freiheit. Ich
denke die Partizipation des Citoyens zwar auch als Tugend, aber doch vielmehr als
Pflicht - und zwar als eine Selbstverpflichtung. Diese Selbstverpflichtung soll sich
aber eben auch aufheben in einer Zivilreligion. Ziel ist eine Institutionalisierung.
Seine eigene Freiheit kann der existenzielle Republikaner nur dann verwirklichen,
wenn er seine Erkenntnis als liebendes Wesens dergestalt ernst nimmt, dass er
die politische Mission ernst nimmt, die aus seinem Habitus entspringt, den erin
der Anerkennung von sich als liebendes Wesen gewonnen hat. Es geht daher fiir
den existenziellen Republikaner nicht mehr lediglich um Partizipation iberhaupt,
sondern seine Partizipation hat schon ein eindeutiges Ziel. Aber indem das Ziel
eindeutig und stets vor Augen ist, ist die Partizipation eben auf Institutionalisie-
rung orientiert. Und genau dieser Weg von der Natur zur Kultur symbolisiert, dass
die Dichotomie zwischen institutionenorientiertem und biirgerorientiertem Repu-
blikanismus bei dem »Existenziellen Republikanimus« nicht passt.

am14.02.2028, 08:41:36.

161


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Existenzieller Republikanismus

schon Sokrates: Wir erleben einen massiven Relativismus. Durch diesen
fithlen viele Menschen sich bestirkt, sich nicht mehr fiir ihre Positionen
und Meinungen rechtfertigen zu miissen. Sie vertreten zudem oft ledig-
lich das, was ihnen selbst niitzt.

Sie konnen einfach sagen: Ich habe meine Position, und die geht dich
nichts an. Jeder kénne schliefllich seine eigene Wahrheit haben, und man
miisse ja nicht mehr miteinander tiber Politik sprechen, wenn jeder legi-
timer Weise seine eigene Wahrheit haben konne.

Dieser Relativismus zersetzt unsere Gesellschaften. Die Differenzen
werden immer grofler. Die Spaltung wird immer klarer. Das Gesprich
zwischen verschiedenen Milieus findet teilweise gar nicht mehr statt.

Wozu soll man auch noch miteinander diskutieren, wenn man ohne-
hin davon ausgeht, dass jeder berechtigt ist zu denken, was er denken will
und sich dafiir auch nicht rechtfertigen muss, wenn er das nicht will?

Wie geht man etwa mit jemandem um, der vorgibt, sich nicht mehr
fur Politik zu interessieren und das fur legitim hilt? Oder wie geht man
mit jemandem um, der sich nur fiir sich selbst interessiert?

Wie kann man also zum Beispiel jemandem doch dazu bringen, sich
auf einen Dialog einzulassen, obwohl er extrem eingemauert in seinen
politischen Positionen ist und sich auch nicht verantwortlich fiihlt, diese
zu hinterfragen?

Mit anderen Worten: Wie soll man zum Beispiel blof} einem egois-
tisch fokussierten und libertir denkenden Menschen dazu bringen, seine
Positionen einmal zu hinterfragen und sich im Dialog kritischen Posi-
tionen zu stellen, obwohl dieser selbstbewusst glaubt, ohnehin nicht zu
irren? Wie soll man so einen verbohrten Egoisten fiir ein Engagement fiir
die Realisierung einer politischen Ordnung gewinnen, die als solidarisch
und zugleich auf Grund dieser Solidaritit als liebenswiirdig anerkannt
werden kann?

Hier braucht es den existenziellen Republikaner, einen Sokrates, der
sich dem ignoranten, egoistischen und an Rechtfertigung nicht interes-
sierten Menschen mit groffem Mut stellt und ihn versucht doch zu {iber-
zeugen. Sokrates ldsst nicht nach. Er will die Umwendung des Anderen.
Der existenzielle Republikaner muss mit seiner als liebendes Wesen of-
fenbarten Motivation und durch die Deontologie des Gefiihls rational ver-
anschaulichten Motivation in den realen politischen Streit eintreten. Es
gilt: Bei der Theorie darf er nicht stehen bleiben, seine Pflicht ist die reale
Umsetzung der Theorie.

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

Der Philosoph muss dazu die breite Offentlichkeit aufsuchen, sich mit
realen —nicht an Philosophie interessierten — Personen auch auseinander-
setzen, mit ihnen debattieren, sie dazu bringen sich zu rechtfertigen und
die eigenen Positionen mit Argumenten zu verteidigen.

Es geht im Zweifel auch um reale Debatten mit Menschen, die gar
kein Interesse an einem Dialog mit Argumenten haben, sondern die Pa-
rolen duflern, die beschimpfen und in ihrem Weltbild wie eingemauert
erscheinen.

Der Sokratiker muss auch diesen Leuten begegnen und seinen Mut
dafiir aufbringen, sie nicht nur in das Gesprich zu bringen, sondern sie
auch im Gesprich umzuwenden. Genauso muss der Sokratiker beispiels-
weise einem libertir denkenden Menschen, der sich dagegen wehrt, hin-
terfragt zu werden, entgegentreten und ihn doch versuchen ins Gesprich
zu bringen. Diese Idee des »Ins-Gesprich-Bringen« ist die Konsequenz
des existenziellen Sozialrepublikanismus.

Wer als Philosoph wirklich etwas verindern will, muss seine Stimme
erheben, in Medien, auf Demonstrationen, in Online- und Offline-Initia-
tiven, in Parteien, und er muss mit Menschen debattieren, die Kant weder
gelesen haben, noch ihn kennen.

Das Forum ist also der Ort fiir den Philosophen.* Dort kann der Philo-
soph am besten wirken, wenn er Politiker ist. Als dieser Politiker muss

4 | Hier wird auch meine leichte Bevorzugung von Sokrates vor Platon deutlich,
die daraus entspringt, dass der Sokratiker versucht auf das Individuum zu zielen
- und zwar im Gesprach -, wahrend Platon mehr auf den Rahmen zielt, in dem das
Individuum zu dem geformt werden kann, was fiir es gut ist. Der Sokratiker - im
Gegensatz zum Platoniker - stellt die individuelle Lebensfiihrung in das Zentrum
seines Wirkens. Fiir diese individuelle Lebensfiihrung versucht er einerseits selbst
ein Vorbild zu sein und andererseits versucht er dem Anderen im Gesprach gerade
zu der Selbsterkenntnis zu verhelfen, dass es diese individuelle Lebensfiihrung
ist, die fiir die politische Philosophie und das gute Leben in der Polis zentral ist.
Ohne dieses Bewusstsein der Bedeutung der individuellen Lebensfiihrung fiir das
Leben ist das gute Leben nicht zu erreichen - weder fiir den Einzelnen, noch fiir
die Polis als Ganze. Platon hingegen achtet weniger auf den Einzelnen, sondern
vielmehr auf das Ganze. Sein Elitismus ist dann nur ein Element dieser Herab-
schatzung der Bedeutung des Einzelnen. Zwar ist die Rolle der Erziehung und der
padagogischen Institutionen fiir das Gelingen des guten Lebens in der Polis bei
ihm deutlicher als bei Sokrates, und das libernehme ich von Platon. Aber zentral

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

er im Wahlkreis am Wahlkampfstand auf dem Wochenmarkt mit der
Person diskutieren, die ihm dort unverhohlen sagt, dass Fliichtlinge fiir
ihn keine richtigen Menschen seien. Hier muss er eingreifen und auf
die Person wirken. Er darf nicht zulassen, dass die Person bei so einer
Einstellung bleibt. Das ist die Verantwortung des Philosophen. Und die-
se Verantwortung ist eine politische Verantwortung. Denn der Philosoph
muss stets das Ideal dessen zu Grunde legen, wie die Welt ideal eingerich-
tet wire. Und die Welt ist nur dann ideal eingerichtet, wenn es keine Men-
schen mehr gibt, die anderen Menschen ihr Menschenrecht absprechen.
Das ist eines der Gebote des Humanismus, die Grundlage einer idealen
politischen Ordnung sind. Zu diesen Geboten des Humanismus kommt
eine Leitkultur der Solidaritdt hinzu, sodass die ideale politische Ordnung
sowohl eine moralische als auch sozialstaatliche Basis hat. Ist diese Basis
nicht verwirklicht, steht die ideale politische Ordnung noch aus.

Existenzieller Republikaner ist jemand, der aber eben nicht nur eine
normative Position dazu entwickelt, wie die politische Ordnung der Welt
auszusehen hat, sondern der aktiv fiir sie eintritt und fiir diese wirbt,
sodass sie Realitit wird. Der existenzielle Republikaner will somit seine
Theorie zur Praxis machen: Er will sie verwirklichen. Dafiir steht er ex-
emplarisch und geht er exemplarisch voran. Nur dann kann er ein Bei-
spiel fiir die Idee des existenziellen Republikaners sein, wenn er es selbst
ist. Nur dann, wenn er selbst den Weg in die Praxis geht, kann er anzei-
gen, worum es dem existenziellen Republikaner zu gehen hat.

Es geht also letztlich darum, selber darauf hinzuwirken, dass die
moralische und sozialstaatliche Basis der idealen politischen Ordnung
als Zivilreligion der Freiheit institutionalisiert wird. Das ist das Ziel fur
den existenziellen Republikaner. Sein politisches Handeln ist da nicht
zweckbefreit, nicht diffus, nicht freistehend, nicht pragmatisch willkiir-
lich, nicht plural offen, sondern hat ein klares Ziel. Man darf davon spre-
chen, dass er von einer Eschatologie geprigt ist. Und diese Eschatologie
ist individuell und universal zugleich. Universal ist sie, in dem sie auf die
Verwirklichung — im Sinne einer Vollendung — einer idealen politischen
Ordnung zielt. Individuell ist sie, weil der existenzielle Republikaner indi-
viduell die Verantwortung zur Verwirklichung dieser idealen politischen
Ordnung auf sich nimmt. Und sie ist dadurch zudem individuell, dass

fiir meine Bevorzugung des Sokratismus sind dann doch die Wertschatzung des
Individuums und die Betonung seiner eigenen Entfaltungsmaoglichkeiten.

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

durch die ideale politische Ordnung garantiert werden soll, dass sich ein
jeder an der moralischen und sozialstaatlichen Basis der idealen politischen
Ordnung ausrichtet. Mithin ist der existenzielle Republikaner ein Vorldu-
fer des Ideals. Der existenzielle Republikaner zeigt durch sein politisches
Handeln das Ideal an, bevor es in der idealen politischen Ordnung Stan-
dard geworden ist.

Der existenzielle Republikaner begeht aber nicht den Fehler, den man
bei einer Erlésungshoffnung — wie sie eine Eschatologie zumeist ist — oft
macht. Denn er ist Realist, obwohl er Idealist ist. Er tut nicht so, dass der
Weg zur Verwirklichung der idealen politischen Ordnung einfach ist. Er
rechnet vielmehr damit, dass der Fortschritt keine Gerade ist. Er ist be-
scheiden genug, auch einen kleinen Fortschritt als Fortschritt anerken-
nen zu kénnen. Es muss nicht immer der grofRe Wurf sein. Er opfert aber
seine Vision und sein Ideal von der politischen Ordnung nicht einem op-
portunistischen Pragmatismus.

Der existenzielle Republikaner ist ein Optimist, der nicht sofort die
Umsetzung seines Ideals erwartet. Er wirbt bestindig und kontinuierlich
fur sein Ideal. Und er ist nicht nur optimistisch, dass eine Anniherung
an sein Ideal kontinuierlich und bestindig gelingt, sondern er kommt
mit dieser Evolution — sofern sie ihm als von ihm selbst mit gestaltbar er-
scheint — gut zu Recht. Er braucht keine Revolution sofort.

Die einzige Revolution, die er will, hat er schon an sich und fiir sich
vollzogen. Das ist die sokratische Revolution des Denkens und Handelns.
Nur er selbst war das Ziel seiner Revolution. Er hat sich als existenziel-
ler Republikaner selbst gewihlt. Er hat den existenziellen Republikanis-
mus zu seinem Selbstverstindnis gemacht. Das war seine Revolution an
sich und fiir sich. Dadurch, dass er exemplarisch vorangeht, hat er somit
seine Revolution schon zu Ende gebracht. Seine Revolution war somit
lediglich eine individuelle Revolution. Diese Umwilzung war somit eine
existenzielle Umwilzung. Sie war ein Akt individueller Selbstgewissheit
und individueller Charakterbildung. Seine Existenzphilosophie ist somit
in einer neuen Haltung und einem neuen Selbstverstindnis gemiindet. Die
Miindung in den existenziellen Republikanismus, das ist das Produkt einer
individuellen Entscheidung auf Grundlage der Anerkennung von sich
als liebendes Wesen. Somit ist auch klar, dass zunichst der existenzielle
Republikanismus lediglich Auswirkungen auf das Individuum selbst hat
—auch wenn diese Auswirkung zugleich vom gleichen Individuum ausge-
gangen ist. Erst nachdem der existenzielle Sozialrepublikaner ein solcher

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Existenzieller Republikanismus

geworden ist, beginnt Theorie und Praxis eine Einheit zu bilden, wodurch
nun die Grundlage fiir das reale politische Engagement gelegt ist.

Dabei erwartet der existenzielle Sozialrepublikaner nicht, dass sofort
die Welt nach seinem Bilde entsteht. Er macht zunichst lediglich einen
Anfang fiir sein Ideal und wirbt kontinuierlich fiir den existenziellen So-
zialrepublikanismus. Er strebt danach, den existenziellen Sozialrepubli-
kanismus in einer Zivilreligion der Freiheit aufzuheben. Er strebt somit
danach den existenziellen Sozialrepublikanismus zu einer realen Macht
zu bringen. Und diese Macht kann nur dadurch gelingen, dass die Zahl
der existenziellen Sozialrepublikaner wichst. Oder anders gesagt: Sie
kann nur dadurch gelingen, dass ein Bund der Hoffenden entsteht, die
sich einig wissen im Ziel der Verwirklichung der Zivilreligion der Frei-
heit. Somit macht der existenzielle Sozialrepublikaner einen Anfang und
hofft, dass sein Vorbild und sein Vorldufertum Schule macht. Warum sein
Selbstverstindnis, seine Haltung und seine Grundeinstellung intersub-
jektiv verallgemeinerbar sind, ist durch die Deontologie des Gefiihls plau-
sibel gemacht worden. Mit der Deontologie des Gefiihls hat er sich ver-
standlich gemacht. Nun strebt er nach der Vermehrung und Verbreitung
seines Selbstverstindnisses, seiner Haltung und seiner Grundeinstel-
lung. Dabei erwartet er keine sofortige Verwirklichung. Der existenzielle
Republikaner ist also nicht per se vom Zustand der Welt immer schon
enttduscht. Er ist nicht grundsitzlich unzufrieden, sodass nur noch eine
Revolution ihm zu seiner eigenen Erlésung verhelfen kann. Das Ganze
muss ihn nicht befreien, sondern er nimmt sich zur Pflicht, das Ganze zu
einer Einheit mit sich selbst zu bringen. Er ist es, der es auf sich nimmt
zu befreien. Er will sein Ideal Realitit werden lassen. Dafiir kann er es
wertschitzen, wenn es mit dem Ideal teilweise und zeitweise nur langsam
vorangeht — auch wenn er lieber will, dass es schneller geht.

Der existenzielle Republikaner redet die Welt nicht grundsitzlich
schlecht, wenn es viele positive Aspekte gibt. Er betont vielmehr auch
die kleinen Fortschritte. Er ist somit weder ein Kulturpessimist, noch ein
weltfremder Idealist. Er sucht in seinem Handeln somit auch die richtige
Mitte, zwischen Uibersteigerten Ehrgeiz fur sein Ideal und der Niichtern-
heit, die aus seiner Weltoffenheit und seinem Realismus entspringt. Er
ist also ambitioniert genug, nicht in einen kulturpessimistischen Realis-
mus zu verfallen, und gleichsam ist er demiitig genug, die Reichweite
und die Wirksambkeit seines Pathos” nicht iiber zu bewerten. Er steht mit
beiden Beinen auf dem Boden und streckt doch — wie Platon auf dem

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

berithmten Gemilde von Raffael — den Finger Richtung Himmel. Er hat
ein Ideal, und daran hilt er fest. Der existenzielle Sozialrepublikaner ist
insoweit konservativ, als dass er von diesem Ideal nicht abkehrt. Sein Ziel
bleibt sein Ziel — auch wenn er in der Wahl der Mittel zum Erreichen des
Ziels durchaus auch pragmatisch sein kann. Er ist offen genug sich auf
Verinderungen in der Gesellschaft einzulassen und konservativ genug,
um stets sein Ideal zum Mafistab seines Handelns zu machen. Vor allem
aber resigniert er nicht. Er richtet sich nicht aus Pessimismus oder gar
aus Uberzeugung in einer privaten Wohlstandsatmosphire ein. Er bleibt
auf sein Ziel ausgerichtet. Dafiir ist er stets exemplarisch aktiv. Er streitet
dafiir, wirbt dafiir und das auch beziehungsweise vor allem gegen Wider-
stand. Das ist es auch, was ihn zum Sokratiker macht. Er ist Realist genug
anzuerkennen, dass sein Ideal nicht sofort von jedem geteilt wird und
die Verwirklichung des Ideals somit nicht ohne Streit, nicht ohne Ausei-
nandersetzung gelingen kann. Darum ist er ebenso darauf ausgerichtet,
sich an jeden zu wenden, um von seinem Ideal zu tiberzeugen. Darum ist
er ganz konkret politisch aktiv: Und das ist er, in dem er in der Zeitung
schreibt, auf Demonstrationen mitgeht, sich in einer Partei engagiert. Er
ist einfach jemand, der grundsitzlich mit allen bereit ist zu streiten.

Und der existenzielle Republikaner, so wie ich ihn denke, der hat eben
eine klare normative Idee davon, wie die Welt politisch geordnet sein soll.
Dafiir setzt er sich im Streit ein. Darum geht er ganz aktiv in den Streit
mit Menschen, die eine ganz andere Auffassung davon haben, was die
ideale politische Ordnung ist, oder mit Menschen, die glauben, sich der
normativen Debatte dariiber, was eine ideale politische Ordnung ist, ent-
ziehen zu koénnen.

Worin die ideale politische Ordnung aber besteht, habe ich beschrie-
ben: Sie ist eine sozialrepublikanische Ordnung. Solidaritit als eine Ent-
duerung des Willens zu einer liebenswiirdigen Welt ist der Kern fiir die
Schaffung, aber auch den Erhalt dieser sozialrepublikanischen Ordnung.

Der politische Sokratismus, vielmehr der politische Sokratiker, soll die-
sen realen Einsatz fur die Verwirklichung dieser sozialrepublikanischen
Ordnung symbolisieren. Sokrates ist ein Symbol fiir einen echten, geleb-
ten, ernstgemeinten, realpolitischen Einsatz. Der Sokratiker meint es
ernst — der Sokratiker ist kein liberaler Relativist, der sich mit allem ar-
rangieren kann, solange es einen Rechtsstaat gibt. Der Sokratiker toleriert
nicht alles. Der Sokratiker beschénigt nicht, ignoriert nicht, sieht nicht
weg. Er ist unangenehm, er nervt zuweilen und ist stets listig. Aber all

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Existenzieller Republikanismus

das macht seine Ernsthaftigkeit aus. Seine Ernsthaftigkeit ist das Symbol
fiir sein existenzielles Engagement. Seine Ernsthaftigkeit ist Ausdruck sei-
ner als personliche Verantwortung wahrgenommenen Verpflichtung die
Welt liebenswiirdig einzurichten. Und weil diese Ernsthaftigkeit an den
Mitbtirger gerichtet werden muss, um das Ziel des eigenen existenziel-
len Engagements iiberhaupt erreichen zu konnen, ist dieses existenzielle
Engagement zugleich republikanisch. Republikanisch meint damit: den
Versuch zu wagen, eine Menge von Biirgern hinter die eigene Sache zu
bringen — und mit ihnen dann gemeinsame Sache zu machen. Nur wenn
man diesen demokratischen Akt der Uberzeugungsarbeit wagt, kann
man erwarten, dass sich andere Menschen aus eigenem Entschluss, aus
eigener Uberzeugtheit, ebenso zur Ubernahme der persénlichen Verant-
wortung fiir die Realisierung einer sozialrepublikanischen — und zugleich
liebenswiirdigen — politischen Ordnung selbst verpflichten. Nur wenn man
die Wirkung auf den Anderen sucht, kann man auch bewirken. Zwar
bleibt der Entschluss des Anderen ein existenzieller und individueller
Akt, den man fiir den Anderen eben gerade nicht vollziehen kann, aber
es ist doch der Versuch den Anderen zu diesem individuellen Akt anzu-
regen, der die Wirkung erzielen kann, dass der Andere sich letztlich zu
seiner Ausrichtung auf die sozialrepublikanische Ordnung entschliefit.
Nur wer das »Wagnis der Offentlichkeit« (Jaspers 1974: 129) eingeht, hat
somit die Chance Wirkung zu erzielen.

Der sokratische Ernst ist somit der doppelte Ausdruck des existenziellen
und republikanischen Engagements fiir eine ideale politische Ordnung. So-
krates ist das Vorbild fiir einen existenziellen Republikaner. Denn Sokrates
wagt es auf seine Mitbiirger dergestalt zu wirken, dass sie ihre Pflicht fiir
das Gute und Wahre anerkennen und sich dazu bekennen. Er versucht auf
sie so zu wirken, dass sie es zu ihrer eigenen — existenziellen — Aufgabe
machen, sich um die Annidherung an das Gute und Wahre zu bemiihen.
Dieses Bewirken einer inneren Neuausrichtung auf eine ideale politische
Ordnung ist Anspruch einer sokratischen Philosophie, die immer zugleich
eine politische Praxis bereits ist, ja sogar nur als eine Praxis funktioniert.
Der Sokratiker versucht gewissermaflen, den Ruf des Gewissens zur Reali-
sierung einer liebenswiirdigen Ordnung anzuregen, und zwar dergestalt,
dass er versucht dem Anderen sein liebendes Verstehen zu entlocken, zu
entbergen. Der Sokratiker zielt somit auf die Offenbarung des Anderen
als liebendes Wesen — diese Entbergung sucht er im realen Dialog, eben
im sokratischen Dialog. Sein Ziel ist im Dialog den Anderen davon zu

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

iiberzeugen, dass er ein liebendes Wesen ist und als dieses Wesen die
Pflicht hat, die Welt als liebenswiirdig einzurichten. Was die Deontologie
des Gefiihls zeigt, dazu will der Sokratiker iiberzeugen. Die Deontologie
des Gefiihls ist also die Basis auf dessen Grundlage der Sokratiker iiber-
zeugen will. Aber es braucht diesen sokratischen Ernst, um den realen Ein-
satz fiir das Wissen zu wagen, was die Deontologie gezeigt hat.

Gerade wegen seiner Ernsthaftigkeit, seiner Geradlinigkeit, seiner
Konsequenz und seinem nicht gespielten, sondern aufrechten Pathos
ist Sokrates somit nun auch das richtige Vorbild fir eine Erneuerung der
Philosophie, eine Erneuerung der politischen Debattenkultur, eine Er-
neuerung des Zeitgeistes. Sokrates ist die Antwort auf die Postmoderne.
Der politische Sokratismus ist die Antwort auf den radikalen Pluralismus
und Relativismus. Der politische Sokratismus ist das, was Holderlin als die
Rettung vor der Gefahr ansehen wiirde. Der politische Sokratismus kann
einen neuen Konsens schaffen, in dem er uns auf eine Leitkultur des Huma-
nismus und der Solidaritdt fokussiert. Es geht um einen neuen Grundwerte-
konsens. Und den kann nur ein politischer Sokratismus bewirken.

Sokrates geht es um Wahrheit. Modern und nicht mehr metaphysisch
geprigt bedeutet das: Wahrheit als Konsens. Ein Konsens aus Willen. Ein
Konsens aus der emotionalen und rationalen Gewissheit der Solidaritit als
der richtigen Grundeinstellung. Dem Sokratiker, so wie ich ihn denke, geht
um den Konsens iiber das liebende Verstehen: Vielmehr will der Sokrati-
ker das liebende Verstehen zum Konsens machen. Dazu muss er sich an
den Anderen richten. Denn »Wahrheit beginnt zu zweien« (Jaspers 2010:
95). Die Solidaritit ist noch nicht, sofern sie nicht mitgeteilt, nicht fiir sie
geworben, sie nicht in die Welt gebracht wurde. Und nur durch Kommu-
nikation kann sie in die Welt gebracht werden. »Was sich nicht in Kom-
munikation verwirklicht, ist noch nicht« (ebenda). Zugleich ist mit der
Hinwendung zum anderen vom existenziellen Republikaner verstanden
worden, dass »ohne existentielle Kommunikation« »alle Liebe fragwiirdig« ist
(Jaspers 1973: 72). Denn die Liebe muss sich in der Kommunikation be-
wihren (vgl. ebenda). Der politische Sokratiker verpflichtet sich zu dieser
existenziellen Kommunikation. Er ist aber auch bereit, diese Kommuni-
kation als das zu verstehen, was Karl Jaspers »liebender Kampf« nennt
(vgl. ebenda: 65). Somit versteht der existenzielle Republikaner die kimp-
fende Liebe im Sinne von Jaspers als etwas, was in Frage stellt, was schwer
macht und was fordert (vgl. ebenda). Der existenzielle Republikaner be-
geht somit letztlich liebende Kommunikation. Und zwar in dem Sinne,

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Existenzieller Republikanismus

dass er den Anderen herausfordert, mit einem selbst zu einem Konsens
uiber das liebende Verstehen zu kommen.

Ziel des politischen Sokratikers bleibt nimlich die Uberzeugung fiir
die Leitkultur des Humanismus und der Solidaritit. Er zielt, gegen die Hege-
monie des Neoliberalismus auf eine Etablierung einer neuen politischen
Ordnung. Er will eine reale Verinderung — ganz im Sinne der 11. Feuer-
bachthese von Karl Marx.

Sein Habitus kehrt in die Welt ein. Das ist sein Weg, welcher seinen
Entwurf letztlich erst plausibel macht. Sein Beispiel soll aber Schule ma-
chen. Das ist auch der Sinn seines exemplarischen Entwurfs.

Hat er keine andere Wahl als den Gang in die Praxis? Hat der Sokrati-
ker als liebendes Wesen keine Chance gegen seine Natur zu sein? Zwingt
ihn seine Natur?

Nun, der Sokratiker hatte eine Wahl: In dieser Wahl hat er sich zum
liebenden Wesen, zum existenziellen Republikaner entschieden. Er hat es
anerkannt, dass dies sein Selbstverstindnis ist. Er kann dieses Selbstver-
stindnis nun zwar noch ablegen, aber er will es eben nicht mehr, weil er
sich dazu bekannt hat, dass dies sein Weg ist. Er muss kein existenzieller
Republikaner sein, aber er will eben einer sein. Seine Wahl hat er getrof-
fen. Er hat seinen Weg definiert. Warum sollte er sich also untreu werden?
Warum sollte er inkonsequent werden?

Fur ihn vollzieht sich seine Selbstbestimmung gerade durch die Aus-
ibung seines Selbstverstindnisses. Er ist im Reinen mit sich, wenn er sich
treu bleibt. Daher bleibt er auf dem Weg: Dem Weg von der Natur zur
Kultur.

am14.02.2028, 08:41:36.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

