
Wolfram Malte Fues

Passagen zum »Passagen-Werk«
Hofmannsthals Zeichendeuter und Priesterzögling

Das Leben ist restlose Vereinigung des Unvereinbaren.
(Hugo von Hofmannsthal)

Am 5. Mai 1928 schreibt Walter Benjamin an Hugo von Hofmanns-
thal:

Ich arbeite weiterhin und fast ausschließlich an den »Pariser Passagen«.
Was ich will, steht mir deutlich vor Augen, aber es ist gerade hier außer-
ordentlich gewagt, die glückliche Einheit von theoretischer Anschauung
und gedanklicher Armatur darstellen zu wollen. Es sind ja nicht nur
Erfahrungen aufzurufen sondern einige entscheidende Erkenntnisse vom
historischen Bewusstsein in unerwartetem Licht zu berühren; mir stellt
sich […] der Gang Ihres ›Priesterzöglings‹ durch die Jahrhunderte als eine
Passage dar.1

Zwischen 1927 und 1930 legt Benjamin ein Konvolut von Notizen
für die künftige Arbeit am »Passagen-Werk« an: kulturgeschichtlich
bedeutsame Alltagsgegenstände und Kunstwerke, Ausgangspunkte in-
tertextueller Verbindungen, literatur- und philosophiegeschichtliche
Hinweise, vor allem aber Stichworte zu den Leitbegriffen für Grund-
riss und Methode. Aus diesem Material stammt der folgende Hin-
weis: »Hofmannsthals Plan des ›Priesterzöglings‹ und des ›Zeichendeu-
ters‹.«2 Die »Aufzeichnungen und Materialien« zum »Passagen-Werk«
schließlich sprechen unter der Sigle S (Malerei, Jugendstil, Neuheit)
von der

Unsterblichkeit seines [Hofmannsthals, Vf.] ›Priesterzöglings‹, jener No-
vellenfigur, von der er bei seinem letzten Zusammensein mit mir [Ende
Februar/Anfang März 1928, Vf.] gesprochen hat und die durch die wech-

1 Walter Benjamin, Gesammelte Briefe. Hg. von Christoph Gödde und Henri Lonitz. Bd. III
Briefe 1925–1930. Frankfurt a.M. 1997, S. 373.

2 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schwep-
penhäuser. Bd. V/2: Das Passagenwerk. Hg. von Rolf Tiedemann. 2. Aufl. Frankfurt a.M. 1982,
S. 1029.

Passagen zum »Passagen-Werk« 213

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selnden Religionen, in Jahrhunderten, wie durch die Zimmerflucht ein
und derselben Wohnung schreiten sollte.3

Der »Priesterzögling« ist eine Dramenfigur, eine Novellenfigur hinge-
gen der »Zeichendeuter«. Der Priesterzögling geht wohl durch die Reli-
gionen, aber in den Schulen von Delphi und der Insel Kos, während
den Zeichendeuter eine Folge zu deutender Zeichen wie eine Zimmer-
flucht anmutet. Was veranlasst Benjamin, sich an beide Figuren zu er-
innern und sie in der Erinnerung zu amalgamieren? Beide Entwürfe
sind zwischen 1917 und 1919 entstanden. Was veranlasst Hofmanns-
thal, sie ab 1926, beinahe zehn Jahre später, wieder vorzunehmen? Was
an ihnen bringt ihn dazu, mit Benjamin über sie zu sprechen? Diese
Fragen stecken das Feld ab, über das unsere Untersuchung sich erstre-
cken wird. Auf welcher Grundlage Hofmannsthal und Benjamin sich
über die beiden Notizen-Konvolute ausgetauscht haben, wissen wir
nicht. Hat Hofmannsthal sie einem seiner Briefe an Benjamin beige-
legt (diese Briefe sind verloren)? Hat er sie zum Gespräch mitgebracht,
und beide haben miteinander gelesen? Oder hat Hofmannsthal nur
von ihnen erzählt? Die Notiz im »Passagen-Werk« macht das Letztere
wahrscheinlich, schließt aber nicht aus, dass Benjamin mindestens das
Konvolut des »Priesterzöglings« vor sich hatte, als er am 5. Mai 1928
an Hofmannsthal schrieb. Wir wissen es nicht. Wir werden aber, um
die Begegnung zwischen »Passagen-Werk« und »Priesterzögling« / »Zei-
chendeuter« so gründlich und deutlich wie möglich zu entfalten, für
das Folgende annehmen, beide Konvolute hätten Benjamin für genau-
es und eingehendes Studium vorgelegen.

Schlagen wir, bevor wir unser Untersuchungs-Feld nun betreten,
zuerst einen Rain-Weg ein. Zu den »Büchern, die übersetzt werden
sollten«, zählt Benjamin: Guillaume Apollinaire, »Le flaneur des deux
rives«, Paris 1928. Die dortige Erzählung »Vom ›Napo‹ zum Zimmer
von Ernest La Jeunesse« beginnt mit der Episode einer den Flaneur
anziehenden, aber augenscheinlich leeren Zimmerflucht, die durch ein
Rätsel inszeniert wird, das sich zwar löst, aber die Lösung in ein altes
Rätselland verweist. »Apollinaire war Dichter, ja Mensch, à propos de
tout et rien. Er hat sich mit […] angespanntem Fühlen an den Augen-

3 Ebd., S. 679.

214 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blick verloren und doch, zugleich […], eigenwillig im Vergangenen sich
behagt.«4 Halten wir diesen Satz fest, wenn wir uns jetzt Hofmanns-
thals Texten zuwenden.

Die Formulierung, die Benjamin im Gedächtnis geblieben ist, findet
sich in den Notizen zum »Zeichendeuter«. Von ihr ausgehend werden
wir uns zunächst das gesamte Konvolut in seinen Schwerpunkten und
in der von ihnen geprägten Struktur zu vergegenwärtigen trachten.

Jenes occulte Verhältnis in mir zu einem Unerreichlichen, Non-Existenz
einer Landschaft, Non-Existenz eines Mythos, Non-Existenz einer Atmo-
sphäre, vermöge welcher ich zu einem infiniten Etwas in einer infiniten
Haltung stehe: diese Leere ist der Gegenstand meines unberührbarsten
integersten Glaubens und die anderswo beleidigte Sehnsucht kehrt immer
wieder zu einem Flug über diese dunklen Receptakel des ewigen Lebens
zurück […] Sie sind im dämmernden Haus das nächste Zimmer oder wie-
der das zurückliegende Zimmer; ebenso gemahnt die fremde Wohnung
an sie, in die man hineinsieht; aber fasst man ins Auge: eigene oder
fremde Wohnung, frühere Zeit oder Kinderzeit. ich erinnere mich oder
wo bin ich? so ist Ablenkung.5

Ein infinites Etwas gibt es nicht. Etwas wird dadurch zu Etwas, dass
es sich von allem übrigen Diesem und Jenem unterscheidet und sich
durch diese Negation positiv bestimmt. Dem Begriff dieser Objektivi-
tät inhäriert ein Zeichen, das sich in seinem Be-Deuten zum darstel-
lenden Subjekt des Bestimmungsprozesses macht, der das Etwas kon-
stituiert. Um also das infinite Etwas nicht nur in seiner Entstehung
zu begreifen, sondern auch im Prozess seiner Verwirklichung durch
Sprache aufzufassen, müssen wir uns den Vorgang des Bedeutens kurz
vergegenwärtigen. Ein Sprach-Zeichen – ein Laut, ein Wort, ein Satz
(aber auch ein Ton und ein Bild, wenn man Musik und Malerei als
Sprache nimmt) – zeigt, es bedeutend, auf ein Anderswo; durch die
Bedeutung wird aus dem Anderswo ein Etwas. Das, worauf gezeigt
wird, unterscheidet sich durch den Akt des Zeigens von dem, was
zeigt, sich dadurch bestimmend, dass es sich in diesem Unterschied
festsetzt, exponiert und diversifiziert. Dieses Etwas erscheint unserem
Zeichen gebenden Bewusstsein als eine Vor-Stellung, von der wir im

4 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften. Bd. III Kritiken und Rezensionen. Hg. von Hella
Tiedemann-Bartels. Frankfurt a.M. 1972, S. 176f.

5 SW XXIX Erzählungen 2, S. 203.

Passagen zum »Passagen-Werk« 215

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allgemeinen, insbesondere im alltäglichen Leben, annehmen, ihr In-
halt verweise nicht nur auf von ihr verschiedenes Reales, sondern setze
es mit sich ausnahms- und fehlerlos ins Einvernehmen. Diese Annah-
me ist jedoch keineswegs zwingend. Sie reduziert zwar die Komplexität
des Bedeutungs-Prozesses, fordert aber eben darin zu deren Problema-
tisierung auf. Das Wort ›Baum‹ erzeugt in meinem Bewusstsein eine
Vorstellung, von der ich annehme, sie repräsentiere ein Etwas, das
außerhalb von ihr existiert, so als wäre es in ihr rein präsent. Aber
kann ich mir da sicher sein? Gewiss, ich kann nach draußen gehen
und das, was ich als Baum bezeichne, ansehen oder umarmen oder
fällen, aber ist das wirklich identisch mit meiner Vorstellung? Eine wie
auch immer legitimierte Instanz, die diese Identität garantierte, gibt
es nicht. Kann dann diese unmittelbar positiv gesetzte Identität nicht
ebenso unmittelbar negativ sein? So dass sich die Existenz-Behauptung
der Vorstellung in ihr Gegenteil verkehrt, in die Nicht-Existenz? So
dass die Vor-Stellung zur Ver-Stellung würde? Dann höbe sich alles,
was vorstellendes Bewusstsein zu erreichen vermag, in ein Unerreich-
liches auf – das Absolute, das ewige Leben, aber auch der ewige
Tod, kurz: reines Sein ohne jede weitere Modifikation als die durch
die Zeit: Gewesenes, Seiendes, Werdendes. In dieser Aufhebung kön-
nen die Vorstellungen nichtig werden und verschwinden; das ist ihre
theologische Auffassung, wie sie bereits Dionysius Areopagita in »De
divinis nominibus« ausgeführt hat. Sie können aber auch ihr Jenseits,
ihre Transzendenz vergegenwärtigen, zu Zeichen ihrer eigentümlichen
Nichtigkeit werden und sich damit neue Bedeutung aneignen – als
Metaphern, als Katachresen, in denen das zu Übertragende nur im
Übertragenden existiert. Das ist die ästhetische Auffassung, um die es
meines Erachtens hier geht. Sie arbeitet auf zweierlei Weise: verschie-
bend oder verdichtend. Wenn die Vorstellung aus der von ihr postulier-
ten realen Existenz des Vorgestellten dessen Nicht-Existenz auf ihren
bestimmten Inhalt überträgt, macht sie die Erfahrung, dass er diese
Last nicht zu tragen vermag. Das Übertragende droht vom zu Über-
tragenden erdrückt zu werden. Bevor sich das vollzieht, wechselt die
Vorstellung zu einem früheren oder späteren Vorgestellten, zu einem
Etwas, das die gleiche Erfahrung nicht verhindert, aber aufschiebt.
»Im dämmernden Haus« – im Zwielicht unentschieden positiver oder

216 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


negativer Identität von Vorstellung und Realität – »das nächste Zim-
mer oder wieder das zurückliegende Zimmer« oder auch ein Blick in
die »fremde Wohnung«, deren Fremdheit Hoffnung auf abweichende
Erfahrung macht. Die Katachrese an sich bringt also das gesuchte
»infinite Etwas« nicht zur Erscheinung, wohl aber ihre Suche nach
ihm, die von ihr in Gang gesetzte Verschiebung eines finiten Etwas
zu einem anderen in der Logik des additiven ›oder‹. »Aber fasst man
ins Auge: eigene oder fremde Wohnung, frühere Zeit oder Kinderzeit«,
so vertraut man sich dem disjunktiven ›oder‹ an und lenkt sich vom
Horizont der Nicht-Existenz ab, indem man sich in die Differenzen
des finiten Etwas vertieft.

Die Unmittelbarkeit des Progresses durch das additive ›oder‹ be-
stimmt ihn zu einer Kette von einzelnen Vorstellungen, deren jede
ihre nächstfolgende eben dann zur Hilfe ruft, wenn ihr Inhalt von der
Nichtigkeit seiner Realisierung zersetzt zu werden droht. Die antwor-
tende, noch frei von dieser Erfahrung und ihr darin entgegengestellt,
hebt in ihrem Anfang alle an sie gekettete Negativität in den Schein
endlich gelingender Positivität auf – ein Schein, der sich im Lauf ihrer
Vermittlung mit sich selbst verflüchtigen wird. Die Vergegenwärtigung
der Nicht-Existenz des infiniten Etwas in der allgemeinen Ko-Existenz
der Dinge lässt es in dem oben bestimmten Moment die Gestalt seiner
Selbst-Überwindung zur Existenz annehmen. »Das Einzelnste, im Au-
genblick sich vollziehende – nur daran kann man weiden.«6 (Benjamin
würde in diesem »Einzelsten« wohl ein Denkbild sehen.) Existenz und
Nicht-Existenz berühren und durchdringen einander, bis das finite Et-
was mit so viel Infinitheit aufgeladen ist, dass es die immer problemati-
sche Einheit beider Sphären in variierender Verdichtung symbolisiert.
Die anschauende Vernunft konstituiert sich in der Absicht, diesen
Augenblick festzuhalten. Daraus entwickelt sie ihre Prinzipien, ihre
Begriffe, ihre Grammatik. Daher rührt für sie »das Unfassliche des
Kommens von einer Sache zur anderen«.7

Worum geht es Hofmannsthal? Darum, einen doppelten, kategorial
differenten Diskurs so simultan wie möglich zu führen. Einerseits folgt

6 Ebd., S. 205.
7 Ebd., S. 204.

Passagen zum »Passagen-Werk« 217

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Diskurs mit Kraft und Arbeit des Verstandes den Unterschieden
und Beziehungen, dem Hin und Her des disjunktiven ›oder‹ in der
Alltagspraxis, während er es andererseits mit dem additiven ›oder‹
zu unterlaufen sucht, das sich dabei in den einfachen Augenblick an-
schauender Vernunft aufhebt. Nur so wird der »beleidigten Sehnsucht«
deutlich, »dass die Tannzapfen in besonderer Art auf der Erde liegen
oder die Pfähle eines Zauns so und so herschauen«.8 Worum also
geht es? Um das Sein als Werden von Sinn durch den Entzug von
Bedeutung.

Darin um das Verhalten jenes Ichs, das, wie oben gesagt, »zu einem
infiniten Etwas in einer infiniten Haltung« steht. Um seine existenzbe-
stimmende Praxis gegenüber der zwiespältigen Einheit des additiven
›oder‹ und des disjunktiven ›oder‹.

Indem ich gehe u. stehe, verübe ich nicht beständig die Ceremonie der
Anbetung des Leeren: indem ich meine Aufmerksamkeit von der Welt des
Trachtens ablöse – von der Ablenkung ablenke. Die Bedeutung der Cere-
monie: sie ist eine Geberde, in der das Individuum für seine Vorgänger u.
Nachfolger sich geberdet -.9

In die Bewegungs-Muster seines Alltags, dessen Stand- und Bezugs-
punkte eingeschlossen, hat dieses Ich keine Verbindung zu dem, was
leer von solchen Mustern auf Sinn aus ist und nicht auf Zwecke. Es
vermag sich dem Leeren durch eine Gebärde, eine Geste10 wieder
zuzuwenden, die von der Ablenkung durch das »Ich erinnere mich«
oder das »Wo bin ich?« ihrerseits ab- und von der Subjekt- auf die
Objekt-Orientierung wieder zurücklenkt – von der Welt des Trachtens
in die Welt des Be-Trachtens. Und was verwandelt nun diese Geste aus
einem zufälligen Körper-Ausdruck in ein not-wendiges Zeichen? Dass

8 Ebd., S. 206. – Formulierungen wie diese erinnern an Hofmannsthals »Brief des Lord
Chandos« von 1902 (SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 50ff.). Jedoch: Im Chan-
dos-Brief handelt es sich um Epiphanien einzelner Gegenstände und Wörter, im »Zeichendeu-
ter« geht es um Prozeduren mit Dingen und Wörtern – nicht darum, das Zeichen zu deuten,
sondern die Zeichen.

9 SW XXIX Erzählungen 2, S. 203.
10 »Die Geste ist nur jene Bewegung, die das Eindeutige klar ausdrückt, die Form der einzi-

ge Weg des Absoluten im Leben; die Geste ist das einzige, was in sich selbst vollendet ist, ein
Wirkliches und mehr als bloße Möglichkeit.« (Georg Lukács, Die Seele und die Formen. Berlin
1911, S. 44).

218 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie nicht vom abstrakt besonderen, vielmehr vom symbolisch konkre-
ten Individuum vollzogen wird, in dem sich die Kräfte und Wünsche
der Gattung so vereinen und verschränken, dass sie sich in diesem
ihrem einen Exemplar ein Beispiel gibt. »Die Ceremonie gilt immer
dem Leeren, denn sie gilt der Höhe, vermöge eines Umfassens und bei
Seite-bringens der Höhe: das Angeredete tritt ab, in den hintern Ab-
grund.«11 Folgen wir dem Ritual, das die Zeremonie übt, abschließend
Wort für Wort. Das Leere – die Höhe? Zwischen der realisierten Welt
des disjunktiven ›oder‹ und der derealisierenden des additiven herrscht
eine Beziehung, die einen Raum für ihr Verhältnis voraussetzt. Die de-
realisierende liegt höher als die realisierte; sie hat in der Hierarchie der
Werte und Mächte den höheren Rang, den maßgeblichen Einfluss. Die
ritualisierte Geste umfasst nun diese Höhe (durch Verschiebung, wie
wir gesehen haben) und bringt sie darin beiseite, nämlich auf die Seite
des durch die Zeremonie mit ihr verbundenen Individuums (durch
Verdichtung, wie wir ebenfalls gesehen haben). Aber: »Das Angeredete
tritt ab, in den hintern Abgrund.« Das Angeredete? Die Geste redet?
Die Leere, das »infinite Etwas« an? Und das hört zu, so dass es abtritt?
In den »hintern Abgrund«? Demgemäß verhält sich der Körper in
der Zeremonie so, dass seine Geste spricht, dass sie ihre Mitteilung
zugleich durch ihn und durch die ihn bewohnende, aber mit ihm nicht
identische Sprache macht. Diese Nicht-Identität ist in der Zeremonie
aufgehoben. Für ihre Dauer wird das Wort Fleisch und das Fleisch
Wort.

»Anbetung« gleich Anrede. Das tönt wie die Maxime einer Poetik –
aber aus dieser Maxime lässt sich keine Praxis ableiten. Die Zeremonie
öffnet der Sprach-Geste für einen Augenblick eine Verbindung zur
Leere des »infiniten Etwas«, für einen in Zeiteinheiten nicht messba-
ren Moment, aber eben nur für einen Moment. Aber diese Verbindung
bewirkt, dass das »Angeredete« abtritt, in den »hintern Abgrund«.

Verblüffend. Wie kann das Leere, das von aller definierenden Be-
stimmtheit Leere, berührt werden? So berührt werden, dass es sich
in Bewegung setzt? In eine bestimmte Richtung? In den »hintern Ab-
grund«? Es kann, wenn wir uns entschließen, das »infinite Etwas« zu-

11 SW XXIX Erzählungen 2, S. 203.

Passagen zum »Passagen-Werk« 219

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächst als bestimmte Negation zu nehmen, die das Definierende über-
haupt in der Form seiner Verneinung an sich hat. Was begrenzt und
durch seine Begrenzung gegen-ständlich geworden ist, kann berührt
werden. Von dieser und durch diese Berührung jedoch zieht sich das
»infinite Etwas« aus seiner neinförmigen Gegenständlichkeit auf sich
als reine Negativität zurück, in den Abgrund, der hinter der Welt der
Definitionen beziehungsweise des diskursiven ›oder‹ liegt, um von hier-
her diese Welt auf diejenige des additiven ›oder‹ zu öffnen. Abgrund
gleich Ungrund gleich Begründung, lautet die sich so ergebende Maxi-
me einer Poetik, aus der sich, wie die Notizen zum »Zeichendeuter«
zeigen, eine Praxis ableiten lässt.

Diese Notizen sind zwischen 1917 und 1919 entstanden, als der
Erste Weltkrieg sein Ende findet, ein Ende, das die Herrschaft der
Waren-Ökonomie über die europäischen Staaten und ihre Gesellschaf-
ten bedeutet. Das Kaiserreich Österreich-Ungarn, in dem adliger Feu-
dalismus und bürgerlicher Republikanismus einander in schwierigem
Gleichgewicht hielten, bricht auseinander und verschwindet. Mit ihm
verschwindet eine Welt von Dingen, die zwischen Gebrauchsgut (im
weitesten Sinne) und Ware unschlüssig bleiben oder sich überraschend
für die eine oder die andere Seite entscheiden, eine Welt von Institutio-
nen, Prozeduren und Praktiken, die an beiden Charakteren in nicht
selten verwirrender Weise teilnehmen, sowie eine Welt kultureller Sym-
bolik, die in und von dieser Doppeldeutigkeit lebt. Hofmannsthals
Imaginations- und Produktionsraum, »das halb aristokratische, das
halb bürgerliche Wien um die Jahrhundertwende«12 gibt es nicht mehr.
Seine Welt zeigt ihm ein fremdes Gesicht. Entfremdung kann man
beheben, indem man sich mit ihr verschwistert oder indem man sie
hintergeht. Hofmannsthal entscheidet sich, wie wir gesehen haben, für
den zweiten Weg.13 Er entzieht der ihm fremd gewordenen Wirklich-

12 Hartmut Vinçon, Einakter und kleine Dramen. In: Naturalismus, Fin de siècle, Expressio-
nismus 1890–1918 (Sozialgeschichte der deutschen Literatur 7). Hg. von York-Gothart Mix.
München 2000, S. 376.

13 Arno Holz entscheidet sich schon im zweiten Heft des ersten »Phantasus« von 1899 für
den ersten: »Horche nicht hinter die Dinge. Zergrüble dich nicht. Suche nicht nach dir selbst. /
Du bist nicht! / Du bist der blaue, verschwebende Rauch, der sich aus deiner Cigarre ringelt. «
(Faksimiledruck der Erstfassung. Hg. von Gerhard Schulz. Stuttgart 1968, S. 71).

220 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit ihre Realität, während er sie eben darin neu realisiert – nicht
indem er das verlorene Verhältnis wieder zu gewinnen sucht, sondern
indem er sich auf die Suche nach einem Verhältnis macht, das die
Entfremdung aufhebt. Gestalt und Gehalt solcher Aufhebung sind
darin noch nicht enthalten: Der Weg ist das Ziel. Prozedural progressi-
ver Konservatismus könnte man nennen, woraus sich eine Poetik der
doppelten Geste ableiten ließe.

Wie hält es der »Priesterzögling« mit dieser doppelten Geste? Hält
er sie irgendwo irgendwie bereit? Wenn ja, wofür? Was verbindet ihn
so eng mit dem »Zeichendeuter«, dass Benjamin beide Entwürfe konta-
miniert?

Ich arbeite weiterhin und fast ausschließlich an den ›Pariser Passagen‹.
Was ich will, steht mir deutlich vor Augen, aber es ist gerade hier außer-
ordentlich gewagt, die glückliche Einheit von theoretischer Anschauung
und gedanklicher Armatur darstellen zu wollen. Es sind ja nicht nur
Erfahrungen aufzurufen sondern einige entscheidende Erkenntnisse vom
historischen Bewusstsein in unerwartetem Licht zu berühren; mir stellt
sich […] der Gang Ihres »Priesterzöglings« durch die Jahrhunderte als eine
Passage dar.14

Der Zeichendeuter geht von Zimmer zu Zimmer. Der Priesterzögling
geht durch die Jahrhunderte. Beide kommen woher und gehen wohin.
Beide sind auf einem unter Aufsicht von Absicht stehenden Weg, beide
befolgen demnach eine Methode. Diejenige des Zeichendeuters haben
wir oben erörtert und erläutert. Nun werden wir mit derjenigen des
Priesterzöglings das Gleiche tun müssen und darauf zu achten haben,
welche Erwartung Benjamin an diese Methode knüpft. Vorerst: Der
Gang des Priesterzöglings durch die Jahrhunderte stellt sich Benjamin
als eine Passage dar. Der Gang des Zeichendeuters von Zimmer zu
Zimmer offenbar nicht. Weshalb? Weil die doppelte Geste des Zeichen-
deuters wohl die transzendentale Bedingung der Möglichkeit für eine
Passage schafft, sie aber selber noch nicht betritt. Sie bahnt wohl den
Weg bis zu dem Punkt, von dem her eine Passage sich entwerfen lässt,
hat den eigentlichen Entwurf jedoch noch vor sich. Das muss, wie zu
zeigen sein wird, beim Priesterzögling wohl anders sein.

14 Benjamin, Gesammelte Briefe (wie Anm. 1), S. 373.

Passagen zum »Passagen-Werk« 221

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergegenwärtigen wir uns in dieser Absicht zunächst jenen Ab-
schnitt aus dem »Passagen-Werk« in seinem vollen Wortlaut, der mit
der bereits zu Anfang zitierten Hofmannsthal-Reminiszenz beginnt,
um zu sehen, in welchen Kontext Benjamin sie setzt und wohin sie
ihn demgemäß führt. Diesem Abschnitt schickt Benjamin noch ein
weiteres Hofmannsthal-Zitat voraus:

Was uns zur Betrachtung der Vergangenheit treibt, ist die Ähnlichkeit des
Gewesenen mit unserem Leben, welche ein Irgendwie-eins-Sein ist. Durch
Erfassung dieser Identität können wir uns selbst in die reinste Region,
den Tod, versetzen.15

Diese Sätze fassen eine Erfahrung zusammen, die wir bei der Analyse
der »Anbetung des Leeren« in den Notizen zum »Zeichendeuter« ge-
macht haben. Das »infinite Etwas«, das in der Negativität des Daseins
sich zeigende Sein, hat Gegenwart nur in seiner vom additiven ›oder‹
geleiteten Flüchtigkeit. Es ist als Vergehendes somit nur in seiner Ver-
gangenheit präsent und darin irgendwie eins mit dem lebendigen Da-
sein im disjunktiven ›oder‹, dessen Negation das Leere ja aufruft. (Die
Notizen zum »Zeichendeuter« bemühen sich, wenn wir sie richtig deu-
ten, dieses »Irgendwie-eins-Sein« zu präzisieren und zu methodisieren.)
Tut die Anbetung nun den nächsten Schritt auf das »infinite Etwas«
zu, indem sie die Negation negiert, in der das lebendige Dasein des
disjunktiven ›oder‹ anwesend bleibt, gelangt sie über jegliches Etwas
hinaus ins rein Infinite, die von aller Bestimmtheit reine Region: den
Tod.

Sehr bemerkenswert, wie Hofmannsthal dies ›Irgendwie-eins-Sein‹ ein Da-
sein in der Sphäre des Todes nennt. Daher die Unsterblichkeit seines
›Priesterzöglings‹, jener Novellenfigur, von der er bei seinem letzten Zu-
sammensein mit mir gesprochen hat und die durch die wechselnden Reli-
gionen, in Jahrhunderten, wie durch die Zimmerflucht ein und derselben
Wohnung schreiten sollte. Wie auf dem engsten Raum eines einzigen
Lebens dies ›Irgendwie-eins-Sein‹ mit dem Gewesenen in die Sphäre des

15 Benjamin, Gesammelte Schriften (wie Anm. 2), Bd. V/2, S. 679. – Benjamin zitiert voll-
kommen genau Hofmannsthal, Buch der Freunde, 2., erw. Aufl. Leipzig 1929, S. 111. Das Buch
muss ihm vorgelegen haben. Band XXXVII der SW, der das »Buch der Freunde« enthält, weist
zwar auf diese zweite Auflage hin, gibt auch ein abgekürztes Regest des »Geleitworts« von Ru-
dolf Alexander Schröder, druckt aber die zusätzlichen Texte Hofmannsthals »Aus dem Nach-
lass« nicht ab. Ich habe deshalb Benjamins Zitat mit der Original-Ausgabe verglichen.

222 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Todes führt, ging mir 1930 in Paris bei einem Gespräch über Proust auf
[…] Er hat mit einer Leidenschaft, die kein Dichter vor ihm, gekannt
hat, die Treue zu den Dingen, die unser Leben gekreuzt haben, zu sei-
ner Sache gemacht. Treue zu einem Nachmittag, einem Baum, einem
Sonnenflecken auf der Tapete, Treue zu Roben, Möbeln, zu Parfums oder
Landschaften […] Ich gebe zu, dass Proust im tiefsten Sinne peut-être se
range du côté de la mort. Sein Kosmos hat seine Sonne vielleicht im
Tod, um den die gelebten Augenblicke, die gesammelten Dinge kreisen.
›Jenseits des Lustprinzips‹ ist wahrscheinlich der beste Kommentar, den
es zu Prousts Werken gibt. Man muss […] vielleicht überhaupt davon
ausgehen, sein Gegenstand sei die Kehrseite, le revers – moins du monde
que de la vie même.16

Benjamin amalgamiert zunächst den Gang des Priesterzöglings durch
die Jahrhunderte mit dem des Zeichendeuters von Zimmer zu Zim-
mer, beide und beides so sehr in einem denkend, dass er die Dramen-
figur des Priesterzöglings mit der Novellenfigur des Zeichendeuters
verschmilzt. Beide Entwürfe bieten ihm seiner Erinnerung nach die
gleiche Perspektive an: die Sicht auf das »Irgendwie-eins-Sein« des
Lebens mit dem Tod, der Realität mit der Transzendenz, des Hier und
Jetzt mit Nirgends und Nu. Damit stellen sie zugleich die Frage nach
dem Irgendwie-eins-Werden, nach der Form dieses Überganges von der
einen Sphäre in die andere, seinem Prozess mit seinen Markierungen
und Prozeduren. (Der »Zeichendeuter« gibt in unserer Lesart Antwort
auf diese Frage.) Benjamin verbindet die Spur des Zeichendeuters in
»das nächste Zimmer oder wieder das zurückliegende Zimmer« mit
Prousts »Treue zu den Dingen«, die er offenbar in dieser Spur liegen
sieht. Daraus entwickelt er dann eine These, was diese Treue bedeute
und worauf sie beruhe; assertorisch, nicht kategorisch. Schlüsselwort:
vielleicht. Sie ist nicht gewiss, aber möglich. Sie müsste bewiesen wer-
den. Im und durch das »Passagen-Werk«, das ihr gemäß die verlorene
Zeit und die wiedergefundene Zeit als seine Momente in sich aufhöbe?
Dass diese Vermittlung als einen seiner Mittelpunkte setzte, wenn auch
keineswegs als seinen einzigen?

Anscheinend müssen wir, um uns Anregung und Anstoß des »Zei-
chendeuters« für Benjamins Arbeit am »Passagen-Werk« völlig deutlich
zu machen, den Umweg über die »Recherche« und von da über Freuds

16 Benjamin, Gesammelte Schriften (wie Anm. 2), Bd. V/2, S. 679.

Passagen zum »Passagen-Werk« 223

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1920 erschienenen Traktat »Jenseits des Lustprinzips« einschlagen.
Auf diesen Umweg mag Benjamin das dem oben Zitierten voranste-
hende Notat »Aus dem Nachlass« geführt haben: »Das vergangene
Geschehen (Geschichte) erscheint als ein Gegenwärtiges, wenn alle
Umstände (alle Züge der Gestalt) erfasst, das heisst vergegenwärtigt
werden.«17 Erscheint nicht am Horizont dieser Beobachtung die wie-
dergefundene Zeit der mémoire involontaire?

Die Beziehung von Hofmannsthals »Priesterzögling« zu Benjamins
Arbeit am »Passagen-Werk« werden wir nach alledem noch gesondert
ins Auge fassen müssen. Beginnen wir nun bei Proust.18

So […] fühlte ich meine Aufmerksamkeit gefangen von einem Dach,
einem Sonnenreflex auf einem Stein, dem Geruch eines Weges, und zwar
gewährten sie mir dabei ein spezielles Vergnügen, das […] daher kam,
dass sie aussahen, als hielten sie hinter dem, was ich sah, noch anderes
verborgen, das sie mich zu suchen aufforderten und das ich trotz aller
Bemühungen nicht zu entdecken vermochte.19

Die »Suche nach der verlorenen Zeit« scheint auf demselben Weg zu
sein wie der »Zeichendeuter«. Diesen Eindruck rückt »Die wiederge-
fundene Zeit« zurecht:

Das Wesen, das in mir wiedergeboren war, als ich […] das Geräusch
vernahm, das zugleich dem Löffel, der den Teller berührt, und dem Ham-
mer eigen ist, mit dem man auf ein Rad klopft, sowie das Gemeinsame
auch in der Ungleichheit der Pflasterung des Guermantesschen Hofes
und der des Baptisteriums der Markuskirche verspürte, dieses Wesen
nährt sich einzig von der Essenz der Dinge und findet in ihr allein seinen
Bestand […]. Was wir die Wirklichkeit nennen, ist eine bestimmte Bezie-

17 Ebd.
18 Zur Beziehung Benjamin – Proust siehe Benjamin-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung.

Hg. von Burkhardt Lindner. Stuttgart / Weimar 2006, S. 507–521. Siehe außerdem Achim Gei-
senhanslüke, Leuchtendes Licht und liebliches Leben. Über Zeit und Glück bei Walter Benja-
min. In: Forschung Frankfurt. Wissenschaftsmagazin der Goethe-Universität, 2017, S. 58–62;
Knut Ebeling, Ausgraben und Zerstören. Epistemologien der Destruktion bei Freud, Benjamin,
Proust. In: Kreative Zerstörung – über Macht und Ohnmacht des Destruktiven in den Künsten.
Hg. von Wolfram Bergande. Wien / Berlin 2017, S. 57–85: sowie Sylvester Bubel, Poetiken der
Epiphanie in der europäischen Moderne. Studien zu Joyce, Proust, Benjamin und Ponge. Würz-
burg 2019.

19 Marcel Proust, Die Suche nach der verlorenen Zeit. Bd. I: In Swanns Welt. Übers. von
Eva-Maria Mertens, Frankfurt a.M. 1953. Lizenz-Ausgabe für die Büchergilde Gutenberg 1976,
S. 237.

224 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung zwischen Empfindungen und Erinnerungen, die uns gleichzeitig
umgeben.20

Was in unserer sinnlich vermittelten Vorstellung von Dingen als deren
Wesen sich zu erkennen gibt, ist ihr doppeltes Dasein: Ihre gegenwärti-
ge Erfahrung ruft in analoger Bezüglichkeit eine vergangene so wach,
dass beide miteinander »ein kleines Quantum zusatzloser Zeit«21 aus-
machen, einen geschlossenen Raum rein innerer Symbolik also. Die
sich auf diese Weise bildende Metapher ist keine Katachrese; Übertra-
gendes und Übertragenes steigern einander immanent an Deutlichkeit
und Klarheit. Wo und wie berührt sich nun aber dieser idealistische
Materialismus mit »Jenseits des Lustprinzips« und dem dort entworfe-
nen Todestrieb?

In dem Augenblick aber, als ich […] meinen Fuß auf einen Stein setzte,
der etwas höher war als der vorige, schwand meine ganze Müdigkeit
vor der gleichen Beseligung dahin, die mir […] einmal der Anblick von
Bäumen geschenkt hatte, die ich auf einer Wagenfahrt in der Nähe von
Balbec wiederzuerkennen gemeint hatte […]. Wie in dem Augenblick,
in dem ich die Madeleine gekostet hatte, waren alle Sorgen um meine
Zukunft, alle Zweifel meines Verstandes zerstreut.22

Nehmen wir mit Freud an: »Das Leblose war früher da als das Le-
bende«,23 das Anorganische früher als das Organische. Nehmen wir
weiter an, dass die Lebenstriebe aus dem Leblosen ursprünglich her-
vorgegangen sind und dieser Ursprung ihnen als ihr Leitbegriff einbe-
schrieben bleibt: »Das Ziel alles Lebens ist der Tod.«24 Dann erweisen
sich alle Exkursionen und Expeditionen, alle Projekte und Abenteuer
des Lebens als bloße Umwege, zu denen es seine immer komplexere
Selbstorganisation und die zunehmenden Anforderungen seiner Mit-
welt zwingen. Dann sind alle Gefühle und Gedanken, alle Empfindun-
gen und Begriffe nichts als Hindernisse für die nach ihrem Ursprung
drängenden Lebenstriebe, Hindernisse, denen sie ausweichen und an

20 Ebd., Bd. III Die wiedergefundene Zeit, S. 3953 und S. 3976.
21 Ebd., S. 3953.
22 Ebd., S. 3944 u.f.
23 Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips. Studienausgabe. Bd. III. Frankfurt a.M. 1975,

S. 248.
24 Ebd.

Passagen zum »Passagen-Werk« 225

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen sie vorbeisteuern müssen, wenn sie sich schon nicht beseitigen
lassen. Bietet nun der Kontakt mit den Dingen der Vorstellung, wie ihn
die »Suche nach der verlorenen Zeit« beschreibt, nicht eben dazu ein
Mittel? In diesem Fall liegt die Aufgabe des Schriftstellers nicht darin,
Gefühle und Gedanken, Empfindungen und Begriffe analysierend und
exponierend zu vertiefen, sondern im Gegenteil darin, sie konstellie-
rend und konfigurierend aufzuheben.

Die Wahrheit beginnt […] erst, wenn er, wie es das Leben tut, auf eine
Qualität verweist, die zwei Empfindungen gemeinsam ist, und ihre Essenz
erst dadurch freimacht, dass er die eine mit der anderen, um sie den
Zufälligkeiten der Zeit zu entheben, in einer Metapher vereinigt.25

Die Essenz gegenwärtiger und vergangener Empfindung und Erfah-
rung liegt in einer Vorstellung, die sich als vermittelnd qualitative
Bestimmtheit präsentiert. Im Sein dieser Essenz ist jene Präsenz nicht
nur angelegt, sondern festgelegt, in abstrakter Bestimmtheit festge-
schrieben. Sie muss durch die Kraft der Vorstellung aus ihrer allem
Zufall ausgesetzten Abstraktion befreit und in die notwendig konkre-
tisierende Bewegung der Metapher aufgehoben werden. Ein solches
Sein bestimmt sich als materielle Realität und eine solche Vorstellungs-
Kraft als Idealisierungs-Macht.

Dass Benjamin an einer derartig objektivierenden Dekonstruktion
von Lebensgeschichte für die objektivierende Dekonstruktion von Ge-
sellschaftsgeschichte im »Passagen-Werk« Interesse nimmt, erstaunt
nicht.

Die bis dahin ästhetisch bestimmten »Gestaltungsformen« in Archi-
tektur, Malerei und Literatur sind Benjamin zufolge ab der Mitte des
19. Jahrhunderts auf dem Weg in ihre technische Bestimmtheit und
damit zu ihrer Verwandlung in Warenform. »Aber sie zögern noch
auf der Schwelle.«26 Die Weltausstellung von 1867 zeigt eine Welt von
Gütern, die diese Verwandlung anscheinend bereits vollzogen haben.
Oder nur scheinbar? Gilt die Schwelle, auf der Architektur, Malerei
und Literatur zögern, vielleicht auch für sie, obwohl schon der glän-
zende Schein des Kristallpalastes der Weltausstellung von 1851 sich

25 Proust, Wiedergefundene Zeit (wie Anm. 20), S. 3977.
26 Benjamin, Gesammelte Schriften (wie Anm. 2), Bd. V/1, S. 59.

226 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bemüht, sie unsichtbar zu machen? So dass sie sich als der Mittelpunkt
jener Metapher erwiese, in der dieses 19. Jahrhundert sich darstellt?
Die Geste, in der die »Recherche« die verlorene Zeit wiedergewinnt,
bietet dann den Ausgangspunkt einer Methodik für den allgemeinen
Umgang mit dem Objektiven im »Passagen-Werk«. Ein Gespinst aus
Metaphern, das Aggregat der versammelten Güter dazu veranlassend,
ihre werdende Erscheinung als Waren ebenso zu zeigen wie darin ihre
Vergangenheit als Noch-nicht-Waren. Diese Transformation zufälliger
Erfahrung in notwendige Methodik beruht jedoch allein auf dem idea-
listischen Materialismus der »Recherche« und bedarf keiner weiteren
Begrifflichkeit. Weshalb also der Rückgriff auf den »Zeichendeuter«,
vom »Priesterzögling« zu schweigen? Die Transformation der Geste in
Methodik fordert die Verschärfung der Metapher zur Montage. »Also
die großen Konstruktionen aus kleinsten, scharf und schneidend kon-
fektionierten Baugliedern zu errichten. Ja, in der Analyse des kleinsten
Einzelmoments den Kristall des Totalgeschehens zu entdecken.«27 Was
aber gewährleistet dann beim Fortgang von den kleinsten zu den gro-
ßen Konstruktionen die Aufhebung der Akkumulation in der Organi-
sation, des Aggregats im System? Die durch das ganze Haus führende
Passage des additiven ›oder‹ in »das nächste Zimmer oder wieder das
zurückliegende Zimmer«.28 Die wiedergefundene Zeit tilgt, wie wir ge-
sehen haben, jeden Verdacht auf Transzendenz, den die »Recherche«
hier und da noch nährt. Sie verwirklicht sich ganz und gar im Vor-
stellungsraum des Bewusstseins. Jeder es überschreitende Bezug fehlt.
Bliebe das »Passagen-Werk« allein ihr treu, ergäbe es eine zur Montage
geschärfte Metaphorik, eine Struktur präziser Übertragungen, in der
zwar jede Konstruktion auf die ihr nächst andere verwiese, die aber
für ihr Ganzes blind und begrifflos bliebe. Es verstände zwar seine Ge-
schichts-Epoche rein aus ihr selbst vorzustellen, vermöchte aber keinen
Sinn für die Epoche in ihrer Geschichte zu entwickeln. Dem hilft der
Bezug zum »Zeichendeuter« und seinen »dunklen Receptakeln«29 ab.
Die in sich auf sich deutende Metaphorik deutet dank und mit ihnen

27 Ebd., S. 575.
28 SW XXIX Erzählungen 2, S. 203.
29 Ebd.

Passagen zum »Passagen-Werk« 227

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über sich hinaus auf ein Ganzes, ein »Totalgeschehen«, das sich in
diesem Deuten verwirklicht und dadurch in jede noch so »scharf und
schneidend konfektionierte« Konstruktion als ihr Zusatz, ihr Supple-
ment eingeht. Dann entwickelt diese Metaphorik gegenüber dem ge-
genwärtig Gewesenen eine wohl gar nicht so schwache katachretische
Kraft, die es als infinit zu Verlebendigendes in eine »finite Haltung«,
einen Kristall bringt, der ebenso hart und fest wie auf seine Härte und
Festigkeit durchsichtig ist. Dann erlaubt jeder Blick auf die sich durch
sich selbst objektiv konstituierende Epoche zugleich die Ansicht ihrer
sie ebenso realisierenden wie transzendierenden allgemein geschichtli-
chen Bedingung, ob nun »die Tannzapfen in besonderer Art auf der
Erde liegen oder die Pfähle eines Zauns so und so herschauen«.30 Das
derart geformte »Passagen-Werk« erweist sich damit als eine Kultur-Ge-
schichte, die versucht, die von ihr behandelte (eine wesentliche Wei-
chenstellung beinhaltende) Epoche aus sich selbst so darzustellen, dass
die Darstellung nicht nur auf ihre eigene Geschichtlichkeit in jedem
ihrer Momente beziehungsweise in jeder ihrer Passagen verweist, son-
dern sich auch als Symbol dieser Geschichtlichkeit selber präsentiert:
des ewigen Lebens als der sich ewig ebenso radikal neu wie radikal
tradierend bestimmenden Negation. Die Wahrheit des Lebens ist sein
Tod. Und umgekehrt.

Soviel zu der Bedeutung, die der »Zeichendeuter« möglicherweise
für das Projekt des »Passagen-Werks« hat. Suchen wir nun diejenige
des »Priesterzöglings« zu erschließen.

»Mir stellt sich […] der Gang Ihres ›Priesterzöglings‹ durch die Jahr-
hunderte als eine Passage dar«,31 schreibt Walter Benjamin am 5. Mai
1928 an Hugo von Hofmannsthal. Folglich führt dieser Gang vor, wie
sich für Benjamin Form und Architektur, Dynamik und Tendenz einer
Passage gestalten könnten, welche Art von Pfaden sich in den ›Pariser
Passagen‹ zum Geschichte symbolisierenden und decodierenden Werk

30 Ebd., S. 206.
31 Benjamin, Gesammelte Briefe (wie Anm. 1), S. 373. – In den Notizen zu einem Gespräch,

das zwischen ihm, Du Bos und Benjamin am 10. Juni 1934 stattgefunden hat, hält Werner
Kraft die folgenden Worte Benjamins über Hofmannsthal fest: »Sein Entwurf von ›Priesterlehr-
ling‹. Ein Mensch, der durch alle Religionen hindurch geht.« (Ein Kopf, aber illoyal. In: Begeg-
nungen mit Benjamin. Hg. von Erdmut Wizisla. Leipzig 2015, S. 228).

228 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kreuzten, verzweigten, wiederbegegneten. Begleiten wir also unter die-
sem Gesichtspunkt den Priesterzögling auf seinem Weg durch Hof-
mannsthals Notizen.

Er beginnt ihn unter dem Namen »Eurasius […] Schicksal, Zeit – ah-
nend erfasst: über diese Begriffe wird der Schüler schwach, seine Seele
versehrt«, weil er Zeit mit Epoche gleichsetzt, den Zeitfluss mit Mäan-
dern, unvorhersehbaren und deshalb gewisse Aussicht verwehrenden
Wendungen. Er setzt ihn fort unter dem Namen »Eurasios […] eine
neue Metastase und Veränderung erhoffend«,32 also in der Verletzung
die Heilung, in der Ungewissheit die Freiheit suchend.

Nichtsdestotrotz beschreibt ihn Fragment N3 als »einen, der immer
in der gleichen Landschaft verharrt; man weiß nicht, wie alt er ist«
– er verharrt offenbar auch immer in der gleichen Zeit. »Er hält sich
für gedächtnislos«, verharrt also immer in dem gleichen Bewusstsein,
»geht immer die gleichen Wege«, verharrt demnach immer in der glei-
chen Bewegung. Kurz: Er »negiert jedes Schöpferische in ihm«,33 bleibt
ausweglos gefangen in diesem Jetzt, diesem Hier. Zugleich jedoch ge-
hört er »schon zur obersten Schicht, zu denen die leiten sollen und
sein Wirkungsfeld ist ein Chaos«.34 Eben darum? Eben darin? Weil die
reine Reglosigkeit bereits die allseitige (Er)Regung als ihre potentielle
Negation in sich trägt, jenes Chaos, das sein Wirkungsfeld wird, sobald
die Negation sich zu verwirklichen beginnt?

Danach begegnen wir dem Priesterzögling unter dem Namen Ion in
Griechenland, dort, »wo die Pytho am kastalischen Quell sich waschen
geht«,35 wo er seinerseits den Theorien von Bachofens Mutterrecht in
ihren Gestalten und Gestaltungen begegnet. Dieser Begegnung folgt
eine Kette von Initiationen: eine erste und eine zweite auf der Insel

32 SW XIX Dramen 17, S. 41.
33 Ebd., S. 42.
34 Ebd.
35 Ebd. – In Fragment N5 wird die Figur möglicherweise auf den sagenhaften Stammvater

der Ionier hin entworfen, den die Athener schon früh in ihre eigene Vorgeschichte eingeglie-
dert haben (siehe dazu Der kleine Pauly. Lexikon der Antike in fünf Bänden. Bd. 2. München
1979, Sp. 1434); in Fragment N6 wird sie dann Subjekt eines szenischen Ganges durch Bach-
ofens »Mutterrecht« (siehe dazu die Hinweise in den »Varianten und Erläuterungen«, SW XIX
Dramen 17, S. 328).

Passagen zum »Passagen-Werk« 229

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kos,36 eine letzte bei den Lehrlingen von Sais,37 die zugleich »in das
Geheimnis der Sprache« führt: »in wiefern sie absterben kann«.38 Re-
sultat: »Wiederkehr seiner selbst dem Geweihten. Des tiefsten Herzens
frühste Schätze quellen auf.«39 Eurasios findet zu sich selbst als dem,
der er immer schon gewesen sein wird. Eurasius geht in Eurasios auf
– müsste der Priesterzögling, der kein Zögling mehr ist, sondern selbst
Priester, nun nicht einen neuen, dritten Namen bekommen, der den
lateinischen und den griechischen in sich aufhebt? Aber: Aus welcher
Sprache könnte der kommen?40

Fassen wir den Weg des Priesterzöglings noch einmal kurz zusam-
men: Er beginnt ihn als Subjekt einfachen Daseins, das sich von
Geschichte und Schicksal ebenso unmittelbar bedroht wie angezogen
fühlt. Dieser unmittelbaren Einheit des Negativen und des Positiven
folgt seine Ver-Setzung in eine Reihe von Umständen, die ihn je
anderen mythisch-magischen Lehrkomplexen aussetzen, seine einfach
unmittelbare Subjektivität je anders inszenierend, darin aber bestäti-
gend. Schließlich mündet dieser Weg in seinen Anfang. Dort entdeckt
der Priesterzögling, während seine bisherige Unmittelbarkeit sich klärt
und so in ihre Vermitteltheit aufhebt, ihre Einfachheit als Reichtum
und entwickelt aus ihm sein abstrakt einfaches Dasein zu vielfältig
konkreter Existenz.

Die Vermittlung, die wir eben im Bild des Weges skizziert haben,
findet in Hofmannsthals Notizen so nicht statt. Der Bildungs- und Ent-
wicklungsgang des »Priesterzöglings« erscheint dort als Stationen-Dra-
ma, dessen Hauptperson von einem Ich zu einem nächsten anderen
geht, das nichts von seinem vorherigen weiß und einzig durch dieses
Nicht-Wissen mit ihm verbunden ist. Allem Anschein nach soll der

36 Vermutlich in dem im 4. Jh. v.Chr. gegründeten Asklepios-Heiligtum (siehe dazu Der klei-
ne Pauly [wie Anm. 35]. Bd. 3, Sp. 314).

37 Vgl. dazu SW XIX Dramen 17, S. 44 u.f. – Gemeint ist: Novalis, Die Lehrlinge zu Saïs. In:
Ders., Schriften. Hg. von Paul Kluckhohn und Richard Samuel. Bd. 1 Das dichterische Werk.
5., erw. und erg. und verb. Aufl. Stuttgart 1977, S. 71–112.

38 SW XIX Dramen 17, S. 44 – Wir werden darauf zurückkommen.
39 Ebd., S. 45.
40 Dieser allzu kurze Aufriss eines möglichen Handlungsablaufs ignoriert die Ausblicke auf

Mysterienkulte und Naturmystik sowie den Blick auf Goethes Faust I und das »Vermächtnis des
Parsen« aus dem »West-östlichen Divan«. Auf das alles können wir hier nicht eingehen. Wir
würden den Gesichtspunkt aus den Augen verlieren, dem zu folgen wir uns entschlossen haben.

230 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Priesterzögling« das fernöstliche Konzept der Prä-Existenz, »die mehr
als irgend eine andere das ganze geistige Leben des Fernen Ostens
durchdringt«,41 mit der westlichen Bewusstseins-Philosophie verknüp-
fen, wodurch »die ganze Auffassung des ›Ego‹ möglicherweise durch
die konsequente Durchführung der Präexistenzidee transformiert wer-
den wird«.42 Ein derartiger Transformation unterzogenes Ego, das sich
in Ich-Stasen unterschiedlicher Lebensform und moralischer Praxis, in
nach Milieu und Sinngebung verschiedene Geschichten auffächert, ist
immer davon bedroht, dass der Fächer bricht und seine Fragmente
einander konkurrierend überlagern und überstimmen. Aus der Sicht
der Bewusstseins-Philosophie wohnte solcher Transformation stets die
Gefahr der Bewusstseins-Spaltung inne. Deshalb kann deren Ego sei-
nen Weg nur unter den Augen und dem Schutz von Gemeinschaften
gehen, die ihn, weil sie mit ihm vertraut sind, in rituellen Exerzitien
sicher machen können: als ihr Zögling.

Wie würde sich nun eine Passage darstellen, die den Weg des »Pries-
terzöglings« zum Vorbild nimmt? Wie hätte sie sich Benjamin darstel-
len können? »Das orientalische Ego ist nicht individuell […] Es ist
[…] eine Zusammensetzung unfasslicher Vielfältigkeit, die konzentrier-
te Summe des schöpferischen Denkens vorhergegangener, zahlloser
Leben.«43 Die Lebensgeschichte eines derart kollektiven Ego (das mit
dem abendländischen Ich, dem Moi Pascals, nichts gemein hat) bildet
eine Punktfolge von Situationen, in denen sich eine Menge aus der
absoluten Summe aller Leben zu einer relativen Teilsumme macht,
die in Theorie und Praxis diese eine Situation zu bewältigen sucht
und sich darin auch wieder auflöst – in die nächste Situation. Das Sub-
jekt dieser Lebensgeschichte für ein Ich zu halten ist Selbsttäuschung
des abendländischen Blicks und die von ihr produzierte Personalität
bloßer Schein. Soweit die eine Seite. Die andere: Die Zentralfigur
des »Priesterzöglings« ist eine von ihrer Lebensgeschichte produzierte
Person. Mehr noch: Jede Situation dieser Geschichte kulminiert in

41 Lafcadio Hearn, Kokoro. Mit Vorwort von Hugo von Hofmannsthal. Frankfurt a.M. 1909,
S. 106.

42 Ebd., S. 213 (siehe dazu die Hinweise in den »Varianten und Erläuterungen«, SW XIX
Dramen 17, S. 329).

43 Hearn, Kokoro (wie Anm. 41), S. 199.

Passagen zum »Passagen-Werk« 231

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Ich, das einen Teilbereich der oben genannten Vielfältigkeit
summierend und individuierend zusammenfasst, ihn beim Übergang
in eine anders individuierende Situation seiner Möglichkeit nach mit
sich trägt und in Aussicht hat, schließlich die »konzentrierte Summe«
aller dieser Individuierungen zu ziehen. Das Je involontaire hebt sich am
Ende doch ins Moi volontaire auf. Beide Seiten scheinen in Hofmanns-
thals Konvolut ineinander, obwohl, wie nicht anders zu erwarten, die
zweite im Vordergrund steht.44

In einer Passage, die den Schein der Ich-Bildung reflektierte, müss-
te, was in ihr ausliegt, in einem nie und nirgends abbrechenden allge-
meinen Verweisungs-Zusammenhang stehen, in dem das Besondere
nur die Bedeutung hat, über sich hinaus zu deuten. Wer durch diese
Passage ginge, dessen Blick böten sich überall sinngebende Verflech-
tungen an, die den sie ordnenden Blick aber sogleich in die ihnen eige-
nen Wirrungen zögen. In der gleichen Geste45 jedoch sprängen dem
Betrachter entschiedene Individuierungen ins Auge, scharf abgegrenz-
te Begriffe, die darauf drängten, den gesamten Durchgang als sich
bildendes Symbol aufzufassen. Wäre das nicht ein sehr gangbarer Weg,
»Erfahrungen aufzurufen« sowie »einige entscheidende Erkenntnisse
vom historischen Bewusstsein in unerwartetem Licht zu berühren«?46

Ein so gebautes Passagen-Werk schüfe einen Stadtplan für die Orte des
Indifferenz-Punkts zwischen Konstruktion und Dekonstruktion von
Geschichte und könnte auf diesem Weg ein Modell jener »wahrhaft
zeit- und ewigkeitsbewussten Philosophie«47 werden, um die Benjamin
sich seit dem »Programm der kommenden Philosophie« bemüht. Das
Modell vermöchte, wenn wir es recht sehen, mit zwei prinzipiellen

44 Von Hofmannsthal erwogener Untertitel für den »Priesterzögling«: »Monarchia solip-
sorum« (SW XIX Dramen 17, S. 45). – »So lange als nur irgend denkbar stellte [sich] für Hof-
mannsthal alles wesentliche Geschehen in den Reflexen am Ueberkommenen aus. Er hatte
einen untrüglichen Instinkt für die Aktualitäten, die am Entlegensten auftreten.« (Walter Benja-
min, Gesammelte Schriften [wie Anm. 2], Bd. VI, S. 146).

45 Vgl. dazu Anm. 10.
46 Benjamin, Gesammelte Briefe (wie Anm. 1), S. 373.
47 Benjamin, Gesammelte Schriften (wie Anm. 2). Bd. II/1, S. 158. – Vgl. dazu das Theologisch-

Politische Fragment von 1920/21 (ebd., S. 203f.), in dem Benjamin das ›und‹ als Schnittstelle zwi-
schen dem Profanen und dem Messianischen setzt, aber die Setzung noch nicht entfaltet.

232 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten des Programms umzugehen, die schon sein Titel an-
zeigt: dem Problem der Wahrheit und dem Problem des ›und‹.

Wahrheit eines Sachverhalts ist die Funktion der Konstellation des
Wahrseins sämtlicher übriger Sachverhalte […] Es ist aber nach dem Me-
dium zu fragen, in welchem Wahrsein und Wahrheit im Zustande der
Ungeschiedenheit sind. Welches ist dieses neutrale Medium?48

Es ist nach dem ›und‹ zu fragen, das die zeitbewusste mit der ewigkeits-
bewussten Philosophie so konstelliert, dass die Konstellation Wahrheit
als ihre Funktion erzeugt. Sie selbst ist mit dem eigentümlichen Wahr-
sein einer jeden der beiden Dimensionen nicht identisch, weil sie
aus deren Begegnung hervorgeht, zugleich aber identisch, weil ihre
Wahrheit deren Wahrsein präsentiert. Wo findet sich also das neutrale
Medium jenes ›und‹, das Identität und Nicht-Identität in Einheit und
Unterschied zugleich darzustellen vermag? In der oben angedachten
Form eines Passagen-Werks an den Indifferenz-Punkten, an denen
zeitbewusste Individuierung und ewigkeitsbewusste Dividuierung, ge-
nauer: Multiduierung sich berühren und ineinander verführen: »Es
gibt bei den Chassidim einen Spruch von der kommenden Welt,
der besagt: es wird dort alles eingerichtet sein wie bei uns […]. Alles
wird sein wie hier – nur ein klein wenig anders.«49 Was ist Zukunft?
Eine sich unablässig auf die Ewigkeit hin verschiebende Gegenwart.
Der Kompass, der auf die Spur dieser Verschiebung führt, richtet
sich nach dem »magnetischen Nordpol«. Bedingung für Projekt und
Produktion des »Passagen-Werks«: »Diesen Nordpol finden. Was für
die anderen Abweichungen sind, das sind für mich die Daten, die
meinen Kurs bestimmen.«50 Der magnetische Nordpol wandert rastlos
über die Erdoberfläche. In vorhersagbarer Richtung und Geschwin-
digkeit, diese Vorhersagen aber immer wieder durchkreuzend. Und
irgendwann verlässt er sich plötzlich selber und wird zum Südpol. Für
die Geschichte der in diesen Passagen sich auslegenden Geschichten
bedeutet das: Es gibt keine »Verfallszeit«.51 Sie träte nur ein, wenn

48 Benjamin, Gesammelte Schriften (wie Anm. 2), Bd. VI, S. 45.
49 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften. Bd. IV, Kleine Prosa. Baudelaire-Übertragun-

gen. Hg. von Tillman Rexroth, S. 419.
50 Benjamin, Gesammelte Schriften (wie Anm. 2), Bd. V/1, S. 570.
51 Ebd., S. 575.

Passagen zum »Passagen-Werk« 233

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Indifferenz-Punkt zwischen Material und Transzendenz, Konstruk-
tion und Dekonstruktion sich an einem unverrückbaren Pol festsetzte,
um die Form aporetischer Vermittlung anzunehmen, in der seine ent-
stellende Unentschiedenheit zu stellig sie ermüdender Wiederholung
würde. Das wiederum bedeutet: Es gibt keine allgemeingeschichtlich
gültigen Wert-Hierarchien, sondern nur epochale oder gar situative,
die sich beim Durchgang der nächsten Kon-Stellation in ihr Gegenteil
verkehren können. »Ich werde nichts Wertvolles [!] entwenden und mir
keine geistvollen Formulierungen aneignen. Aber die Lumpen, den
Abfall: die will ich nicht inventarisieren sondern sie auf die einzig mög-
liche Weise zu ihrem Recht kommen lassen: sie verwenden.«52 Kurz:
»Sein Grundbegriff [des ›Passagen-Werks‹, Vf.] ist nicht Fortschritt,
sondern Aktualisierung.«53

Es sei, schreibt Benjamin in seinem schon mehrfach zitierten Brief
vom 5. Mai 1928 an Hofmannsthal über seine Arbeit am »Passagen-
Werk«, »gerade hier außerordentlich gewagt, die glückliche Einheit
von theoretischer Anschauung und gedanklicher Armatur darstellen
zu wollen«. Führt ihm der Entwurf des »Priesterzöglings« tatsächlich
das Modell der das Werk verwirklichenden Passage vor Augen, muss
es »die glückliche Einheit von theoretischer Anschauung und gedankli-
cher Armatur« gewährleisten. Wie sich dieser theoretische Blick aus-
nimmt und woraufhin er die Passage perspektiviert, haben wir oben
entwickelt. Wenden wir uns also nun der »gedanklichen Armatur« zu.

Dass sie mit der theoretischen Anschauung eine Einheit bilden
muss, versteht sich. Aber darüber hinaus eine »glückliche Einheit«.
Eine, in der Arbeit und Mühe der Vermittlung im Anschein einer Un-
mittelbarkeit stehen, die diese Arbeit und jene Mühe in sich bewahrt,
ohne sie sehen zu lassen. Ästhetik und Logik wirken zusammen, ohne
dass eine die andere bedrängte oder gar beschädigte. Die »gedankli-
che Armatur«, die das von uns beschriebene Modell der Passage auf
Begriffe brächte, müsste sich demnach mit der theoretischen Anschau-
ung so vermitteln, dass die Mitte ihren Prozess und seine Prozeduren

52 Ebd., S. 574. – Zugleich eine mögliche Methode, Hofmannsthals Frage am Schluss der
Notizen zum Priesterzögling zu beantworten, »inwiefern das Höhere in den complexen Menschen
wohnt und wie es sich mit dem Niedrigen alliiert« (SW XIX Dramen 17, S. 45).

53 Ebd.

234 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollzöge, indem sie den Vollzug seiner Wahrnehmung entzöge. Das
Konkrete gäbe sich als das Identische. Was für eine Sprache würde das
zu leisten wissen?

Das unter der Devise »Die Lehrlinge von Sais« stehende Fragment
N11 des »Priesterzöglings« endet mit der Notiz: »Initiation in das Ge-
heimnis der Sprache: in wiefern sie kann absterben u.s.f.«54 Gegen
Ende der »Lehrlinge zu Sais« erzählen »die Fremden merkwürdige
Erinnerungen ihrer weiten Reisen«. Sie haben nach Spuren »jene[r]
heilige[n] Sprache« gesucht, »die das glänzende Band jener königlichen
Menschen mit überirdischen Gegenden und Bewohnern gewesen war«,
in der also Menschen mit Göttern und Götter mit Menschen so verkeh-
ren, dass die Menschen vom Anschein des Göttlichen gekrönt und die
Götter nicht jenseitig, sondern nur über-irdisch sind, während das bei-
de verbindende Band alle Vermittlung überblendet, weil es im Glanz
gegenwärtiger Einheit steht. Das Lautwerden dieser Sprache

war ein wunderbarer Gesang, dessen unwiderstehliche Töne tief in das In-
nere jeder Natur eindrangen und sie zerlegten. Jeder ihrer Namen schien
das Loosungswort für die Seele jedes Naturkörpers. Mit schöpferischer
Gewalt erregten diese Schwingungen alle Bilder der Welterscheinungen,
und von ihnen konnte man mit Recht sagen, dass das Leben des Univer-
sums ein ewiges tausendstimmiges Gespräch sey, denn in ihrem Sprechen
schienen alle Kräfte, alle Arten der Tätigkeit auf das Unbegreiflichste
vereinigt zu seyn.55

Die Natur dieser Sprache ist die Sprache der Natur. Nach dieser
Sprache suchen die Lehrlinge während ihres Gespräches über die
wahrhafte Methode der Naturforschung. Diese Wahrheit repräsentie-
rende und präsentierende Sprache beginnt ihre Arbeit genau wie die
gewöhnliche: Sie greift nach dem Wesen ihres Gegenstandes und zer-
legt ihn so, dass er Begriffsform annehmen kann. Zugleich jedoch gilt
und wirkt der Name dieses Begriffs als Aufruf für die Seele seines
Gegenstandes, die ihn und das von ihm erfasste Wesen zu unmittelbar
einfacher Gegenwart bringt. Der »wunderbare Gesang« in Laut- und
Wortfolge dieser Namen setzt kraft seiner Melodien die vergegenwär-
tigend zur Erscheinung gebrachte Welt in ein gegenwärtiges Gesamt

54 SW XIX Dramen 17, S. 44.
55 Novalis, Schriften (wie Anm. 37), S. 106f.

Passagen zum »Passagen-Werk« 235

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Bildern, deren Wesen in jenen Sprach-Melodien liegt, so »dass das
Leben des Universums ein ewiges tausendstimmiges Gespräch« wird.
Ein Gespräch, in dem der Begriff wiederkehrt, »alle Kräfte, alle Arten
der Tätigkeit“ vereinigend, aber nicht invasiv, nicht differenzierend,
nicht abstrahierend, nicht hierarchisierend, demnach »auf das Unbe-
greiflichste«.56

Gibt es eine glücklichere Einheit zwischen der Begriffs-Sprache und
der für sie zunächst objektiven Welt? Ein instruktiveres Vorbild für
»die glückliche Einheit von theoretischer Anschauung und gedankli-
cher Armatur«?

Ein Letztes. Sowohl die Notizen zum »Zeichendeuter« als auch dieje-
nigen zum »Priesterzögling« sind zwischen 1917 und 1919 entstanden.
Was veranlasst Hofmannsthal, sie ab 1926 wieder vorzunehmen und
sie zum Gegenstand seiner Begegnung mit Benjamin Ende Februar/
Anfang März 1928 zu machen? Fragment N3 des »Zeichendeuters«
vom 10. Juli 1917 schätzt die geplante Erzählung »als Fortsetzung einer
Art von introspectiver Biographie«57 ein. Der »Priesterzögling« endet
mit den Worten »Ego ipse«.58 Hofmannsthal stirbt am 15. Juli 1929, et-
was mehr als ein Jahr nach dem Gespräch mit Benjamin. Lässt sich
nicht denken, dass Hofmannsthal auf der Suche nach einer Form war,
die ihm erlaubte, Lebens- und Arbeitsbilanz zugleich zu ziehen, einer
Form, die für ihn einzig im Bereich der Literatur liegen konnte? Und
der nach der Form des »Passagen-Werks« suchende Benjamin dafür
der gegebene Gesprächspartner?

56 Benjamin mag sich bei der Lektüre des Fragments N11 aus dem »Priesterzögling« sowie
im diesbezüglichen Gespräch mit Hofmannsthal an die Novalis-Analyse in seiner Dissertation
erinnert haben: Werke und Nachlass. Kritische Gesamtausgabe. Hg. von Uwe Steiner. Bd. 3 Der
Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, IV. Die frühromantische Theorie der Na-
turerkenntnis. Frankfurt a.M. 2008, S. 58–66.

57 SW XXIX Erzählungen 2, S. 202.
58 SW XIX Dramen 17, S. 45.

236 Wolfram Malte Fues

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213 - am 17.01.2026, 22:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216768-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

