Der Bruch. Hegels Phanomenologie

[D]as Individuum, das eine Welt ist."

So wie die griechische Gotterskulptur fiir Hegel in der Kunst beispielhaft die
Einheit von Form und Inhalt zeigt, verwirklicht sich fiir ihn die Einheit von Indi-
viduum und Gemeinwesen im griechischen Stadtstaat. Der Stadtstaat teilt dabei
das Schicksal der Skulptur: Er ist als nur eine Erscheinungsweise des Geistes
dem Untergang geweiht. In der Phdnomenologie des Geistes (1807) beschreibt
Hegel die Sittlichkeit des Stadtstaates und ihr Zerbrechen. Als ein Beispiel dafiir
dient ihm die sophokleische Tragodie Antigone.2 Diese Passage soll im Mittel-
punkt des Kapitels stehen. Die leitenden Fragen sind dabei, wie die Sittlichkeit,
die Hegel in der Phdnomenologie beschreibt, genau aussieht, warum der Bruch,

1 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phidnomenologie des Geistes in: ders.: Werke in 20
Béinden, Bd. III. — Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff., 326. Im Folgenden im Text zi-
tiert mit Band und Seitenangabe.

2 Die Antigone ist dabei nicht die einzige literarische Vorlage, die Hegel in der Phdno-
menologie benutzt, wie Otto Poggeler in Schicksal und Geschichte zeigt: »Die Welt
mit ihrer Geschichte wird fassbar in bedeutsamen Dichtungen. So entwickelt der Ab-
schnitt A. Der wahre Geist, die Sittlichkeit zur Illustration eine Analyse der Antigone
des Sophokles; im Abschnitt B. Der sich entfremdete Geist, die Bildung bezieht Hegel
sich auf Rameaus Neffe von Diderot nach der Ubersetzung Goethes. Im Abschnitt VI.
C,c iiber das Gewissen, die schone Seele, das Bose und seine Verzeihung trigt Hegel
in Jacobis Woldemor Arbeit und Schicksal von Generationen wie Holderlin, Novalis,
Schleiermacher und Schlegel ein. Von diesen Darstellungen aus konnte Hegels Phdi-
nomenologie als friher Versuch einer Geschichte der abendldndischen Literatur gele-
sen werden.« Otto Poggeler: Schicksal und Geschichte. Antigone im Spiegel der Deu-
tungen und Gestaltungen seit Hegel und Holderlin. — Miinchen: Fink 2004, 44. Im

Folgenden im Text mit SuG und Seitenangabe zitiert.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

der sich in ihr vollzieht, notwendig und irreparabel ist und was sich schlielich
durch die Einfithrung des Rechts verbessert. Hegel nimmt dabei eine dialektische
Perspektive auf die Tragddie ein, die das Leiden Antigones zugunsten eines gro-
Beren Ganzen authebt, gleichzeitig ist in der Phdnomenologie aber auch eine
antidialektische Perspektive, die individuell ist, erkennbar und die eine Aufhe-
bung des Leids nicht rechtfertigt. Dieser Widerspruch macht diese Passage so
interessant und birgt den Keim fiir die Problematik, die im ganzen zweiten Kapi-
tel wesentlich ist: Der Widerstreit zwischen der gerechtfertigten dialektischen
Zuschauerperspektive des » Aus-Dem-Leiden-Lernens« und der ebenso gerecht-
fertigten antidialektischen Haltung des Individuums, fiir das sein Leiden ewig
unaufhebbar und ungerecht bleibt.

Der Abschnitt der Phdnomenologie, in dem die Antigone-Deutung vor-
kommt, ist im Teil (BB) DER GEIST das Unterkapitel VI. Der Geist, A. der
wahre Geist. Die Sittlichkeit. Das, was Hegel hier beschreibt, ist noch nicht die
zu sich gekommene Seinsweise des Geistes, sondern ihre erste Erscheinungswei-
se, die Hegel als wahre bezeichnet, die sich dann in der Bildung von sich ent-
fremdet (B. Der sich entfremdete Geist. Die Bildung) und schlieflich in der Mo-
ralitit seiner selbst gewiss wird (C. Der seiner selbst gewisse Geist. Die
Moralitdt). Wihrend Hegel im ersten Teil der Phdnomenologie unter abstrakten
Gesichtspunkten die verschiedenen Formen des Geistes beleuchtet, liefert er im
zweiten Teil historische Beispiele. Wir finden, wie Charles Taylor schreibt,
»ganze politische Ordnungen oder Zeitabschnitte im Leben einer Zivilisation
vor, und zwar als unsere Entwicklungsstufen und nicht etwa nur als eine gegebe-
ne Vorstellung.«’

Was im Teil A. im Mittelpunkt steht, ist der wahre Geist, der noch nicht sei-
ner selbst gewiss ist, aber dafiir unentfremdet und ganz bei sich ist, der
unreflektiert sittliche Handlung erméglicht und den Hegel in der griechischen
Polis verwirklicht sieht: »Der Geist ist das sittliche Leben eines Volkes, insofern
er die unmittelbare Wahrheit ist; das Individuum, das eine Welt ist.« (III, 326)
Die Sittlichkeit, die Hegel hier beschreibt, ist eine natiirliche Sittlichkeit, oder,
wie Christoph Menke formuliert, eine »elementare Form<<4, fiir die kennzeich-
nend ist, »daB das soziale Verhiltnis der Subjekte durch ihre Ubereinstimmung
in Wertorientierungen begriindet ist.« (TiS, 83) Diese Ubereinstimmung ist dabei

3 Charles Taylor: Hegel. — Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 231. Im Folgenden im Text
zitiert mit Hegel und Seitenangabe.

4 Christoph Menke: Tragddie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel. —
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, 83. Im Folgenden im Text mit Sigle TiS und Seiten-

angabe zitiert.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 131

nicht willentlich erzeugt, sondern gegeben. Die sittliche Gemeinschaft ruht in
sich und hat an sich genug. Ihr Hauptinteresse besteht darin, diese ruhige Balan-
ce zu erhalten. Das ist die Aufgabe der Regierung: Sie muss fiir Gerechtigkeit
sorgen, die dabei immer als »Riickkehr zu einer schon vorhandenen sittlichen
Welt« (TiS, 84) verstanden wird.

Die Antigone, deren Stoff einer Mythenwelt entstammt, die dlter ist als die
Polis, wird bei Hegel zum literarischen Beispiel fiir die Probleme des demokrati-
schen Stadtstaates Athen. Auch wenn sie nicht in dieser Welt spielt, schafft sie
es, die tatsdchlichen Probleme der Polis aufzuzeigen, denn durch die Dopplung
vom Geschehen in der Tragodie und der Rezeption des Geschehenen durch den
Zuschauer bekommt die Antigone iiber den Aspekt des Plots hinaus eine poli-
tisch-ethische Dimension. Mit den Augen der Athener betrachtet, macht sie auf-
merksam auf das krisenhafte Verhiltnis von Individuum und Gemeinwesen, das
durch die Praxis der Polis zunichst gelost schien, hier aber als Schein entlarvt
wird. Dem Zuschauer wird klar: Auch wenn die demokratische Regierungsform
der Polis die Regierung des Einzelnen, des Konigs, abgeschafft hat, und so jeder
zum Biirger wird, der ein Stimmrecht hat, kann es noch zum Konflikt zwischen
dem Gemeinwesen und dem Individuum kommen. Erst durch Antigone wird der
Bruch innerhalb der Tragddie sichtbar, erst durch Antigone wird er auf der Biih-
ne der Dionysien sichtbar gemacht. Vorher ruhen Theben und Athen in ihrer na-
tiirlichen Sittlichkeit.

Diese heile eine Welt, diese, nach Taylor, »Gesellschaft des perfekten Bei-
sichselbstseins«, die sich »durch eine vollkommene Einheit von Biirger und
Gesellschaft auszeichnet[]« (Hegel, 231), ist aufgehoben in zwei unterschiedli-
chen Sphéren: die des menschlichen und die des gottlichen Gesetzes, wovon das
menschliche Gesetz seine Wirklichkeit im Staat hat und das gottliche seine in
der Familie. Taylor erkldrt dieses zunéchst etwas mythisch anmutende Vokabu-
lar durch den Gebrauch der Tragodien als Beispiele: gottliches und menschliches
Gesetz stehen demnach fiir die Unterschiedlichkeit und Vielheit des Allgemei-
nen selbst, das in zwei Formen gegeneinander auftritt und eigentlich ein
»Konflikt zwischen den beiden Allgemeinheiten« (Hegel, 233) ist. Jede dieser
konfligierenden Seiten ist dabei als Teil des Selbstbewusstseins zu verstehen,
wie Otto Poggeler betont: »Nach der Einleitung zum Abschnitt A schldgt der
Geist als Bewusstsein seine Momente auseinander. Die vermittelnde, un-
endliche Mitte ist das Selbstbewusstsein: Es ist Substanz und tritt dieser gegen-
iiber, bringt so die Substanz als Werk und Wirklichkeit hervor.« (SuG, 44) Die
Verwirklichung des Selbstbewusstseins in der wahren Sittlichkeit ist eine dop-
pelte oder in verschiedene Sphiren unterteilte: Substanz und Individuum ver-
korpern zwei Formen des Selbstbewusstseins, spalten sich auf in wissendes und

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

unwissendes Tun. Der Konflikt, der aus dieser Aufspaltung herriihrt, wird des-
wegen auch ein doppelter sein: Einmal der zwischen Individuum und Substanz
und einmal der zwischen den unterschiedlichen substantiellen Individuen selbst.
Denn die Individualitét, die hier aufkommt, ist eine, die der Substanz Individua-
litdt verleiht: Sie verkorpert einen Teil der Substanz und schlédgt sich damit ent-
weder auf die Seite der Familie oder des Staates. Dieser Prozess wird in der
niheren Auseinandersetzung mit der Antigone deutlich. Denn der Konflikt, der
in der Tragodie thematisiert wird, speist sich aus der Struktur der sittlichen Welt,
in der er entsteht. Diese ist, laut Hegel, unterteilt in die zwei Gesetzesbereiche
von menschlichem und gottlichem Recht. Gemeinwesen und Familie sind dabei,
wie Menke betont, nicht »gleichartige« Teile der sittlichen Welt, sondern sie
stehen gleichberechtigt als »grundsitzlich verschiedene[] Typen praktischer Be-
rechtigung« (TiS, 161) beieinander.

In der Antigone zeigt sich, wie der »Ausdruck des Allgemeinen« mit der
»Berufung zum Allgemeinen« (Hegel, 233) in Konflikt gerit: das gottliche Ge-
setz kollidiert mit dem menschlichen. Wihrend die beiden Gesetze nun in einen
Streit iiber ihre Berechtigung und Macht geraten, passiert noch etwas: Die Ge-
setzesvertreter Antigone und Kreon geraten nicht nur miteinander, sondern auch
mit ihrer Welt in Konflikt. Damit er6ffnet die Tragddie eine vollkommen neue
und doppelte Perspektive auf die natiirliche Sittlichkeit: zum einen présentiert sie
das Geschehen als Teil eines groeren Geschehens, da der Antigone-Stoff fiir die
athenischen Zuschauer ein Riickblick in Vergangenes ist und so einen zuriicklie-
genden, iberwunden geglaubten Konflikt zeigt, der neue Aktualitit gewinnt, und
zum anderen erdffnet sie die individuelle Perspektive, die der dialektischen Ge-
samtansicht widerspricht.

A. ANTIGONE

Hegel beschreibt, dass in der wahren Sittlichkeit die sittliche Handlung ihren
Platz hat. Nun wire es naheliegend, eine Abhandlung iiber ethisch richtiges Han-
deln zu erwarten, aber Hegel sucht sich einen besonderen Fall aus, den er als den
Inbegriff der sittlichen Handlung deutet: Die Bestattung des Polyneikes durch
seine Schwester Antigone. Die sittliche Handlung soll, so Hegel, einen Spagat
zwischen zwei Extremen schaffen: Sie soll substantiell und »auf den ganzen Ein-
zelnen oder auf ihn als allgemeinen« (III, 331) bezogen sein. Die sittliche Hand-
lung bezieht sich demnach nicht auf eine spezielle Person um deren Eigenheiten
willen, sondern sie bezieht sich auf den ganzen Menschen, ungeachtet seiner Be-
sonderheit. Uneigenniitzig soll sie dem anderen nicht zum Eigennutz dienen. Um

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 133

zu verdeutlichen, wie ein solcher Inhalt aussehen kann, wihlt Hegel nun die Be-
stattung des Polyneikes. Sie ist nicht nur beispielhaft, weil sie die oben genann-
ten Kriterien erfiillt, sondern auch, weil Antigone mit Polyneikes auf besondere
Weise verbunden ist: sie sind Bruder und Schwester. Dieses Verhiltnis verleiht
der sittlichen Handlung erst ihre Grofle, denn so erhilt sie eine besonders reine
Form. Um zu verstehen, warum die Geschwisterbeziehung eine solche Rolle
spielt, muss zunéchst die Frage gekliart werden, wie der Spagat zwischen Sub-
stanz und dem >ganzen Einzelnen< aussieht.

Zunichst mutet Hegels Antwort auf die Frage nach dem Einzelnen als allge-
meinem ein bisschen gruselig an, denn der ganze Einzelne ist der Tote: die
sittliche Handlung »betrifft nicht mehr den Lebenden, sondern den Toten, der aus
der langen Reihe seines zerstreuten Daseins sich in die vollendete eine Gestal-
tung zusammengefalit und aus der Unruhe des zufilligen Lebens sich in die
Ruhe der einfachen Allgemeinheit erhoben hat.« (III, 332) Der Tod hebt jede
Zufilligkeit des Lebendigen auf, er ist das »reine Sein« (111, 332), das »unmittel-
bare natiirliche Gewordensein« (ebd.), in das der Einzelne »als solcher« (ebd.)
gelangt. Der Tod ist ein natiirlicher Prozess, in dem die Besonderheit des Einzel-
nen verloren geht, uninteressant wird und nichts mehr bewirkt. Im Tod wird er
aufgehoben und zuriickgefiihrt in eine Allgemeinheit, die groBer ist als er selbst.
Hier ist er der ganze Einzelne oder eben der Einzelne als allgemeiner: unbe-
schriankt durch irdische Zufilligkeit bleibt die reine Individualitit tibrig. Nir-
gends sonst ist der Mensch damit gleichzeitig so einzeln, — denn er stirbt allein —
und so allgemein, denn im Tod unterscheidet ihn nichts mehr von den anderen,
nichts mehr von der Substanz, in die er zuriickkehrt.

Ist Hegels Antwort zunichst irritierend, wird hier doch sehr deutlich, was fiir
Hegel der Inhalt der sittlichen Handlung ist: die reine Form des Menschen, los-
gelost von irdischer Zufilligkeit. Die sittliche Handlung bezieht sich damit direkt
auf die Substanz des Individuums, auf sein Wesen, das durch keine weltliche In-
dividuation verstellt ist. Sie anerkennt den anderen als Menschen, ungeachtet
seines Charakters oder seiner Personlichkeit: »Im Hause der Sittlichkeit ist es
nicht dieser Mann, nicht dieses Kind, sondern ein Mann, Kinder iiberhaupt, —
nicht die Empfindung, sondern das Allgemeine« (III, 337), das die Handlung als
sittliche motiviert.

Und nun kommt der interessante Wendepunkt: die wesenhafte Form des In-
dividuums ist nicht das, wobei Hegel stehen bleibt. Denn die sittliche Handlung,
die sich auf diese Allgemeinheit richtet, hat zu ihrem Ziel, die Besonderheit des
Individuums wiederherzustellen: Der Tod als letztes Sein soll nicht als natiirli-
cher Prozess nur der Natur angehoren und damit etwas Unverniinftiges bleiben,

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern der Mensch soll sich diesen Prozess wieder aneignen und ihm damit
. . 5
Bewusstsein und Vernunft verleihen:

»Die Blutsverwandtschaft ergénzt also die abstrakte natiirliche Bewegung dadurch, dass
sie die Bewegung des BewuBtseins hinzufiigt, das Werk der Natur unterbricht und den
Blutsverwandten der Zerstorung entreiflt, oder besser, weil die Zerstorung, sein Werden

zum reinen Sein, notwendig ist, selbst die Tat der Zerstorung iiber sich nimmt.« (III, 333)

Indem die Leiche des Verstorbenen also verbrannt oder beerdigt wird, iiberneh-
men die Angehorigen in einem bewussten Akt selbst die Beseitigung des
Korpers, die sonst die Natur durch Tiere und Bakterien erledigen wiirde, »der
Sinn der Handlung ist vielmehr, daB3, weil in Wahrheit die Ruhe und Allgemein-
heit des seiner selbst bewuliten Wesens nicht der Natur angehort, der Schein
eines solchen Tuns hinwegfalle, den sich die Natur angemaft, und die Wahrheit
hergestellt werde.« (IIL, 332)° Gleichzeitig wird aber die Macht des unterirdi-
schen Reiches betont, das der Offentlichkeit des Gemeinwesens gegeniibersteht
und in dem laut Poggeler »die menschlichen Kréfte nicht mehr das Entscheiden-
de sind (da sie vor dem Tod ja nicht bewahren konnen).« (SuG, 45) Mit der
Bestattung wird der Tote nun dem unverniinftigen Sein der Natur entrissen: Sei-
ne Besonderheit als vernunftfihiger Mensch, der nicht allein der Natur angehort,

5 Dazu Otto Poggeler: »Das geschieht, indem er dem >Schof3e der Erde« eigens iiberge-
ben wird. Hegel stellt zu den dinglichen und personlichen Rechten Kants, die
Eigentum und Vertragsverhiltnisse begriinden, den Zusammenschluss in Stdnden und
den Krieg, der die Ordnungen, wie die Menschen sie sich >zurechtgemacht< haben,
immer neu erschiittert. Es ist eine auferlegte >Arbeit<, den Tod als Herrn zu fiihlen.
Hier erscheint das >gottliche Gesetz<, das dem Toten seine Ehre wahrt.« (SuG, 45)

6 Taylor sieht in dieser Passage auf eine »bemerkenswerte Weise« die Todesriten des
antiken Griechenlands von Hegel interpretiert: »Der Tod ist eine natiirliche Vernei-
nung, etwas, das dem Menschen widerfahrt, ein von der Natur gegen ihn ausgefiihrter
Streich. Aber wir haben auch gesehen, dafl der Tod, spekulativ verstanden, eine Not-
wendigkeit ist, ein Ausdruck wahrhafter Allgemeinheit des menschlichen Geistes, der
keinen duBeren Ausdruck bestehen lassen kann. Das Ziel der Riten ist es, den Tod von
dieser ersten zur zweiten Wirklichkeit zu erheben, ihn neu zu interpretieren als etwas,
das dem Menschen nicht mehr widerféhrt, sondern als etwas, das getan wird. Die Ri-
ten erhalten den Korper, der andernfalls Beute all der blinden Krifte der Natur wiirde,
der von Schakalen und Geiern zerstort wiirde, und indem man ihn beerdigt, macht
man aus seinem Ende eine bedeutungsvolle Handlung. So wird sogar der Tod fiir das

SelbstbewuBtsein gewonnen.« (Hegel, 234)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 135

sondern durch seinen Geist fihig ist, iiber sie hinaus zu gehen und sich so aus ihr
und ihrer Zufilligkeit zumindest ein Stiick weit zu befreien, wird wieder herge-
stellt. Diese Wiederherstellung der Besonderheit ist nicht zu verwechseln mit
einer Wiederherstellung der Individualitidt: Es geht hier nicht darum, den Men-
schen in seiner individuellen Besonderheit zu betonen, sondern in seiner Beson-
derheit als Mensch. Ob der Tote dieses oder jenes gern getan hat, was sein Stek-
kenpferd war und was ihn fiir andere liebens- oder hassenswert machte, ist im
Bestattungsritus vollkommen gleichgiiltig. Die weltliche Individualitdt weicht
gerade hier der allgemeinen menschlichen Besonderheit, die iiber die Natur hin-
ausgeht. Betont wird also im Ritus nicht die Besonderheit des Einzelnen, son-
dern die Besonderheit des Menschen.

Zustindig fiir die Bestattung sind die Verwandten. Das liegt an der speziellen
Form der sittlichen Handlung: sie resultiert aus dem »einfachen und unmittel-
baren Wesen der Sittlichkeit« (III, 330), sie ist nicht, wie die sittliche Staats-
macht, die weiter unten am Beispiel von Kreon erldutern wird, bewusstes Tun,
sondern die Sittlichkeit findet in der sittlichen Handlung ihren unmittelbaren
Ausdruck, ist »unmittelbares sittliches Sein« (ebd.), sie ist der »bewusstlose,
noch innere Begriff seiner sich bewufiten Wirklichkeit« (ebd.) und gehort damit
in die Sphére der Familie. Wihrend der Staat besondere Menschen ehrt, die sich
um ihn oder die Gemeinschaft verdient gemacht haben, ist es Sache der Familie,
jeden, der ihr angehort zu ehren in Absehung all seiner Verdienste oder Verfeh-
lungen. Ihr Tun richtet sich anders als das des Staates unreflektiert auf den Fami-
lienangehorigen. Die sittliche Handlung ist gelebte aber bewusstlose Sittlichkeit,
sie verkorpert das sittliche Prinzip ohne iiber die Verkorperung nachzudenken.
Die sittliche Handlung ist das gottliche Gesetz, das ohne Hinterfragung erfiillt
wird, weil es gottlich und Gesetz ist. Das gottliche Gesetz findet sich in den fa-
milidren Verhiltnissen wieder: dem zwischen Mann und Frau, dem zwischen El-
tern und Kindern und dem zwischen Bruder und Schwester. Am reinsten kommt
es dabei bei letzterem zum Vorschein, denn hier ist es nicht verstellt durch Be-
gierde (Verhiltnis Mann und Frau) oder Rithrung (Verhiltnis Eltern und Kin-
der):

»Der Bruder aber ist der Schwester das ruhige gleiche Wesen tiberhaupt, ihre Anerken-
nung in ihm rein und unvermischt mit natiirlicher Beziehung; die Gleichgiiltigkeit der
Einzelheit und die sittliche Zufilligkeit derselben ist daher in diesem Verhiltnisse nicht
vorhanden; sondern das Moment des anerkennenden und anerkannten einzelnen Selbsts
darf hier sein Recht behaupten, weil es mit dem Gleichgewicht des Blutes und begierdelo-
ser Beziehung verkniipft ist.« (I, 337f.)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bruder und Schwester anerkennen sich wechselseitig als einzelnes Selbst, ohne
dabei den anderen in seiner individuellen Einzigartigkeit anzuerkennen. Wie der
Bruder oder die Schwester letztlich ist, spielt in diesem Verhiltnis keine Rolle:
Antigone bestattet Polyneikes ausschlieflich und in Absehung all seiner Taten,
weil er ihr Bruder ist. Ob sie mit seinem Handeln iibereinstimmt oder nicht,
spielt keine Rolle. Die Anerkennung, die sie Polyneikes zukommen lésst, bleibt
daher nicht bei seiner Personlichkeit stehen, die fiir Hegel als Weltlichkeit im-
mer nur eine unzureichende, weil zuféllige Erscheinung ist, sondern richtet sich
an ihn als Ganzen. Anerkannt wird damit mehr als seine Erscheinungsweise auf
der Welt, anerkannt wird sein Wesen, das ein allgemeines ist. Denn als das
wahrhaft Allgemeine befasst sich das gottliche Gesetz, wie Taylor ausfiihrt, »mit
dem Individuum als solchem und nicht mit irgendwelchen Einzelheiten seiner
Existenz.« (Hegel, 233)

Gerade durch diese Allgemeinheit in der Anerkennungsbeziehung auf Ge-
schwisterebene wird das Verhiltnis zwischen beiden ein besonders enges und
inniges: »Der Verlust des Bruders ist daher der Schwester unersetzlich und ihre
Pflicht gegen ihn die hichste.« (IIL, 337f.)” Aus der Reinheit des Anerkennungs-
verhiltnisses speist sich seine GroBe: In ihm ist nichts Weltliches iibriggeblie-
ben, wie in den beiden anderen Beziehungen des gottlichen Gesetzes. Hier geht
es wirklich nur um die Anerkennung des anderen als allgemeinem. Daher ist die
sittliche Handlung, die diese Anerkennung gewihrt und herstellt, Antigones
»hochste Pflicht«.

Gleichzeitig ist das Verhiltnis zwischen Bruder und Schwester auch die
Grenze der familidren Sittlichkeit: Der Bruder verlidsst die Familie, er ist »die
Seite, nach welcher ihr Geist zur Individualitdt wird« (III, 338) und geht zum
menschlichen Gesetz iiber, »um die ihrer selbst bewufte, wirkliche Sittlichkeit
zu erwerben und hervorzubringen« (III, 338), wihrend die Schwester zur »Be-

7 Die einzigartige Bedeutung des Bruder-Schwester-Verhiltnisses wird auch in der An-
tigone selbst deutlich. So heifit es im Klagegesang (Kommos) der Antigone, den sie
wechselweise mit dem Chor anstimmt, als sie zu der Felsengruft gefiihrt wird, in die
sie eingeschlossen werden soll, Folgendes: »AN. [...] Niemals, wenn ich Mutter von
Kindern geworden wire, / noch wenn ein Gatte mir sterbend dahinschmolz, / hitte ich
gegen die Biirger diese Miihsal unternommen. / Welchen Gesetzen zuliebe sage ich
dies? / Einen anderen Gatten bekame ich, wenn er sterben, / und ein Kind von einem
andern Mann, wenn ich es verlieren wiirde. / Nachdem aber Mutter und Vater im Ha-
des geborgen sind, / gibt es keinen Bruder, der da nachwachsen konnte. / Nach diesem
Naturgesetz habe ich dir Ehre erwiesen / [...], o briiderliches Haupt.« (Antigone, V.
905-915)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 137

wahrerin des gottlichen Gesetzes« (ebd.) wird: »Auf diese Weise iiberwinden die
beiden Geschlechter ihr natiirliches Wesen und treten in ihrer sittlichen Bedeu-
tung auf, als Verschiedenheiten, welche die beiden Unterschiede, die die sittliche
Substanz sich gibt, unter sich teilen.« (ebd.) Verdeutlicht wird das, was Hegel
hier beschreibt, gut am Beispiel von Eteokles und Polyneikes auf der einen und
Ismene und Antigone auf der anderen Seite: Wihrend die Schwestern (bei So-
phokles jedenfalls nach Odipus’ Entriickung, bis dahin hat Antigone den Blinden
auf seiner Wanderschaft in der Verbannung gefiihrt und begleitet) von der Poli-
tik unberiihrt im Hause von Kreon Hochzeitspldne schmieden, entzweien sich
die Briider im Streit um den Thron, im Streit also um das 6ffentliche Amt des
Staatslenkers. Polyneikes wird dabei zum Landesverriter. Doch als seine Leiche
vor den Toren der Stadt unbestattet liegen bleibt, kann seine Schwester Antigone
in ihm nicht den Verriter sehen, sondern nur den Bruder:

»ANTIGONE. Es ist keine Schande, die Blutsverwandten fromm zu achten.
KREON. Starb nun nicht aus deinem Blute auch der andere?

AN. S6hne von einer Mutter und demselben Vater.

KR. Wie zollst du dem einen Respekt, jenem bekundest du Feindschaft?
AN. Nicht bezeugt dies der Dahingeschiedene.

KR. Wenn du ihn doch gleichermalen ehrst wie den Feind?

AN. Kein Sklave fand den Tod, sondern mein Bruder.

KR. Er wollte diese Stadt zerstoren, der andere trat fiir sie ein.

AN. Gleichwohl fordert Hades gleichen Brauch.« (Antigone, V. 511-518)

Die Streitrede (Stichomythie) zwischen Kreon und Antigone zeigt deutlich das
Missverstiandnis zwischen den beiden Parteien: Wihrend Kreon nicht anders
kann, als die Tat als politische zu begreifen, bezieht sich Antigone einzig auf die
verwandtschaftliche Beziehung. Polyneikes politische Einstellung ist fiir sie
nicht zweitrangig sondern absolut nebensichlich. Es ist auch keine iibermaBige
Trauer oder Geschwisterliebe, die sie antreiben: Sie argumentiert nicht damit,
dass sie es nicht ertragen konnte, den Bruder unbestattet zu sehen, sondern sie
argumentiert mit dem gottlichen Gesetz. Antigones Tat ist somit nicht geprigt
von auflerordentlicher Emotionalitiit, Antigone tut das, was sie einzig und allein
fiir richtig halt, sie erfiillt die hochste Pflicht, wie Hegel sagt. Polyneikes zu be-
statten ist keine Entscheidung, die Antigone getroffen hat, sie hat nicht
abgewogen zwischen Griinden, die dafiir und dagegen sprechen. Antigone weif3,
was sie zu tun hat und tut es. Ohne es zu hinterfragen, ohne sich von den Konse-

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

quenzen schrecken zu lassen, wie Ismene es tut.® Damit verkorpert Antigone als
Frau und Schwester die eine Seite der Sittlichkeit: die unmittelbare und bewusst-
lose, die die Sittlichkeit der Familie bestimmt und das géttliche Gesetz ist. Ihm
entgegen steht als die andere Seite der sittlichen Substanz der Mann als Vertreter
des menschlichen Gesetzes, der seine beispielhafte Verkorperung im Herrscher
Thebens findet.

B. KREON

»Der Bruder verldf3t diese unmittelbare elementarische und darum eigentlich ne-
gative Sittlichkeit der Familie, um die ihrer selbst bewufite, wirkliche Sittlichkeit
zu erwerben und hervorzubringen.« (III, 338) Kreon, der Bruder Iokastes, ldsst
sich nicht durch die Familienbande zu Polyneikes und Antigone, ja, zuerst noch
nicht einmal durch die zu seinem Sohn Haimon, milde stimmen. Sein Urteil iiber
Antigone ist gefillt. Er betrachtet sie als Verbiindete ihres Bruders und damit als
Landesverriterin. Die Tatsache, dass sie seine Nichte ist, d@ndert nichts an dem
Beschluss, den er als Konig von Theben fillt: »Nein, sei sie meiner Schwester
Kind oder verwandter / als alle Blutsverwandten mir verwandt, / sie und ihre
Schwester, beide werden nicht entgehen / schlimmster Bule« (Antigone, V.486-
489)

Kreon ist Staatsmann, das gottliche Gesetz bedeutet ihm angesichts dessen,
was fiir Theben und fiir seinen Thron auf dem Spiel steht, nichts. Er verkorpert
als Mann und Regierender das menschliche Gesetz, das, wie Taylor formuliert,
die »offene, bewulte Sittlichkeit des Staates [ist], in der sich die Biirger reflek-
tiert sehen.« (Hegel, 233). Damit ist das menschliche Gesetz, so Poggeler, ein
»selbstauferlegtes«, das das »Miteinander im bewussten Tun« (SuG, 45) regelt.
Diesem Wirken der Staatsmacht, das »offen am Tage liegt« (ebd.), steht das
gottliche gegeniiber — beide zusammen machen die Sittlichkeit aus, die sich in
Bewusstes und Bewusstloses geteilt hat. Menschliches und gottliches Gesetz be-

8 »ISMENE. Jetzt aber hinwiederum sind wir beide allein noch iibrig; bedenk / wie
schmihlich wir sterben miissen, wenn dem Gesetz zu Trotz / wir den Beschluf3 der
Herrscher oder ihre Macht tibertreten. / Nein, bedenken muf3 man dies einmal, daf3 als
Frauen / wir geboren wurden, um gegen Minner nicht zu kidmpfen. Dann aber, dafl
wir beherrscht werden von Stirkeren / und da3 wir dies horen miissen und noch
Schmerzlicheres als dies. / Ich nun will die Unterirdischen bitten, / Verzeihung zu ge-
wihren, weil ich gezwungen werde dazu, und / den fest im Amte Stehenden will ich

mich fiigen; denn das / Vermessene zu tun hat keinen Sinn.« (Antigone, V. 58-68)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 139

dingen einander dabei: sie sind voneinander abhingig und bauen aufeinander
auf: »Der Staat erhilt die Gesellschaft und verteidigt die Familie; aber die Fami-
lie bildet Biirger fiir den Staat heran. So miissen die gottlichen Krifte, die der
Familie zugrunde liegen, zum Wohle des Staates da sein, und gleichzeitig sorgt
der Staat dafiir, daf3 dieser Kult der Gotter vollzogen wird.« (Hegel, 234) Wih-
rend das gottliche Gesetz auf den Einzelnen in seiner Allgemeinheit zielt, hat das
menschliche Gesetz die Allgemeinheit zum Mittelpunkt, der der Einzelne im
Ernstfall unterliegen muss. Das menschliche Gesetz sind hierbei zunichst Sitte
und Brauchtum eines Volkes, es ist das Gesetz, das vom Menschen erlassen
wird, um das Zusammenleben zu regeln. Hier realisiert sich der absolute Geist in
der Vielheit des »daseienden Bewuftseins« (I, 329) als Gemeinwesen, »wel-
ches fiir uns bei dem Eintritt in die praktische Gestaltung der Vernunft iiberhaupt
das absolute Wesen war und hier in seiner Wahrheit fiir sich selbst als bewuBtes
sittliches Wesen und als das Wesen fiir das BewufBtsein, das wir zum Gegenstand
haben, hervorgetreten ist.« (ebd.) Wirklich wird der absolute Geist dabei auf
zweifache Weise: Einmal in der Substanz als Volk und als wirkliches Bewusst-
sein im Biirger dieses Volkes. So kann jeder einzelne Biirger sich seiner selbst in
der Wirklichkeit dieses Geistes bewusst sein, er lebt in etwas und erfasst etwas,
das wirklich existiert und Geltung hat: er hat »unmittelbar darin seine Wahrheit«
(111, 329).

Das menschliche Gesetz ist also die Form des Geistes, in der die Wirklich-
keit ihrer selbst bewusst ist und fiir sich Wahrheit und Giiltigkeit hat. Ist in der
Familie der absolute Geist bewusstlos in der natiirlichen Sittlichkeit des Seins
wirklich, hat er nach AuBen hin im menschlichen Gesetz Bewusstsein seiner
selbst in der durch das bekannte Gesetz und die vorhandene Sitte geregelten
Wirklichkeit, die aber gleichzeitig nicht nur vorgefunden, sondern auch immer
»Tat und Werk des Findenden ist.« (III, 339) Dieses menschliche Gesetz mani-
festiert sich nun noch einmal auf ganz besondere Weise im Herrscher dieser
Wirklichkeit, im Regierenden jener Welt, in der das menschliche Gesetz seine
Giiltigkeit hat: »Das Gemeinwesen, das obere und offenbar an der Sonne gelten-
de Gesetz, hat seine wirkliche Lebendigkeit in der Regierung, als worin es
Individuum ist. Sie ist der in sich reflektierte wirkliche Geist, das einfache Selbst
der ganzen sittlichen Substanz.« (III, 334) Genauso sieht Kreon sich auch selbst:
Er ist das Individuum, das Macht hat, zu befehlen und zu strafen. Seine Hand-
lungen und Anweisungen beurteilt Kreon dabei nicht als tyrannisch und
egoistisch, sondern fiir ihn stellen sie sich als die natiirlichen Konsequenzen der
Taten der anderen dar. In Kreons Selbstbild handelt er ausschlieBlich als der ge-
rechte Herrscher, er sieht sich als das »einfache Selbst der ganzen sittlichen

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Substanz« (ebd.), das wird deutlich in seiner Antrittsrede als Konig, der nach
dem Tod der beiden Briider nun der legitime Herrscher ist:

»KREON. Wer ndmlich in der Fithrung des ganzen Staates / nicht nach den besten Be-
schliissen greift, / sondern aus Furcht vor jemand den Mund verschlossen hilt, / der
erscheint mir als ganz schlechter Mann, jetzt und schon immer. / Und wer ein anderes Gut
als das eigene Vaterland / fiir groBer hilt, der gilt in meinen Augen nichts. / Denn ich, das
weill Zeus, der immer alles sieht, / konnte weder schweigen, wenn ich Ungliick / auf die
Biirger zukommen sehe anstatt Wohlergehen, / noch wiirde ich je zum Freund einen Feind
der Stadt / mir machen, aus der Erkenntnis, / da} nur sie es ist, die uns bewahrt, und daf3
bei / geradem Kurs von ihr allein wir Freunde gewinnen. / Nach solchen Grundsitzen
werde ich diese Stadt mehren« (Antigone, V. 178-191).

An dieser Stelle geht der Monolog weiter mit den Anweisungen fiir den Umgang
mit den Leichen von Eteokles und Polyneikes. Kreon versucht hier vor dem
Chor, der aus alten und weisen Ménnern besteht und Mitglieder des Konigshofs
reprasentiert, einen moglichst guten Eindruck zu machen: Eben noch wurde The-
ben in einen Krieg verwickelt, weil Polyneikes seine eigenen Anspriiche hoher
stellte als das Wohl der Stadt. Kreon will nun zeigen, dass er mit all seiner
Macht fiir den Frieden eintreten will und ihm nichts wichtiger ist, als diesen
Frieden zu halten. Damit steht er ganz ein fiir dieses eine Vorhaben und kiindigt
gleichzeitig an, dass er Zuwiderhandlungen nicht dulden wird. Diese Macht, mit
der Kreon sich hier als besonders guter Herrscher auszuzeichnen versucht und
die er auch wirklich hat, die Macht, den Einzelnen zu unterdriicken, ist nach He-
gel die eigentliche Macht des Gemeinwesens, fiir das Kreon steht. Wihrend die
positive Seite des menschlichen Gesetzes Fragen des Eigentums, der personli-
chen Selbststindigkeit und des offentlichen und privaten Rechts behandelt und
so eine Basis fiir den Riickzug ins Private der Familie auf der einen Seite und die
Erlangung eines wirklichen Bewusstseins in der Allgemeinheit des Staatslebens
auf der anderen Seite ermoglicht, garantiert die negative Macht der Allgemein-
heit iiber den Einzelnen den Erhalt des Gemeinwesens selbst und verhindert
dessen Auflosung und ein »Versinken in das natiirliche Dasein aus dem sittli-
chen« (III, 335). Die negative Macht des Gemeinwesens besteht darin, den
Einzelnen, der sich vielleicht im und durch das Gemeinwesen so wohl fiihlt, dass
er sich vom »Ganzen losreiflien« (III, 335) mochte, seinen eigentlichen »Herrn,
den Tod, zu fiihlen zu geben.« (ebd.) Immer wenn es dem Volk also zu gut geht,
sollte es, Hegel zu Folge, in einen Krieg ziehen, denn der erinnert den Einzelnen
an seine Sterblichkeit.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 141

Durch die Macht der negativen Seite des Gemeinwesens, die wesentlich fiir
seinen Erhalt sorgt, ist es elementar verbunden mit dem goéttlichen Gesetz, das
sich an den Toten richtet. Denn iiber allem steht das unterirdische Reich, das
iiber jeden Einzelnen die Oberhand behalten wird. Diese Wendung aber missach-
tet Kreon — sogar ausdriicklich, wenn er Antigone als Todesstrafe in den
Felsschacht schickt: »Dort soll sie zu Hades, den allein von den Gottern sie ver-
ehrt, / beten und erreichen, daf3 sie nicht sterben muf3, / oder sie wird erkennen,
dort zuletzt, da} es / iiberfliissige Miihe ist, Hades anzubeten.« (Antigone, V.
7717-780) Kreons Blick ist beschrinkt auf die Gegenwart, er ist mit allen Mitteln
und mit all seiner Macht darum bemiiht, seine Stellung zu bewahren und auszu-
bauen: um das zu erreichen, muss er fiir das Wohlergehen Thebens Sorge tragen.
Die gnadenlose Verurteilung Antigones, deren Tat Kreon vor diesem Hinter-
grund nur als politisch deuten kann, erscheint ihm so als das beste Mittel, die
Sicherheit der Stadt zu garantieren: Kreon erweist sich so als unbestechlicher
Vertreter von Thebens Sache. Er verkorpert als Mann und Konig das menschli-
che Gesetz.

c. DAS VERBRECHEN

Mit Antigone und Kreon stehen sich so zwei sittliche Prinzipien, das gottliche
und das menschliche Gesetz, gegeniiber. Jeder von beiden verkorpert auf be-
stimmte Weise (Antigone unbewusst, Kreon als bewusstes Tun) ein sittliches
Gesetz, ohne die Position des anderen einnehmen zu kénnen. Beide Prinzipien
haben dabei, nach Hegel, den gleichen Anspruch auf Beriicksichtigung, da sie
sich aus den unterschiedlichen Gebieten der Sittlichkeit notwendig ergeben und
legitimieren:

»Das sittliche Bewulitsein aber weill, was es zu tun hat, und ist entschieden, es sei dem
gottlichen oder dem menschlichen Gesetze anzugehoren. Diese Unmittelbarkeit seiner
Entscheidung ist sein Ansichsein und hat daher zugleich die Bedeutung eines natiirlichen
Seins, wie wir gesehen; die Natur, nicht das Zufillige der Umstidnde oder der Wahl, teilt
das eine Geschlecht dem einen, das andere dem anderen Gesetze zu, — oder umgekehrt, die
beiden sittlichen Michte selbst geben sich an den beiden Geschlechtern ihr individuelles
Dasein und Verwirklichung.« (111, 343)

Zu beachten ist hierbei, dass Hegel ausdriicklich schreibt, dass die Verteilung
nicht zufillig ist, sondern natiirlich: es gibt zwei sittliche Michte, die sich in den
zwei Geschlechtern verwirklichen. Damit ist der Konflikt vorprogrammiert — zu-

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fillig sind nur Zeit und Ort seiner Entstehung. Der Konflikt selbst ist notwendig,
da frither oder spiter die widerstreitenden Prinzipien von menschlichem und
gottlichem Gesetz aufeinanderprallen miissen. Fiir die Entwicklung des Geistes
ist dieser Zusammenprall notwendig, weil nur durch ihn die wahre Sittlichkeit
zerbrechen kann und der Geist zu seiner nidchsten Verwirklichung, der Entfrem-
dung in der Bildung, fortschreiten kann. Aber wie genau kommt es zum Bruch?

Hegel schreibt, dass in der wahren Sittlichkeit das Selbstbewusstsein noch
nicht »in seinem Rechte als einzelne Individualitit« (111, 342) aufgetreten ist. In-
dividualitit gibt es hier entweder als »allgemeine[n] Willen« (ebd.) oder als
»Blut der Familie« (ebd.), verkorpert als Mann und Frau. Zunichst existieren die
zwei Michte der Sittlichkeit harmonisch in »Ordnung und Ubereinstimmung der
beiden Wesen, deren eins das andere bewihrt und vervollstindigt« (ebd.) als
Gegensitze mit- und nebeneinander: »Es ist noch keine Tat begangen; die Tat
aber ist das wirkliche Selbst.« (III, 342) Die Bestattung des Polyneikes durch
Antigone ist die Tat, die dieses sich bereichernde Nebeneinander der Gegensitze
zu einem vernichtenden Gegeneinander von Entgegengesetztem macht

»— es wird zu der negativen Bewegung oder der ewigen Notwendigkeit des furchtbaren
Schicksals, welche das gottliche wie das menschliche Gesetz sowie die beiden Selbstbe-
wuBtsein[e], in denen diese Méchte ihr Dasein haben, in den Abgrund seiner Einfachheit
verschlingt — und fiir uns in das absolute Fiirsichsein des rein einzelnen Selbstbewuftseins
ibergeht.« (111, 342)

Auf dieser Stufe ist das Selbstbewusstsein das sittliche Bewusstsein und damit
die »einfache reine Richtung auf die sittliche Wesenheit oder Pflicht.« (ebd.)
Unmittelbar, unwankend, widerspruchslos steht fiir Antigone und Kreon fest,
was sie zu tun haben:

»Hierdurch nun, dal} einesteils die Sittlichkeit wesentlich in dieser unmittelbaren Ent-
schiedenheit besteht und darum fiir das BewuBtsein nur das eine Gesetz das Wesen ist,
andernteils, daB3 die sittlichen Michte in dem Selbst des BewuBtseins wirklich sind, erhal-

ten sie die Bedeutung, sich auszuschlieffen und sich entgegengesetzt zu sein« (111, 343).

Antigone als Vertreterin des gottlichen Gesetzes sieht so in Kreons Urteil iiber
Polyneikes »menschliche zufillige Gewalttdtigkeit« (11, 344), wihrend Kreon
an Antigone nur Eigensinn und Ungehorsam entdecken kann. Da Antigone un-
bewusst weil}, was sie zu tun hat und somit das Ungewusste verkorpert, weil das
Wissen ihr nicht explizit ist, sondern rein innerlich, und Kreon genau umgekehrt
das Gewusste verkorpert, da er mit Uberlegung handelt, entsteht der Gegensatz

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 143

von Gewusstem und Nichtgewusstem, so dass das »absolute Recht des sittlichen
Selbstbewusstseins [Kreon] mit dem gottlichen Rechte des Wesens [Antigone] in
Streit« (III, 344) geridt. Sowohl Antigones als auch Kreons Tat sind damit sittli-
ches Tun, da beide aus sittlichem Bewusstsein heraus handeln.

Hier genau liegt die Wurzel des tragischen Konflikts: Wer aus sittlichem
Bewusstsein heraus handelt, hat, so Hegel, »das absolute Recht [...], da} die Tat,
die Gestalt einer Wirklichkeit, nichts anderes sei, als es [das sittliche Bewusst-
sein] weifl.« (III, 345) Wihrend Antigone weif3, dass es laut gottlichem Gesetz
richtig und sittlich ist, Polyneikes zu bestatten, weif3 Kreon nach menschlichem
Gesetz, dass es richtig und sittlich ist, Antigone fiir diesen verriterischen Akt
hinrichten zu lassen. Das sittliche Wesen hat sich in zwei Gesetze gespalten,
wihrend das »BewuBtsein, als unentzweites Verhalten zum Gesetze, [...] nur ei-
nem zugeteilt« (III, 345) ist. Das Problem, das hier auftaucht, liegt im Selbst-
bewusstsein selbst: Denn als sittliches Bewusstsein, weil3 es, was sein Wesen ist
und handelt danach. Durch seine Tat verdoppelt es aber selbst das Wesen, denn
wihrend die eine nach gottlichem Gesetz das eine weil3, weill der andere nach
menschlichem Gesetz das Gegenteil. Die Aufspaltung des Wesens ist damit die
Tat des Selbstbewusstseins, es »erhebt sich aus der einfachen Unmittelbarkeit
und setzt selbst die Entzweiung.« (111, 345) Die Bestimmtheit der Sittlichkeit, die
einfache Gewissheit, dessen, was richtig ist, geht damit verloren. Das Selbstbe-
wusstsein entzweit sich so selbst in das »Tidtige und in die gegeniiberstehende,
fiir es negative Wirklichkeit.« (III, 345f.)

Antigone erfahrt durch ihre Tat, dass ihre Tat eben nicht das ist, fiir was sie
sie hielt — ndmlich die sittliche Wirklichkeit, die Wahrheit hat und das Richtige
ist, sondern dass ihr die Wirklichkeit in der Gestalt Kreons als Antwort auf ihr
von ihr selbst als sittlich empfundenes Tun feindlich gegeniibersteht. Sie hat sich
voll und ganz dem einen Gesetz zugewandt und verletzt durch ihre Tat nun das
andere Gesetz, das genauso berechtigt ist wie das, was sie zur Tat schreiten lief3:
Antigone 14dt damit Schuld auf sich und wird zur Verbrecherin. Das Verbrechen
verkehrt dabei den Sinn alles dessen, was bisher selbstverstindlich war. Nicht
umsonst bezeichnet Hans-Thies Lehmann die Tragodie deswegen als einen »Dis-
kurs, der auf allen Ebenen Kontinuitit bricht.« (TuM, 52) Die »schockartige[n]
Erlebnisse« schaffen dabei eine »noch nicht dagewesene Perspektive.« (TuM,
54): »Die Tragddie exponiert leidvolle Szenen der mythischen Tradition. Neue
Bedeutung nehmen diese an, weil und insofern in die mythische Zeit die punktu-
elle Perspektive des Menschen eingefiihrt wird.« (ebd.) Die Tragodie riickt das
Leid des Einzelnen, hier der Antigone, vor Augen und macht es zum Mittelpunkt
des Geschehens. Diese neue individuelle Perspektive erzwingt den Bruch in der
natiirlichen Sittlichkeit und etabliert einen neuen Blick: in der Tragodie konzent-

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

riert sich das Individuum auf sich, nimmt seine Gefiihle wahr, besonders seinen
Schmerz. Auch der Tod bekommt so eine andere Bedeutung — eine individuelle:
denn hier endet endgiiltig und unaufhebbar das individuelle Leben, die Perspek-
tive verschiebt sich weg vom Blick auf die geschichtliche Verwirklichung des
Volkes und stellt diese Ordnung in Frage: »Die physische Priasenz der Stimme
riickt das Subjekt als scharfumrissene Gestalt, die von der Leere des Raums um-
geben ist, vor Auge und Ohr. Das Subjekt spricht sich aus. Seine Emanzipation
aus dem mythischen Kosmos wird spiirbar, indem es zur Sprache kommt.«
(TuM, 62)

Durch ihre Tat und ihren sprachlichen und stimmlichen Widerstand in Rede
und Rufen verkorpert Antigone das gottliche Gesetz und besondert damit eine
Seite der Sittlichkeit, wie Taylor ausfiihrt: »Handeln im Sinne einer wichtigen
Anderung in der duBeren Welt bedeutet notwendigerweise, Schuld auf sich zu
ziehen, denn unser Handeln verwirklicht unsere Besonderheit, es verleiht ihr ef-
fektiven Ausdruck.« (Hegel, 235)° Antigone fordert so die Gemeinschaft und den
Staat heraus. Durch ihr Tun setzt sie selbst die Entzweiung und macht sich ihre
Wirklichkeit fremd und duferlich:

»Dem Inhalte nach aber hat die sittliche Handlung das Moment des Verbrechens an ihr,
weil sie die natiirliche Verteilung der beiden Gesetze an die beiden Geschlechter nicht
aufhebt, sondern vielmehr als unentzweite Richtung auf das Gesetz innerhalb der natiirli-
chen Unmittelbarkeit bleibt und als Tun diese Einseitigkeit zur Schuld macht, nur die eine
der Seiten des Wesens zu ergreifen und gegen die andere sich negativ zu verhalten, d.i. sie
zu verletzen. « (111, 346)

9 Taylor weiter: »Von hier stammt Hegels Interpretation der Lehre von der urspriingli-
chen Siinde. Die Siinde ist nur >urspriinglich< in der philosophisch reinterpretierten
Version, im Sinne ihres prinzipiellen Notwendigseins fiir den Menschen; und sie ist
notwendig, weil der Mensch ein endlicher Geist ist, verkorpert zu einer gewissen Zeit,
an einem gewissen Ort, und folglich kann er nur als ein Einzelner handeln, und das ist
wiederum notwendig, wenn der Geist sein soll. Dennoch miissen wir die Selbstidndig-
keit des Einzelnen als »>Siinde< betrachten, denn sie steht der vollkommenen
Verwirklichung des Geistes im Wege, obwohl sie fiir seine Existenz notwendig ist.
Sie muB somit iiberwunden werden, und wir stellen fest, dafl der Tod ein Weg ist, um
sie zu iiberwinden. Der Geist verlangt nach einem vollkommen allgemeinen Bewuft-
sein. Folglich ist Siinde fiir Hegel fiir die Rettung notwendig. Das ist eine andere Art,
die grundlegende These auszudriicken, dafl der Geist nur durch Riickkehr aus seiner
Verkorperung zu sich selbst bestehen kann, da AuBerlichkeit oder Entfremdung eine

wesentliche Stufe in seiner Verwirklichung ist.« (Hegel, 235)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 145

Poggeler sieht Antigones Schuld zudem darin, dass sie durch ihre Ausgerichtet-
heit auf ein Prinzip nur einen »begrenzten Bezug zum Leben« (SuG, 35) hat,
indem sie eben nur die eine Seite der Sittlichkeit mit Lebendigkeit erfiillt und die
andere, die auch zu ihrem Leben gehort, tibersieht.

In der Antigone ist Antigone dabei sogar bewusst, das wird im Prolog wih-
rend ihrer Auseinandersetzung mit Ismene klar, dass sie das menschliche Gesetz
in Form des Erlasses von Kreon verletzt. Gerade dieses Wissen macht ihren Fall
so interessant, denn das »sittliche BewuBtsein ist vollstindiger, seine Schuld rei-
ner, wenn es das Gesetz und die Macht vorher kennt, der es gegeniibertritt, sie
fir Gewalt und Unrecht, fiir eine sittliche Zufilligkeit nimmt und wissentlich,
wie Antigone, das Verbrechen begeht.« (III, 348) Durch ihre Handlung verlangt
Antigone, dass das, »was sittlich ist, wirklich sein miisse« (ebd.) und damit
macht die Handlung explizit, dass das sittliche Bewusstsein eine »FEinheit der
Wirklichkeit und der Substanz« (ebd.) verlangt. Da nun gerade die Tat des Be-
wusstseins die Spaltung von Substanz und Wirklichkeit hervorbringt, muss das
sittliche Bewusstsein gleichzeitig erkennen, »dafl die Wirklichkeit dem Wesen
nicht zufillig ist« (ebd.), dass es also durch seine Handlung das andere Gesetz,
das Wirklichkeit hat, verletzt: »Das sittliche Bewuf3tsein muf3 sein Entgegenge-
setztes um dieser Wirklichkeit willen und um seines Tuns willen als die seinige,
es muf} seine Schuld anerkennen;

weil wir leiden, anerkennen wir, dafl wir gefehlt.« (111, 348)]0

An dieser Stelle passiert etwas mit Antigone: Grade hat sie noch bezweifelt,
iberhaupt schuldig zu sein »Weil ich — welches Recht der Gétter — nicht achte-
te?« (Antigone, V. 921) und plotzlich lenkt sie ein und gesteht zu, dass ihr Tun
falsch war: »Aber wenn dies nun gut heifit bei den Géttern, / werden wir durch
Leiden die Einsicht gewinnen, da wir gefehlt.« (Antigone, V. 925f.) Antigone,
die bisher nur das eine Prinzip verkorperte, wird durch die Erfahrung des Ausei-
nanderklaffens ihres sittlichen Anspruches und der Wirklichkeit dazu gezwun-
gen, zumindest in Erwidgung zu ziehen, dass auch die andere Seite berechtigt

10 Im Kontext liest sich der Vers allerdings weniger eindeutig. Er stammt aus dem Kla-
gegesang Antigones auf dem Weg zum Felsengrab: »AN. Was soll ich Ungliickselige
zu den Gottern noch aufblicken? / Welchen Beistand benennen? Denn — das ist jetzt
klar — / Gottlosigkeit habe ich durch frommes Tun erworben. / Aber wenn dies nun
gut heifit bei den Goéttern, / werden wir durch Leiden die Einsicht gewinnen, dafl wir
gefehlt. / Wenn aber die da fehlen, sollen sie nicht mehr Ubel / Erleiden, als sie mir
auller Rechts angetan haben.« (Antigone, V. 922-927)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sein konnte. Mit der Erkenntnis, dass hier zwei gleichberechtigte sittliche Forde-
rungen nebeneinander stehen, verldsst Antigone den sittlichen Boden und all ihre
bisherigen Weltanschauungen — sie hort auf, eine substantielle Individualitit zu
sein, weil sie gezwungen ist, die Substanz in ihrer Spaltung zu betrachten und
damit begreift, dass die gespaltene Substanz nicht in einem Individuum wirklich
werden kann. Menke nennt das »reflexive Dezentrierung des heroisch einseiti-
gen Subjekts« (TiS, 94): durch die Einsicht der Verdoppelung verliert Antigone
die nur einseitige Bindung an das gottliche Gesetz und wird damit »frei zum ge-
rechten > Anerkennen< auch des entgegengesetzten Gesetzes.« (ebd.)

D. DER UNTERGANG

Dieses Anerkennen kann aber Antigone nicht voll leisten: sie ist mit ihrer Er-
kenntnis iiberfordert. Sie versteht, dass das andere Gesetz berechtigt ist, aner-
kennt es, kann aber ihre Anerkennung nicht ausdriicken und nicht in ihre Hand-
lung einbeziehen. Das geschieht erst im Fortlauf der Geschichte, im Fortlauf der
dialektischen Bewegung. Was Antigone jetzt noch bleibt, ist die Gesinnung,
denn die zielt auf die Unwirklichkeit und nicht auf die Wirklichkeit. In dem
Moment, in dem Antigone anerkennt, dass ihr Handeln ein Fehler war, dass sie
durch ihre Handlung ein anderes sittliches Prinzip verletzte und dem ihren so
nicht gerecht werden konnte, verliert sie die Gewissheit, die ihr ihre Handlung
erst moglich machte: »Sein [das Handelnde] Sein ist dieses, seinem sittlichen
Gesetze als seiner Substanz anzugehoren; in dem Anerkennen des Entgegenge-
setzten hat dies aber aufgehort, ihm Substanz zu sein« (III, 348). Antigone ist
nicht einsichtig, sie lenkt im Gesprich mit Kreon nicht ein und &ndert ihre Hal-
tung. Sie beharrt darauf, richtig gehandelt zu haben. Trotz ihres Beharrens aber
ist eine wirkliche Beunruhigung zu spiiren. Und die liegt nicht daran, dass doch
ganz tief irgendwo in ihr etwas nagt, das ihr zeigt, dass sie wirklich falsch ge-
handelt hat. Das, was an ihr nagt, ist, dass es iiberhaupt zu diesem Konflikt
kommt. Schon im Streitgesprich mit Kreon wird deutlich, wie sehr Antigone mit
der Wirklichkeit hadert: »Und ich glaubte auch nicht, daf} so stark seien deine /
Erlasse, da3 die ungeschriebenen und giiltigen / Gesetze der Gotter ein Sterbli-
cher iibertreten konnte. / Denn nun nicht jetzt und gestern, sondern irgendwie
immer / lebt das, und keiner weill, wann es erschien.« (Antigone, V. 453-457)
Obwohl sie vorher wusste, dass auf ihre Tat die Todesstrafe steht, kann sie bis
zuletzt nicht verstehen, dass ihre Tat tatsidchlich als Verbrechen angesehen wird.
Sie trigt eine Schuld, das ist ihr klar, die sie gar nicht als Schuld verstehen kann.
Wie von aufen sieht sie mit den Augen der anderen, dass sie Schuld auf sich ge-

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 147

laden hat, steht dem von innen heraus aber mit Staunen und Unverstdndnis ge-
geniiber: »Schaut [...] / was [...] ich erleide, / weil ich Heiliges fiir heilig
gehalten.« (Antigone, V. 940-943)"" Das sind in der Antigone die letzten Worte
der Heldin: in der Felsengruft angekommen wird sie sich das Leben nehmen. Thr
Selbstmord verdeutlicht wie kaum etwas anderes, was Hegel mit dem Riickzug
auf die Gesinnung meint: Antigone erhéngt sich nicht, weil sie einsieht, dass sie
einen Fehler gemacht hat und nun eine Landesverriterin ist. Antigone erhéngt
sich, weil sie an der Wirklichkeit verzweifelt. Sie kann sich in der Welt nicht
mehr finden und flieht ihre Verlorenheit. Das menschliche Gesetz Kreons hat
iiber das gottliche Gesetz gesiegt, die Niederlage kann Antigone nicht verkraften
— auch wenn sie noch immer davon iiberzeugt ist, das Richtige getan zu haben,
lasst der Widerspruch zwischen Wirklichem und dem, was einmal Gewissheit
war, die Gewissheit nun nicht mehr zu. Antigone bleibt nur die Gesinnung, an
der sie bis zuletzt festhilt: »die sittliche Individualitit ist unmittelbar und an sich
eins mit diesem seinem Allgemeinen, sie hat ihre Existenz nur in ihm und ver-
mag den Untergang, den diese sittliche Macht durch die entgegengesetzte
erleidet, nicht zu iiberleben.« (III, 349)

Die theatrale Darstellung ermoglicht nun auf besondere Weise eine Ver-
schiebung, wird an Lehmann deutlich: durch ihre Konzentration auf Antigone
zeigt sie neben der Gesamtsituation auch deren individuelle Lage: das menschli-
che Wesen riickt plotzlich ins Zentrum der Aufmerksamkeit des Zuschauers:
»Angst, Schrecken, Drohung, Schmerz, Wahnsinn, Alter, Tod.« (TuM, 75) Die-
ser Blick des Individuums auf sich selbst, enthiillt ihm dabei »seine >condition
mythiques, nicht etwa seine Freiheit.« (TuM, 77) Deswegen kann Antigone ihre
Erkenntnis nicht iiberleben, weil sie nicht frei wird durch sie, sondern verzwei-
felt. Die Tragodie zeigt, »was der Gesamtprozef3, partiell, fiir den Unterliegen-
den bedeutet.« (TuM, 89) Hier ist das der Tod, das Ende des individuellen Seins.
Unaufhebbar, unentschuldbar, unverdient.

Mit Antigones Tod ist aber weder Hegel noch Sophokles endgiiltig zufrie-
den: auch Kreons Verbrechen muss zu seinem Untergang fiihren. Der Konig
Thebens muss erkennen, dass er Theben mehr geschadet als genutzt hat, mit sei-

11 Christoph Menke geht hier noch einen Schritt weiter, indem er Antigone zur Betrach-
terin ihrer eigenen Rolle in der Tragddie macht: »Die Helden gewinnen daher eine
Reflexivitit, die ihre absolute Entschiedenheit dezentriert, indem sie zu Zuschauern
von Tragodien und darin zu Zuschauern ihrer selbst werden. Es ist die Fihigkeit zu
dieser Doppelrolle, als tragische Heldin und als Zuschauerin von Tragddien, die in
Hegels Beschreibung die Figur der Antigone vor der des Odipus auszeichnet.« (TiS,
102)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nem rachsiichtigen Urteil iiber Polyneikes. Der Seher Teiresias macht es ihm
wortgewandt deutlich:

»TEIRESIAS. Und so krankt wegen deiner Haltung die Stadt. / Denn die Altédre und die
hochheiligen Opferstitten sind uns / voll vom Fral} der Vogel und Hunde / von dem unse-
lig gefallenen Odipussohn. / Und so nehmen die Gotter denn nicht mehr die Opfergebete
an / von uns und auch der Lenden Dampf, / und kein Vogel 148t Geschrei ertonen als fro-
hes Zeichen, / weil sie gegessen haben vom Fett des Ermordeten.« (Antigone, V. 1015-
122)

Zunichst straubt sich Kreon noch dagegen, seinen Fehler einzugestehen (»KR.
ich zittere nicht vor dieser Befleckung —, und so werde ich / nicht zulassen, ihn
zu begraben.« (Antigone, V. 142f.)), er lenkt aber rasch ein, als ihm Teiresias
Ungliick fiir seine eigene Familie vorhersagt und erkennt an, dass er sein Urteil
iiber Polyneikes und Antigone notwendig dndern muss: »KR. Vielleicht ist es das
beste, daB man die bestehenden Gesetze / wahre bis zu seinem Lebensende.«
(Antigone, V. 1113f.) Aber Kreons Tat ist begangen, das Verbrechen an Poly-
neikes und Antigone ist ldngst geschehen: Antigone ist tot und die Altére sind
befleckt — eine Umkehr und Wiedergutmachung gibt es fiir ihn nicht. Sein Un-
tergang ist dabei schrecklicher als der Antigones: Der Sohn geht hasserfiillt
gegen den Vater in den Freitod und als die Mutter davon hort, verflucht sie ihren
Mann und nimmt sich ebenfalls das Leben. Kreon lebt zwar noch, aber er ist ge-
brochen. Das verletzte gottliche Gesetz hat sich mit furchtbarer Macht gericht
und am Ende den Sieg davon getragen. Das ruhige Mit- und Nebeneinander von
menschlichem und goéttlichem Gesetz, das allein das sittliche Bewusstsein er-
moglichte und ausmachte, ist unwiederbringlich gestort.

Damit ist nun das »wahre Ende« da, denn »[d]ie Bewegung der sittlichen
Michte gegeneinander und der sie in Leben und Handlung setzenden Individua-
lititen hat nur darin ihr wahres Ende erreicht, dal beide Seiten denselben
Untergang erfahren.« (I, 349) Durch die Verkorperung zweier widerstreitender
sittlicher Prinzipien in Antigone und Kreon ist die Sittlichkeit aus der Balance:
Das Selbstbewusstsein, das auf dieser Stufe sittliches Bewusstsein ist, hat sich in
zwei Selbste gespalten, »in der Tat sind sie als Selbstwesen, aber ein verschiede-
nes, was der Einheit des Selbsts widerspricht und ihre Rechtlosigkeit und not-
wendigen Untergang ausmacht.« (III, 349) Die negative Macht der Sittlichkeit
behilt letztendlich die Oberhand: »Erst in der gleichen Unterwerfung beider Sei-
ten ist das absolute Recht vollbracht und die sittliche Substanz als die negative
Macht, welche beide Seiten verschlingt, oder das allmichtige und gerechte
Schicksal aufgetreten.« (111, 349)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 149

E. DAS ALLMACHTIGE UND GERECHTE SCHICKSAL

Nachdem nun eigentlich die Interpretation der Antigone abgeschlossen erscheint
und der Ubergang des Selbstbewusstseins in eine neue Phase begriindet und
plausibel ist, startet Hegel zum Abschluss des Abschnitts noch einmal eine aus-
fihrliche Deutung der Antigone, bei der er zum einen rekapituliert und
zusammenfasst, was er auf den gut zwanzig Seiten vorher auseinandergesetzt
hat, zum anderen all das aber noch einmal unter einem anderen Gesichtspunkt
aufrollt: und zwar dem des Widerstreits von Sittlichkeit und Selbstbewusstsein
auf der einen Seite und der Natur auf der anderen Seite, wobei hier Sittlichkeit
und Selbstbewusstsein im menschlichen Gesetz widergespiegelt werden und das
gottliche Gesetz das der unbewussten Natur ist. Natur und Zufilligkeit kommen
dabei ins Spiel, weil auf der Ebene der wahren Sittlichkeit der Geist nur in »un-
mittelbarer Einheit« (III, 350) mit der Substanz ist. Auf diesen Aspekt mochte
ich hier, ohne noch einmal die Antigone-Deutung Hegels zu wiederholen, einge-
hen, da er wesentlich zum Verstdndnis der Notwendigkeit des Untergangs und
der Erlduterung des von Hegel hier verwendeten Begriffs der Individualitiit
dient.

Das Merkmal des sittlichen Bewusstseins ist, so zeige ich oben, die Gewiss-
heit, das, was richtig und sittlich ist, zu wissen und dementsprechend zu handeln.
Die Quellen dieses Wissens um die Sittlichkeit sind dabei entweder das bewusste
Handeln nach dem menschlichen Gesetz oder das unbewusste Tun nach dem
gottlichen. Nun ist oben schon an einer Stelle angedeutet, dass das gottliche Ge-
setz die Oberhand iiber das menschliche behilt, da es die negative Macht der
Sterblichkeit, des wahren Herren, wie Hegel es bezeichnet, des Todes auf seiner
Seite hat. In der zweiten Antigone-Deutung der Phdnomenologie beschreibt He-
gel nun den Konflikt zwischen Antigone und Kreon wie folgt: Kreon, der nach
MaBstab des vom Staat geforderten Handelns und des menschlichen Gesetzes in
Hegels Augen richtig handelt — »wer an dem hochsten Geiste des BewuBtseins,
der Gemeine, sich zu vergreifen kam, muf} der Ehre seines ganzen vollendeten
Wesens, der Ehre des abgeschiedenen Geistes beraubt werden« (III, 351) — tréagt
zwar zunichst den Sieg davon (Antigone wird gefasst und verurteilt, der Lan-
desverriter Polyneikes bleibt unbestattet), hat sich damit aber am Innerlichen,
also an dem, was nicht unter das menschliche Gesetz fillt, vergangen — und das
hat Konsequenzen fiir das menschliche Gesetz selbst, denn es schwécht das Ge-
meinwesen:

»Der offenbare Geist [das menschliche Gesetz des Gemeinwesens] hat die Wurzel seiner

Kraft in der Unterwelt; die ihrer selbst sichere und sich versichernde Gewiftheit des Volks

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

hat die Wahrheit ihres Alle in eins bindenden Eides nur in der bewuBtlosen und stummen
Substanz Aller, in den Wissern der Vergessenheit.« (II1, 351)12

Antigone ist tot und Kreon gebrochen — die beiden die Sittlichkeit stérenden In-
dividuen sind untergegangen — trotzdem ist aber die Balance in der wahren
Sittlichkeit nicht wiederhergestellt. Das Verbrechen ist zwar gesiihnt aber nicht
vergessen, da es ein Verbrechen nicht an einem anderen Menschen war, sondern
ein Verbrechen in der Sittlichkeit selbst: Durch die Tat Antigones ist eine Spal-
tung zwischen Selbstbewusstsein und Wirklichkeit aufgetreten, die nicht mehr
riickgéngig gemacht werden kann. Der Tod des Individuums 4ndert nichts am
Geschehenen: die Spaltung zwischen Wirklichkeit und Wesen ist geschehen, die
Verdopplung des Wesens erkannt. Die Wirklichkeit kann nun nie mehr dem We-
sen entsprechen, es hat in ihr nicht mehr seine Gewissheit und Wahrheit.

Auch nach Antigones Tod kann kein Handelnder jemals mehr mit Gewiss-
heit wissen, ob sein Tun sittlich ist: das Verbrechen ist nicht die Bestattung oder
die Verurteilung, das Verbrechen ist die Zerstorung des sittlichen Bewusstseins.
Das Individuum Antigone verschwindet, weil es keine Rolle spielt. In ihm hat
sich nur das Selbstbewusstsein eine Verkorperung gegeben und damit einen not-
wendigen Prozess der Zerstdrung und des Untergangs eingeleitet. Denn das
Selbstbewusstsein, dessen Tat ja hier verhandelt wird, steigt »innerhalb des Vol-
kes vom Allgemeinen nur bis zur Besonderheit [herab], nicht bis zur einzelnen
Individualitdt« (III, 347), da »seinem Handeln [...] das sichere Vertrauen zum
Ganzen zugrunde [liegt], worin sich nichts Fremdes, keine Furcht oder Feind-
schaft einmischt.« (ebd.) Antigones Individualitit ist nur das »formale Moment
des Tuns« (111, 346), da sie nicht mehr macht, als ihrem Stand gemif zu handeln.
Thre Einzelheit bleibt davor nur ein »unwirklicher Schatten« (ebd.), ihr Tod heilt
deswegen nicht die durch sie geschlagene Wunde.

Die hier auftauchende Individualitit bezeichnet Hegel als das »Prinzip der
Einzelheit, das in seiner reinen Allgemeinheit das innere gottliche Gesetz ge-
nannt wurde.« (III, 352) Menschliches und gottliches Gesetz treten zwar als
Antigone und Kreon auf und haben so »den Ausdruck ihrer Notwendigkeit an

12 Wirklichkeit gewinnt die negative Macht des gottlichen Gesetztes dabei durch die Tie-
re, denen Kreon Polyneikes Leiche auslieferte — sie besudeln nun die Altdre mit Tei-
len des unbestatteten Konigsohns: »Sie machen sich feindlich auf und zerstoren das
Gemeinwesen« (III, 351f.), indem sie die wichtigen religiosen Verrichtungen unmog-
lich machen und das, was Heilig ist, beschmutzen, um die durch das menschliche Ge-

setz beschmutzte Heiligkeit des Toten zu offenbaren und zu riachen.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 151

gung als individuelles Tun erscheint, welches der Notwendigkeit derselben den
Schein der Zufilligkeit gibt« (III, 352), zufillig ist die Bewegung, die scheinbar
die Individuen vollfithren dabei jedoch nicht, denn sie ergibt sich notwendig aus
der Beschaffenheit des sittlichen Bewusstseins selbst. Deshalb hat das Tun »an
dem wirklichen Volke wirkliches Dasein und Bewegung« (IIL, 352).

Verantwortlich fiir die Zerstérung des sittlichen Gemeinwesens ist dabei sei-
ne eigene Form: Denn das unmittelbare Bezogensein auf das, was sittlich ist, ist
genauso seine Stirke wie sein Untergang. Es ermoglicht zum einen das sittliche
Handeln, weil es erlaubt, zu wissen was sittlich ist, es birgt aber auch die Gefahr,
dass »in die Handlung der Sittlichkeit die Natur tiberhaupt hereinkommt.« (III,
354) Durch das Eindringen der unberechenbaren Natur mit ihren Zufilligkeiten
wird das Gleichgewicht des sittlichen Geistes gestort: »Um dieser Natiirlichkeit
willen ist tiberhaupt dieses sittliche Volk eine durch die Natur bestimmte und
daher beschrinkte Individualitit und findet also ihre Aufhebung an einer ande-
ren.« (III, 354) Die sittliche Gestalt des Geistes verschwindet nun, denn ihre
Sittlichkeit ist nicht linger lebendig. Lebendig war sie durch die Individuen, die
sich unmittelbar auf sie bezogen und ihre Handlungen aus ihr speisten. Nachdem
diese Unmittelbarkeit notwendig verloren ist, geht auch die »einfache Gediegen-
heit ihrer Individualitét« (III, 354) verloren und sie zerspringt in »viele Punkte«
(ebd.). Das Schicksal hat zugeschlagen: damit meint Hegel nichts Mythisches, er
benutzt den Ausdruck nur als Metapher fiir die »unverstandene Notwendigkeit«
(Hegel, 237): die einseitige Haltung des Helden ldsst ihm die andere Seite, die er
von seinem beschrinkten Standpunkt aus nicht verstehen kann, wie allmichtiges
Schicksal erscheinen, das von auflen auf ihn einstromt und ihn iibermannt. Der
Held »geht, durch seine eigenen Widerspriiche zerstort, zugrunde« (Hegel, 237),
beschreibt Taylor die Verinderung, die hier einsetzt: dadurch veridndert sich
zwingend auch das Bewusstsein der Menschen selber. Der Konflikt wird ihnen
bewusst: »Hier haben wir jetzt ein allgemeines BewuBtsein, das heif3it ein Be-
wubBtsein, das sich nicht mehr unkritisch mit einer besonderen Gesellschaft und
Ethik identifiziert, sondern das in allgemeinen Begriffen denkt.« (ebd.)

Mit dieser Wendung verldsst Hegel die Tragodie oder besser gesagt, die
Biihne und geht in den Zuschauerraum. Denn die Menschen, die durch die in der
Tragodie gewonnene Erkenntnis lernen, sind nicht in erster Linie die hinterblie-
benen Thebaner, sondern die Athener als Zuschauer und Dichter. Was Antigone
noch als Schicksal erscheint, begreifen sie als Notwendigkeit: Die Distanz, die
das Theater eroffnet, ldsst Dichter und Zuschauer die Strukturen der Sittlichkeit
erkennen, die die tragische Situation hervorgerufen haben. Die Tragddiendichter,
so streicht Menke heraus, sind fiir Hegel die zugleich »erste und exemplarische
Verkorperung einer nachtragischen Gestalt der Subjektivitit: Sie begreifen als

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gerecht, was sie als schicksalhaft notwendig darstellen.« (TiS, 107) Wihrend die
Dichter sich nun nicht mehr als dem Schicksal unterlegen begreifen, werden sie
selbst zu Autoren einer neuen Gerechtigkeit: sie verliert den negativen Aspekt
des unverstandenen und bedrohlichen Schicksals und fiihrt zu einer »reflexiv in-
tegrierten Einheit der vielen Werte« (ebd.). Aus dieser Veridnderung, so Menke
weiter, leiten sich zwei neue Aspekte des Verstidndnisses von Gerechtigkeit ab:
Erstens die Erkenntnis, dass Gerechtigkeit darin besteht, »dal} die gerechte >Re-
gierung« als die freie und bewufite Tatigkeit von Subjekten erscheint« (TiS, 108)
und zweitens, dass die vielen Werte nicht mehr absolut gesetzt werden, sondern
als »Aspekte eines Guten« (TiS, 109) begriffen werden: »des Guten des Zusam-
menlebens« (ebd.). Dieses nachtragische Verstindnis der Gerechtigkeit wird
lebendig in der Polis: Dort also, wo die Tragodie aufgefiihrt wird; dort, wo der
Besuch des Theaters eine politische Handlung ist, die den Athenern selbst, aber
auch ihren Giésten, die Bedeutung und Grofe der demokratischen Regierungs-
form der Polis vor Augen fiihren soll. Gleichzeitig wird die Erfahrung der Tra-
godie aber zu einer Krisenerfahrung der Polis selbst: »Die Tragodie konfrontiert
die Polis mit einer Erfahrung der einzelnen, die ihre sittliche Gerechtigkeit we-
der zu integrieren noch génzlich zu unterdriicken vermag.« (TiS, 157)

AM ENDE DER ANTIGONE

Die Antigone-Deutung endet, bevor der Rechtszustand beginnt. Er ist die erste
Antwort, die auf die zerbrochene Sittlichkeit und die neue Individualitit gegeben
wird. Bevor ich mich in einem Ausblick auf ihn konzentriere, mochte ich die
bisherigen Ergebnisse von Hegels Interpretation noch einmal zusammenfassen.

Die wahre Sittlichkeit, in der das Individuum unmittelbar darum weil}, was
sittlich ist, ist durch die Tat des Selbstbewusstseins aufgespalten worden. Diese
Aufspaltung ist dabei von vornherein in dieser natiirlichen Form der Sittlichkeit
angelegt. Sie ist bedingt durch die sittliche Struktur, die versucht, eine Vielzahl
von Werten absolut zu setzen. Zum einen verlangt die Struktur eine Personifika-
tion des Wertes in Mann oder Frau, zum anderen sollen alle Werte miteinander
eine Einheit bilden: eine ungeteilte Substanz. Menke zeigt dabei, wie Hegel den
ethischen Widerspruch in der Tragodie &dsthetisch wiederfindet: Im Widerstreit
von Chor, der fiir die »harmonische[] Wertintegration« (TiS, 90) steht und Hel-
den, die in einem »Gegeneinander von einseitiger Wertverabsolutierung« (ebd.)
verharren, spiegelt sich der »Widerspruch der Absolutheit und Vielheit der Wer-
te.« (ebd.)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 153

Durch Antigones Tat wird die Einheit von Wirklichkeit und Substanz ge-
sprengt, was ilibrig bleibt ist das Individuum, das, je nach Geschlecht, einseitig
und selbst unentzweit auf ein Gesetz, das menschliche oder gottliche, fixiert ist,
das aber dessen Wahrheit nun nicht mehr in seiner Wirklichkeit entdecken kann.
Durch die Spaltung des Wesens in Mann und Frau, in menschliches und gottli-
ches Gesetz, in Gewusstes und Unbewusstes, kann die Wirklichkeit der
einseitigen Ausrichtung des Individuums nicht mehr entsprechen. Zufillig ist
dabei der aufgetretene Konflikt nicht, sein Auftreten ist nur eine Frage der Zeit.
Denn das Zusammenspiel von menschlichem und gottlichem Gesetz funktioniert
nur, weil das Gemeinwesen das Prinzip der Einzelheit unterdriickt und fiir sich
nutzt: es zwingt die Frau in der Familie zu bleiben und leiht ihr im Staat keine
Stimme, nimmt aber den jungen Mann aus dem Familienverbund heraus und
macht sich seine Kraft und Entschlussfihigkeit im Staat zu Nutze. Dabei achtet
der Staat den Einzelnen nie so, wie er in der Familie geachtet wird, und er ist je-
derzeit bereit, den Einen fiir alle zu opfern (z.B. im Krieg). Diese Konstellation,
die geprégt ist von Unterdriickung und Missachtung, l4sst den Konflikt die ganze
Zeit untergriindig bestehen und schldgt in dem Moment um, in dem das mensch-
liche Gesetz iiber seine Grenzen hinaus iiber den Tod bestimmen will: Die Rache
des gottlichen Gesetzes gewinnt Wirklichkeit in den Tieren, die mit Polyneikes
Leiche die Opferaltire besudeln und so verhindern, dass die Gotter, die Theben
schiitzen, durch Gaben milde gestimmt werden. Die Balance zwischen Gemein-
wesen und Familie, zwischen menschlichem und gottlichem Gesetz ist nun un-
wiederbringlich verloren.

Dieser Verlust ist dabei strukturell in der natiirlichen Sittlichkeit angelegt:
Sie kann nur in der Aufteilung von menschlichem und géttlichem Gesetz beste-
hen, weil nur so das Bewusstsein seine angemessene Verwirklichung erfihrt.

Diesen Verlust spiirt auch Antigone, wenn sie sich das Leben nimmt. Sie
kann nicht in einer Welt leben, die ihr nicht entspricht und deren Gesetze sie
nicht versteht. In ihren Augen hat sie das einzig Richtige getan, als sie die Lei-
che ihres Bruders bestattete, sie hat eine heilige Pflicht erfiillt, fiir die sie nun mit
dem Tode bestraft wird. Ihr Verbrechen ist ihre einseitige Ausrichtung auf das
gottliche Gesetz, das durch ihre Verurteilung von der Gewissheit, richtig gehan-
delt zu haben, herabsinkt zur Handlung durch Gesinnung. Antigone bereut nicht,
sie wiirde ihre Tat wiederholen. Zum Selbstmord treibt sie nicht die Reue, son-
dern die Verzweiflung iiber eine Welt, in der nicht ldnger wirklich sein kann,
was wabhr ist. Antigone kann diesen Widerspruch nicht aushalten. Ihre Individua-
litét ist gespeist vom gottlichen Gesetz, all ihr Handeln, ihr Tun, ihr Denken ist
gefiillt von der Substanz. Unmittelbar weil} sie, was zu tun ist — und ldsst sich
von der bevorstehenden Strafe nicht davon abbringen. Thr Charakter ist die Auf-

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

richtigkeit, mit der sie das, was getan werden muss, tut (im Gegensatz zu Is-
mene, die sich vor der Tat durch die angedrohte Strafe schrecken lédsst und erst
im Nachhinein ihr Zégern bereut). Antigones Wissen um das, was sittlich ist, ist
aber nicht selbst iiberlegt oder durch Reflexion in einem abstrakten Gedanken-
prozess erarbeitet. Antigone weil3, was zu tun ist, weil sie die Sitten und Briauche
kennt. Diese Sitten und Briuche, nicht ihr individuelles Sein, machen ihre Hand-
lung aus. Deswegen kann Antigone nicht iiberleben: sie muss mit den Sitten und
Bréauchen, die nun keinen Platz mehr in der Wirklichkeit haben, untergehen.
Aber durch ihr Leiden passiert etwas: der Begriff der Individualitit verdndert
sich. Denn plotzlich steht ihr individuelles Leiden fiir viele im Mittelpunkt: fiir
den Chor, fiir Haimon, fiir Ismene, fiir Teiresias, fiir Eurydike und schlieflich
auch fiir Kreon. Wahrend Antigone zum Felsengrab geht, verdndern die anderen
die Sicht auf sie: Sie ist nicht mehr die Einzelne, die geopfert werden kann ohne
Konsequenzen. Thr Tod ist tragisch.13

13 In der Phdnomenologie des Geistes beschreibt Hegel im Kapitel iiber »das geistige
Kunstwerk«, Unterkapitel in CC. DIE RELIGION, die Tragodie als das Auftreten des
Geistes in »der einfachen Entzweiung des Begriffs« (III, 536). Seine Substanz wird
dargestellt als in ihre Extreme zerrissen, verkorpert wird diese Zerrissenheit durch
zwei selbstbewusste Individuen: »Helden, welche in eine dieser Michte ihr Bewul3t-
sein setzen, an ihr die Bestimmtheit des Charakters haben und ihre Betétigung und
Wirklichkeit ausmachen.« (III, 536) Diese Helden, »die ihr Recht und ihren Zweck,
die Macht und den Willen ihrer Bestimmtheit wissen und zu sagen wissen« (II1, 534),
duBern das innere Wesen und beweisen das Recht ihres Handelns »frei von zufilligen
Umstidnden und von der Besonderheit der Personlichkeiten« (ebd.). Der Held ist eine
allgemeine Individualitit, in der sich eine Seite der Substanz verkorpert: »Er nimmt
aus seinem Charakter seinen Zweck und weil} ihn als die sittliche Wesenheit; aber
durch die Bestimmtheit des Charakters weif} er nur die eine Macht der Substanz, und
die andere ist fiir ihn verborgen.« (III, 537) Durch seine Tat erfihrt der Held dann sein
Scheitern: »Das Recht des Sittlichen, daB die Wirklichkeit nichts an sich ist im Ge-
gensatze gegen das absolute Gesetz, erfihrt, dafl sein Wissen einseitig, sein Gesetz nur
Gesetz seines Charakters ist, dal es nur die eine Macht der Substanz ergriff.« (III,
538) Das tragische an dieser Kollision der Michte ist, dass beide gleiches Recht haben
»und darum in ihrem Gegensatz, den das Handeln hervorbringt, gleiches Unrecht ha-
ben. Die Bewegung des Tuns erweist ihre Einheit in dem gegenseitigen Untergange
beider Michte und der selbstbewuBten Charaktere.« (III, 539) Charakter meint hier
»die Entschiedenheit des Selbstbewusstseins« (SuG, 47), wie Poggeler betont. Wie
sich spater der Begriff veridndert, vgl. ebd.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 155

AUSBLICK: DER RECHTSZUSTAND

Den Rechtszustand, den Hegel im Anschluss an die Tragodie beschreibt, kann
man aus zwei unterschiedlichen Perspektiven betrachten: einmal phdnomenolo-
gisch und einmal genealogisch."* Wihrend die phinomenologische Betrach-
tungsweise als eine Kritik an der Erscheinungsweise des Rechts zu lesen ist,”
erklért die genealogische die Entstehungsweise dieser Erscheinungsform aus der
Tragodie. Hier soll die zweite Lesart im Mittelpunkt stehen, denn auch wenn die
Antigone endet, bevor der Rechtszustand beginnt, lese ich ihn als die Antwort
auf das, was Hegel in seiner Antigone-Interpretation diagnostiziert hat: den not-
wendig aufgetretenen Bruch in der wahren Sittlichkeit durch die Kollision von
sittlichem Anspruch und Wirklichkeit. Der Rechtszustand versucht nun, unzu-
lidnglich freilich, eine neue Basis herzustellen, auf der ein Zusammenleben der
aus der Sittlichkeit herausgerissenen Individuen moglich wird. Da die gemeinsa-
me sittliche Uberzeugung fehlt, wird durch das Recht zuniichst eine bloB formale
und abstrakte Gleichheit hergestellt.

Wihrend in der wahren Sittlichkeit der Einzelne nur Geltung hatte als »das
allgemeine Blut der Familie« (III, 355), ist er im Rechtszustand aus »seiner Un-
wirklichkeit hervorgetreten« (ebd.). Die unmittelbare Einheit zwischen Indivi-
duum und Substanz ist verloren und das, was iibrigbleibt, ist das Allgemeine, »in
die Atome der absolut vielen Individuen zersplittert, dieser gestorbene Geist ist

14 Vgl. TiS, 204ff.

15 Hegels Beschreibung des Rechtszustandes ist als eine Kritik einer Auffassung von
Recht zu verstehen, die die Rechtsgleichheit aus der Gleichheit der Personen ableitet
und damit die Person zum Grund des Rechts macht: »So bezeichnet der Begriff der
Rechtsperson in der rechtlichen Ideologie nicht nur, wer und wie im Recht gleich be-
riicksichtigt wird, sondern warum — nicht nur Umkreis und Hinsicht, sondern den
Grund der rechtlichen Beriicksichtigung: Weil die Subjekte >Personen< und durch ihre
>absolute< und »abstrakte Selbsténdigkeit< (I, 356) gegeniiber jedem Inhalt und sittli-
chen Wert ausgezeichnet sind, gewinnen sie >ein anerkanntes und wirkliches Gelten<
im Zustand rechtlicher Gleichheit.« (TiS, 206f.) Gegen diese Ideologie, so Menke
weiter, richtet sich Hegels Argumentation, fiir den gerade die »Abstraktheit der Per-
son« (TiS, 207) zu Auflésung und Verwirrung fiihrt, was schlieflich zu einer
»Zerstorung der Gerechtigkeit durch eine Begriindung der Gerechtigkeit aus dem Be-
griff der Person« (ebd.) fiihrt. Das Kapitel zur Rechtsphilosophie wird sich
ausfiihrlicher mit Hegels Kritik beschiftigen und zeigen, warum der Rechtszustand al-
lein nicht ausreichend ist, um ein gutes Zusammenleben zu gewihren und das Recht

selbst iiberhaupt erst mit Inhalt zu fiillen.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

eine Gleichheit, worin Alle als Jede, als Personen gelten.« (ebd.)“’ Im Unter-
schied zur Sittlichkeit steht im Rechtszustand nicht mehr der Biirger eines
Volkes und Teilhabende an einer sittlichen Praxis im Fokus, sondern die Person
als einzelne, die wie alle anderen behandelt wird. Der Rechtszustand hat seinen
Inhalt damit nicht im sittlichen Gemeinwesen, sondern postuliert zunéchst rein
formal die Gleichheit aller, egal ob sie diesem Gemeinwesen angehodren oder
nicht. Der Biirger, der im sittlichen Leben im »Geiste seines Volkes versenkt«
(II1, 546) war, »reinigt« (ebd.) sich zur Person, die, wie Menke schreibt, »sittlich
entwurzelt« (TiS, 206) ist. Die Person unterscheidet sich vom Individuum der
wahren Sittlichkeit darin, dass sie als Personlichkeit »aus dem Leben der sittli-
chen Substanz herausgetreten« (III, 355) ist. Das Selbst bleibt damit »sprode«
(ebd.), weil es, wie Hegel formuliert, die Wirklichkeit flieht. Der Einzelne ist aus
der Unwirklichkeit des gottlichen Gesetzes herausgetreten in eine Wirklichkeit,
die ihm nicht entspricht.

Nicht umsonst spricht Taylor deshalb vom Rechtszustand als einer Entfrem-
dungsphase: »Das neue Reich kann in seinen Institutionen und Sitten die tiefsten
Werte und Bestrebungen seines Volkes nicht ausdriicken« (Hegel, 238). Die
Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen Individuen bleiben hier rein dufer-
lich, weil sich zwar alle der gesetzgebenden Macht und dem Recht unterordnen,
sie diese Ordnung aber nicht verinnerlicht haben. Der Einzelne ist im Rechtszu-
stand nicht durchdrungen von der Substanz und damit ist er nicht mehr als »die
wirklich geltende Selbstindigkeit des BewuBtseins« (III, 355). Seine Selbststin-
digkeit bleibt »geistlos« (III, 356), da er nur in der abstrakten Form selbststindig
ist: »durch seine Flucht aus der Wirklichkeit erreichte es [das Selbstbewusstsein]
nur den Gedanken der Selbstindigkeit; es ist absolut fiir sich dadurch, daf} es
sein Wesen nicht an irgendein Dasein kniipft, sondern jedes Dasein aufgeben
[will] und sein Wesen allein in die Einheit des reinen Denkens setzt.« (III, 356)

Recht und Selbststindigkeit der Person bleiben im Rechtszustand, wie Hegel
ihn in der Phdnomenologie beschreibt, abstrakt und damit leer, denn das, was ih-
nen Inhalt geben konnte, die Substanz, ist nicht mehr einheitlich, sondern in ein

16 In der Rechtsphilosophie wird Hegel den Personen-Begriff anders gebrauchen — im
§36 formuliert er folgenden Imperativ: »sei eine Person und respektiere die anderen
als Personen.« Die Person ist dabei ein hohes und erstrebenswertes Gut, auch wenn
sie abstrakt bleibt. Wie Otto Poggeler allerdings zurecht einwendet, wird auch dort da-
rauf hin gewiesen, dass dem Personen-Begriff eine negative Seite anhaftet (vgl.: SuG,
49): »Das Hochste des Menschen ist, Person zu sein, aber trotzdem ist die bloe Abs-
traktion Person schon im Ausdruck etwas Verichtliches.« (Georg Wilhelm Friedrich
Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, §35 Z)

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 157

Vielfaches zerbrochen, da das menschliche Gesetz sie nicht mehr zusammenhalt:
»Dieser Inhalt aber, von seiner negativen Macht befreit, ist das Chaos der geisti-
gen Michte, die entfesselt als elementarische Wesen in wilder Ausschweifung
sich gegeneinander toll und zerstérend bewegen; ihr kraftloses SelbstbewulBtsein
ist die machtlose UmschlieBung und der Boden ihres Tumults.« (III, 358) Was
bleibt ist eine »leere Allgemeinheit« und das »reine leere Eins der Person« (III,
356), das iiber ein »zufilliges Dasein« und »wesenloses Bewegen und Tun« (111,
357) nicht hinauskommt.

Recht ist damit ein Begriff ohne Inhalt, er bleibt blo formal, bekommt aber
eine positive Bedeutung, indem er durch die Einfiihrung des Eigentums, Aner-
kennung ermoglicht: indem der eine anerkennt, dass dieses und jenes meines ist,
wird es als Eigentum anerkannt und bekommt somit Geltung. Die »Bestimmtheit
des Meinen« (ebd.), der wirkliche Inhalt, ist damit aber nicht bezeichnet und
nicht anerkannt — er zdhlt in der Sphire des Rechts nichts. Anerkannt wird die
»leere Form«: »Das BewuBtsein des Rechts erfihrt darum in seinem wirklichen
Gelten selbst vielmehr den Verlust seiner Realitidt und seine vollkommene Un-
wesentlichkeit, und ein Individuum als eine Person bezeichnen ist Ausdruck der
Verachtung.« (II1, 357)

Jemanden als Person bezeichnen, heif3t, ihn inhaltslos nennen: »Die rechtli-
che Personlichkeit erfahrt also, indem der ihr fremde Inhalt sich in ihr geltend
macht — und er macht sich in ihnen geltend, weil er ihre Realitét ist —, vielmehr
ihre Substanzlosigkeit.« (III, 358f.) Die Person ist so gezwungen, zu erkennen,
dass das, was ihr als giiltig erscheint, eine entfremdete Realitét ist. Das Selbst
gewinnt so im »Zuriickgehen in die Person« (III, 359) Wirklichkeit, ist sich dar-
in aber entfremdet. Trotz dieses Mangels ist der Rechtszustand zunichst eine
Losung fiir das Problem der Antigone-Hinterbliebenen. Durch seine Abstraktheit
ermoglicht er eine neue Ordnung, denn eine inhaltliche Einigung ist zu diesem
Zeitpunkt ausgeschlossen. Der Rechtszustand darf sich nicht auf konkrete sittli-
che Prinzipien berufen, weil er dann selbst der Sittlichkeit, die er ablosen soll,
verhaftet bliebe. Er abstrahiert damit sowohl von der Begrenzung auf die sittli-
che Gemeinschaft, als auch von der Mitgliedschaft in dieser Gemeinschaft:'” Der
Rechtszustand bezieht sich abstrakt auf alle als Gleiche als Personen, die ver-
bunden sind durch ihr Person-Sein und nicht durch mehr.

Der Unterschied zur phidnomenologisch-kritischen Lesart ldsst sich dabei
folgendermaflen auf den Punkt bringen: das Recht erscheint hier nicht mehr als
Zustand, so Menke, »in dem alle als Personen gelten, sondern als ein Geschehen,
in dem Gerechtigkeit so gelibt wird, daf} alle als Personen anerkannt werden.«

17 Vgl. TiS, 210ff.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

(TiS, 214f.) Der zunichst abstrakte Begriff bekommt so in der genealogischen
Lesart eine Wendung, die zwar die Kritik der phdnomenologischen beibehilt, sie
aber positiv umbesetzt: denn durch die Abstraktion erdffnet sich ein Gestaltungs-
und Handlungsspielraum, der durch die weitere Bewegung des Selbstbewusst-
seins genutzt wird. Anstelle des substantiellen Individuums, das sich nur auf dem
Hintergrund des sittlichen Gemeinwesens begreifen kann, tritt hier zunéchst die
Rechtsperson, die sich dann durch Bildung und Moralitét aus dem Chaos befrei-
en wird und zu einem selbststindigen und selbstbewussten Subjekt heranreift.

»DAS INDIVIDUUM, DAS EINE WELT IST.« '3

Wie zu Beginn des Kapitels angekiindigt, ist gleich der Einheit von Form und
Inhalt, die die griechische Skulptur beispielhaft darstellte, auch die Einheit von
Individuum und Staat, beispielhaft verwirklicht im griechischen Stadtstaat, un-
tergegangen. In diesem Kapitel habe ich gezeigt, dass Antigone wie Laokoon als
substantielle Individualitit zu verstehen ist: Als tragische Heldin identifiziert sie
sich ganz mit einem substantiellen Prinzip, fiir das sie in den Tod geht. Doch ihr
Gang ist anders als der des Priesters.

Wihrend Laokoon schweigend seinen Tod hinnimmt, beklagt Antigone den
ihren mit Wehe-Rufen auf dem Weg zum Grab:

»AN. Wehe, ich werde verlacht. Was hohnst du mich bei den Goéttern / des Vaterlandes,
die noch nicht umgekommene, / sondern die immer noch im Licht. / O Stadt, oh, der Stadt
/ Begiiterte Ménner! / Io! Dirkes Brunnen und Thebens wagenstolzen Hain, gleich- / wohl
zu Zeugen nehme ich euch, / wie von Freunden unbeweint — nach was fiir Recht! — / zum
gewolbten Verlies eines unerhorten Grabes ich gehen muB. / Io! Ich Arme, / weder bei
Sterblichen noch bei Toten / geduldet, nicht bei Lebenden, nicht bei Gestorbenen.« (Anti-
gone, V. 839-852)

Io!-Rufe und Anklagen sind auch in den weiteren Strophen von Antigones Kla-
gegesang zu finden. lhr Aufbegehren hat dabei im Theater eine besondere
Konsequenz, denn die Stimme »riickt emotional die Aufmerksamkeit auf diesen
einen Korper des Menschen und wird zum Signal fiir ein rudimentires Bewuft-
sein oder Gefiihl, dal die ausgelieferte Physis einer Beachtung und Wert-
schitzung wiirdig ist: nicht als heldenhafte Kraft (wie im Mythos), sondern als
leidendes Sensorium.« (TuM, 40) Der Zuschauer kann sich hier nicht vor Anti-

18 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phdnomenologie des Geistes, 326.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER BRUCH. HEGELS PHANOMENOLOGIE | 159

gones Leid verschlieBen, die Stimme funktioniert als »Scharnier zwischen Kor-
perlichkeit und Sprache« (ebd.) und verleiht dem Text so eine besondere und
eingédngige Bedeutung. Der Unterschied zu Laokoon wird dadurch noch einmal
betont: Antigone geht nicht gern und freiwillig in den Tod. Laokoon schreit
zwar, laut der Ilias, er verflucht aber nicht die Goétter, die ihm die Schlangen
sandten oder beschuldigt irgendwen. Er versucht nicht die Umstehenden dazu zu
bringen, ihm zu helfen. Er nimmt sein Schicksal an. Sein Verbrechen war, dass
er den gottlichen Plan fast zunichte gemacht hitte und sich durch seinen Lan-
zenwurf in bereits feststehendes Geschick einmischen wollte. Damit hat er eine
Grenze iiberschritten und akzeptiert nun die Strafe dafiir als gerechtfertigt. Seine
Schreie sind bloBe Schmerzensschreie, als substantielle Individualitit vermag er
nicht, wie ich im ersten Kapitel ausfiihrlich dargestellt habe, gegen sein Schick-
sal aufzubegehren. Antigone beginnt als substantielle Individualitidt, indem sie
ein Prinzip der Substanz verkorpert. Doch wéhrend der Handlungen verdndert
sie sich. Ihr Verbrechen veridndert ihre Weltwahrnehmung: Wihrend es fiir den
Priester Laokoon verstindlich ist, dass er fiir seine Tat mit dem Tod biilen muss,
bleibt Kreons Urteil iiber Antigone ihr selbst bis zuletzt unverstdndlich. Hier
passen Weltwahrnehmung und Wirklichkeit plotzlich nicht mehr zusammen und
sprengen damit auch den Begriff von Individualitét: Antigone nimmt wahr, dass
ihr Unrecht geschieht und beklagt es bis — ja, sogar: mit ihrem Tod. Thr Selbst-
mord ist die einzige Losung, die Spaltung zwischen dem, was wirklich sein soll-
te, und dem, was wirklich ist, zu iiberstehen: Antigone muss untergehen, wenn
die Sittlichkeit untergeht. Aber ihr Untergang lisst sie mehr sein als substantielle
Individualitidt: Wihrend Laokoon in das zuriicksinkt, was ihn hervorgebracht hat
und wihrend die Trojaner nach seinem Tod genauso weitermachen wiirden wie
zuvor, zerstort Antigone mit ihrem Tod das, was sie hervorgebracht hat und zer-
stort damit gleichermaBen den Handlungsboden der Uberlebenden. Nichts ist
nunmehr wie zuvor und alle Handlung ist ausgebremst.

Die Unterschiedlichkeit der Helden zeigt sich auch darin, wie sie von den
anderen wahrgenommen werden. Wenn bei der Antigone zunéchst der Chor im
Kommos in den Gegenstrophen noch beschwichtigend an die vermeintliche
RechtmiBigkeit erinnert »CHOR. Du gingst bis an das AuBerste verwegener Tat
und / auf der Ordnungsgdttin hohen Sockel / bist du mit beiden Fiien aufgelau-
fen, mein Kind; / einen vom Vater ererbten Kampf biilest du« (Antigone, V.
853-856) oder ihren Tod zumindest mit der Blutschuld des thebanischen Ge-
schlechts zu rechtfertigen sucht, schldgt auch hier schon sein Mitleid fiir die
Verbrecherin durch. Schnell stellt er sich dann auch auf Antigones Seite, als der
Seher Teiresias Kreon von seinem Fehlurteil zu iiberzeugen versucht: »CH. Geh
hin und 1al das Médchen aus der unterirdischen / Gruft und weihe dem offen

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Daliegenden ein Grab.« (Antigone, V. 1999f.) Haimon und Ismene lehnen von
Beginn an Kreons Urteil als ungerechtfertigt ab und Haimon rebelliert heftig ge-
gen den Vater: »HAIMON. Du heiligst nicht und trittst der Gotter Ehre mit
Fiilen.« (Antigone, V. 743)

Die Thebaner ergreifen Partei fiir Antigone, wihrend die Trojaner Laokoons
Tod einfach hinnehmen. Der Priester wird in aller Offentlichkeit, wihrend der
Opfergaben, grauenvoll getotet und niemand stellt sich ihm zur Seite: Kein Auf-
begehren, kein Aufschrei, kein Versuch, ihn und seine S6hne zu retten. Sein Tod
ist eine schreckliche Episode im trojanischen Krieg — aber er bleibt eine Episode
und der Krieg nimmt weiter seinen Lauf. Antigones Ende ist das Ende einer Ara:
Das substantielle Individuum stirbt mit ihr im Felsengrab. Zuriick bleibt das ein-
zelne Individuum, dem merklich und nachweislich Unrecht geschah und das so
zur Rechtsperson wird. Das Leid, das der Einen widerféhrt, zerstort notwendig
die Sittlichkeit — und zwar unwiederbringlich.

Die Tragodie erdffnet dabei zwei nebeneinanderstehende Perspektiven: Die
dialektische, die Hegel in seiner Lesart betont, weil er Antigone, besonders aber
den Zuschauer, aus ihrem Leiden lernen lidsst und die antidialektische, die darin
liegt, dass hier tatsdchlich, bei allen Lehren, die aus der Tat gezogen werden
konnen, die Sittlichkeit letztendlich doch zerbricht, weil ein Individuum leidet.
Das Fesselnde an der dsthetischen Erfahrung, die der Zuschauer im Theater ma-
chen kann, ist nun, dass er erkennt, dass beide Perspektiven, die einander
gegeniiberstehen, die gleiche Berechtigung haben. In der Phdnomenologie be-
riicksichtigt Hegel die individuelle Perspektive insofern, als das die Welt nach
Antigones Tod nicht mehr sein kann, was sie vorher war: fiir immer wird sie an-
ders sein, sie wird einen Prozess in Gang setzen, der die Welt und die in ihr
bestehenden Subjekte verdndert: Diese Anerkennung, die Hegels Deutung dabei
Antigones Leid zollt, zeigt, dass er ihrem Leid eine Bedeutung zumisst.

Fiir die Zuschauer kommt noch eine Perspektive dazu: die Sinnlosigkeit von
Antigones Leiden wird in der theatralen Darstellung erfahrbar. Durch Antigones
Klagen wird die Aufmerksamkeit unweigerlich auf sie selbst, auf ihr Leiden ge-
zogen und brandmarkt dieses als sinnlos. Diese antidialektische Perspektive auf
das individuelle Leid ist in der Phdnomenologie im Kern enthalten, auch wenn
Hegel sie im dialektischen Prozess riickwirkend als sinnvoll umdeutet. Diese
Anerkennung, die Antigone gezollt werden muss, geht in der spiteren Deutung
verloren, wie ich im folgenden Kapitel zeigen werde.

14.02.2026, 14:26:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

