
 
 

Der Bruch. Hegels Phänomenologie 

 
[D]as Individuum, das eine Welt ist.1 

 
 
 
So wie die griechische Götterskulptur für Hegel in der Kunst beispielhaft die 
Einheit von Form und Inhalt zeigt, verwirklicht sich für ihn die Einheit von Indi-
viduum und Gemeinwesen im griechischen Stadtstaat. Der Stadtstaat teilt dabei 
das Schicksal der Skulptur: Er ist als nur eine Erscheinungsweise des Geistes 
dem Untergang geweiht. In der Phänomenologie des Geistes (1807) beschreibt 
Hegel die Sittlichkeit des Stadtstaates und ihr Zerbrechen. Als ein Beispiel dafür 
dient ihm die sophokleische Tragödie Antigone.2 Diese Passage soll im Mittel-
punkt des Kapitels stehen. Die leitenden Fragen sind dabei, wie die Sittlichkeit, 
die Hegel in der Phänomenologie beschreibt, genau aussieht, warum der Bruch, 

                                                             
1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes in: ders.: Werke in 20 

Bänden, Bd. III. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff., 326. Im Folgenden im Text zi-

tiert mit Band und Seitenangabe. 

2  Die Antigone ist dabei nicht die einzige literarische Vorlage, die Hegel in der Phäno-

menologie benutzt, wie Otto Pöggeler in Schicksal und Geschichte zeigt: »Die Welt 

mit ihrer Geschichte wird fassbar in bedeutsamen Dichtungen. So entwickelt der Ab-

schnitt A. Der wahre Geist, die Sittlichkeit zur Illustration eine Analyse der Antigone 

des Sophokles; im Abschnitt B. Der sich entfremdete Geist, die Bildung bezieht Hegel 

sich auf Rameaus Neffe von Diderot nach der Übersetzung Goethes. Im Abschnitt VI. 

C,c über das Gewissen, die schöne Seele, das Böse und seine Verzeihung trägt Hegel 

in Jacobis Woldemor Arbeit und Schicksal von Generationen wie Hölderlin, Novalis, 

Schleiermacher und Schlegel ein. Von diesen Darstellungen aus konnte Hegels Phä-

nomenologie als früher Versuch einer Geschichte der abendländischen Literatur gele-

sen werden.« Otto Pöggeler: Schicksal und Geschichte. Antigone im Spiegel der Deu-

tungen und Gestaltungen seit Hegel und Hölderlin. – München: Fink 2004, 44. Im 

Folgenden im Text mit SuG und Seitenangabe zitiert.  

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

der sich in ihr vollzieht, notwendig und irreparabel ist und was sich schließlich 
durch die Einführung des Rechts verbessert. Hegel nimmt dabei eine dialektische 
Perspektive auf die Tragödie ein, die das Leiden Antigones zugunsten eines grö-
ßeren Ganzen aufhebt, gleichzeitig ist in der Phänomenologie aber auch eine 
antidialektische Perspektive, die individuell ist, erkennbar und die eine Aufhe-
bung des Leids nicht rechtfertigt. Dieser Widerspruch macht diese Passage so 
interessant und birgt den Keim für die Problematik, die im ganzen zweiten Kapi-
tel wesentlich ist: Der Widerstreit zwischen der gerechtfertigten dialektischen 
Zuschauerperspektive des »Aus-Dem-Leiden-Lernens« und der ebenso gerecht-
fertigten antidialektischen Haltung des Individuums, für das sein Leiden ewig 
unaufhebbar und ungerecht bleibt. 
 Der Abschnitt der Phänomenologie, in dem die Antigone-Deutung vor-
kommt, ist im Teil (BB) DER GEIST das Unterkapitel VI. Der Geist, A. der 
wahre Geist. Die Sittlichkeit. Das, was Hegel hier beschreibt, ist noch nicht die 
zu sich gekommene Seinsweise des Geistes, sondern ihre erste Erscheinungswei-
se, die Hegel als wahre bezeichnet, die sich dann in der Bildung von sich ent-
fremdet (B. Der sich entfremdete Geist. Die Bildung) und schließlich in der Mo-
ralität seiner selbst gewiss wird (C. Der seiner selbst gewisse Geist. Die 

Moralität). Während Hegel im ersten Teil der Phänomenologie unter abstrakten 
Gesichtspunkten die verschiedenen Formen des Geistes beleuchtet, liefert er im 
zweiten Teil historische Beispiele. Wir finden, wie Charles Taylor schreibt, 
»ganze politische Ordnungen oder Zeitabschnitte im Leben einer Zivilisation 
vor, und zwar als unsere Entwicklungsstufen und nicht etwa nur als eine gegebe-
ne Vorstellung.«3  
 Was im Teil A. im Mittelpunkt steht, ist der wahre Geist, der noch nicht sei-
ner selbst gewiss ist, aber dafür unentfremdet und ganz bei sich ist, der 
unreflektiert sittliche Handlung ermöglicht und den Hegel in der griechischen 
Polis verwirklicht sieht: »Der Geist ist das sittliche Leben eines Volkes, insofern 
er die unmittelbare Wahrheit ist; das Individuum, das eine Welt ist.« (III, 326) 
Die Sittlichkeit, die Hegel hier beschreibt, ist eine natürliche Sittlichkeit, oder, 
wie Christoph Menke formuliert, eine »elementare Form«4, für die kennzeich-
nend ist, »daß das soziale Verhältnis der Subjekte durch ihre Übereinstimmung 
in Wertorientierungen begründet ist.« (TiS, 83) Diese Übereinstimmung ist dabei 

                                                             
3  Charles Taylor: Hegel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 231. Im Folgenden im Text 

zitiert mit Hegel und Seitenangabe.  

4  Christoph Menke: Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel. – 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, 83. Im Folgenden im Text mit Sigle TiS und Seiten-

angabe zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 131

nicht willentlich erzeugt, sondern gegeben. Die sittliche Gemeinschaft ruht in 
sich und hat an sich genug. Ihr Hauptinteresse besteht darin, diese ruhige Balan-
ce zu erhalten. Das ist die Aufgabe der Regierung: Sie muss für Gerechtigkeit 
sorgen, die dabei immer als »Rückkehr zu einer schon vorhandenen sittlichen 
Welt« (TiS, 84) verstanden wird.  
 Die Antigone, deren Stoff einer Mythenwelt entstammt, die älter ist als die 
Polis, wird bei Hegel zum literarischen Beispiel für die Probleme des demokrati-
schen Stadtstaates Athen. Auch wenn sie nicht in dieser Welt spielt, schafft sie 
es, die tatsächlichen Probleme der Polis aufzuzeigen, denn durch die Dopplung 
vom Geschehen in der Tragödie und der Rezeption des Geschehenen durch den 
Zuschauer bekommt die Antigone über den Aspekt des Plots hinaus eine poli-
tisch-ethische Dimension. Mit den Augen der Athener betrachtet, macht sie auf-
merksam auf das krisenhafte Verhältnis von Individuum und Gemeinwesen, das 
durch die Praxis der Polis zunächst gelöst schien, hier aber als Schein entlarvt 
wird. Dem Zuschauer wird klar: Auch wenn die demokratische Regierungsform 
der Polis die Regierung des Einzelnen, des Königs, abgeschafft hat, und so jeder 
zum Bürger wird, der ein Stimmrecht hat, kann es noch zum Konflikt zwischen 
dem Gemeinwesen und dem Individuum kommen. Erst durch Antigone wird der 
Bruch innerhalb der Tragödie sichtbar, erst durch Antigone wird er auf der Büh-
ne der Dionysien sichtbar gemacht. Vorher ruhen Theben und Athen in ihrer na-
türlichen Sittlichkeit. 
 Diese heile eine Welt, diese, nach Taylor, »Gesellschaft des perfekten Bei-
sichselbstseins«, die sich »durch eine vollkommene Einheit von Bürger und 
Gesellschaft auszeichnet[]« (Hegel, 231), ist aufgehoben in zwei unterschiedli-
chen Sphären: die des menschlichen und die des göttlichen Gesetzes, wovon das 
menschliche Gesetz seine Wirklichkeit im Staat hat und das göttliche seine in 
der Familie. Taylor erklärt dieses zunächst etwas mythisch anmutende Vokabu-
lar durch den Gebrauch der Tragödien als Beispiele: göttliches und menschliches 
Gesetz stehen demnach für die Unterschiedlichkeit und Vielheit des Allgemei-
nen selbst, das in zwei Formen gegeneinander auftritt und eigentlich ein 
»Konflikt zwischen den beiden Allgemeinheiten« (Hegel, 233) ist. Jede dieser 
konfligierenden Seiten ist dabei als Teil des Selbstbewusstseins zu verstehen, 
wie Otto Pöggeler betont: »Nach der Einleitung zum Abschnitt A schlägt der 
Geist als Bewusstsein seine Momente auseinander. Die vermittelnde, un-
endliche Mitte ist das Selbstbewusstsein: Es ist Substanz und tritt dieser gegen-
über, bringt so die Substanz als Werk und Wirklichkeit hervor.« (SuG, 44) Die 
Verwirklichung des Selbstbewusstseins in der wahren Sittlichkeit ist eine dop-
pelte oder in verschiedene Sphären unterteilte: Substanz und Individuum ver-
körpern zwei Formen des Selbstbewusstseins, spalten sich auf in wissendes und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

unwissendes Tun. Der Konflikt, der aus dieser Aufspaltung herrührt, wird des-
wegen auch ein doppelter sein: Einmal der zwischen Individuum und Substanz 
und einmal der zwischen den unterschiedlichen substantiellen Individuen selbst. 
Denn die Individualität, die hier aufkommt, ist eine, die der Substanz Individua-
lität verleiht: Sie verkörpert einen Teil der Substanz und schlägt sich damit ent-
weder auf die Seite der Familie oder des Staates. Dieser Prozess wird in der 
näheren Auseinandersetzung mit der Antigone deutlich. Denn der Konflikt, der 
in der Tragödie thematisiert wird, speist sich aus der Struktur der sittlichen Welt, 
in der er entsteht. Diese ist, laut Hegel, unterteilt in die zwei Gesetzesbereiche 
von menschlichem und göttlichem Recht. Gemeinwesen und Familie sind dabei, 
wie Menke betont, nicht »gleichartige« Teile der sittlichen Welt, sondern sie 
stehen gleichberechtigt als »grundsätzlich verschiedene[] Typen praktischer Be-
rechtigung« (TiS, 161) beieinander.  
 In der Antigone zeigt sich, wie der »Ausdruck des Allgemeinen« mit der 
»Berufung zum Allgemeinen« (Hegel, 233) in Konflikt gerät: das göttliche Ge-
setz kollidiert mit dem menschlichen. Während die beiden Gesetze nun in einen 
Streit über ihre Berechtigung und Macht geraten, passiert noch etwas: Die Ge-
setzesvertreter Antigone und Kreon geraten nicht nur miteinander, sondern auch 
mit ihrer Welt in Konflikt. Damit eröffnet die Tragödie eine vollkommen neue 
und doppelte Perspektive auf die natürliche Sittlichkeit: zum einen präsentiert sie 
das Geschehen als Teil eines größeren Geschehens, da der Antigone-Stoff für die 
athenischen Zuschauer ein Rückblick in Vergangenes ist und so einen zurücklie-
genden, überwunden geglaubten Konflikt zeigt, der neue Aktualität gewinnt, und 
zum anderen eröffnet sie die individuelle Perspektive, die der dialektischen Ge-
samtansicht widerspricht.  

A. ANTIGONE

Hegel beschreibt, dass in der wahren Sittlichkeit die sittliche Handlung ihren 
Platz hat. Nun wäre es naheliegend, eine Abhandlung über ethisch richtiges Han-
deln zu erwarten, aber Hegel sucht sich einen besonderen Fall aus, den er als den 
Inbegriff der sittlichen Handlung deutet: Die Bestattung des Polyneikes durch 
seine Schwester Antigone. Die sittliche Handlung soll, so Hegel, einen Spagat 
zwischen zwei Extremen schaffen: Sie soll substantiell und »auf den ganzen Ein-
zelnen oder auf ihn als allgemeinen« (III, 331) bezogen sein. Die sittliche Hand-
lung bezieht sich demnach nicht auf eine spezielle Person um deren Eigenheiten 
willen, sondern sie bezieht sich auf den ganzen Menschen, ungeachtet seiner Be-
sonderheit. Uneigennützig soll sie dem anderen nicht zum Eigennutz dienen. Um 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 133

zu verdeutlichen, wie ein solcher Inhalt aussehen kann, wählt Hegel nun die Be-
stattung des Polyneikes. Sie ist nicht nur beispielhaft, weil sie die oben genann-
ten Kriterien erfüllt, sondern auch, weil Antigone mit Polyneikes auf besondere 
Weise verbunden ist: sie sind Bruder und Schwester. Dieses Verhältnis verleiht 
der sittlichen Handlung erst ihre Größe, denn so erhält sie eine besonders reine 
Form. Um zu verstehen, warum die Geschwisterbeziehung eine solche Rolle 
spielt, muss zunächst die Frage geklärt werden, wie der Spagat zwischen Sub-
stanz und dem ›ganzen Einzelnen‹ aussieht.  
 Zunächst mutet Hegels Antwort auf die Frage nach dem Einzelnen als allge-
meinem ein bisschen gruselig an, denn der ganze Einzelne ist der Tote: die 
sittliche Handlung »betrifft nicht mehr den Lebenden, sondern den Toten, der aus 
der langen Reihe seines zerstreuten Daseins sich in die vollendete eine Gestal-
tung zusammengefaßt und aus der Unruhe des zufälligen Lebens sich in die 
Ruhe der einfachen Allgemeinheit erhoben hat.« (III, 332) Der Tod hebt jede 
Zufälligkeit des Lebendigen auf, er ist das »reine Sein« (III, 332), das »unmittel-

bare natürliche Gewordensein« (ebd.), in das der Einzelne »als solcher« (ebd.) 
gelangt. Der Tod ist ein natürlicher Prozess, in dem die Besonderheit des Einzel-
nen verloren geht, uninteressant wird und nichts mehr bewirkt. Im Tod wird er 
aufgehoben und zurückgeführt in eine Allgemeinheit, die größer ist als er selbst. 
Hier ist er der ganze Einzelne oder eben der Einzelne als allgemeiner: unbe-
schränkt durch irdische Zufälligkeit bleibt die reine Individualität übrig. Nir-
gends sonst ist der Mensch damit gleichzeitig so einzeln, – denn er stirbt allein – 
und so allgemein, denn im Tod unterscheidet ihn nichts mehr von den anderen, 
nichts mehr von der Substanz, in die er zurückkehrt.  
 Ist Hegels Antwort zunächst irritierend, wird hier doch sehr deutlich, was für 
Hegel der Inhalt der sittlichen Handlung ist: die reine Form des Menschen, los-
gelöst von irdischer Zufälligkeit. Die sittliche Handlung bezieht sich damit direkt 
auf die Substanz des Individuums, auf sein Wesen, das durch keine weltliche In-
dividuation verstellt ist. Sie anerkennt den anderen als Menschen, ungeachtet 
seines Charakters oder seiner Persönlichkeit: »Im Hause der Sittlichkeit ist es 
nicht dieser Mann, nicht dieses Kind, sondern ein Mann, Kinder überhaupt, – 
nicht die Empfindung, sondern das Allgemeine« (III, 337), das die Handlung als 
sittliche motiviert.  
 Und nun kommt der interessante Wendepunkt: die wesenhafte Form des In-
dividuums ist nicht das, wobei Hegel stehen bleibt. Denn die sittliche Handlung, 
die sich auf diese Allgemeinheit richtet, hat zu ihrem Ziel, die Besonderheit des 
Individuums wiederherzustellen: Der Tod als letztes Sein soll nicht als natürli-
cher Prozess nur der Natur angehören und damit etwas Unvernünftiges bleiben, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern der Mensch soll sich diesen Prozess wieder aneignen und ihm damit 
Bewusstsein und Vernunft verleihen:5  

»Die Blutsverwandtschaft ergänzt also die abstrakte natürliche Bewegung dadurch, dass 

sie die Bewegung des Bewußtseins hinzufügt, das Werk der Natur unterbricht und den 

Blutsverwandten der Zerstörung entreißt, oder besser, weil die Zerstörung, sein Werden 

zum reinen Sein, notwendig ist, selbst die Tat der Zerstörung über sich nimmt.« (III, 333)  

Indem die Leiche des Verstorbenen also verbrannt oder beerdigt wird, überneh-
men die Angehörigen in einem bewussten Akt selbst die Beseitigung des 
Körpers, die sonst die Natur durch Tiere und Bakterien erledigen würde, »der 
Sinn der Handlung ist vielmehr, daß, weil in Wahrheit die Ruhe und Allgemein-
heit des seiner selbst bewußten Wesens nicht der Natur angehört, der Schein 
eines solchen Tuns hinwegfalle, den sich die Natur angemaßt, und die Wahrheit 
hergestellt werde.« (III, 332)6 Gleichzeitig wird aber die Macht des unterirdi-
schen Reiches betont, das der Öffentlichkeit des Gemeinwesens gegenübersteht 
und in dem laut Pöggeler »die menschlichen Kräfte nicht mehr das Entscheiden-
de sind (da sie vor dem Tod ja nicht bewahren können).« (SuG, 45) Mit der 
Bestattung wird der Tote nun dem unvernünftigen Sein der Natur entrissen: Sei-
ne Besonderheit als vernunftfähiger Mensch, der nicht allein der Natur angehört, 

                                                             
5  Dazu Otto Pöggeler: »Das geschieht, indem er dem ›Schoße der Erde‹ eigens überge-

ben wird. Hegel stellt zu den dinglichen und persönlichen Rechten Kants, die 

Eigentum und Vertragsverhältnisse begründen, den Zusammenschluss in Ständen und 

den Krieg, der die Ordnungen, wie die Menschen sie sich ›zurechtgemacht‹ haben, 

immer neu erschüttert. Es ist eine auferlegte ›Arbeit‹, den Tod als Herrn zu fühlen. 

Hier erscheint das ›göttliche Gesetz‹, das dem Toten seine Ehre wahrt.« (SuG, 45) 

6  Taylor sieht in dieser Passage auf eine »bemerkenswerte Weise« die Todesriten des 

antiken Griechenlands von Hegel interpretiert: »Der Tod ist eine natürliche Vernei-

nung, etwas, das dem Menschen widerfährt, ein von der Natur gegen ihn ausgeführter 

Streich. Aber wir haben auch gesehen, daß der Tod, spekulativ verstanden, eine Not-

wendigkeit ist, ein Ausdruck wahrhafter Allgemeinheit des menschlichen Geistes, der 

keinen äußeren Ausdruck bestehen lassen kann. Das Ziel der Riten ist es, den Tod von 

dieser ersten zur zweiten Wirklichkeit zu erheben, ihn neu zu interpretieren als etwas, 

das dem Menschen nicht mehr widerfährt, sondern als etwas, das getan wird. Die Ri-

ten erhalten den Körper, der andernfalls Beute all der blinden Kräfte der Natur würde, 

der von Schakalen und Geiern zerstört würde, und indem man ihn beerdigt, macht 

man aus seinem Ende eine bedeutungsvolle Handlung. So wird sogar der Tod für das 

Selbstbewußtsein gewonnen.« (Hegel, 234)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 135

sondern durch seinen Geist fähig ist, über sie hinaus zu gehen und sich so aus ihr 
und ihrer Zufälligkeit zumindest ein Stück weit zu befreien, wird wieder herge-
stellt. Diese Wiederherstellung der Besonderheit ist nicht zu verwechseln mit 
einer Wiederherstellung der Individualität: Es geht hier nicht darum, den Men-
schen in seiner individuellen Besonderheit zu betonen, sondern in seiner Beson-
derheit als Mensch. Ob der Tote dieses oder jenes gern getan hat, was sein Stek-
kenpferd war und was ihn für andere liebens- oder hassenswert machte, ist im 
Bestattungsritus vollkommen gleichgültig. Die weltliche Individualität weicht 
gerade hier der allgemeinen menschlichen Besonderheit, die über die Natur hin-
ausgeht. Betont wird also im Ritus nicht die Besonderheit des Einzelnen, son-
dern die Besonderheit des Menschen.  
 Zuständig für die Bestattung sind die Verwandten. Das liegt an der speziellen 
Form der sittlichen Handlung: sie resultiert aus dem »einfachen und unmittel-
baren Wesen der Sittlichkeit« (III, 330), sie ist nicht, wie die sittliche Staats-
macht, die weiter unten am Beispiel von Kreon erläutern wird, bewusstes Tun, 
sondern die Sittlichkeit findet in der sittlichen Handlung ihren unmittelbaren 
Ausdruck, ist »unmittelbares sittliches Sein« (ebd.), sie ist der »bewusstlose, 
noch innere Begriff seiner sich bewußten Wirklichkeit« (ebd.) und gehört damit 
in die Sphäre der Familie. Während der Staat besondere Menschen ehrt, die sich 
um ihn oder die Gemeinschaft verdient gemacht haben, ist es Sache der Familie, 
jeden, der ihr angehört zu ehren in Absehung all seiner Verdienste oder Verfeh-
lungen. Ihr Tun richtet sich anders als das des Staates unreflektiert auf den Fami-
lienangehörigen. Die sittliche Handlung ist gelebte aber bewusstlose Sittlichkeit, 
sie verkörpert das sittliche Prinzip ohne über die Verkörperung nachzudenken. 
Die sittliche Handlung ist das göttliche Gesetz, das ohne Hinterfragung erfüllt 
wird, weil es göttlich und Gesetz ist. Das göttliche Gesetz findet sich in den fa-
miliären Verhältnissen wieder: dem zwischen Mann und Frau, dem zwischen El-
tern und Kindern und dem zwischen Bruder und Schwester. Am reinsten kommt 
es dabei bei letzterem zum Vorschein, denn hier ist es nicht verstellt durch Be-
gierde (Verhältnis Mann und Frau) oder Rührung (Verhältnis Eltern und Kin-
der):  

»Der Bruder aber ist der Schwester das ruhige gleiche Wesen überhaupt, ihre Anerken-

nung in ihm rein und unvermischt mit natürlicher Beziehung; die Gleichgültigkeit der 

Einzelheit und die sittliche Zufälligkeit derselben ist daher in diesem Verhältnisse nicht 

vorhanden; sondern das Moment des anerkennenden und anerkannten einzelnen Selbsts 

darf hier sein Recht behaupten, weil es mit dem Gleichgewicht des Blutes und begierdelo-

ser Beziehung verknüpft ist.« (III, 337f.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bruder und Schwester anerkennen sich wechselseitig als einzelnes Selbst, ohne 
dabei den anderen in seiner individuellen Einzigartigkeit anzuerkennen. Wie der 
Bruder oder die Schwester letztlich ist, spielt in diesem Verhältnis keine Rolle: 
Antigone bestattet Polyneikes ausschließlich und in Absehung all seiner Taten, 
weil er ihr Bruder ist. Ob sie mit seinem Handeln übereinstimmt oder nicht, 
spielt keine Rolle. Die Anerkennung, die sie Polyneikes zukommen lässt, bleibt 
daher nicht bei seiner Persönlichkeit stehen, die für Hegel als Weltlichkeit im-
mer nur eine unzureichende, weil zufällige Erscheinung ist, sondern richtet sich 
an ihn als Ganzen. Anerkannt wird damit mehr als seine Erscheinungsweise auf 
der Welt, anerkannt wird sein Wesen, das ein allgemeines ist. Denn als das 
wahrhaft Allgemeine befasst sich das göttliche Gesetz, wie Taylor ausführt, »mit 
dem Individuum als solchem und nicht mit irgendwelchen Einzelheiten seiner 
Existenz.« (Hegel, 233)  
 Gerade durch diese Allgemeinheit in der Anerkennungsbeziehung auf Ge-
schwisterebene wird das Verhältnis zwischen beiden ein besonders enges und 
inniges: »Der Verlust des Bruders ist daher der Schwester unersetzlich und ihre 
Pflicht gegen ihn die höchste.« (III, 337f.)7 Aus der Reinheit des Anerkennungs-
verhältnisses speist sich seine Größe: In ihm ist nichts Weltliches übriggeblie-
ben, wie in den beiden anderen Beziehungen des göttlichen Gesetzes. Hier geht 
es wirklich nur um die Anerkennung des anderen als allgemeinem. Daher ist die 
sittliche Handlung, die diese Anerkennung gewährt und herstellt, Antigones 
»höchste Pflicht«.  
 Gleichzeitig ist das Verhältnis zwischen Bruder und Schwester auch die 
Grenze der familiären Sittlichkeit: Der Bruder verlässt die Familie, er ist »die 
Seite, nach welcher ihr Geist zur Individualität wird« (III, 338) und geht zum 
menschlichen Gesetz über, »um die ihrer selbst bewußte, wirkliche Sittlichkeit 
zu erwerben und hervorzubringen« (III, 338), während die Schwester zur »Be-

                                                             
7  Die einzigartige Bedeutung des Bruder-Schwester-Verhältnisses wird auch in der An-

tigone selbst deutlich. So heißt es im Klagegesang (Kommos) der Antigone, den sie 

wechselweise mit dem Chor anstimmt, als sie zu der Felsengruft geführt wird, in die 

sie eingeschlossen werden soll, Folgendes: »AN. […] Niemals, wenn ich Mutter von 

Kindern geworden wäre, / noch wenn ein Gatte mir sterbend dahinschmolz, / hätte ich 

gegen die Bürger diese Mühsal unternommen. / Welchen Gesetzen zuliebe sage ich 

dies? / Einen anderen Gatten bekäme ich, wenn er sterben, / und ein Kind von einem 

andern Mann, wenn ich es verlieren würde. / Nachdem aber Mutter und Vater im Ha-

des geborgen sind, / gibt es keinen Bruder, der da nachwachsen könnte. / Nach diesem 

Naturgesetz habe ich dir Ehre erwiesen / […], o brüderliches Haupt.« (Antigone, V. 

905-915)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 137

wahrerin des göttlichen Gesetzes« (ebd.) wird: »Auf diese Weise überwinden die 
beiden Geschlechter ihr natürliches Wesen und treten in ihrer sittlichen Bedeu-
tung auf, als Verschiedenheiten, welche die beiden Unterschiede, die die sittliche 
Substanz sich gibt, unter sich teilen.« (ebd.) Verdeutlicht wird das, was Hegel 
hier beschreibt, gut am Beispiel von Eteokles und Polyneikes auf der einen und 
Ismene und Antigone auf der anderen Seite: Während die Schwestern (bei So-
phokles jedenfalls nach Ödipusʼ Entrückung, bis dahin hat Antigone den Blinden 
auf seiner Wanderschaft in der Verbannung geführt und begleitet) von der Poli-
tik unberührt im Hause von Kreon Hochzeitspläne schmieden, entzweien sich 
die Brüder im Streit um den Thron, im Streit also um das öffentliche Amt des 
Staatslenkers. Polyneikes wird dabei zum Landesverräter. Doch als seine Leiche 
vor den Toren der Stadt unbestattet liegen bleibt, kann seine Schwester Antigone 
in ihm nicht den Verräter sehen, sondern nur den Bruder:  

»ANTIGONE. Es ist keine Schande, die Blutsverwandten fromm zu achten. 

KREON. Starb nun nicht aus deinem Blute auch der andere? 

AN. Söhne von einer Mutter und demselben Vater. 

KR. Wie zollst du dem einen Respekt, jenem bekundest du Feindschaft? 

AN. Nicht bezeugt dies der Dahingeschiedene. 

KR. Wenn du ihn doch gleichermaßen ehrst wie den Feind? 

AN. Kein Sklave fand den Tod, sondern mein Bruder. 

KR. Er wollte diese Stadt zerstören, der andere trat für sie ein. 

AN. Gleichwohl fordert Hades gleichen Brauch.« (Antigone, V. 511-518) 

Die Streitrede (Stichomythie) zwischen Kreon und Antigone zeigt deutlich das 
Missverständnis zwischen den beiden Parteien: Während Kreon nicht anders 
kann, als die Tat als politische zu begreifen, bezieht sich Antigone einzig auf die 
verwandtschaftliche Beziehung. Polyneikes politische Einstellung ist für sie 
nicht zweitrangig sondern absolut nebensächlich. Es ist auch keine übermäßige 
Trauer oder Geschwisterliebe, die sie antreiben: Sie argumentiert nicht damit, 
dass sie es nicht ertragen könnte, den Bruder unbestattet zu sehen, sondern sie 
argumentiert mit dem göttlichen Gesetz. Antigones Tat ist somit nicht geprägt 
von außerordentlicher Emotionalität, Antigone tut das, was sie einzig und allein 
für richtig hält, sie erfüllt die höchste Pflicht, wie Hegel sagt. Polyneikes zu be-
statten ist keine Entscheidung, die Antigone getroffen hat, sie hat nicht 
abgewogen zwischen Gründen, die dafür und dagegen sprechen. Antigone weiß, 
was sie zu tun hat und tut es. Ohne es zu hinterfragen, ohne sich von den Konse-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

quenzen schrecken zu lassen, wie Ismene es tut.8 Damit verkörpert Antigone als 
Frau und Schwester die eine Seite der Sittlichkeit: die unmittelbare und bewusst-
lose, die die Sittlichkeit der Familie bestimmt und das göttliche Gesetz ist. Ihm 
entgegen steht als die andere Seite der sittlichen Substanz der Mann als Vertreter 
des menschlichen Gesetzes, der seine beispielhafte Verkörperung im Herrscher 
Thebens findet. 

B. KREON

»Der Bruder verläßt diese unmittelbare elementarische und darum eigentlich ne-

gative Sittlichkeit der Familie, um die ihrer selbst bewußte, wirkliche Sittlichkeit 
zu erwerben und hervorzubringen.« (III, 338) Kreon, der Bruder Iokastes, lässt 
sich nicht durch die Familienbande zu Polyneikes und Antigone, ja, zuerst noch 
nicht einmal durch die zu seinem Sohn Haimon, milde stimmen. Sein Urteil über 
Antigone ist gefällt. Er betrachtet sie als Verbündete ihres Bruders und damit als 
Landesverräterin. Die Tatsache, dass sie seine Nichte ist, ändert nichts an dem 
Beschluss, den er als König von Theben fällt: »Nein, sei sie meiner Schwester 
Kind oder verwandter / als alle Blutsverwandten mir verwandt, / sie und ihre 
Schwester, beide werden nicht entgehen / schlimmster Buße« (Antigone, V.486-
489)  
 Kreon ist Staatsmann, das göttliche Gesetz bedeutet ihm angesichts dessen, 
was für Theben und für seinen Thron auf dem Spiel steht, nichts. Er verkörpert 
als Mann und Regierender das menschliche Gesetz, das, wie Taylor formuliert, 
die »offene, bewußte Sittlichkeit des Staates [ist], in der sich die Bürger reflek-
tiert sehen.« (Hegel, 233). Damit ist das menschliche Gesetz, so Pöggeler, ein 
»selbstauferlegtes«, das das »Miteinander im bewussten Tun« (SuG, 45) regelt. 
Diesem Wirken der Staatsmacht, das »offen am Tage liegt« (ebd.), steht das 
göttliche gegenüber – beide zusammen machen die Sittlichkeit aus, die sich in 
Bewusstes und Bewusstloses geteilt hat. Menschliches und göttliches Gesetz be-

                                                             
8  »ISMENE. Jetzt aber hinwiederum sind wir beide allein noch übrig; bedenk / wie 

schmählich wir sterben müssen, wenn dem Gesetz zu Trotz / wir den Beschluß der 

Herrscher oder ihre Macht übertreten. / Nein, bedenken muß man dies einmal, daß als 

Frauen / wir geboren wurden, um gegen Männer nicht zu kämpfen. Dann aber, daß 

wir beherrscht werden von Stärkeren / und daß wir dies hören müssen und noch 

Schmerzlicheres als dies. / Ich nun will die Unterirdischen bitten, / Verzeihung zu ge-

währen, weil ich gezwungen werde dazu, und / den fest im Amte Stehenden will ich 

mich fügen; denn das / Vermessene zu tun hat keinen Sinn.« (Antigone, V. 58-68)    

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 139

dingen einander dabei: sie sind voneinander abhängig und bauen aufeinander 
auf: »Der Staat erhält die Gesellschaft und verteidigt die Familie; aber die Fami-
lie bildet Bürger für den Staat heran. So müssen die göttlichen Kräfte, die der 
Familie zugrunde liegen, zum Wohle des Staates da sein, und gleichzeitig sorgt 
der Staat dafür, daß dieser Kult der Götter vollzogen wird.« (Hegel, 234) Wäh-
rend das göttliche Gesetz auf den Einzelnen in seiner Allgemeinheit zielt, hat das 
menschliche Gesetz die Allgemeinheit zum Mittelpunkt, der der Einzelne im 
Ernstfall unterliegen muss. Das menschliche Gesetz sind hierbei zunächst Sitte 
und Brauchtum eines Volkes, es ist das Gesetz, das vom Menschen erlassen 
wird, um das Zusammenleben zu regeln. Hier realisiert sich der absolute Geist in 
der Vielheit des »daseienden Bewußtseins« (III, 329) als Gemeinwesen, »wel-
ches für uns bei dem Eintritt in die praktische Gestaltung der Vernunft überhaupt 
das absolute Wesen war und hier in seiner Wahrheit für sich selbst als bewußtes 
sittliches Wesen und als das Wesen für das Bewußtsein, das wir zum Gegenstand 
haben, hervorgetreten ist.« (ebd.) Wirklich wird der absolute Geist dabei auf 
zweifache Weise: Einmal in der Substanz als Volk und als wirkliches Bewusst-
sein im Bürger dieses Volkes. So kann jeder einzelne Bürger sich seiner selbst in 
der Wirklichkeit dieses Geistes bewusst sein, er lebt in etwas und erfasst etwas, 
das wirklich existiert und Geltung hat: er hat »unmittelbar darin seine Wahrheit« 
(III, 329).  
 Das menschliche Gesetz ist also die Form des Geistes, in der die Wirklich-
keit ihrer selbst bewusst ist und für sich Wahrheit und Gültigkeit hat. Ist in der 
Familie der absolute Geist bewusstlos in der natürlichen Sittlichkeit des Seins 
wirklich, hat er nach Außen hin im menschlichen Gesetz Bewusstsein seiner 
selbst in der durch das bekannte Gesetz und die vorhandene Sitte geregelten 
Wirklichkeit, die aber gleichzeitig nicht nur vorgefunden, sondern auch immer 
»Tat und Werk des Findenden ist.« (III, 339) Dieses menschliche Gesetz mani-
festiert sich nun noch einmal auf ganz besondere Weise im Herrscher dieser 
Wirklichkeit, im Regierenden jener Welt, in der das menschliche Gesetz seine 
Gültigkeit hat: »Das Gemeinwesen, das obere und offenbar an der Sonne gelten-
de Gesetz, hat seine wirkliche Lebendigkeit in der Regierung, als worin es 
Individuum ist. Sie ist der in sich reflektierte wirkliche Geist, das einfache Selbst
der ganzen sittlichen Substanz.« (III, 334) Genauso sieht Kreon sich auch selbst: 
Er ist das Individuum, das Macht hat, zu befehlen und zu strafen. Seine Hand-
lungen und Anweisungen beurteilt Kreon dabei nicht als tyrannisch und 
egoistisch, sondern für ihn stellen sie sich als die natürlichen Konsequenzen der 
Taten der anderen dar. In Kreons Selbstbild handelt er ausschließlich als der ge-
rechte Herrscher, er sieht sich als das »einfache Selbst der ganzen sittlichen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Substanz« (ebd.), das wird deutlich in seiner Antrittsrede als König, der nach 
dem Tod der beiden Brüder nun der legitime Herrscher ist: 
  
»KREON. Wer nämlich in der Führung des ganzen Staates / nicht nach den besten Be-

schlüssen greift, / sondern aus Furcht vor jemand den Mund verschlossen hält, / der 

erscheint mir als ganz schlechter Mann, jetzt und schon immer. / Und wer ein anderes Gut 

als das eigene Vaterland / für größer hält, der gilt in meinen Augen nichts. / Denn ich, das 

weiß Zeus, der immer alles sieht, / könnte weder schweigen, wenn ich Unglück / auf die 

Bürger zukommen sehe anstatt Wohlergehen, / noch würde ich je zum Freund einen Feind 

der Stadt / mir machen, aus der Erkenntnis, / daß nur sie es ist, die uns bewahrt, und daß 

bei / geradem Kurs von ihr allein wir Freunde gewinnen. / Nach solchen Grundsätzen 

werde ich diese Stadt mehren« (Antigone, V. 178-191). 

An dieser Stelle geht der Monolog weiter mit den Anweisungen für den Umgang 
mit den Leichen von Eteokles und Polyneikes. Kreon versucht hier vor dem 
Chor, der aus alten und weisen Männern besteht und Mitglieder des Königshofs 
repräsentiert, einen möglichst guten Eindruck zu machen: Eben noch wurde The-
ben in einen Krieg verwickelt, weil Polyneikes seine eigenen Ansprüche höher 
stellte als das Wohl der Stadt. Kreon will nun zeigen, dass er mit all seiner 
Macht für den Frieden eintreten will und ihm nichts wichtiger ist, als diesen 
Frieden zu halten. Damit steht er ganz ein für dieses eine Vorhaben und kündigt 
gleichzeitig an, dass er Zuwiderhandlungen nicht dulden wird. Diese Macht, mit 
der Kreon sich hier als besonders guter Herrscher auszuzeichnen versucht und 
die er auch wirklich hat, die Macht, den Einzelnen zu unterdrücken, ist nach He-
gel die eigentliche Macht des Gemeinwesens, für das Kreon steht. Während die 
positive Seite des menschlichen Gesetzes Fragen des Eigentums, der persönli-
chen Selbstständigkeit und des öffentlichen und privaten Rechts behandelt und 
so eine Basis für den Rückzug ins Private der Familie auf der einen Seite und die 
Erlangung eines wirklichen Bewusstseins in der Allgemeinheit des Staatslebens 
auf der anderen Seite ermöglicht, garantiert die negative Macht der Allgemein-
heit über den Einzelnen den Erhalt des Gemeinwesens selbst und verhindert 
dessen Auflösung und ein »Versinken in das natürliche Dasein aus dem sittli-
chen« (III, 335). Die negative Macht des Gemeinwesens besteht darin, den 
Einzelnen, der sich vielleicht im und durch das Gemeinwesen so wohl fühlt, dass 
er sich vom »Ganzen losreißen« (III, 335) möchte, seinen eigentlichen »Herrn, 
den Tod, zu fühlen zu geben.« (ebd.) Immer wenn es dem Volk also zu gut geht, 
sollte es, Hegel zu Folge, in einen Krieg ziehen, denn der erinnert den Einzelnen 
an seine Sterblichkeit.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 141

 Durch die Macht der negativen Seite des Gemeinwesens, die wesentlich für 
seinen Erhalt sorgt, ist es elementar verbunden mit dem göttlichen Gesetz, das 
sich an den Toten richtet. Denn über allem steht das unterirdische Reich, das 
über jeden Einzelnen die Oberhand behalten wird. Diese Wendung aber missach-
tet Kreon – sogar ausdrücklich, wenn er Antigone als Todesstrafe in den 
Felsschacht schickt: »Dort soll sie zu Hades, den allein von den Göttern sie ver-
ehrt, / beten und erreichen, daß sie nicht sterben muß, / oder sie wird erkennen, 
dort zuletzt, daß es / überflüssige Mühe ist, Hades anzubeten.« (Antigone, V. 
777-780) Kreons Blick ist beschränkt auf die Gegenwart, er ist mit allen Mitteln 
und mit all seiner Macht darum bemüht, seine Stellung zu bewahren und auszu-
bauen: um das zu erreichen, muss er für das Wohlergehen Thebens Sorge tragen. 
Die gnadenlose Verurteilung Antigones, deren Tat Kreon vor diesem Hinter-
grund nur als politisch deuten kann, erscheint ihm so als das beste Mittel, die 
Sicherheit der Stadt zu garantieren: Kreon erweist sich so als unbestechlicher 
Vertreter von Thebens Sache. Er verkörpert als Mann und König das menschli-
che Gesetz.  

C. DAS VERBRECHEN

Mit Antigone und Kreon stehen sich so zwei sittliche Prinzipien, das göttliche 
und das menschliche Gesetz, gegenüber. Jeder von beiden verkörpert auf be-
stimmte Weise (Antigone unbewusst, Kreon als bewusstes Tun) ein sittliches 
Gesetz, ohne die Position des anderen einnehmen zu können. Beide Prinzipien 
haben dabei, nach Hegel, den gleichen Anspruch auf Berücksichtigung, da sie 
sich aus den unterschiedlichen Gebieten der Sittlichkeit notwendig ergeben und 
legitimieren:  

»Das sittliche Bewußtsein aber weiß, was es zu tun hat, und ist entschieden, es sei dem 

göttlichen oder dem menschlichen Gesetze anzugehören. Diese Unmittelbarkeit seiner 

Entscheidung ist sein Ansichsein und hat daher zugleich die Bedeutung eines natürlichen 

Seins, wie wir gesehen; die Natur, nicht das Zufällige der Umstände oder der Wahl, teilt 

das eine Geschlecht dem einen, das andere dem anderen Gesetze zu, – oder umgekehrt, die 

beiden sittlichen Mächte selbst geben sich an den beiden Geschlechtern ihr individuelles 

Dasein und Verwirklichung.« (III, 343)  

Zu beachten ist hierbei, dass Hegel ausdrücklich schreibt, dass die Verteilung 
nicht zufällig ist, sondern natürlich: es gibt zwei sittliche Mächte, die sich in den 
zwei Geschlechtern verwirklichen. Damit ist der Konflikt vorprogrammiert – zu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fällig sind nur Zeit und Ort seiner Entstehung. Der Konflikt selbst ist notwendig, 
da früher oder später die widerstreitenden Prinzipien von menschlichem und 
göttlichem Gesetz aufeinanderprallen müssen. Für die Entwicklung des Geistes 
ist dieser Zusammenprall notwendig, weil nur durch ihn die wahre Sittlichkeit 
zerbrechen kann und der Geist zu seiner nächsten Verwirklichung, der Entfrem-
dung in der Bildung, fortschreiten kann. Aber wie genau kommt es zum Bruch? 
 Hegel schreibt, dass in der wahren Sittlichkeit das Selbstbewusstsein noch 
nicht »in seinem Rechte als einzelne Individualität« (III, 342) aufgetreten ist. In-
dividualität gibt es hier entweder als »allgemeine[n] Willen« (ebd.) oder als 
»Blut der Familie« (ebd.), verkörpert als Mann und Frau. Zunächst existieren die 
zwei Mächte der Sittlichkeit harmonisch in »Ordnung und Übereinstimmung der 
beiden Wesen, deren eins das andere bewährt und vervollständigt« (ebd.) als 
Gegensätze mit- und nebeneinander: »Es ist noch keine Tat begangen; die Tat 
aber ist das wirkliche Selbst.« (III, 342) Die Bestattung des Polyneikes durch 
Antigone ist die Tat, die dieses sich bereichernde Nebeneinander der Gegensätze 
zu einem vernichtenden Gegeneinander von Entgegengesetztem macht  

»– es wird zu der negativen Bewegung oder der ewigen Notwendigkeit des furchtbaren 

Schicksals, welche das göttliche wie das menschliche Gesetz sowie die beiden Selbstbe-

wußtsein[e], in denen diese Mächte ihr Dasein haben, in den Abgrund seiner Einfachheit

verschlingt – und für uns in das absolute Fürsichsein des rein einzelnen Selbstbewußtseins 

übergeht.« (III, 342)  

Auf dieser Stufe ist das Selbstbewusstsein das sittliche Bewusstsein und damit 
die »einfache reine Richtung auf die sittliche Wesenheit oder Pflicht.« (ebd.) 
Unmittelbar, unwankend, widerspruchslos steht für Antigone und Kreon fest, 
was sie zu tun haben:  

»Hierdurch nun, daß einesteils die Sittlichkeit wesentlich in dieser unmittelbaren Ent-

schiedenheit besteht und darum für das Bewußtsein nur das eine Gesetz das Wesen ist, 

andernteils, daß die sittlichen Mächte in dem Selbst des Bewußtseins wirklich sind, erhal-

ten sie die Bedeutung, sich auszuschließen und sich entgegengesetzt zu sein« (III, 343).  

Antigone als Vertreterin des göttlichen Gesetzes sieht so in Kreons Urteil über 
Polyneikes »menschliche zufällige Gewalttätigkeit« (III, 344), während Kreon 
an Antigone nur Eigensinn und Ungehorsam entdecken kann. Da Antigone un-
bewusst weiß, was sie zu tun hat und somit das Ungewusste verkörpert, weil das 
Wissen ihr nicht explizit ist, sondern rein innerlich, und Kreon genau umgekehrt 
das Gewusste verkörpert, da er mit Überlegung handelt, entsteht der Gegensatz 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 143

von Gewusstem und Nichtgewusstem, so dass das »absolute Recht des sittlichen 
Selbstbewusstseins [Kreon] mit dem göttlichen Rechte des Wesens [Antigone] in 
Streit« (III, 344) gerät. Sowohl Antigones als auch Kreons Tat sind damit sittli-
ches Tun, da beide aus sittlichem Bewusstsein heraus handeln.  
 Hier genau liegt die Wurzel des tragischen Konflikts: Wer aus sittlichem 
Bewusstsein heraus handelt, hat, so Hegel, »das absolute Recht […], daß die Tat, 
die Gestalt einer Wirklichkeit, nichts anderes sei, als es [das sittliche Bewusst-
sein] weiß.« (III, 345) Während Antigone weiß, dass es laut göttlichem Gesetz 
richtig und sittlich ist, Polyneikes zu bestatten, weiß Kreon nach menschlichem 
Gesetz, dass es richtig und sittlich ist, Antigone für diesen verräterischen Akt 
hinrichten zu lassen. Das sittliche Wesen hat sich in zwei Gesetze gespalten, 
während das »Bewußtsein, als unentzweites Verhalten zum Gesetze, […] nur ei-
nem zugeteilt« (III, 345) ist. Das Problem, das hier auftaucht, liegt im Selbst-
bewusstsein selbst: Denn als sittliches Bewusstsein, weiß es, was sein Wesen ist 
und handelt danach. Durch seine Tat verdoppelt es aber selbst das Wesen, denn 
während die eine nach göttlichem Gesetz das eine weiß, weiß der andere nach 
menschlichem Gesetz das Gegenteil. Die Aufspaltung des Wesens ist damit die 
Tat des Selbstbewusstseins, es »erhebt sich aus der einfachen Unmittelbarkeit

und setzt selbst die Entzweiung.« (III, 345) Die Bestimmtheit der Sittlichkeit, die 
einfache Gewissheit, dessen, was richtig ist, geht damit verloren. Das Selbstbe-
wusstsein entzweit sich so selbst in das »Tätige und in die gegenüberstehende, 
für es negative Wirklichkeit.« (III, 345f.)  
 Antigone erfährt durch ihre Tat, dass ihre Tat eben nicht das ist, für was sie 
sie hielt – nämlich die sittliche Wirklichkeit, die Wahrheit hat und das Richtige 
ist, sondern dass ihr die Wirklichkeit in der Gestalt Kreons als Antwort auf ihr 
von ihr selbst als sittlich empfundenes Tun feindlich gegenübersteht. Sie hat sich 
voll und ganz dem einen Gesetz zugewandt und verletzt durch ihre Tat nun das 
andere Gesetz, das genauso berechtigt ist wie das, was sie zur Tat schreiten ließ: 
Antigone lädt damit Schuld auf sich und wird zur Verbrecherin. Das Verbrechen 
verkehrt dabei den Sinn alles dessen, was bisher selbstverständlich war. Nicht 
umsonst bezeichnet Hans-Thies Lehmann die Tragödie deswegen als einen »Dis-
kurs, der auf allen Ebenen Kontinuität bricht.« (TuM, 52) Die »schockartige[n] 
Erlebnisse« schaffen dabei eine »noch nicht dagewesene Perspektive.« (TuM, 
54): »Die Tragödie exponiert leidvolle Szenen der mythischen Tradition. Neue 
Bedeutung nehmen diese an, weil und insofern in die mythische Zeit die punktu-
elle Perspektive des Menschen eingeführt wird.« (ebd.) Die Tragödie rückt das 
Leid des Einzelnen, hier der Antigone, vor Augen und macht es zum Mittelpunkt 
des Geschehens. Diese neue individuelle Perspektive erzwingt den Bruch in der 
natürlichen Sittlichkeit und etabliert einen neuen Blick: in der Tragödie konzent-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

riert sich das Individuum auf sich, nimmt seine Gefühle wahr, besonders seinen 
Schmerz. Auch der Tod bekommt so eine andere Bedeutung – eine individuelle: 
denn hier endet endgültig und unaufhebbar das individuelle Leben, die Perspek-
tive verschiebt sich weg vom Blick auf die geschichtliche Verwirklichung des 
Volkes und stellt diese Ordnung in Frage: »Die physische Präsenz der Stimme
rückt das Subjekt als scharfumrissene Gestalt, die von der Leere des Raums um-
geben ist, vor Auge und Ohr. Das Subjekt spricht sich aus. Seine Emanzipation 
aus dem mythischen Kosmos wird spürbar, indem es zur Sprache kommt.« 
(TuM, 62)  
 Durch ihre Tat und ihren sprachlichen und stimmlichen Widerstand in Rede 
und Rufen verkörpert Antigone das göttliche Gesetz und besondert damit eine 
Seite der Sittlichkeit, wie Taylor ausführt: »Handeln im Sinne einer wichtigen 
Änderung in der äußeren Welt bedeutet notwendigerweise, Schuld auf sich zu 
ziehen, denn unser Handeln verwirklicht unsere Besonderheit, es verleiht ihr ef-
fektiven Ausdruck.« (Hegel, 235)9 Antigone fordert so die Gemeinschaft und den 
Staat heraus. Durch ihr Tun setzt sie selbst die Entzweiung und macht sich ihre 
Wirklichkeit fremd und äußerlich:  

»Dem Inhalte nach aber hat die sittliche Handlung das Moment des Verbrechens an ihr, 

weil sie die natürliche Verteilung der beiden Gesetze an die beiden Geschlechter nicht 

aufhebt, sondern vielmehr als unentzweite Richtung auf das Gesetz innerhalb der natürli-

chen Unmittelbarkeit bleibt und als Tun diese Einseitigkeit zur Schuld macht, nur die eine 

der Seiten des Wesens zu ergreifen und gegen die andere sich negativ zu verhalten, d.i. sie 

zu verletzen.« (III, 346)  

                                                             
9  Taylor weiter: »Von hier stammt Hegels Interpretation der Lehre von der ursprüngli-

chen Sünde. Die Sünde ist nur ›ursprünglich‹ in der philosophisch reinterpretierten 

Version, im Sinne ihres prinzipiellen Notwendigseins für den Menschen; und sie ist 

notwendig, weil der Mensch ein endlicher Geist ist, verkörpert zu einer gewissen Zeit, 

an einem gewissen Ort, und folglich kann er nur als ein Einzelner handeln, und das ist 

wiederum notwendig, wenn der Geist sein soll. Dennoch müssen wir die Selbständig-

keit des Einzelnen als ›Sünde‹ betrachten, denn sie steht der vollkommenen 

Verwirklichung des Geistes im Wege, obwohl sie für seine Existenz notwendig ist. 

Sie muß somit überwunden werden, und wir stellen fest, daß der Tod ein Weg ist, um 

sie zu überwinden. Der Geist verlangt nach einem vollkommen allgemeinen Bewußt-

sein. Folglich ist Sünde für Hegel für die Rettung notwendig. Das ist eine andere Art, 

die grundlegende These auszudrücken, daß der Geist nur durch Rückkehr aus seiner 

Verkörperung zu sich selbst bestehen kann, daß Äußerlichkeit oder Entfremdung eine 

wesentliche Stufe in seiner Verwirklichung ist.« (Hegel, 235)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 145 

 
 

Pöggeler sieht Antigones Schuld zudem darin, dass sie durch ihre Ausgerichtet-
heit auf ein Prinzip nur einen »begrenzten Bezug zum Leben« (SuG, 35) hat, 
indem sie eben nur die eine Seite der Sittlichkeit mit Lebendigkeit erfüllt und die 
andere, die auch zu ihrem Leben gehört, übersieht.  
 In der Antigone ist Antigone dabei sogar bewusst, das wird im Prolog wäh-
rend ihrer Auseinandersetzung mit Ismene klar, dass sie das menschliche Gesetz 
in Form des Erlasses von Kreon verletzt. Gerade dieses Wissen macht ihren Fall 
so interessant, denn das »sittliche Bewußtsein ist vollständiger, seine Schuld rei-
ner, wenn es das Gesetz und die Macht vorher kennt, der es gegenübertritt, sie 
für Gewalt und Unrecht, für eine sittliche Zufälligkeit nimmt und wissentlich, 
wie Antigone, das Verbrechen begeht.« (III, 348) Durch ihre Handlung verlangt 
Antigone, dass das, »was sittlich ist, wirklich sein müsse« (ebd.) und damit 
macht die Handlung explizit, dass das sittliche Bewusstsein eine »Einheit der 
Wirklichkeit und der Substanz« (ebd.) verlangt. Da nun gerade die Tat des Be-
wusstseins die Spaltung von Substanz und Wirklichkeit hervorbringt, muss das 
sittliche Bewusstsein gleichzeitig erkennen, »daß die Wirklichkeit dem Wesen 
nicht zufällig ist« (ebd.), dass es also durch seine Handlung das andere Gesetz, 
das Wirklichkeit hat, verletzt: »Das sittliche Bewußtsein muß sein Entgegenge-
setztes um dieser Wirklichkeit willen und um seines Tuns willen als die seinige, 
es muß seine Schuld anerkennen; 
 

 weil wir leiden, anerkennen wir, daß wir gefehlt.« (III, 348)10 

 

An dieser Stelle passiert etwas mit Antigone: Grade hat sie noch bezweifelt, 
überhaupt schuldig zu sein »Weil ich – welches Recht der Götter – nicht achte-
te?« (Antigone, V. 921) und plötzlich lenkt sie ein und gesteht zu, dass ihr Tun 
falsch war: »Aber wenn dies nun gut heißt bei den Göttern, / werden wir durch 
Leiden die Einsicht gewinnen, daß wir gefehlt.« (Antigone, V. 925f.) Antigone, 
die bisher nur das eine Prinzip verkörperte, wird durch die Erfahrung des Ausei-
nanderklaffens ihres sittlichen Anspruches und der Wirklichkeit dazu gezwun-
gen, zumindest in Erwägung zu ziehen, dass auch die andere Seite berechtigt 

                                                             
10  Im Kontext liest sich der Vers allerdings weniger eindeutig. Er stammt aus dem Kla-

gegesang Antigones auf dem Weg zum Felsengrab: »AN. Was soll ich Unglückselige 

zu den Göttern noch aufblicken? / Welchen Beistand benennen? Denn – das ist jetzt 

klar – / Gottlosigkeit habe ich durch frommes Tun erworben. / Aber wenn dies nun 

gut heißt bei den Göttern, / werden wir durch Leiden die Einsicht gewinnen, daß wir 

gefehlt. / Wenn aber die da fehlen, sollen sie nicht mehr Übel / Erleiden, als sie mir 

außer Rechts angetan haben.« (Antigone, V. 922-927) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sein könnte. Mit der Erkenntnis, dass hier zwei gleichberechtigte sittliche Forde-
rungen nebeneinander stehen, verlässt Antigone den sittlichen Boden und all ihre 
bisherigen Weltanschauungen – sie hört auf, eine substantielle Individualität zu 
sein, weil sie gezwungen ist, die Substanz in ihrer Spaltung zu betrachten und 
damit begreift, dass die gespaltene Substanz nicht in einem Individuum wirklich 
werden kann. Menke nennt das »reflexive Dezentrierung des heroisch einseiti-
gen Subjekts« (TiS, 94): durch die Einsicht der Verdoppelung verliert Antigone 
die nur einseitige Bindung an das göttliche Gesetz und wird damit »frei zum ge-
rechten ›Anerkennen‹ auch des entgegengesetzten Gesetzes.« (ebd.) 

D. DER UNTERGANG 

Dieses Anerkennen kann aber Antigone nicht voll leisten: sie ist mit ihrer Er-
kenntnis überfordert. Sie versteht, dass das andere Gesetz berechtigt ist, aner-
kennt es, kann aber ihre Anerkennung nicht ausdrücken und nicht in ihre Hand-
lung einbeziehen. Das geschieht erst im Fortlauf der Geschichte, im Fortlauf der 
dialektischen Bewegung. Was Antigone jetzt noch bleibt, ist die Gesinnung, 
denn die zielt auf die Unwirklichkeit und nicht auf die Wirklichkeit. In dem 
Moment, in dem Antigone anerkennt, dass ihr Handeln ein Fehler war, dass sie 
durch ihre Handlung ein anderes sittliches Prinzip verletzte und dem ihren so 
nicht gerecht werden konnte, verliert sie die Gewissheit, die ihr ihre Handlung 
erst möglich machte: »Sein [das Handelnde] Sein ist dieses, seinem sittlichen 
Gesetze als seiner Substanz anzugehören; in dem Anerkennen des Entgegenge-
setzten hat dies aber aufgehört, ihm Substanz zu sein« (III, 348). Antigone ist 
nicht einsichtig, sie lenkt im Gespräch mit Kreon nicht ein und ändert ihre Hal-
tung. Sie beharrt darauf, richtig gehandelt zu haben. Trotz ihres Beharrens aber 
ist eine wirkliche Beunruhigung zu spüren. Und die liegt nicht daran, dass doch 
ganz tief irgendwo in ihr etwas nagt, das ihr zeigt, dass sie wirklich falsch ge-
handelt hat. Das, was an ihr nagt, ist, dass es überhaupt zu diesem Konflikt 
kommt. Schon im Streitgespräch mit Kreon wird deutlich, wie sehr Antigone mit 
der Wirklichkeit hadert: »Und ich glaubte auch nicht, daß so stark seien deine / 
Erlasse, daß die ungeschriebenen und gültigen / Gesetze der Götter ein Sterbli-
cher übertreten könnte. / Denn nun nicht jetzt und gestern, sondern irgendwie 
immer / lebt das, und keiner weiß, wann es erschien.« (Antigone, V. 453-457) 
Obwohl sie vorher wusste, dass auf ihre Tat die Todesstrafe steht, kann sie bis 
zuletzt nicht verstehen, dass ihre Tat tatsächlich als Verbrechen angesehen wird. 
Sie trägt eine Schuld, das ist ihr klar, die sie gar nicht als Schuld verstehen kann. 
Wie von außen sieht sie mit den Augen der anderen, dass sie Schuld auf sich ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 147 

 
 

laden hat, steht dem von innen heraus aber mit Staunen und Unverständnis ge-
genüber: »Schaut […] / was […] ich erleide, / weil ich Heiliges für heilig 
gehalten.« (Antigone, V. 940-943)11 Das sind in der Antigone die letzten Worte 
der Heldin: in der Felsengruft angekommen wird sie sich das Leben nehmen. Ihr 
Selbstmord verdeutlicht wie kaum etwas anderes, was Hegel mit dem Rückzug 
auf die Gesinnung meint: Antigone erhängt sich nicht, weil sie einsieht, dass sie 
einen Fehler gemacht hat und nun eine Landesverräterin ist. Antigone erhängt 
sich, weil sie an der Wirklichkeit verzweifelt. Sie kann sich in der Welt nicht 
mehr finden und flieht ihre Verlorenheit. Das menschliche Gesetz Kreons hat 
über das göttliche Gesetz gesiegt, die Niederlage kann Antigone nicht verkraften 
– auch wenn sie noch immer davon überzeugt ist, das Richtige getan zu haben, 
lässt der Widerspruch zwischen Wirklichem und dem, was einmal Gewissheit 
war, die Gewissheit nun nicht mehr zu. Antigone bleibt nur die Gesinnung, an 
der sie bis zuletzt festhält: »die sittliche Individualität ist unmittelbar und an sich 
eins mit diesem seinem Allgemeinen, sie hat ihre Existenz nur in ihm und ver-
mag den Untergang, den diese sittliche Macht durch die entgegengesetzte 
erleidet, nicht zu überleben.« (III, 349)  
 Die theatrale Darstellung ermöglicht nun auf besondere Weise eine Ver-
schiebung, wird an Lehmann deutlich: durch ihre Konzentration auf Antigone 
zeigt sie neben der Gesamtsituation auch deren individuelle Lage: das menschli-
che Wesen rückt plötzlich ins Zentrum der Aufmerksamkeit des Zuschauers: 
»Angst, Schrecken, Drohung, Schmerz, Wahnsinn, Alter, Tod.« (TuM, 75) Die-
ser Blick des Individuums auf sich selbst, enthüllt ihm dabei »seine ›condition 
mythique‹, nicht etwa seine Freiheit.« (TuM, 77) Deswegen kann Antigone ihre 
Erkenntnis nicht überleben, weil sie nicht frei wird durch sie, sondern verzwei-
felt. Die Tragödie zeigt, »was der Gesamtprozeß, partiell, für den Unterliegen-
den bedeutet.« (TuM, 89) Hier ist das der Tod, das Ende des individuellen Seins. 
Unaufhebbar, unentschuldbar, unverdient. 
 Mit Antigones Tod ist aber weder Hegel noch Sophokles endgültig zufrie-
den: auch Kreons Verbrechen muss zu seinem Untergang führen. Der König 
Thebens muss erkennen, dass er Theben mehr geschadet als genutzt hat, mit sei-

                                                             
11  Christoph Menke geht hier noch einen Schritt weiter, indem er Antigone zur Betrach-

terin ihrer eigenen Rolle in der Tragödie macht: »Die Helden gewinnen daher eine 

Reflexivität, die ihre absolute Entschiedenheit dezentriert, indem sie zu Zuschauern 

von Tragödien und darin zu Zuschauern ihrer selbst werden. Es ist die Fähigkeit zu 

dieser Doppelrolle, als tragische Heldin und als Zuschauerin von Tragödien, die in 

Hegels Beschreibung die Figur der Antigone vor der des Ödipus auszeichnet.« (TiS, 

102)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nem rachsüchtigen Urteil über Polyneikes. Der Seher Teiresias macht es ihm 
wortgewandt deutlich:  

»TEIRESIAS. Und so krankt wegen deiner Haltung die Stadt. / Denn die Altäre und die 

hochheiligen Opferstätten sind uns / voll vom Fraß der Vögel und Hunde / von dem unse-

lig gefallenen Ödipussohn. / Und so nehmen die Götter denn nicht mehr die Opfergebete 

an / von uns und auch der Lenden Dampf, / und kein Vogel läßt Geschrei ertönen als fro-

hes Zeichen, / weil sie gegessen haben vom Fett des Ermordeten.« (Antigone, V. 1015-

122)  

Zunächst sträubt sich Kreon noch dagegen, seinen Fehler einzugestehen (»KR. 
ich zittere nicht vor dieser Befleckung –, und so werde ich / nicht zulassen, ihn 
zu begraben.« (Antigone, V. 142f.)), er lenkt aber rasch ein, als ihm Teiresias 
Unglück für seine eigene Familie vorhersagt und erkennt an, dass er sein Urteil 
über Polyneikes und Antigone notwendig ändern muss: »KR. Vielleicht ist es das 
beste, daß man die bestehenden Gesetze / wahre bis zu seinem Lebensende.« 
(Antigone, V. 1113f.) Aber Kreons Tat ist begangen, das Verbrechen an Poly-
neikes und Antigone ist längst geschehen: Antigone ist tot und die Altäre sind 
befleckt – eine Umkehr und Wiedergutmachung gibt es für ihn nicht. Sein Un-
tergang ist dabei schrecklicher als der Antigones: Der Sohn geht hasserfüllt 
gegen den Vater in den Freitod und als die Mutter davon hört, verflucht sie ihren 
Mann und nimmt sich ebenfalls das Leben. Kreon lebt zwar noch, aber er ist ge-
brochen. Das verletzte göttliche Gesetz hat sich mit furchtbarer Macht gerächt 
und am Ende den Sieg davon getragen. Das ruhige Mit- und Nebeneinander von 
menschlichem und göttlichem Gesetz, das allein das sittliche Bewusstsein er-
möglichte und ausmachte, ist unwiederbringlich gestört. 
 Damit ist nun das »wahre Ende« da, denn »[d]ie Bewegung der sittlichen 
Mächte gegeneinander und der sie in Leben und Handlung setzenden Individua-
litäten hat nur darin ihr wahres Ende erreicht, daß beide Seiten denselben 
Untergang erfahren.« (III, 349) Durch die Verkörperung zweier widerstreitender 
sittlicher Prinzipien in Antigone und Kreon ist die Sittlichkeit aus der Balance: 
Das Selbstbewusstsein, das auf dieser Stufe sittliches Bewusstsein ist, hat sich in 
zwei Selbste gespalten, »in der Tat sind sie als Selbstwesen, aber ein verschiede-
nes, was der Einheit des Selbsts widerspricht und ihre Rechtlosigkeit und not-
wendigen Untergang ausmacht.« (III, 349) Die negative Macht der Sittlichkeit 
behält letztendlich die Oberhand: »Erst in der gleichen Unterwerfung beider Sei-
ten ist das absolute Recht vollbracht und die sittliche Substanz als die negative 
Macht, welche beide Seiten verschlingt, oder das allmächtige und gerechte 
Schicksal aufgetreten.« (III, 349)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 149

E. DAS ALLMÄCHTIGE UND GERECHTE SCHICKSAL

Nachdem nun eigentlich die Interpretation der Antigone abgeschlossen erscheint 
und der Übergang des Selbstbewusstseins in eine neue Phase begründet und 
plausibel ist, startet Hegel zum Abschluss des Abschnitts noch einmal eine aus-
führliche Deutung der Antigone, bei der er zum einen rekapituliert und 
zusammenfasst, was er auf den gut zwanzig Seiten vorher auseinandergesetzt 
hat, zum anderen all das aber noch einmal unter einem anderen Gesichtspunkt 
aufrollt: und zwar dem des Widerstreits von Sittlichkeit und Selbstbewusstsein 
auf der einen Seite und der Natur auf der anderen Seite, wobei hier Sittlichkeit 
und Selbstbewusstsein im menschlichen Gesetz widergespiegelt werden und das 
göttliche Gesetz das der unbewussten Natur ist. Natur und Zufälligkeit kommen 
dabei ins Spiel, weil auf der Ebene der wahren Sittlichkeit der Geist nur in »un-
mittelbarer Einheit« (III, 350) mit der Substanz ist. Auf diesen Aspekt möchte 
ich hier, ohne noch einmal die Antigone-Deutung Hegels zu wiederholen, einge-
hen, da er wesentlich zum Verständnis der Notwendigkeit des Untergangs und 
der Erläuterung des von Hegel hier verwendeten Begriffs der Individualität 
dient. 
 Das Merkmal des sittlichen Bewusstseins ist, so zeige ich oben, die Gewiss-
heit, das, was richtig und sittlich ist, zu wissen und dementsprechend zu handeln. 
Die Quellen dieses Wissens um die Sittlichkeit sind dabei entweder das bewusste 
Handeln nach dem menschlichen Gesetz oder das unbewusste Tun nach dem 
göttlichen. Nun ist oben schon an einer Stelle angedeutet, dass das göttliche Ge-
setz die Oberhand über das menschliche behält, da es die negative Macht der 
Sterblichkeit, des wahren Herren, wie Hegel es bezeichnet, des Todes auf seiner 
Seite hat. In der zweiten Antigone-Deutung der Phänomenologie beschreibt He-
gel nun den Konflikt zwischen Antigone und Kreon wie folgt: Kreon, der nach 
Maßstab des vom Staat geforderten Handelns und des menschlichen Gesetzes in 
Hegels Augen richtig handelt – »wer an dem höchsten Geiste des Bewußtseins, 
der Gemeine, sich zu vergreifen kam, muß der Ehre seines ganzen vollendeten 
Wesens, der Ehre des abgeschiedenen Geistes beraubt werden« (III, 351) – trägt 
zwar zunächst den Sieg davon (Antigone wird gefasst und verurteilt, der Lan-
desverräter Polyneikes bleibt unbestattet), hat sich damit aber am Innerlichen, 
also an dem, was nicht unter das menschliche Gesetz fällt, vergangen – und das 
hat Konsequenzen für das menschliche Gesetz selbst, denn es schwächt das Ge-
meinwesen:  

»Der offenbare Geist [das menschliche Gesetz des Gemeinwesens] hat die Wurzel seiner 

Kraft in der Unterwelt; die ihrer selbst sichere und sich versichernde Gewißheit des Volks 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

hat die Wahrheit ihres Alle in eins bindenden Eides nur in der bewußtlosen und stummen 

Substanz Aller, in den Wässern der Vergessenheit.« (III, 351)12  

 

Antigone ist tot und Kreon gebrochen – die beiden die Sittlichkeit störenden In-
dividuen sind untergegangen – trotzdem ist aber die Balance in der wahren 
Sittlichkeit nicht wiederhergestellt. Das Verbrechen ist zwar gesühnt aber nicht 
vergessen, da es ein Verbrechen nicht an einem anderen Menschen war, sondern 
ein Verbrechen in der Sittlichkeit selbst: Durch die Tat Antigones ist eine Spal-
tung zwischen Selbstbewusstsein und Wirklichkeit aufgetreten, die nicht mehr 
rückgängig gemacht werden kann. Der Tod des Individuums ändert nichts am 
Geschehenen: die Spaltung zwischen Wirklichkeit und Wesen ist geschehen, die 
Verdopplung des Wesens erkannt. Die Wirklichkeit kann nun nie mehr dem We-
sen entsprechen, es hat in ihr nicht mehr seine Gewissheit und Wahrheit.  
 Auch nach Antigones Tod kann kein Handelnder jemals mehr mit Gewiss-
heit wissen, ob sein Tun sittlich ist: das Verbrechen ist nicht die Bestattung oder 
die Verurteilung, das Verbrechen ist die Zerstörung des sittlichen Bewusstseins. 
Das Individuum Antigone verschwindet, weil es keine Rolle spielt. In ihm hat 
sich nur das Selbstbewusstsein eine Verkörperung gegeben und damit einen not-
wendigen Prozess der Zerstörung und des Untergangs eingeleitet. Denn das 
Selbstbewusstsein, dessen Tat ja hier verhandelt wird, steigt »innerhalb des Vol-
kes vom Allgemeinen nur bis zur Besonderheit [herab], nicht bis zur einzelnen 
Individualität« (III, 347), da »seinem Handeln […] das sichere Vertrauen zum 
Ganzen zugrunde [liegt], worin sich nichts Fremdes, keine Furcht oder Feind-
schaft einmischt.« (ebd.) Antigones Individualität ist nur das »formale Moment 
des Tuns« (III, 346), da sie nicht mehr macht, als ihrem Stand gemäß zu handeln. 
Ihre Einzelheit bleibt davor nur ein »unwirklicher Schatten« (ebd.), ihr Tod heilt 
deswegen nicht die durch sie geschlagene Wunde.  
 Die hier auftauchende Individualität bezeichnet Hegel als das »Prinzip der 
Einzelheit, das in seiner reinen Allgemeinheit das innere göttliche Gesetz ge-
nannt wurde.« (III, 352) Menschliches und göttliches Gesetz treten zwar als 
Antigone und Kreon auf und haben so »den Ausdruck ihrer Notwendigkeit an 

                                                             
12  Wirklichkeit gewinnt die negative Macht des göttlichen Gesetztes dabei durch die Tie-

re, denen Kreon Polyneikes Leiche auslieferte – sie besudeln nun die Altäre mit Tei-

len des unbestatteten Königsohns: »Sie machen sich feindlich auf und zerstören das 

Gemeinwesen« (III, 351f.), indem sie die wichtigen religiösen Verrichtungen unmög-

lich machen und das, was Heilig ist, beschmutzen, um die durch das menschliche Ge-

setz beschmutzte Heiligkeit des Toten zu offenbaren und zu rächen.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 151

gung als individuelles Tun erscheint, welches der Notwendigkeit derselben den 
Schein der Zufälligkeit gibt« (III, 352), zufällig ist die Bewegung, die scheinbar 
die Individuen vollführen dabei jedoch nicht, denn sie ergibt sich notwendig aus 
der Beschaffenheit des sittlichen Bewusstseins selbst. Deshalb hat das Tun »an 
dem wirklichen Volke wirkliches Dasein und Bewegung« (III, 352).  
 Verantwortlich für die Zerstörung des sittlichen Gemeinwesens ist dabei sei-
ne eigene Form: Denn das unmittelbare Bezogensein auf das, was sittlich ist, ist 
genauso seine Stärke wie sein Untergang. Es ermöglicht zum einen das sittliche 
Handeln, weil es erlaubt, zu wissen was sittlich ist, es birgt aber auch die Gefahr, 
dass »in die Handlung der Sittlichkeit die Natur überhaupt hereinkommt.« (III, 
354) Durch das Eindringen der unberechenbaren Natur mit ihren Zufälligkeiten 
wird das Gleichgewicht des sittlichen Geistes gestört: »Um dieser Natürlichkeit 
willen ist überhaupt dieses sittliche Volk eine durch die Natur bestimmte und 
daher beschränkte Individualität und findet also ihre Aufhebung an einer ande-
ren.« (III, 354) Die sittliche Gestalt des Geistes verschwindet nun, denn ihre 
Sittlichkeit ist nicht länger lebendig. Lebendig war sie durch die Individuen, die 
sich unmittelbar auf sie bezogen und ihre Handlungen aus ihr speisten. Nachdem 
diese Unmittelbarkeit notwendig verloren ist, geht auch die »einfache Gediegen-
heit ihrer Individualität« (III, 354) verloren und sie zerspringt in »viele Punkte« 
(ebd.). Das Schicksal hat zugeschlagen: damit meint Hegel nichts Mythisches, er 
benutzt den Ausdruck nur als Metapher für die »unverstandene Notwendigkeit« 
(Hegel, 237): die einseitige Haltung des Helden lässt ihm die andere Seite, die er 
von seinem beschränkten Standpunkt aus nicht verstehen kann, wie allmächtiges 
Schicksal erscheinen, das von außen auf ihn einströmt und ihn übermannt. Der 
Held »geht, durch seine eigenen Widersprüche zerstört, zugrunde« (Hegel, 237), 
beschreibt Taylor die Veränderung, die hier einsetzt: dadurch verändert sich 
zwingend auch das Bewusstsein der Menschen selber. Der Konflikt wird ihnen 
bewusst: »Hier haben wir jetzt ein allgemeines Bewußtsein, das heißt ein Be-
wußtsein, das sich nicht mehr unkritisch mit einer besonderen Gesellschaft und 
Ethik identifiziert, sondern das in allgemeinen Begriffen denkt.« (ebd.)  
 Mit dieser Wendung verlässt Hegel die Tragödie oder besser gesagt, die 
Bühne und geht in den Zuschauerraum. Denn die Menschen, die durch die in der 
Tragödie gewonnene Erkenntnis lernen, sind nicht in erster Linie die hinterblie-
benen Thebaner, sondern die Athener als Zuschauer und Dichter. Was Antigone 
noch als Schicksal erscheint, begreifen sie als Notwendigkeit: Die Distanz, die 
das Theater eröffnet, lässt Dichter und Zuschauer die Strukturen der Sittlichkeit 
erkennen, die die tragische Situation hervorgerufen haben. Die Tragödiendichter, 
so streicht Menke heraus, sind für Hegel die zugleich »erste und exemplarische 
Verkörperung einer nachtragischen Gestalt der Subjektivität: Sie begreifen als 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gerecht, was sie als schicksalhaft notwendig darstellen.« (TiS, 107) Während die 
Dichter sich nun nicht mehr als dem Schicksal unterlegen begreifen, werden sie 
selbst zu Autoren einer neuen Gerechtigkeit: sie verliert den negativen Aspekt 
des unverstandenen und bedrohlichen Schicksals und führt zu einer »reflexiv in-
tegrierten Einheit der vielen Werte« (ebd.). Aus dieser Veränderung, so Menke 
weiter, leiten sich zwei neue Aspekte des Verständnisses von Gerechtigkeit ab: 
Erstens die Erkenntnis, dass Gerechtigkeit darin besteht, »daß die gerechte ›Re-
gierung‹ als die freie und bewußte Tätigkeit von Subjekten erscheint« (TiS, 108) 
und zweitens, dass die vielen Werte nicht mehr absolut gesetzt werden, sondern 
als »Aspekte eines Guten« (TiS, 109) begriffen werden: »des Guten des Zusam-
menlebens« (ebd.). Dieses nachtragische Verständnis der Gerechtigkeit wird 
lebendig in der Polis: Dort also, wo die Tragödie aufgeführt wird; dort, wo der 
Besuch des Theaters eine politische Handlung ist, die den Athenern selbst, aber 
auch ihren Gästen, die Bedeutung und Größe der demokratischen Regierungs-
form der Polis vor Augen führen soll. Gleichzeitig wird die Erfahrung der Tra-
gödie aber zu einer Krisenerfahrung der Polis selbst: »Die Tragödie konfrontiert 
die Polis mit einer Erfahrung der einzelnen, die ihre sittliche Gerechtigkeit we-
der zu integrieren noch gänzlich zu unterdrücken vermag.« (TiS, 157) 

AM ENDE DER ANTIGONE

Die Antigone-Deutung endet, bevor der Rechtszustand beginnt. Er ist die erste 
Antwort, die auf die zerbrochene Sittlichkeit und die neue Individualität gegeben 
wird. Bevor ich mich in einem Ausblick auf ihn konzentriere, möchte ich die 
bisherigen Ergebnisse von Hegels Interpretation noch einmal zusammenfassen.  
 Die wahre Sittlichkeit, in der das Individuum unmittelbar darum weiß, was 
sittlich ist, ist durch die Tat des Selbstbewusstseins aufgespalten worden. Diese 
Aufspaltung ist dabei von vornherein in dieser natürlichen Form der Sittlichkeit 
angelegt. Sie ist bedingt durch die sittliche Struktur, die versucht, eine Vielzahl 
von Werten absolut zu setzen. Zum einen verlangt die Struktur eine Personifika-
tion des Wertes in Mann oder Frau, zum anderen sollen alle Werte miteinander 
eine Einheit bilden: eine ungeteilte Substanz. Menke zeigt dabei, wie Hegel den 
ethischen Widerspruch in der Tragödie ästhetisch wiederfindet: Im Widerstreit 
von Chor, der für die »harmonische[] Wertintegration« (TiS, 90) steht und Hel-
den, die in einem »Gegeneinander von einseitiger Wertverabsolutierung« (ebd.) 
verharren, spiegelt sich der »Widerspruch der Absolutheit und Vielheit der Wer-
te.« (ebd.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 153

 Durch Antigones Tat wird die Einheit von Wirklichkeit und Substanz ge-
sprengt, was übrig bleibt ist das Individuum, das, je nach Geschlecht, einseitig 
und selbst unentzweit auf ein Gesetz, das menschliche oder göttliche, fixiert ist, 
das aber dessen Wahrheit nun nicht mehr in seiner Wirklichkeit entdecken kann. 
Durch die Spaltung des Wesens in Mann und Frau, in menschliches und göttli-
ches Gesetz, in Gewusstes und Unbewusstes, kann die Wirklichkeit der 
einseitigen Ausrichtung des Individuums nicht mehr entsprechen. Zufällig ist 
dabei der aufgetretene Konflikt nicht, sein Auftreten ist nur eine Frage der Zeit. 
Denn das Zusammenspiel von menschlichem und göttlichem Gesetz funktioniert 
nur, weil das Gemeinwesen das Prinzip der Einzelheit unterdrückt und für sich 
nutzt: es zwingt die Frau in der Familie zu bleiben und leiht ihr im Staat keine 
Stimme, nimmt aber den jungen Mann aus dem Familienverbund heraus und 
macht sich seine Kraft und Entschlussfähigkeit im Staat zu Nutze. Dabei achtet 
der Staat den Einzelnen nie so, wie er in der Familie geachtet wird, und er ist je-
derzeit bereit, den Einen für alle zu opfern (z.B. im Krieg). Diese Konstellation, 
die geprägt ist von Unterdrückung und Missachtung, lässt den Konflikt die ganze 
Zeit untergründig bestehen und schlägt in dem Moment um, in dem das mensch-
liche Gesetz über seine Grenzen hinaus über den Tod bestimmen will: Die Rache 
des göttlichen Gesetzes gewinnt Wirklichkeit in den Tieren, die mit Polyneikes 
Leiche die Opferaltäre besudeln und so verhindern, dass die Götter, die Theben 
schützen, durch Gaben milde gestimmt werden. Die Balance zwischen Gemein-
wesen und Familie, zwischen menschlichem und göttlichem Gesetz ist nun un-
wiederbringlich verloren.  
 Dieser Verlust ist dabei strukturell in der natürlichen Sittlichkeit angelegt: 
Sie kann nur in der Aufteilung von menschlichem und göttlichem Gesetz beste-
hen, weil nur so das Bewusstsein seine angemessene Verwirklichung erfährt.  
 Diesen Verlust spürt auch Antigone, wenn sie sich das Leben nimmt. Sie 
kann nicht in einer Welt leben, die ihr nicht entspricht und deren Gesetze sie 
nicht versteht. In ihren Augen hat sie das einzig Richtige getan, als sie die Lei-
che ihres Bruders bestattete, sie hat eine heilige Pflicht erfüllt, für die sie nun mit 
dem Tode bestraft wird. Ihr Verbrechen ist ihre einseitige Ausrichtung auf das 
göttliche Gesetz, das durch ihre Verurteilung von der Gewissheit, richtig gehan-
delt zu haben, herabsinkt zur Handlung durch Gesinnung. Antigone bereut nicht, 
sie würde ihre Tat wiederholen. Zum Selbstmord treibt sie nicht die Reue, son-
dern die Verzweiflung über eine Welt, in der nicht länger wirklich sein kann, 
was wahr ist. Antigone kann diesen Widerspruch nicht aushalten. Ihre Individua-
lität ist gespeist vom göttlichen Gesetz, all ihr Handeln, ihr Tun, ihr Denken ist 
gefüllt von der Substanz. Unmittelbar weiß sie, was zu tun ist – und lässt sich 
von der bevorstehenden Strafe nicht davon abbringen. Ihr Charakter ist die Auf-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

richtigkeit, mit der sie das, was getan werden muss, tut (im Gegensatz zu Is-
mene, die sich vor der Tat durch die angedrohte Strafe schrecken lässt und erst 
im Nachhinein ihr Zögern bereut). Antigones Wissen um das, was sittlich ist, ist 
aber nicht selbst überlegt oder durch Reflexion in einem abstrakten Gedanken-
prozess erarbeitet. Antigone weiß, was zu tun ist, weil sie die Sitten und Bräuche 
kennt. Diese Sitten und Bräuche, nicht ihr individuelles Sein, machen ihre Hand-
lung aus. Deswegen kann Antigone nicht überleben: sie muss mit den Sitten und 
Bräuchen, die nun keinen Platz mehr in der Wirklichkeit haben, untergehen. 
Aber durch ihr Leiden passiert etwas: der Begriff der Individualität verändert 
sich. Denn plötzlich steht ihr individuelles Leiden für viele im Mittelpunkt: für 
den Chor, für Haimon, für Ismene, für Teiresias, für Eurydike und schließlich 
auch für Kreon. Während Antigone zum Felsengrab geht, verändern die anderen 
die Sicht auf sie: Sie ist nicht mehr die Einzelne, die geopfert werden kann ohne 
Konsequenzen. Ihr Tod ist tragisch.13

                                                             
13  In der Phänomenologie des Geistes beschreibt Hegel im Kapitel über »das geistige 

Kunstwerk«, Unterkapitel in CC. DIE RELIGION, die Tragödie als das Auftreten des 

Geistes in »der einfachen Entzweiung des Begriffs« (III, 536). Seine Substanz wird 

dargestellt als in ihre Extreme zerrissen, verkörpert wird diese Zerrissenheit durch 

zwei selbstbewusste Individuen: »Helden, welche in eine dieser Mächte ihr Bewußt-

sein setzen, an ihr die Bestimmtheit des Charakters haben und ihre Betätigung und 

Wirklichkeit ausmachen.« (III, 536) Diese Helden, »die ihr Recht und ihren Zweck, 

die Macht und den Willen ihrer Bestimmtheit wissen und zu sagen wissen« (III, 534), 

äußern das innere Wesen und beweisen das Recht ihres Handelns »frei von zufälligen 

Umständen und von der Besonderheit der Persönlichkeiten« (ebd.). Der Held ist eine 

allgemeine Individualität, in der sich eine Seite der Substanz verkörpert: »Er nimmt 

aus seinem Charakter seinen Zweck und weiß ihn als die sittliche Wesenheit; aber 

durch die Bestimmtheit des Charakters weiß er nur die eine Macht der Substanz, und 

die andere ist für ihn verborgen.« (III, 537) Durch seine Tat erfährt der Held dann sein 

Scheitern: »Das Recht des Sittlichen, daß die Wirklichkeit nichts an sich ist im Ge-

gensatze gegen das absolute Gesetz, erfährt, daß sein Wissen einseitig, sein Gesetz nur 

Gesetz seines Charakters ist, daß es nur die eine Macht der Substanz ergriff.« (III, 

538) Das tragische an dieser Kollision der Mächte ist, dass beide gleiches Recht haben 

»und darum in ihrem Gegensatz, den das Handeln hervorbringt, gleiches Unrecht ha-

ben. Die Bewegung des Tuns erweist ihre Einheit in dem gegenseitigen Untergange 

beider Mächte und der selbstbewußten Charaktere.« (III, 539) Charakter meint hier 

»die Entschiedenheit des Selbstbewusstseins« (SuG, 47), wie Pöggeler betont. Wie 

sich später der Begriff verändert, vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 155

AUSBLICK: DER RECHTSZUSTAND

Den Rechtszustand, den Hegel im Anschluss an die Tragödie beschreibt, kann 
man aus zwei unterschiedlichen Perspektiven betrachten: einmal phänomenolo-
gisch und einmal genealogisch.14 Während die phänomenologische Betrach-
tungsweise als eine Kritik an der Erscheinungsweise des Rechts zu lesen ist,15

erklärt die genealogische die Entstehungsweise dieser Erscheinungsform aus der 
Tragödie. Hier soll die zweite Lesart im Mittelpunkt stehen, denn auch wenn die 
Antigone endet, bevor der Rechtszustand beginnt, lese ich ihn als die Antwort 
auf das, was Hegel in seiner Antigone-Interpretation diagnostiziert hat: den not-
wendig aufgetretenen Bruch in der wahren Sittlichkeit durch die Kollision von 
sittlichem Anspruch und Wirklichkeit. Der Rechtszustand versucht nun, unzu-
länglich freilich, eine neue Basis herzustellen, auf der ein Zusammenleben der 
aus der Sittlichkeit herausgerissenen Individuen möglich wird. Da die gemeinsa-
me sittliche Überzeugung fehlt, wird durch das Recht zunächst eine bloß formale 
und abstrakte Gleichheit hergestellt. 
 Während in der wahren Sittlichkeit der Einzelne nur Geltung hatte als »das 
allgemeine Blut der Familie« (III, 355), ist er im Rechtszustand aus »seiner Un-
wirklichkeit hervorgetreten« (ebd.). Die unmittelbare Einheit zwischen Indivi-
duum und Substanz ist verloren und das, was übrigbleibt, ist das Allgemeine, »in 
die Atome der absolut vielen Individuen zersplittert, dieser gestorbene Geist ist 

                                                             
14  Vgl. TiS, 204ff. 

15  Hegels Beschreibung des Rechtszustandes ist als eine Kritik einer Auffassung von 

Recht zu verstehen, die die Rechtsgleichheit aus der Gleichheit der Personen ableitet 

und damit die Person zum Grund des Rechts macht: »So bezeichnet der Begriff der 

Rechtsperson in der rechtlichen Ideologie nicht nur, wer und wie im Recht gleich be-

rücksichtigt wird, sondern warum – nicht nur Umkreis und Hinsicht, sondern den 

Grund der rechtlichen Berücksichtigung: Weil die Subjekte ›Personen‹ und durch ihre 

›absolute‹ und ›abstrakte Selbständigkeit‹ (III, 356) gegenüber jedem Inhalt und sittli-

chen Wert ausgezeichnet sind, gewinnen sie ›ein anerkanntes und wirkliches Gelten‹ 

im Zustand rechtlicher Gleichheit.« (TiS, 206f.) Gegen diese Ideologie, so Menke 

weiter, richtet sich Hegels Argumentation, für den gerade die »Abstraktheit der Per-

son« (TiS, 207) zu Auflösung und Verwirrung führt, was schließlich zu einer 

»Zerstörung der Gerechtigkeit durch eine Begründung der Gerechtigkeit aus dem Be-

griff der Person« (ebd.) führt. Das Kapitel zur Rechtsphilosophie wird sich 

ausführlicher mit Hegels Kritik beschäftigen und zeigen, warum der Rechtszustand al-

lein nicht ausreichend ist, um ein gutes Zusammenleben zu gewähren und das Recht 

selbst überhaupt erst mit Inhalt zu füllen.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

eine Gleichheit, worin Alle als Jede, als Personen gelten.« (ebd.)16 Im Unter-
schied zur Sittlichkeit steht im Rechtszustand nicht mehr der Bürger eines 
Volkes und Teilhabende an einer sittlichen Praxis im Fokus, sondern die Person 
als einzelne, die wie alle anderen behandelt wird. Der Rechtszustand hat seinen 
Inhalt damit nicht im sittlichen Gemeinwesen, sondern postuliert zunächst rein 
formal die Gleichheit aller, egal ob sie diesem Gemeinwesen angehören oder 
nicht. Der Bürger, der im sittlichen Leben im »Geiste seines Volkes versenkt« 
(III, 546) war, »reinigt« (ebd.) sich zur Person, die, wie Menke schreibt, »sittlich 
entwurzelt« (TiS, 206) ist. Die Person unterscheidet sich vom Individuum der 
wahren Sittlichkeit darin, dass sie als Persönlichkeit »aus dem Leben der sittli-
chen Substanz herausgetreten« (III, 355) ist. Das Selbst bleibt damit »spröde« 
(ebd.), weil es, wie Hegel formuliert, die Wirklichkeit flieht. Der Einzelne ist aus 
der Unwirklichkeit des göttlichen Gesetzes herausgetreten in eine Wirklichkeit, 
die ihm nicht entspricht.  
 Nicht umsonst spricht Taylor deshalb vom Rechtszustand als einer Entfrem-
dungsphase: »Das neue Reich kann in seinen Institutionen und Sitten die tiefsten 
Werte und Bestrebungen seines Volkes nicht ausdrücken« (Hegel, 238). Die 
Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen Individuen bleiben hier rein äußer-
lich, weil sich zwar alle der gesetzgebenden Macht und dem Recht unterordnen, 
sie diese Ordnung aber nicht verinnerlicht haben. Der Einzelne ist im Rechtszu-
stand nicht durchdrungen von der Substanz und damit ist er nicht mehr als »die 
wirklich geltende Selbständigkeit des Bewußtseins« (III, 355). Seine Selbststän-
digkeit bleibt »geistlos« (III, 356), da er nur in der abstrakten Form selbstständig 
ist: »durch seine Flucht aus der Wirklichkeit erreichte es [das Selbstbewusstsein] 
nur den Gedanken der Selbständigkeit; es ist absolut für sich dadurch, daß es 
sein Wesen nicht an irgendein Dasein knüpft, sondern jedes Dasein aufgeben 
[will] und sein Wesen allein in die Einheit des reinen Denkens setzt.« (III, 356)  
 Recht und Selbstständigkeit der Person bleiben im Rechtszustand, wie Hegel 
ihn in der Phänomenologie beschreibt, abstrakt und damit leer, denn das, was ih-
nen Inhalt geben könnte, die Substanz, ist nicht mehr einheitlich, sondern in ein 

                                                             
16  In der Rechtsphilosophie wird Hegel den Personen-Begriff anders gebrauchen – im  

§36 formuliert er folgenden Imperativ: »sei eine Person und respektiere die anderen 

als Personen.« Die Person ist dabei ein hohes und erstrebenswertes Gut, auch wenn 

sie abstrakt bleibt. Wie Otto Pöggeler allerdings zurecht einwendet, wird auch dort da-

rauf hin gewiesen, dass dem Personen-Begriff eine negative Seite anhaftet (vgl.: SuG, 

49): »Das Höchste des Menschen ist, Person zu sein, aber trotzdem ist die bloße Abs-

traktion Person schon im Ausdruck etwas Verächtliches.« (Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, §35 Z) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 157 

 
 

Vielfaches zerbrochen, da das menschliche Gesetz sie nicht mehr zusammenhält: 
»Dieser Inhalt aber, von seiner negativen Macht befreit, ist das Chaos der geisti-
gen Mächte, die entfesselt als elementarische Wesen in wilder Ausschweifung 
sich gegeneinander toll und zerstörend bewegen; ihr kraftloses Selbstbewußtsein 
ist die machtlose Umschließung und der Boden ihres Tumults.« (III, 358) Was 
bleibt ist eine »leere Allgemeinheit« und das »reine leere Eins der Person« (III, 
356), das über ein »zufälliges Dasein« und »wesenloses Bewegen und Tun« (III, 
357) nicht hinauskommt.  
 Recht ist damit ein Begriff ohne Inhalt, er bleibt bloß formal, bekommt aber 
eine positive Bedeutung, indem er durch die Einführung des Eigentums, Aner-
kennung ermöglicht: indem der eine anerkennt, dass dieses und jenes meines ist, 
wird es als Eigentum anerkannt und bekommt somit Geltung. Die »Bestimmtheit 
des Meinen« (ebd.), der wirkliche Inhalt, ist damit aber nicht bezeichnet und 
nicht anerkannt – er zählt in der Sphäre des Rechts nichts. Anerkannt wird die 
»leere Form«: »Das Bewußtsein des Rechts erfährt darum in seinem wirklichen 
Gelten selbst vielmehr den Verlust seiner Realität und seine vollkommene Un-
wesentlichkeit, und ein Individuum als eine Person bezeichnen ist Ausdruck der 
Verachtung.« (III, 357)  
 Jemanden als Person bezeichnen, heißt, ihn inhaltslos nennen: »Die rechtli-
che Persönlichkeit erfährt also, indem der ihr fremde Inhalt sich in ihr geltend 
macht – und er macht sich in ihnen geltend, weil er ihre Realität ist –, vielmehr 
ihre Substanzlosigkeit.« (III, 358f.) Die Person ist so gezwungen, zu erkennen, 
dass das, was ihr als gültig erscheint, eine entfremdete Realität ist. Das Selbst 
gewinnt so im »Zurückgehen in die Person« (III, 359) Wirklichkeit, ist sich dar-
in aber entfremdet. Trotz dieses Mangels ist der Rechtszustand zunächst eine 
Lösung für das Problem der Antigone-Hinterbliebenen. Durch seine Abstraktheit 
ermöglicht er eine neue Ordnung, denn eine inhaltliche Einigung ist zu diesem 
Zeitpunkt ausgeschlossen. Der Rechtszustand darf sich nicht auf konkrete sittli-
che Prinzipien berufen, weil er dann selbst der Sittlichkeit, die er ablösen soll, 
verhaftet bliebe. Er abstrahiert damit sowohl von der Begrenzung auf die sittli-
che Gemeinschaft, als auch von der Mitgliedschaft in dieser Gemeinschaft:17 Der 
Rechtszustand bezieht sich abstrakt auf alle als Gleiche als Personen, die ver-
bunden sind durch ihr Person-Sein und nicht durch mehr.  
 Der Unterschied zur phänomenologisch-kritischen Lesart lässt sich dabei 
folgendermaßen auf den Punkt bringen: das Recht erscheint hier nicht mehr als 
Zustand, so Menke, »in dem alle als Personen gelten, sondern als ein Geschehen, 
in dem Gerechtigkeit so geübt wird, daß alle als Personen anerkannt werden.« 

                                                             
17  gl. TiS, 210ff.  V

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

(TiS, 214f.) Der zunächst abstrakte Begriff bekommt so in der genealogischen 
Lesart eine Wendung, die zwar die Kritik der phänomenologischen beibehält, sie 
aber positiv umbesetzt: denn durch die Abstraktion eröffnet sich ein Gestaltungs- 
und Handlungsspielraum, der durch die weitere Bewegung des Selbstbewusst-
seins genutzt wird. Anstelle des substantiellen Individuums, das sich nur auf dem 
Hintergrund des sittlichen Gemeinwesens begreifen kann, tritt hier zunächst die 
Rechtsperson, die sich dann durch Bildung und Moralität aus dem Chaos befrei-
en wird und zu einem selbstständigen und selbstbewussten Subjekt heranreift. 

»DAS INDIVIDUUM, DAS EINE WELT IST.«18

Wie zu Beginn des Kapitels angekündigt, ist gleich der Einheit von Form und 
Inhalt, die die griechische Skulptur beispielhaft darstellte, auch die Einheit von 
Individuum und Staat, beispielhaft verwirklicht im griechischen Stadtstaat, un-
tergegangen. In diesem Kapitel habe ich gezeigt, dass Antigone wie Laokoon als 
substantielle Individualität zu verstehen ist: Als tragische Heldin identifiziert sie 
sich ganz mit einem substantiellen Prinzip, für das sie in den Tod geht. Doch ihr 
Gang ist anders als der des Priesters. 
 Während Laokoon schweigend seinen Tod hinnimmt, beklagt Antigone den 
ihren mit Wehe-Rufen auf dem Weg zum Grab: 

 »AN. Wehe, ich werde verlacht. Was höhnst du mich bei den Göttern / des Vaterlandes, 

die noch nicht umgekommene, / sondern die immer noch im Licht. / O Stadt, oh, der Stadt 

/ Begüterte Männer! / Io! Dirkes Brunnen und Thebens wagenstolzen Hain, gleich- / wohl 

zu Zeugen nehme ich euch, / wie von Freunden unbeweint – nach was für Recht! – / zum 

gewölbten Verlies eines unerhörten Grabes ich gehen muß. / Io! Ich Arme, / weder bei 

Sterblichen noch bei Toten / geduldet, nicht bei Lebenden, nicht bei Gestorbenen.« (Anti-

gone, V. 839-852)  

Io!-Rufe und Anklagen sind auch in den weiteren Strophen von Antigones Kla-
gegesang zu finden. Ihr Aufbegehren hat dabei im Theater eine besondere 
Konsequenz, denn die Stimme »rückt emotional die Aufmerksamkeit auf diesen 
einen Körper des Menschen und wird zum Signal für ein rudimentäres Bewußt-
sein oder Gefühl, daß die ausgelieferte Physis einer Beachtung und Wert-
schätzung würdig ist: nicht als heldenhafte Kraft (wie im Mythos), sondern als 
leidendes Sensorium.« (TuM, 40) Der Zuschauer kann sich hier nicht vor Anti-

                                                             
18  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, 326. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 159

gones Leid verschließen, die Stimme funktioniert als »Scharnier zwischen Kör-
perlichkeit und Sprache« (ebd.) und verleiht dem Text so eine besondere und 
eingängige Bedeutung. Der Unterschied zu Laokoon wird dadurch noch einmal 
betont: Antigone geht nicht gern und freiwillig in den Tod. Laokoon schreit 
zwar, laut der Ilias, er verflucht aber nicht die Götter, die ihm die Schlangen 
sandten oder beschuldigt irgendwen. Er versucht nicht die Umstehenden dazu zu 
bringen, ihm zu helfen. Er nimmt sein Schicksal an. Sein Verbrechen war, dass 
er den göttlichen Plan fast zunichte gemacht hätte und sich durch seinen Lan-
zenwurf in bereits feststehendes Geschick einmischen wollte. Damit hat er eine 
Grenze überschritten und akzeptiert nun die Strafe dafür als gerechtfertigt. Seine 
Schreie sind bloße Schmerzensschreie, als substantielle Individualität vermag er 
nicht, wie ich im ersten Kapitel ausführlich dargestellt habe, gegen sein Schick-
sal aufzubegehren. Antigone beginnt als substantielle Individualität, indem sie 
ein Prinzip der Substanz verkörpert. Doch während der Handlungen verändert 
sie sich. Ihr Verbrechen verändert ihre Weltwahrnehmung: Während es für den 
Priester Laokoon verständlich ist, dass er für seine Tat mit dem Tod büßen muss, 
bleibt Kreons Urteil über Antigone ihr selbst bis zuletzt unverständlich. Hier 
passen Weltwahrnehmung und Wirklichkeit plötzlich nicht mehr zusammen und 
sprengen damit auch den Begriff von Individualität: Antigone nimmt wahr, dass 
ihr Unrecht geschieht und beklagt es bis – ja, sogar: mit ihrem Tod. Ihr Selbst-
mord ist die einzige Lösung, die Spaltung zwischen dem, was wirklich sein soll-
te, und dem, was wirklich ist, zu überstehen: Antigone muss untergehen, wenn 
die Sittlichkeit untergeht. Aber ihr Untergang lässt sie mehr sein als substantielle 
Individualität: Während Laokoon in das zurücksinkt, was ihn hervorgebracht hat 
und während die Trojaner nach seinem Tod genauso weitermachen würden wie 
zuvor, zerstört Antigone mit ihrem Tod das, was sie hervorgebracht hat und zer-
stört damit gleichermaßen den Handlungsboden der Überlebenden. Nichts ist 
nunmehr wie zuvor und alle Handlung ist ausgebremst. 
 Die Unterschiedlichkeit der Helden zeigt sich auch darin, wie sie von den 
anderen wahrgenommen werden. Wenn bei der Antigone zunächst der Chor im 
Kommos in den Gegenstrophen noch beschwichtigend an die vermeintliche 
Rechtmäßigkeit erinnert »CHOR. Du gingst bis an das Äußerste verwegener Tat 
und / auf der Ordnungsgöttin hohen Sockel / bist du mit beiden Füßen aufgelau-
fen, mein Kind; / einen vom Vater ererbten Kampf büßest du« (Antigone, V. 
853-856) oder ihren Tod zumindest mit der Blutschuld des thebanischen Ge-
schlechts zu rechtfertigen sucht, schlägt auch hier schon sein Mitleid für die 
Verbrecherin durch. Schnell stellt er sich dann auch auf Antigones Seite, als der 
Seher Teiresias Kreon von seinem Fehlurteil zu überzeugen versucht: »CH. Geh 
hin und laß das Mädchen aus der unterirdischen / Gruft und weihe dem offen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Daliegenden ein Grab.« (Antigone, V. 1999f.) Haimon und Ismene lehnen von 
Beginn an Kreons Urteil als ungerechtfertigt ab und Haimon rebelliert heftig ge-
gen den Vater: »HAIMON. Du heiligst nicht und trittst der Götter Ehre mit 
Füßen.« (Antigone, V. 743) 
 Die Thebaner ergreifen Partei für Antigone, während die Trojaner Laokoons 
Tod einfach hinnehmen. Der Priester wird in aller Öffentlichkeit, während der 
Opfergaben, grauenvoll getötet und niemand stellt sich ihm zur Seite: Kein Auf-
begehren, kein Aufschrei, kein Versuch, ihn und seine Söhne zu retten. Sein Tod 
ist eine schreckliche Episode im trojanischen Krieg – aber er bleibt eine Episode 
und der Krieg nimmt weiter seinen Lauf. Antigones Ende ist das Ende einer Ära: 
Das substantielle Individuum stirbt mit ihr im Felsengrab. Zurück bleibt das ein-
zelne Individuum, dem merklich und nachweislich Unrecht geschah und das so 
zur Rechtsperson wird. Das Leid, das der Einen widerfährt, zerstört notwendig 
die Sittlichkeit – und zwar unwiederbringlich.  
 Die Tragödie eröffnet dabei zwei nebeneinanderstehende Perspektiven: Die 
dialektische, die Hegel in seiner Lesart betont, weil er Antigone, besonders aber 
den Zuschauer, aus ihrem Leiden lernen lässt und die antidialektische, die darin 
liegt, dass hier tatsächlich, bei allen Lehren, die aus der Tat gezogen werden 
können, die Sittlichkeit letztendlich doch zerbricht, weil ein Individuum leidet. 
Das Fesselnde an der ästhetischen Erfahrung, die der Zuschauer im Theater ma-
chen kann, ist nun, dass er erkennt, dass beide Perspektiven, die einander 
gegenüberstehen, die gleiche Berechtigung haben. In der Phänomenologie be-
rücksichtigt Hegel die individuelle Perspektive insofern, als das die Welt nach 
Antigones Tod nicht mehr sein kann, was sie vorher war: für immer wird sie an-
ders sein, sie wird einen Prozess in Gang setzen, der die Welt und die in ihr 
bestehenden Subjekte verändert: Diese Anerkennung, die Hegels Deutung dabei 
Antigones Leid zollt, zeigt, dass er ihrem Leid eine Bedeutung zumisst.  
 Für die Zuschauer kommt noch eine Perspektive dazu: die Sinnlosigkeit von 
Antigones Leiden wird in der theatralen Darstellung erfahrbar. Durch Antigones 
Klagen wird die Aufmerksamkeit unweigerlich auf sie selbst, auf ihr Leiden ge-
zogen und brandmarkt dieses als sinnlos. Diese antidialektische Perspektive auf 
das individuelle Leid ist in der Phänomenologie im Kern enthalten, auch wenn 
Hegel sie im dialektischen Prozess rückwirkend als sinnvoll umdeutet. Diese 
Anerkennung, die Antigone gezollt werden muss, geht in der späteren Deutung 
verloren, wie ich im folgenden Kapitel zeigen werde.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129 - am 14.02.2026, 14:29:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

