5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Eher ist wohl anzunehmen, dafS die Macht Wissen hervorbringt (und nicht blof§
fordert, anwendet, ausnutzt); daff Macht und Wissen einander unmittelbar ein-
schliefSen; dafs es keine Machtbeziehung gibt, ohne dafs sich ein entsprechendes
Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen
voraussetzt und konstituiert’.

Michel Foucault

Gedankenexperiment zum Einstieg: Der geheime Algorithmus
POV: Es gibt einen Algorithmus, der entscheidet, welche Informatio-
nen Menschen in sozialen Netzwerken sehen — welche Nachrichten
in deinem Feed erscheinen, welche Produkte dir vorgeschlagen wer-
den und welche Meinungen sichtbar gemacht werden. Dieser Algo-
rithmus wird von einer kleinen Gruppe von Technikern und Entschei-
dungstragerinnen entwickelt und ist ein streng gehiitetes Geheim-
nis.

Du nutzt tdglich diese Netzwerke, um informiert zu bleiben, Ent-
scheidungen zu treffen und Meinungen zu bilden. Doch du weif3t
nicht, wie der Algorithmus funktioniert, nach welchen Kriterien er In-
halte auswahlt oder welche Informationen er dir bewusst vorenthalt.

Wer hat die Macht: Sind es die Entwickler, die den Algorithmus
kontrollieren, oder bist du es, indem du durch dein Verhalten den
Algorithmus ,fitterst“?

Wie frei ist deine Meinung: Kannst du sicher sein, dass deine Uber-
zeugungen wirklich deine eigenen sind und nicht von den versteck-
ten Mechanismen des Algorithmus beeinflusst wurden?

Was wiirde passieren, wenn der Algorithmus offengelegt wiirde:
Wiirden Menschen freier und bewusster entscheiden kdonnen, oder
wiirde nur ein neuer Machtkampf dariiber beginnen, wie der Algo-
rithmus programmiert wird?

7 Foucault, M. (1994) Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Ubersetzt von Walter
Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 39.

95

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

5.1. Die Dualitat von Wissen und Macht in der
Philosophiegeschichte

In diesem Kapitel soll der Zusammenhang zwischen Macht und Wissen an-
hand des Denkens von Michel Foucault dargestellt werden. Foucault war
jedoch nicht der Erste, der sich mit den Zusammenhidngen dieser beiden
Bereiche beschiftigte.

Antike Perspektiven: Von den Sophisten zu den Kynikern

Erste Versuche, das Verhaltnis von Wissen und Macht zumindest indirekt zu
beleuchten, finden sich bereits in der Antike, etwa bei den Sophisten und den
Kynikern. Diese beiden philosophischen Schulen sollen im Folgenden naher
betrachtet werden.

Die Sophisten — darunter bedeutende Denker wie Protagoras, Gorgias und
Thrasymachos - spielten im antiken Griechenland des 5. Jahrhunderts v. Chr.
eine zentrale Rolle. Sie waren Wanderlehrer, die gegen Bezahlung Wissen, ins-
besondere in den Bereichen Rhetorik, Philosophie und Politik, vermittelten.
Anders als Philosophen, die objektive Wahrheiten suchten, betrachteten die
Sophisten Wissen als etwas Relatives, das stets von individuellen Perspektiven
und sozialen Zusammenhéngen abhingig ist.

Das beriihmte Diktum des Protagoras (ca. 490-411 v. Chr.), ,Der Mensch ist
das Maf$ aller Dinge*, bringt diese Haltung pragnant zum Ausdruck: Wahrheit
existiert nicht unabhingig vom Menschen, sondern ist immer eine Frage der
individuellen Wahrnehmung und Interpretation. Gorgias (ca. 490-396 v. Chr.)
ging in seiner Schrift ,Uber das Nichtsein“ sogar noch einen Schritt weiter und
behauptete, dass nichts existiere. Selbst wenn etwas existieren wiirde, konne es
weder erkannt noch mitgeteilt werden. Diese radikale Skepsis fiihrte zu einem
tiefen Misstrauen gegeniiber absoluten Wahrheiten.

Die Sophisten sahen Wissen daher weniger als feststehende Erkenntnis, son-
dern vielmehr als ein Instrument, um in sozialen und politischen Auseinan-
dersetzungen erfolgreich zu sein. Thre Betonung der Rhetorik als zentrales
Mittel zur Uberzeugung machte sie besonders in der demokratischen Kultur
Athens gefragt, wo rhetorisches Geschick oft iiber politischen Erfolg entschied.

Damit verbunden war zugleich eine machtkritische Dimension: Fiir die So-
phisten war Wissen kein neutraler Besitz, sondern stets auch ein Mittel,
um Einfluss auszuiiben. Die Fahigkeit, Wissen {iberzeugend zu vermitteln,

96

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1. Die Dualitdt von Wissen und Macht in der Philosophiegeschichte

bedeutete Macht - allerdings eine Macht, die weniger auf objektiven Fakten
als vielmehr auf geschickter Argumentation und sozialer Wirkung beruhte.
Dieser pragmatische Wissensbegriff brachte den Sophisten nicht nur Anerken-
nung, sondern auch Kritik ein - insbesondere von Philosophen wie Platon.
Er warf ihnen vor, blole Wortverdreher zu sein, die zugunsten rhetorischer
Uberzeugungskraft die Wahrheit vernachlissigten und dafiir auch noch Geld
verlangten.

Die Kyniker, eine antike griechische Philosophenschule, die strenge Askese
und die bewusste Ablehnung gesellschaftlicher Konventionen predigte, ver-
traten eine ganz andere Auffassung von Wissen und Macht. Diogenes von
Sinope (ca. 412/404-323 v. Chr.), einer ihrer bekanntesten Vertreter, hielt das
durch gesellschaftliche Konventionen und Machtstrukturen gepragte Wissen
tiir wertlos und strebte ein Leben in radikaler Einfachheit und vélliger Unab-
héngigkeit an, was einen bewussten Bruch mit den Zwéngen der Gesellschaft
bedeutete. Diogenes provozierte seine Mitmenschen mit einem kompromiss-
losen Lebensstil: Er soll in einer grofien, umgedrehten Tonne gelebt haben,
besaf praktisch nichts und suchte symbolisch mit einer Laterne am helllichten
Tag nach einem ehrlichen Menschen.

Trotz — oder gerade wegen — dieser Provokationen erlangte er auch in hochs-
ten Kreisen Bewunderung. Berithmt ist die Anekdote, nach der Alexander der
Grofde (356-323 v. Chr.) gesagt haben soll: ,Wenn ich nicht Alexander wire,
wollte ich Diogenes sein.“ Diese Aussage verdeutlicht den scharfen Kontrast
zwischen den beiden Ménnern: Auf der einen Seite Alexander als Inbegrift
weltlicher Macht und Herrschaft, auf der anderen Seite Diogenes als Symbol
innerer Freiheit und personlicher Integritit.

Diogenes verkorperte eine Art des Wissens, die sich aus kritischer Distanz
zu gesellschaftlichen Erwartungen und Zwiangen ergab. Sein Leben zeigt, dass
wahre Weisheit und Unabhiangigkeit nicht aus Besitz oder politischer Macht
entstehen, sondern aus der Féhigkeit, diese Dinge zu hinterfragen und sich
von ihnen loszusagen. Alexander erkannte in Diogenes moglicherweise etwas,
das ihm selbst fehlte: eine Weisheit, die innere Stirke und Freiheit erméglicht
— jenseits aller weltlichen Macht und Eroberung.

Mittelalter: Ibn Khaldun und Meister Eckhart

Im Mittelalter wurden diese Fragen erneut aufgegriffen und erweitert - und
das keineswegs ausschlieSlich in der christlichen Scholastik. Ein herausragen-
der Denker dieser Epoche war der arabische Historiker und Philosoph Ibn

97

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Khaldun (1332-1406). In seiner Muqaddima (Einleitung) analysiert er den
Aufstieg und Fall von Gesellschaften anhand des Konzepts der Gruppenso-
lidaritat (,Asabiyya”). Ibn Khaldun argumentierte, dass dynastische Macht
und Zivilisationen auf starkem sozialen Zusammenhalt beruhen. Gleichzeitig
betonte er, dass Wissen hierbei eine Schliisselrolle spielt. Gesellschaften, die
Bildung fordern und Wissen wertschitzen, bleiben innovativ und stark. Er
warnte jedoch auch davor, dass Eliten durch das Monopolisieren von Wissen
gesellschaftlichen Fortschritt ldhmen und letztlich zu Stagnation fithren kén-
nen. Ibn Khalduns Beobachtungen iiber den Niedergang von Gesellschaften
haben bis heute nichts von ihrer Aktualitat eingebiifit.

Auf christlicher Seite entwickelte der Mystiker und Philosoph Meister Eckhart
(1260-1328) einen ganz anderen Zugang zur Verbindung von Wissen und
Macht. Fiir ihn lag die wahre Macht nicht in politischer Herrschaft oder
materiellem Besitz, sondern in innerer Freiheit und der Vereinigung mit dem
Géttlichen. Diese Freiheit entsteht laut Eckhart erst, wenn sich der Mensch
von seinem Ego und weltlichen Bindungen 16st. Er betonte die unmittelbare
Erfahrung des Gottlichen im Inneren des Menschen und stellte damit die
Autoritit der Kirche infrage, die damals den alleinigen Zugang zum Géttlichen
tiir sich beanspruchte. Eckharts Betonung der inneren Loslosung und Gelas-
senheit war revolutiondr und brachte ihm den Vorwurf der Ketzerei ein.

Trotz ihrer Unterschiede zeigen sowohl Ibn Khaldun als auch Meister Eckhart,
dass Wissen und Macht komplex miteinander verbunden sind. Beide Denker
weisen darauf hin, dass wahre Macht nicht in duflerem Zwang oder materieller
Dominanz besteht, sondern in der Fihigkeit, sich von diesen Dingen zu lésen
und Wissen kritisch zu hinterfragen. Letztlich formulieren beide - wenn auch
auf unterschiedliche Weise - eine dhnliche Einsicht: Die tiefste Form von
Macht konnte gerade im bewussten Verzicht auf Macht bestehen.

Aufkldrung und Moderne: Das Wissen als Machtinstrument

Mit der Aufkldrung verdnderte sich das Verstindnis von Wissen und Macht
grundlegend. Denker wie Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) und Immanuel
Kant (1724-1804) stellten Wissen zunehmend in den Dienst einer kritischen
Auseinandersetzung mit bestehenden Machtverhaltnissen. Rousseau hinter-
fragte gesellschaftliche Normen und Machtstrukturen, wihrend Kant die Au-
tonomie des Denkens betonte und die Menschen dazu aufforderte, ihren
eigenen Verstand zu benutzen (,Sapere aude!). Wissen wurde dadurch nicht

98

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

nur zu einem Werkzeug der Selbstbefreiung, sondern auch zur Grundlage, um
Machtverhiltnisse kritisch zu reflektieren und infrage zu stellen.

Eine noch radikalere Perspektive entwickelte Karl Marx (1818-1883): Fiir ihn
war Wissen im Wesentlichen ein Produkt gesellschaftlicher und 6konomischer
Bedingungen. Es entstand nicht neutral oder objektiv, sondern spiegelte laut
Marx immer die Interessen der herrschenden Klasse wider. Es diente als eine
Art ,Uberbau’; der dazu beitrug, bestehende Herrschaftsverhiltnisse zu legiti-
mieren und zu stabilisieren. Wer das Wissen kontrolliert, kontrolliert auch die
Produktionsmittel und damit letztlich die gesamte Gesellschaft.

Diese Perspektive wurde spéter von Friedrich Nietzsche (1844-1900) aufge-
griffen und weiter zugespitzt. In Zur Genealogie der Moral (1887) entlarvte
Nietzsche scheinbar objektive Wahrheiten als Konstrukte, hinter denen stets
Machtinteressen verborgen liegen. Fiir ihn war das Streben nach Wissen ein
Ausdruck des Willens zur Macht, also der Versuch, die Welt nach eigenen
Vorstellungen zu gestalten.

Michel Foucault (1926-1984) fiihrte diese Uberlegungen im 20. Jahrhundert
konsequent weiter und zeigte, wie eng Wissen und Macht miteinander ver-
bunden sind. In verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen - beispielsweise
in der Medizin, der Psychiatrie oder der Kriminologie - analysierte er, wie
Wissen zur Disziplinierung und Kontrolle von Menschen eingesetzt wird.
Entscheidend ist dabei, dass Wissen nicht nur ein Instrument der Macht ist,
sondern selbst von Machtverhéltnissen gepragt wird. Was in einer Gesellschaft
als wahr gilt, wird stets von denjenigen bestimmt, die tiber die entsprechenden
Machtmittel verfiigen.

Damit weist Foucault auf eine bis heute giiltige Einsicht hin: Wissen und
Macht stehen in einem wechselseitigen Verhadltnis - wer das Wissen kon-
trolliert, kontrolliert auch die gesellschaftlichen Normen, Institutionen und
schliefllich die Menschen selbst.

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

Michel Foucault wurde am 15. Oktober 1926 als zweites von drei Kindern
in Poitiers, Frankreich, geboren. Da sowohl sein Vater Paul-André als auch
sein Grof$vater angesehene Chirurgen waren, lag eine medizinische Laufbahn

zundchst nahe. Die Erwartungen seiner Familie, diesen Weg einzuschlagen,
standen jedoch im Widerspruch zu seinen Interessen.

99

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Foucaults intellektueller Werdegang begann am renommierten Lycée Henri IV
in Paris und fiihrte ihn spiter an die Ecole Normale Supérieure (ENS), wo er
Philosophie und Psychologie studierte. Unter der Anleitung von Denkern wie
Jean Hyppolite und Maurice Merleau-Ponty entwickelte er ein tiefes Interesse
an der Beziehung zwischen Wissen, Macht und Subjektivitit — Themen, die
spiter zum Kern seiner Arbeit werden sollten. Schon frith zeigte sich seine
Fahigkeit, interdisziplindr zu arbeiten, was sich in seinem spateren Werk
als grofie Stirke erwies. In den 1950er Jahren sammelte er internationale
Erfahrungen durch Lehrauftriage in Schweden, Deutschland und Polen. Diese
Zeit erweiterte seinen Horizont und schirfte seinen Blick fiir kulturelle und
soziale Unterschiede im Denken, was sich in seiner spiteren Philosophie
niederschlug.

Erste Schaffensphase: Der Wahnsinn und die Macht des Wissens

In den 1960er Jahren nahm Foucaults akademische Karriere dann ordentlich
Fahrt auf. Als Professor fiir Psychologie und Philosophie an der Universitt
Clermont-Ferrand verdffentlichte er 1961 sein erstes Hauptwerk Wahnsinn und
Gesellschaft (1973). Darin zeigt Foucault, wie der Wahnsinn in verschiedenen
Epochen unterschiedlich verstanden, konstruiert und kontrolliert wurde —
und wie eng er mit den jeweiligen Machtstrukturen verkniipft war. Damit
legte er den Grundstein fiir seine Methode der Genealogie und Archdologie
des Wissens, mit der er die historischen Bedingungen des Wissens und seine
gesellschaftlichen Funktionen freilegte.

Ein weiteres Schliisselwerk dieser frithen Phase ist Die Geburt der Klinik
(1963), in dem Foucault aufzeigt, wie medizinisches Wissen in der Moderne
zunehmend in den Dienst von Kontrolle und Uberwachung gestellt wurde.
Bereits hier zeichnet sich seine zentrale These ab: Wissen ist nie neutral,
sondern immer in ein Netz von Machtbeziehungen eingebunden.

Aufstieg zum intellektuellen Star: Die Ordnung des Wissens und die
Strukturen der Macht

Mit der Verdffentlichung von Die Ordnung der Dinge (1974) und Archdologie
des Wissens (1981) etablierte sich Foucault als einer der fihrenden Intellektu-
ellen seiner Zeit. Diese Werke markierten einen Wendepunkt in seinem Den-
ken: Anstatt nach zeitlosen Wahrheiten zu suchen, richtete er den Blick auf
die historischen Episteme — jene unbewussten Strukturen, die das Wissen und
die Denkweisen einer Epoche bestimmen. Foucault zeigte, wie diese epistemi-

100

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

schen Ordnungen nicht nur festlegen, was als Wahrheit gilt, sondern auch, wer
die Macht hat, diese Wahrheit zu definieren.

Die 1970er Jahre: Macht und Kontrolle — Foucaults politische Wende

In den 1970er Jahren verlagerte sich Foucaults Fokus noch stirker auf das
Verhiltnis von Wissen und Macht. Mit Uberwachen und Strafen (1977) verdf-
fentlichte er eines seiner einflussreichsten Werke, in dem er die Entstehung
des modernen Strafsystems analysierte. Darin fiihrte er den Begriff des Panop-
tismus ein - eine Metapher fiir die allgegenwirtige Uberwachung in modernen
Gesellschaften, die nicht nur Gefangnisse, sondern auch Schulen, Fabriken
und andere Institutionen durchdringt. Foucault zeigte auf einprdgsame Wei-
se, wie Macht nicht nur als repressive Gewalt, sondern auch als produktive
Kraft funktioniert — als Kraft, die Normen, Identititen und Wahrheiten her-
vorbringt.

In der dreibandigen Geschichte der Sexualitit (1976-1984) vertiefte er seine
Analyse und zeigte auf, wie Diskurse iiber Sexualitit als Mittel zur Regulierung
und Kontrolle der Bevolkerung dienen. Er entlarvte die Vorstellung, dass
Macht ausschliefSlich von oben ausgeiibt wird, und betonte stattdessen, wie sie
auf komplexe Weise durch die Gesellschaft und die individuelle Subjektivitat
hindurchwirkt.

Politisches Engagement und gesellschaftlicher Einfluss

Die politischen Umwilzungen der 1960er und 1970er Jahre - insbesondere die
Proteste von 1968 - prigten Foucaults Denken nachhaltig. Er engagierte sich
aktiv in politischen Bewegungen und setzte sich fiir die Rechte von Gefange-
nen und psychisch Kranken ein. Seine Teilnahme an politischen Diskursen
unterstrich seine Uberzeugung, dass Philosophie nicht nur ein abstraktes
Unterfangen ist, sondern in die sozialen und politischen Kémpfe der Zeit
eingreifen muss.

Foucaults Kritik richtete sich gegen Institutionen, die Wissen und Macht kon-
trollieren - seien es Gefdngnisse, Krankenhduser oder Schulen. Er zeigte auf,
wie all diese Institutionen dazu beitragen, Menschen zu disziplinieren und zu
normieren.

Vermachtnis und Einfluss auf die Soziale Arbeit

Michel Foucault starb am 25. Juni 1984 in Paris, doch sein intellektuelles Erbe
ist bis heute hochaktuell. Seine Ideen haben die Diskussionen um Macht,

101

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Wissen und Subjektivitdt nachhaltig gepragt und finden bis heute in einer
Vielzahl von Disziplinen - von der Philosophie iiber die Soziologie bis hin zur
Politik- und Literaturwissenschaft — ihren Niederschlag.

Fiir die Soziale Arbeit sind Foucaults gesellschafts- und machtkritische Arbei-
ten von besonderem Wert und sollten daher in keinem Curriculum fehlen.
Seine Analysen zeigen auf, wie Macht und Wissen in Institutionen wirken,
in denen die Soziale Arbeit als Profession mittlerweile fest verankert ist:
in Schulen, Krankenhdusern, Justizvollzugsanstalten, aber auch in Wohnhei-
men, Jugendtreffs oder Beratungsstellen. Von Behorden und Amtern ganz zu
schweigen. Die kritische Hinterfragung von Machtstrukturen und die Sensibi-
lisierung dafiir, wie Wissen eingesetzt wird, um Normen und Wahrheiten in all
diesen Institutionen zu schaffen und aufrechtzuerhalten, ist fiir (angehende)
Fachkrifte unentbehrlich.

Im folgenden Kapitel werden die zentralen Begriffe und Ideen Foucaults ndher
beleuchtet, um herauszuarbeiten, wie seine Philosophie dazu beitragen kann,
die Praxis und Theorie der Sozialen Arbeit zu bereichern und zu hinterfragen.

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Michel Foucaults Denken dreht sich um die enge Verkniipfung von Macht,
Wissen und Subjektivitat. Seine zentralen Begriffe — Diskurs, Dispositive,
Macht/Wissen, Bio-Macht und Gouvernementalitét — helfen uns zu verstehen,
wie gesellschaftliche Strukturen unser Denken und Handeln prigen, haufig
ohne dass wir es bemerken.

Diese zentralen Begriffe bzw. Konzepte hingen bei Foucault - stark verkiirzt
- wie folgt zusammen: Macht und Wissen sind untrennbar verbunden, da
Wissen immer in Machtverhiltnisse eingebettet ist. Diskurse bestimmen, was
sagbar und denkbar ist, wahrend Dispositive - ein Geflecht aus Institutionen,
Regeln und Praktiken - diese Diskurse in der Gesellschaft verankern. Die Bio-
Macht beschreibt, wie moderne Gesellschaften das Leben selbst regulieren,
und die Gouvernementalitit zeigt, wie Menschen durch subtile Steuerungsme-
chanismen gelenkt werden. Schauen wir sie uns der Reihe nach etwas genauer
an.

102

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Macht und Wissen: Eine unauflésbare Wechselwirkung.

Die zentrale Einsicht Foucaults ist, dass Macht und Wissen nicht getrennt
voneinander existieren, sondern sich gegenseitig hervorbringen und verstér-
ken. Wissen ist kein neutrales Abbild der Realitdt, sondern wird durch Macht-
verhiltnisse definiert, verbreitet und legitimiert. Gleichzeitig schaftt und stabi-
lisiert Wissen neue Machtstrukturen, indem es definiert, was als wahr, normal
oder abweichend gilt. Kurz gesagt: Macht produziert Wissen und Wissen dient
der Machtkonsolidierung.

Betrachten wir dazu einige Beispiele und beginnen wir mit einem Bereich, mit
dem sich Foucault selbst intensiv beschiftigt hat: der Psychiatrie bzw. psychi-
atrischen Krankheiten (Foucault 1973). Was als Krankheit gilt, wer als gesund
oder krank eingestuft wird und welche Behandlung als angemessen erscheint,
wird nicht allein durch objektive medizinische Erkenntnisse bestimmt. Viel-
mehr beeinflussen Institutionen, 6konomische Interessen und gesellschaftliche
Normen diese Definitionen. Noch im 19. Jahrhundert galten beispielsweise
Frauen, deren Verhalten als hysterisch bezeichnet wurde, als behandlungs-
bediirftig - eine Diagnose, die weniger auf medizinischen Fakten als auf
patriarchalen Vorstellungen von weiblicher Emotionalitit und Gehorsam be-
ruhte. Auch heute entscheiden Machtstrukturen dariiber, welche psychischen
Erkrankungen als gesellschaftlich relevant gelten. Wahrend Depressionen und
Angststorungen zunehmend anerkannt werden, bleiben andere Erkrankungen
wie chronische Erschépfungssyndrome oft marginalisiert oder umstritten. Die
Folgen sind real und spiirbar - sie betreffen nicht nur medizinische Diagnosen
und Behandlungsformen, sondern auch das Selbstbild der Betroffenen und die
damit verbundenen Einschrankungen ihrer Lebensmoglichkeiten.

Ein anderes Beispiel ist das Bildungssystem. Hier zeigt sich besonders deutlich,
wie Wissen durch Macht produziert wird und selbst eine Form von Macht
darstellt. Wer entscheidet, welche historischen Ereignisse in Schulbiichern
stehen? Welche Narrative iiber Kolonialismus, Migration oder soziale Kémp-
fe werden vermittelt? Lange Zeit pragten die Perspektiven der ehemaligen
Kolonialméchte den Geschichtsunterricht in westlichen Landern - Narrati-
ve, die Eroberung und Herrschaft als zivilisatorischen Fortschritt darstellten,
wihrend die Perspektiven der Kolonisierten unsichtbar blieben. Erst durch
politischen Druck und dekoloniale Bewegungen wurden diese verzerrten
Darstellungen hinterfragt und alternative Perspektiven in die Lehrplane aufge-
nommen. Doch auch heute noch ist die Frage, wessen Wissen als legitim gilt,
ein umkéampftes Terrain. Dies zeigt sich in der Debatte um Gender Studies

103

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

an Universititen ebenso wie in der Diskussion um kritische Rassentheorien
(Critical Race Theory) an Schulen. Hier werden die Konflikte um die Deu-
tungshoheit iber Geschichte, Identitat und gesellschaftliche Werte ausgetragen
- ein Machtkampf, der dariiber entscheidet, welche Erzahlungen als objektive
Wahrheit gelten und welche marginalisiert oder gar unterdriickt werden sol-
len.

Foucaults Sicht auf die Dialektik von Macht und Wissen eroffnet somit einen
Blick auf Mechanismen, die unser Denken, unsere Institutionen und unser
alltdgliches Leben pragen - oft ohne dass wir es bewusst wahrnehmen. Wer
definiert, was als wissenschaftlich gilt? Welche Stimmen werden gehért und
welche zum Schweigen gebracht? Wissen ist niemals unschuldig - es ist immer
in bestehende Machtstrukturen eingebettet und triagt dazu bei, sie zu erhalten
oder zu verandern.

Diskurse: Die unsichtbare Macht der Sprache

Diskurse sind gesellschaftlich geteilte Vorstellungen dariiber, was denkbar, sag-
bar und als wahr akzeptiert ist (vgl. Foucault 2024). Sie bestehen nicht nur aus
Sprache, sondern umfassen auch Regeln, Erwartungen und Ubereinkiinfte.
Diese bestimmen, welche Themen 6ffentlich diskutiert werden, wer zu Wort
kommen darf und welche Meinungen ernst genommen werden. Dadurch
beeinflussen Diskurse unsere Sicht auf die Welt, indem sie festlegen, welche
Begriffe und Erklarungen uns tberhaupt zur Verfiigung stehen. Auf diese
Weise steuern sie — meist unbemerkt — unsere Fragen, unsere Argumente und
unser Handeln sowie unsere gedanklichen Grenzen.

Wissen ist fiir Foucault daher nie objektiv oder auferhalb von Machtstruktu-
ren zu begreifen. Es wird vielmehr innerhalb dieser Strukturen erzeugt und
gesteuert — stets im Spannungsfeld von Einschluss und Ausschluss, Legitimati-
on und Marginalisierung.

Ein Beispiel: Diskurs und Wahrheit in der Corona-Pandemie

Zu Beginn der Corona-Krise im Jahr 2020 dominierte ein (vermeintlich)
streng wissenschaftlicher Diskurs, der Mafinahmen wie Lockdowns, Masken-
pflicht, Schulschlieflungen und soziale Kontaktbeschrankungen als alternativ-
los darstellte. Dieser Diskurs bestimmte nicht nur weltweit, welche Strategien
verfolgt wurden, sondern auch, welche Meinungen und Handlungsoptionen
als ,verniinftig” oder ,wahr” galten. Stimmen, die alternative Ansdtze, wie den
Schutz von Risikogruppen bei gleichzeitiger kontrollierter Durchseuchung der

104

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

jingeren Bevodlkerung, befiirworteten, wurden nicht selten delegitimiert und
als gefahrlich dargestellt. Begriffe wie ,Querdenker” wurden pauschal genutzt,
um solche Positionen delegitimierend von der diskursiven Biihne zu verdran-
gen.

Es gab jedoch Ausnahmen: Wihrend in ganz Europa im Winter 2020/2021
ein zweiter strenger Lockdown herrschte, gab es in Schweden vergleichsweise
milde Mafinahmen. Grofveranstaltungen wurden abgesagt, die Sperrstunde in
Restaurants wurde vorverlegt und einige Schulen stellten fiir kurze Zeit auf
Fernunterricht um. Es gab jedoch weder flichendeckende Schulschlieflungen
noch Ausgangssperren oder eine allgemeine Maskenpflicht in 6ffentlichen Ge-
bauden, sondern lediglich unverbindliche Empfehlungen. Der Fall Schweden
zeigt, wie ein alternatives Vorgehen innerhalb eines dominanten Diskurses
als Auflenseiterposition dargestellt wird. Der schwedische Staatsepidemiologe
Anders Tegnell (* 1956) wurde international kritisiert, da sein geméafligter An-
satz dem etablierten Diskurs widersprach. Doch die schwedische Bevolkerung
vertraute Tegnell. Mit der Zeit wandelte sich der Diskurs. Im Laufe des Jahres
2021 erkannte die wissenschaftliche Gemeinschaft schliefflich, dass selbst die
strengsten MafSnahmen das Virus nicht ausrotten konnten und sich nach und
nach mehr oder weniger jeder damit — auch mehrfach - infizieren wiirde. Der
Versuch, diese Durchseuchung mit autoritiren und repressiven Mafinahmen
aufzuhalten, ist weder méglich noch sinnvoll. Der Fokus verlagerte sich zu-
nehmend auf eine langfristige Anpassung an das Virus. In diesem Sinne wur-
den Impfempfehlungen spéter auf Risikogruppen beschrankt und die zuvor
marginalisierten Sichtweisen gewannen an Einfluss. In der Riickschau hatte
Schweden die niedrigste Ubersterblichkeit in ganz Europa (vgl. Herden 2025)
wiahrend der Corona-Jahre zu verzeichnen und ersparte sich durch eine kluge,
gemafligte Politik auch jede gesellschaftliche Spaltung, die in vielen anderen
Lindern (allen voran Deutschland) auch noch Jahre spater zu beobachten ist.
Insgesamt zeigt dieses Beispiel sehr gut, dass Diskurse nicht starr, sondern his-
torisch und situativ veranderlich sind - stets gepréagt von Machtmechanismen,
die festlegen, was zu welcher Zeit als Wahrheit gilt.

Dispositive: Die feinmaschigen Netze der Kontrolle

Waihrend der Diskurs bestimmt, was gesagt und gedacht werden kann, zeigt
das Dispositiv, wie diese Diskurse in konkrete gesellschaftliche Strukturen
und Praktiken eingebettet sind. Konkret beschreibt es komplexe strategische
Anordnungen von Diskursen, Institutionen, Praktiken, Gesetzen, architektoni-
schen Strukturen usw. — kurz: alles, was in einem bestimmten historischen

105

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Moment zusammenwirkt, um auf gesellschaftliche Herausforderungen zu re-
agieren und Machtverhéltnisse zu formen. Ein Dispositiv ist also kein stati-
sches Ding, sondern ein dynamisches Netzwerk, das Macht produziert, stabili-
siert und transformiert.

Betrachten wir als Beispiel das Gefangnis, mit dem sich Foucault in seinem
Werk Uberwachen und Strafen (Foucault 1977) intensiv beschiftigt hat. Ein
Geféngnis ist nicht nur ein Gebaude, in dem Straftiter eingesperrt werden.
Es verkorpert ein komplexes Zusammenspiel von rechtlichen Regeln, medi-
zinischen Kontrollen, padagogischen Mafinahmen und architektonischen An-
ordnungen. Gesetze bestimmen, wer wie lange inhaftiert wird. Medizinische
Einrichtungen {iberwachen den Gesundheitszustand der Gefangenen und be-
urteilen ihre Therapie- und Resozialisierungschancen. (Sozial-)padagogische
Interventionen zielen darauf ab, die Gefangenen auf jhre Wiedereingliederung
in die Gesellschaft vorzubereiten und sie zu angepassten Biirgern zu erziehen.
Die Architektur der Haftanstalten, insbesondere das Konzept des Panoptikums
(ein kreisformig angelegtes Gefidngnisgebaude mit einem zentralen Wachturm,
von dem aus alle Zellen jederzeit beobachtet werden konnen, ohne dass die
Gefangenen wissen, ob sie gerade tiberwacht werden), erméglicht eine perma-
nente Uberwachung, die zur Selbstdisziplinierung fiithrt. Zudem legitimiert
der gesellschaftliche Diskurs tiber Kriminalitdt und Strafe das Gefangnissys-
tem und prégt die 6ffentliche Wahrnehmung von Recht und Ordnung.

Das Gefangnis als Dispositiv zeigt, wie verschiedene Elemente zusammenwir-
ken, um Macht auszuiiben - und wie diese Macht durch scheinbar objektive
Praktiken verschleiert wird. Da die Gefangenen stdndig damit rechnen miis-
sen, beobachtet zu werden, verinnerlichen sie nach und nach die Kontrolle
von auflen und beginnen, ihr Verhalten selbst anzupassen. Sie iiberwachen
sich gewissermafien selbst, da sie befiirchten, jederzeit sanktioniert zu werden.
So halten sie sich aus eigenem Antrieb an die geltenden Regeln und Normen.
Die dufiere Kontrolle wird so zur inneren Selbstdisziplin, wodurch die eigent-
lichen Machtmechanismen fast unsichtbar werden.

Ein weiteres zentrales Merkmal des Dispositivs ist seine Flexibilitat. Disposi-
tive reagieren dynamisch auf gesellschaftliche Verdnderungen und kénnen
unterschiedliche Machtstrategien adaptieren. Das Gefdngnis als Dispositiv ist
Teil eines grofleren Netzwerks von Institutionen, das nicht nur auf Kontrolle
und Strafe abzielt, sondern auch darauf, soziale Ordnung zu produzieren und
zu legitimieren. Hier zeigt sich, wie Macht nicht nur repressiv, sondern auch
produktiv wirkt: Sie schafft Kategorien wie ,,Straftiter” oder ,,Resozialisierung”

106

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

und formt die Identititen der Menschen, die diesen Kategorien unterworfen
werden.

Dariiber hinaus macht Foucault deutlich, dass ein Dispositiv nicht nur aus
dufleren Strukturen besteht, sondern auch die Subjektivierung der Individuen
umfasst. Menschen werden nicht nur tiberwacht, sondern nehmen die Macht-
mechanismen auch in ihr Selbstverhiltnis auf. Foucault zeigt auf, wie tiefgrei-
fend Dispositive das Denken, Handeln und Fiihlen der Individuen pragen -
was im Fall des Gefingnisses besonders deutlich wird: Die stindige Uberwa-
chung und die damit verbundenen Normen veranlassen die Gefangenen, sich
selbst zu regulieren und somit die Machtstrukturen zu reproduzieren.

Die Analyse des Dispositivs macht deutlich, dass Macht nicht einfach als
Besitz oder Eigenschaft weniger verstanden werden kann. Vielmehr ist sie ein
allgegenwirtiges, relationales Geflecht, das durch Dispositive organisiert und
aufrechterhalten wird. Dieses Grundprinzip ldsst sich auf andere gesellschaft-
liche Bereiche wie die Medizin, das Bildungssystem oder den Arbeitsmarkt
tibertragen, in denen ebenfalls Dispositive wirken, die Normen setzen, Subjek-
te formen und soziale Ordnungen stabilisieren. In der Medizin beispielsweise
zeigt sich, wie medizinisches Wissen, Krankenhduser und gesetzliche Regelun-
gen zusammenspielen, um festzulegen, was als gesund oder krank gilt. Im
Bildungssystem bestimmen Lehrplane, Priifungen und Schulformen nicht nur,
welches Wissen vermittelt wird, sondern auch, welche Verhaltensweisen als
legitim oder abweichend gelten. Auf dem Arbeitsmarkt regulieren Qualifika-
tionsanforderungen, Arbeitsvertrage und institutionelle Hierarchien, welche
Formen von Arbeit als wertvoll anerkannt werden und wie sich Menschen als
arbeitsfahige Subjekte definieren.

Bio-Macht: Die Kontrolle liber das Leben selbst

Foucault entwickelte den Begriff der Bio-Macht vor allem im ersten Band von
Sexualitat und Wahrheit (Foucault 1987). Darin beschreibt er, wie sich die
Macht im Laufe der Geschichte von einer repressiven Souveranitatsmacht, die
vor allem durch Strafen und Verbote operierte, zu einer produktiven Macht
gewandelt hat, die das Leben reguliert und optimiert. Bio-Macht ist dabei
untrennbar mit dem Aufstieg der modernen Medizin, der Statistik und dem
demografischen Management der Bevélkerung verbunden.

Im Kern beschreibt Foucault damit eine Form der Macht, die sich nicht mehr
nur auf Individuen, sondern auf ganze Bevolkerungen bezieht. Staaten und
Institutionen kontrollieren und steuern das Leben der Menschen demnach

107

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

nicht nur durch Gesetze oder Gewalt, sondern durch eine Vielzahl von Me-
chanismen, die tief in den Alltag und die korperliche Integritit eingreifen.
Dazu zihlen Gesundheitskampagnen, Hygienemafinahmen, Geburtenkontrol-
le, Impfprogramme, Anti-Rauch-Kampagnen oder Erndhrungsempfehlungen.
Diese Praktiken erscheinen oft als wissenschaftlich fundiert und im besten
Interesse der Bevolkerung, doch sie sind auch Werkzeuge der Macht, die
dariiber bestimmen, welche Korper als gesund oder krank und welche Lebens-
weisen als normal oder abweichend gelten.

Ein pragnantes Beispiel fiir Bio-Macht ist die staatliche Regulierung der Fort-
pflanzung. In verschiedenen Epochen wurden Mafinahmen ergriffen, um die
Bevolkerungsentwicklung zu férdern oder zu limitieren, beispielsweise durch
finanzielle Anreize fiir Familiengriindungen, gesetzliche Beschrankungen fiir
Abtreibungen oder sogar Zwangssterilisationen.

Auch in der modernen Gesundheitspravention zeigt sich Bio-Macht deut-
lich: Kampagnen zur Raucherentwéhnung (zum Beispiel Schockbilder auf
Zigarettenpackchen), Aufklarung tiber richtige Erndhrung (Nutri-Score) oder
Bewegungsmangel (Schrittzdhler-App) erscheinen als neutrale oder gar wohl-
wollende Mafinahmen. Doch sie setzen gleichzeitig Normen, definieren, was
als verantwortliches Verhalten gilt, und erzeugen subtilen sozialen Druck,
bestimmten Lebensweisen zu folgen. Wer sich diesen Normen widersetzt,
beispielsweise durch ungesunde Erndhrung oder das Rauchen, wird nicht nur
als gesundheitliches Risiko fiir sich selbst, sondern auch als unsolidarisch von
der Gesellschaft wahrgenommen.

Foucaults Idee der Bio-Macht verdeutlicht, dass moderne Herrschaftsformen
nicht nur einschrianken oder unterdriicken, sondern auch hervorbringen und
ermoglichen. Sie beeinflussen Handlungen, regulieren Gemeinschaften und
pragen maf3geblich unsere Auffassungen davon, was gesund, normal und er-
strebenswert ist.

Gouvernementalitdt: Die subtile Kunst der Lenkung

Wihrend das Zusammenspiel von Macht und Wissen aufzeigt, wie Herr-
schaft mit Wahrheitsanspriichen verbunden ist, und Bio-Macht verdeutlicht,
wie Macht unmittelbar auf die Koérper und das Leben der Menschen ein-
wirkt, fithrt Foucault mit dem Begrift der Gouvernementalitit (vgl. Foucault
2006/2022) eine zusitzliche Dimension ein. Gouvernementalitit beschreibt,
wie Machtverhaltnisse nicht nur von auflen wirken, sondern sich zunehmend
nach innen verlagern - hinein in unser Denken, Fithlen und Handeln. Im Un-

108

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

terschied zur Bio-Macht, die vor allem das Leben der Bevolkerung als Ganzes
reguliert, und zu Diskursen oder Dispositiven, die Rahmenbedingungen fiir
unser Denken und Handeln schaffen, geht es bei Gouvernementalitét starker
um eine subtil wirkende Selbststeuerung der Individuen.

Gouvernementalitdt bezeichnet eine besondere Form des Regierens, bei der
weniger durch direkte Kontrolle, Verbote oder sichtbare Sanktionen Einfluss
ausgeiibt wird. Stattdessen erfolgt die Steuerung indirekt durch gezielte Anrei-
ze, Normen und unterschwellige Mechanismen, die dazu fiihren, dass Men-
schen gesellschaftliche Erwartungen freiwillig und scheinbar aus eigenem An-
trieb tibernehmen. Die Macht wirkt somit kaum merklich von innen heraus:
Menschen werden dazu gebracht, sich selbst zu optimieren, zu regulieren und
Normen als persénliche Entscheidungen zu akzeptieren.

Ein pragnantes Beispiel dafiir bietet die moderne Arbeitsmarktpolitik. Arbeits-
losigkeit wird dabei nicht als gesellschaftliches oder 6konomisches Problem
betrachtet, sondern als individuelles Versagen interpretiert. Bewerbungstrai-
nings, Weiterbildungsangebote und Coachings vermitteln die Botschaft, dass
Erfolg allein von personlicher Anstrengung abhangt. Dabei geraten strukturel-
le Ursachen aus dem Blick und wer nicht ausreichend Eigeninitiative zeigt,
trigt schnell die Schuld am eigenen Misserfolg.

Auch in der Gesundheitspolitik lasst sich die Gouvernementalitat deutlich er-
kennen. Gesundheitskampagnen, Fitness-Apps und Erndhrungsempfehlungen
betonen die Eigenverantwortung fiir Gesundheit und Wohlbefinden. Men-
schen, die diesen Normen nicht entsprechen, werden nicht nur als nachléssig
gegeniiber sich selbst, sondern unter Umstdnden auch als Belastung fiir die
Gemeinschaft wahrgenommen. Fitnessuhren und Schrittzéhler-Apps erhdhen
diesen Druck zusitzlich: Sie messen unser Verhalten, definieren implizite
Standards und erzeugen subtile Schuldgefiihle, wenn personliche Ziele nicht
erreicht werden - beispielsweise, wenn abends auf dem Sofa die ,erforderli-
chen”10.000 Schritte fehlen.

Ein weiteres Beispiel sind Nudging-Strategien, mit denen Regierungen oder
Unternehmen unser Verhalten beinahe unmerklich steuern. Gesunde Lebens-
mittel werden in Supermirkten gut sichtbar positioniert oder steuerliche
Vorteile schaffen Anreize fiir eine eigenverantwortliche Altersvorsorge. Dabei
haben wir das Gefiihl, selbstbestimmt zu handeln, obwohl wir subtil gelenkt
werden.

109

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Foucaults Konzept der Gouvernementalitdt macht somit sichtbar, wie moder-
ne Machtformen zunehmend auf die Eigensteuerung von Menschen setzen.
Thre Wirksamkeit liegt gerade darin, dass sie uns glauben lassen, wir handelten
autonom, wéhrend wir tatsdchlich gesellschaftlichen Erwartungen und subti-
len Steuerungsmechanismen folgen.

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Foucaults Analysen zeigen, dass Macht nicht nur von oben nach unten wirkt,
sondern sich durch feine, oft unsichtbare Mechanismen in unseren Alltag
einschreibt: in Sprache, Institutionen, Normen und unser eigenes Selbstver-
stindnis. Wissen ist demnach nicht neutral, sondern tief in Machtverhiltnisse
eingebettet. Dispositive organisieren die gesellschaftliche Ordnung, Bio-Macht
reguliert Korper und Leben und Gouvernementalitit formt unser Denken -
oft ohne dass wir es bemerken. Genau hier liegt die Relevanz fiir die Soziale
Arbeit: Sind soziale Praktiken, Hilfsangebote und padagogische Konzepte in
diese Machtstrukturen eingebunden, stellt sich die Frage, inwiefern sie nicht
nur unterstiitzen, sondern auch disziplinieren, normieren und lenken. Was
bedeutet das fiir professionelle Handlungsspielraume? Wo beginnt die Hilfe
und wo wird sie zur Kontrolle? Widmen wir uns nun diesen Fragen und
untersuchen, wie Foucaults Begriffe dabei helfen kénnen, die Machtverhéltnis-
se innerhalb der Sozialen Arbeit kritisch zu reflektieren.

Foucaults Analysen helfen uns, die unsichtbaren Strukturen zu hinterfragen,
die unser professionelles Handeln mitbestimmen. Doch wie konnen wir sie
konkret in der Praxis nutzen? Die entscheidende Frage ist nicht nur, wie
Machtverhiltnisse wirken, sondern auch, wie wir mit ihnen umgehen. Repro-
duzieren wir sie unkritisch oder nutzen wir unser Reflexionsvermdgen, um
unsere Handlungsspielraume zu erweitern?

Diskurse in der Sozialen Arbeit: Wer spricht? Wer wird gehort —und wie?

Soziale Arbeit agiert in einem Netz gesellschaftlicher Diskurse, die definieren,
wer als hilfebediirftig, auffillig oder forderfahig gilt. In der Regel erscheinen
uns diese Kategorisierungen und Wertungen als selbstverstdndlich, sodass wir
sie im Alltag selten hinterfragen. Sie sind jedoch immer Ausdruck spezifischer
gesellschaftlicher Normen, die es zu verstehen, zu reflektieren und gegebenen-
falls auch zu diskutieren und zu kritisieren gilt.

10

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Foucaults Diskurs- und Machtanalysen konnen sich dabei auf methodischer
Ebene als unmittelbar anschlussfahig erweisen. Ein Beispiel hierfiir ist das
Reframing. Bei dieser von Virginia Satir in der systemischen Familienthera-
pie entwickelten Methode geht man davon aus, dass unsere Wahrnehmung
der Welt nicht objektiv gegeben ist, sondern durch Sprache und Deutung
geformt wird. Beim Reframing wird eine Situation oder ein Verhalten in einen
neuen, oft positiveren Bedeutungszusammenhang gestellt. Das kann dabei
helfen, festgefahrene Sichtweisen zu lsen und neue Handlungsméglichkeiten
zu entwickeln. Foucault zeigt mit seiner Diskursanalyse, dass gesellschaftliche
Deutungsmuster und Machtverhiltnisse bestimmen, was wir fur wahr oder
normal halten. Im Grunde ist Refraiming also eine Art diskursive Interventi-
on im Kleinen: Es verschiebt Bedeutungsrahmen und hinterfragt bestehende
Wahrheiten - genau das, was Foucault auf gesellschaftlicher Ebene sichtbar
macht.

DenkanstoR
Stell dir vor, ein Jugendlicher, der in der Schule oder im Alltag oft
als ,schwierig” gilt, wiirde stattdessen als jemand gesehen, der vor
besonderen Herausforderungen steht oder seinen Unmut aktiv du-
Rert. Plotzlich verandert sich der Blick: Anstatt Problemverhalten zu
diagnostizieren, konnte man seine Reaktionen als Ausdruck eines in-
neren Konflikts oder als Versuch, gehort zu werden, verstehen. Diese
veranderte Wahrnehmung hatte enorme Auswirkungen darauf, wie
man ihm begegnet — nicht mit Sanktionen und Ablehnung, sondern
mit Verstandnis, Unterstlitzung und der Suche nach sinnvollen We-
gen, seine Energie und seinen Protest konstruktiv einzusetzen.

Hier ergeben sich unmittelbar Fragen, die sich Studierende auf ihrem Weg zu
einer reflexiven und kritischen Professionalitt stellen sollten:

m Wie beeinflussen Diskurse unsere Wahrnehmung und unser professionelles
Handeln?

m Welche Begriffe verwenden wir, wenn wir Klienten beschreiben - und mit
welchen Folgen?

m Wie konnen wir alternative Deutungsrahmen schaffen, die nicht defizitori-
entiert sind?

Ein weiteres Beispiel kann in der Praxis von standardisierten Diagnosen oder
Verhaltensbeobachtungen gesehen werden. Solche Instrumente kénnen zwar
hilfreich sein, bergen aber auch die Gefahr, Zuschreibungen zu verfestigen.
Eine kritische Diskursanalyse hilft nicht nur dabei, problematische Begriffe zu

m

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

identifizieren, sondern auch, bewusster mit Sprache umzugehen - etwa durch
partizipative Methoden, die den Betroffenen Raum fiir eigene Erzahlungen
lassen.

Zwischen Hilfe und Kontrolle: Macht und Professionalitat

Michel Foucault hat eindrucksvoll gezeigt, dass Macht und Wissen untrennbar
miteinander verbunden sind. Wissen ist nie neutral, sondern trigt immer
eine gewisse Macht in sich. Es bestimmt mit, welche Wahrheiten akzeptiert
werden, welche Sichtweisen dominant werden und wer berechtigt ist, iiber
andere Menschen Urteile zu fillen. In der Sozialen Arbeit zeigt sich dieses
Macht-Wissen-Verhiltnis besonders deutlich in der Rolle der Fachkrifte. Sie
legen fest, was als soziales Problem wahrgenommen wird, wer Hilfe benotigt
und welche Mafinahmen als passend oder notwendig gelten. IThre Entschei-
dungen beeinflussen somit nicht nur die konkrete Situation einzelner Men-
schen, sondern pragen zugleich Vorstellungen davon, was in der Gesellschaft
als ,normal“ oder ,,abweichend” gilt.

Besonders deutlich tritt diese Verbindung von Wissen und Macht in sensiblen
Arbeitsfeldern wie dem Kinderschutz oder der Straflensozialarbeit hervor.
Die fachliche Einschétzung einer Fachkraft kann hier tiefgreifende Folgen fiir
das Leben von Menschen haben. Wenn etwa eine Familie als iiberfordert
oder ein Jugendlicher als problematisch eingestuft wird, dann ist das keine
objektive Feststellung. Vielmehr sind solche Zuschreibungen eingebettet in ein
komplexes Netz gesellschaftlicher Normen, institutioneller Erwartungen und
professioneller Erfahrungswerte. Ob jemand als vernachlassigt oder kriminell
wahrgenommen wird, hingt dabei stark von den jeweiligen Sichtweisen und
gesellschaftlichen Debatten ab.

Gerade deshalb ist es entscheidend, die eigenen professionellen Urteile und
das zugrunde liegende Wissen immer wieder kritisch zu hinterfragen: Wie
kommen wir zu unseren Einschitzungen? Welche Annahmen stecken dahin-
ter? Welche anderen Blickwinkel und Interpretationen konnten ebenfalls zu-
treffen? Eine machtkritische Haltung in der Sozialen Arbeit fordert dazu auf,
diese Fragen offen zu reflektieren und Rdume zu schaffen, in denen auch die
Betroffenen ihre Perspektiven und Erfahrungen einbringen konnen.

In der Praxis gibt es bereits zahlreiche Methoden, um die Machtungleichhei-
ten zwischen Fachkriften und Klienten zu reduzieren. Partizipative Ansitze
sorgen beispielsweise dafiir, dass Menschen aktiv an Entscheidungen betei-
ligt werden, statt lediglich Gegenstand professioneller Beurteilungen zu sein.

12

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Lésungsorientierte Konzepte verschieben den Fokus von Defiziten und Pro-
blemen zu den Stirken und Ressourcen der Betroffenen. Kritische Selbstrefle-
xion hilft dabei, die eigenen fachlichen Entscheidungen nicht als neutrale
Anwendungen von Wissen zu verstehen, sondern als Teil gesellschaftlicher
Machtstrukturen.

Die Soziale Arbeit steht stets in einem Spannungsfeld zwischen helfender
Unterstiitzung und regulierender Kontrolle. Eine bewusste und reflektierte
Praxis verlangt deshalb nicht nur fachliche Kompetenz, sondern auch ein
klares Bewusstsein dafiir, dass mit jeder professionellen Entscheidung auch
gesellschaftliche Realitdten aktiv gestaltet werden.

Macht und Wissen sind also miteinander verflochten — doch wo genau zeigt
sich Macht konkret im Alltag der Sozialen Arbeit?

Dispositive: Wo wird Macht konkret?

Zur Erinnerung: Die Idee des Dispositivs nach Foucault klingt vielleicht kom-
pliziert, beschreibt aber eigentlich etwas ganz Praktisches: Es geht um ein
Netzwerk aus Regeln, Einrichtungen, Gesetzen und Alltagshandlungen. Dieses
Netzwerk dient dazu, Macht auszuiiben und bestimmte Vorstellungen oder
Normen in der Gesellschaft durchzusetzen. Ein Dispositiv ist dabei nie fest
oder unverédnderlich, sondern entwickelt sich stindig weiter, je nachdem, was
gesellschaftlich gerade notig oder wichtig erscheint. Dazu zéhlen nicht nur Ge-
spriache oder offentliche Debatten, sondern auch ganz konkrete Dinge wie Ge-
baude, Gesetze oder Verwaltungsvorschriften. Ein Beispiel ist die Architektur
von Gebauden, die unser Verhalten beeinflussen kann, indem sie vorschreibt,
wo man hineingeht, wie man sich darin bewegen kann, wer Zugang erhilt
oder wer ausgeschlossen wird. All das pragt unser Denken und Handeln, oft
ohne dass wir es direkt merken.

Der Grundgedanke des Dispositivs ldsst sich problemlos auf die tdgliche Pra-
xis der Sozialen Arbeit iibertragen. Einige Beispiele:

m Architektur von Einrichtungen: Ob ein Jugendzentrum offene Rdume zur
Eigeninitiative bietet oder durch klare Regeln, feste Gruppenstrukturen und
kontrollierte Zugangsmoglichkeiten eine regulierende Funktion tibernimmt,
entscheidet mafgeblich dariiber, ob sich junge Menschen entfalten konnen
oder sich kontrolliert fiihlen.

13

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

m Regeln des Hilfesystems: Wer Zugang zu Sozialleistungen erhalt, hangt oft
von biirokratischen Nachweisen und Verhaltensnormen ab. Dadurch kén-
nen Menschen in prekiren Lebenslagen ungewollt ausgeschlossen werden.

m Erwartungen an Klienten: Wer als kooperativ gilt und wer als schwierig ein-
gestuft wird, bestimmt nicht selten den weiteren Verlauf der Hilfeprozesse
und beeinflusst, ob jemand als forderwiirdig oder als Widerstand leistend
wahrgenommen wird.

Ein besonders eindriickliches Beispiel ist die Inobhutnahme von Kindern
und Jugendlichen. Hier greifen gesetzliche Vorgaben, sozialpadagogische Kon-
zepte und gesellschaftliche Vorstellungen von Kindeswohl ineinander. Doch
welche Strukturen reproduzieren bestehende Machtverhiltnisse? Wie konnte
ein Dispositiv aussehen, das nicht nur Kontrolle, sondern auch Partizipation
ermoglicht?

Fiir Fachkrifte ergeben sich daraus konkrete Fragen:

Wie lassen sich Einrichtungen so gestalten, dass sie nicht nur Schutz bie-
ten, sondern auch Selbstbestimmung fordern? Ein Beispiel dafiir sind Jugend-
wohngruppen, die feste Regeln vorgeben und Mitbestimmungsmoglichkeiten
schaften, etwa durch demokratische Entscheidungsprozesse im Alltag oder
die Moglichkeit, eigene Wohnbereiche individuell zu gestalten. Solche Maf3-
nahmen koénnen verhindern, dass Schutz automatisch mit Bevormundung
gleichgesetzt wird.

Welche institutionellen Abldufe sind notwendig — und wo verstarken sie un-
beabsichtigt Machtasymmetrien? Ein Beispiel hierfiir ist die biirokratische
Vergabe von Sozialleistungen: Wer Unterstiitzung beantragt, muss oft langwie-
rige Antragsverfahren durchlaufen. Dies stellt fiir bildungsferne oder nicht
deutschsprachige Menschen eine erhebliche Hiirde dar. Anstatt Hilfen dort,
wo sie notwendig sind, schnell und unbiirokratisch bereitzustellen, kann das
Sozialsystem so ungewollt zur Ausgrenzung bestimmter Gruppen beitragen.

Die Dispositivanalyse bietet also die Moglichkeit, Machtstrukturen nicht nur
abstrakt zu betrachten, sondern sie in konkreten sozialen Rdumen, organisato-
rischen Prozessen und Routinen zu identifizieren. Fiir uns in der Sozialen Ar-
beit bedeutet dies, Methoden zu entwickeln, wie Macht reflektiert und bewusst
gestaltet werden kann. Partizipative Entscheidungsprozesse, die Einbindung
von Betroffenen in die Gestaltung von Hilfesystemen und eine kritische Refle-
xion institutioneller Zwinge kénnen dazu beitragen, Dispositive nicht nur zu
analysieren, sondern aktiv zu transformieren.

14

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Biomacht und Sozialpolitik: Wann wird Hilfe zur Regulierung?

Foucaults Konzept der Bio-Macht zeigt, dass Macht nicht nur tiber Repressi-
on funktioniert, sondern iiber die Steuerung von Korpern und Leben. Dies
geschieht oft durch subtile Mechanismen, die oberflachlich oft als Schutz und
Fiirsorge wahrgenommen werden, aber letztlich darauf abzielen, Menschen
bestimmten gesellschaftlichen Normen anzupassen.

Ein Beispiel in der Sozialen Arbeit ist die medizinische Perspektive auf be-
stimmte soziale Probleme. So werden Suchterkrankungen nicht selten primar
als medizinische Diagnosen behandelt. Dies kann dazu fithren, dass Betroffe-
ne vor allem in Therapien vermittelt (um nicht zu sagen: gedringt) werden,
anstatt ihre sozialen Lebensbedingungen grundlegend zu thematisieren und
hier an Verbesserungen zu arbeiten. Die Frage lautet: Wird ihnen so wirklich
geholfen, oder werden sie womdglich in eine Behandlung gezwungen, die
bestimmten gesellschaftlichen Erwartungen entspricht?

In der Wohnungslosenhilfe zielt das Bemiihen der Fachkrifte u.a. oft darauf
ab, die psychische Situation der Klienten zu stabilisieren. Wahrend entspre-
chende Interventionen durchaus sinnvoll sein konnen, wird dabei oft die
strukturelle Dimension von Wohnungslosigkeit vernachlassigt. Warum wird
z.B. nicht selten die Aufnahme einer Therapie zur Bedingung gemacht, bevor
jemand Zugang zu sozial geférdertem Wohnraum erhdlt? Sollten Menschen
nicht einfach ein Recht auf Wohnraum haben, unabhéngig von ihrer psychi-
schen Gesundheit und Anpassungsbereitschaft?

Auch im Handlungsfeld der Kinder- und Jugendhilfe sind Erziehungskonzep-
te oft darauf ausgerichtet, junge Menschen an gesellschaftliche Erwartungen
heranzufiihren. Dabei wird héufig nicht reflektiert, ob diese Erwartungen tat-
sichlich ihrem Wohl dienen oder vielmehr einer bestimmten Ordnung folgen.
Ist es etwa notwendig, Verhaltensweisen zu pathologisieren, nur weil sie nicht
der schulischen oder gesellschaftlichen Norm entsprechen? Denken wir hier
nur an die Diskussionen rund um die Diagnosen ADS/ADHS.

In der Summe stellt sich die zentrale Frage, inwieweit sozialstaatliche Leis-
tungen tatsdchlich Menschen helfen oder vielmehr darauf abzielen, sie im
Sinne geltender gesellschaftlicher Normen zu formen. Dabei geht es darum,
Alternativen zur einfachen Anpassung in normativen Ansatzen und Methoden
zu identifizieren. Wie konnen Hilfen gestaltet werden, die nicht nur zur Regu-
lierung beitragen, sondern echte Selbstbestimmung und Wahlfreiheit ermdogli-
chen?

115

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Ein positiver methodischer Grundsatz dafiir ist das Beispiel von Housing First,
bei dem Menschen ohne Vorbedingungen Wohnraum erhalten, oder niedrig-
schwellige Suchthilfeangebote, die ohne Zwang und Sanktionen auskommen.
Grundsatzlich gilt es stets zu hinterfragen, ob unsere Methoden tatsdchlich
Autonomie ermdéglichen oder lediglich ein Instrument gesellschaftlicher Regu-
lierung darstellen.

Gouvernementalitét: Zwischen Aktivierung und Eigenverantwortung

Ausgehend von Foucaults Analyse des Diskurses als Struktur, die unser Den-
ken und Handeln prégt, betrachteten wir das Dispositiv als Netzwerk diskursi-
ver und nicht-diskursiver Elemente, das soziale Ordnungen stabilisiert. Daraus
ergab sich die Verbindung zu Macht- und Wissensmechanismen, insbesondere
zur Biomacht, die sich in der Kontrolle von Koérpern und Bevodlkerungen
manifestiert. Ein weiterer zentraler Begriff in diesem Zusammenhang ist die
Gouvernementalitdt. Wir erinnern uns: Der Begriff beschreibt, wie Menschen
nicht nur von auflen gesteuert werden, sondern auch durch soziale Mechanis-
men zur Selbststeuerung angeregt werden. Dabei geht es nicht um offene
Kontrolle, sondern um subtile Prozesse, die Menschen dazu bringen, sich im
Sinne gesellschaftlicher Erwartungen selbst zu regulieren.

In der Sozialen Arbeit begegnen wir solchen Mechanismen immer wieder. Ein
Beispiel hierfiir ist die sogenannte ,, Aktivierung“ von Arbeitslosen, bei der die
Betroftenen nicht durch eine langfristige soziale Absicherung unterstiitzt wer-
den, sondern durch Coaching und Mafinahmen dazu gebracht werden sollen,
ihre Erwerbsfahigkeit eigenverantwortlich zu optimieren - unabhéngig von
den strukturellen Barrieren des Arbeitsmarktes. Ahnliches gilt fiir die Erwar-
tungen an Hilfesuchende: Wer Unterstiitzung erhalten will, muss sich ,rich-
tig” verhalten, beispielsweise Kooperationsbereitschaft zeigen oder bestimmte
Mafinahmen mittragen. Dies wirft die Frage auf, was mit denjenigen geschieht,
die nicht in dieses vorgegebene Raster passen. Kritisch zu hinterfragen ist
stets, inwiefern aktivierende Ansdtze sinnvoll sind, solange sie gleichzeitig die
strukturellen Ungleichheiten unberiihrt und unthematisiert lassen.

Die Herausforderung fiir die Praxis besteht folglich darin, zwischen Ermuti-
gung und subtiler Disziplinierung zu unterscheiden. Es stellt sich die Frage,
wann tatsdchlich Selbstbestimmung gefordert wird und wann unbewusst so-
ziale Ungleichheiten verstarkt werden. Ebenso wichtig ist es, dariiber nachzu-
denken, wie Anreize gestaltet werden konnen, um echte Wahlméglichkeiten zu
bieten, statt versteckte Kontrolle auszuiiben.

16

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Denkanstof
Stell dir vor, eine Jugendeinrichtung bietet Jugendlichen Gutscheine
fir Kinobesuche an, wenn sie regelmaRig zu bestimmten Treffen
kommen. Auf den ersten Blick scheint das eine gute Idee zu sein, weil
es junge Menschen motiviert und ihnen etwas Schénes ermoglicht.
Allerdings konnte sich dahinter auch eine subtile Form der Kontrolle
verbergen: Jugendliche, die nicht regelmaRig teilnehmen kénnen —
zum Beispiel, weil sie nebenbei arbeiten oder familiare Pflichten ha-
ben — werden dadurch ausgeschlossen oder benachteiligt. So kann
eine gut gemeinte MalRnahme unbeabsichtigt soziale Ungleichhei-
ten verscharfen. Deshalb ist es wichtig, sich immer wieder bewusst
zu fragen, ob eine Unterstiitzung tatsichlich Selbstbestimmung for-
dert oder ob sie letztlich unbemerkt Druck ausiibt und bestehende
Ungleichheiten verstarkt.

Kritische Reflexion ist der Kern professionellen Handelns. Die Ideen Foucaults
helfen nicht nur, abstrakt {iber Macht zu sprechen, sondern erméglichen auch
eine bewusste Auseinandersetzung mit der eigenen Praxis. Von welchen Be-
griffen und Kategorien gehen Fachkrifte aus? Wie gestalten sie institutionelle
Strukturen aktiv mit? Wann ist Soziale Arbeit tatsiachlich unterstiitzend und
wann dient sie eher der gesellschaftlichen Disziplinierung? Das Ziel besteht
nicht darin, Soziale Arbeit zu entmachten, sondern sie reflektierter und be-
wusster zu gestalten. Gerade weil sie eng mit gesellschaftlichen Steuerungsme-
chanismen verwoben ist, bedarf es einer kritischen Haltung, die vorhandene
Handlungsspielraume erkennt, hinterfragt und wo méglich neu definiert.

Fazit

Gerade in Zeiten, in denen politische und technologische Entwicklungen
immer stirker in gesellschaftliche Prozesse eingreifen, ist ein grundlegendes
Verstandnis von Foucaults Analysen wichtiger denn je. Die Digitalisierung von
Sozialleistungen, der mégliche Einsatz von Algorithmen zur Bediirftigkeits-
priifung oder neue Governance-Strategien im Wohlfahrtsstaat sind Beispiele
fir aktuelle Machtmechanismen, die unser Verstindnis von Sozialer Arbeit
herausfordern. Wer versteht, wie Macht wirkt, kann bewusster entscheiden,
wie er oder sie damit umgeht.

Soziale Arbeit muss sich also nicht nur mit den Problemen der Gegenwart
auseinandersetzen, sondern auch vorausschauend fragen: Wie wollen wir in
Zukunft helfen? Welche gesellschaftlichen Bedingungen priagen unser profes-
sionelles Handeln? Und wo ist es unsere Aufgabe, allzu engen Normierungen

n7

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

zu widerstehen? Nur mit diesem Blick bleibt Soziale Arbeit nicht nur ein
Spiegel bestehender Machtverhiltnisse, sondern kann zu einer gestaltenden
Kraft fiir mehr soziale Gerechtigkeit werden.

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Wie prigen Machtstrukturen die Soziale Arbeit? Welche spezifischen

Machtverhaltnisse lassen sich in Praxisfeldern der Sozialen Arbeit erkennen,
und wie beeinflussen sie den Blick auf Klienten und deren Probleme?

2. Wie kann die Autonomie von Klienten trotz bestehender Machtverhilt-
nisse gestirkt werden? Welche Methoden und Ansitze fordern echte
Selbstbestimmung, und wo lassen sich partizipative Ansatze ausbauen?

3. Welche Diskurse prigen soziale Institutionen und ihre Angebote? Wel-
che Normen und Werte werden vermittelt, und wie beeinflussen sie die

Wahrnehmung und Unterstiitzung von Klienten?

18

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Foucault, M. (1963): Naissance de la clinique: une archéologie du regard
médical. Paris: Presses Universitaires de France.

Foucault, M. (1973): Wahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Foucault, M. (1974): Die Ordnung der Dinge: Eine Archdologie der Human-
wissenschaften. Ubers. von U. Képpen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1981): Archdologie des Wissens. Ubers. von U. Képpen. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1987): Sexualitit und Wahrheit. Erster Band: Der Wille zum
Wissen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1994): Uberwachen und Strafen: Die Geburt des Geféngnis-
ses. Ubers. von W. Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (2006/2022): Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte
der Gouvernementalitdt |. Vorlesungen am Collége de France 1977/1978.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (2010): Kritik des Regierens: Schriften zur Politik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Herden, B. (2025, 11. Méarz). Die Toten der Coronapandemie: Ausgerechnet
Schweden schneidet in Europa am besten ab. Tagesspiegel. https://ww
w.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandem
ie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-133481
29.html (abgerufen am 09.06.2025)

Marx, K. (1867): Das Kapital: Kritik der politischen Okonomie. Erster Band.
Hamburg: Otto Meissner.

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://www.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandemie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-13348129.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandemie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-13348129.html

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

Nietzsche, F. (1887): Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift. Leipzig: C.
G. Naumann.

Weiterfiihrende Literatur

Kammler, C., Parr, R. & Schneider, U. (Hrsg.) (2014): Foucault-Handbuch:
Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart: J. B. Metzler.

Ruoff, M. (2018): Foucault-Lexikon: Entwicklung — Kernbegriffe — Zusam-
menhdnge. 4., aktual. u. erw. Aufl. Paderborn: Wilhelm Fink Verlag.

Sarasin, P. (2023): Michel Foucault zur Einfiihrung. 8., unverand. Aufl.
Hamburg: Junius Verlag.

119

hittps://dol.org/10.5771/9783748063394-05 - am 17.01.2026, 19:28:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748963394-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5. Macht und Wissen: Michel Foucault
	5.1. Die Dualität von Wissen und Macht in der Philosophiegeschichte
	Antike Perspektiven: Von den Sophisten zu den Kynikern
	Mittelalter: Ibn Khaldun und Meister Eckhart
	Aufklärung und Moderne: Das Wissen als Machtinstrument

	5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext
	Erste Schaffensphase: Der Wahnsinn und die Macht des Wissens
	Aufstieg zum intellektuellen Star: Die Ordnung des Wissens und die Strukturen der Macht
	Die 1970er Jahre: Macht und Kontrolle – Foucaults politische Wende
	Politisches Engagement und gesellschaftlicher Einfluss
	Vermächtnis und Einfluss auf die Soziale Arbeit

	5.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Macht und Wissen: Eine unauflösbare Wechselwirkung.
	Diskurse: Die unsichtbare Macht der Sprache
	Ein Beispiel: Diskurs und Wahrheit in der Corona-Pandemie
	Dispositive: Die feinmaschigen Netze der Kontrolle
	Bio-Macht: Die Kontrolle über das Leben selbst
	Gouvernementalität: Die subtile Kunst der Lenkung

	5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Diskurse in der Sozialen Arbeit: Wer spricht? Wer wird gehört – und wie?
	Zwischen Hilfe und Kontrolle: Macht und Professionalität
	Dispositive: Wo wird Macht konkret?
	Biomacht und Sozialpolitik: Wann wird Hilfe zur Regulierung?
	Gouvernementalität: Zwischen Aktivierung und Eigenverantwortung
	Fazit

	5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken


