
Praktische Theologie

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Absurdität als Herausforderung für die Theologie: Kann die 
Theologie Absurdität als Entscheidung des Menschen gegen 
Transzendenz aushalten? 

Eva-Maria Spiegelhalter

Abstract
Theology considers itself as an expert in resources for the meaning of life and is justified by this 
aspect in the context of educational science. In Germany’s society, however, there is an increasing 
group of people who live their lives without reference to transcendence. Regarding this develop­
ment, there is a lack of theological concepts that encounter concepts of life without any reference 
to transcendence without judgement. The transcendental analysis of freedom shows that the 
concept of God is necessary if freedom is to be meaningful. But that means non-transcendental 
interpretations are labelled as absurd. What kind of theological approach is required to recognise 
that people lead their lives without reference to transcendence without assuming disbelief or 
guilt? Which theological ideas are necessary for a constructive dialogue between transcendent 
and non-transcendent interpretations? How can we theological respect that people lead their lives 
without reference to transcendence, without assuming unbelief or guilt? What theological ideas 
are necessary for a constructive dialog between transcendent and non-transcendent interpreta­
tions?
Key-Words
Non-denominationalism, Anthropology, Absurdity, Religious education, Faith, Grace, Knowledge 
of God

1. Herausforderung Transzendenzlosigkeit – Bemerkungen zum 
wirkmächtigen anthropologischen Verständnis von Karl Rahner

Vielfach wird der Theologie von außen eine Expertise in Sinnfragen zu­
geschrieben. Explizit deutlich wird dies im Bildungsplan von Baden-Würt­
temberg. Aus bildungswissenschaftlicher Perspektive wird hier der Religi­
onsunterricht damit begründet, dass er den unverzichtbaren Weltzugang 
von Religion und Philosophie in den Bildungsprozess einspeist. Religiöse 
Bildung wird somit als unbedingt erforderliches Element der Allgemeinbil­
dung verstanden (vgl. Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-
Württemberg 2016). Die Religionspädagogik ist besonders glücklich über 
diese Begründung, da sie aus der Feder eines Nicht-Theologen stammt. 
Der Erziehungswissenschaftler Jürgen Baumert geht davon aus, dass die 
Frage „nach dem Woher, Wohin und Wozu des menschlichen Lebens“ aus 
dem im Bildungskontext nicht wegzudenken sei (Baumert 2004: 107). 

249

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass dieser Zugang von Baumert in der Theologie beziehungsweise in 
der Religionspädagogik offene Türen einrennt, verwundert nicht. So zeigt 
sich doch hier ein Menschenbild, dass dem Menschen die Sinnfrage grund­
legend einschreibt und seit Rahners anonymen Christen weite Teile der 
Theologie prägt. Seit Rahner ist jeder Mensch zur Hörerin und zum Hörer 
des Wortes geworden (Rahner 1969).

Mit dieser Perspektive ist aber eine Frage aufgeworfen, die angesichts 
der gegenwärtigen Entwicklungen drängender wird: Die Frage, wie nicht-
religiöse Lebensdeutungen zu bewerten sind, also Lebensdeutungen, in 
denen sich Menschen nicht als „Wesen der Transzendenz“ (Rahner 1976: 
44) vollziehen. Rahner übersieht die reale Möglichkeit der nicht-religiösen 
Deutung nicht, zugleich bestimmt er diese jedoch entweder als naive Per­
spektive, die die Frage nach Sinn bewusst ausblendet und für unbeantwort­
bar hält oder als Perspektive der Verzweiflung angesichts des fehlenden 
Sinnes (Rahner 1976: 43f.). Die Möglichkeit der expliziten Entscheidung 
gegen Gott beschreibt Rahner folgendermaßen: „Das Nein [zu Gott] ist 
eine Möglichkeit der Freiheit, aber diese Möglichkeit der Freiheit ist immer 
auch das gleichzeitig Mißglückte [sic], Mißratene [sic], Steckenbleibende, 
sich selbst gleichsam Verneinende und Aufhebende“ (Rahner 1976: 109). 
Doch was bedeutet diese Perspektive angesichts der gegenwärtigen gesell­
schaftlichen Situation?

Ein Blick in die sechste EKD-Studie zeigt: Formal sind in Deutschland 
23 Prozent der Bevölkerung evangelisch, 25 Prozent katholisch und 43 Pro­
zent konfessionslos. Blickt man auf die Religiosität der deutschen Bevölke­
rung gehören 56 Prozent der Gruppe der Säkularen an. Diese Gruppe gilt 
als kaum noch religiös ansprechbar (vgl. Evangelische Kirche in Deutsch­
land 2016). Damit stellen sich zwei Fragen: Welche Begriffskategorien hält 
die Theologie für diese immer größer werdende Gruppe der Menschen 
bereit, die sich nicht als „Wesen der Transzendenz“ verstehen? Und stellt 
Religion tatsächlich so einen „unverzichtbaren Weltzugang“ dar, wie im 
Bildungsplan von Baden-Württemberg und in der Anthropologie Rahners 
angenommen wird? 

Es scheint sich doch eher die Feststellung des evangelischen Systemati­
kers Dirk Evers empirisch zu bestätigen:

Es ist […] eine moderne Errungenschaft, tatsächlich glaubens- und religi­
onslos existieren zu können. Es gehören dazu Bedingungen, wie auch zu 
der vorneuzeitlichen (allerdings auch immer nur relativen) Unvermeid­

Eva-Maria Spiegelhalter

250

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kmu.ekd.de/kmu-themen/orientierungstypen
https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kmu.ekd.de/kmu-themen/orientierungstypen


barkeit von Religion Bedingungen gehörten. Das eine ist nicht natürli­
cher als das andere. (Evers 2022: 77f.)

Oder um mit dem evangelischen Religionspädagogen David Käbisch zu 
sprechen: Die „weltliche Nichtnotwendigkeit Gottes steht der theologi­
schen Notwendigkeit der Rede von Gott gegenüber“ (Käbisch 2014b: 173).

In der katholischen Theologie wird der homo areligious, also der 
Mensch, der sein Leben ohne religiöse Deutungen vollzieht, jedoch kaum 
thematisiert (Tiefensee 2012: 17; Schwarz 2019: 493). Wirkmächtig ist dage­
gen immer wieder die Anthropologie Rahners mit der bereits aufgezeigten 
Problematik. Deutlich lässt sich dies an einer Äußerung der katholischen 
Pastoraltheologin Maria Widl zeigen, wenn diese zwar für „einen konse­
quenten Diskurs mit der säkularen Kultur“ wirbt, in diesem Zusammen­
hang aber die Relevanz religiöser Bildung so begründet, dass diese deshalb 
unverzichtbar sei, will „der Menschen sich nicht – um mit Rahner zu 
argumentieren – zum Tier zurück“ entwickeln (Widl 2009: 251). Dass reli­
giöse Bildung die Aufgabe hat, die Möglichkeit des Menschen zu religiösen 
Deutungen zu eröffnen, dürfte unstrittig sein. Umgekehrt bedeutet es aber 
doch wohl nicht, dass ohne religiöse Bildung der Mensch seine spezifische 
Menschlichkeit verliert und in die Kategorie der Tiere zurückfällt. Deutlich 
zeigt sich, dass auch 2009 die Wertschätzung nicht-religiöser Lebensdeu­
tungen zumindest sprachlich noch nicht positiv in den Blick kommt. An­
gesichts der immer größer werdenden Gruppe der Konfessionslosen stellt 
dies einen herausfordernden Befund dar.

2. Welche Konzepte finden sich in der Theologie, um mit nicht-religiösen 
Lebensentwürfen umzugehen? Eine Suche auf der begrifflichen Ebene

Begrifflich werden nicht-religiöse Lebensdeutungen unter der Kategorie 
„Unglauben“ verhandelt. Für den Unglauben gibt es verschiedene Erklärun­
gen. Drei verbreitete Begründungen werden hier exemplarisch an jeweils 
einem theologischen Entwurf vorgestellt. Am Beispiel des fundamental­
theologischen Ansatzes von Hansjürgen Verweyen lässt sich zeigen, dass 
Unglaube als schuldhaftes Nicht-Erkennen-Wollen verstanden wird. Ma­
gnus Striet nimmt an, dass biographische Erfahrungen den Glauben ver­
unmöglichen kann. Dass Unglaube als absurde Wahl zu verstehen ist, wäh­
rend ein sinnvoll gedachter Freiheitsbegriff den Gottesbegriff voraussetzt, 
zeigen Magnus Lerch und Aaron Langenfeld.

Absurdität als Herausforderung

251

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1. Das Nicht-Erkennen-Wollen aufgrund der Schuld der Menschen

Hansjürgen Verweyen ist mit der Diskussion um die Osterthesen bekannt 
geworden. Er geht davon aus, dass der Glaube der ersten Jünger nicht 
allein auf die Ostererscheinungen zurück gehen könne und legt infolgedes­
sen dem römischen Hauptmann am Kreuz die Erkenntnis in den Mund: 
„Dieser Mensch war Gottes Sohn“. Deutlich wird hier die erkenntnistheore­
tische Annahme, dass jeder Mensch unter dem Kreuz zur Gotteserkenntnis 
fähig gewesen wäre. Im Umkehrschluss zeigt sich Verweyen dann verwun­
dert über „die Ansicht, auch die Jünger Jesu hätten den Gekreuzigten nur 
als gescheitert ansehen können“ (Verweyen 2008: 155). Verweyen geht da­
von aus, dass vielmehr die Jünger an der Erkenntnis Gottes gescheitert 
seien. „Sie konnten, aber wollten nicht wahrhaben, daß [sic] nichts Jesus 
seinem Leben aus Gott entreißen vermochte“ (Verweyen 2008:156). Hier 
findet sich eine paradigmatische Perspektive auf den christlichen Unglau­
ben: Wer nicht zum Glauben findet, will nicht sehen, was doch offensicht­
lich zu erkennen ist. Die Selbstbezogenheit beziehungsweise die harmatio­
logische Bestimmung trübt die Erkenntnismöglichkeiten des Menschen 
(Spiegelhalter 2013: 373-375).

2.2. Nicht-Glauben können aufgrund der geschichtlichen Erfahrungen

Eine andere Perspektive findet sich bei Magnus Striet. Er führt aus, dass 
gerade „human denkende[n] Menschen“ der Glaube an einen rettenden 
Gott schwerfällt oder verwehrt ist. Als Beispiel führt er Jean Amery an, der 
als assimilierter Jude angesichts der Erfahrungen der Shoa für sich jegliche 
religiöse Lebensvollzüge und Lebensdeutung ablehnt (Striet 2008: 134f.). 
Striet folgert: „Die Gottlosigkeit vieler Menschen guten Willens ist keine 
selbst gewählte, sondern eine erlittene Gottlosigkeit.“ Gerade die unendli­
che Leiderfahrung führe dazu, dass Menschen der Glaube an Gott nicht 
möglich sei.

2.3. Unglaube als absurde Wahl, da sinnvoll vollzogene Freiheit den 
Gottesbegriff voraussetzt (Lerch und Langenfeld)

Auch in neusten theologischen Entwürfen zeigt sich eine Problematik in 
Bezug auf nicht-religiöse Lebensdeutungen. In der „Theologischen Anthro­

Eva-Maria Spiegelhalter

252

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pologie“ von Lerch und Langenfeld werden nicht-religiöse Lebensentwürfe 
durchaus wahrgenommen. Allerdings werden diese so interpretiert, dass sie 
aufgrund ihrer fehlenden Vernünftigkeit von christlichen Konzepten über­
boten werden können. „Denn die transzendentale Freiheitsanalyse kann 
zwar zeigen, dass dann, wenn Freiheit nicht sinnlos, unbegründet oder 
absurd ist, ihr auch der Gottesgedanke eingeschrieben ist. Aber eben die 
primäre Voraussetzung der Sinnhaftigkeit endlicher Freiheit ist transzen­
dentalphilosophisch nicht mehr zu sichern. … Die mögliche Absurdität 
endlicher Freiheitsvollzüge – und damit auch des Prinzips Freiheit – ist 
theoretisch nicht auszuschließen“ (Langenfeld/Lerch 2018: 241). Damit ist 
aber Weitreichendes ausgesagt. Denn mit der transzendentalen Freiheits­
analyse lässt sich der Zusammenhang von Freiheit und Gottesbegriff her­
stellen. Dass dieser Entwurf innertheologisch eine gewisse Plausibilität in 
Anspruch nehmen kann, zeigt seine anhaltende Präsenz im Diskurs und 
muss hier nicht weiterverfolgt werden. Aufgezeigt werden soll aber die 
sich abzeichnende Tendenz, einer sich nicht-religiös vollziehenden Freiheit 
das Etikett des Absurden zu verleihen. Denn die transzendentale Freiheits­
analyse kann theoretisch nicht ausschließen, da es eine Möglichkeit der 
endlichen Freiheit darstellt, sich selbst als unbegründet oder sinnlos zu 
verstehen. Zugleich wird aber auch deutlich, dass dies keine gleichberech­
tigte Alternative zur sinnvollen Begründung durch den Gottesgedanken 
darstellt. Die Bezeichnung nicht-religiöser Lebensperspektiven als absurd 
mag philosophiegeschichtlich mit dem Rekurs auf Camus ihre Berechti­
gung haben. Wenn Freiheitsvollzüge ohne Bezug zu Gott als „sinnlos, unbe­
gründet oder absurd“ (Langenfeld/Lerch 2018: 241) beschrieben werden, 
macht dies vor allem deutlich, wie der Freiheitsbegriff im vorliegenden 
Konzept gedacht wird: letztendlich ist er grundlegend bezogen auf den 
Gottesbegriff. Denn nur wenn der Gottesbegriff mitgedacht wird, wird der 
Freiheitsbegriff sinnvoll. Fraglich ist aber ob diese Perspektive angesichts 
der abnehmenden religiösen Deutungsperspektiven Möglichkeiten bietet, 
nicht-religiöse Lebensdeutungen als legitime Perspektive in den Blick zu 
nehmen, wie das bei Evers oder Käbisch angedeutet wird.

An drei Beispielen der systematischen Theologie konnte gezeigt werden, 
dass theologische Konzepte vor der Herausforderung stehen, wie mit nicht-
religiösen Lebensdeutungen umzugehen ist.1 Bisher werden nicht-religiöse 
Lebensdeutungen entweder als absurd bzw. sinnlos (Verweyen, Langen­

1 In empirischer bzw. (religions-)soziologischer Perspektive finden sich zahlreiche indi­
viduelle Gründe für Kirchen- bzw. Religionsdistanz, die vorwiegend beschreibend und 

Absurdität als Herausforderung

253

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


feld/Lerch) oder als Folge von traumatischen Erfahrungen (Striet) verstan­
den.

3. Mit welchen theologischen Bausteinen lässt sich die theologisch als absurd 
bezeichnete Entscheidung des Menschen gegen Transzendenz aushalten?

Gerade in der Lehrer:innenbildung wird die Frage immer drängender, wie 
mit nicht-religiösen Lebensdeutungen umzugehen ist. Rund ein Drittel der 
Schülerinnen und Schüler sind mittlerweile konfessionslos (Hock 2023: 
468). Fachdidaktisch ist die Frage bereits bearbeitet. Käbisch legte 2014 „die 
erste und bislang einzige ausdifferenzierte fachdidaktische Grundlegung 
zum gemeinsamen Lernen mit Konfessionslosen vor“, die konfliktsensibel 
unter der Didaktik des Perspektivenwechsels eine „religionsdidaktische 
Neuakzentuierung“ vornimmt (Schwarz 2019: 517-519 in Bezug auf Käbisch 
2014b). Der Rahmen theologisch-systematischer Antworten wurde oben 
aufgezeigt. Im Folgenden werden Perspektiven entwickelt, die theologische 
Bausteine umfassen, um der theologisch als absurd bezeichneten Entschei­
dung des Menschen gegen Transzendenz nicht-wertend zu begegnen.

3.1. Betonung der philosophischen Untentscheidbarkeit der Existenz Gottes 
und der Interpretationsbedürftigkeit der Offenbarung (Antwort auf 
Verweyen)

Ein Großteil der theologischen Konzepte geht davon aus, dass eine philoso­
phische Sicherheit über die Existenz Gottes nicht zu erreichen ist.

Die Glaubenden – oder auch Nichtglaubenden – als prinzipiell unver­
nünftig zu qualifizieren, verbietet nach Kant die Vernunft selbst. Dass 
es in beiden Gruppen faktisch eine Fülle von Unvernunft gibt, ist damit 
selbstverständlich nicht ausgeschlossen. (Bongardt 2009: 76)

Diese Konzepte erweisen sich als anschlussfähig an die Perspektive nicht-
religiös Deutender, da hier grundsätzlich der epistemische Gehalt der Exis­
tenz Gottes verhandelbar bleibt.

Und nicht nur die philosophische Unentscheidbarkeit bezüglich der 
Existenz Gottes muss angesichts der zunehmenden nicht-religiösen Le­

nicht normativ-wertend das Phänomen der nicht-religiösen Lebensdeutungen erklären 
(Käbisch 2021: 1-3).

Eva-Maria Spiegelhalter

254

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensdeutungen berücksichtigt werden, sondern auch die grundsätzliche In­
terpretationsbedürftigkeit geschichtlicher Offenbarung. „Was Menschen be­
gegnet, was sie direkt wahrnehmen oder wovon sie berichten, ist vieldeutig“ 
(Bongardt 2009: 104). Denn es gibt „kein geschichtliches Ereignis, keine 
sinnliche Wahrnehmung […], die für den Menschen schlechthin eindeutig 
wären“ (Bongardt 2000: 310). Menschen begegnen vor 2000 Jahren dem 
Wanderprediger Jesus und kommen nach der konkreten Erfahrung mit 
ihm zu unterschiedlichen Interpretationen. Die einen sehen einen großen 
Propheten, die nächsten einen Wanderprediger, wieder andere artikulieren 
nach seinem Tod, dass es sich hier um den Sohn Gottes gehandelt haben 
muss. Wer die geschichtliche Dimension von Offenbarung erkenntnistheo­
retisch ernst nimmt, muss auch ihre Deutungsbedürftigkeit bedenken. „In­
dem er [Gott] sich zur geschichtlichen Realität seiner Liebe bestimmte und 
ihr so verbindliche Eindeutigkeit gab, nahm er zugleich die Zweideutigkeit 
alles Sichtbaren auf sich“ (Pröpper 1978: 87).

Theologische Konzepte, welche die Reflexion auf die Ambiguität und 
Interpretationsbedürftigkeit des geschichtlichen Offenbarungsereignisses 
vernachlässigen und die Eindeutigkeit von Gotteserkenntnis betonen, er­
weisen sich nicht nur angesichts der gegenwärtigen Situation der Konfes­
sionslosigkeit als unzulässig, sondern auch aufgrund der christlichen Got­
tesvorstellung von einem Gott, die sich durch einen Perspektivenvielfalt 
auszeichnet und die menschlichen Deutungskategorien immer übersteigt.

3.2. Betonung der Ungeschuldetheit von Offenbarung beziehungsweise 
Glaubenserfahrung (Antwort auf Magnus Striet)

Voraussetzung für Glaube ist eine Glaubens- und damit eine Gnadenerfah­
rung. Warum manche Menschen glauben und andere nicht, lässt sich we­
der empirisch noch theologisch zufriedenstellend klären. Zwar lassen sich 
empirisch Faktoren aufzeigen, die die religiöse Sozialisation unterstützen 
und man kann sich auch empirisch auf die Suche begeben, warum Men­
schen nicht mehr glauben (Käbisch 2014a: 177–180). Theologisch bleibt es 
aber vollkommen kontingent, warum die einen sehen und glauben und die 
anderen sehen und nicht glauben. Daher ist auch der kognitive Zugang zur 
Thematik begrenzt:

Aber der Glaube, der um sich selbst als Glaube weiß, weiß auch darum, 
dass er sich selbst nicht als Wissen demonstrieren kann: als den Sieg des 
stärkeren Arguments, der schlüssigeren Theorie, der den Zweifel besiegt 

Absurdität als Herausforderung

255

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zum Schweigen gebracht hätte. Er weiß, dass seine Erkenntnis auf 
Zweifel und Zutrauen beruht. (Werbick 2010: 334)

Es ist eine Frage, die sich erst in der Eschatologie klären lässt: Warum 
die einen ausziehen, wie der verlorene Sohn und erst eschatologisch die 
Möglichkeit haben, zum Vater zurückzukehren, wenn sie es denn wollen 
und die anderen ausdrücklich ihr gesamtes Leben in die Gegenwart des 
biblischen Gottes führen können. Warum ist es einem Teil der Menschen 
möglich, ihr Leben in der christlichen Sinndimension mit der Hoffnung 
auf ein am Ende erlösenden Gott zu führen und warum befinden sich 
manche Menschen in der Situation, dass sie die Herausforderungen des 
Lebens ohne die Hoffnung auf den christlichen Gott in Angriff nehmen 
müssen? Dieser Herausforderung der nicht-religiösen Lebensdeutung eine 
fehlende Vernünftigkeit zu unterstellen, erscheint zu kurz. Vielmehr wird es 
eine Frage sein, die eschatologisch an Gott selbst zu stellen ist und deren 
Antwort mit der Güte Gottes in Einklang stehen muss.

3.3. Entwicklung einer zurückhaltenden Anthropologie

Die christliche Anthropologie ist stark soteriologisch ausgerichtet (Kutzer 
2006: 297; Langenfeld 2024). Diese Ausrichtung wird angesichts der zuneh­
menden Konfessionslosigkeit, wie sie in der sechsten EKD-Studie deutlich 
wurde, problematisch. Deskriptiv zwischen Glaube und Nicht-Glaube zu 
unterscheiden, ist legitim. Schwierig wird es jedoch, wenn moralische 
Kategorien wie bei Rahner oder Lerch und Langenfeld dazu kommen, 
die zum Othering führen und nicht-religiöse Lebensdeutungen als Fehl- 
oder defizitäre Formen von Menschsein in den Blick kommen. Denn der 
Aufweis, dass Menschsein ohne Transzendenzbezug selbst verschuldet, de­
fizitär oder absurd ist, steht einem respektvollen Diskurs mit Menschen, die 
sich nicht-religiös vollziehen, im Weg. Käbisch weist immer wieder darauf 
hin, dass konfessionslose Menschen in Ostdeutschland „sich selbst nicht in 
der Tradition einer kritikwürdigen, totalitären Staatsideologie [sehen, E.S.], 
sondern in der Tradition der Aufklärung, die für sie nichts an Überzeu­
gungskraft verloren hat“ (Käbisch 2014b: 206). Konfessionslose fragen sich, 
„wie man als moderner Mensch überhaupt religiös sein“ könne (Käbisch 
2014b: 65). Aufgabe der zukünftigen Theologie ist es, einen wertfreien, be­
schreibenden Zugang zum Phänomen der nicht-religiösen Lebensdeutung 
zu bekommen. Gemeinsame Ausgangsbasis kann in einer zurückhaltenden 

Eva-Maria Spiegelhalter

256

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie liegen, die darin übereinkommt, dass Menschsein darin 
besteht, Interpretationsmuster für das eigene Leben zu entwickeln. Ob die­
se Interpretationsmuster religiös, christlich oder nichtreligiös ausgerichtet 
sind, muss aber nicht normativ entschieden werden.2 Inhaltlich bedeutet 
dies nicht „everything goes“. Normativ können nur Lebensdeutungen beste­
hen, die nicht auf dem Rücken anderer ausgetragen werden. Als Kriterium 
dient dann der nicht-religiös verstandene Begriff der Würde des Menschen 
oder der christliche Begriff der Nächstenliebe. Als absurd gilt dann alles, 
was dieser Norm entgegensteht. Ob man im Begriff der Nächstenliebe die 
Hoffnung auf einen christlichen Gott mitdenkt, wird dann zur Frage der 
eigenen Lebensgeschichte und der persönlichen und der gemeinschaftlich 
vermittelten Glaubenserfahrung. Normativ lässt sich hier aber keine Ant­
wort mehr finden, nur persönlich-existentiell. Wer christliche Deutungska­
tegorien wählt, muss sich dann auch die Frage nach dem Mehrwert gefallen 
lassen.

Literaturverzeichnis

Baumert, Jürgen: Deutschland im internationalen Bildungsvergleich, in: Nelson Killius 
et al.: Deutschland im internationalen Bildungsvergleich. Frankfurt am Main 2004, 
100-150.

Bongardt, Michael: Die Fraglichkeit der Offenbarung: Ernst Cassirers Philosophie als 
Orientierung im Dialog der Religionen (= Ratio fidei 2). Regensburg 2000.

Bongardt, Michael: Einführung in die Theologie der Offenbarung. Darmstadt 2009.
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.): Wie hältst du’s mit der Kirche? 

Zur Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft: Erste Ergebnisse der 6. Kirchen­
mitgliedschaftsuntersuchung. Leipzig 2023 [https://kmu.ekd.de/] (Letzter Zugriff: 
12.10.2024).

Hock, Johanna: Der Religionsunterricht im Spiegel der sechsten Kirchenmitglied­
schaftsuntersuchung – Die Daten im Überblick, in: Zeitschrift für Pädagogik und 
Theologie 75 (2023), 466-475, DOI: 10.1515/zpt-2023-2033.

Käbisch, David: Konfessionslose verstehen: Eine vernachlässigte Bildungsaufgabe nicht 
nur an evangelischen Schulen, in: Andrea Schulte (Hg.): Konfessionslose verstehen: 
Eine vernachlässigte Bildungsaufgabe nicht nur an evangelischen Schulen. Münster 
2014a, 170-189.

Käbisch, David: Religionsunterricht und Konfessionslosigkeit: Eine fachdidaktische 
Grundlegung (= Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart 14) Tübingen 
2014b.

2 Hingewiesen soll an dieser Stelle auf die Ausführungen von Könemann, die eine ge­
meinsamen Praxis von Glaubenden und Nichtglaubenden in Anschluss an Christoph 
Theobald die Basis einer Verständigung sieht. (Könemann 2021: 15-21).

Absurdität als Herausforderung

257

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kmu.ekd.de
https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kmu.ekd.de


Käbisch, David: Konfessionslosigkeit, in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische 
Lexikon im Internet www.wirelex.de (2021), 1-15, DOI: 10.23768/wirelex.Konfessi­
onslosigkeit.200752.

Könemann, Judith: Was das Phänomen der Konfessionslosigkeit der Praktischen Theo­
logie zu denken gibt, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 20 (2021), 
8-25.

Kutzer, Mirja: In Wahrheit erfunden: Dichtung als Ort theologischer Erkenntnis (= Ra­
tio fidei 30). Regensburg 2006.

Langenfeld, Aaron: Die soteriologische Wende: 40 Jahre nach dem Tod von Karl 
Rahner, in: Herder-Korrespondenz 78 (2024), 15-17.

Langenfeld, Aaron/Lerch, Magnus: Theologische Anthropologie. Stuttgart 2018.
Loffeld, Jan: Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen 

Indifferenz. Freiburg im Breisgau 2024.
Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden- Württemberg (Hg.): Gemeinsamer 

Bildungsplan für die Sekundarstufe I. Stuttgart 2016 [https://www.bildungsplaene-b
w.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/GS/RRK/LG] (Letzter Zugriff: 20.06.2025).

Pickel, Gerd: Atheistischer Osten und gläubiger Westen? Pfade der Konfessionslosigkeit 
im innerdeutschen Vergleich, in: Ders., Kornelia Sammet (Hg.): Religion und Reli­
giosität im vereinigten Deutschland. Wiesbaden 2011, 43-77.

Pröpper, Thomas: Thesen zum Wunderverständnis, in: Gisbert Greshake (Hg.): The­
sen zum Wunderverständnis. Mainz 1978, 71–91.

Rahner, Karl: Hörer des Wortes: Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. Mün­
chen 1969.

Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens: Einführung in den Begriff des Christentums. 
Freiburg im Breisgau usw. 1976.

Schwarz, Susanne: SchülerInnenperspektiven und Religionsunterricht: Empirische 
Einblicke - Theoretische Überlegungen. Stuttgart 2019.

Striet, Magnus: Ohne Hoffnung? Über Jean Améry und die Heimatlosigkeit, in: Her­
der-Korrespondenz (2008), 133-137.

Spiegelhalter, Eva-Maria: Objektiv evident? Die Wahrnehmbarkeit der Christusgestalt 
im Denken Hans Urs von Balthasars und Hansjürgen Verweyens. Freiburg im Breis­
gau 2013.

Tiefensee, Eberhard: Der homo areligiousus und die Entkonfessionalisierung in der 
ehemaligen DDR, in: Matthias Hahn (Hg.): Der homo areligiousus und die Entkon­
fessionalisierung in der ehemaligen DDR. Jena 2012, 15-30.

Verweyen, Hansjürgen: Einführung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt 2008.
Werbick, Jürgen: Einführung in die Theologische Wissenschaftslehre. Freiburg im 

Breisgau 2010.
Widl, Maria: Missionsland Deutschland – Beobachtungen und Anstöße aus pastoral­

theologischer und religionspädagogischer Sicht: Skizzen einer Baustelle, in: Bene­
dikt Kranemann (Hg.): Missionsland Deutschland – Beobachtungen und Anstöße 
aus pastoraltheologischer und religionspädagogischer Sicht: Skizzen einer Baustelle. 
Würzburg 2009, 229-254.

Eva-Maria Spiegelhalter

258

https://doi.org/10.5771/9783748965695-249 - am 10.02.2026, 01:10:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wirelex.de
http://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/Startseite
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/GS/RRK/LG
https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.wirelex.de
http://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/Startseite
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/GS/RRK/LG

	Praktische Theologie
	Absurdität als Herausforderung für die Theologie: Kann die Theologie Absurdität als Entscheidung des Menschen gegen Transzendenz aushalten? |Eva-Maria Spiegelhalter
	1. Herausforderung Transzendenzlosigkeit – Bemerkungen zum wirkmächtigen anthropologischen Verständnis von Karl Rahner
	2. Welche Konzepte finden sich in der Theologie, um mit nicht-religiösen Lebensentwürfen umzugehen? Eine Suche auf der begrifflichen Ebene
	2.1. Das Nicht-Erkennen-Wollen aufgrund der Schuld der Menschen
	2.2. Nicht-Glauben können aufgrund der geschichtlichen Erfahrungen
	2.3. Unglaube als absurde Wahl, da sinnvoll vollzogene Freiheit den Gottesbegriff voraussetzt (Lerch und Langenfeld)

	3. Mit welchen theologischen Bausteinen lässt sich die theologisch als absurd bezeichnete Entscheidung des Menschen gegen Transzendenz aushalten?
	3.1. Betonung der philosophischen Untentscheidbarkeit der Existenz Gottes und der Interpretationsbedürftigkeit der Offenbarung (Antwort auf Verweyen)
	3.2. Betonung der Ungeschuldetheit von Offenbarung beziehungsweise Glaubenserfahrung (Antwort auf Magnus Striet)
	3.3. Entwicklung einer zurückhaltenden Anthropologie




