Praktische Theologie



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.02.2026, 01:10:58.



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurditdt als Herausforderung fiir die Theologie: Kann die
Theologie Absurditit als Entscheidung des Menschen gegen
Transzendenz aushalten?

Eva-Maria Spiegelhalter

Abstract

Theology considers itself as an expert in resources for the meaning of life and is justified by this
aspect in the context of educational science. In Germany’s society, however, there is an increasing
group of people who live their lives without reference to transcendence. Regarding this develop-
ment, there is a lack of theological concepts that encounter concepts of life without any reference
to transcendence without judgement. The transcendental analysis of freedom shows that the
concept of God is necessary if freedom is to be meaningful. But that means non-transcendental
interpretations are labelled as absurd. What kind of theological approach is required to recognise
that people lead their lives without reference to transcendence without assuming disbelief or
guilt? Which theological ideas are necessary for a constructive dialogue between transcendent
and non-transcendent interpretations? How can we theological respect that people lead their lives
without reference to transcendence, without assuming unbelief or guilt? What theological ideas
are necessary for a constructive dialog between transcendent and non-transcendent interpreta-
tions?

Key-Words
Non-denominationalism, Anthropology, Absurdity, Religious education, Faith, Grace, Knowledge
of God

1. Herausforderung Transzendenzlosigkeit — Bemerkungen zum
wirkmdchtigen anthropologischen Verstindnis von Karl Rahner

Vielfach wird der Theologie von auflen eine Expertise in Sinnfragen zu-
geschrieben. Explizit deutlich wird dies im Bildungsplan von Baden-Wiirt-
temberg. Aus bildungswissenschaftlicher Perspektive wird hier der Religi-
onsunterricht damit begriindet, dass er den unverzichtbaren Weltzugang
von Religion und Philosophie in den Bildungsprozess einspeist. Religiose
Bildung wird somit als unbedingt erforderliches Element der Allgemeinbil-
dung verstanden (vgl. Ministerium fiir Kultus, Jugend und Sport Baden-
Wiirttemberg 2016). Die Religionspadagogik ist besonders gliicklich iiber
diese Begriindung, da sie aus der Feder eines Nicht-Theologen stammt.
Der Erziehungswissenschaftler Jiirgen Baumert geht davon aus, dass die
Frage ,nach dem Woher, Wohin und Wozu des menschlichen Lebens® aus
dem im Bildungskontext nicht wegzudenken sei (Baumert 2004: 107).

249

10.02.2026, 01:10:58. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva-Maria Spiegelhalter

Dass dieser Zugang von Baumert in der Theologie beziehungsweise in
der Religionspadagogik offene Tiiren einrennt, verwundert nicht. So zeigt
sich doch hier ein Menschenbild, dass dem Menschen die Sinnfrage grund-
legend einschreibt und seit Rahners anonymen Christen weite Teile der
Theologie prigt. Seit Rahner ist jeder Mensch zur Horerin und zum Horer
des Wortes geworden (Rahner 1969).

Mit dieser Perspektive ist aber eine Frage aufgeworfen, die angesichts
der gegenwirtigen Entwicklungen dridngender wird: Die Frage, wie nicht-
religiose Lebensdeutungen zu bewerten sind, also Lebensdeutungen, in
denen sich Menschen nicht als ,Wesen der Transzendenz“ (Rahner 1976:
44) vollziehen. Rahner iibersieht die reale Moglichkeit der nicht-religiésen
Deutung nicht, zugleich bestimmt er diese jedoch entweder als naive Per-
spektive, die die Frage nach Sinn bewusst ausblendet und fiir unbeantwort-
bar hilt oder als Perspektive der Verzweiflung angesichts des fehlenden
Sinnes (Rahner 1976: 43f.). Die Moglichkeit der expliziten Entscheidung
gegen Gott beschreibt Rahner folgendermafien: ,Das Nein [zu Gott] ist
eine Moglichkeit der Freiheit, aber diese Moglichkeit der Freiheit ist immer
auch das gleichzeitig Mif3gliickte [sic], MifSratene [sic], Steckenbleibende,
sich selbst gleichsam Verneinende und Aufhebende® (Rahner 1976: 109).
Doch was bedeutet diese Perspektive angesichts der gegenwirtigen gesell-
schaftlichen Situation?

Ein Blick in die sechste EKD-Studie zeigt: Formal sind in Deutschland
23 Prozent der Bevolkerung evangelisch, 25 Prozent katholisch und 43 Pro-
zent konfessionslos. Blickt man auf die Religiositit der deutschen Bevolke-
rung gehoren 56 Prozent der Gruppe der Sdkularen an. Diese Gruppe gilt
als kaum noch religids ansprechbar (vgl. Evangelische Kirche in Deutsch-
land 2016). Damit stellen sich zwei Fragen: Welche Begriffskategorien halt
die Theologie fiir diese immer grofler werdende Gruppe der Menschen
bereit, die sich nicht als ,Wesen der Transzendenz® verstehen? Und stellt
Religion tatsdchlich so einen ,unverzichtbaren Weltzugang® dar, wie im
Bildungsplan von Baden-Wiirttemberg und in der Anthropologie Rahners
angenommen wird?

Es scheint sich doch eher die Feststellung des evangelischen Systemati-
kers Dirk Evers empirisch zu bestétigen:

Esist [...] eine moderne Errungenschaft, tatsichlich glaubens- und religi-
onslos existieren zu kénnen. Es gehéren dazu Bedingungen, wie auch zu
der vorneuzeitlichen (allerdings auch immer nur relativen) Unvermeid-

250



https://kmu.ekd.de/kmu-themen/orientierungstypen
https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kmu.ekd.de/kmu-themen/orientierungstypen

Absurditdt als Herausforderung

barkeit von Religion Bedingungen gehorten. Das eine ist nicht natiirli-
cher als das andere. (Evers 2022: 771f.)

Oder um mit dem evangelischen Religionspadagogen David Kébisch zu
sprechen: Die ,weltliche Nichtnotwendigkeit Gottes steht der theologi-
schen Notwendigkeit der Rede von Gott gegeniiber” (Kabisch 2014b: 173).

In der katholischen Theologie wird der homo areligious, also der
Mensch, der sein Leben ohne religiése Deutungen vollzieht, jedoch kaum
thematisiert (Tiefensee 2012: 17; Schwarz 2019: 493). Wirkmaichtig ist dage-
gen immer wieder die Anthropologie Rahners mit der bereits aufgezeigten
Problematik. Deutlich ldsst sich dies an einer Auferung der katholischen
Pastoraltheologin Maria Widl zeigen, wenn diese zwar fiir ,einen konse-
quenten Diskurs mit der sakularen Kultur® wirbt, in diesem Zusammen-
hang aber die Relevanz religiéser Bildung so begriindet, dass diese deshalb
unverzichtbar sei, will ,der Menschen sich nicht - um mit Rahner zu
argumentieren — zum Tier zuriick” entwickeln (Widl 2009: 251). Dass reli-
giose Bildung die Aufgabe hat, die Moglichkeit des Menschen zu religidsen
Deutungen zu erdffnen, diirfte unstrittig sein. Umgekehrt bedeutet es aber
doch wohl nicht, dass ohne religiose Bildung der Mensch seine spezifische
Menschlichkeit verliert und in die Kategorie der Tiere zuriickfallt. Deutlich
zeigt sich, dass auch 2009 die Wertschatzung nicht-religioser Lebensdeu-
tungen zumindest sprachlich noch nicht positiv in den Blick kommt. An-
gesichts der immer grofler werdenden Gruppe der Konfessionslosen stellt
dies einen herausfordernden Befund dar.

2. Welche Konzepte finden sich in der Theologie, um mit nicht-religidsen
Lebensentwiirfen umzugehen? Eine Suche auf der begrifflichen Ebene

Begrifflich werden nicht-religiése Lebensdeutungen unter der Kategorie
s=Unglauben® verhandelt. Fiir den Unglauben gibt es verschiedene Erkldrun-
gen. Drei verbreitete Begriindungen werden hier exemplarisch an jeweils
einem theologischen Entwurf vorgestellt. Am Beispiel des fundamental-
theologischen Ansatzes von Hansjlirgen Verweyen lésst sich zeigen, dass
Unglaube als schuldhaftes Nicht-Erkennen-Wollen verstanden wird. Ma-
gnus Striet nimmt an, dass biographische Erfahrungen den Glauben ver-
unmoglichen kann. Dass Unglaube als absurde Wahl zu verstehen ist, wah-
rend ein sinnvoll gedachter Freiheitsbegriff den Gottesbegriff voraussetzt,
zeigen Magnus Lerch und Aaron Langenfeld.

251



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva-Maria Spiegelhalter

2.1. Das Nicht-Erkennen-Wollen aufgrund der Schuld der Menschen

Hansjiirgen Verweyen ist mit der Diskussion um die Osterthesen bekannt
geworden. Er geht davon aus, dass der Glaube der ersten Jiinger nicht
allein auf die Ostererscheinungen zuriick gehen konne und legt infolgedes-
sen dem romischen Hauptmann am Kreuz die Erkenntnis in den Mund:
»Dieser Mensch war Gottes Sohn®. Deutlich wird hier die erkenntnistheore-
tische Annahme, dass jeder Mensch unter dem Kreuz zur Gotteserkenntnis
tahig gewesen wire. Im Umbkehrschluss zeigt sich Verweyen dann verwun-
dert iiber ,die Ansicht, auch die Jiinger Jesu hitten den Gekreuzigten nur
als gescheitert ansehen konnen® (Verweyen 2008: 155). Verweyen geht da-
von aus, dass vielmehr die Jiinger an der Erkenntnis Gottes gescheitert
seien. ,,Sie konnten, aber wollten nicht wahrhaben, daf§ [sic] nichts Jesus
seinem Leben aus Gott entreifen vermochte® (Verweyen 2008:156). Hier
findet sich eine paradigmatische Perspektive auf den christlichen Unglau-
ben: Wer nicht zum Glauben findet, will nicht sehen, was doch offensicht-
lich zu erkennen ist. Die Selbstbezogenheit beziehungsweise die harmatio-
logische Bestimmung triibt die Erkenntnismdglichkeiten des Menschen
(Spiegelhalter 2013: 373-375).

2.2. Nicht-Glauben konnen aufgrund der geschichtlichen Erfahrungen

Eine andere Perspektive findet sich bei Magnus Striet. Er fiihrt aus, dass
gerade ,human denkende[n] Menschen“ der Glaube an einen rettenden
Gott schwerfallt oder verwehrt ist. Als Beispiel fithrt er Jean Amery an, der
als assimilierter Jude angesichts der Erfahrungen der Shoa fiir sich jegliche
religiose Lebensvollziige und Lebensdeutung ablehnt (Striet 2008: 134f.).
Striet folgert: ,Die Gottlosigkeit vieler Menschen guten Willens ist keine
selbst gewidhlte, sondern eine erlittene Gottlosigkeit.“ Gerade die unendli-
che Leiderfahrung fiithre dazu, dass Menschen der Glaube an Gott nicht
moglich sei.

2.3. Unglaube als absurde Wahl, da sinnvoll vollzogene Freiheit den
Gottesbegriff voraussetzt (Lerch und Langenfeld)

Auch in neusten theologischen Entwiirfen zeigt sich eine Problematik in
Bezug auf nicht-religiése Lebensdeutungen. In der ,Theologischen Anthro-

252



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurditdt als Herausforderung

pologie“ von Lerch und Langenfeld werden nicht-religiose Lebensentwiirfe
durchaus wahrgenommen. Allerdings werden diese so interpretiert, dass sie
aufgrund ihrer fehlenden Verniinftigkeit von christlichen Konzepten iiber-
boten werden konnen. ,Denn die transzendentale Freiheitsanalyse kann
zwar zeigen, dass dann, wenn Freiheit nicht sinnlos, unbegriindet oder
absurd ist, ihr auch der Gottesgedanke eingeschrieben ist. Aber eben die
primdre Voraussetzung der Sinnhaftigkeit endlicher Freiheit ist transzen-
dentalphilosophisch nicht mehr zu sichern. ... Die mogliche Absurditat
endlicher Freiheitsvollziige — und damit auch des Prinzips Freiheit - ist
theoretisch nicht auszuschlieffen (Langenfeld/Lerch 2018: 241). Damit ist
aber Weitreichendes ausgesagt. Denn mit der transzendentalen Freiheits-
analyse ldsst sich der Zusammenhang von Freiheit und Gottesbegriff her-
stellen. Dass dieser Entwurf innertheologisch eine gewisse Plausibilitat in
Anspruch nehmen kann, zeigt seine anhaltende Présenz im Diskurs und
muss hier nicht weiterverfolgt werden. Aufgezeigt werden soll aber die
sich abzeichnende Tendenz, einer sich nicht-religids vollziehenden Freiheit
das Etikett des Absurden zu verleihen. Denn die transzendentale Freiheits-
analyse kann theoretisch nicht ausschlieffen, da es eine Moglichkeit der
endlichen Freiheit darstellt, sich selbst als unbegriindet oder sinnlos zu
verstehen. Zugleich wird aber auch deutlich, dass dies keine gleichberech-
tigte Alternative zur sinnvollen Begriindung durch den Gottesgedanken
darstellt. Die Bezeichnung nicht-religiser Lebensperspektiven als absurd
mag philosophiegeschichtlich mit dem Rekurs auf Camus ihre Berechti-
gung haben. Wenn Freiheitsvollziige ohne Bezug zu Gott als ,,sinnlos, unbe-
griindet oder absurd“ (Langenfeld/Lerch 2018: 241) beschrieben werden,
macht dies vor allem deutlich, wie der Freiheitsbegriff im vorliegenden
Konzept gedacht wird: letztendlich ist er grundlegend bezogen auf den
Gottesbegriff. Denn nur wenn der Gottesbegriff mitgedacht wird, wird der
Freiheitsbegriff sinnvoll. Fraglich ist aber ob diese Perspektive angesichts
der abnehmenden religiésen Deutungsperspektiven Moglichkeiten bietet,
nicht-religidse Lebensdeutungen als legitime Perspektive in den Blick zu
nehmen, wie das bei Evers oder Kdbisch angedeutet wird.

An drei Beispielen der systematischen Theologie konnte gezeigt werden,
dass theologische Konzepte vor der Herausforderung stehen, wie mit nicht-
religiosen Lebensdeutungen umzugehen ist.! Bisher werden nicht-religiose
Lebensdeutungen entweder als absurd bzw. sinnlos (Verweyen, Langen-

1 In empirischer bzw. (religions-)soziologischer Perspektive finden sich zahlreiche indi-
viduelle Griinde fiir Kirchen- bzw. Religionsdistanz, die vorwiegend beschreibend und

253

10.02.2026, 01:10:58. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva-Maria Spiegelhalter

feld/Lerch) oder als Folge von traumatischen Erfahrungen (Striet) verstan-
den.

3. Mit welchen theologischen Bausteinen ldsst sich die theologisch als absurd
bezeichnete Entscheidung des Menschen gegen Transzendenz aushalten?

Gerade in der Lehrer:innenbildung wird die Frage immer dréngender, wie
mit nicht-religiosen Lebensdeutungen umzugehen ist. Rund ein Drittel der
Schilerinnen und Schiiler sind mittlerweile konfessionslos (Hock 2023:
468). Fachdidaktisch ist die Frage bereits bearbeitet. Kébisch legte 2014 ,.die
erste und bislang einzige ausdifferenzierte fachdidaktische Grundlegung
zum gemeinsamen Lernen mit Konfessionslosen vor®, die konfliktsensibel
unter der Didaktik des Perspektivenwechsels eine ,religionsdidaktische
Neuakzentuierung“ vornimmt (Schwarz 2019: 517-519 in Bezug auf Kabisch
2014b). Der Rahmen theologisch-systematischer Antworten wurde oben
aufgezeigt. Im Folgenden werden Perspektiven entwickelt, die theologische
Bausteine umfassen, um der theologisch als absurd bezeichneten Entschei-
dung des Menschen gegen Transzendenz nicht-wertend zu begegnen.

3.1. Betonung der philosophischen Untentscheidbarkeit der Existenz Gottes
und der Interpretationsbediirftigkeit der Offenbarung (Antwort auf
Verweyen)

Ein Grofiteil der theologischen Konzepte geht davon aus, dass eine philoso-
phische Sicherheit {iber die Existenz Gottes nicht zu erreichen ist.

Die Glaubenden - oder auch Nichtglaubenden - als prinzipiell unver-
niinftig zu qualifizieren, verbietet nach Kant die Vernunft selbst. Dass
es in beiden Gruppen faktisch eine Fiille von Unvernunft gibt, ist damit
selbstverstandlich nicht ausgeschlossen. (Bongardt 2009: 76)

Diese Konzepte erweisen sich als anschlussfihig an die Perspektive nicht-
religiés Deutender, da hier grundsitzlich der epistemische Gehalt der Exis-
tenz Gottes verhandelbar bleibt.

Und nicht nur die philosophische Unentscheidbarkeit beziiglich der
Existenz Gottes muss angesichts der zunehmenden nicht-religiésen Le-

nicht normativ-wertend das Phanomen der nicht-religiésen Lebensdeutungen erklaren
(Kabisch 2021: 1-3).

254



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurditdt als Herausforderung

bensdeutungen beriicksichtigt werden, sondern auch die grundsétzliche In-
terpretationsbediirftigkeit geschichtlicher Offenbarung. ,Was Menschen be-
gegnet, was sie direkt wahrnehmen oder wovon sie berichten, ist vieldeutig®
(Bongardt 2009: 104). Denn es gibt ,kein geschichtliches Ereignis, keine
sinnliche Wahrnehmung [...], die fiir den Menschen schlechthin eindeutig
wiren“ (Bongardt 2000: 310). Menschen begegnen vor 2000 Jahren dem
Wanderprediger Jesus und kommen nach der konkreten Erfahrung mit
ihm zu unterschiedlichen Interpretationen. Die einen sehen einen grofien
Propheten, die néchsten einen Wanderprediger, wieder andere artikulieren
nach seinem Tod, dass es sich hier um den Sohn Gottes gehandelt haben
muss. Wer die geschichtliche Dimension von Offenbarung erkenntnistheo-
retisch ernst nimmt, muss auch ihre Deutungsbediirftigkeit bedenken. ,,In-
dem er [Gott] sich zur geschichtlichen Realitit seiner Liebe bestimmte und
ihr so verbindliche Eindeutigkeit gab, nahm er zugleich die Zweideutigkeit
alles Sichtbaren auf sich® (Prépper 1978: 87).

Theologische Konzepte, welche die Reflexion auf die Ambiguitdt und
Interpretationsbediirftigkeit des geschichtlichen Offenbarungsereignisses
vernachldssigen und die Eindeutigkeit von Gotteserkenntnis betonen, er-
weisen sich nicht nur angesichts der gegenwirtigen Situation der Konfes-
sionslosigkeit als unzuldssig, sondern auch aufgrund der christlichen Got-
tesvorstellung von einem Gott, die sich durch einen Perspektivenvielfalt
auszeichnet und die menschlichen Deutungskategorien immer {ibersteigt.

3.2. Betonung der Ungeschuldetheit von Offenbarung beziehungsweise
Glaubenserfahrung (Antwort auf Magnus Striet)

Voraussetzung fiir Glaube ist eine Glaubens- und damit eine Gnadenerfah-
rung. Warum manche Menschen glauben und andere nicht, lasst sich we-
der empirisch noch theologisch zufriedenstellend kldren. Zwar lassen sich
empirisch Faktoren aufzeigen, die die religiése Sozialisation unterstiitzen
und man kann sich auch empirisch auf die Suche begeben, warum Men-
schen nicht mehr glauben (Kébisch 2014a: 177-180). Theologisch bleibt es
aber vollkommen kontingent, warum die einen sehen und glauben und die
anderen sehen und nicht glauben. Daher ist auch der kognitive Zugang zur
Thematik begrenzt:

Aber der Glaube, der um sich selbst als Glaube weif3, weif$ auch darum,
dass er sich selbst nicht als Wissen demonstrieren kann: als den Sieg des
starkeren Arguments, der schliissigeren Theorie, der den Zweifel besiegt

255



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva-Maria Spiegelhalter

und zum Schweigen gebracht hatte. Er weif3, dass seine Erkenntnis auf
Zweifel und Zutrauen beruht. (Werbick 2010: 334)

Es ist eine Frage, die sich erst in der Eschatologie klaren lasst: Warum
die einen ausziehen, wie der verlorene Sohn und erst eschatologisch die
Moglichkeit haben, zum Vater zuriickzukehren, wenn sie es denn wollen
und die anderen ausdriicklich ihr gesamtes Leben in die Gegenwart des
biblischen Gottes fithren kénnen. Warum ist es einem Teil der Menschen
moglich, ihr Leben in der christlichen Sinndimension mit der Hoffnung
auf ein am Ende erldsenden Gott zu fithren und warum befinden sich
manche Menschen in der Situation, dass sie die Herausforderungen des
Lebens ohne die Hoffnung auf den christlichen Gott in Angriff nehmen
miissen? Dieser Herausforderung der nicht-religiosen Lebensdeutung eine
fehlende Verniinftigkeit zu unterstellen, erscheint zu kurz. Vielmehr wird es
eine Frage sein, die eschatologisch an Gott selbst zu stellen ist und deren
Antwort mit der Giite Gottes in Einklang stehen muss.

3.3. Entwicklung einer zuriickhaltenden Anthropologie

Die christliche Anthropologie ist stark soteriologisch ausgerichtet (Kutzer
2006: 297; Langenfeld 2024). Diese Ausrichtung wird angesichts der zuneh-
menden Konfessionslosigkeit, wie sie in der sechsten EKD-Studie deutlich
wurde, problematisch. Deskriptiv zwischen Glaube und Nicht-Glaube zu
unterscheiden, ist legitim. Schwierig wird es jedoch, wenn moralische
Kategorien wie bei Rahner oder Lerch und Langenfeld dazu kommen,
die zum Othering fithren und nicht-religiose Lebensdeutungen als Fehl-
oder defizitire Formen von Menschsein in den Blick kommen. Denn der
Aufweis, dass Menschsein ohne Transzendenzbezug selbst verschuldet, de-
fizitar oder absurd ist, steht einem respektvollen Diskurs mit Menschen, die
sich nicht-religids vollziehen, im Weg. Kabisch weist immer wieder darauf
hin, dass konfessionslose Menschen in Ostdeutschland ,sich selbst nicht in
der Tradition einer kritikwiirdigen, totalitiren Staatsideologie [sehen, E.S.],
sondern in der Tradition der Aufklirung, die fiir sie nichts an Uberzeu-
gungskraft verloren hat“ (Kédbisch 2014b: 206). Konfessionslose fragen sich,
-wie man als moderner Mensch iiberhaupt religios sein kénne (Kabisch
2014b: 65). Aufgabe der zukiinftigen Theologie ist es, einen wertfreien, be-
schreibenden Zugang zum Phdnomen der nicht-religiosen Lebensdeutung
zu bekommen. Gemeinsame Ausgangsbasis kann in einer zuriickhaltenden

256



https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurditdt als Herausforderung

Anthropologie liegen, die darin tibereinkommt, dass Menschsein darin
besteht, Interpretationsmuster fiir das eigene Leben zu entwickeln. Ob die-
se Interpretationsmuster religios, christlich oder nichtreligios ausgerichtet
sind, muss aber nicht normativ entschieden werden.? Inhaltlich bedeutet
dies nicht ,everything goes“. Normativ konnen nur Lebensdeutungen beste-
hen, die nicht auf dem Riicken anderer ausgetragen werden. Als Kriterium
dient dann der nicht-religios verstandene Begriff der Wiirde des Menschen
oder der christliche Begriff der Nachstenliebe. Als absurd gilt dann alles,
was dieser Norm entgegensteht. Ob man im Begriff der Nachstenliebe die
Hoffnung auf einen christlichen Gott mitdenkt, wird dann zur Frage der
eigenen Lebensgeschichte und der personlichen und der gemeinschaftlich
vermittelten Glaubenserfahrung. Normativ ldsst sich hier aber keine Ant-
wort mehr finden, nur personlich-existentiell. Wer christliche Deutungska-
tegorien wiahlt, muss sich dann auch die Frage nach dem Mehrwert gefallen
lassen.

Literaturverzeichnis

Baumert, Jiirgen: Deutschland im internationalen Bildungsvergleich, in: Nelson Killius
et al.: Deutschland im internationalen Bildungsvergleich. Frankfurt am Main 2004,
100-150.

Bongardt, Michael: Die Fraglichkeit der Offenbarung: Ernst Cassirers Philosophie als
Orientierung im Dialog der Religionen (= Ratio fidei 2). Regensburg 2000.

Bongardt, Michael: Einfithrung in die Theologie der Offenbarung. Darmstadt 2009.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.): Wie haltst du’s mit der Kirche?
Zur Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft: Erste Ergebnisse der 6. Kirchen-
mitgliedschaftsuntersuchung. Leipzig 2023 [https://kmu.ekd.de/] (Letzter Zugriff:
12.10.2024).

Hock, Johanna: Der Religionsunterricht im Spiegel der sechsten Kirchenmitglied-
schaftsuntersuchung - Die Daten im Uberblick, in: Zeitschrift fiir Padagogik und
Theologie 75 (2023), 466-475, DOI: 10.1515/zpt-2023-2033.

Kibisch, David: Konfessionslose verstehen: Eine vernachlissigte Bildungsaufgabe nicht
nur an evangelischen Schulen, in: Andrea Schulte (Hg.): Konfessionslose verstehen:
Eine vernachlissigte Bildungsaufgabe nicht nur an evangelischen Schulen. Miinster
2014a, 170-189.

Kibisch, David: Religionsunterricht und Konfessionslosigkeit: Eine fachdidaktische

Grundlegung (= Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart 14) Tiibingen
2014b.

2 Hingewiesen soll an dieser Stelle auf die Ausfilhrungen von Koénemann, die eine ge-
meinsamen Praxis von Glaubenden und Nichtglaubenden in Anschluss an Christoph
Theobald die Basis einer Verstandigung sieht. (Kénemann 2021: 15-21).

257

10.02.2026, 01:10:58. [ —


https://kmu.ekd.de
https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kmu.ekd.de

Eva-Maria Spiegelhalter

Kibisch, David: Konfessionslosigkeit, in: Das wissenschaftlich-religionspadagogische
Lexikon im Internet www.wirelex.de (2021), 1-15, DOI: 10.23768/wirelex.Konfessi-
onslosigkeit.200752.

Kénemann, Judith: Was das Phanomen der Konfessionslosigkeit der Praktischen Theo-
logie zu denken gibt, in: Theo-Web. Zeitschrift fiir Religionspadagogik 20 (2021),
8-25.

Kutzer, Mirja: In Wahrheit erfunden: Dichtung als Ort theologischer Erkenntnis (= Ra-
tio fidei 30). Regensburg 2006.

Langenfeld, Aaron: Die soteriologische Wende: 40 Jahre nach dem Tod von Karl
Rahner, in: Herder-Korrespondenz 78 (2024), 15-17.

Langenfeld, Aaron/Lerch, Magnus: Theologische Anthropologie. Stuttgart 2018.

Loffeld, Jan: Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiésen
Indifferenz. Freiburg im Breisgau 2024.

Ministerium fiir Kultus, Jugend und Sport Baden- Wiirttemberg (Hg.): Gemeinsamer
Bildungsplan fiir die Sekundarstufe I. Stuttgart 2016 [https://www.bildungsplaene-b
w.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/GS/RRK/LG] (Letzter Zugriff: 20.06.2025).

Pickel, Gerd: Atheistischer Osten und glaubiger Westen? Pfade der Konfessionslosigkeit
im innerdeutschen Vergleich, in: Ders., Kornelia Sammet (Hg.): Religion und Reli-
giositét im vereinigten Deutschland. Wiesbaden 2011, 43-77.

Prépper, Thomas: Thesen zum Wunderverstdndnis, in: Gisbert Greshake (Hg.): The-
sen zum Wunderverstandnis. Mainz 1978, 71-91.

Rahner, Karl: Horer des Wortes: Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. Miin-
chen 1969.

Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens: Einfithrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg im Breisgau usw. 1976.

Schwarz, Susanne: SchiilerInnenperspektiven und Religionsunterricht: Empirische
Einblicke - Theoretische Uberlegungen. Stuttgart 2019.

Striet, Magnus: Ohne Hoffnung? Uber Jean Améry und die Heimatlosigkeit, in: Her-
der-Korrespondenz (2008), 133-137.

Spiegelhalter, Eva-Maria: Objektiv evident? Die Wahrnehmbarkeit der Christusgestalt
im Denken Hans Urs von Balthasars und Hansjiirgen Verweyens. Freiburg im Breis-
gau 2013.

Tiefensee, Eberhard: Der homo areligiousus und die Entkonfessionalisierung in der
ehemaligen DDR, in: Matthias Hahn (Hg.): Der homo areligiousus und die Entkon-
fessionalisierung in der ehemaligen DDR. Jena 2012, 15-30.

Verweyen, Hansjiirgen: Einfithrung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt 2008.

Werbick, Jirgen: Einfithrung in die Theologische Wissenschaftslehre. Freiburg im
Breisgau 2010.

Widl, Maria: Missionsland Deutschland - Beobachtungen und Anstéfle aus pastoral-
theologischer und religionspadagogischer Sicht: Skizzen einer Baustelle, in: Bene-
dikt Kranemann (Hg.): Missionsland Deutschland - Beobachtungen und Anstof3e
aus pastoraltheologischer und religionspadagogischer Sicht: Skizzen einer Baustelle.
Wiirzburg 2009, 229-254.

258

10.02.2026, 01:10:58. [ —


http://www.wirelex.de
http://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/Startseite
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/GS/RRK/LG
https://doi.org/10.5771/9783748965695-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.wirelex.de
http://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/Startseite
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/GS/RRK/LG

	Praktische Theologie
	Absurdität als Herausforderung für die Theologie: Kann die Theologie Absurdität als Entscheidung des Menschen gegen Transzendenz aushalten? |Eva-Maria Spiegelhalter
	1. Herausforderung Transzendenzlosigkeit – Bemerkungen zum wirkmächtigen anthropologischen Verständnis von Karl Rahner
	2. Welche Konzepte finden sich in der Theologie, um mit nicht-religiösen Lebensentwürfen umzugehen? Eine Suche auf der begrifflichen Ebene
	2.1. Das Nicht-Erkennen-Wollen aufgrund der Schuld der Menschen
	2.2. Nicht-Glauben können aufgrund der geschichtlichen Erfahrungen
	2.3. Unglaube als absurde Wahl, da sinnvoll vollzogene Freiheit den Gottesbegriff voraussetzt (Lerch und Langenfeld)

	3. Mit welchen theologischen Bausteinen lässt sich die theologisch als absurd bezeichnete Entscheidung des Menschen gegen Transzendenz aushalten?
	3.1. Betonung der philosophischen Untentscheidbarkeit der Existenz Gottes und der Interpretationsbedürftigkeit der Offenbarung (Antwort auf Verweyen)
	3.2. Betonung der Ungeschuldetheit von Offenbarung beziehungsweise Glaubenserfahrung (Antwort auf Magnus Striet)
	3.3. Entwicklung einer zurückhaltenden Anthropologie




