Frauenbewegung und Philosophie:
Riickblick auf eine Nicht-Begegnung

FRIEDER OTTO WOLF

Klarer zeigt sich doch vielleicht nirgends die
ganze Brutalitdt menschlicher Zustdnde als auf
dem sexuellen Gebiet.

HELENE STOCKER/DIE LIEBE UND DIE FRAUEN

I am not a philosopher, but a literary writer!
SIMONE DE BEAUVOIR/TWO INTERVIEWS WITH
SIMONE DE BEAUVOIR

Die Geschichte der Philosophie ist phallogozen-
trisch.
JACQUES DERRIDA/POINTS DE SUSPENSION

Ich gehe von einer einfachen Frage aus: Warum haben die frauenbewegten Frau-
en im 19. und im frithen 20. Jahrhundert keine Hilfe bei der damals etablierten
Philosophie gesucht, aber auch ihrerseits keine feministische Philosophie entwi-
ckelt? Warum hat sogar Simone de Beauvoir, die doch im Riickblick die Frauen-
frage erst wirksam auf die philosophische Landkarte gebracht hat, sich dem
Angesprochenwerden als Philosophin verweigert?

Diese Frage wird manchen als trivial, manchen als bloB historisch erschei-
nen — und manchen als kontrafaktisch und daher irrelevant. Die Tétigkeit des
Philosophierens besteht jedoch immer wieder darin, im scheinbar Trivialen ele-
mentar Fragwiirdiges aufzuspiiren. Da wir zum Nachdenken immer auch Stoff
benotigen, ist schwer vorstellbar, diesen Stoff anderswoher zu beziehen als aus
der Vergangenheit — und sei es eben auch aus der jingsten und jingeren Ver-

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | FRIEDER OTTO WOLF

gangenheit, die in 6ffentlichen Diskursen mit dem Anspruch auftritt ,unsere Ge-
genwart‘ zu sein.

Selbstverstindlich wire es stréflich verfehlt, die feministische Philosophie zu
ignorieren, wie sie sich seit 1945 insbesondere im Ausgang von Frankreich und
den USA entwickelt und in den Aufbriichen der 1960er Jahre global neu entfaltet
hat.' Aber die Frage, wodurch es dieser feministischen Philosophie” hat gelingen
koénnen, die offenbare Fremdheit abzubauen, die vorher zwischen der Frauenbe-
wegung und ,der Philosophie bestanden hat, beriihrt sowohl das Problem, was
eigentlich diese Philosophie, als auch, was diese Frauenbewegung historisch und
der Sache nach ausgemacht hat. Warum also diese ,Nicht-Begegnung*?

Zwei naheliegende Antworten konnen in der Tat als trivial und wenig pro-
duktiv beiseitegelassen werden, nachdem wir sie als solche ins Auge gefasst ha-
ben: Erstens die Antwort, die auf eine mangelnde Massenrelevanz der Philoso-
phie verweist. Es mag zwar zutreffen, dass erst im Laufe des 19. Jahrhunderts
die Philosophie (parallel zu ihrer Etablierung als Einzeldisziplin an den Univer-
sititen) wirklich ,,die Massen erreicht* hat. Aber das Beispiel der gleichzeitigen
Arbeiterbewegung’ hat doch durchaus gezeigt, dass jedenfalls den Intellektuellen
dieser bewegten Massen philosophische Fragen sehr rasch wichtig geworden
sind.* Und daher bleibt es eine reale Frage, warum dies in der Frauenbewegung
bis zu Simone de Beauvoir gedauert hat.’

Zweitens ist aber auch die Antwort, wonach die Tatigkeit des Philosophie-
rens im Kern eine ,,Ménnersache® sei, inzwischen offensichtlich falsifiziert:
Nicht nur, weil im 20. Jahrhundert bedeutende Philosophinnen aufgetreten sind —

1 Den besten Uberblick bietet immer noch Nagl-Docekal 1990 erginzt durch die Dar-
stellungen der Entwicklung in den USA in der Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Tuana 2011) und in Frankreich durch Galster 2008.

2 Auch wenn sie ,,sich — hinter dem Riicken der akademischen Fachphilosophie — zu ei-
nem eigenen Diskurszusammenhang entwickelt™ hat (Gimmler 2000: 1).

3 In der Arbeiterbewegung haben spezifisch philosophische Initiativen — von Eugen
Dietzgen und dann auch Franz Mehring, Antonio Labriola, Georgij Plechanow und
Aleksandr Bogdanow bis hin zu Gyorgy Lukacs und Karl Korsch — durchaus eine
wichtige Rolle gespielt.

4 Philosophische Fragen wurden so wichtig, dass eine zentrale Auseinandersetzung iiber
die politische Strategie — die zwischen Lenin und Bogdanow, auf dessen Seite auch
Gorki stand — als explizit philosophische Debatte gefiihrt worden ist (vgl. Scher-
rer/Haupt 1978).

5 Diese Fragestellung geht davon aus, dass erst mit Simone de Beauvoir international

allgemein wahrgenommen wird, dass sich ein Feminismus philosophisch artikuliert.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 275

was vermutlich nicht vollig losgeldst von den gesellschaftlichen Umwélzungen
geschehen ist, in deren Zusammenhang die unterschiedlichen historischen Wel-
len von Frauenbewegungen aufgetreten sind® —, sondern vor allem, weil inzwi-
schen auch in der Selbstverstandigung der fiir ihre Befreiung kimpfenden Frau-
en ganz eindeutig (und kaum noch ernsthaft bestritten) philosophische Formen
eine uniibersehbare Rolle spielen — von Simone de Beauvoir tiber Julia Kristeva
bis zu Donna Haraway, Luce Irigaray, Héléne Cixous, Elisabeth Badinter, Nancy
Fraser oder Judith Butler. Und wer behaupten méchte, die Vordenkerinnen der
Frauenbewegung — seit den Manifest-Verfasserinnen Olympe de Gouges und
Mary Wollstonecraft —, also dissidente Saint-Simonistinnen und Utilitaristinnen
wie Claire Démar und Harriet Taylor, Schriftstellerinnen wie Flora Tristan und
Hedwig Dohm, Aktivistinnen wie Susan B. Anthony, Elizabeth Cady Stanton
und Louise Otto-Peters oder gar die feministisch engagierte Philosophin Helene
Stocker, hitten nicht radikal gedacht, blamiert sich offenkundig selbst.

Das Problem liegt augenscheinlich auf der Seite der Philosophie: Warum ha-
ben diese Generationen fiir ihre Befreiung kimpfender Frauen die Tétigkeit des
Philosophierens, wie sie von der herrschenden Philosophie vorgeprigt war, als
so offensichtlich nutzlos empfunden, dass sie in ihrem Denken nicht an diese an-
gekniipft haben? Ein Hinweis auf die Antwort scheint mir darin zu liegen, dass
an dissidente Denkpraktiken innerhalb der frithen Frauenbewegung durchaus an-
gekniipft worden ist — allerdings nicht als ein Modell fur eine philosophische
Tatigkeit.

Im Folgenden frage ich historisch nach den Umbriichen, in denen das Thema
der Frauenbefreiung als solches formuliert werden konnte, also nach der Bedeu-
tung von Fortschritt, Aufkldrung und Revolutionen fiir den intellektuellen Raum,
in dem Geschlechterverhéltnisse thematisiert und problematisiert werden konnten.

Gesellschafistheoretisch werde ich nach den durch diese Umbriiche struktu-
rell ermoglichten und dann in makro- und mikropolitischen Kdmpfen verwirk-
lichten Formverdnderungen dieser gesellschaftlichen Verhéltnisse fragen. Der
Fokus liegt darauf, dass diese Formveranderungen aufgrund der darin durchge-
setzten ,,Verfliissigung* der traditionellen Herrschaftsverhiltnisse’ zwar die Fra-

6 Die Frauenbewegung in den 1920er und 1930er Jahren — deren Fortwirken in den
1950er Jahren ich noch selbst (iiber meine Mutter, Annemarie Wolf, vermittelt) habe
erleben kénnen — hatte ihrerseits schon eine lange Vorgeschichte, auf die zuriickzuge-
hen ist, um die Frage nach ,der Philosophie‘ zu untersuchen.

7 Dieses Grundkonzept des Kommunistischen Manifests von Marx und Engels hat seine
analytische Fruchtbarkeit inzwischen vielfach bew#hrt — was von seiner unmittelbar

prognostischen Anwendung keineswegs behauptet werden kann: Die Verfliissigung

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | FRIEDER OTTO WOLF

ge der Befreiung von Herrschaft in den Horizont des Denkens treten lieBen, dass
sie jedoch nicht zu Emanzipationsprozessen gefiihrt haben.

Metaphilosophisch versuche ich die Fragehorizonte der als solcher etablier-
ten Philosophie sowie die Voraussetzungen fiir eine herrschaftskritische Thema-
tisierung der Geschlechterverhiltnisse in einem Prozess des Philosophierens zu
ermitteln. Dafiir verbinde ich die schlichte Unterscheidung8 zwischen einer ,,spon-
tanen‘ und einer ,,methodisch elaborierten* Philosophie mit derjenigen zwischen
einer herrschaftsaffirmativen und einer radikalen Philosophie.’

1. HISTORISCH: GEDANKEN DER BEFREIUNG NACH DEN
BURGERLICHEN REVOLUTIONEN

In der westeuropdischen (und US-amerikanischen) Neuzeit haben eine ganze
Reihe von letztlich erfolgreichen biirgerlichen Revolutionen stattgefunden, die
auf dem Felde der Geschlechterverhiltnisse'® zu mindestens drei ~Entbettungs-
prozessen® fiihrten'':

der traditionellen, auf Formen personlicher Abhédngigkeit beruhenden Herrschaftsver-
héltnisse hat im gesellschaftlichen Gesamtprozess seit dem 19. Jahrhundert keines-
wegs zur Durchsetzung befreiter Verhiltnisse gefiihrt, sondern vielmehr — durchaus
analog zu den Ubergiingen zur modernen Lohnarbeit aus Sklaverei, Leibeigenschaft
und zinftiger Eingebundenheit — zur Erfindung, Verallgemeinerung und Durchset-
zung moderner, nicht mehr durch personliche Abhingigkeit, sondern durch sachlich
vermittelte Formen der Unterworfenheit unter Herrschaft gepragter Verhaltnisse.

8 Die als solche durchaus tiber den kulturellen Bereich ins Politische hinausreicht (vgl.
Haug 2012).

9 Vgl Wolf2002.

10 Die bis zur chemotechnisch erméglichten Durchsetzung einer gesellschaftlich akzep-
tierten Empfangnisverhiitung (vgl. die Debatte {iber den ,,Pillenknick®) sehr enge Ver-
kniipfung von Geschlechter- und Generationenverhéltnissen, wie sie allen Konzepten
von Familie in der bisherigen Menschheitsgeschichte zugrunde liegt, macht es schwer,
bei der Analyse der Modernisierung der herrschaftlichen Strukturierung der Geschlech-
terverhiltnisse von den Generationenverhiltnissen zu abstrahieren (vgl. Notz 2011a).
Das gilt insbesondere fiir die Forderungen der Frauenbewegung im Umfeld der Mut-
terschaft: ,,[S]oziale Fiirsorge fiir Mutter und Kind, die Gleichbehandlung von ledigen
Miittern, die Bereitstellung von Kinderkrippen und Kindergdrten (Notz 2011b: 55).
Als exemplarisch kann hier die Tatigkeit von Helene Stocker gelten: Das von ihr her-

ausgegebene theoretische Organ hat nicht zufillig den Titel ,,Die neue Generation®

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 277

 Erstens eine Herauslosung der Paarbeziehungen aus ihrer funktionellen Bin-

dung an die zwischen den verschiedenen Sippen bestehenden Beziehungen:
Die Bezichungspartner als individuelle Subjekte gelten unmittelbar als Ver-
tragspartner in einem privatrechtlichen Vertrag zwischen Rechtssubjekten und
die Erfiillung bzw. Nichterfiillung der Reproduktionsanforderungen von Sippe
und Familie spielt grundsétzlich keine Rolle mehr fiir den Bestand der Paarbe-
ziehung.

+ Zweitens eine Herauslosung menschlicher Sexualitdtspraktiken aus der Bin-

dung an traditionelle Moralvorstellungen. Damit einher geht eine grundsétzli-
che Relativierung der Heteronormativitit in den Geschlechterverhiltnissen,
aber auch die Eroffnung eines Raumes fiir die Propagierung der libertinér-
gewaltformigen Sexualitidtskonzepte eines Marquis de Sade.

* Drittens die unmittelbare emotionale Besetzung von Paarbeziehung und Se-

xualitdtspraktiken in der modernen Konzeption der sogenannten ,,romanti-
schen Liebe®, wie sie etwa in Bizets Carmen auf die ,,Liebe vom Zigeuner-
stamm‘ projiziert wird: Diese romantische Liebe ,,fragt nach Rechten nicht,
Gesetz und Macht“'?, 16st sich also aus allen gesellschaftlichen und morali-
schen Vorgaben mehr oder minder vollstdndig heraus, die jetzt als ,,Zwénge*
begriffen und erlebt werden.

Alle drei ,,Entbettungen® sind historisch mit groBer Kraft erfolgt, getragen von

der Selbstaktivierung vieler Millionen von Menschen, vor allem von Frauen, die

dem Befreiungsversprechen vertraut haben, das darin offenbar historisch gelegen

hat. Es ist davon auszugehen,]3 dass die drei Ziige der alten Verhéltnisse, welche

11
12
13

getragen. Dennoch gehort es zu den theoretisch zu 16senden Aufgaben einer Erfassung
der ,,Modernisierung® dieser Verhiltnisse, die ,,eigene Materialitit und Widerspriich-
lichkeit (vgl. Althusser 2011) herrschaftlich strukturierter Geschlechterverhiltnisse
zu begreifen, anstatt sie ,funktionalistisch® in die Bestimmung ihrer generationen-
tibergreifenden Reproduktionsfunktion aufzulgsen.

Vgl. Polanyi 1977.

Vgl. den 1. Akt, Nr. 5 in der Oper Carmen von Georges Bizet.

Mir liegen spezifisch dazu keine Untersuchungen vor, welches Leid die Geschlechter-
verhiltnisse produziert haben. Die neuere Psychohistorie hat dies aber sehr plastisch
fiir die vormodernen Generationenverhiltnisse (vgl. Aries 1975) herausgearbeitet —
Lloyd deMauses klassisch gewordenes Buch triigt in seiner deutschen Ubersetzung
den sprechenden Titel Hort ihr die Kinder weinen (vgl. ders. 1977). Vergleichbare
psychohistorische Entwicklungen sind auch in den Geschlechterverhiltnissen anzu-

nehmen.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | FRIEDER OTTO WOLF

durch diese Entbettungen aufgeldst wurden, durchaus umfassend und tiefgrei-
fend fiir Ungliick und Leiden unter den von ihnen betroffenen Frauen gesorgt
hatten.'* Dass es noch schlimmer werden wiirde, war jedenfalls nicht zu erwarten.

Fiir viele Frauen ist es aber doch schlimmer gekommen: In den Fabriken und
sweatshops oder auch unter den Lebensumstidnden der proletarischen Slums und
in der Sex- und Pornoindustrie wurden immer wieder Verhéltnisse zustande ge-
bracht, die mit den Borniertheiten der alten Geschlechterverhiltnisse zugleich
auch alle Schranken abstreiften, die zuvor der Ausbeutung, Unterdriickung und
Erniedrigung von Frauen eben aufgrund ihrer Borniertheiten entgegengestan-
den haben.

2. GESELLSCHAFTSTHEORETISCH: MIKROPOLITISCHE
MODERNISIERUNG DER
GESELLSCHAFTLICHEN HERRSCHAFTSVERHALTNISSE

Zunéchst gilt es zu begreifen, wie unmittelbar personlich bestimmte Herrschafts-
verhiltnisse als solche strukturiert sind: Als personliches Uberwiltigungsverhilt-
nis kann korperliche Uberlegenheit, wie schon Hobbes klargestellt hat, allein
keine Herrschaft begriinden. Korperkraft, Gewalt und Priigel miissen durch ent-
sprechende Habitualisierungen der derart Beherrschten ergéinzt werden, um als
Herrschaftsinstrumente funktionieren zu konnen. Thr Auftreten in konkreten Be-
ziehungen ist jedenfalls immer ein Indiz dafiir, dass ihnen personlich bestimmte
Herrschaftsverhédltnisse zugrunde liegen.

Auch in modernisierten Herrschaftsverhiltnissen spielt organisierte Gewalt-
anwendung eine wichtige Rolle — etwa in polizeilicher oder auch militérischer
Gestalt. Diese Gewaltanwendung ist nicht an personliche Beziehungen gebun-
den, sondern wird auf unpersonlich definierte ,Fallgruppen® bzw. direkt auf
,Massen‘ angewandt.

Wenn wir diese Uberlegung auf die Geschlechterverhiltnisse iibertragen, las-
sen sich sofort zwei besonders auffillige Befunde festhalten: Zum einen indiziert
die endemisch grassierende Ménnergewalt gegen Frauen, dass die Modernisie-
rung als herrschaftliche Versachlichung im Bereich der Geschlechterverhiltnisse
auf besondere Schwierigkeiten in der Durchsetzung stoBt. Zum anderen sind die
formellen Modernisierungen — grundsitzliche Anerkennung der Frauen als miin-
dige Privatrechtssubjekte (eigene Verfligungsgewalt statt Vormundschaft von

14 In der Darstellung von Ariés und Béjin (vgl. dies. 1984) ist davon immerhin ein

schwaches Echo zu spiiren.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 279

Vater bzw. Ehemann) und als politische Subjekte (Wahlrecht), Recht auf eigene
Entscheidung iiber EheschlieBung und Ehescheidung, Recht auf sexuelle Selbst-
bestimmung — in ihrer Umsetzung weiterhin von starken Geschlechterasymmet-
rien geprégt, sodass die ,,ganze Frauenfrage* immer noch auf der Tagesord-
nung steht."

Wie sind vor dem Hintergrund dieser Befunde die Prozesse und Strukturen
zu rekonstruieren, welche seit den Aufbriichen des ausgehenden 19. und des be-
ginnenden 20. Jahrhunderts im Bereich der Geschlechterverhdltnisse anstelle der
Bewahrung der traditionellen Formen ihrer herrschaftlichen Pragung die Durch-
setzung neuer, moderner, d.h. sachlich vermittelter Herrschaftsverhdltnisse mit
sich brachten?

Hierzu sind vor allem die historischen Passagen von Karl Marx’ Kapital wei-
terfiihrend, denn indem er die in der westeuropdischen Geschichte in grofen
Kéampfen durchgesetzten Voraussetzungen rekonstruiert, praktiziert er eine Me-
thode der mikropolitischen Analyse von historischen Strukturverdnderungen, die
zur Durchsetzung der modernen Lohnarbeit als einem sachlich vermittelten
Herrschaftsverhiltnis gefiihrt haben.'® Es ist allerdings zu beachten, dass damit
noch nicht untersucht und begriffen ist, wie die modernen Herrschaftsverhiltnis-
se, die sich auch in anderen Feldern durchsetzten, sich als sachlich vermittelte
Verhiltnisse haben konstituieren und durchsetzen kénnen, nachdem die alten,
personengebundenen Herrschaftsverhéltnisse sich verfliissigt haben. Das bedarf
vielmehr gerade auf dem Feld der Geschlechterverhéltnisse immer noch eigen-
standiger Untersuchungen.

3. METAPHILOSOPHISCH: ALTERNATIVE MODELLE DER
PHILOSOPHIE UND FEMINISTISCHES PHILOSOPHIEREN

Neben dem fiir die neuzeitliche Aufkldrung konstitutiven Zusammenhang von
neuen Wissenschaften, Theologiekritik und politischen Forderungen, die gegen
die alten, noch personal definierten Herrschaftsverhéltnisse gerichtet waren, hat
sich seit dem 18. Jahrhundert, mit Vorldufern seit der friithen Neuzeit, eine Praxis
der Empfindsamkeit, der nicht auf herrschende Ideale bezogenen Kultivierung
der Gefiihle entwickelt. Diese stellte insofern eine eigenstindige Herausforde-

15 Vgl. Notz 2011b.

16 Vgl. insbesondere zur Durchsetzung der Lohnarbeit als welthistorische Tatsache Marx
1962: 183f. in Verbindung mit Marx’ Analyse der sogenannten ,,urspriinglichen Ak-
kumulation® (ebd. 741-791).

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | FRIEDER OTTO WOLF

rung fiir die Philosophie dar, als in ihr Modelle einer Lebenspraxis entworfen
und erprobt wurden, die ganz ohne eine Anleitung durch die praktische Philoso-
phie auskam und die sich auch weder mit einer Bezugnahme auf den Fortschritt
der Wissenschaft, noch durch den Verweis auf die Erforderlichkeit politischer
Aktionen in die Zustdndigkeit der Philosophie zuriickfiihren lieB. Wihrend die
Praxis der Empfindsamkeit im 19. Jahrhundert in die Alltagspraxis breiterer ge-
bildeter Schichten und damit auch vieler Frauen Eingang gefunden hat, blieben
philosophische Erneuerungsansitze der praktischen Philosophie vergleichsweise
einflusslos.

Erst die neuen Modelle einer Philosophie, wie sie sich im 19. Jahrhundert
bemerkbar gemacht haben, waren fiir die Themen und Anliegen frauenbewegter
Frauen von spezifischer Bedeutung. Ich konzentriere mich hier auf Seren Kier-
kegaard und Friedrich Nietzsche. Sie hatten in ihrer Kritik an dem falschen Ernst
der philosophischen Ethik bzw. an den ,,Vorurteilen der Philosophen®, die sie
durchaus nicht unter emanzipatorischen Vorzeichen vortrugen, neue Grundmus-
ter philosophischer Titigkeit zu entwickeln begonnen.'”

3.1 Seren Kierkegaards feministisches Potenzial

Seren Kierkegaards philosophische Interventionen bildeten insbesondere in ih-
rem Kontrast zu der traditionellen Art, Philosophie zu betreiben, einen Ankniip-
fungspunkt fiir ein frauenbewegtes Denken.'® In Vorwegnahme der Existenzphi-
losophien des 20. Jahrhunderts begriff er die philosophische Tétigkeit als ein ,,je-

17 Uber der berechtigten Kritik an den Verkiirzungen, die sich in den innerhalb des histo-
rischen Marxismus tonangebenden Schriften von Friedrich Engels und August Bebel
in Bezug auf die Geschlechterverhiltnisse aufzeigen lassen (vgl. zusammenfassend
Vileisis 1997), sollten die aktiven und selbst denkenden Kédmpferinnen fiir Frauenbe-
freiung innerhalb der sozialistischen Frauenbewegung nicht vergessen werden — von
Marx’ Tochtern Eleanor Marx und Laura Lafargue tiber Dora Montefiore und Clara
Zetkin bis zu Alexandra Kollontai und Sylvia Pankhurst. Der wichtige sozialistische
Zweig der Frauenbewegung hat allerdings in seiner Ankniipfung vor allem an Fried-
rich Engels die Marx’schen Ansétze zu einer Erneuerung auch der Praxis der Philoso-
phie (vgl. Balibar 1993) nicht besonders beachtet und sich auf gesellschaftstheoreti-
sche und -historische Fragestellungen beschréankt.

18 ,,Even though he often expressed a misogynistic attitude, Kierkegaard also took a
hammer to the cold foundations of traditional Western Philosophy; he opened up a
space within philosophy for existentialism, and as a result of this space feminism has
been able to develop.* (Sipe 2004)

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 281

eigenes* Eingreifen in den diskursiven Raum zwischen dem individuellen Selbst
und dem Universalen, in welchem das jeweils eigene Leben zu fiihren ist. Dieses
Ernstnehmen der Singularitit des eigenen Lebens verkniipfte er mit dem nicht
weniger ernsthaften Eingehen auf die Singularitit der Anderen.

Selbst Hegel, der die traditionellen Kategorien der philosophischen Logik di-
alektisch neu fasste, hatte nicht so radikal mit der seit Aristoteles herrschenden
Orientierung auf das Universale hin gebrochen. Damit erreichte er aber auch
nicht den Grad von ,dramatischer Lebensndhe‘, zu der das von Kierkegaard
praktizierte konkret existenzielle Denken in der Lage war. Der Grund hierfiir be-
steht darin, dass Kierkegaards Denken nicht an dem (besitz-)individualistisch
isoliert begriffenen Selbst der neuzeitlichen Philosophie' und seinen ,kiinstlich
konstruierten Beziehungen zu ,,abstrakten Anderen* ansetzte.”’ Vielmehr sprach
er, bzw. seine Figuren, jeweils die besonderen Individuen als immer schon in
konkrete Beziehungen zu besonderen Anderen eingebettet an. Damit gelang es
Kierkegaard, obwohl er von sehr traditionsgeprigten Geschlechterkonzepten
ausging,”' aus den seit der frithen Neuzeit herrschenden Mustern philosophischer
Selbstinszenierung der Subjekte auszubrechen, um als Individuum im eigenen
Namen und aufgrund eigener Erfahrung und Praxis zu anderen konkreten Indivi-
duen zu sprechen.

Dieser ,,maieutische” Zug der Tétigkeit Kierkegaards auf dem Feld der Phi-
losophie™ spiegelt sich auch, wie Dera Sipe gezeigt hat,” im thematischen Mo-
tiv der ,,teleologischen Suspendierung des Ethischen® wider, wie es Kierkegaard
in seiner Interpretation von Abrahams Opferhandlung entfaltet. Dieses ist nicht
allein unter dem Gesichtspunkt einer theologisch motivierten ,,Weltverneinung*
zu lesen: Im philosophischen Kern des Arguments geht es fiir Kierkegaard in
seinen klassisch gewordenen Schriften von 1843 bis 1846 trotz allen Bezugs auf
die absolute Transzendenz seines Gottes um einen Prozess der kommunikativen
Autorisierung zwischen konkreten ,,Selbsten®, die fiireinander zugleich auch

19 Vgl. Macpherson 1962.

20 Wie das bei Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum (1845) zu konstatieren ist.
Zur Kategorie vgl. Ricoeur 2005: 274.

21 Vgl. Kierkegaard 1834.

22 ,He does not wish to stand in the way of any woman’s own resolution of her existen-
tial situation, so he wishes to be misunderstood, and he must be said to have succeed-
ed overwhelmingly. The use of this method, he thinks, is the only way he can make
people react, and that is the whole aim of all his works, to get one to act for oneself,
even if he has to trick the reader cunningly into the truth.” (Bertung 1997: 53f.).

23 Vgl. Sipe 2004.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | FRIEDER OTTO WOLF

konkrete Andere sind. Damit wird die Philosophie im Hinblick auf die Lebens-
praxis zum Gegenstand einer relationalen Analyse und Argumentation — in der
sich durchaus die Grundstruktur einer feministischen Relations- bzw. Fiirsorge-
Ethik erkennen lisst,* wie sie in jiingerer Zeit etwa von Virginia Held und Carol
Gilligan ausgearbeitet worden ist.”

Bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts hatte der dénische Philosoph Harald
Heffding in seiner Ethik in einem Kapitel {iber die ,,Hingabe* im Abschnitt iiber
die ,,Wahrheitsliebe* nachdriicklich hervorgehoben, dass Kierkegaards ,,leiden-
schaftliche Betonung des subjektiven Verhéltnisses zum Denken, das fiir die Le-
bensanschauung bestimmend sei”, den Modus seines Philosophierens verdndert
habe®™. Kierkegaard habe ,.fiir diese Punkte [der Lebensfiihrung] ein Denken
,mit der Herzgrube‘ — ein ,subjektives Denken‘, ,Denken in der Existenz‘, ein
Denken, das mit einem Willen in Eines geht gefordert”’. Damit habe er

,in seinem eigenen Leben und seinem eigenen Denken selber ein groes Vorbild fiir ein
derartiges existenzielles Denken gegeben. Damit hat er der Menschheit den grofiten Dienst
erwiesen, den er gemil seiner eigenen Natur und seiner Lebensumsténde hat leisten kon-
nen: indem er den grofen Versuch unternahm, das Verhiltnis einer iiberlieferten [...]
Weltanschauung zu dem personlichen Leben unserer Tage zu priifen, deren Tragfidhigkeit
und die Moglichkeit [zu tiberpriifen], dass deren Forderungen vollstdndig erfiillt werden.
Ein in seiner Art einzig dastehendes Experiment, das vielleicht einen wichtigeren Beitrag
zur Beurteilung [oder auch ,Wiirdigung‘] von Lebensanschauungen leistet als viele ge-

lehrte Untersuchungen iiber deren objektiven Inhalt!*®®

Hoffding hat nun nicht nur den neuen Kierkegaard’schen Modus eines Denkens
in der konkreten ersten Person als eines ,,singuldren Universalen*® innerhalb der
Philosophie gewiirdigt. Er hat als Freund des friesisch-deutschen Sozialdemokra-

ten Ferdinand T6nnies unter der Voraussetzung, dass es in der ,,Sozialethik* um

24 Vgl. Pieper 1993.

25 Ich stiitze mich hier insgesamt auf die anregende Untersuchung zu feministischen
Nutzungsmoglichkeiten des Kierkegaard’schen Modus des Philosophierens, die von
Dera Sipe vorgelegt worden ist (vgl. dies. 2004).

26 Hoffding 1887: 216ff. Hier und in den folgenden Zitaten Ubersetzung des Verfassers.

27 Ebd. 219.

28 Ebd. 220. Heffding hat dann in einer eigenen Publikation (Soren Kierkegaard som
Filosof, Soren Kierkegaard als Philosoph) Kierkegaard gleichsam wieder in die Phi-
losophie eingegliedert; vgl. Hoffding 1892.

29 Die Kategorie stammt von Sartre. Vgl. Sartre 1975: 148.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 283

die ,,modernen Emanzipationsbewegungen® von ,,Sklaven®, Leibeigenen, Arbei-
tern und Frauen® gehe®', durchaus auch die Themen der Frauenbewegung aufge-
griffen: Der entsprechende Teil seiner Ethik enthilt im ersten Hauptabschnitt zur

»,Familie“ auch ein Kapitel iiber ,,Die freie Monogamie®, zu deren Beginn er sei-

€32

ne Auffassung der ,,Freien Liebe*~ auseinanderlegt, mit einem weiteren Kapitel

iiber ,,Das Eingehen und die Auflosung der Ehe**

«34

und einem ganzen Unterab-
schnitt zu ,,Stellung und Umsténden der Frau”, an dessen Ende er ausdriicklich
auf die ,,Frauenbefreiung™ eingeht. Im zweiten Hauptabschnitt zur ,,Freien Kul-
turgesellschaft™ arbeitet er die Diskussion um die ,,Soziale Frage* auf”® und ent-
wickelt zentral seinen Begriff eines Sozialismus als Moment dieser befreiten Ge-
sellschaft.’® Besondere Bedeutung weist er der amerikanischen Frauenbewegung
zu, denn ,,die amerikanischen Frauen forderten zuerst ihr Recht, da dies fiir sie
notwendig war, um ihre Pflicht tun zu konnen*”.

Einen Zusammenhang zwischen seiner Rezeption des Kierkegaard’schen
Modus des Philosophierens und seinem Aufgreifen von Konzepten und Frage-
stellungen der Frauenbewegung hat Harald Heffding weder gesehen noch her-

gestellt.
3.2 Friedrich Nietzsche in der deutschen Frauenbewegung
In der deutschen Frauenbewegung des ausgehenden 19. Jahrhunderts sind einige

Vordenkerinnen (nicht etwa nur Malvina von Meysenbug und Lou Andreas-Sa-
lomé*®) von Friedrich Nietzsches Philosophieren fasziniert gewesen.” Hedwig

30 In ihrer friihen Abhandlung tiber die ,,Ethik der Ambiguitét™ geht Beauvoir ebenfalls
noch von dem ,,Sklaven* aus, um die Differenz seines Bewusstseins zu dem eines
,Rebellen* und dem eines ,,Revolutiondrs® herauszuarbeiten (vgl. Battersby 1994:
36).

31 Heffding 1887: 149.

32 Vgl. ebd. 250-261.

33 Vgl. ebd. 262-270.

34 Vgl. ebd. 272-285.

35 Vgl. ebd. 323-330.

36 Vgl. ebd. 344ff.

37 Ebd. 284.

38 Andreas-Salomé (vgl. Andreas-Salomé 1899) betont insbesondere Nietzsches Auffas-
sung der Philosophien, die er von vorneherein in den Plural setzt, als ,,Personal-Akten
ihrer Urheber” (vgl. Nietzsches Brief vom 16.9.1882 an Lou Salomé, zitiert bei
Schliipmann 1984a, Anm. 20).

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | FRIEDER OTTO WOLF

Dohm hat in ihrem Essay ,,Nietzsche und die Frauen* diese Faszination artiku-
liert — allerdings nicht unter dem Titel einer Philosophie, sondern einer Dichtung40:

,.Friedrich Nietzsche! Du mein groBter Dichter des Jahrhunderts, warum schriebst Du tiber
die Frauen so ganz jenseits von Gut? Ein tiefes, tiefes Herzeleid fiir mich. Es macht mich
noch einsamer, noch &lter, noch abseitiger. Ach, ich weil} es ja: ,Auch groBe Geister haben
nur ihre funffingerbreite Erfahrung. Gleich daneben hort ihr Nachdenken auf und es be-

ginnt ihr unendlich leerer Raum und ihre Dummheit.<*!

Eine explizit philosophische Nietzsche-Rezeption findet sich bei Helene Stocker.
Thr ging es ausdriicklich um den Modus von Nietzsches Tétigkeit als Philosoph:
Sein Bruch mit dem ,,Dogmatismus der Rechtglaubigkeit wird von ihr als Er-
moglichung der eigenen ,,innere[n] Freiheit ihrer Entwicklung und ihres We-
sens* erlebt™. Nietzsches ,Lehrerhaltung sei die des ,dies ist mein Weg — wo ist
der Eure* gewesen“”. DemgemiB kann Helene Stocker formulieren, ohne sich
mit den sozialdarwinistischen, eliteorientierten und explizit frauenfeindlichen
Motiven aufzuhalten, die auch ihr bei Friedrich Nietzsche bekannt sind: ,,Kei-
nem anderen Geist unter den Lebenden fiihle ich mich so tief verbunden**.

Was machte diesen Modus des Philosophierens aus, der derart befreiend er-
lebt werden konnte? Fiir die um Eintritt in die akademischen Institutionen kdmp-
fenden Frauen hilt sein Philosophieren gleichsam einen Raum der Wissen-
schaftskritik bereit, in der es tiberhaupt denkbar wurde, sich gegen die herrschen-
den Modi des Philosophierens zu behaupten und das damit verkniipfte
Verstidndnis von Wissenschaft in seiner Fragwiirdigkeit zu artikulieren. Fiir He-
lene Stocker wird dariiber hinaus gerade Nietzsches Stil des ,,Philosophierens
mit dem Hammer" zu einem Modell fiir ihren Kampf um die Befreiung der Frau-
en —* gerade indem ihr Nietzsches Philosophieren als ein inhaltlicher Wider-
part dient.*

39 Vgl. Zapata 1995.

40 Eine vergleichbare Einordnung Nietzsches als ,,Dichter und Denker auBerhalb ,der
Philosophie® liegt Ellen Keys Essay tiber Goethe und Nietzsche zugrunde (vgl. dies.
1907).

41 Dohm 1902: 33.

42 Stoécker o. J.: 15.

43 Ebd. 14.

44 Ebd.

45 Sie selbst hat in dieser Hinsicht Nietzsches ,,Umwertung aller Werte* in den Vorder-

grund geriickt: ,,Aber vor allem miissen wir ihm dafiir dankbar sein, daf er die alte as-

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 285

3.3 Eine paradoxe, aber wirksame Inanspruchnahme

Sowohl Kierkegaards als auch Nietzsches misogyne ,Spriiche® sind notorisch.
Das hat frauenbewegte Frauen nicht daran gehindert, ihren Modus des Philoso-
phierens fiir sich zu nutzen — und schlieBlich auch ausdriicklich fiir sich als eine
Art der philosophischen Tétigkeit zu beanspruchen. Im Falle Kierkegaards fallen
diese Inanspruchnahmen, die ausdriicklich erst in der feministischen Postmoder-
ne erfolgt sind, historisch zusammen.*” So formuliert etwa Jane Duran:

,[1]f the gynocentric, seen from the standpoint of both feminist ethics and feminist epis-
temology, may be thought to be that which alludes to notions of specificity, connected-
ness, and particularity, rather than the universal, the detached, and the normative, it may
be possible to analyze at least some of Kierkegaard’s authorship in terms that may be use-

ful — perhaps extremely useful — to feminist theory.«*

Im Falle Nietzsches hat es schon frith die Nutzung seiner Art des Philosophie-
rens zu feministischen Zwecken gegeben (exemplarisch bei Hedwig Dohm und
Helene Stocker), wihrend deren Inanspruchnahme als Strukturmodell fiir ein
feministisches Philosophieren erst in den 1990er Jahren erfolgt zu sein scheint.

4. AUSBLICK

Wir haben einen komplizierten Weg zuriickgelegt. Als Antwort auf die eingangs
aufgeworfene Frage hat sich scheinbar noch nichts ergeben. Doch das scheint
nur so: Indirekt konnen wir ein wichtiges Zwischenergebnis festhalten: Die Dis-
tanz der frauenbewegten Denkerinnen zur Philosophie, wie sie sie vorgefunden
haben, und auch ihr unbefangener Umgang mit neuen Modi des Philosophierens,

ketische Moral der Kirchenviter, die in der Liebe der Geschlechter zueinander etwas
Stindhaftes und im Weibe etwas Niedriges, Unreines erblickte, da3 er diese lebens-
verneinende Moral durch seine stolze, lebensbejahende ersetzte, die Menschen da-
durch vom bdsen Gewissen befreit und ihre Liebe geheiligt hat.* (Stocker 1905: 71).

46 Vgl. Schliipmann 1984b.

47 Die feministische Entdeckung von Kierkegaards Philosophie-Modus ist offenbar erst
in den 1990er Jahren erfolgt — bemerkenswerterweise im Kontext der Begriindungs-
versuche einer feministischen Ethik (vgl. Pieper 1993 und 2000, Howe 1994, L¢é-
on/Walsh 1997, Duran 1997).

48 Duran 1997: 250.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | FRIEDER OTTO WOLF

wie sie sie bei Kierkegaard und Nietzsche antrafen, fand eine entscheidende
Grundlage darin, dass sie es in der historischen Aufbruchssituation vor der Kata-
strophe des I. Weltkriegs flir verzichtbar halten konnten, eine Kritik der alten
Philosophie zu betreiben und ihre neue Philosophie losgelost von ihren politi-
schen und alltagsésthetischen Programmen auszuarbeiten. Dass genau dies dann
zunehmend nétig geworden ist, konnen wir als Gradmesser fiir die Niederlagen
der Befreiungsprozesse im dunklen 20. Jahrhundert betrachten — nicht nur im
Bereich der Geschlechterverhiltnisse.

Simone de Beauvoir, deren Position den Dreh- und Angelpunkt meiner Uber-
legungen bildet,” hat ihr energisches Bestreiten, dass sie eine Philosophin sei,
néher erldutert:

,,While I say I’'m not a philosopher in the sense that I’m not the creator of a system, I’'m
still a philosopher in the sense that I’ve studied a lot of philosophy, I have a degree in phi-
losophy, I’ve taught philosophy, I’'m infused with philosophy, and when I put philosophy

into my books it’s because that’s a way for me to view the world.*”

Beauvoir hat zwar — gleichsam umgekehrt — eingerdumt, dass Kierkegaard und
Nietzsche fiir sie von besonderer Bedeutung gewesen seien,”' sich jedoch offen-
bar niemals die Frage gestellt, ob bei diesen Autoren ein anderer Modus des Phi-
losophierens erkennbar sei, der sich nicht auf das von Descartes bis zu Hegel
unbestritten herrschende Modell der Systemkonstruktion reduzieren ldsst.

Heute stehen wir am vorldufigen Ende eines Prozesses, in dem die Ausarbei-
tung feministischer Philosophien als eine nicht linger zu verdriangende Aufgabe
erkennbar geworden ist.”> Dies gilt umso mehr, da gegenwirtig wieder zuneh-
mend Versuche zu beobachten sind, feministisches Philosophieren aus der ,ei-
gentlichen Philosophie® auszugrenzen, wie dies schon Mary Alcoff sich ge-
zwungen sah zu beschreiben.”

49 Vgl. schon Wolf 2008.

50 Beauvoir 1989: 93.

51 ,,After Hegel, Kierkegaard and Nietzsche also railed at the deceitful stupidity of the
serious man and his universe. [...] The serious man gets rid of his freedom by claim-
ing to subordinate it to values which would be unconditioned. [...] There is the serious
from the moment that freedom denies itself to the advantages of ends which one
claims are absolute* (Beauvoir 1948: 46).

52 Vgl. insbesondere Braidotti 2009.

53 Vgl. Alcoff 2000.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 287

Der nichste Schritt wird es sein miissen, sich aus der damit artikulierten Per-
spektive nicht nur, wie hier geschehen, die historische ,,Nicht-Begegnung* von
Philosophie und Frauenbewegung zu vergegenwirtigen, sondern zum einen auf-
zuarbeiten, wie seit den 1970er Jahren die dissidenten Modelle philosophischer
Titigkeit™ innerhalb der feministischen Philosophie angeeignet und genutzt
worden sind, um den Kanon der Philosophie zu dekonstruieren,” sowie zum an-
deren eine inhaltliche Kritik der alten herrschaftsaffirmativen und ,,phallogo-
zentrischen™ Philosophie zu erarbeiten, wie sie Jacques Derrida fiir den Main-
stream der philosophischen Tradition seit Platon diagnostiziert hat.*

Die ,,Frage der Philosophie“ aufzuarbeiten oder sich der ,,Frage der Philoso-
phie* zu stellen und sich nicht einfach in die akademisch marginalisierten Bereiche
feministischer Cultural Studies’ oder einer feministischen Politik™® abdringen
zu lassen, gehort offenbar zu den ,,Miihen der Ebenen®, denen sich eine zeitge-
nossische radikale Philosophie™ nach den groBen Niederlagen in den Befrei-
ungskdmpfen des 20. Jahrhunderts zu unterziehen hat. Im Feld der wissenschaft-
lichen Untersuchung und der philosophischen Reflexion der Geschlechter-
verhéltnisse ist dieser kritische Prozess offenbar inzwischen wirksam im Gange.

54 Vgl. Heinrichs/Weinbach/Wolf 2003.

55 Vgl. Alanen/Witt 2004 und Witt 2006.

56 Vgl. Derrida 1972.

57 Vgl. etwa Singer 2005.

58 Vgl. Salleh 1997, Sauer 2001, Haug 2010.
59 Vgl. Wolf2002.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | FRIEDER OTTO WOLF

LITERATUR

Alanen, Lilli/Witt, Charlotte (Hg.) (2004): Feminist Reflections on the History of
Philosophy, Dordrecht.

Alcoff, Linda Martin (2000): Philosophy Matters. Review of Recent Work in
Feminist Philosophy, in: Signs 25 (3), S. 841-882.

Althusser, Louis (2011): Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg.

Andreas-Salomé, Lou (1899): Der Mensch als Weib, in: Neue Deutsche Rund-
schau (3) (Mirz), S. 225-243 (wieder abgedruckt in: dies. (1910), Die Erotik,
Frankfurt a. M.).

Ariés, Philippe (1975): Geschichte der Kindheit, Miinchen/Wien (Original: ders.
(1960): L enfant et la vie familiale sous [’ancien régime, Paris).

Aries, Philippe/Béjin, André (Hg.) (1984): Die Masken des Begehrens und die
Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualitit im Abend-
land, Frankfurt a. M. (Original: dies. (1982): Sexualité occidentale, Paris).

Balibar, Etienne (1993): La philosophie de Marx, Paris.

Battersby, Christine (1994): ,,I am not a philosopher: Simone de Beauvoir and
the Delirium of Genius, in: Women’s Philosophy Review 12, November,
S. 37-42.

Beauvoir, Simone de (1948): The Ethics of Ambiguity, New York (Original: dies.
(1947): Pour une morale de I’ambiguité, Paris).

Dies. (1989): Two Interviews with Simone de Beauvoir, gefithrt von Margaret
A. Simons und Jane M. Todd, in: Hypatia 3 (3), S. 11-27.

Bertung, Birgit (1997): Seren Kierkegaards dialektik, in: Filosofi 4, S. 23-27.

Braidotti, Rosi (2009): La philosophie la ot on ne I’attend pas, Paris.

DeMause, Lloyd (Hg.) (1977): Hért ihr die Kinder weinen: Eine psychogeneti-
sche Geschichte der Kindheit, Frankfurt a. M. (Original: ders. (1974): The
History of Childhood, New Y ork).

Derrida, Jacques (1992): Points de suspension, Paris.

Ders. (1972): Platons Pharmazie, in: ders., Dissemination, hrsg. v. Peter Engel-
mann, Wien 1995, S. 69-173 (Original: ders. (1968): La pharmacie de Pla-
ton, in: La dissémination, Paris 1972, S. 79-213).

Dohm, Hedwig (1902): Die Anti-Feministen. Ein Buch der Verteidigung, Berlin.

Duran, Jane (1997): The Kierkegaardian Feminist, in: Léon/Walsh, Feminist
Interpretations, S. 249-266.

Galster, Ingrid (2008): Franzosischer Feminismus: Zum Verhéltnis von Egalitét
und Differenz, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), Handbuch Frauen-
und Geschlechterforschung, Wiesbaden, S. 45-51.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 289

Haug, Frigga (Hg.) (2010): Briefe aus der Ferne. Anforderungen an ein feminis-
tisches Projekt heute, Hamburg.

Haug, Wolfgang Fritz (2012): Die kulturelle Unterscheidung, Hamburg.
Heinrichs, Thomas/Weinbach, Heike/Wolf, Frieder Otto (Hg.) (2003): Die Td-
tigkeit der Philosophinnen. Beitrdge zur Radikalen Philosophie, Miinster.
Hoffding, Harald (1887): Etik. En fremstilling af de etiske principer og deres
anvendelse paa de vigtigtste livsforhold, Kebenhavn (deutsch: ders. (1888):
Ethik. Eine Darstellung der ethischen Prinzipien und deren Anwendung auf

besondere Lebensverhdiltnisse, Stuttgart).

Ders. (1892): Soren Kierkegaard som filosof, Kebenhavn (deutsch: ders. (1892):
Soren Kierkegaard als Philosoph, Stuttgart).

Howe, Leslie (1994): Kierkegaard and the Feminine Self, in: Hypatia 9 (4),
S. 131-157.

Key, Ellen (1907): Nietzsche und Goethe, in: Die Neue Rundschau (Freie Biih-
ne, Neue Deutsche Rundschau), S. 385-404.

Kierkegaard, Seren (1834): Ogsaa et Forsvar for Qvindens heie, in: Kjobenhavns
flyvende Post 34 17, december (deutsch: Auch eine Antwort auf die hohe An-
lage der Frau — bislang nicht in Deutsch publiziert).

Léon, Céline/Walsh, Sylvia (Hg.) (1997): Feminist Interpretations of Soren
Kierkegard, University Park.

Macpherson, Crawford Brough (1962): The Political Theory of Possessive Indi-
vidualism: From Hobbes to Locke, Oxford.

Marx, Karl (1962): Das Kapital, Band 1, in: Karl Marx/Friedrich Engels, Werke,
Band 23, Berlin, S. 11-802.

Nagl-Docekal, Herta (Hg.) (1990): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Prob-
leme, Perspektiven, Frankfurt a. M.

Notz, Gisela (2011a): Feminismus, Koln.

Notz, Gisela (2011b): Frauenquoten alleine reichen nicht. Es geht um die ,,ganze
Frauenfrage®, in: Widerspruch (Ziirich) 60, S. 55-66.

Pieper, Annemarie (1993): Einfiihrung in die feministische Ethik, Frei-
burg/Basel/Wien.

Dies. (2000): Séren Kierkegaard, Miinchen.

Polanyi, Karl (1977): The Great Transformation. Politische und ékonomische
Urspriinge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Wien (Original:
ders. (1944): The Great Transformation. The Political and Economic Origins
of Our Time, Boston).

Ricoeur, Paul (2005): The Course of Recognition, London.

Salleh, Ariel (1997): Feminism as Politics. Nature, Marx, and the Postmodern,
New York.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | FRIEDER OTTO WOLF

Sartre, Jean-Paul (1975): Das Singuldre Universale, in: ders., Mai 68 und die
Folgen, Reinbek bei Hamburg.

Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souverdns. Staat und Demokratie in der Ge-
schlechterdebatte, Frankfurt a. M.

Scherrer, Jutta/Haupt, Georges (1978): Gor’kij, Bogdanov, Lenin, in: Cahiers du
monde russe et soviétique 19 (3), Juli-September, S. 321-334.

Schliipmann, Heide (1984a): Nietzsche-Rezeption in der alten Frauenbewegung.
Die sexualpolitische Konzeption Helene Stockers, in: Walter Gebhard (Hg.),
Friedrich Nietzsche. Strukturen der Negativitdt, Bayreuther Nietzsche-Kollo-
quium, Frankfurt a. M. (verdnd. u. erw. als: dies. (1984b): Radikalisierung
der Philosophie. Die Nietzsche-Rezeption und die sexualpolitische Publizis-
tik Helene Stockers, in: Feministische Studien 3, S. 10-34.).

Singer, Mona (2005): Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wissens-
soziologie und Cultural Studies, Wien.

Sipe, Dera (2004): Kierkegaard and Feminism. A Paradoxical Friendship, in:
concept. An interdisciplinary journal of graduate studies (Villanova Univer-
sity) 27.

Stocker, Helene (1905): Die Liebe und die Frauen, Minden.

Dies. (1897): Unsere Umwertung der Werte, in: dies. (1905), Die Liebe und die
Frauen, S. 6-18.

Dies. (0. J., ca. 1940): Lebensabriss, unverdffentlichtes Manuskript (zitiert nach
Schliipmann 1984a).

Vileisis, Danga (1997): Engels’ Rolle im ,,ungliicklichen Verhiltnis“ zwischen
Marxismus und Feminismus. Geschlechterhierarchie und Herrschaft in den
vorkapitalistischen Gesellschaften bei Marx und Engels, in: Beitrdge zur
Marx-Engels-Forschung, Neue Folge, 1996, S. 149-179.

Witt, Charlotte (2006): Feminist Interpretations of the Philosophical Canon, in:
Signs. Journal of Women in Culture and Society 31 (2), Winter.

Wolf, Frieder Otto (2002): Radikale Philosophie. Aufkldrung und Befreiung in
der neuen Zeit, Miinster.

Ders. (2008): Arbeit, Freiheit, Geschlecht. Zu einem ungeldsten Problem bei
Simone de Beauvoir, in: Gerd Peter/Frieder Otto Wolf unter Mitarbeit von
Pia Paust-Lassen und Andreas Peter, Welt ist Arbeit. Im Kampf um die neue
Ordnung, Miinster, S. 30-40.

Zapata, Martha Galindo (1995):Triumph des Willens zur Macht. Zur Nietzsche-
Rezeption im NS-Staat, Hamburg.

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 291

ONLINE-QUELLEN

Gimmler, Antje (2000): Zur Aufkldrung der feministischen Philosophie. Die Phi-
losophin Herta Nagl-Docekal gibt Orientierungshilfe in einer weitgespannten
Diskussionslandschaft, in: literaturkritik.de 7/8 siehe: http://www literatur
kritik.de/public/rezension.php?rez_id=1211&ausgabe=200007

Tuana, Nancy (2011): Approaches to Feminism, in: Edward N. Zalta (Hg.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2011 Edition) siehe: http://
plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/feminism-approaches/

14.02.2026, 14:17:23. - [ )


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

