Islamwissenschaft und relevante Redundanz
MAURUS REINKOWSKI (FREIBURG)

Orientalistik und Islamwissenschaft

Der Orient war nicht die einzige Welt, die auerhalb Europas lag, aber er war
schon seit langem das Gegeniiber par excellence, das eigentliche Andere. Die
akademische Disziplin, die sich seit dem 19. Jahrhundert diesem hauptsidchlichen
Anderen (nur die beiden Amerikas, Australien und das siidliche Afrika waren
ausgenommen) widmete, war und ist die Orientalistik. Den Orient erforschende
wissenschaftliche Gesellschaften, wie die Société Asiatique (gegr. 1822), Royal
Asiatic Society (gegr. 1824), American Oriental Society (gegr. 1842) oder Deut-
sche Morgenlindische Gesellschaft (gegr. 1845), wurden ins Leben gerufen. Bis
weit in das 20. Jahrhundert hinein pflegten die Orientalisten einen umfassenden
Anspruch: Die Gelehrten sollten die Gesamtheit des Orients zu erfassen und um-
fassen imstande sein. So wurde 1949 mit Oluf Kriickmann (1904-1984) ein Wis-
senschaftler an das Orientalische Seminar der Universitit Freiburg berufen, ,,der
in seiner Person noch die ganze Welt des Vorderen Orients vereinte: Die Keil-
schriftsprachen ebenso wie die Agyptologie und die Islamwissenschaft®.! Carl
Heinrich Becker (1876-1933), der die Islamwissenschaft als regulédres Fach in
Deutschland mitbegriindete, aber bereits im Alter von etwa 40 Jahren in die Wis-
senschaftspolitik wechselte, interessierte sich ,,neben orientalischer Sprache, Li-
teratur, Geschichte und Religion fiir Archéologie und Kunstgeschichte, fiir Ge-
schichte der Mathematik, Medizin und Chemie, fiir Papyrusforschung, fiir isla-
misches Recht, fiir modernen orientalischen Volksaberglauben, fiir Geschichte
Zentralafrikas, fiir die Kolonial- und Islampolitik der GroBméchte, fiir orientali-
sches Pressewesen, fiir die Auseinandersetzung des Orients mit dem vordringen-

1 Horst Steible: ,,Geschichte des Orientalischen Seminars®, http://www.orient.uni-
freiburg.de/geschichte.html vom 5. April 2007. — Der Koranforscher Josef Horovitz
(1874-1931) wird 1914 auf eine Professur nach Frankfurt/M berufen, deren Stifter
als Aufgabengebiete semitische Philologie mit Beriicksichtigung der targumischen
und talmudischen Literatur sowie Islamkunde festgelegt hatte; Shlomo Dov Fritz
Goitein: ,,Nachruf auf Josef Horovitz, in: Der Islam 22 (1935), S. 122-127, hier S.
126.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MAURUS REINKOWSKI

den Okzident.*” Die Griinde fiir diese enzyklopidische Ausrichtung lagen zum
einen an der damals noch geringeren Fiacherdifferenzierung innerhalb der Orien-
talistik und zum anderen an einer oft der orientalistischen Spezialisierung vo-
rausgehenden Ausbildung in Fichern wie Theologie und klassische Philologie.”

Die Islamwissenschaft wurde immer auch als Teil der Orientalistik verstan-
den, und in der Tat: Die Ahnlichkeiten zwischen diesen beiden sind bemerkens-
wert — allein schon in der Hinsicht, dass sie weniger Disziplinen dhneln als kong-
lomerierten Wissenschaftstraditionen.

Beide, Islamwissenschaft und Orientalistik, agieren und argumentieren in ih-
rer Eigenschaft als geisteswissenschaftliche Ficher, bei denen — wie schon in der
Einfithrung zum Sammelband angesprochen wurde — das Krisenbewusstsein ein
grundlegendes Merkmal ihrer Selbstbefindlichkeit ist. Klagen gehort zum aka-
demischen Handwerk und zu einer erfolgreichen geisteswissenschaftlichen Wis-
senschaftspolitik. So bemingelte Hans Robert Roemer (1915-1997), der viel-
leicht erfolgreichste orientalistische und islamwissenschaftliche Wissenschafts-
lobbyist der Nachkriegszeit, in den 1970er Jahren die fehlende Ausstattung mit
Personal — eine Dekade, die nach heutigem Verstindnis als eher noch angenehm
gelten muss.* Gemeinsam ist auch Islamwissenschaft und Orientalistik ein schon

2 Hellmut Ritter: ,,Nachruf auf Carl Heinrich Becker”, in: Der Islam 24 (1937),
S. 175-185, hier S. 180. — Siehe als weiteres anschauliches Beispiel wiederum den
Nachruf von Fritz Meier auf Hellmut Ritter (1892-1971), in: Der Islam 48 (1972),
S. 193-205, hier S. 199f: ,Ritters gelehrte hinterlassenschaft ist eine der reichsten
und markantesten, die die geschichte seines faches aufzuweisen hat. Sie ist keines-
weges spezialisiert, sondern umfasst das arabische, persische, tiirkische, kurdische
und aramdische sprachgebiet, reicht von arbeiten tiber grammatik, dialektologie,
rhetorik iiber geschichte, wirtschaftsgeschichte, geschichte der naturwissenschaften
und technik, magie, literaturgeschichte, handschriftenkunde, filosofie, theologie,
mystik, volkskunde, dichtung, theater bis zur musik und ruht auf einer allgemeinbil-
dung, die weit iiber das gewohnte mass hinausreicht.” Siehe auch den Nachruf von
Albrecht Noth auf den breit aufgestellten Orientalisten cum Islamwissenschaftler
cum promovierten Juristen Otto Spies (1901-1981), in: Der Islam 59 (1982), S. 185-
188, hier S. 186.

3 Johann W. Fiick (1894-1974) unterrichtete zuerst im Schuldienst klassische Philolo-
gie und Hebriisch, Nachruf von Werner Ende, in: Der Islam 53 (1976), S. 193; Ri-
chard F. Kreutel (1916-1981) hatte eine abgeschlossene Ausbildung als Gymnasial-
lehrer fur Klassische Philologie, Nachruf von Karl Teply, in: Der Islam 59 (1982),
S. 190-194, hier S. 190; Rudi Paret (1901-1983), prominenter Koraniibersetzer und
-interpret, studierte zuerst Evangelische Theologie in Tiibingen; siche Nachruf von
Josef van Ess, in: Der Islam 61 (1984), S. 1-7, hier S. 2.

4, Mit der Stagnation der Haushalte hat auch schon der Abstieg begonnen, in der Ori-
entalistik noch ehe der ohnehin erst zu Beginn der sechziger Jahre begonnene Aus-
bau einen Abschluf3 gefunden und Dauerregelungen an die Stelle von Provisorien
und Improvisationen getreten wiren.*, Er6ffnungsansprache des Ersten Vorsitzen-
den der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft, Hans Robert Roemer, zum Ori-
entalistentag 1975 in Freiburg, in: Wolfgang Voigt (Hg.), XIX. Deutscher Orienta-

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 21

nicht mehr ganz neues nagendes Gefiihl des Unbehagens angesichts der Zukunft
des Faches.’

Ahnlichkeiten solcher Art diirfen mit Recht trivial genannt werden: Sie knn-
ten auch fiir viele andere Ficher ausgemacht werden. Aber es gibt noch weit be-
deutendere Hinweise auf eine tiefgehende Verwandtschaft von Orientalistik und
Islamwissenschaft: Die Orientalistik ist fiir die Islamwissenschaft nicht nur von
Bedeutung, weil diese institutionell noch sehr oft in orientalistischen Arbeitsein-
heiten angesiedelt ist; die Islamwissenschaft ist in vielen ihrer Eigenschaften
noch ein zutiefst orientalistisches Fach. Folgt man den Selbstdarstellungen der
Orientalistik oder Islamwissenschaft, so lassen sich in den meisten Selbstbe-
schreibungen die Begriffe ,orientalistisch® und ,islamwissenschaftlich‘ miihelos
austauschen. Die Islamwissenschaft scheint so eine Orientalistik im kleineren
Format zu sein; sie praktiziert eine dhnliche generell-umfassende Sicht ihres
Aufgabenbereichs wie dies die Orientalistik tut. So heifit es in einer Selbstdar-
stellung des Faches Islamwissenschaft: ,,Als Kulturwissenschaft auf philolo-
gisch-historischer Grundlage beschiftigt sie sich prinzipiell mit allen Kulturen
und Gesellschaften, in denen Muslime in Geschichte und Gegenwart, also etwa
seit 600 nach Christus, entweder die Mehrheit oder jedenfalls eine aktive Min-
derheit gestellt haben.*® Beiden, Islamwissenschaft und Orientalistik, ist der
Hinweis auf die groBe Breite des Faches gemein — in Gestalt eines unermessli-
chen geographischen Raumes und einer enormen Vielfalt von Sprachen (neben
den klassischen Sprachen der Islamwissenschaft, Arabisch, Persisch und Tiir-
kisch bzw. Osmanisch, konnen unter anderen Suaheli, Urdu, Dari, Kurdisch,
Paschto und Bahasa Melayu/Indonesia genannt werden).’

Beiden, Orientalistik und Islamwissenschaft, ist auch gemeinsam, dass trotz
dieser Breite und Fiille von Forschungsfeldern und internen Unterdisziplinen ein-

listentag vom 28. September bis 4. Oktober 1975 in Freiburg im Breisgau, Wiesba-
den: Steiner 1977, S. XV.

5 So sinniert Franz Rosenthal in seinem Beitrag ,,Die Krise der Orientalistik*, in: Fritz
Steppat (Hg.), XXI. Deutscher Orientalistentag vom 24. bis 29. Mérz 1980 in Berlin.
Vortriage, Wiesbaden: Steiner 1983, S. 10-21, hier S. 13: ,,So miissen wir uns denn
fragen, woher das Gefiihl des Unbehagens kommt, das wir haufig haben, wenn wir
an die Zukunft unseres Studienbereichs denken®.

6 Lutz Richter-Bernburg: , Islamwissenschaft”, in: Florian Keisinger/Roland Berger
(Hg.), Wozu Geisteswissenschaften? Kontroverse Argumente fiir eine iiberfillige
Debatte, Frankfurt/M, New York: Campus 2003, S. 124-130, hier S. 126f. — Extrem
weit gespannt ist die Aufgabenbeschreibung der Islamwissenschaft in Tiibingen,
http://www.uni-tuebingen.de/orientsem/islampl.htm#de vom 14.10.2007.

7 Man vergleiche auch die Darstellung der geographischen und thematischen Weite
der Islamwissenschaft auf den Seiten der Freiburger Islamwissenschaft: ,,Der geo-
graphische Rahmen erstreckt sich von der Atlantikkiiste Nordafrikas iiber die Arabi-
sche Halbinsel, Stidosteuropa und die Tiirkei, Iran, Mittel- und Zentralasien bis nach
Indonesien. Der inhaltliche Rahmen umspannt Religion, Geschichte, Sprachen und
Literatur ebenso wie Recht, Philosophie, Kunst, Gesellschaft, Wirtschaft und histo-
rische Landeskunde.®, http://www.orient.uni-freiburg.de/islam vom 14.10.2007.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MAURUS REINKOWSKI

zelne Forschungsfelder hervorstechen. In der Orientalistik sind dies die Sinolo-
gie, Indologie und Islamwissenschaft. Im Fall der deutschsprachigen Islamwis-
senschaft dominieren diejenigen Regionen, die im weitesten Sinne als die Ge-
burtslinder der monotheistischen Religionen gelten konnen, also der Nahe Osten.
Nimmt man die gesamte islamische Welt als MaB3stab, so erscheinen Gebiete wie
Israel, Paldstina und Syrien stark vergrofert, wihrenddessen bereits Linder wie
Iran in dieser Matrix tibermifig klein geraten, ganz zu schweigen von so ,fernen‘
Gebieten wie Siidostasien. Aus dieser Perspektive erscheint — iiberspitzt ausge-
driickt — der Islam im subsaharischen Afrika, in Siidasien oder Siidostasien als
eine Art asiatischer Restislam.®

Es kann auch nicht nur Zufall sein, dass der Islamwissenschaft jede eigentli-
che Standesvertretung fehlt: Weder die, die gesamte Orientalistik umfassende
Deutsche Morgenlidndische Gesellschaft noch die 1993 gegriindete und nur auf
die Moderne bezogene Deutsche Arbeitsgemeinschaft Vorderer Orient fiir ge-
genwartsbezogene Forschung und Dokumentation konnen als ideale Lobbyisten
des islamwissenschaftlichen Facherverbundes gelten. Oder ist nicht doch die Is-
lamwissenschaft mit ihren — dhnlich wie in der Orientalistik — undefinierten
Fachgrenzen am besten in einer orientalistischen Interessenorganisation aufgeho-
ben? Die Frage stellt sich ohnehin: Wer ist eigentlich Islamwissenschaftler bzw.
wer wird eigentlich von anderen Islamwissenschaftlern als Islamwissenschaftler
angesehen? Eine Umfrage unter deutschen Islamwissenschaftlerinnen und Is-
lamwissenschaftlern wiirde hier hochst disparate Ergebnisse zeitigen.

Orientalistik und Islamwissenschaft teilen sich nicht nur die enorme geogra-
phische Breite und thematische Vielfalt, sondern auch die Betonung der histori-
schen Tiefe: , Es ist das Besondere der Orientalistik — zumindest in der Tradition
der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft, und dies gilt es auch in jedem
Fall zu bewahren —, dass sie sich mit jeweils zeitgenossischen Fragen nur aus ei-
ner — eben gerade auch sprachlich-philologisch — fundierten Kenntnis vorausge-
gangener Epochen heraus auseinanderzusetzen bereit ist.” Wihrend das Argu-
ment einer historischen Tiefe orientalischer oder islamischer Zivilisationen kaum
von der Hand zu weisen ist, so ist die Vorstellung, dass Geschichte und Gegen-
wart unauflosbar ineinander verschrinkt sind und eine institutionalisierte Tren-
nung in moderne und historische Studien weitgehend sinnlos wire ,,in einer
Welt, wo uralt verwurzelte Traditionen noch heute wirksam sind“,“) doch nicht

8 Zur marginalen Stellung Afrikas und Stidasiens im Rahmen der Islamwissenschaft
siche die Beitrige von Roman Loimeier und Jan-Peter Hartung in diesem Band.

9 Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenlidndischen
Gesellschaft, Herrmann Jungraithmayr, auf dem XXV. Orientalistentag 1991 in
Miinchen, in: Cornelia Wunsch (Hg.), XXV. Deutscher Orientalistentag, vom 8. bis
13.4.1991 in Miinchen. Vortrége, Stuttgart: Steiner 1994, S. 1-7, hier S. 5.

10 Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft auf dem XVIL Orientalistentag 1968 in Wiirzburg, in: Wolfgang Voigt
(Hg.), Deutscher Orientalistentag: Vortridge. Vom 21. bis 27. Juli 1968 in Wiirzburg,

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 23

ungefihrlich: Heutige Gesellschaften werden in Haftung genommen fiir vergan-
gene Kulturen.

Zwischen philologischer Verankerung und disziplindrer Verunsicherung

Die Selbstverteidigungstechniken und -argumente der islamwissenschaftlichen
und orientalistischen Fachtraditionen sind bis in die unmittelbare Gegenwart dhn-
lich gewesen. Beiden ist gemein, dass sie jahrzehntelang zwischen der Scylla
tibermifBiger philologischer Selbstzufriedenheit und der Charybdis disziplindrer
Verunsicherung — angesichts der Herausforderung durch methodisch besser ver-
ankerte und wissenschaftspolitisch stirker geriistete Ficher wie Geschichte, Poli-
tikwissenschaft und Soziologie — gesegelt sind.

Wenn die grofle und auch heroische Zeit der Orientalistik das spéte 19. und
das frithe 20. Jahrhundert war, so ldsst sich fiir die zweite Hilfte des 20. Jahrhun-
dert ein Bedeutungsverfall des Orients festhalten: Der Orient, auch in den Ori-
entwissenschaften, wird nur noch als ein Hilfskonstrukt verstanden, ja sogar als
ein hochst problematischer Begriff — auch infolge der schneidenden Kritik, die an
den Konzepten des Orients, des Orientalismus und der Orientalistik geduBert
wurde.

1978 erschien Edwards Said Orientalism. In diesem Buch, das die Diskussio-
nen der letzten dreiBig Jahre gepriigt hat,'" unternimmt Said seine Beweisfiihrung
im Wesentlichen anhand europiischer Reiseliteratur und westlicher orientalisti-
scher Werke. Orientalismus bedeutet ihm dabei Verschiedenes, das dennoch eng
ineinander verwoben ist: (a) die akademische Wissenschaft der Orientalistik; (b)
eine Denkweise, die den Unterschied zwischen West und Ost zur Voraussetzung
ihrer Argumentation macht; (c) ein Medium der Dominanz und Kontrolle iiber
,den Orient‘. Der Orient ist also nicht nur eine Idee, sondern dient als Objekt zur
Ausiibung realer Macht: Europiischer Kolonialismus und westlicher Imperialis-
mus stiitzen den Orientalismus und stehen hinter dessen Projektionen. Und natiir-
lich helfen die Projektionen des Orientalismus wiederum die Machtverhiltnisse
zu zementieren. Der Orientalismus ist demnach eine sehr stabile und zihe Kon-
struktion, die nicht einfach aufgebrochen werden kann, und die sich durchaus
immer wieder an neue Umsténde anpassen kann.

Zwar weil man heute genug iiber die Schwichen und Einseitigkeiten von
Saids Darstellung,12 aber trotzdem sind wir in der Debatte iiber die Orientalistik

Teil 1. 1969, Zeitschrift der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft: Supple-
ment; 1, S. XXXI.

11 Der Ruhm von Saids Buch ist gerechtfertigt, aber doch auch einseitig. Bereits 1963
hatte Anouar Abdel-Malek (,,L'orientalisme en crise”, Diogene 44/1983, S. 103-
140) alle wesentlichen Elemente der Orientalismuskritik formuliert.

12 Zu einer ausgewogenen und rezenten Zusammenfassung der Thesen Saids, seiner
Kritiker und Nachfolger siehe Zachary Lockman: Contending Visions of the Middle

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MAURUS REINKOWSKI

noch kaum iiber Orientalism hinausgedrungen.”” Man wird wohl erst dann von
einem wirklichen Fortschritt in der Orientalismuskritik sprechen konnen, wenn
nicht in jedem Beitrag zur orientalistischen und islamwissenschaftlichen Wissen-
schaftsgeschichte (wie es auch in diesem Band der Fall ist) immer wieder Said
erwihnt wird.

In anglo-amerikanischen Lindern wird jedenfalls heute all dasjenige, was
sich mit ,dem Orient* beschiftigen will, ihn also als solchen als gegeben an-
nimmt, als Orientalismus verworfen.'* Jemand anderen einen ,great Orientalist’
zu nennen, kann dann nichts anderes mehr als eine gewollte Beleidigung sein. In
deutschsprachigen Liandern dagegen gibt es noch zahlreiche ,Orientalische Semi-
nare‘: Angefangen von Wien, Ziirich, und Basel iiber Freiburg, Tiibingen, Frank-
furt, Gieflen, Bonn, Koln, bis nach Halle und Leipzig.15

Das ist also die eine Seite: Wir sehen vor uns eine — angeblich — machtvolle
Geschichte der Deutungshoheit iiber den Orient, ausgeiibt von wissenschaftlichen
Hohepriestern, die zwar selbst unentrinnbar in ihren Diskursen gefangen sind, die
aber auch allen anderen ihre Rede vom Orient aufzwingen kdnnen. Aber haben
wir — im Gegensatz zur Rede der deutungsméchtigen Islamwissenschaft als einer
der letzten groen Bastionen eines wissenschaftlichen Orientalismus — haben wir
nicht auf der anderen Seite ganz andere, viel verhaltenere und auch kleinmiitigere
Téne im Ohr?'® Wie steht es eigentlich mit dem Selbstbewusstsein der Islamwis-
senschaft und der Orientalistik?

East. The History and Politics of Orientalism, Cambridge: Cambridge University
Press 2004, Kap. 6: ,,Said's Orientalism: A Book and its Aftermath*.

13 Bemerkenswert ist die Vermutung von Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship:
The Development of Islamic Studies in the Federal Republic of Germany*, in: Tareq
Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies. International Perspectives on the State of the
Art, New York uv.a.: Praeger 1990, S. 71-130, hier S. 73, dass der Erfolg von Saids
Buch sich seiner einseitigen Denunziation der Orientalistik zu verdanken habe. Ent-
lastet von ihren Schuldgefiihlen, hitten alle anderen Teile der westlichen Offent-
lichkeit auf den Siindenbock Orientalistik als angeblichen Hauptverantwortlichen
fiir die Entstehung des Orientalismus zeigen konnen.

14 Anlisslich des 30. Internationalen Orientalistenkongresses von 1976 (deren erster
1873 in Paris stattgefunden hatte) war die UNESCO zu keiner weiteren finanziellen
Unterstiitzung des Kongresses bereit, wenn die Konferenz sich nicht in ,,Internatio-
nal Conference of Asian and North African Studies* (ICANAS) umbenennen wiir-
de. Die Forderung wurde erfiillt. Im September 2007 fand iibrigens in Ankara die
38. ICANAS-Konferenz statt.

15 Daneben existieren zuriickhaltendere Bezeichnungen, wie etwa ,,Seminar fiir Spra-
chen und Kulturen des Vorderen Orients“ (Heidelberg) oder ,,Seminar fiir Orienta-
listik* (Kiel und Marburg). Eine Umbenennung der Seminare ist nicht leicht mog-
lich, denn es ist eben ,der Orient‘, der die in diesen Seminaren vertretenen Fiacher
(wie auch immer) verbindet.

16 Siehe den altbekannten — schon bei Said angelegten — Widerspruch in den Polemi-
ken gegen die Orientalistik bzw. den Orientalismus: Einerseits schrumpft die anti-
quierte Orientalistik, eine der wesentlichen Trégerinnen des Orientalismus, in ihrem
Geltungsbereich und verliert zusehends an Ansehen, andererseits ist aber der Orien-

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 25

Islamwissenschaft und Orientalistik teilen die Auffassung, dass sie letztlich
in der Philologie verankert sind, und verteidigen die ,,philologische Primarme-
thode*'” als ihr grundlegendes Kapital. Eugen Wirths Feststellung aus den
1970er Jahren, die Orientalistik sei konzentrisch angeordnet ,,vom Allerheiligsten
(Philologie, Literaturwissenschaft und Beschiftigung mit den schriftlichen Quel-
len) hin zu den Réndern der Orientalistik mit Feldern wie Sozial- und Wirt-
schaftsgeschichte® hatte und hat wohl auch immer noch fiir die Islamwissen-
schaft Giiltigkeit.'® Der Grund fiir die so nachhaltige Bindung an die Philologie,
und zwar im Sinne einer iiber die pure Sachniitzlichkeit hinausgehenden emotio-
nalen Verpflichtung,19 muss auch in der Erfahrung der Orientalistik liegen, sich
unter Berufung auf ihre philologische Kompetenz erfolgreich von iibergeordne-
ten Fachtraditionen losgeldst zu haben. Der Orientalistik war es (mitsamt der
damals als eigenes Fach noch nicht existierenden Islamwissenschaft) im frithen
19. Jahrhundert gelungen, sich von ihrer Rolle als Magd der Theologie zu eman-
zipieren, und zwar dadurch, dass sie sich auch als Expertin fiir lebende orientali-
sche Sprachen zu empfehlen begann.

Wenn in dieser Geschichte der Emanzipation ein Grund fiir die starke Bin-
dung an die Philologie liegt, so ist darin auch der Keim der Selbstiiberschitzung
enthalten: Die Philologie wird mitunter zu einer Art Totem erhoben: Ende der
1990er Jahre fiihrte der damalige Vorsitzende der Deutschen Morgenlidndischen
Gesellschaft die Erfolglosigkeit der deutschen Entwicklungshilfe auf den fal-
schen Ansatz zuriick, zur Entwicklung fremder Kulturen beizutragen zu wollen,
ohne von ihnen eine genauere innere Kenntnis zu besitzen. Deswegen seien For-
schungszentren einzurichten, ,,in denen auf streng philologischer Grundlage die
Besonderheit der fremden Kultur und ihrer inhédrenten Wertmafstibe Gegenstand
der Forschung sein miiBte.“”” Man darf vermuten, dass diese Ermahnung bei dem

talismus weiterhin so wirkungsmaichtig, dass er nach wie vor den orientalischen und
insbesondere den muslimischen Anderen problemlos fehl-reprisentieren und fehl-
konstruieren kann. Ich verdanke diesen wichtigen Hinweis Manfred Sing.

17 Walter Slaje: ,,Was ist und welchem Zweck dient Indologie? Tractatus irae“, in:
ZDMG 153 (2003), S. 311-331, hier S. 321: ,,Die philologische Primdrmethode
[Heraushebung im Original] aber schlieit uns die geistige Welt dieser Zivilisation
als dafiir notwendige Grundlage zunéchst iiber ihre sprachlichen Dokumente — von
den chiffriert iiberlieferten Gedanken her — auf.*

18 Eugen Wirth: ,,Orientalistik und Orientforschung. Aufgaben und Probleme aus der
Sicht der Nachbarwissenschaften, in: W. Voigt (Hg.), XIX. Deutscher Orientalis-
tentag, S. LVIL

19 Auffallend ist immer wieder der beschworende Ton, wenn an die Unbedingtheit der
philologischen Grundlagen erinnert wird. Siehe als ein Beispiel die Schlusssitze in
Josef van Ess: ,,The Emergence of ,Kulturgeschichte® in Islamic Studies, in: Mal-
colm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies: A Tradition and its Problems, Malibu: Undena
Publications 1980, S. 27-51, hier S. 51: ,,There is no valid historical research wit-
houth philology. We need Herder as well as Hegel.

20 Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft, Hermann Jungraithmayr, am 28.9.1998, in: Stefan Wild/Hartmut

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | MAURUS REINKOWSKI

damaligen Bundesminister fiir Finanzen und der damaligen Bundesministerin fiir
Zusammenarbeit und Entwicklung nicht zu tiefer innerer Einkehr gefiihrt haben
wird.

In ihrer offentlichen Sichtbarkeit und Représentanz in den Universitidten un-
terscheiden sich allerdings die orientalistischen Ficher heute erheblich.”’ Ficher
wie Indologie und Semitistik, die eine starke Forschungstradition in Deutschland
aufweisen, aber in der derzeitigen Wahrnehmung der Wissenschaftsverwaltungen
als antiquiert gelten,”” werden abgebaut, wihrenddessen andere Ficher wie die
Islamwissenschaft oder Sinologie angesichts der Bedeutung, die den entspre-
chenden Regionen (islamische Welt bzw. China) zugesprochen wird, in ihrem
Bestand belassen werden. Die Sinologie darf als ,Wirtschaftsgewinnlerin® be-
zeichnet werden, wihrend die Islamwissenschaft wenn nicht als ,Kriegsgewinn-
lerin®, so doch zumindest als ,Konfliktgewinnlerin‘ gelten muss.

Die zunehmende Antiquiertheit des Begriffes und der gemeinsamen Ficher-
tradition ,Orientalistik‘ ist den orientalistischen Fichern selbst bekannt. Eine der
moglichen Antworten wire, sich von dieser Tradition zu distanzieren bzw. sich
schlicht von ihr loszusagen. So haben sich aus den letzten Orientalistentagen
(dem etwa alle drei Jahre stattfindenden Fachkongress der deutsprachigen Orien-
talistik) einzelne Ficher wie die Agyptologie vollstindig und andere wie die Af-
rikanistik, Indogermanistik, Japanologie, Judaistik und Siidostasienkunde weit-
gehend verabschiedet.”

Jedoch wiirde es nicht gelingen und wohl auch schidlich fiir einzelne Facher
sein, die Orientalistik kurzerhand fiir abgeschafft zu erkldren. Denn aufgelost

Schild (Hg.), Norm und Abweichung. Akten des 27. Deutschen Orientalistentages
(Bonn, 28. September bis 2. Oktober 1998), Wiirzburg: Ergon 2001, S. 3-9, hier
S.5.

21 Zum Kanon der Orientalistik gehoren die Ficher Agyptologie, Afrikanistik, Alter
Orient, Arabistik, Christlicher Orient/Byzanz, Indogermanistik, Indologie, Iranistik,
Islamwissenschaft, Japanologie, Judaistik, Kunst und Archéologie des Orients, Mo-
derner Orient, Orientalische Kunstgeschichte, Orientgeographie, Semitistik, Sinolo-
gie, Sitidostasienkunde, Turkologie/Osmanistik, Zentralasienkunde. Dieser Fécher-
kanon ist tibrigens an keiner Stelle autoritativ festgelegt. In ihren verschiedenen Sat-
zungen legt die Deutsche Morgenlidndische Gesellschaft als ihr Ziel die Erforschung
des Morgenlandes fest, ohne dieses niher zu beschreiben; siehe z.B. die Satzung
vom Oktober 1903: ,.Die Kenntnis des Morgenlandes (im weitesten Sinne)“, in:
ZDMG 67 (1913), S. LXXI.

22 Man kann davon ausgehen, dass sich die Haltung gegeniiber der Indologie in den
néchsten Jahren rasch verdndern wird; fraglich hingegen ist, ob die Semitistik, ob-
wohl noch vor wenigen Jahrzehnten nahezu ein deutsches Wissenschaftsoligopol,
mehr Anteilnahme in den Wissenschaftsverwaltungen finden wird.

23 Als Hinweis hierfiir konnen die Veranstaltungsprogramme der Orientalistentage in
den Jahren 2001 (web.uni-bamberg.de/split/dot), 2004 (www.dot2004.de) und 2007
(www.dot2007.de) dienen. Diese und der Orientalistentag von 1998 in Bonn wurden
von Islamwissenschaftlern organisiert und waren dementsprechend von deren Inte-
ressen gepragt.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 27

wiirden mit den Orientalischen Seminaren in erster Linie die Fidcher und nicht
,der Orient‘, auf den vor allem auch die Nicht-Orientalistik nur schwer wird ver-
zichten wollen. Der Orient, auch wenn er von der Liste der korrekten wissen-
schaftlichen Begrifflichkeiten getilgt worden sein mag, macht sich als unter-
driicktes Unbewusstes immer wieder geltend.

Was also konnte heute die Aufgabe der Orientalistik sein? Ist sie ein Kong-
lomerat von regional- bzw. kulturwissenschaftlich orientierten Fachern mit einer
stark philologischen Prigung? Sollte sich eine wissenschaftliche Organisation
wie die Deutsche Morgenlidndische Gesellschaft vor allem als Vereinigung ver-
stehen, die die gemeinsamen Interessen ,kleiner‘ kulturwissenschaftlich ausge-
richteter Fiacher an deutschen Universitidten vertritt? Dariiber hinaus gehend aber
stellt sich die Frage: Welches Anliegen kénnen — iiber die gemeinsame Herkunft
und iiber das gemeinsame wissenschaftspolitische Anliegen in der deutschen
Universititslandschaft hinausgehend — diese Ficher miteinander teilen? Die Ori-
entalistik spiegelt nach wie vor die Vielfalt der darin vertretenen Disziplinen und
Philologien wider; sie scheint aber nicht fihig, eine Auseinandersetzung der ori-
entalistischen Disziplinen (aber auch innerhalb der einzelnen Disziplinen)24 dar-
iiber zustande zu bringen, in welcher Weise Orientalistik noch ein sinnvoller
Wissenschaftsverbund sein konnte.? Es ist auch bezeichnend, dass nicht die Ori-
entalistik, sondern die Geschichtswissenschaft als ,,zankende Zunft*“ tituliert
wurde.”® In dieser Bezeichnung ist auch eine gewisse Anerkennung fiir die le-
bendige Streitkultur in der Geschichtswissenschaft enthalten: Offensichtlich ha-
ben weder Historikerstreit noch Historikerstreitigkeiten dem Fach Geschichte ge-
schadet, sondern seinen Stand in der Offentlichkeit eher befestigt.

Ohnehin schrumpft der Geltungsbereich der Orientalistik oder das, was als
Orientalistik verstanden wird. Den meisten Auflenstehenden kidme es heute nicht

24 Hans-Wilm Schiitte: Die Asienwissenschaften in Deutschland. Geschichte, Stand
und Perspektiven, Hamburg: IFA 2002, S. 251; zur fehlenden Suche der Indologie
nach einer Verstiandigung iiber das Wesen ihres Faches: ,,Aber haben sich die Indo-
logen je zu Tagungsserien getroffen, um ihr Selbstverstindnis zu diskutieren? Nah-
men entsprechende Debatten auf den deutschen Orientalistentagen breiten Raum
ein? Davon ist nichts bekannt.*

25 Symptomatisch fiir ,Glanz und Elend* der Orientalistik ist die Zeitschrift der Deut-
schen Morgenlindischen Gesellschaft, die fiir Beitrdge aus allen orientalistischen
Disziplinen ein hochst bewéhrtes Publikationsforum bietet, aber zugleich erniich-
ternd ist in der Zusammenhangs- und Kommunikationslosigkeit der unterschiedli-
chen Beitrdge. Siehe eine dhnliche Einschitzung der Problematik bereits bei Carl
Brockelmann: ,,.Die morgenldndischen Studien in Deutschland®, in: ZDMG 76
(1922), S. 1-17, hier S. 14: ,,So konnte es schlieBlich nicht ausbleiben, dafl unsere
Zeitschrift, da sie im Gegensatz zu den Fachorganen auf zufillig ihr zuflieBende
Beitrdge aus allen Gebieten der Orientforschung angewiesen blieb, jeden organi-
schen Aufbau vermissen lief3.*

26 Klaus Grofle Kracht: Die zankende Zunft. Historische Kontroversen in Deutschland
nach 1945, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2005.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | MAURUS REINKOWSKI

mehr in den Sinn, die Sinologie als genuin orientalistisches Fach zu verstehen.
An manchen Standorten findet sich noch die Sinologie im Verbund von Orienta-
lischen Seminaren, aber die Islamwissenschaft ist meist das dominierende,
manchmal sogar das einzige darin vertretene Fach — vor allem, wenn man nicht
nur die Disziplin Islamwissenschaft selbst beriicksichtigt, sondern auch zahlrei-
che weitere, der Islamwissenschaft nahe stehende Fiacher wie Turkologie, Arabis-
tik und Iranistik, die sich mit den jeweils behandelten Kulturen in ihrer islami-
schen Uberpriigung auseinandersetzen. Man mochte also vermuten, dass die heu-
te starkste und weithin unangefochtene Spielart der Orientalistik die Islamwis-
senschaft ist. Gerade die letzten Jahre vermitteln auch den Eindruck, als sei der
Islam in der Wahrnehmung der westlichen Offentlichkeit anstelle des Orients in
den Part des grundsitzlich Anderen eingetreten. Wenn man also die Existenz ei-
nes ,harten Kern Orients® heute noch vermuten will, dann muss es sich wohl um
den Islam handeln. Diese Erwartung der Offentlichkeit ist hochst bedenklich —
auch fiir die Islamwissenschaft.

Erst Uberforderung und dann Marginalisierung?

,,Vor zwei oder drei Generationen war der Anspruch der Orientalisten, kraft ihrer philo-
logischen Fihigkeiten exklusiv fiir die Erkenntnis, Interpretation und Vermittlung zu-
standig zu sein, gesellschaftlich anerkannt und garantiert. In diesem Bewusstsein ver-
walteten wir Generationen hindurch das Exotische, AuBergewohnliche und Fremde und
konnten uns dank unserer bisweilen zu hochsten Hohen der Kunst zugespitzten philolo-
gischen Kenntnisse auch der allgemeinen Wertschitzung sicher sein. Fragen nach je-
weils zeitgenossischen, gegenwirtigen Verhiltnissen setzten wir oft erfolgreich den ho-
herrangigen Wert des Alten, des Historischen, des Klassischen entgegen und waren uns

der Akzeptanz derartiger Thesen sicher.“?’

Ein solches Verharren in den olympischen Hohen der Orientalistik ist fiir die Is-
lamwissenschaft langst nicht mehr moglich. Wiederholt wurde an der Islamwis-
senschaft als Fach bemiingelt, dass sie sich nicht als Gespriichspartner der Offent-
lichkeit und der Politik bewiesen hat. Es scheint aber derzeit trotzdem so, als
wolle man angesichts des kulturalistisch und identitétspolitisch gepréigten Kon-
flikts mit der islamischen Welt die Islamwissenschaft noch einmal zur Bewih-
rung in den Rang eines Generalbevollmichtigten fiir das Andere einsetzen. Aber
wird ihr dieser Status wegen erwiesener Inkompetenz und Untitigkeit nicht bald
wieder entzogen werden? Dieser Uberforderung nicht gerecht zu werden und da-

27 Ansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft,
Bert Fragner, bei der Eroffnung des XXVIIL. Deutschen Orientalistentags, 26.-30.
Miirz 2001: ,,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft, http://web.
uni-bamberg.de/split/dot/reden_fragner vom 5.4.2007.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—



https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 29

fir die Strafe der Marginalisierung gewirtigen zu haben, mit dieser Sachlage
steht die deutsche Islamwissenschaft nicht alleine da. So konnten die zahlreichen
think tanks in den USA in der offentlichen Meinungsbildung die Vertreter der
Universitidten vor allem deswegen an den Rand dridngen, weil sie eher dazu fihig
waren, Sachverhalte verstindlich und in Kiirze darzustellen, aber auch das ,nati-
onale Interesse* in den Vordergrund zu stellen.”® In den Vereinigten Staaten gibt
es ohnehin eine lingere Tradition der unmittelbaren Einbindung von akademi-
schen Ressourcen fiir sicherheitsdienstliche Belange, etwa in Gestalt des ,Came-
lot‘-Programms (eines Vorhabens der US-amerikanischen Armee in den 1960er
Jahren), nach dem die in den US-amerikanischen Universitidten verankerten Area
Studies, unter anderen auch die fiir den Nahen Osten, fiir die Entwicklung einer
effektiven Politik der counter insurgency herangezogen werden sollten.”

Auch wenn bisher solche unmittelbar sicherheitsrelevanten Erwartungen
nicht an die deutsche Islamwissenschaft herangetragen worden sind (wohl weni-
ger aus wissenschaftlicher Pietit als aus der Uberzeugung, dass dies ohnehin kei-
nen Sinn hitte), so scheint sie auch nicht dazu in der Lage zu sein, allgemeine
Erklirungsmodelle zum ,Problemfall Islam* anbieten zu konnen.™ Mittelfristig
steht die Islamwissenschaft in Gefahr, von den Miihlen einer an sie herangetra-
genen iiberméBigen Erwartung und einer (aus dieser enttduschten Erwartung her-
aus begriindeten) Geringschiitzung und Marginalisierung zermahlen zu werden.

Die Islamwissenschaft sieht sich dem grundsitzlichem Problem gegeniiber,
dass ihre Selbstbezeichnung Erwartungen weckt, die sie nicht einldsen kann. Es
geht hier weniger um die im Wort ,Islamwissenschaft® enthaltene Ankiindigung,
zur Gesamtheit der islamischen Welt in historischer Tiefe und geographischer
Breite Auskunft geben zu konnen. Weitaus schwerer wiegt die Erwartung der Of-
fentlichkeit, dass die Islamwissenschaft den unaufldsbaren, nicht zu greifenden
Kern ,Islam* erkldren soll: Die Islamwissenschaft soll sagen, worin das Geheim-
nis des eigentlichen Orients, der heute der Islam ist, liegt, aber eben nicht, um
sich einem fremden kulturellen Mysterium zu nihern, sondern um zu erldutern,

wie der Muslim als solcher ,tickt‘.31

28 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand: The Failure of Middle Eastern Studies in
America, Washington, D.C.: The Washington Institute for Near Eastern Policy
2001, S. 106f.

29 Ebd., S. 86; zu spiteren Vorstofen von Regierungsorganisationen siehe S. 87-90.

30 Siehe hierzu auch die Anmerkung von Jacques Waardenburg: ,,The Study of Islam
in German Scholarship®, in: Azim Nanji (Hg.), Mapping Islamic Studies. Geneal-
ogy, Continuity and Change, Berlin, New York: Mouton de Gruyter 1997, S. 1-32,
hier S. 21: ,,The situation is the more astonishing since German culture has always
had a speculative bent and German scholarship is reputed for its creative theoretical
thought. Why precisely this German genius has been largely absent in the field of Is-
lamic studies is a problem.*

31 Dass auch Bomben ticken, ist hier ein nicht ganz zufilliges Zusammentreffen des
Wortsinns.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—



https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | MAURUS REINKOWSKI

Aus ihrer philologischen Tradition heraus ist die Islamwissenschaft stark,
wenn es um die Beschreibung von Normativititen geht, die sie aus der Lektiire
von Texten gewinnt. Texte, sakrale Texte vor allem, legen auch — so der eigene
Anspruch der Muslime — religidses Verhalten fest. Das ist nicht ohne Fallstricke:
Weil Muslime in der Weise wahrgenommen werden, dass sie die religiosen und
dogmatischen Inhalte des Islams mit groerem Nachdruck als sdkularisierte
Christen verfechten, wird von ihnen ein solches streng religioses Verhalten dann
auch als zwingend vorausgesetzt. Die deutsche Offentlichkeit, so lieBe sich iiber-
spitzt ausdriicken, erwartet von den Muslimen ,,eben diese Ubereinstimmung [ih-
res] Verhaltens mit ihren eigenen Normen‘** und von der Islamwissenschaft er-
wartet sie nur noch die Bestitigung dieser Erwartungen. Den als Muslimen erzo-
genen Menschen wird ihre religiose Identitét geradezu aufgedringt — und den Is-
lamwissenschaftlern ihre angebliche Identitdt als Bewahrer des Schliissels zum
eigentlichen Verstindnis des Islams.

Das Dilemma der Islamwissenschaft ist, dass viele Vertreter dieser Disziplin
selbst der Ansicht sind, bei den meisten politischen Entwicklungen unter Musli-
men und in der islamischen Welt handle sich nicht um nur dem Islam zueigene
Charakteristika, sondern viel eher um bestimmte gesellschaftliche Strukturen
oder der um spezifische Antworten auf die Herausforderung der Moderne. Die
islamische Welt, enttduscht von falschen europidischen Versprechungen wie dem
Liberalismus und Marxismus, versuche, die Moderne durch eine islamisierende
Uberformung fiir sich verstehbar und bewiltigbar zu machen. Auf die Spitze ge-
trieben bedeutet dies, dass die Islamwissenschaft sich gewissermallen als nicht
zustidndig erklirt fiir alles Islamische, da es ja nur scheinbar islamisch sei. Worin
konnte also der Sinn eines Faches liegen, das — so stellt sich das dem Auflenste-
henden dar — sich vor allem berufen sieht, gerade das als irrelevant zu bezeich-
nen, was es erklaren soll?

Hierin konnte auch einer der Griinde dafiir liegen, warum die Islamwissen-
schaft in der Offentlichkeit als so stumm erscheint. Die Islamwissenschaft weif§
vielleicht, was man nicht sagen kann, indem sie das Einspruchsrecht der Fakten
kennt. Sie weill aber nicht, was man sagen kann; dazu miisste sie selbst erst ge-
lernt haben, iiber Muslime und Islamisches reden zu konnen, ohne dass diese Re-
de immer letztlich ,den Islam‘ meinen wiirde.

Das Fach Islamwissenschaft muss sich nicht notwendigerweise selbst be-
schidigen, wenn es ihm gelingen sollte, im Sinne des von Odo Marquardt auf die
Philosopie gemiinzten Begriffes der ,Inkompetenzkompensationskompetenz‘, auf
diese Dilemmata hinzuweisen und verstiandlich zu machen, dass die falschen Er-
wartungen an die Islamwissenschaft Teil eines groeren Missverstindnisses sind.

32 Peter Heine: Kulturknigge fiir Nichtmuslime. Ein Ratgeber fiir alle Bereiche des
Alltags, Freiburg: Herder 2001, S. 158.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 31

Worin also konnte die Antwort der Islamwissenschaft auf — jenseits all ihrer
unbestrittenen Kompetenzen — ihre spezifische Inkompetenz sein, die Frage ,,Nun
sagen Sie uns doch einmal gute Frau/guter Mann, was ist denn der Islam eigent-
lich?* nicht befriedigend beantworten zu konnen oder genauer vielleicht, nicht
die Fihigkeit zu haben, diese Frage in liberzeugender Weise als unzulédssig ab-
zuwehren.

Was kann die Islamwissenschaft tun?

~Aus den Stirmen der kurz zuvor iiber ganz Europa hereingebrochenen politisch-
socialen Bewegung, die auch mein Vaterland so méchtig ergriffen hatte, sah ich mich
plotzlich in die durch nichts gemilderte Einformigkeit des orientalischen Lebens ver-
setzt. Wihrend ich daheim alles hatte wanken sehen, stand hier alles unerschiitterlich,

unbeweglich und jeden Zweifel ausschliessend. Nichts storte die tiefe Ruhe.**

Man konnte diese Passage auch als ein Gleichnis auf die Islamwissenschaft der
ersten Nachkriegsjahrzehnte lesen, als sie noch weitgehend unberiihrt von innen-
und auBenpolitischen Stiirmen in sich und ihren Traditionen ruhte. In den gemiit-
lichen islamwissenschaftlichen Seminaren waren deutsche Studierende und Do-
zierende unter sich; gemeinsam sprach man iiber den zeitlich und rdumlich so
fernen Islam. Mit dieser Gemiitlichkeit scheint es erst einmal vorbei zu sein.

Dabei wire eigentlich das Streben nach einer akademischen vita contemplati-
va,34 vulgo das Pochen auf Ruhe als oberstem Wissenschaftlerrecht, nicht nur ei-
ne wohlfeile Ausrede — dies zeigen Plddoyers zur Rettung der deutschen Univer-
sitdt, in denen die Forderung nach Kontemplativitit an oberster Stelle steht:
,Was die Universitit heute braucht, ist Ruhe.

Dennoch: Die Islamwissenschaft wird in den nédchsten Jahren nicht — jeden-
falls nicht mit Erfolg — das Privileg der Ruhe einfordern konnen. Viele Heraus-
forderungen warten auf sie, anregende, aber auch einfach unangenehme. Um auf
diese Herausforderungen antworten zu konnen, wird die Islamwissenschaft eine
Gratwanderung unternehmen miissen: Sie darf nicht ihre Kompetenzen verlieren
und muss zugleich versuchen, spezifische Formen einer islamwissenschaftlichen
,Inkompetenzkompensationskompetenz* zu schaffen.

Manches von dem, was zum Abschluss dieses Beitrags iiber den moglichen
Auftrag der Islamwissenschaft in der Zukunft gesagt wird, ist handhabbar, man-

33 Alfred von Kremer: Geschichte der herrschenden Ideen des Islams. Der Gottesbeg-
riff, die Prophetie und Staatsidee, Hildesheim: Georg Olms 1961. Nachdruck der
Ausgabe von 1. Auflage, Leipzig 1868, S. X.

34 L. Richter-Bernburg: Islamwissenschaft, S. 126.

35 Jochen Horisch: Die ungeliebte Universitit. Rettet die Alma mater! Miinchen, Wien:
Hanser 2006, S. 134.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | MAURUS REINKOWSKI

ches geht iiber allerlei Wolkiges nicht hinaus. Beim Blick in die vermeintlich
wichtigsten Zukunftsaufgaben der Islamwissenschaft tun sich aber auch intellek-
tuell so bestechende Autoren wie Baber Johansen schwer. Johansen sah es 1990
als eine hauptsichliche Aufgabe der Islamwissenschaft an, sich einem ,,neuen
Orientalismus® zu widersetzen, der den Nahen Osten nur als politisches Gebilde
und als wirtschaftlichen Faktor sehen konne (heute miisste natiirlich an erster
Stelle die Reduzierung der Muslime und des Islams auf ein Sicherheitsproblem
stehen). Um dies leisten zu konnen, miisse erstens die Islamwissenschaft ihre
Tradition bewahren, das Textuniversum der islamischen Welt zu erforschen und
verstehen zu wollen, zweitens eine engere Vertrautheit mit den Sprachen und
Traditionen ihrer eigenen (also der europdischen) Kultur und ihrer Abbildung in
den verschiedenen akademischen Traditionen erwerben, und drittens ein weitaus
sensibleres Sensorium fiir die kulturellen Stromungen und emotionalen Zustdnde
in der islamischen Welt entwickeln. Dariiber hinaus plidiert er dafiir, dass die Is-
lamwissenschaft fiir die Zwecke ihrer Analysen einen ,theoretischen, empiri-
schen und historischen Bezugsrahmen* entwickeln solle.*® Es scheint wohl so, als
ob niemand der Islamwissenschaft einen klaren Weg in die Zukunft weisen kon-
ne.

Die Islamwissenschaft in Deutschland ist in den letzten Jahrzehnten zu sehr
Handwerk gewesen: Philologische Uberlastung, unter anderem durch die nur
sehr selten wirklich eingeloste Verheiung, mehrere islamische Sprachen (vor-
zugsweise Arabisch, Persisch und Tiirkisch) zu erlernen, kann schon wihrend
des Studiums zu einem Defizit an intellektueller Ausbildung beitragen. Zudem
besteht ein Missverstindnis sowohl auf Seiten der Islamwissenschaftler als auch
der AuBlenstehenden: Islamwissenschaftler sollten sich als Intellektuelle zu Fra-
gen dufern konnen, die den Islam und die Muslime in den Gesellschaften der
Gegenwart betreffen, ohne allesamt zu sich mit der unmittelbaren Moderne be-
schiftigenden Sozialwissenschaftlern mutieren zu miissen. Man kann und sollte
iiber — fiir andere — entlegene Themen und Dinge forschen und trotzdem dazu fa-
hig sein, sich im 6ffentlichen Raum zu behaupten.

Die Deutungshoheit der Islamwissenschaft, wenn es jemals eine solche gege-
ben haben sollte, ist auch durch die Migration von Muslimen nach Europa ero-
diert worden. Orientalistik als Disziplin setzte ein klar definiertes Eigenes voraus
— und dieses klar definierte Eigene war auch im Fall der Islamwissenschaft im-
mer Europa mit seiner spezifisch christlich-abendlédndischen Kultur. Schon 1983
beklagte der 1938 aus Deutschland emigrierte und in den USA lehrende Islam-
wissenschaftler Franz Rosenthal (1914-2003), der Orientalistik sei das Fremde
abhanden gekommen: Die muslimischen Migranten nach Europa wiirden ,,an den

36 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 115: ,,Islamic studies ought to have a theo-
retical, empirical, and historical frame of reference that enables it to analyze cultures
in terms of interactions between individuals, groups, and classes [...]“.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 33

ererbten Grundlagen der Orientalistik riitteln und sie zu zerstéren drohen. Es
sieht so aus, als ob der Reiz des Fremden nicht mehr existieren konne und die
Suche nach dem Eigenen in diesem einst Fremden nicht mehr moglich sei, da das
Fremde eben allzu vertraut und alltiglich geworden zu sein scheint.**’

So leicht aber geht das Fremde nicht verloren. Der Begriff ,Muslim* hat in
Europa bereits teilweise eine neoethnische oder pseudoethnische Konnotation
angenommen, indem man dem Muslim nicht nur eine religiose Zugehorigkeit,
sondern gewissermaflen eine ethnisch-rassische zuweist. Abhilfe ldsst sich wo-
moglich unter anderem durch die Schaffung von Raumen bewerkstelligen, in de-
nen Muslime und Nicht-Muslime eben nicht als Parlamentére verfeindeter For-
mationen aufeinandertreffen (was librigens ein Grundproblem aller ,Dialog‘-
Bemiihungen ist), ja, in denen solche Zuordnungen einem gar nicht mehr in den
Sinn kommen. Unter anderen konnte die Islamwissenschaft Ort eines solchen
Austauschs sein, in dem Muslime und Nicht-Muslime eben nicht mehr als Mus-
lime und Nicht-Muslime, sondern als gemeinsam arbeitende Studierende, Leh-
rende und Forschende aufeinandertreffen.*®

Notwendig ist auch eine klarere Vermittlung des Faches im Unterricht. Es ist
eine Illusion zu glauben, die enorme fachliche Breite der Islamwissenschaft kon-
ne in der Lehre eins zu eins wiedergegeben werden. Die Herausforderung fiir die
geisteswissenschaftlichen Ficher, ndmlich ,,das Studium in eine Sequenz klar be-
stimmter Schritte so zu zerlegen, dass die Studenten einen Studiengang erleben,
in dem Geleistetes aufeinander aufbaut und sich nicht nur impressionistisch zu
einem Bild fiigt,* lisst sich besonders als Aufgabe fiir die islamwissenschaftli-
chen Studiengéinge verstehen.

Eine weitere Herausforderung fiir die Islamwissenschaft ist, sich in Zukunft
zu einzelnen politischen Entwicklungen und Fragestellungen deutlich zu duflern.
Dass Islamwissenschaftler in der deutschen Islamkonferenz kaum vertreten sind,
muss man als Schicksal hinnehmen. Manches in der Zukunft Liegende konnte
aber noch von der Islamwissenschaft beeinflusst werden: So braucht die Islam-
wissenschaft nicht Anspruch darauf zu erheben, die Lehrer fiir den islamischen
Religionsunterricht auszubilden, aber sie muss darauf bestehen, dass die Dozen-
ten, die diese Lehrer ausbilden (werden), einen festen Anteil ihrer Ausbildung

37 F. Rosenthal: Krise der Orientalistik, S. 15.

38 Das wird nicht immer einfach sein: Eine der Stiarken westlicher Wissenschaft, nim-
lich wissenschaftliche Kritik, konnen manche der muslimischen Studierenden nur
als Kritik an ihrer eigenen Religion verstehen. — Die Sinologie und die Slavistik mit
einer zunehmenden Zahl von chinesischen bzw. russischen Muttersprachlern/innen
unter ihren Studierenden kennen in den letzten beiden Jahrzehnten eine dhnliche
Entwicklung; im Fall der Islamwissenschaft aber treten die religios-kulturellen
Trennlinien wohl noch deutlicher hervor.

39 Jiirgen Kaube: ,,Das Unbehagen in den Geisteswissenschaften. Empirie und iiber-
empirische Krisen®, in: F. Keisinger/R. Berger (Hg.), Wozu Geisteswissenschaften,
S. 17-28, hier S. 23.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | MAURUS REINKOWSKI

nicht nur in Studiengingen der islamischen Theologie erhalten, sondern auch in
der Islamwissenschaft. Es geht hier nicht darum, dass Dozenten des islamischen
Religionsunterrichts eine distanzierte Sicht auf ihre Religion einiiben sollen, sie
sollen aber zumindest die Haltung einer kritischen Distanz kennenlernen, die in
der islamischen Theologie und Wissenschaftstradition nicht sehr ausgeprégt ist.

Uber allem mea culpa soll aber auch nicht das tua culpa vergessen werden.
Es ist ein Zeichen fiir den Orientalismus und Provinzialismus der deutschen Ge-
sellschaft, dass sie erwartet, jeweils eine Handvoll von Fachvertretern kénne eine
Region in allen ihren Aspekten erklidren, die weitaus groBer ist als Westeuropa
und Nordamerika zusammengenommen. Wie wiirde gelacht werden, wenn je-
mand den Vorschlag wagte, in Zukunft die Theologie, Geschichte, Philosophie,
Soziologie, Politik-, Religions- und Literaturwissenschaft an einer Universitit
durch ein, zwei ,Okzidentalisten® vertreten zu lassen? Es geht hier nicht um Lob-
byismus, nimlich dass Gedanken zur Lage der Islamwissenschaft in Deutschland
zwangsldufig in der Forderung nach mehr Stellen fiir die Islamwissenschaft
miinden miissen, sondern darum, dass an der Erkldrung der ungeheuer grof3en
und vielfiltigen ,islamischen Welt‘ auch andere, bisher abseits stehende Féacher
wie die Geschichtswissenschaft teilhaben sollten. Warum sollte nicht etwa das
Fach Geschichte in zumindest einigen Universitdt dazu in die Lage gebracht
werden, eine Generation von auf die Gebiete der islamischen Welt spezialisierten
und zugleich historisch arbeitenden Wissenschaftlern aufzunehmen — die schon
in der nédchsten Generation Historiker und eben nicht Islamwissenschaftler her-
vorbriichten?*’

Die Islamwissenschaft wird wegen ihrer ausgeprigten philologischen Orien-
tierung und wegen ihrer nicht leicht zu behebenden Tradition einer, oft eklekti-
zistischen Anleihe bei verschiedensten Disziplinen in absehbarer Zukunft keine
fiir die allgemeinen Geisteswissenschaften wegweisenden Pfade beschreiten. Die
Islamwissenschaft kann und soll auch kein Methodenfach werden. Es wire un-
fruchtbar zu verlangen, dass jeder Islamwissenschaftler sich in Zukunft nur als
Religionswissenschaftler, nur als Soziologe, nur als Literaturwissenschaftler, nur
als Historiker, nur als Anthropologe usw. zu verstehen hitte. Das methodisch
Chaotische oder — positiv gefasst — der disziplindre Kosmopolitismus der Islam-
wissenschaft sind durchaus bewahrenswert. Dennoch ist die Konzentrierung auf
ein, hochstens aber zwei methodische Schwerpunkte und sehr wenige inhaltliche

40 Die bisherige Bilanz (auch wenn in dieser Ubersicht ein, zwei Professuren iiberse-
hen worden sein mogen) ldsst eher vermuten, dass die eurozentrischen Beharrungs-
krifte der deutschen Geschichtswissenschaft die Oberhand behalten werden. Bisher
gab es im Fach Geschichte an deutschen Universitidten nur folgende Professuren mit
einer auf die islamische Welt bzw. den Nahen Osten bezogenen Ausrichtung: Hel-
mut Mejcher in Hamburg (keine Nachfolge), Dan Diner in Essen (beim Nachfolger
ersetzt durch einen anderen Schwerpunkt), Fikret Adanir in Bochum (Nachfolge
noch unklar), Birgit Schébler (Erfurt), Alexander Schélch, spédter Thomas Philipp in
Erlangen (Nachfolge noch unklar).

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—



https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 35

Felder notwendig. Nur so kann die Islamwissenschaft im besten Sinne eine Dis-
ziplin von ,Universal-Spezialisten® bleiben.*’ Das Fach kann jedoch versuchen,
aus dem Gesprich mit anderen Disziplinen und dem intensiven Nachdenken iiber
das eigene Fach eigenstidndig Fragestellungen entwickeln — also ein Fach mit ei-
nem spezifischen Gewicht und Gehalt sein. Noch zu oft argumentiert die Islam-
wissenschaft mit dem Hinweis auf ein Arkanum Islamwissenschaft, das sich nur
dem mitteilbar machen konne, der selbst auch Islamwissenschaft studiert habe.

Es gilt, dass sowohl klassische Islamwissenschaft als auch Gegenwartsbezo-
genheit in der Islamwissenschaft ihren Platz haben. Auch ist das Fach nicht dazu
da, ,kurzfristig verwertbare, pragmatische Ergebnisse oder gar nur Entschei-
dungshilfen fiir Politik und Wirtschaft zu liefern®.*’ Das Fach hat das Recht, auf
seinen Wissenschaftstraditionen zu beharren, auf seiner ihm eigenen Art der ,,re-
levanten Redundanz*.* Die Islamwissenschaft muss sich aber zugleich der Un-
geduld stellen, die ihr gegeniiber gezeigt wird. ,Aristokratische‘ Selbstrechtferti-
gungen, dass man sich eigentlich nicht rechtfertigen und nicht zeitgemil sein
miisse, gehoren zur unverzichtbaren Folklore der Universitdt und sind fiir das
Uberleben der Universitit vielleicht sogar unverzichtbar — sofern sie allerdings
produktive Wirkung entfalten. Die Islamwissenschaft wird bestehen konnen,
wenn sie ihren Wert fiir andere, aber vor allem fiir sich selbst erweist.

41 H.-W. Schiitte: Asienwissenschaften, S. 292, bezieht sich hier auf das Fach Sinolo-
gie.

42 Das Zitat bezieht sich im Originalkontext nicht auf die Islamwissenschaft, sondern
auf die Orientalistik insgesamt; Lother Ledderose: ,Begriissungsansprache®, in
Werner Diem/Abdoldjavad Falaturi (Hg.), XXIV. Deutscher Orientalistentag, vom
26. bis 30. September 1988 in Koln. Ausgewihlte Vortrige, Stuttgart: Steiner 1990,
S. 1-6, hier S. 6.

43 Siehe zum Begriff der ,relevanten Redundanz® die Einleitung zum Sammelband.

-002 - am 13.02.2026, 21:58:33. Op J—


https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-002 - am 13.02.2028, 21:58:33.



https://doi.org/10.14361/9783839407158-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

