»Des Menschen Tage sind wie Gras«
Ein Dissens tiber Wachstum in

der Philosophischen Anthropologie!

Wolfgang Eftbach

Entscheidend fiir die Diskussion lebenssoziologischer Konzepte ist selbstre-
dend eine Klirung dessen, was man unter »Leben« verstehen soll, denn sonst
kommt man iiber die beschwérende Rhetorik des Vitalen nicht hinaus. Dazu
mochte ich im Folgenden tiber einen Dissens in der Philosophischen Anthro-
pologie berichten, der die Vorstellungen vom Wachstum betrifft. Ich meine
nicht die metaphorische Rede etwa vom wirtschaftlichen Wachstum, sondern
das vegetative, pflanzliche Wachstum, dem m.E. eine Schliisselfunktion fiir
Lebenskonzepte zukommt.

Im Zentrum der bisherigen Diskussion um die biologischen und biosophi-
schen Grundlagen der Philosophischen Anthropologie stand bekanntlich zum
einen der allgemeine Begriff organischen Lebens, wie er in den unterschied-
lichen wissenschaftlichen Perspektiven von einerseits Physik/Chemie und an-
dererseits Biologie aufgefasst wird. Zum anderen war prominentes Thema der
Mensch-Tier-Vergleich, und dabei insbesondere die Frage, welche Chancen be-
stehen, tiber Resultate der Primatenforschung zu einem besseren Verstindnis
der menschlichen Natur zu kommen. Fiir eine Theorie des Lebendigen, die le-
benssoziologische Konzepte orientieren konnte, sind diese Blickwinkel zu ein-
seitig gefasst. Zum Leben gehoren nicht nur die Tiere und Menschen, sondern
auch die Pflanzen, die zuerst fiir die elementare Dimension des Wachstums
stehen.

1 | »Des Menschen Tage sind wie Gras,/er bliiht wie die Blume des Feldes./Fahrt der
Wind dariiber, ist sie dahin;/der Ort, wo sie stand,/weifs von ihr nichts mehr.« (Psalm
103 Vers 15-16). Eine erste Fassung habe ich unter dem Titel Uber das Vegetative in
der Philosophischen Anthropologie auf der IFK-Tagung: Philosophische Anthropologie
- Natur und Medien, Wien, 24.-25. Oktober 2013 vorgetragen. Eine Kurzfassung ist er-
schienen als Efbach 2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Wolfgang Efbach

Aus den Bildenden Kiinsten sind Pflanzen kaum wegzudenken, insbeson-
dere seit die Hollinder Biirger in der frithen Moderne das Blumenstillleben
populdr machten. Florale Motive, die seit der Antike in der Ornamentik schon
immer zur Belebung von Sdulen, Winden, Tiiren, aber auch Gefiffen und
Stoffen verwandt wurden, werden bekanntlich in der »Jugendstil« genannten
Kunstrichtung um 1900 auf breiter Front zum Einsatz gebracht. Mobel, Stra-
Renlaternen, ja ganze Gebiudeteile werden morphologisch wie Pflanzen ge-
staltet. Aber diese Pflanzen wachsen nicht mehr, sie sind bewegungslos.

Wie kann man lebendiges Wachstum sichtbar machen? Futuristische Ma-
ler haben viel Kreativitit darauf verwandt, animalische und technische Bewe-
gungsablidufe im Bild zu bannen. Um Wachstum zu sehen, braucht es Zeit,
eine der knappsten Ressourcen kapitalistischer Gesellschaft der Beschleuni-
gung, besser des »rasenden Stillstands« (Virilio). In der Geschichte des Be-
wegungsbildes spielt bekanntlich die sukzessive Fotographie eine besondere
Rolle. Der Film hat im 20. Jahrhundert unsere Vorstellung von Vitalitit als
einer aktivistischen Vitalitit nachhaltig geprigt (Deleuze 1989, 1990; Karpen-
stein-EfRbach 2005). Dies alles vorausgesetzt mochte ich mich einem fiir den
Dissens iiber Wachstum in der Philosophischen Anthropologie bedeutsamen
Medienereignis zuwenden.

WACHSTUM SEHEN KONNEN -
EIN FOLGENREICHES KINOERLEBNIS

Am 25.2.1926 kam es im Filmtheater der UFA, dem Café Piccadilly in Berlin,
das man wihrend des Ersten Weltkriegs in Kaffee Vaterland umbenannt hatte,
zu einer denkwiirdigen Filmvorfithrung. Im Programmbheft war zu lesen:

»Warum sollen wir es verheimlichen? So fing es an mit unserem Film. Die Badische Ani-
lin- und Sodafabrik, Ludwigshafen a.Rh., wollte Stickstoff zum Diingen der Acker ver-
kaufen. Um den Bauern die Wirkung des Stickstoffes zu zeigen, stellte sie Filme her,
Filme, in denen dokumentarisch bewiesen wurde, wie der Mais, wie der Tabak und ande-
re Pflanzen ohne und mit Stickstoff gedeihen, also ungeschminkte Werbefilme mit dem
einzigen Motiv, Geld zu verdienen« (0.V. 1926).

Mit der neuen filmischen Technik des Zeitraffers, alle 45 Minuten wurde mo-
natelang ein Bild der mit Stickstoff gediingten Pflanzen aufgenommen, gelang
es, das Pflanzenwachstum sichtbar zu machen. Die Filmemacher der BASF
entschlossen sich, aus dem Material etwas Anderes zu machen:

»Stickstoff hin, Stickstoff her, Werbearbeit hin, Werbearbeit her! Hier hatte man mit Ho-
herem zu tun. Ohne jegliche Riicksicht auf geschéftliche Interessen wurden Ranken und

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

Blumen aufblithend und verwelkend aufgenommen. Man kann diese Bewegungen nicht
beschreiben, dieses Suchen, Kdmpfen und Greifen der Kletterpflanzen, die Krampfbe-
wegungen der Knospe vor der Entfaltung, das Sterben der Blumen. Es fehlen der ge-
schriebenen Sprache die Worte. Das schildert uns wie ein heiliges Buch das bewegte
Bild.

Wirsind keine Botaniker. Wirziehen aus diesen geheimnisvollen, traumalbgleichen, tén-
zerischen Bewegungen keine Folgerungen. Wir wollen nichts als sie euch zeigen! Aber
eins ist sicher! Dieses lodernde Lied von Bliihen und Welken riihrt das Innerste in uns
auf. Unsere Augen werden sehend. Wir sehen in einem Spiegel; wir sehen Gottes Auge
im Spiegel der Natur« (ebd.).

Es handelt sich um den 77-miniitigen Stummfilm Das Blumenwunder. Die
Zeitrafferaufnahmen der Pflanzen wurden durch allegorische Szenen mit
Maria Solveg als Flora, Stefa Kraljewa als Mohnblume, Daisy Spief als Hya-
zinthe u.a.m. ergdnzt. Dazu gab es Tanzeinlagen des Balletts der Preuflischen
Staatsoper. Die Musik zum Film komponierte der bekannte Operettenkompo-
nist Eduard Kiinneke.? Im Oktober 2011 konnte man sich den Film im Berliner
Kino Babylon mit neuer Orchesterbegleitung ansehen.

Bei denen, die den Film gesehen haben, hat er nachhaltige Eindriicke hin-
terlassen. Oskar Loerke vermerkt in einem Tagebucheintrag vom 7.3.1926:

»Gestern im Film »Das Blumenwachsen« (sic!). Ein Erlebnis ersten Ranges. Ungeheuer.
Es hat fast Beweiskraft fiir alles Ubersinnliche. Sieht man Pflanzen wachsen und leben,
die nur ein anderes Tempo haben als wir Menschen, - da ist jede Ordnung zu denken,
noch langsameres oder rasend schnelles Tempo, beide, um dieser Verschiedenheit hal-
ber nicht wahrnehmbar« (Loerke 1955: 137).

Theodor Lessing urteilte: »Die neue Entdeckung gelegentlich der Blumenfilme
wird voraussichtlich schon in wenigen Jahren die ganze Lebenswissenschaft
und damit auch die Wissenschaft von der Seele um und umwandeln« (Les-
sing 1928: 178). Besonderen Eindruck haben wohl die Szenen der Passiflora
gemacht, die sich an vier nebeneinander gestellten Stangen hochrankte. So
schreibt Lessing:

»Man |afit die schwéchliche Pflanze [...] an Staben aufklettern, indem man sie zwingt,
Stab nach Stab zu erklettern. Bricht nun die Reihe der Stabe ab und wachst die Pflanze
ins Leere, womit sie todgeweiht wére, so beobachtet man im Film, daf die Ranke eine
immer wachsende Unruhe ergreift; zuletzt tastet sie rasend und rastlos wie eine Flim-
merzelle, ehe sie abstirbt. Dann aber plétzlich kommt ein Augenblick, wo durch den gan-

2 | Angaben im Programmheft.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

201


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Wolfgang Efbach

zen Leib der Pflanze ein Ruck geht, und nun geschieht das Wunder: die Pflanze wendet
sich um! Die ausgestreckte und todgeweihte Ranke zwingt den ganzen Pflanzenleib zu-
riick in die entgegengesetzte Richtung, und nun wird, sobald sie Halt hat, auch die Aus-
drucksbewegung wieder ganz ruhig. Dies ist der Augenblick, wo aus dem Naturhaften
etwas aufblitzt wie bewufter Wille, das heifit ein reflektiv-selbstentfremdender, selbst-
verdoppelnder Vorgang, hervorgetrieben aus der duersten Not, welche das Leben zum
Ichbewuftsein« aufstaut. Denn Geist ist wach gewordener Lebenstrieb« (ebd.: 182).

Der Moment, den Lessing schildert, hat es auch Max Scheler angetan. Er
schreibt in einem Brief an seine Frau Mirit Furtwingler tiber den Film:

»Am schdnsten waren Ranken, die sich an vier nebeneinander gestellten Stangen auf-
reihen. Das stiirmische »Suchen«nach Halt, die »Befriedigung:, wenn sie die Stange ge-
funden, die vergeblichen Versuche [...] u. vor allem: die Erscheinung, daf - wenn die
Ranke die 4. letzte Stange im Wachsen erreicht hat - sie »verzweifeltcins Leere greift,
sucht und bis (unerhdrt!) sie sich nach Miflerfolgen umwendet u. zur 4. Stange zuriick-
kehrt. Das erschiitterte mich so, da ich mit Miihe die Tranen riickhielt. O wie ist das
rLeben« {iberall gleich siiB, zuckend und schmerzhaft [...] und wie ist alles, alles Leben
eins« (Scheler 1980: 117f.).

Der Film Das Blumenwunder war geeignet, eine Frage zu reaktivieren, die Phi-
losophen seit der Antike nicht in Ruhe gelassen hat: die Frage nach der Seele
der Pflanzen. Hans Werner Ingensiep ist der Geschichte der Pflanzenseele von
der Antike bis zur Gegenwart 2001 in einem voluminésen Werk nachgegan-
gen. Was Ingensiep beschreibt, ist die »Geschichte einer verlorenen Idee«. Das
Buch ist ein tapferer Versuch gegen den »historische[n] Gedichtnisschwund
in Sachen >Pflanzenseele« (Ingensiep 2001: 1 und 597; zur Diskussion der
Zeitrafferfilme 54aff.).

WIDERSPRUCHLICHES ZUR PFLANZENSEELE

Freilich, so einfach verschwinden faszinierende Ideen nicht. Der Wissen-
schaftsredakteur Joseph Scheppach vom Redaktionsbiiro Wortstark weifl 2009
vom »geheimen Bewusstsein der Pflanzen« zu berichten, etwa von Experi-
menten, bei denen morgendlich freundlich begriifite Tomatenpflanzen bes-
ser gediehen als die Kontrollgruppe, die den Morgengrufl entbehren musste
(Scheppach 2009). Aber es klappt eben nicht immer: Rita Gudermann berich-
tet auf der online-Rundfunkseite Planet Wissen:

»Ein Team des WDR lie im Pflanzenversuchslabor im Forschungszentrum Jiilich ei-
nige Sonnenblumen mehrere Tage lang mit klassischer Musik, Ausschnitten aus dem

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

»Dschungelbuch« und Naturgerduschen beschallen - ohne erkennbare Auswirkungen
oder Unterschiede. Wurde dagegen die Menge des Lichts oder des Wassers verdndert,
reagierten die Pflanzen sofort« (Gudermann/Ziegler 2017).

Andererseits berichtet Trends in Plant Science, dass Knackgerdusche von Pflan-
zen wahrgenommen werden:

»Ausgerechnet im Frequenzbereich von 220 Hz richten sich Pflanzenwurzeln bei ihrem
Wachstum nach der akustischen Quelle aus, Pflanzen haben also folglich sensible »Or-
ganes, die auf Schallwellen reagieren. Das dirfte kein Zufall sein, glauben die Forscher.
Die Knacklaute sind ein Kommunikationssignal zwischen zwei Pflanzen« (0.V. 2012).

Fiir viele Bundesbiirger diirfte das nicht tiberraschend sein: Nach einer re-
prasentativen Emnid-Untersuchung im Auftrag des Magazins Zeit Wissen
aus dem Jahre 2005 sind fast die Hilfte der Bundesbiirger (49 Prozent) da-
von iiberzeugt, dass Pflanzen Gefiihle haben. Jeder Dritte bekannte sich sogar
dazu, mit Pflanzen zu sprechen. Viele Deutsche glauben auch, dass Pflanzen
es einem danken, wenn man mit ihnen spricht (o.V. 2005).

Das Interesse am Thema Kommunikation mit Pflanzen ist ungebrochen
und folgt einer Linie, die Nicole Karafyllis als »Animalisierung der Pflanze«
bezeichnet hat (Karafyllis 2009). Sie geht heute so weit, dass mein Freiburger
Kollege Edgar Wagner in der Wurzelspitze von Pflanzen gleichsam so etwas
wie das Gehirn der Pflanze zu bestimmen glaubt, da zwischen Wurzelspitze
und dem Rest der Pflanze ein Informationsaustausch mittels elektrischer Im-
pulse stattfindet (Resetz 2010: 1). Andere Botaniker schiitteln dabei den Kopf
und kritisieren diese Animalisierung der der Pflanze.

Wichtig fiir die Kultursoziologie ist an diesen Debatten die Tendenz zur
Entdifferenzierung des Lebensbegriffs in Richtung auf eine generelle aktivis-
tische Vereinseitigung, die dem Tiermodell folgt. In der Rezeption von Beha-
viorismus und Pragmatismus, von soziologischen Theorien zu Handlung und
Interaktion und nicht zuletzt in der wachsenden Popularitit von Tierfilmen
dominiert die Faszination an der Bewegung, Mobilitit, und »action« gegeniiber
den Dimensionen des Lebens, die mit Wachstum zu tun haben.

SEELE UND FORM DER PFLANZE

Bevor ich im Einzelnen zu den divergenten Auffassungen des Vegetativen kom-
me, die Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen entwickelt haben,
istan den Horizont zu erinnern, in dem pflanzliches Wachstum zu Beginn des
20. Jahrhunderts steht. Dazu sollte man nicht nur an die floralen Motive im
Jugendstil denken, sondern ebenso an die Verinderungen der Sozialstruktur.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

203


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Wolfgang Efbach

Etwa um 1905 ist der Anteil der Beschiftigten im Agrarsektor im Deutschen
Reich erstmals kleiner ist als der Anteil der Beschiftigten in der Industrie und
im Dienstleistungsgewerbe. Eine Mehrheit der Bevolkerung lebt nicht mehr
selbstverstindlich tiglich mit Pflanzen und Tieren zusammen. Eine intellek-
tuelle Grof3stadtkritik setzt ein, in der die Entfremdung vom natiirlichen, d.h.
biuerlichen Erfahrungsraum beklagt wird. Das Griin in der Stadt wird Thema
avantgardistischer Architekten und Stadtplaner. Man denke nur an die Garten-
stadtbewegung und ihre Forderung nach einem Wohnen im Griinen. Erinnert
sei an die neo-romantischen Diskurse, in denen von einer Gegnerschaft zwi-
schen industrieller Maschinisierung und organischem Wachstum, fiir das die
Pflanzen stehen, die Rede ist.

Aber es gab auch weniger kontrastive Positionen. Raoul Heinrich Francé,
ein engagierter Verteidiger der Lehre von der Pflanzenseele, Begriinder der Bo-
denskologie, dessen Forschungen zum Humus in der dkologischen Landwirt-
schaft heute wiederentdeckt werden, hat gegen die Frontstellung von Biologie
und Technik eine Theorie der technischen Leistungen der Pflanze entwickelt.
Er gilt somit als der Begriinder der heute Bionik genannten Forschungsrich-
tung, in der etwa untersucht wird, welche biologischen Prozesse dazu fithren,
dass z.B. ein Grashalm im Wind so viel Stabilitit und Elastizitit ausbildet, dass
er nicht gleich abknickt. 1920 schreibt er in Die Pflanze als Erfinder:

»Jeder Vorgang hat seine notwendige technische Form. Die technischen Formen entste-
hen immer als Funktionsform durch Prozesse. Sie folgen dem Gesetz des kiirzesten Ab-
laufes und sind stets Versuche, um optimale Losungen des jeweils gegebenen Problems
anzubahnen. Jeder Prozef} schafft sich so selbst seine technische Form [...]. So hat auch
das Leben seine Lebensform. Jeder seiner Funktionen entspricht eine bestimmte Ge-
staltung. Und das Leben als zusammenwirkende Einheit hat seine eigene Individuation.
[So etwa die Zelle:] sie ist die technische Form des Lebens« (Francé 1920: 13).

Der Einfluss von Francé auf das Bauhaus ist von Peter Bernhard untersucht
worden (Bernhard 2009). Und Louis Sullivans berithmtes Diktum »form fol-
lows function« ist nicht weit entfernt von Francés Grundgedanken von der
Form als eines erstarrten Lebensprozesses. So liegt es denn auch nahe, aus
einer gegebenen Form auf die Funktionen zuriickzuschliefen »und dann ist
auch eine gewiinschte Funktion zu erwarten, wenn man den Dingen eine
entsprechende Form verleiht« (Raoul, zit. n. ebd.: 143). Um zu verstehen, wie
Francé gegen diejenigen, die von einer prinzipiellen Gegnerschaft zwischen
industrieller Maschinisierung und organischem Wachstum ausgehen, zur
Konzeption einer Bionik kommen konnte, ist es hilfreich, an die Definition des
Lebens zu erinnern, die sich bei Aristoteles findet. Leben ist bei ihm doppel-
seitig bestimmt. Einmal ist fiir ihn die Form eines Wesens seine Lebensform,
zum anderen meint »Leben, eine Seele besitzen.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

DiE BLUMEN SCHELERS

Gleichsam auf der Francé gegeniiberliegenden Seite kénnte man die Scheler-
sche Theorie der Pflanze ansiedeln. Wahrend Francé das aristotelische Motiy,
demzufolge die Form eines Wesens seine Lebensform sei, ausarbeitet, greift
Scheler das andere aristotelische Motiv, den Psychismus der Pflanzen, auf. Das
erfordert nun Scheler zufolge eine Prizision dessen, was mit Seele/Psyche ge-
meint ist. Willkiirlich sei es, dem Anorganischen Psychisches zuzuschreiben.
Dies hatte Leibniz mit seiner Monadenlehre entworfen, bei der der Kosmos
konsequent infinitesimal gradualistisch aufgefait wird. Irrig ist Scheler zu-
folge auch die »Lehre, das Psychische beginne erst mit dem »assoziativen Ge-
dichtnis, oder gar erst im Menschen (Descartes)« (Scheler 1928: 16). Anderer-
seits grenzt sich Scheler von Fechner ab, der in Empfindung und Bewusstsein
die elementarsten Bestandteile des Psychischen sieht (ebd.: 18). Fiir Empfin-
dungen miisse es eine spezifische Riickmeldung an ein Zentrum geben, und
Versuche Pflanzen nach Pawlowscher Manier zu dressieren seien fehlgegan-
gen. Pflanzen haben auch kein Triebleben, aber was sie haben, ist eine Psyche
im Sinne von »Fiirsich- und Innesein« (ebd.: 17). Und wohl noch den Film Das
Blumenwunder erinnernd, merkt er dazu an: »Der Eindruck, der Pflanze man-
gele ein Innenzustand, rithrt nur von der Langsambkeit ihrer Lebensvorginge
her. Vor der Zeitlupe verschwindet dieser Eindruck vollkommen« (ebd.: 18).

Die unterste Stufe des Psychischen bildet bei Scheler »der bewuftlose,
empfindungs- und vorstellungslose >Gefiihlsdrang« (ebd.: 17). Scheler ak-
zentuiert nicht wie Plessner titelgebend Stufen des Organischen, sondern den
»Aufbau der biopsychischen Welt« (ebd.: 16). Was sich bei Scheler durch alle
dramatischen und dramatisierten Wandlungen hindurch erhilt, nimlich das
Interesse am emotionalen Leben der realen Person, am A priori der Emotionen,
das wurzelt im vegetativen Gefithlsdrang. Von blinden, sinnfreien und zufalls-
gesetzlich reagierenden Kraftzentren der anorganischen Welt hebt sich das Ve-
getative als etwas Psychisches ab. »Ekstatisch« nennt Scheler jene psychischen
Manifestationen der Pflanzen auf unterster Stufe. Mit einer heute etwas schrig
klingenden technischen Metapher ist dieses Psychische »der Dampf, der bis
in die lichtesten Hohen geistiger Titigkeiten alles treibt, auch noch den reins-
ten Denkakten und zartesten Akten lichter Giite die Tatigkeitsenergie liefert«
(ebd.: 17). Schelers Philosophie der Liebe als weltschopferischen, gegenstands-
er6ffnenden und weltoffenbarenden Grundvorgang wurzelt buchstiblich wie
eine Pflanze in der Erde.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

205


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Wolfgang Efbach

PLESSNERS SPERRKLAUSEL

Plessners Interesse am Vegetativen ist miflig. In Stufen des Organischen und
der Mensch widmet er der Pflanze gerade einmal neun Seiten. Dem Tier ist ein
eigenes grofles Kapitel von iiber 50 Seiten gewidmet (Plessner 1981: 282ff.). Er
greift nach seinen Kant-Studien zunichst in die Vitalismus-Debatte ein. Vi-
talismus als neuer Naturfaktor sei nicht in Sicht, aber philosophisch ist der
Vitalismus interessant (Plessner 1985: 18, 25). Plessner interessieren die Natur-
philosophie im Allgemeinen und medizinische Fragen.

Zwischen Biologie und Psychologie gibt es fiir ihn keine Briicken. Vitalis-
mus tut als Antidot gegen das »Fachmenschentum« in der Praxis der Arzte
not, aber: »Theoretisch gehort Vitalismus in die Philosophie, nicht in die Na-
turwissenschaft, nicht in die Psychologie, da er ebenso wie sein Gegensatz, der
Mechanismus, durch Tatsachen weder bewiesen noch widerlegt werden kann«
(ebd.: 26).

Uberhaupt erscheint Psychisches nicht als etwas, von dem auszugehen
wire, sondern meistens als etwas Vermittelndes. In Die Einheit der Sinne be-
merkt Plessner anlisslich der Zustandssinne, dass alles Psychische zwar in
charakteristischen Leibzustinden erlebt werden kénne, aber daraus sei im
Unterschied zu Auge und Ohr kein eigener geistiger Gehalt zu begriinden.
Dies zeige die »Zartlichkeit des Samts, die Schmiegsamkeit des Leders« und
neben anderem auch »der erdig verhalten stiRe Geruch des Veilchens« — eine
der wenigen Stellen, an denen Plessner einen Blumennamen nennt (Plessner
1980: 274).

Plessners Theorie des Organischen setzt bekanntlich mit sehr abstrakten
Merkmalen des Lebendigen iiberhaupt ein. Bei der berithmten Definition des
lebendigen Dings scheint das Modell der Zelle durch. Lebende Korper zeich-
nen sich durch eine charakteristische Grenze aus. Mit jeder Grenze ist der
Doppelaspekt von Innen und Auflen gegeben. Allein bei organischen Kérpern
ist der Doppelaspekt Innen/Aufien eine Eigenschaft des Korpers selbst. Leben
ist somit eine Grenzleistung und Dinge, die so ihre Grenze zu sich rechnen,
haben Positionalitit. Wihrend Scheler einen bio-psychischen Lebensbegriff
zugrunde legt, haben organische Korper bei Plessner eine Grenze wie eine
Faltung des Seins.

Das Modell der Zelle wird relevant auch fiir die Pflanze-Tier-Differenz. Sie
ist bei einzelligen Lebewesen noch unentschieden. Aber mit der Zellteilung,
dem Ubergang zum Vielzeller, gibt es einen »Zwang zur Entscheidung im
Sinne der Pflanze oder des Tieres«. Und Plessner vermutet, »daf in diesem
Zwang zur Differenzierung ein Wesensgesetz des Lebens iiberhaupt manifest
wird« (Plessner 1981: 282). Halten wir fest: Kein Gefithlsdrang wie bei Scheler,
sondern ein Entscheidungszwang bildet bei Plessner den Ausgangspunkt fiir
den Variantenreichtum des Lebens.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

Aber warum wichst ein Vielzeller nicht einfach so weiter, warum muss er
sich entscheiden, entweder Pflanze oder Tier zu werden? Der Grund liegt in
der Definition des lebendigen Dings als Organismus, der deshalb lebendig ist,
weil er »zur Einheit nur vermdége eines Lebenskreises kommt, der durch ihn
hindurch und aus ihm herausfithrt« (ebd.). Dies steht jedoch im Widerspruch
zur Geschlossenheit eines Kérpers, die Plessner zufolge unvermeidlich ist. Er
schreibt: »Fiir das lebendige Ding besteht hier ein radikaler Konflikt zwischen
dem Zwang zur Abgeschlossenheit als physischer Kérper und dem Zwang zur
Aufgeschlossenheit als Organismus« (ebd.: 283).

Wie aber kann etwas abgeschlossen und aufgeschlossen zugleich sein?
Folgt man den Einsichten heutiger Biologie, so ist der Konflikt bei Wirbeltieren
mit Hilfe zweier verschiedener Organe geldst: dem Immunsystem und dem
Nervensystem. Mein Freiburger Kollege, der Biologe Wolfgang Schamel, hat es
2013 in einem Vortrag so formuliert:

»Das Nervensystem definiert uns als eigenstandiges geistiges Lebewesen. Es generiert
unser Bewusstsein und unsere Gefiihle und speichert und verwaltet unser Wissen. Es
kennt alles Eigene, aber nicht das Fremde; und das ist das Prinzip, wie das Nervensys-
tem uns als Individuum festlegt. Das Immunsystem hingegen definiert uns als eigen-
stdndigen materiellen Korper und schiitzt diesen vor dueren Stérungen. Stoffe, die
nicht zu unserem Kdrper gehdren, wie zum Beispiel Krankheitserreger, werden vom Im-
munsystem erkannt und bekdmpft. Der eigene Korper hingegen wird nicht erkannt und
damit ignoriert. Im Gegensatz zum Nervensystem erkennt das Immunsystem also alles
Fremde und nicht das Eigene« (Schamel 2013).

So ist es bei Wirbeltieren. Pflanzen kennen nur Immunreaktionen. Pflanzen-
neurobiologen glauben zwar an die Existenz von Leitbahnen, in denen elektro-
physiologische Signale ganz, ganz langsam — man denke an die Zeitstruktu-
ren beim Blumenwunder — transportiert werden, aber viele Botaniker fiirchten
um den guten Ruf des Faches und halten Pflanzenneurobiologie fiir sinnlos.
»Diese ddmliche Idee stirbt bald aus«, so David Robinson vom Centre for Or-
ganismal Studies (COS) der Universitit Heidelberg (Schindler 2007). Aber es
ist fraglich, ob der Prozess der Animalisierung der Pflanze im Zeitalter der
Beschleunigung aufzuhalten ist.

Zuriick zu Plessner. Im Anfang haben sich die grenzrealisierenden Din-
ge zu entscheiden. »Wihlt das Leben einmal den Weg der Mehrzelligkeit, so
wihlt es den Konflikt zwischen Organisation und Korperlichkeit«. Und: »Die
Losung des Konflikts findet das lebendige Ding in seiner Form, deren Aus-
pragung in der jeweiligen Gestalt ihres Typus sinnlich fa3bar wird, ohne aller-
dings selbst in Erscheinung zu treten« (Plessner 1981: 283). Hieran schliefen
sich die beiden Formen des Ausgleichs an, die Plessner mit Hans Driesch als
offene und geschlossene Form bezeichnet, als Typus der Pflanze und als Typus

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

207


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Wolfgang Efbach

des Tieres. Es ist dies ein ideeller, apriorischer Unterschied der Organisations-
weise. Fiir die Merkmale des Vegetativen heifdt dies: »Offen ist diejenige Form,
welche den Organismus in allen seinen Lebensduflerungen unmittelbar seiner
Umgebung eingliedert und ihn zum unselbstindigen Abschnitt des ihm ent-
sprechenden Lebenskreises macht« (ebd.: 284).

Plessner greift auch eine Formulierung von Hans Driesch auf, mit der die-
ser den Unterschied von offener und geschlossener Form charakterisiert: »Tie-
re erreichen einen Punkt, auf dem sie fertig sind, Pflanzen sind, wenigstens in
sehr vielen Fillen, nie fertig« (ebd.: 286). Pflanzen verkiimmern und verwel-
ken, wenn sich die Voraussetzungen ihres Lebenskreises in fiir sie ungiinsti-
ger Weise verindern, aber sie konnen auch, wie man von manchen Baumarten
weils, sehr alt werden. Der Old Tjikko, eine Gemeine Fichte in den Bergen des
Nationalparks der schwedischen Provinz Dalarna, ist mit 9.550 Jahren der il-
teste individuelle Baum der Welt, den man heute kennt. Sein langes Leben ver-
dankt er der vegetativen Vermehrung, d.h. aus abgesenkten Zweigen, die neue
Wurzeln schlagen oder dem Nachwachsen eines neuen Stamms aus dem noch
lebenden Wurzelsystem, wenn seinem Stamm einmal etwas passiert ist. Die
Frage, wann dieser Baum mit sich fertig wird, verbietet sich. Immer bleibt an
Pflanzen »ein ungestaltet gestaltbares Material«, aus dem ein weiteres Wachs-
tum entsprieffen kann (ebd.). Man kénnte dieses mit den seit 1951 weiterwach-
senden Krebszellen der lingst verstobenen Henrietta Lacks vergleichen.

Dieses Charakteristikum des Unfertigen als das unmittelbare Hinein-
wachsen und Eingliedern in das, was das umgebende Medium ermdglicht, hat
Plessner zufolge zu Fehlschliissen gefiihrt, dies »als absolute Hingegebenbheit,
als Sichverlieren und Aufgehen im Funktionskreis des Gattungslebens« auf-
zufassen. Ohne Schelers Namen zu nennen bemerkt er, dies habe den Anlass
gegeben »fiir die psychistische Deutung der Lebenserscheinung« und dafiir,
»von einem ekstatischen Wesen der Pflanze zu sprechen« (ebd.: 286f.). Ebenso
wie die Animalisierung der Pflanze, etwa bei Bergson, den er mit der bertthm-
ten Formulierung »la plante est un animal endormie« zitiert, fithre ein positi-
ves Bild von der Pflanze in die Irre, gleich wofiir es stehe, sei es fiir

»das ungehemmt Verstrémende, die Verkdrperung schenkender Selbsthingabe, den ex-
tatischen Gefiihlsdrang, eine nachtwandlerische Sicherheit, die das BewuRtsein nicht
mehr braucht, in Form und Funktion das Genie der Natur« (ebd.: 291).

Und dann folgt eine apodiktische Sperrklausel: »Es ist nun einmal ein Verrat
am Wesen der Pflanze (wie es ein Verrat am Wesen der Natur ist), sie symbo-
lisch zu nehmen« (ebd.). Auch die Zeitlupe hilft hier nicht weiter. »Nattirlich
macht es Eindruck, wenn man im Film die Bewegungen etwa einer Cucurbi-
taceenranke oder eine Winde, auf ein Zehntausendstel der wirklichen Zeit ver-
kiirzt, beobachtet, wie sie durch eine Phase des >Suchens«< nach Stiitzpunkten

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

in eine Phase tibergehen, in der sich die Ranke zuriickwendet und an sich
selber den Halt fiir einriickliufiges Wachstum findet. Auch hier liegt nicht
der mindeste Grund vor, empfindungsméRige oder auch nur zentralvermittel-
te Prozesse als Grundlage dieser Erscheinungen anzunehmen« (ebd.: 290f.).
Man sieht, Wuchsbewegung gerade der Passiflora aus dem Blumenwunder
bleibt kontroverses Thema.’

NEUTHOMISTISCHE UNTERSTUTZUNG

Plessner holte sich fiir seine Sperrklausel Unterstiitzung von dem Botaniker
Hans André, der zum Kolner Kreis um Max Scheler gehérte (André 1923).* In
Sachen Zeitlupe steht André auf Plessners Seite:

»Sahe man im Kinematographen einen Film an, der das Wachstum einer héheren Pflan-
ze wiedergibt und so eingerichtet ist, daf} die wirkliche Zeit bei der Wiedergabe etwa auf
den tausendsten oderzehntausendsten Teil verkiirzt wiirde, so wiirde die Wachstumsre-
gulierung der Pflanze im Kampf um Licht und Luft, doch nicht als eine wahrhaft impulsi-
ve, wie die tierische Handlung von innen heraus beherrschte erscheinen. Eine Folge der
maximalen Abhangigkeit der pflanzlichen Form von den dufieren Existenzbedingungen
ist die weitgehende Beherrschbarkeit der Pflanze durch die dufieren Faktoren, durch die
man es z.B. willkiirlich in der Hand hat, die Pflanze zum Bliihen und Fruchten oder zum
vegetativen Wachstum zu bringen und tUberhaupt ihren ganzen Habitus weitgehend zu
verandern. Ahnliche willkiirliche Entwicklungsanderungen sind beim Tier nicht méglich«
(André 1924: 30).

Andrés Schrift zum Wesensunterschied von Pflanze, Tier und Mensch wurde,
wie es im Vorwort heifdt, durch eine Vorlesung Plessners in Kéln angeregt. Wie
Scheler und Plessner ist André ein Kritiker der Maschinentheorie des Lebens:

3 | Nochmal Theodor Lessing, der die Passiflora weiter ausdeutet: »Merkwiirdig ge-
nug: die Pflanze, an der wir diese Offenbarung erleben, heifit Passiflora, Dulderblume
und ist dieselbe, von der die Legende sagt, sie habe am Kreuze Christi gebliiht und
sei von seinem Blute benetzt worden. Man kann ruhig sagen: Die ganze sogenannte
Menschengeschichte oder Weltgeschichte ist das Leben einer solchen Dulderblume.
Und wenn unsere neuen Blumenuntersuchungen erst ausgereift sein werden, dann wird
sogar einem lebensfernen, zu Geist und Wille gestorbenen Menschengeschlecht noch
ein Ahnen ddmmern: Dies ist ja der Mutterschof3! Was drum herum gebaut ist: unsere
Menschenwelt ist nur ein kleines, schmerzliches Zwischenspiel« (Lessing 1927: 182f.).
4 | André gehért zu den Rezensenten von Plessners Asthesiologie des Geistes (André
1925, Krisai 1956).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

209


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Wolfgang Efbach

»DerOrganismusist nicht wie eine Maschine aus Teilen gebildet, sondern er bildet selbst
seine Teile. Ganz falsch ist die Summenauffassung der sogen. »Zellenstaat-Theorie. Sie
sah im Organismus nur eine graduelle Steigerung von dem, was man eine Koloniebil-
dung nannte, wo urspriinglich freie Zellen zu einem Verbande zusammentreten. Das ist
bei einem vielzelligen Organismus gar nicht der Fall. Dieser, z.B. eine hoher organisierte
Pflanze. bestehtcweder aus Zellen noch »entsteht« sie aus solchen, sondern sie »bildetc
Zellen nach MaRgabe ihres Wachstums« (ebd.: 21).

Aber wenn dem so ist, bleibt die Frage, wie das geschieht und hier scheiden
sich die Geister.

Man kann grundsitzlich davon ausgehen: Mehr noch als Steine und Sterne,
als Tintenfische und Menschen sind die Pflanzen, diskursgeschichtlich gese-
hen, Statthalter fiir Grundfragen der Theorie des Lebendigen. Denn Pflanzen
sind Naturdinge, die, was die mdgliche verwandtschaftliche Phinomenalitit
angeht, dem Menschen nicht so nah wie die Tiere und nicht so abstindig wie
die Felsen sind. Pflanzen haben einen mittleren Grad der Andersheit.

Scheler, Plessner und auch André bestimmen diesen mittleren Grad in ver-
schiedener Weise: Scheler, indem er das Psychische, das auch in der anthropo-
logischen Trias — Korper, Seele, Geist — die Mitte hilt, als weltschopferisches
Prinzip zugrunde legt; Plessner, indem er die Pflanze als die alternative, dem
Tier gegeniiberliegende Form des Lebendigen bestimmt. André dagegen folgt
der neuscholastischen Naturlehre des Benediktiners und Philosophen Joseph
Gredt, dessen Uberlegungen zum gegenstindlichen Wert der Sinnerkenntnis
DPlessner fiir seine Asthesiologie des Geistes genutzt hatte (Gredt 1921, Lessing
1998: 289).

Dazu ist nur kurz an die intellektuelle Situation der Zwanziger Jahre zu er-
innern, in der eine Bewegung weg vom kantschen Skeptizismus hin zu einem
Interesse an Realitdt erkennbar ist. So hat der katholische Neuthomismus nach
der Niederlage des preuflischen Protestantismus im Ersten Weltkrieg mehr In-
teresse auf sich ziehen kénnen als in der Zeit des Kulturkampfes. Der Neutho-
mismus stiitzte diejenigen, die fiir einen neuen Realismus plidierten, indem
er, die Selbstzeugung Gottes vorausgesetzt, gegen ein mathematisch-abstrak-
tes oder ein anthropomorphes Naturverstindnis dabei blieb, die Schopfung
»vom Objekt des Seienden selbst her« einsichtig zu machen (André 1931: 13).°
Bei Plessner heifit es: »Die Geheimnisse der Natur liegen nicht hinter ihr oder
in ihr wie ein geheimer Text in Chiffren versteckt, sie liegen 6ffentlich zutage«
(Plessner 1981: 291). Wir kénnen, nicht aus einzeln gefassten Merkmalen, wohl
aber aus ihrer Zusammenfiigung zu einer Einheit auf derselben Wirklich-

5 | André sieht das »bildbedingt-typologische Denken« in der platonischen und das
»konkret-kausale Denken« in der aristotelischen Tradition bei Thomas von Aquin vor-
bildlich zusammengefiihrt (ebd.: 1f). Zu Plessner siehe bes. 177-187.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

keitsebene fiir Pflanzen die Organisationsidee der offenen Form begriinden.
Es handelt sich dann um das, was Plessner eine »Wesensphinomalitit« nennt
(ebd.). Dies ist eine Wirklichkeit, nicht im Sinne analytischer Zergliederung.
»Offene und geschlossene Form sind Ideen, nach denen die wirklichen leben-
digen Korper organisch sein miissen, wenn es den Weg des Organischen geht.
Im Empirischen kann man die Grenzlinie zwischen dem pflanzlichen und
dem tierischen Reich nicht finden« (ebd.: 301).

WiLbwucHS UND TRIEBVERWERTUNG BEI GEHLEN

In Arnold Gehlens Der Mensch sucht man vergebens nach Pflanzen. Schon
im zweiten Abschnitt begriindet er seine »Ablehnung des Stufenschemas,
in dem Pflanzen ihren abgestammten Platz hatten. Gehlen verabschiedet
die aristotelische Vorstellung, der Mensch vereinige »in sich irgendwelche in
der Natur aufeinander aufgebaute Lebensbereiche« (Gehlen 1986: 23). Abge-
lehnt wird »das harmonistische Stufenschema, innerhalb dessen es fiir den
Menschen nur einen bestimmten leergelassenen Platz gibt« (ebd.: 28). Den
menschlichen Geist diesen Platz einnehmen zu lassen und die Leistungen
der Tiere auf niederen Stufen anzusiedeln, diese Herangehensweise verfehle
das Wesen des Menschen, d.h. die »Einheit des Strukturgesetzes [...], das alle
menschlichen Funktionen von den leiblichen bis zu den geistigen beherrscht«
(ebd.: 23). Gehlen geht es iiberhaupt nicht um eine biologische Auffassung vom
Menschen, er will zeigen, dass der Mensch »ein >Sonderentwurf< der Natur«
ist. So spielen bei Gehlen Pflanzen keine Rolle, wohl aber das Vegetative im
Menschen, in dem »ein ganz einmaliger, sonst nicht versuchter Gesamtent-
wurf der Natur« vorliegt (ebd.: 14).

Freilich ohne Stufen geht dies auch bei Gehlen nicht, so holt er sich aus
Nicolai Hartmanns Stufenaufbau der Welt das, was er bei Scheler anfangs
mit Aplomb verworfen hat.® Hartmann zufolge seien die hoheren Seinsstufen
»vom vorausgesetzten Bestehen der niederen einseitig abhingig, aber ihnen

6 | Nicolai Hartmann, der 1925 nach Koln kommt, hatte bereits 1912 mit der Schrift
Philosophische Grundfragen der Biologie die naturphilosophische Diskussion angesto-
Ren. Auch Hartmann sucht einen Weg von Erkenntnistheorie und Ethik zu einer Erneue-
rung der aristotelischen Seinsstufenlehre, die mit dem Anorganischen einsetzt und das
Lebendige iiber Pflanze und Tier zum Menschen fiihrt. Zwei Aspekte wirken dabei fiir
die Philosophische Anthropologie katalysatorisch. Zum einen verbindet Hartmann die
Erarbeitung einer neuen Ontologie im Unterschied zum Neuthomismus mit einem Athe-
ismus der Verantwortung, der die Unerwiinschbarkeit der Gottesexistenz im Kosmos be-
hauptet, zum anderen ist der in KéIn wieder aufgegriffene Stufungs- und Schichtungs-
gedanke gegen den darwinschen Evolutionismus gerichtet, indem er die méglichen

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

211


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Wolfgang Efbach

gegeniiber frei, d.h. autonom« (ebd.: 67). So hatte es ja auch Schelers »Aufbau
der biopsychischen Welt« vorgesehen und so hat Scheler auch die Relation von
schwachen Geistfaktoren und vom Drang angetriebenen stirkeren Realfakto-
ren gesehen. »Der Geist als solcher hat«, so Scheler in seiner Wissenssozio-
logie,

»an sich urspriinglich und von Hause aus keine Spur von Kraftc oder»Wirksamkeit:, die-
se seine Inhalte auch ins Dasein zu setzen. [...] Erst da, wo sich »ldeen«irgendwelcher
Art mit Interessen, Trieben, Kollektivtrieben [...] vereinen, gewinnen sie indirekt Macht
und Wirksamkeitsmoglichkeit« (Scheler 1960: 21).

Die Anthropologie kénne nun Gehlen zufolge spezielle Kategorien beitragen,
»die durch mehrere Schichten >durchlaufen« (Gehlen 1986: 67). Dies leiste
schichtaufwirts die Kategorie »Entlastungs, aber es geht auch schichtabwirts.

»Wirvermégen sie [die Kategorie Entlastung, W.E.] nach unten, nach dem Biologischen
hin zu verfolgen, im »bedingten Reflexc noch eben zu greifen, und wir verlieren sie erst
liber die Gewohnheit hin im Dunkel des Vegetativen« (ebd.).

Dieses Dunkel steht fiir zwei Phinomenbereiche von recht unterschiedlicher
Art. Einmal wichst aus dem Vegetativen das, was Gehlen Instinkte nennt,
einen Begriff, den er im Sinne der vergleichenden Verhaltensforschung ver-
wendet. »Bei Menschen gibt es instinktives Verhalten tiberall da, wo die Orga-
ne arbeiten >wie es sich gehort« (ebd.: 329). Darum brauchen Menschen sich
normalerweise nicht zu kiimmern, sie sind davon entlastet. Gehlen verweist
auf die »allgemeine Erscheinung, daff bewufdtlos automatisierte und sicher
funktionierende Abliufe jeder Art erst dann bewufdt werden, wenn sie nicht
mehr stérungsfrei vor sich gehen« (ebd.: 68).

Das Vegetative steht aber nicht nur fiir das, was in leiblichen Prozessen
gleichsam von selbst ohne unser bewusstes Zutun ablduft, sondern auch in
Anlehnung an Freuds und Jungs Libidobegriff fiir das Gegenteil, fur eine
tiberschiissige Antriebsquelle im Menschen, die zur notorischen inneren Be-
lastung wird. Beide vegetativen Dimensionen miissen Gehlen, in dessen An-
thropologie der handelnde Mensch steht, besonders interessieren. Handeln
kann in bedingten Reflexen und automatisierter Gewohnheit versinken und
Handeln kann im Chaos eines mit seinen Uberschiissen nicht fertig werden-
den Trieblebens verlottern. Das Vegetative ist somit fiir beides verantwortlich:
fur Instinkt im Sinne der Ethologie und fiir Trieb im Sinne der Psychoanalyse.

Fehldeutungen eines »hdhercoderniedrigerc Entwickelten mit einer struktural ganzheit-
lichen Seinsbetrachtung entkréftet (Hartmann 1912).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

Im Auflen spielen die Pflanzen bei Gehlen keine besondere Rolle, weder
das Blumenwunder noch die Ertrige des Ackers werden genannt, aber die Blu-
men und Acker im Inneren erfordern eine besondere Aufmerksamkeit. Denn
das Vegetative ist seltsam doppelseitig: Es ist die Basis von Routinen und zu-
gleich die Basis von innerem Wildwuchs. Dies kommt daher, dass die Instinkt-
reduktion beim Menschen zu einer Entdifferenzierung der Antriebstruktur
gefiithrt habe, zu einer undifferenzierten Plastizitit menschlichen Trieblebens.
Wenn es aber so sein sollte, dass das Vegetative einmal Problemléser, das an-
dere Mal Problemverursacher ist, so gilt es, einerseits die Instinktreduktion in
einer Art Antriebsreduktion zu wiederholen und andererseits Verhaltensauto-
matismen, Gewohnheiten mit Triebenergie zu versehen. Die Antriebsreduk-
tion gelingt, wenn Handlungen von den vitalen Antrieben entkoppelt werden.

»Welche der taglichen Handlungen eines Monteurs oder Buchhalters dient eigentlich
noch der unmittelbaren Beschaffung von Dingen die zur Befriedigung der Lebensbe-
dirfnisse dienen? Die Indirektheit der Lebensfristung istim modernen Kultursystem zu
einerungeheueren Apparatur ausgewachsen, in der dort alle ihr Leben finden und in der
jeder kleinste Baustein eine Tat der sachlich-disziplinierten Arbeit ist, so daB ein jedes
Attentat auf die Grundlagen dieses Systems verhindert werden muf und besténde es
nurin der Senkung des Niveaus an sachhingegebenem Wissen und Forschen, von dem
es lebt, durch romantisches Gerede« (ebd.: 335).

Gegeniiber einer entdifferenzierten Antriebsstruktur im vegetativen Bereich
hat sich der Mensch durch Entkopplung zu wappnen.

Auf der anderen Seite kénnen Antriebe den Handlungen nachwachsen.
Vorbereitende Titigkeiten, regelmiflig wiederholt in arbeitsteiligen Zusam-
menhingen, kénnen zur Gewohnheit werden. Aber wenn die Routine stockt,
merken wir bisweilen, dass inzwischen ein vitales Bediirfnis nach dieser
Handlung nachgewachsen ist, wir fithlen uns unbefriedigt. Gehlen schreibt:
»Man kann daher auch sagen: es besteht gar keine objektive Grenze zwischen
Antrieben und Gewohnheiten, zwischen primiren und sekundiren Bediirf-
nissen, sondern dieser Unterschied, wo er je auftritt wird vom Menschen selbst
gemacht« (ebd.: 336). So ermdglicht die Entdifferenzierung der Antriebstruk-
tur die »potenzielle Antriebsbesetzung schlechterdings aller menschlicher Ti-
tigkeitsarten, von der Philosophie bis zur Kopfjigerei« (ebd.: 329f.). Man kénn-
te sagen, bei Gehlen wirkt der schelersche Gefithlsdrang, die Bewegungsform
des Pflanzenhaften, gleichsam in umgekehrter Richtung als Antriebsbeset-
zung der vom Triebbereich abgekoppelten Kulturleistungen.

Wo diese Besetzung von Gewohnheiten mit Trieben, diese der Passiflora
dhnliche Wendung des Rankentriebes zur Stange, dem Individuum nicht ge-
lingt, kénnte diese Unfihigkeit sein vegetatives System zerstoren:

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

213


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Wolfgang Efbach

»Ein Mensch, der es aus pathologischen Griinden zu keiner weltzugewandten und dau-
ertatigen Bedirfnisformierung und Interessenarchitektur bringt, entartet im Uberdruck
des drdngenden Antriebiiberschusses in selbstzerstorerischen Siichten. Diese Formie-
rung der Antriebskrafte zur Tatigkeit ist sogar eine Bedingung des vegetativen Ordo: die
vegetativen Funktionen des Menschen sind dahin abgestimmt« (ebd.: 59f.).

So kann Gehlen sagen: »Die Gewohnheit, Gewohnheiten anzunehmen und
einzuverleiben, also eine Haltung aufzubauen, ist physisch erzwungen, an-
dernfalls man mit Zerriittung des Nervensystems bezahlt« (Gehlen 1941: 433).”
»Vegetative Ordo« umfasst den weiten Bereich der vegetativen Physiologie, d.h.
der Lehre von den physikalischen und biochemischen Vorgingen in den Zel-
len, Geweben und Organen aller Lebewesen. Das vegetative System im Men-
schen passt die Aktivitit und die Stoffwechselprozesse des Organismus den
stindig wechselnden dufleren und inneren Bedingungen an.

Dieses »wichtige und dunkle Thema« im Hintergrund haltend, erscheint
Gehlen »der Antriebstiberschufl stets in naher Spiegelung zu der konstitutio-
nellen Riskiertheit des Menschen und sozusagen als die korrelative Kraft, die
dieses Risiko tragbar macht« (Gehlen 1986: 60). Der Mut der Mammutjiger
und der ersten Flieger gelten als Beispiele fiir die »Aufgipfelungen einer Ener-
gie, die durch das Risiko gereizt wird, geradezu gelockt wird« (ebd.).

Es kénnte, so Gehlen, »die einzigartig hinausgezdgerte menschliche Kind-
heit« sein, aus der die Ambivalenz, die Gehlen dem Vegetativen zuschreibt,
hervorgeht. Die unfertige Frithgeburt, das extrauterine Friithjahr des Siuglings
ohne ausgebildeten Reizschutz fordert »rein vegetativ«, wie Gehlen bemerkt,
»einen Dauerschutz, der nur in irgendeiner Institution zu finden ist« (ebd.:
61). Es konnte auch sein, dass mit Hilfe der Theorie von Bolk, der zufolge der
erwachsene Mensch eine ganze Reihe von anatomischen Merkmalen fotaler
Zustande dauerhaft stabilisiert hat, das Dunkel des Vegetativen erhellt werden
kann. Eine derartige anatomische Entwicklungsverzégerung des Menschen
vorausgesetzt,

»mufd im letzten Kerne seines vegetativen Wesens ein Unausgegebenes stecken, eine
unerschopfte Potenz. Denn wenn anscheinend in die Entwicklung des Menschen gewis-
se hemmende, vielleicht endokrine Faktoren eingeschaltet sind, so ist die Vorstellung
unterdriickter Potenzen nicht vermeidbar« (ebd.: 321).

7 | Inder Ausgabe von 1986 weggelassen (Gehlen 1986: 370).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

(Das endokrine System steuert Wachstum und Fortpflanzung mit Hilfe von
Botenstoffen.) Es gibe dann so etwas wie »eine am Werk befindliche Gesetz-
lichkeit in der Richtung auf >smehr Leben«« (ebd.: 323).2

»Urphantasie« nennt Gehlen schlief8lich den letzten Kern des vegetativen
Lebens, und er kann sich fiir diese Uberlegung Unterstiitzung bei Erich Roth-
acker holen, der vermutete, »die Phantasie sei eine Hilfsfunktion vegetativer
Wachstumsprozesse« und auch bei Hans Kunz, der es fiir méglich hielt, »dafl
die Phantasie die verinnerlichte organische Bildungskraft darstelle, vielleicht
im Sinne eines gemeinsamen Ursprungs beider« (ebd.).” Urphantasie meint:

»[AJuf dem Grunde der Geschiebe des Traumes oder der Zeiten verdichteten vegetativen
Lebens - der Kindheit oder im Kontakt der Geschlechter, gerade da, wo die Krafte wer-
denden Lebens sich anzeigen, gibt es wohl, unter sehr wechselnden Bildern, gewisse
Urphantasien eines Vorentwurfs des Lebens, das in sich die Tendenz zu einem Mehr an
Formhdhe, an»>Stromstédrke« spiirt: diese aber als Anzeichen einer unmittelbaren vitalen
Idealitat, d.h. einer in der substantia vegetans liegenden Richtung nach einer hdheren
Qualitat oder Quantitat hin - wobei selbst das Recht zu dieser Unterscheidung fraglich
bleibt. Und wenn die schépferische Phantasie die Welt»idealisiert, so zeichnet sie sich
die Entwicklungsziele dieses inneren Anspruchs vor - eine »Biologie der Poesie« ist kein
unmoglicher und gerade ein von tiefen Denkern wie Schelling, Novalis und Nietzsche
entworfener Gedanke« (ebd.: 325).

Biologie der Poesie? Man kénnte da Germanisten raten, doch die Blaue Blume
der Romantik ernst zu nehmen; oder den Anglisten raten, William Blakes The
Echoing Green oder den Romanisten Les fleurs du mal sich unter diesem Ge-
sichtspunkt noch einmal vorzunehmen. Oder den Medienwissenschaftlern,
sich an die Analyse des Films Das Blumenwunder zu machen.

Ich komme zum Schluss: Pflanzen mit ihrem mittleren Grad der Anders-
heit sind Statthalter fiir Grundfragen der Theorie des Lebendigen. Und hier
gibt es alternative Denkweisen, iiber die intensiver nachzudenken helfen kann,
die Einseitigkeit zu vermeiden, lebenssoziologische Konzepte von vornherein
in Richtung auf einen animalischen Lebensbegriff, der die Aktion ins Zen-
trum setzt, zu verengen. Also: »Biologie der Poesie« oder »Verrat am Wesen
der Pflanze«, sie symbolisch zu nehmen oder ein psychisches »Fiirsich- und

8 | Dies korrespondiert mit der Theorie der Verschwendung von George Bataille (Kar-
penstein-ERbach 2004).

9 | Wie sehr ein »mehr an Leben« mit dem Vegetativen verbunden ist, zeigt Melanie
Letschnig am Beispiel der Blumenstillleben der hollandischen Maler der friihen Neuzeit
(Letschnig 2013).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

215


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Wolfgang Efbach

Innesein«? Oder so etwas wie Julia Roberts im Film Pretty Woman sagt: »Let’s
watch old movies all night [...] we'll just veg out in front of the TV«."

LITERATUR

André, Hans (1923): Einheit der Natur — Eine biologische und naturphilosophische
Untersuchung, Habelschwerdt: Frankes Buchhandlung.

— (1924): Der Wesensunterschied von Pflanze, Tier und Mensch. Eine moderne
Darstellung der Lebensstufen im Geiste Thomas von Aquins, Habelschwerdt:
Frankes Buchhandlung.

— (1925): »Plefners Asthesiologie des Geistes. Ein neuer Zugang zur Philo-
sophie der Natur«, in: Hochland 22, S. 605-609.

— (1931): Urbild und Ursache in der Biologie, Miinchen: Oldenbourg.

Bernhard, Peter (2009): »Der Philosoph des Funktionalismus im Widerstreit
mit der modernen Kunst. Raoul Francé und das Bauhaus, in: Ute Acker-
mann/Uwe Schierz/Justus H. Ulbricht (Hg.), Streit ums Bauhaus, Jena:
Glaub, S. 142-148.

Deleuze, Gilles (1989): Das Bewegungs-Bild. Kino I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1990): Das Zeit-Bild. Kino II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Efdbach, Wolfgang (2015): »Des Menschen Tage sind wie Gras«. Ein Dissens
iiber Wachstum in der Philosophischen Anthropologie«, in: Stephan Les-
senich (Hg.): Routinen der Krise — Krise der Routinen. Verhandlungen des 37.
Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie in Trier 2014, http://pu
blikationen.soziologie.de/index.php/kongressband _2014/article/view/71
(letzter Zugriff12.4.2018).

Francé, Raoul Heinrich (1920): Die Pflanze als Erfinder, Stuttgart: Kosmos.

Gehlen, Arnold (1941): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
Berlin: Junker und Diinnhaupt.

— (1986): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, 13. Auflage,
Wiesbaden: Aula Verlag.

Gredt, Joseph (1921): Unsere AufSenwelt. Eine Untersuchung iiber den gegenstind-
lichen Wert der Sinnerkenntnis, Innsbruck: Tyrolia Verlag.

Gudermann, Rita/Ziegler, Wiebke (2017): »Sinne der Pflanzen. Pflanzen und
Musike, planetwissen, 09.06.2017, www.planet-wissen.de/natur_technik/
pflanzen/sinne_der_pflanzen/wissensfrage.jsp (letzter Zugriff: 08.04.
2018).

10 | »veg out. Deriving from a »vegetative« state often used in the medical field, itis a
state of total physical apathy, usually on a couch or bed with music or in front of a TV;
influence of drugs aids but is not essential to the meaning of the term« (0.V. 2010).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Des Menschen Tage sind wie Gras«

Hartmann, Nicolai (1912): Philosophische Grundfragen der Biologie, Géttingen:
Vandenhoek & Ruprecht.

Ingensiep, Hans Werner (2001): Geschichte der Pflanzenseele. Philosophische und
biologische Entwiirfe von der Antike bis zur Gegenwart, Stuttgart: Kroner.
Karafyllis, Nicole (2009): »Die Anthropologie der Pflanze: eine kulturwissen-
schaftliche Skizze«, in: IFKnow. Zeitschrift des Interdisziplindren Zentrums

fiir Kulturwissenschaften Wien 2, S. 7-8.

Karpenstein-Efbach, Christa (2004): »Georges Bataille (1897-1962). Ein Den-
ken der Transgression«, in: Martin Ludwig Hofmann/Tobias F. Korta/
Sibylle Niekisch (Hg.), Culture Club. Klassiker der Kulturtheorie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 127-144.

— (2005): »Ein Ausweg aus modernen Filmtheorien: Gilles Deleuzes Repoli-
tisierung des Kinos«, in: Weimarer Beitrige, Zeitschrift fiir Literaturwissen-
schaft, Asthetik und Kulturwissenschaften 3, S. 325-344.

Krisai, Robert (1956): Ontologie des Lebendigen bei Hans André, unv. Disserta-
tion, Universitit Wien.

Lessing, Hans-Ullrich (1998): Hermeneutik der Sinne. Eine Untersuchung zu
Helmuth Plessners Projekt einer »Asthesiologie des Geistes« nebst einem Pless-
ner-Ineditum, Freiburg: Karl Alber.

Lessing, Theodor (1928): Blumen, Berlin: Oesterheld & Co.

Letschnig, Melanie (2013): »Die Explosion auf der Leinwand — Das Blumen-
stillleben als vertikale Vorform des Kinos«, in: Georges Felten/Corina Gol-
gotio/Guillaume Plas (Hg.), Die Explosion vor Augen/L’Explosion en point de
mire, Wiirzburg: Konigshausen u. Neumann, S. 161-175.

Loerke, Oskar (1955): Tagebiicher 1903-1939, hg. v. Hermann Kasack, Heidelberg
und Darmstadt: Lambert Schneider.

Plessner, Helmuth (1980): »Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthe-
siologie des Geistes« (1923), in: Ders., Gesammelte Schriften, Band 3, hg. v.
Giinter Dux, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-315.

— (1981): »Die Stufen des Organischen und der Mensch« (1928), in: Ders., Ge-
sammelte Schriften, Band 4, hg. von Guinter Dux, Frankfurta.M.: Suhrkamp.

— (1985): »Vitalismus und drztliches Denken« (1922), in: Ders., Gesammelte
Schriften, Band 9, hg. v. Giinter Dux, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-27.

Resetz, Benjamin (2010): »Hirn im Erdreich, in: Der Sonntag in Freiburg vom
28.3.2010.

Schamel, Wolfgang (2013): »Ich und Du — Aus der Sicht des Immunsystemsx,
Vortrag anlisslich des 3. Interdiszipliniren Symposions des Freiburg Ins-
titute for Advanced Studies zum Thema: Der Wert des Korpers, Freiburg
13.-14. Juni 2013.

Scheler, Max (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Darmstadt: Otto
Reichl.

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—

217


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Wolfgang Efbach

— (1960): »Probleme einer Soziologie des Wissens« (1924), in: Ders., Die Wis-
sensformen und die Gesellschaft (1926), Gesammelte Werke, Band 8, hg. v.
Maria Scheler, Bern und Miinchen: Francke Verlag.

— (1980): »Max Scheler an Mirit Furtwingler, Brief vom 3. Mirz 1926, zit.n.:
Wilhelm Mader, Max Scheler, Reinbek: Rowohlt 1980, S. 117f.

Scheppach, Joseph (2009): Das geheime Bewusstsein der Pflanzen. Botschaften
aus einer unbekannten Welt, Miinchen: Droemer.

Schindler, Sylvie-Sophie (2007): »Pflanzen konnen sehen, héren, fithlen,
in: Stern, 10.11.2007, www.stern.de/wissen/natur/pflanzenneurobiologe-
pflanzen-koennen-sehen-hoeren-fuehlen-6o02051.html (letzter Zugriff: 11.
04.2018).

oV. (1926): »Das Blumenwunder«, Progr., Café Piccadilly Berlin, 25.2.1926.

— (2005): »Jeder dritte Deutsche spricht mit seinen Pflanzen! Aber kénnen die
das auch verstehen? Wissenschaftler erforschen den Pflanzen-IQ«, www.
openpr.de/news/58570/Jeder-dritte-Deutsche-spricht-mit-seinen-Pflanzen-
Aber-koennen-die-das-auch-verstehen-Wissenschaftler-erforschen-den-
Pflanzen-1Q.html (letzter Zugriff: 08.04.2018).

— (2010): »veg out«, in: Urban Dictionary, 05.02.2010, http://de.urbandictio
nary.com/define.php?’term=veg %2oout (letzter Zugriff 12.04.2018).

— (2012): »Pflanzen-Kommunikation: Sag’s durch die Wurzel«, www.geo.de/
GEO/natur/oekologie/bioakustik-pflanzen-kommunikation-sags-durch-
die-wurzel-72017.html (letzter Zugriff: 08.04.2018).

hittps://dol.org/10.14361/9783830445587-008 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) Em—


https://doi.org/10.14361/9783839445587-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

