
I.	  Seit ihrer Begründung bei Alexander Baumgarten zerfällt die 
Ästhetik als Zweig der Philosophie in die beiden disparaten Linien einer 
Theorie der Wahrnehmung ( aisthēsis ) und einer Theorie der Kunst. Die 
Linien hängen dadurch zusammen, dass die Kunst – als ein Handeln 
und Denken – sich im Medium der Wahrnehmung vollzieht, wobei sie 
diese selbst entgrenzt, sowohl in ihrer Medialität als auch in ihrem eige-
nen Selbstverständnis als Kunst sowie in ihrem gesellschaftlichen Sein. 
Als Brücke zwischen beiden Bereichen diente traditionell, wie auch 
Gilbert Simondon in seiner Vorlesung Imagination et invention hervor-
hebt, die ‹Einbildungskraft›, die das ‹Bilden› im Allgemeinen betrifft, d.h. 
die Gestaltung oder Formung mittels Vorstellungen und Bildern, zu  
der auch die Erfindung, das Moment kreativen Schaffens gehört. Noch  
Immanuel Kant versteht – wie in der Kritik der reinen Vernunft – die 
Ästhetik zunächst im Anschluss an Baumgarten als Theorie der Wahr-
nehmung, wenn er Raum und Zeit als deren apriorische Bedingungen 
im Rahmen einer «transzendentalen Ästhetik» aufdeckt. Nicht nur fun-
gieren diese Bedingungen als unbedingte Konstituenten der Anschau-
ung, vielmehr zählt zu ihnen gleichfalls die ebenso rezeptive wie pro-
duktive Einbildungskraft und ihr «Schematismus» als das eigentliche 
Prinzipium ‹epistemischer Synthesis›. Zudem hat Kant, ähnlich wie 
Baumgarten, der den allgemeinen Teil der Aesthetica theoretica durch 
eine Aestheticorum pars altera ergänzte, dem ersten Sinn von «Ästhe-
tik» mit seiner Kritik der Urteilskraft einen zweiten hinzugefügt. Dieser 
zweite Teil zielte vor allem auf die Besonderheit der «ästhetischen Erfah
rung» und ihrer Rolle für die Erkenntnis, worin die Kunst, insbesondere  
das Disegno als Formgebung eine maßgebliche Rolle spielte. Vollends 
haben dann der nachfolgende Deutsche Idealismus sowie die romanti-
schen Philosophen und Philosophinnen die künstlerische Phantasie 
und ihren Beitrag zum «Wissen der Welt» gegenüber der Wahrnehmung 
privilegiert und nach dem spezifischen Wahrheitswert der Kunst gefragt, 
der jedoch gegenüber der «Wahrheit der Wissenschaft» genauso idio-
synkratisch wie einzigartig blieb. Seither ist der Begriff des Ästhetischen 
überhaupt auf die Kunst und ihre Praxis übergegangen. Allein die Natur-
wissenschaften, wenn sie etwa von der ‹Schönheit› der Natur oder der 
Eleganz mathematischer Beweise sprechen, erinnern sich noch an den 
einstigen Sinn einer ‹Aisthetik› als Wahrnehmungstheorie.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

4

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Trotzdem bleibt von Anfang an die Verbindung zwischen den 
in vieler Hinsicht spannungsvollen wie inkommensurablen Teildiszi-
plinen der Ästhetik – im Besonderen der Zusammenhang zwischen 
Wahrnehmung, Gestaltung und Kunst – eine stete Quelle der Beunru-
higung und Reflexion. Die in diesem Buch vorliegenden Untersuchun-
gen schlagen gegenüber der Tradition ausdrücklich einen anderen 
Weg ein. Sie handeln von den Künsten als einem ‹Denken›, das sich 
in erster Linie in ihren Praktiken artikuliert. Solche auf die Praxis äs-
thetischer Produktion oder der Tätigkeit des ‹Bildens›, des kreativen 
Handelns bezogenen Analysen sind gewiss nicht neu – man denke an 
John Dewey, vor allem aber an Ludwig Wittgenstein und Theodor W. 
Adorno, sodass keineswegs ein Anspruch auf Originalität erhoben 
wird. Dennoch fokussieren die Beiträge entschieden die Auffassung, 
dass erstens das Denken der Kunst auf eine spezifische Weise an der 
Konstitution kulturellen Wissens partizipiert und dass zweitens dieses 
Denken sich als eine mediale Praxis realisiert, die sich nicht in der Aus-
sage, der Bestimmung oder dem Diskurs erfüllt, sondern anderer Art 
ist, ohne allerdings seine autochthone Urteilskraft zu verlieren. Nun 
bedeutet der Ausdruck ‹Denken› vielerlei. Erweist es sich in seiner 
strikten Aussageform zwar als wahrheitsdefinit, verfährt diese nicht 
zwangsläufig referenziell, denn seine Beziehungsform beschränkt 
sich nicht notwendig auf die Erkenntnis einer Wirklichkeit. Vielmehr 
genügt es – wie es auch Georg Friedrich Wilhelm Hegel formulierte –, 
Denken als ‹Gedanken-haben› zu beschreiben, was zugleich das 
Denken des Denkens einschließt, um somit eine unmittelbare Nähe 
zu Reflexion und Selbstbewusstsein zu unterhalten. Kunst bezeichnet 
in diesem Sinne weniger ein ‹Aussagen-über›, sondern sie ist in erster 
Linie als ein solches Denken zu verstehen, das sowohl von der Welt 
handelt als auch von sich selbst: Sie wäre folglich, was immer sie sei, 
stets auch eine ‹Kunst über Kunst›. 
	 Mehr noch, denn der Begriff des Denkens zeichnet nicht nur 
die Sphäre des Theoretischen aus, die ihn dem Diskurs zuordnet, son-
dern Denken artikuliert sich zuvorderst sowohl medial als auch in 
Handlungen, die mit anderen Handlungen verwoben sind. Gleichzei-
tig sind diese Handlungen auf Wahrnehmungen bezogen; sie operie-
ren im Aisthetischen, sodass der Zusammenhang von Wahrnehmung 

Einleitung 5

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Kunst seine Gültigkeit bewahrt – übrigens auch dort, wo die Kunst 
ausschließlich konzeptuell verfährt oder zeitgenössische Themen ver-
arbeitet. Zudem bedienen sich im selben Maße künstlerische Akte 
verschiedener Medien; sie berufen sich auf Technologien, seien sie 
avanciert oder anachronistisch, um sie ebenso zu unterlaufen, zu bre-
chen oder zu konterkarieren wie zu steigern und zu durchkreuzen. Wie 
immer sich daher diese Relationen artikulieren, entscheidend ist, dass 
sie sich alle im Praktischen realisieren, d.h. in einer Komplexität unter-
schiedlicher Bezugsweisen und Spielarten der Reflexionen. Und wie 
unbestimmt und offen die verwendeten Ausdrücke dabei zunächst 
noch sein mögen, sie verkörpern immer am Ort ihrer Erscheinung, 
ihrer Darstellung oder Produktivität eine Epistēmē, ein ‹Wissen›. Es ist 
auf diese Weise die Spezifik ihrer Praxis, die die Ästhetik determiniert 
und die Kunst im eigentlichen Sinne zur Kunst und im Besonderen zu 
einem kognitiven Prozess macht, der nicht nur etwas evoziert oder 
anzeigt, ausstellt und zu verstehen gibt, sondern der eine Erkenntnis-
weise sui generis erzeugt, die durch keine andere Gestalt ersetzt und 
in keine andere Artikulationsform übersetzt werden kann.

II.	 Es kommt also nicht auf übergeordnete Definitionen oder den 
Inhalt der Künste, ihre Symbolisierungen an, so wenig wie auf ihre be-
sonderen ästhetischen Qualitäten oder die Einzigartigkeit der Erfah-
rung, die sie induzieren, sondern allein auf die Praktiken, deren Aspek-
ten und Analysen sich die folgenden Überlegungen widmen. Dabei 
knüpfen sie an die klassische Frage nach dem Verhältnis von «Ästhetik» 
und «Erkenntnis» an, jedoch in der dezidierten Perspektive, dieses in 
Ansehung verschiedener Weisen von Denk- und Wissensstrategien in, 
mit und durch die Künste zu erforschen, wobei grundsätzlich alle Dis-
ziplinen und Genres angesprochen sind, von den visuellen Künsten über 
die Objekt- und Installationskunst bis zur Performance, zu Tanz, Film 
oder Musik und Literatur. Dabei hat die derart apostrophierte ‹Wende› 
zum Praktischen den Vorteil, die stets abstrakte Wahrheitsfrage über-
springen zu können, denn der traditionelle Topos der ‹Wahrheit in den 
Künsten› wirft das Problem des verwendeten Wahrheitsbegriffs sowie 
einer Auszeichnung von Referentialität auf, die Frage also, worüber 
diese Wahrheit ist, wovon sie handelt und welchen Kriterien sie genügt.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

6

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 In Verbindung mit dem Begriff von ‹Autorschaft› ist diese 
Frage zudem meist subjektivistisch in Ansehung ‹authentischer› Er-
fahrungen oder biographischer Details beantwortet worden, was die 
weitere Problematik einer Charakterisierung der Beziehung zwi-
schen Sprache und Repräsentation sowie Autor bzw. Autorin und 
Werk in Bezug auf deren Intentionen aufwirft. Sie sind ohne Blick in 
die innersten Absichten der Künstler und Künstlerinnen nicht be-
schreibbar. Wenn hingegen in den hier versammelten Beiträgen hin 
und wieder Künstlernamen oder biographische Zusammenhänge 
auftauchen, dann werden sie nicht einfach vorausgesetzt, sondern 
immer in dieser Hinwendung zu ihrem ästhetischen Tun als solchem 
verstanden. Das Ästhetische – als allgemeine Gestaltungsar-
beit – und das Künstlerische – als stets reflexive Praxis –, so die 
Grundthese, erfüllen sich dabei in jeweils besonderen Tätigkeiten, 
die sich weder zum Werk schließen lassen noch in einer Aussage 
oder in Symbolen und deren Bedeutungen kulminieren. Kunst – oder 
genereller: das Ästhetische im Sinne einer Gestaltungspraxis  
 – genügt sich in deren ‹Ereignung› oder Performanz, um etwas zur 
Erscheinung zu bringen oder zu demonstrieren, was anders nicht 
darstellbar ist, was aber in seiner Erscheinung selbst schon Teil der 
Welt ist, d.h. sich ‹als› etwas manifestiert, worin ein Denken geschieht. 
Es ereignet sich je schon exemplarisch. Deswegen behandeln die 
folgenden Aufsätze ihre Fragestellungen sowohl allgemein als auch 
am Beispiel, wobei das Beispiel das Allgemeine enthält wie gleich-
zeitig das Allgemeine nur existiert im Beispielhaften. Konkreter: Das 
immersive Gefühl, von einem Fels verschluckt zu werden, die jewei-
ligen ‹Zeigenschaften› eines Bildes, die hellseherische Ausleuchtung 
eines Filmsets, die Sprungkraft eines Lehrbeispiels, die offene Form 
als passe-partout im Raum, die Ambiguität fotografierter Eier oder 
die Indexalität von schmutzigen Gummistiefeln zwischen zwei 
Katzen: Es sind solche Ereignungen, die die gewöhnlichen Abläufe 
jäh zu unterbrechen, zu transformieren oder umzuschreiben vermö-
gen und an oder in ihnen plötzlich etwas aufzudecken, was im buch-
stäblichen Sinne ‹un-gewöhnlich› ist. Sie machen so sichtbar und 
hörbar, was zuvor unsichtbar oder unerhört blieb, und weisen ihnen 
damit eine eigene «Erkenntniskraft» zu.

Einleitung 7

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das immersive Gefühl, von einem Fels 
verschluckt zu werden, die jeweiligen ‹Zei-
genschaften› eines Bildes, die hellse
herische Ausleuchtung eines Filmsets, die 
Sprungkraft eines Lehrbeispiels, die offene 
Form als passe-partout im Raum, die 
Ambiguität fotografierter Eier oder die Index
alität von schmutzigen Gummistiefeln 
zwischen zwei Katzen: Es sind solche 
Ereignungen, die die gewöhnlichen Abläufe 
jäh zu unterbrechen, zu transformieren 
oder umzuschreiben vermögen und 
an oder in ihnen plötzlich etwas aufzude-
cken, was im buchstäblichen Sinne 
‹ungewöhnlich› ist. Sie machen so sichtbar 
und hörbar, was zuvor unsichtbar oder 
unerhört blieb, und weisen ihnen damit eine 
eigene «Erkenntniskraft» zu.

8

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.	 Praktiken – und so verstehen wir sie hier –, besitzen etwas 
Okkasionelles; sie sind situativ gebunden und durch interdependente 
Relationen geprägt. Sie entfalten ein Netzwerk von Beziehungen, 
auch historische und soziale, in das sie eingewoben sind und deren 
Teil sie ausmachen, sodass die Praxis des Ästhetischen, genauso wie 
die Praktiken der Künste, nicht isoliert betrachtet oder für sich alleine 
beurteilt werden kann. Handlungen existieren immer inmitten anderer 
Handlungen, wobei die spezifisch künstlerische Handlung und ihr Er-
kenntnischarakter darin besteht, Überschreitungen zu wagen, Kon-
texte zu verschieben oder normative Gefüge zu sprengen, sodass der 
‹Wert› ihrer Erkenntnis daran zu bemessen ist, welche Intensität diese 
Rupturen, Verschiebungen oder Übertritte auslösen. Entscheidend 
dafür ist – neben der situativen und gesellschaftlichen Verwebung 
von Praktiken –, dass sie immer unter ihrer charakteristischen Duplizi-
tät von ‹Was› und ‹Wie› analysiert werden müssen. Für künstlerische 
Praktiken ist diese grundsätzliche Duplizität von Telos und Modus aus-
schlaggebend, und die besondere Weise ihrer Interdependenz ist 
charakteristisch dafür, was wir an Kunst schätzen und was sie für uns 
bedeutsam macht.
	 Hier zeigt auch der oft gebrauchte, doch sperrige Begriff der 
‹Performanz› seine Bedeutsamkeit. Er erlaubt, neben dem Inhalt von 
Handlungen, eben diese spezifischen Arten ihrer Ausführung und Auf-
führung, ihre Modalität und oft auch Medialität mit einzubeziehen 
und so die Gesichtspunkte zu vermehren. Ursprünglich der pragma-
tischen Sprachphilosophie entnommen, ist der Ausdruck des Per
formativen fast zeitgleich auf die Kunst übergegangen, um mit dem 
‹performative turn› nach 1960 in der ästhetischen Theorie einen fun-
damentalen Bruch mit der Tradition, also den Übergang von der ‹Werk-› 
zur ‹Ereignisästhetik› zu provozieren, der gleichzeitig einen Aufstand 
in der Kunst gegen die Kunst probte. Diesen Aufstand muss man als 
Kampf zwischen einem traditionellen und einem radikal neuen Kunst-
begriff lesen, der auch auf die Kunstausbildung große Auswirkungen 
hatte. Nicht länger zählten die ‹überkommenen› Kategorien des ab-
geschlossenen Werkes, der Inspiration und Urheberschaft, der Origi-
nalität und Geltung und noch weniger die konventionellen Modelle 
des Schönen oder Erhabenen. Befragt wurden vielmehr, durchaus mit 

Einleitung 9

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


revolutionärem Impetus, die konkreten ästhetischen, politischen und 
sozialen Praktiken selbst und ihre Haltung, ihre Rigorosität und direkte 
Wirksamkeit, vor allem die Möglichkeit einer Veränderung und Utopie, 
die von ihnen ihren Ausgang nehmen sollten.
	 Alles das ist im Begriff des Performativen aufgehoben, der 
nicht das Tun selber, den Akt, sondern vor allem die Art und Weise 
des Engagements, die Formen und Formate der Realisation und ihrer 
Aus- und Aufführung adressiert. Das lässt sich auf Sprache und Kom-
munikation zurückbeziehen und dort beispielhaft demonstrieren. 
Denn es geht nicht nur darum, etwas zu sagen oder einen bestimmten 
Inhalt zu vertreten ( Illokution ), sondern mit und durch den performa-
tiven Vollzug eine Handlung anzustoßen, in eine Situation zu interve-
nieren, sie umzukehren oder sogar umzustürzen ( Perlokution ). Jede 
Handlung – das ist der Gedanke – besitzt die Eigenschaft, sich auf die 
Welt zu beziehen, aber auch, in sie im selben Augenblick einzugreifen, 
sie – wie subtil auch immer – zu verwandeln. Der Umstand lässt sich 
vielleicht am schlüssigsten anhand eines Versprechens ablesen. 
Denn jedes Versprechen ist mit dem zweiten Versprechen gekoppelt, 
es auch einzuhalten, sodass, wo es gebrochen wird, zugleich der 
Boden des gemeinschaftlichen Vertrauens zu wanken beginnt. Des-
wegen lassen sich Versprechungen nicht nur einfach so dahinsagen, 
sie setzen etwas in die Welt und haben oft unabsehbare Folgen, vor 
allem für das Gefüge des sozialen Zusammenlebens. Sie sind folglich 
mit einer normativen Kraft verwoben, die ihre Verbindlichkeit im So-
zialen ausmacht.
	 Diese Notwendigkeit der ‹Setzung› gilt für jede Handlung, 
die durch ihren Vollzug erst ihre spezifische Note, ihre Eindringlich-
keit und Effektivität, mithin ihre ‹Wirklichkeit› entfaltet. Sie impliziert, 
dass zum Handeln, gleich was mit ihm bezweckt wird, immer noch 
etwas hinzukommt, was über sein Ziel und seine Absichten hinaus-
geht – nämlich seine Vollzugsweise, das ‹Wie› seiner Aus- oder Auf-
führung, die im gleichen Sinne in der Lage ist, sie zu modifizieren, ja 
in ihr genaues Gegenteil zu verkehren. Auch das lässt sich anhand 
einfacher alltäglicher Beispiele belegen, etwa indem aus einer Höf-
lichkeitsbezeugung, durch die spezifische Gleichgültigkeit oder He-
rablassung ihrer Darbietung, eine Demütigung wird. Oder indem aus 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

10

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer angebotenen Hilfe, die allzu gönnerhaft daherkommt, eine Be-
leidigung wird. Mit anderen Worten: Handlungen gibt es nur im Voll-
zug, d.h. stets nur im Rahmen der Verdopplungen von ‹Was› und ‹Wie›, 
ihrer Bedeutungen und ihrer Performativität. Beide können zueinander 
in Widerstreit geraten, sodass Praktiken nie eindeutig durch ihre Ab-
sichten determiniert sind – ja mitunter zerreißt eine verunglückte Plat-
zierung ihren guten Willen, sodass sie nie und nirgends vollständig 
durch jemanden verantwortet werden können.
	 Das führt zu einer weiteren Besonderheit: Während das 
‹Was› einer Praxis, ihr Sinn, symbolisch generalisiert werden kann  
 – man denke an konventionelle Handlungen –, wird das ‹Wie› singulär 
und subjektiv terminiert bleiben. Die Singularität der Performanz rührt 
geradezu daher, dass sie im strikten Sinne nicht wiederholbar ist – oder 
anders ausgedrückt: dass jede ihre Wiederholungen aus ihr etwas 
anderes macht. Die Komödie weiß das genau: Eine Geste kalter Ab-
weisung, nochmal ausgeführt, schlägt in Lächerlichkeit um; ein zu oft 
wiederholter Liebesbeweis höhlt diesen aus. Solche Aushöhlung 
kann auch politisch benutzt werden, indem eine systematische Re-
pression durch subversive Aneignung umgekehrt, d.h. im wörtlichen 
Sinne ‹ent-eignet› und neutralisiert wird: ‹Gay› oder ‹Kanake› als 
Schimpfworte, ‹Nigger› als rassistische Invektive, explizit adaptiert 
und invertiert durch den Black Power Button «I’m a Nigger». Die Künste  
bilden ein unerschöpfliches Reservoir solcher Umwertungen; sie ‹ver-
wenden› die Singularitäten bewusst, indem sie die Paradoxa zwi-
schen Symbolisierung und Performanz selbst noch einmal perfor
mativ steigern, um-wenden und gegen-wenden, um, wie bei den 
zahlreichen Fluxus-Aktionen oder den Performances von Valie Export 
oder Marina Abramovic, die Gewalt und Absurdität bürgerlicher 
Normen, ihre von Herbert Marcuse so genannte «repressive Toleranz» 
zu dekuvrieren.

IV. 	 Es ist diese potentielle Ambiguität des Performativen, sein 
transformatorischer Charakter, seine Singularität und Nichtwieder-
holbarkeit, sein immanenter politischer und ethischer Anspruch, der 
die außerordentliche Brisanz sowohl des ‹practical› als auch ‹perfor-
mative turn› im Ästhetischen kennzeichnet – über den epistemischen 

Einleitung 11

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn künstlerischer Praktiken hinaus. Dabei bedeutet Performativität 
in den Künsten, das performative Moment des Praktischen selbst zu 
performieren und dadurch zuallererst kenntlich zu machen. Diese 
Kenntlichmachung verstehen wir als eine Weise des Denkens. Denn 
was die Praxis stets nur subkutan begleitet, weil sie sich durch ihren 
Vollzug erst realisiert und Konsequenzen zeitigt – gleichsam als das 
Unbewusste des Praktischen –, wird auf diese Weise explizit in ein Be-
wusstsein gehoben und entfaltet seine eigene Schlagkraft. Entspre-
chend wird aus der impliziten Eigenschaft einer Handlung eine Meta-
handlung, die eben diese Eigenschaft adressiert und zur Schau stellt. 
Wenn so von «künstlerischer Praxis» die Rede ist, dann weniger, weil 
die Kunst eine Praxis ist oder weil ihre Praxis eine performative Di-
mension besitzt, sondern weil sie in ihrer Performativität eine immer 
wieder neu vollzogene Reflexivität des Praktischen zu zeitigen vermag. 
Und es ist genau diese Reflexivität, die uns interessiert: als ‹Augen-
Blick›, in dem eine denkende Praxis und eine Praxis des Denkens inter-
dependent werden und sich wechselseitig bedingen. Das, was wir auf 
diese Weise als ‹Praktiken ästhetischen Denkens› benennen, verdankt 
sich dieser Verdoppelung und Wechselseitigkeit, die aus einer Dar-
stellung eine dargestellte Darstellung, aus einer Performation die Auf-
führung einer Aufführung und aus einer Setzung eine Aussetzung ins 
Gesetzte machen, welche, wie im Spiegel, eine Erkenntnis aufsprin-
gen lassen. Sie bilden gleichsam Selbstkritiken. Was daher Denken 
im Ästhetischen und mit den Mitteln des Ästhetischen heißt, hat darin 
ausdrücklich ihren Gegenstand.
	 Die Formulierungen ‹Darstellung einer Darstellung› oder 
‹Aufführung einer Aufführung› sowie auch die ‹Performation des Per-
formativen› als genuin reflexive Praktiken verweisen dabei insbeson-
dere auf das, was Kunst eigentlich tut und wie sie es tut. Denn was 
immer Kunst ist, wie sie vorgestellt oder kulturell eingeordnet wird, sie 
betreibt in erster Linie die Sichtbarmachung eines Unsichtbaren, die 
Exposition eines Verdeckten oder Verdrängten und ist als solche stets 
auch die Kenntlichmachung und Verschiebung von Kunst als Kunst. 
Indem sie durch ihre Praktiken ästhetischer Reflexion etwas zeigt, 
weist sie im gleichen Maße auf sich selbst zurück, zeigt sich und ist 
in diesem Sinne je schon ihre eigene Überschreitung, ihr eigenes 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

12

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Außer-sich. Deshalb ist ein unverzichtbares Merkmal aller Künste ihre 
Reflexivität. Sie verwirklicht sich – das ist die These des vorliegenden 
Bandes – vermöge solcher Praktiken, die die hier versammelten Auf-
sätze als «Praktiken ästhetischen Denkens» apostrophieren. Dabei 
kommt es in jedem Einzelfall darauf an, ihre spezifische Idiosynkrasie 
oder Eigenart zu rekonstruieren wie auch das, was sie im Sinne einer 
ästhetischen Kritik bewirken und welche Intensitäten sie dabei zur 
Entfaltung zu bringen vermögen.
	 Mit anderen Worten: Wenn Kunst ein Denken ist, manifestiert 
sich dieses Denken in den Praktiken eines Spiels und einer doppelten 
Logik von Reflexion. Was die menschliche Praxis – im Gegensatz zu 
maschinellen Operationen – auszeichnet, ist gemäß dieser Logik we-
niger ihre Bewusstheit oder ein Denken, das ihr vorhergeht, auch nicht 
die Tatsache, dass wir soziale Wesen sind und Musik, Theater, Bilder 
oder Literaturen hervorbringen. Doppelte Logik besagt vielmehr, dass 
wir jederzeit in der Lage sind, im Vollzug des Denkens gleichzeitig 
unser Denken zu denken und im Vollzug unserer Handlungen diese 
selbst zu exponieren und auf den Prüfstand zu stellen, ja, dass wir in 
dem, was wir tun und wissen, jederzeit das reflexiv einbeziehen können, 
was wir dabei jeweils mitbewirken oder mitwissen.
	 Wenn somit das Buch im Folgenden in drei, durch Verben ge-
gliederte Kapitel unterteilt ist, dann muss auch dies tentativ verstanden 
sein: Weil wir nicht wissen können, was widerstehen, urteilen, bilden, 
berühren bedeutet und was es bewirkt, sehen und hören wir hin, denken 
und schreiben wir. Dies wird weiter unten ausgeführt. An dieser Stelle 
wäre lediglich festzuhalten, dass dies die Praxis des Denkens ist, die 
sich wie die Praktiken des Ästhetischen als permanente Performanz 
von Differenz und Selbstbezüglichkeit versteht. Darin liegt die Möglich-
keit einer Epistemologie des Ästhetischen begründet, welche die Kunst 
in gleicher Weise als Praxiswissen wie als Wissenspraxis ausweist.

V.	 Dieser Ansatz, das Ästhetische auf seine sowohl medialen 
wie sozialen und historischen Praktiken zurückzuführen und in ihnen 
gleichzeitig ein exklusives kritisches Format zu entziffern, verbindet 
sich insbesondere mit dem, was seit einigen Jahrzehnten unter dem 
Etikett des «artistic research» firmiert. Gemeint ist damit ein Anspruch 

Einleitung 13

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ästhetischen Forschens und Experimentierens, der sich in seinen Ver-
fahren als nicht oder nicht ausschließlich wissenschaftlich begreift, 
sondern vor allem mit den Mitteln besonderer künstlerischer Strate-
gien arbeitet, die bewusst subjektiv, erratisch und exemplarisch vor-
gehen. Im selben Maße werden dadurch sämtliche traditionellen Ge-
stalten der Kunst wie auch der Institutionen des Ästhetischen 
verwandelt und hinter sich gelassen.
	 Das ‹artistic research› nimmt zudem für sich in Anspruch, die 
klassischen ästhetischen Beschreibungskategorien wie ‹Form›, ‹Ma-
terial› oder auch ‹Imagination› und ‹Kreativität› auszusetzen und durch 
andere, an konkreten Forschungsprozessen und ihren Praktiken ori-
entierten zu ersetzen. Allerdings bleibt die Behauptung eines solchen 
Forschungsanspruchs seit ihrer Begründung in den 1990er Jahren 
durch Christopher Frayling und andere sowie ihrer Etablierung an 
Kunstinstitutionen vor allem in den Niederlanden und den nordischen 
Ländern chronisch strittig. Unklar bleibt z.B., ob wir es mit einer neuen 
künstlerischen Disziplin unter Bedingungen der Postmoderne zu tun 
haben, ob das eigentliche Ziel in einer impliziten Akademisierung der 
Künste mit eigenen Peers und eigenem PhD besteht, oder ob nicht 
die Künste seit je einen im Sinnlichen verankerten Forschungsansatz 
verfolgt haben, sodass es sich bei «ästhetischer Forschung» eher um 
eine, im besten Falle, Akzentuierung, im schlimmsten Falle um einen 
Etikettenschwindel handelt. Doch erlaubt die entschiedene Fokussie-
rung auf Pragmatiken der Exploration oder Analyse eine Konzentration 
auf die Relativität des Erkenntnisprozesses sowie darauf, was dieser 
im Einzelfall jeweils zu leisten, herauszustellen oder zu unterbrechen 
vorgibt. Damit kann, wie Henk Borgdorff zu Recht hervorgehoben hat, 
eine Parallele zum Wechsel von mode 1 zu mode 2 in den Wissenschaf-
ten gezogen werden. Ästhetisches Forschen heißt dann, im Medium 
künstlerischer Interventionen etwas zuvor Ungewusstes zu exponie-
ren und sowohl als Thema sichtbar zu machen als auch über die Natur 
des Phänomens – in ausdrücklicher Alternative zu den Wissenschaf-
ten – in Erfahrung zu bringen.
	 Demgegenüber setzt die Rede von «Praktiken ästhetischen 
Denkens» andere Akzente. Von vornherein richtet sie den Fokus auf 
Praktiken, die nicht ein positives Wissen generieren, sondern reflexiv 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

14

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfahren und dabei ein ‹anderes Wissen› oder Wissen anderer Art 
erzeugen. Gleichzeitig beziehen die Überlegungen jene Fragestellun-
gen mit ein, die in den gängigen und als ‹best practice› ausgewiese-
nen Formaten des ‹artistic› oder ‹aesthetic research› gewöhnlich un-
terbelichtet bleiben, nämlich die Problematik der Legitimität der 
Verfahren selbst. Sie betreffen stattdessen deren Fundierung im Kern, 
indem sie immer wieder anders deutlich zu machen versuchen, dass 
das ästhetische Urteil kein diskursives Schema adressieren, das 
etwas über Kunst aussagt, sondern dass die Kunst, als Praxis, selbst 
sagend bzw. urteilend oder argumentierend wird, und zwar durch die 
Kunst und die spezifische Form ihrer Synthesis selbst.
	 Letzteres unterscheidet den Ansatz der vorliegenden Bei-
träge und ihre Konzentration auf «ästhetische Praktiken» von den in-
zwischen weit gestreuten Ansätzen einer sowohl im Akademischen 
verharrenden als auch mit den Wissenschaften kooperierenden 
Kunstforschung sowie ebenfalls von den Egalisierungstendenzen 
eines erweiterten Forschungsbegriffs im Sinne des «Forschens aller». 
Weil eine angemessene Etablierung und Entfaltung des ‹artistic re-
search› ausgeblieben ist und begründete Kriterien fehlen, bedarf es 
anderer Zugänge, die die Möglichkeiten und Grenzen künstlerischer 
Epistemik neu fassen. Entsprechend kreist, was vorliegend als «Praxis 
ästhetischen Denkens» ausgewiesen wird, um ein ganzes Bündel von 
Perspektiven, zu denen ebenso das gehört, was den ‹Witz›, das inge-
nium von Kunst ausmacht, als auch die Aspekte ästhetischer Kritik 
und Urteilskraft sowie das Moment künstlerischer Kreativität zwi-
schen inventio und Widerständigkeit. Dabei werden die mannigfa-
chen Facetten einer im Ästhetischen verwurzelten Experimentalität 
präzisiert durch die Verfahrensweisen multimodaler oder multimedia-
ler Kippung, durch die Ambiguierung von Gesichtspunkten und die 
Produktion ‹öffnender› Widersprüche und Paradoxa. Diese Verfah-
rensweisen sind intrinsisch mit Strategien ästhetischer Reflexivität 
verquickt. Und sie treffen nicht nur auf die jeweiligen Gegenstände zu, 
sondern vor allem auf eine Kritik des eigenen Tuns.
	 Folglich geht es darum, dass Forschung in den Künsten 
immer auch bedeutet, von sich selbst, den Handlungen wie auch 
von ihren Verständnissen als Kunst und des Künstlerischen als 

Einleitung 15

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff und Bestimmung Rechenschaft abzulegen. Dazu bedarf es 
der Fähigkeit, Urteile zu fällen – nicht zuletzt darüber, was die Be-
dingung von Kunst ist und was im Ästhetischen als gute oder 
schlechte Kunst aufgefasst werden kann. So erscheint mit der Evo-
lution des Forschungsbegriffs zugleich die kontinuierliche Schär-
fung eines kritischen Bewusstseins unerlässlich, das nach Maßstä-
ben oder Prinzipien fragt, die nicht in den Verfahrensweisen selbst 
liegen können. Gerade in dieser Hinsicht bedürfen viele Bemühun-
gen des ‹artistic research› einer weiteren Ausdifferenzierung, um 
ihr Potenzial zuallererst entfalten zu können. Mögen die Kriterien 
und Prinzipien stets auch wandelbar sein: Es ist dennoch die For-
derung nach Definition, nach Beschränkungen und Einschnitten, 
die Anteil hat an einer ästhetischen Bildung, die nicht nur für die 
Ausbildung eines solchen Bewusstseins wichtig ist, sondern die 
Praxis einer radikaleren ‹Bildung› im Sinne von Selbstgestaltung 
einschließt. Sie geschieht im gleichen Maße mit den Mitteln des 
Exemplarischen, des ‹Lehrstücks› als Zeigehandlung wie – gemäß 
Jacques Rancières «unwissendem» Lehrmeister – aufgrund von 
Haltungen der Selbstbescheidung, Dehierarchisierung und Ent-
machtung. Künstlerisches Forschen gibt es deshalb nur in einem 
Raum des Ethischen, der Einübung alternativer Einstellungen, zu 
denen gleichsam ‹mikrologische› Anstrengungen einer Selbstver-
wandlung hinführen, die die künstlerische Praxis in jedem Augen-
blick mitbegleiten und in ihnen eine anhaltende Transformation in-
duzieren. Sie werden in den folgenden Ausführungen im Namen 
des ‹Mikropraktischen› diskutiert. Hatte zudem Theodor W. Adorno 
den ‹Essay› als eine Praxis eines Schreibens zwischen Wissen-
schaft und Kunst oder Poetik und Diskurs ausgewiesen, welche ihre 
Topoi sozusagen versuchsweise exponiert, ohne sie vollständig ar-
gumentativ zu entfalten und auszuführen, verzichtet eine am «es-
sayistischen Prinzip» orientierte Forschungspraxis gleichzeitig auf 
jegliche Totalisierung, um ihre Handlungsweisen am Nichtlinearen 
und Fragmentarischen auszurichten. Das Essayistische zeigt sich 
dann nicht nur in einer Art und Weise des Schreibens, sondern des 
Handelns selbst, das nicht wieder ‹experimentell› oder ‹versuchs-
weise› geschieht wie dieses.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

16

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI.	 Hat somit das ‹artistic research›, wie oben angedeutet, der 
Integration solcher Formen, die eine Alternative zur orthodoxen Wis-
senschaftlichkeit bieten, dadurch zu wenig Beachtung geschenkt, 
dass es vor allem ‹hybrid› zu arbeiten und Zwischenpositionen zwi-
schen ästhetischer und diskursiver Epistēmē zu beziehen suchte, 
käme es in diesem Sinne u.E. darauf an, das Essayistische über die 
Schreibweise hinaus als eine Produktionsweise ins Spiel zu bringen, 
die den Zwang zur Beweisführung durch Sprünge oder Assoziationen 
ersetzt. Es wäre mithin als Technik einer anderen kritischen Praxis zu 
verfeinern, in einem Verfertigen, das seine Medien nicht wie Begriffe 
einsetzt, sondern sie neu ausbalanciert, ohne sich methodisch zwi-
schen Deskription und Narration entscheiden zu müssen. Forschung 
in den Künsten oder auch ästhetische Forschungen im Allgemeinen 
( Design ) können aus diesem Grunde weit mehr sein, als es die ver-
meintlich best-practice-Resultate eines inzwischen zur Stereotypie 
neigenden ‹artistic research› demonstrieren. Daher unser Akzent auf 
die Eigenart der Praktiken, die bereits von sich her einen epistemi-
schen Charakter besitzen – die ihre Brisanz darin besitzen, dass sie 
als Praxis ebenso erkennend wie intervenierend und überschreitend 
verfahren und gerade dadurch etwas zu erkennen geben. Wir stellen 
uns vor, dass sich durch solche Denk-Konstellationen ein ganz ande-
rer Horizont des Forschens und Erkennens aufspannt als jener, wie er 
allenthalben in Ausstellungen zu sehen ist und der inter- oder trans-
disziplinär in Dialog mit verschiedenen Wissens-Formaten praktiziert 
tritt, um eilfertig an Kunsthochschulen aufgenommen zu werden – mit 
Bezügen zu den immer gleichen Diskurssystemen wie der Actor-Net-
work-Theory, dem tacit knowledge, den Entwurfspraktiken in der Ar-
chitektur und den Experimentalsystemen der hard sciences. Nicht nur 
fehlt es ihnen häufig an einer notwendigen Gründlichkeit – auch ver-
fehlen sie die Besonderheit und Radikalität des Ästhetischen selbst, 
das sie erst zu dem machen, was sie sein könnten: Forschungsprak-
tiken, die mit den Mitteln künstlerischer Reflexivität ihre unverwech-
selbaren Erkenntnisweisen stiften. 
	 Zentral steht deshalb dafür der nun schon mehrfach auf
gerufene Praxis-Begriff ein, der so neben seinen sozialwissen
schaftlichen und politischen Implikationen vor allem einen eminent 

Einleitung 17

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophischen und ästhetischen Sinn gewinnt. Ausdrücklich sei 
darum der hier verwendete Praxisbegriff noch einmal aufgenommen 
und eingehender beleuchtet. So lassen sich sprachlich Praktiken 
durch Verben kennzeichnen, die ebenso über eine aktive wie passive 
bzw. transitive, intransitive und mediale Note verfügen. Die folgenden 
Beiträge werden deshalb – ebenfalls versuchsweise und mit essayis-
tischem Postulat – durch eine Reihe von Verbenpaaren gerahmt: Ar-
tikulieren / Widerstehen – Bilden / Formen – Schreiben / Zeigen. Sie 
sind exemplarisch und vorläufig zu verstehen und deuten Möglich-
keiten einer Umkreisung an, in denen sich ästhetisches Denken zual-
lererst vollzieht. Zur gleichen Zeit gehört zu ihnen die Fähigkeit des 
Verknüpfens zu komplexen Assoziationen und das Bilden von Bändern 
und Verkettungen, die ebenso Disparates wie Unvereinbares oder Wi-
dersprüchliches miteinander in Verbindung zu bringen erlauben und 
Wiederholungen oder Unterbrechungen ermöglichen. In ihnen liegt 
die Leistung einer eigenen Synthese, die anders als diskursive Syn-
thesen nicht durch eine sprachliche Proposition realisiert wird, son-
dern die sich gleichsam singulär in der Sache selbst ereignet.
	 Der Praxisbegriff wird also von vornherein mit dem Synthe-
sisbegriff gekoppelt. Synthesen im Praktischen sind anderer Art als 
im Diskursiven. In ihnen sind Modalitäten von Konfigurierungen rele-
vant, die nicht entlang dem Aussageschema ‹A ist b› und ihrer Rei-
hung von Eigenschaften und deren logischen Klassen gebildet 
werden, sondern die einer Kompossibilität und ‹Kom-Positionalität› 
von Formen, Dingen oder Handlungen genügen, wie sie für die künst-
lerische Arbeit charakteristisch ist, sodass der skizzierte Zusammen-
hang zwischen praktischer Synthesis, Urteil, Essay sowie ‹Bildung› 
und Gestaltung in Bezug auf die künstlerische Epistēmē oder das, was 
als Forschung im Ästhetischen zu bezeichnen ist, eine eigene Kontur 
erhält. Denn das Spiel mit den Modi induziert immer eine Auflösung, 
die kraft ihrer Fluidität Situationen und Kontexte gleichsam ins 
Schwimmen und damit in eine krisis oder Metastabilität bringt. Des-
wegen gibt es keine künstlerische Forschung ohne Kritik, wie um
gekehrt die Kritik auch den Begriff und die Bestimmung von Kunst  
selbst transformiert. Ästhetische Forschung ist folglich weniger ‹über›  
etwas, sofern sie auf feste Resultate abzielt, sondern ein Forschen-mit, 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

18

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welches das Suchen in gleicher Weise ins Zentrum rückt, wie die 
Suche nach der Suche, d.h. die Frage ihrer konkreten Praktik, ihrer 
tentativen Methodik, die stets zugleich diejenigen mitthematisiert, die 
sich auf die Suche begeben und während der Suche verwandeln. For-
schung im Ästhetischen ist mit einem Wort: zētēsis. Dies impliziert 
gleichfalls die Arbeit an sich selbst und am eigenen Denken, mit allen 
Implikationen der Skepsis, aus deren antikem Horizont die zetetische 
‹Selbstsorge› ursprünglich entstammt.
	 Damit ist die Form ästhetischer Praxis ebenso von Urteilen 
wie von Kritik und Ethos abhängig. Sie bezieht aus der Ungeschlos-
senheit und Fragmentarität des Essays ihr Vorbild, weshalb sich das, 
was sich als spezifisch literarische Praxis bei Walter Benjamin, Roland 
Barthes, Jacques Derrida und anderen findet, auf die Praktiken des 
künstlerischen Films, der Komposition oder auch Performance über-
tragen lässt. Sie artikulieren sich in Gestalten unablässiger Verwand-
lung und erzeugen dabei auf je eigene Weise eine ästhetische Erkennt-
nis. In subtilen Nuancen der Intervention, Umkehrung und Konversion 
kann durch hauchdünne Verschiebungen ein kompletter Bruch im 
Sinnlichen und in den Weisen des Sehens, Hörens, Fühlens und Ver-
haltens herbeigeführt werden, wie sie ebenso Haltungen verwandeln 
oder Bezüge neu setzen. Was Rainer Maria Rilke angesichts des 
«Torso von Apollon» mit «Du musst Dein Leben ändern» apostrophier-
te, kennzeichnet solche Momente unbedingter ästhetisch-ethischer 
Erfahrung, um derentwillen Kunst und Gestaltung eigentlich stattha-
ben. Wenn ihr Forschungsbegriff irgendeine Bedeutung haben soll, 
dann im Sinne dieses permanenten Ringens um einen existenziellen 
Grund. Es bedeutet nichts anderes als eine Reflexion der Gegenwart 
aus dem Geiste des hiermit verbundenen Handelns. 

VII.	 Die vorliegenden Beiträge versuchen, exemplarisch einzelne 
Aspekte des gerade Skizzierten zur Sprache zu bringen. Sie beginnen 
unter der Perspektive des Artikulierens / Widerstehens mit Überle-
gungen Nicolaj van der Meulens zur Natur des ästhetischen Urteils 
überhaupt. Der Text setzt sich mit einigen zentralen Gesichtspunkten 
von Kants Kritik der Urteilskraft auseinander, doch weniger im  
engeren Sinne als Geschmacksurteil als vielmehr in Ansehung der 

Einleitung 19

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetizität der Praxis des Urteilens selber. Insbesondere stellt sich 
vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausforderungen 
die Frage nach der zukünftigen Bedeutung von Urteilsfähigkeit, Ur-
teilskraft und einer möglichen Kritikfähigkeit. Alle drei Begriffe bezie-
hen sich auf das Vermögen, Objekte und Sachverhalte angemessen 
bewerten zu können, doch kommt bei der Entfaltung solcher Bewer-
tungen sowohl der Auseinandersetzung mit dem Geltungsbereich 
des Ästhetischen und seiner Urteile eine zentrale Rolle zu als auch der 
Ästhetizität des Urteilens selbst. Denn ästhetisch zu urteilen bedeutet, 
im gleichen Maße über ästhetische Gegenstände zu urteilen wie äs-
thetisch zu handeln – es bedeutet nicht, die Welt aus einer ästheti-
schen Perspektive zu beurteilen. Ästhetische Urteile verlangen darum 
besondere Wahrnehmungseinstellungen, Haltungen sowie besonde-
re Formen der Artikulation. Im Hinblick auf die «Praktiken ästhetischen 
Denkens» stellen sie aus diesem Grunde einen interessanten Fall dar, 
weil sie nicht nur mit einer bestimmten Praxis des Denkens einher-
gehen, sondern auch zu ästhetischen Praktiken und deren Erzeugnis-
sen wie auch zu Kunst und Design eine besondere Beziehung unter-
halten. Ästhetisches Urteilen situiert sich damit zwischen ästhetischer 
Reflexion und ästhetischem Handeln.
	 Daran schließen Dieter Merschs Auseinandersetzungen mit 
Adornos negativer Ästhetik und dem für die gesamte Adornitische 
Kunstphilosophie zentralen Topos einer «urteilslosen Synthesis» an. 
Denn wenn ästhetisches Urteilen und ästhetisches Handeln zusam-
mengehören, dann stellt sich insbesondere die Frage nach dem Cha-
rakter einer solchen Synthesis im Handeln, die offenbar anders ge-
schieht als vermöge begrifflicher oder diskursiver Synthesen. Sie 
kann nicht gesagt – sie muss vielmehr vollzogen werden. Die Figur, 
die tatsächlich den Kern von Adornos ästhetischem Denken aus-
macht, der sowohl in den Vorlesungen zur Ästhetik als auch in den 
musikphilosophischen Schriften und der posthum erschienenen Äs-
thetischen Theorie immer wieder auftaucht, rekonstruiert der Text von 
Mersch als ein Denken in Konstellationen, das wahrt, was sich nicht 
durch Begriffe vereinnahmen lässt und sich folglich jeder begriffli-
chen Logik verweigert. Kunst, so die These, besitzt ihre besondere 
Erkenntniskraft in solcher Praxis, wie sie sich gleichermaßen in der 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

20

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Singularität des Materials artikuliert, aus der sie ihre Utopie kritischer 
Differenzierung schöpft.
	 Am Beispiel von Stanley Kubricks Shining ( 1980 ) diskutiert 
daran anschließend der Essay von Michael Mayer mit dem Titel: Wi-
derstand und Schöpfungsakt. Zur Negativität ästhetischen Denkens 
die ebenso pathischen wie pathologischen Voraussetzungen ästhe-
tischen Denkens. Versucht wird, die gemeinhin als bloß ‹negativ› de-
klarierten Erfahrungen wie Hemmungen, Blockaden, Prokrastinationen, 
Langeweile etc. nicht als zu überwindende Widerstände ästhetischer 
Praktiken zu begreifen, sondern als deren ‹dunkle› Bedingung. Der 
Widerstand gegen den Vollzug schöpferischer Erfindung gerät zum 
Integral der Findung selbst. So erhellt sich auch darin, dass Denken 
im Ästhetischen nicht heißen kann, Aussagen im Metier von Wahr-
nehmungen zu treffen, sondern gerade die Unsagbarkeit der zum Aus-
druck gebrachten Erfahrung ebenso auszuhalten wie sich an 
ihr – vergeblich – abzuarbeiten.
	 Über das Problem praktischen Urteilens hinaus reflektiert 
unter der Überschrift Bilden / Formen Silvia Henke auf das Instrument 
des Beispiels und der ‹Kunst› angemessener Beispielgabe in der 
Lehre. Das grundlegende Potential der Wahl und Gabe eines Bei-
spiels bezieht der Beitrag auf die Aktualisierung des anachronistisch 
anmutenden Begriffs der «Ästhetischen Bildung» mit seinen unter-
schiedlichen pädagogischen und ethischen Implikationen. Dabei 
wird die Praxis der Exemplifikation selbst als ästhetisches Handeln 
ins Zentrum der Überlegungen gerückt. Als Beispiel für die exempli-
fikatorische Praxis des Beispielgebens steht im Hintergrund das 
‹Lehrstück› Bertolt Brechts, anhand dessen das Gewicht des Exem-
plarischen für das bildende Moment von «Lehre» genauer ausgelotet 
wird. Der Kern von Bildungsprozessen, die Wechselwirkung der 
Lehre in einer Klasse, mit ihren medialen Anordnungen und Übertra-
gungen, so die These, kann kaum über Kompetenzraster, sondern nur 
situativ, spezifisch und im Kleinen beschrieben werden. Dafür eignen 
sich Einschnitte – wie ein Schulzimmer in Filmen: in diesem Beitrag 
im Besonderen die Zauberschule in Harry Potter und der Gefangene 
von Askaban ( 2004 ) sowie das Klassenzimmer im Film La classe. 
Entre les murs ( 2008 ).

Einleitung 21

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Daran schließt Wiktoria Furrers Essay über die «Offene 
Form» in der Schule des polnischen Künstlers Oskar Hansen an. Lange 
vergessen, stößt Hansen als Architekt und Lehrer an der Warschauer 
Akademie derzeit wieder vermehrt auf Interesse. Wenig beachtet 
bleibt dabei jedoch seine pädagogische Tätigkeit, zu deren Vermächt-
nis neben einer eigenständigen Pädagogiktheorie, der «Offenen Form», 
auch die ‹Erfindung› spezifischer didaktischer Apparate und Übungen 
gehört, wie sie sich aus Videoaufnahmen von Workshops und Künst-
lerdokumentationen rekonstruieren lassen. Mit Blick auf dieses Mate-
rial handelt der Beitrag entsprechend von der Konturierung einer an-
dersartigen Relation zwischen Kunst und Vermittlung, wobei sich an 
der Figur Oskar Hansens die weiterführende Frage entzündet, ob 
Kunst überhaupt vermittelbar ist und auf welche Weise umgekehrt Pä-
dagogik zu einem Medium von Kunst werden kann, soweit sowohl bei 
Hansen als auch seinem Nachfolger Grzegorz Kowalski die Kunst in 
der Lehre selbst liegt. Mit dem Konzept der «Mikropädagogiken» wird 
ein genuin ästhetischer Denkmodus der Bildung skizziert und dessen 
epistemische und ereignishafte Züge entfaltet, die gleichzeitig erlau-
ben, die gewöhnliche Vorrangstellung der künstlerischen Produktion 
in ästhetischer Forschung dahingehend umzukehren, sodass nunmehr 
den Praktiken künstlerischer Bildung ein Primat zukommt. 
	 Wie ‹Zeigen› als pädagogische Praxis eine genuin künstleri-
sche Note gewinnt, demonstriert ebenfalls Henryetta Duerschlag in 
ihrem Aufsatz Vorurteil und Entwurf. Das Parti-Pris der Neuen Foto-
grafie, der dem Autodidakten Hans Finsler gewidmet ist. Dieser be-
gründete 1932 die erste fotografische Abteilung der Kunstgewerbe-
schule Zürich, die einige bedeutende Namen der Nachkriegsfotografie 
 – wie Werner Bischof und René Burri – hervorgebracht hat. Während 
allerdings sein eigenes fotografisches Werk in der neusachlichen Ge-
genstandsfotografie verhaftet blieb, erweist sich sein publizistisches 
Œuvre und seine pädagogische Arbeit als weitaus ambiger und vielfäl-
tiger. Deren Mehrdeutigkeit wird durch das Prisma des parti pris im 
Licht des Verhältnisses zwischen Vor-urteil und Entwurf diskutiert.
	 In der dritten Abteilung unter den Stichworten Schrei-
ben / Zeigen entwirft dann Thomas Strässle eine Theorie des essay
istischen Prinzips als grundlegende ästhetische Praxis anhand eines 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

22

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Foto-Essays des Künstlers Saša Stanišić. Dabei geht er einerseits der 
Frage nach, worin die ubiquitäre Rede vom «Essayistischen», wie sie 
in vielen Feldern der Gegenwartskünste eine hohe Konjunktur hat, be-
gründet liegt, andererseits fokussiert er auf das kontradiktorische Pro-
blem einer allgemeinen Beschreibbarkeit des «essayistischen Prin-
zips», das diesem gerade zuwiderläuft. Handelt es sich um ein 
metaästhetisches Prinzip? Und wie lässt sich rechtfertigen, es von 
einem vorzugsweise literarischen Medium auf andere Medien zu 
übertragen; worin liegen die Grenzen und Möglichkeiten solcher 
Übertragbarkeit?
	 Gehört es zum Essayistischen selbst, solche Fragen offen-
zulassen, untersucht Aurel Sieber anhand einer Videoarbeit Harun 
Farockis die epistemologische Dialektik der spezifischen Geste es-
sayistischen Arbeitens. Während sich im ‹Begreifen› und im ‹Begriff› 
die Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von 
Rationalität artikuliert – denn wer begreift, der umschließt einen Ge-
genstand, um ihn handhabbar zu machen –, hat umgekehrt die Eigen-
art und Singularität der Berührung Anteil an deren besonderer 
Epistēmē. Zielt doch die Berührung, nach Jean-Luc Nancy, weder auf 
eine Aneignung noch auf eine Hingabe, sie kennt weder Besitz noch 
Opfergabe, sie fordert keine Unterwerfung noch eine Identifizierung, 
sodass sie zum poetologischen Modell einer essayistischen Praxis 
avancieren kann, deren Erkenntnisweise sowohl dem Begriff als auch 
dem theoretisierenden, d.h. visuellen Zugriff eine taktile und damit 
empfänglichere Alternative entgegenhält. In diesem Sinn erschließt 
sich das «Denken mit den Händen» bei Farocki als künstlerische und 
spezifisch ästhetische Praxis einer Profanierung des Rituellen.
	 Schließlich erörtert Jörg Wiesel am Beispiel der dänischen 
TV-Serie Herrens Veje. Ride upon the Storm ( 2017 ) das frühchristli-
che Phänomen der Zungenrede als ästhetische Praxis, die im Medium 
der Heteroglossie die Gemeinde zu einer Einheit verschmelzen sollte. 
Aus neuzeitlicher theologischer Perspektive stark umstritten, verhan-
delt demgegenüber Herrens Veje die Attraktivität der evangelisch-
lutherischen Predigt als ästhetisches Programm, das sie nicht nur 
homiletisch deutet, sondern sich gleichsam an die Stelle der Predigt 
selbst zu setzen versucht, indem sie sich der Zungenrede bedient. 

Einleitung 23

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit stehen sowohl kirchenkritische Momente der Serie als auch 
Reflexionen ihrer Überwindung durch eine ästhetisch gefasste Ho-
miletik, nämlich als Exzess der Rede, selbst im Vordergrund. Sie steht 
der Rationalität evangelisch-lutherischer Theologie entgegen und 
erlaubt doch erst die Konstitution der Gemeinde durch die Praxis äs-
thetischer Exzentrizität.
	 Was zu einer Gesamtdeutung von Praktiken ästhetischen 
Denkens herbeigezogen werden könnte, wie sie auch dieser Band 
belegt: deren exzentrische Wirkung in Bezug auf die Kontexte, in wel-
chen sie auftreten.

VIII.	 Die unterschiedlichen Beiträge zielen weniger auf eine be-
stimmte Absicht; sie folgen eher einer Spur, die zum Teil durch Kon-
textualisierung und Diskursgeschichte bestimmter Begriffe gegeben, 
zum Teil aber nur in Exemplen, als Praktiken des Ästhetischen und 
deren Pluralismus sichtbar zu machen ist. Die Spur und deren Rich-
tung verweist dabei immer mehr oder weniger explizit auf einen Streit 
zwischen Kunst und Ästhetik, der sich dadurch schlichten ließe, dass 
weder Werke noch deren Autorschaften oder Interpretationen inter-
essieren, sondern die Effekte und Konsequenzen von praktischen 
Schreib-, Film- oder Gestaltungsweisen. Sie verleihen dem ‹Wissen›, 
der ‹Kritik›, dem ‹Urteilen›, dem ‹Offenen› oder auch dem ‹Performa-
tiven› und ‹Schöpferischen› einen neuen Sinn. Die einzelnen Beiträge 
reißen dies mehr suchend als behauptend an. Sie versammeln in 
einem unabgesprochenen Zwischenraum Figuren eines anderen 
Denkens, die man als das Ausgesonderte und Verdrängte einer west-
lichen Wissenschaftsratio beschreiben könnte. In diesem Zwischen-
raum ästhetischen Denkens können Feen sprechen, das Zaubern 
macht Schule, Geister erscheinen, Häuser und Handlungen sind ver-
wunschen und das Sprechen in Zungen erschüttert den Sinn der 
Rede. Insofern versuchen die Texte nichts weniger als Wege aufzu-
zeigen, in deren Richtung eine künftige ästhetische Theorie als eine 
Praxis des Denkens zu entwickeln wäre.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

24

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

