
Der Weg hin zu einer Stadtklanggestaltung 65

Pierre Bourdieu und das Kunstfeld

Der französische Soziologe Pierre Bourdieu entwickelte mit dem »Kunstfeld«

eine dem »ArtWorld«-Ansatz Beckers in vielen Punkten ähnliche und auf Em-

pirie beruhendeTheorie (vgl. Bourdieu 2001).Während Becker jedoch das Ko-

operative im Zusammenhang mit Art Worlds betonte, wies Bourdieu auf den

kompetitiven Charakter der Vorgänge innerhalb der Kunstfelder hin. Er rich-

tete sein Augenmerk weniger auf die Handlungen und Interaktionen der ver-

schiedenen AkteurInnen, als auf ihre Eigeninteressen und aber auch auf ihre

Möglichkeiten des Handelns. Beides ist unmittelbar mit dem Besitz von Ka-

pital verknüpft, welches, Bourdieu zufolge, nicht nur als ökonomisches3, son-

dern u.a. auch als kulturelles4, soziales5 und symbolisches6 vorkommt. Das

Eigeninteresse der AkteurInnen besteht darin, ihr Kapital insgesamt zu ver-

mehren, während ihre Möglichkeiten des Handelns wiederum von der Größe

ihres Besitzes an Kapital sowie von dessen Verfügbarkeit innerhalb des Feldes

abhängen.

Der Hauptbegriff in Bourdieus Theorie ist der des »Felds«. Unter einem

Feld verstand Bourdieu einen autonomen Bereich innerhalb des sozialen

3 »Zum ökonomischen Kapital zählen alle Formen des materiellen Besitzes, die in Ge-

sellschaftenmit einem entwickeltenMarkt in undmittels Geld getauscht werden kön-

nen.« (Fuchs-Heinritz, König 2011, 163)

4 »Das kulturelle Kapital tritt in drei Kristallisierungsformen auf: 1. In seiner objekti-

vierten Form besteht kulturelles Kapital aus Büchern, Kunstwerken, Bildern, techni-

schen Instrumenten. […] 2. In inkorporiertem Zustand besteht kulturelles Kapital aus

den kulturellen Kenntnissen, Fähigkeiten und Fertigkeiten eines Individuums […]. 3.

Institutionalisiert tritt das kulturelle Kapital in Gestalt von Abschlusszeugnissen und

Bildungstiteln auf.« (Ebd. 164ff)

5 »Das soziale Kapital besteht aus Möglichkeiten, andere um Hilfe, Rat oder Infor-

mation zu bitten sowie aus den mit Gruppenzugehörigkeiten verbundenen Chan-

cen, sich durchzusetzen. Substrat dieser Kapitalsorte ist das Netz der sozialen Bezie-

hungen (Freundschaften, Vertrauensbeziehungen, Bekanntschaftsbeziehungen, Ge-

schäftsverbindungen), die man eingegangen ist, sowie Mitgliedschaften in Gruppen,

Organisationen, Berufsverbänden, Klubs.« (Ebd. 168)

6 »Das symbolischeKapitalbesteht aus denChancen, sozialeAnerkennungund soziales

Prestige zu gewinnenund zu erhalten.Dazugehörendie Legitimierungdes kulturellen

Kapitals durch Bildungszertifikate, das Sponsoring, durch das Besitzer von ökonomi-

schen Kapital Anerkennung gewinnen können, sowie alle anderen Formen der Gewin-

nung und Erhaltung von Prestige […], auch die Verfügbarkeit von Statussymbolen mit

entsprechender Wirkung.« (Ebd. 171)

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019 - am 13.02.2026, 18:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Stadtklanggestaltung

Raums mit eigenen Regeln und Vorstellungen. Es ist ein Ort des Kampfs, um

das dort zur Verfügung stehende Kapital. Bourdieu war der Ansicht, dass es

»[…] der Kampf selbst [ist], der die Geschichte des Feldes ausmacht« (2001,

253). Der Kampf wird vor allem zwischen denen ausgetragen, die bereits

dominierende Positionen innerhalb des Felds bekleiden und diese versuchen

zu verteidigen, und den »HäretikerInnen«, welche die Grundsätze und An-

sprüche der arrivierten AkteurInnen in Frage stellen und alles unternehmen,

um selbst in bedeutende Positionen zu gelangen (vgl. ebd). Das jeweilige

Feld als Konkurrenzraum bildet und entwickelt sich letztlich aufgrund der

Relationen der Positionen der AkteurInnen untereinander.

Das Feld ist ein Netz objektiver Beziehungen (Herrschaft oder Unterord-

nung, Entsprechung oder Antagonismus usw.) zwischen Positionen […]. Jede

Position ist durch ihre objektive Beziehung zu anderen Positionen oder, an-

ders gesagt, durch das System relevanter, das heißt effizienter Eigenschaf-

ten objektiv festgelegt: jener Eigenschaften, die die Situierung imVerhältnis

zu allen anderen Positionen innerhalb der Struktur der globalen Verteilung

der Eigenschaften ermöglichen. Alle Positionen hängen von ihrer Existenz

selbst und in dem, was sie über ihre Inhaber verhängen, von ihrer aktuel-

len und potentiellen Situation innerhalb der Struktur des Feldes, das heißt

innerhalb der Struktur der Verteilung der Kapital- (oder Macht-)sorten ab,

deren Besitz über die Erlangung spezifischer, innerhalb des Feldes umstrit-

tener Profite (wie literarisches Prestige) entscheidet. (Ebd. 365)

An einer anderen Stelle schrieb Bourdieu zu diesen Beziehungen: »Diese Re-

lationen […] sind der eigentliche Ausgangspunkt für die Positionierungen der

unterschiedlichen Produzenten, für die sie trennende Konkurrenz, für die

sie verknüpfenden Allianzen, für die Werke, die sie produzieren oder vertei-

digen« (ebd. 326).

Bourdieu verglich die Prozesse innerhalb des Felds mit einem Spiel, über

dessen »Grundregeln […] bestes Einverständnis besteht« (ebd. 270). Er führte

aus, dass »[d]er kollektive Glaube an das Spiel […] und den geheiligten Wert

dessen, was auf dem Spiel steht, […] Voraussetzung und Ergebnis des funk-

tionierenden Spiels zugleich [ist]« (ebd. 363). Selbst wenn Neuankömmlinge

in einem Feld als HäretikerInnen die Grundsätze und Ansprüche der Arrivier-

ten in Frage stellen, zweifeln sie damit nicht an der Existenzberechtigung des

Felds an sich. Auch halten sie sich, zumindest zunächst, an die Übereinkünf-

te, die in dem Feld bestehen. Täten sie das nicht, bliebe ihnen der Zugang zu

dem Feld verschlossen: »Kein Eintritt für den, dessen Sichtweise nicht mit

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019 - am 13.02.2026, 18:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weg hin zu einer Stadtklanggestaltung 67

der übereinstimmt oder konvergiert, auf der die Existenz des Feldes beruht;

der sich weigert, das Spiel der Kunst als Kunst zu spielen« (2001, 354). Bour-

dieu sprach von einem »[…] Kräftefeld, das auf alle einwirkt, die es betreten,

und zwar je nach der Position, in die sie sich begeben […], in verschiedener

Weise« (ebd. 368).

Gleichzeitig bedeutet aber »[s]ich in einem Feld befinden […] immer

schon, dort Effekte hervorrufen, sei es auch nur Reaktionen wie Widerstand

oder Ausgrenzung« (ebd. 357). D.h. jedes Feld wird permanent durch die

Handlungen seiner AkteurInnen aktualisiert.

DerMotor desWandels […]wohnt […] dem für alle Felder der Kulturprodukti-

on konstitutivenGegensatz zwischenOrthodoxie undHäresie [inne]. […] Der

Prozess, der die Werke mit sich reißt, ist das Produkt des Kampfes zwischen

denen, denen aufgrund ihrer (dank ihres spezifischen Kapitals auf Zeit) be-

herrschenden Position innerhalb des Feldes am Konservieren, das heißt an

der Verteidigung der Routine und der Routinisierung, des Banalen und der

Banalisierung, kurz: an der bestehenden symbolischenOrdnung gelegen ist,

und denen, die zum häretischen Bruch, zur Kritik an bestehenden Formen,

zum Sturz der geltenden Vorbilder […] tendieren. (Ebd. 329)

Allerdings sind nicht nur interne Vorgänge für den Wandel verantwortlich.

Auch externe Faktoren verursachen Transformationsprozesse innerhalb ei-

nes Felds. Als Beispiel nannte Bourdieu das »an die wirtschaftliche Expansion

gekoppelte« Anwachsen des Schulbesuchs, das einen großen Einfluss auf die

Entwicklung des literarischen Felds im Frankreich des 19. Jahrhunderts hatte

(vgl. ebd. 207).

Grundsätzlich können Felder als solche verstanden und bezeichnet wer-

den, wenn sie eine gewisse Autonomie innerhalb des sozialen Raums erlangt

haben, d.h. wenn es ausreichend Freiheiten gegenüber Zwängen anderer, do-

minierender Felder gibt (vgl. ebd. 349ff).

[…] Hinweise auf die Autonomie des Feldes, etwa auf das Aufkommen spe-

zifischer Institutionen, die das Funktionieren der Ökonomie der Kulturgüter

voraussetzt [sah Bourdieu in]: Ausstellungsstätten (Galerien, Museen usw.),

Konsekrationsinstanzen (Akademien, Salons usw.), Instanzen der Reproduk-

tion der Produzenten (Kunstschulen usw.), spezialisierte Akteure (Händler,

Kritiker, Kunsthistoriker, Sammler usw.) […]. (Ebd. 459)

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019 - am 13.02.2026, 18:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Stadtklanggestaltung

Daneben erkannte er in einer »spezifisch künstlerischen Sprache« und in ei-

ner »spezifischen Entlohnung« weitere Anzeichen für die Autonomie eines

Felds (vgl. 2001, 459).

Bourdieu verwandte neben »Feld« noch einen weiteren Begriff, der einen

wichtigen Baustein seiner Theorie bildet, und zwar den des »Habitus«. Wäh-

rend mit dem Feld die objektiven Beziehungen zwischen all seinen AkteurIn-

nen – bzw. zwischen den Positionen, die diese AkteurInnen innehaben – be-

schrieben werden, bezieht sich der Habitus allein auf das einzelne Subjekt.

Die beiden SoziologInnen Werner Fuchs-Heinritz und Alexandra König fass-

ten Bourdieus Konzept des Habitus wie folgt zusammen:

Im allgemeinen Sinne ist mit Habitus die Haltung des Individuums in der

sozialenWelt, seineDispositionen, seineGewohnheiten, seine Lebensweise,

seine Einstellungen und seine Wertvorstellungen gemeint. Vermittels des

Habitus sind die Menschen in der Lage an der sozialen Praxis teilzunehmen

und soziale Praxis hervorzubringen. (2011, 112f)

Bourdieu selbst bezeichnete den Habitus als ein »System von Dispositionen«

(2001, 420), diemit einer bestimmten sozialenHerkunft verbunden sind. »Der

Habitus stellt, wie das Wort schon sagt, etwas Erworbenes und zugleich ein

›Haben‹ dar« (ebd. 286). Er kann als die Präsenz früher gemachter und ver-

innerlichter Erfahrungen verstanden werden, als »Wahrnehmungs-, Denk-

und Handlungsschemata« (1987b, 101), die bestimmen, wie eine Person ein

Feld erlebt und in ihm handelt.

Der Habitus wird u.a. durch die Positionen geformt, die von den jewei-

ligen AkteurInnen innerhalb eines Felds eingenommen werden. Zugleich be-

stimmt der Habitus aber auch, wie sich die einzelnen AkteurInnen im Feld

positionieren bzw. positionieren können: »Jede gesellschaftliche Laufbahn ist

als durch die Dispositionen des jeweiligen Habitus geprägte, besondere Art

und Weise zu verstehen, sich im sozialen Raum zu bewegen« (2001, 410). Da-

bei stellt sich fortwährend die Frage, in wieweit die Dispositionen und der

Habitus eines Akteurs oder einer Akteurin mit den Gegebenheiten und An-

forderungen einer Position im Feld konvergieren.

Die lebenslange Konfrontation zwischen Positionen undDispositionen, zwi-

schen dem Streben, den ›Posten‹ zu gestalten, und der Notwendigkeit, sich

von ihm gestalten zu lassen […], erklärt die […] zu beobachtende Korrespon-

denz zwischen den Positionen und den Eigenschaften derer, die sie inneha-

ben. (Ebd. 426)

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019 - am 13.02.2026, 18:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weg hin zu einer Stadtklanggestaltung 69

Aus demmomentanen Zustand des Felds in Verbindungmit dem spezifischen

Habitus ergibt sich für die jeweiligen AkteurInnen ein »Raum des Möglichen«

(2001, 371). Damit ist gemeint, dass AkteurInnen nicht nach Belieben Posi-

tionen innerhalb des Felds besetzen können. Abhängig von ihrer aktuellen

Position, die in Relation zu allen anderen Positionen des Felds steht, sowie

vom eigenen Habitus – und dem einsetzbaren Kapital – sind ihnen nur be-

stimmte Positionswechsel innerhalb des Felds möglich. »Das durch kollektive

Arbeit angehäufte Erbe erscheint jedem Akteur […] als Raum des Möglichen,

das heißt als eine Menge wahrscheinlicher Zwänge, zugleich Voraussetzung

und Komplement einer endlichen Mengemöglicher Nutzungen« (ebd. 372).

Die jeweilige soziale bzw. kulturelle Praxis kann sich nur aus einem

Zusammenspiel von Feld, Habitus und Kapital entwickeln. Bourdieu ver-

anschaulichte dieses Zusammenspiel mit Hilfe folgender Formel: »((Habi-

tus)(Kapital)) + Feld = Praxis« (1987a, 175). Feld, Habitus und auch Kapital sind

dabei jedoch nicht statisch.Wie bereits beschrieben, werden die Felder durch

die Handlungen der unterschiedlichen AkteurInnen permanent aktualisiert.

Die Handlungen sind konstitutiv für die Felder. Ähnlich verhält es sich beim

Habitus: Erst durch das Agieren innerhalb des Feldes bildet er sich in der

aktuellen Form heraus. Dabei passt er sich ständig den Gegebenheiten der

jeweiligen Positionen an. Das Kapital schließlich ist nur ein »Kapital auf

Zeit« (2001, 329), da konkurrierende AkteurInnen versucht sind, ihr Kapital

auf Kosten anderer zu vermehren. Auch der Wert des jeweiligen Kapitals

schwankt mit den Veränderungsprozessen innerhalb des Felds.

Gemeinsamkeiten und Unterschiede bei Becker und Bourdieu

Howard S. Beckers und Pierre Bourdieus Theorien stimmen darin überein,

dass sich jede Form des künstlerischen Praktizierens nur in einem Netzwerk

aufeinander bezogener AkteurInnen herausbilden und stabilisieren kann. In

diesem Netzwerk bekleiden die AkteurInnen jeweils bestimmte Positionen.

DasNetzwerk selbst, das Becker »ArtWorld« und Bourdieu »Kunstfeld« nann-

ten, entsteht und besteht ausschließlich durch das relationale Handeln seiner

AkteurInnen.

Zwar legten Becker und Bourdieu bei ihren Betrachtungen unterschiedli-

che Schwerpunkte. Becker betonte das Kooperative der Art Worlds und fragte

nach den arbeitsteiligen Handlungen, die zur Produktion eines Kunstwer-

kes notwendig sind, während Bourdieu das Kompetitive herausstellte und

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019 - am 13.02.2026, 18:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

