
AUFSATZ

Juan Carlos Velasco

Der lange Schatten von Carl Schmitt1

Der »Kronjurist des Dritten Reiches«, gelesen von Jürgen Habermas

Carl Schmitt, der wie wenige Denker des 20. Jahrhunderts schon zu Lebzeiten pola-
risierte, hat auch nach seinem Tod in den Leitlinien der zeitgenössischen Geopolitik
seine Spuren hinterlassen. Seine begrifflichen Koordinaten durchziehen beharrlich
die akademischen Debatten über die Machtausübung in Zeiten verschärfter Kon-
flikte, in, wie er sagen würde, politischen Zeiten. Unhinterfragt nimmt man Anlei-
hen bei Schlüsselkategorien von Schmitt, um im Wettstreit um die politische Hege-
monie den Sieg davonzutragen. Seine legendäre Überzeugungskraft entfaltet ihre
Wirkung heute nicht nur weit über die Grenzen seines eigenen Landes und Europas
hinaus. Sein Einfluss erstreckt sich auf die theoretischen Grundlagen der Neuen
Rechten ebenso wie auf die in Reaktion auf den 11. September 2001 implementier-
ten Prinzipien der nordamerikanischen Außenpolitik.

Allerdings ist der Rekurs auf Schmitt sehr polyvalent: Er ist die graue Eminenz,
zu der nicht nur Neokonservative zurückkehren, die ihn auf den gleichen Rang
erheben wie Leo Strauss,2 sondern auch radikale Demokraten wie Antonio Negri,
Michael Hardt, Giorgio Agamben, Claude Lefort, Chantal Mouffe oder Ernest
Laclau.3 In Schmitt koinzidieren rechte Konservative und postmarxistische Linke in
einer Art »fataler Attraktion«.4 Die einen wie die anderen übernehmen von ihm den
Horizont der Konfliktivität und Feindseligkeit als zentrale Achse des Politischen.
Nicht selten werden seine Voraussetzungen unkritisch, gar in apologetischer Manier
übernommen.5 Dies entspricht in keiner Hinsicht der Haltung von Jürgen Haber-

 
1 Die Forschungsarbeit an diesem Artikel wurde gefördert durch die Alexander von Hum-

boldt-Stiftung.
2 Leo Strauss und Carl Schmitt gelten zu Recht als intellektuelle Väter der neokonservativen

Bewegung Nordamerikas, deren Einfluss während der Präsidentschaft von Georg W. Bush
ihren Höhepunkt erreichte. Zwar gingen ihre persönlichen Wege später auseinander, doch
während der Weimarer Republik standen sie, wie Heinrich Meier (2013) aufzeigt, in
direktem Kontakt. Auch wenn Habermas das Interesse der Schüler von Strauss und Schmitt
an einem Brückenschlag hervorhebt (vgl. Habermas 1987, S. 111), so verhehlt er, sich von
beiden deutlich distanzierend, doch nicht seine höhere Wertschätzung für Strauss (vgl.
Habermas 2012, S. 127).

3 Eines der eloquentesten Zeugnisse der Rehabilitierung der politischen Theorie Schmitts ist
der von Chantal Mouffe (1999) herausgegebene Sammelband. Die zehn Beiträge spiegeln
die Vielfalt der Lesarten seines Werks im Kreise linksorientierter Denker.

4 Vgl. Teschke 2011.
5 Vgl. Mehring 2009.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019, S. 86 – 101, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-1-86

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


mas, der, wie sich entlang dieses Beitrags zeigen wird, solche interpretativen Exzesse
vermeidet.

Habermas ist ein aufmerksamer und bissiger Leser von Schmitt, aber auch ein
kluger Leser, der sich von dem Glanz dessen Werks nicht blenden lässt. Auch wenn
er Schmitt gelegentlich als »integralistischen Katholiken« bezeichnet hat,6 ist Haber-
mas alles andere als ein Verleumder: In stetem und vehementem Kampf gegen
Schmitts Thesen beruft er sich kontinuierlich auf dessen Texte. Seit der Publikation
seiner ersten politischen Schriften Ende der 1950er Jahre hat er niemals aufgehört,
sich mit Schmitts Ideen auseinanderzusetzen.7

Während in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts die Kritiken am Liberalismus
und an der parlamentarischen Demokratie, die Schmitt zur Zeit der Weimarer
Republik formulierte, im Fokus der Rezeption standen, hat sich das Interesse nach
dem Ende des Kalten Krieges auf Themen wie die Unterscheidung von moralischer
und rechtlicher Ordnung oder die Spannung zwischen nationaler Unabhängigkeit
und Menschenrechten verlagert, um sich schließlich im neuen Jahrtausend auf seine
politische Philosophie und seine Auffassung der internationalen Beziehungen zu
konzentrieren.8 Auch Habermas durchläuft in seiner Schmitt-Rezeption diese Sta-
tionen.

Schmitt und die gegenaufklärerische Konstellation in Deutschland

Habermas’ Perspektive auf Schmitts Werk ist die eines deutschen Intellektuellen der
Nachkriegszeit. Er gehört zu jenem Jahrgang deutscher Denker, die ihr Universi-
tätsstudium kurz nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs begonnen haben, also zu
einer Generation, die vereint ist in der Ablehnung jener Denktraditionen, die zur
Blindheit gegenüber einer Katastrophe nie gekannten Ausmaßes beigetragen
haben.9 Noch erschüttert von der Nazi-Barbarei, war es ihr oberstes Ziel, in
Deutschland eine starke Demokratie zu gründen, welche die neuerliche Errichtung
einer totalitären Ordnung verhindern sollte.

Schon in Bezug auf Martin Heidegger betonte Habermas, dass »das fragwürdige
politische Verhalten eines Autors […] auf sein Werk gewiss einen Schatten

1.

 
6 Habermas 2012, S. 136.
7 Zwischen dem Werk von Schmitt und Habermas ist eine Art Dialog entstanden; ihre

unterschiedlichen Stellungnahmen zu verschiedensten Fragen haben die Form von Replik
und Gegenreplik angenommen. Allerdings handelt es sich hier, wenn überhaupt, um einen
zutiefst asymmetrischen Dialog, denn von Seiten Schmitts sind nur drei Anspielungen auf
Habermas verzeichnet, noch dazu in privaten Notizen (vgl. Schmitt 2015, S. 300, 304
und 351). Zwei davon bringen lediglich sein Entsetzen darüber zum Ausdruck, dass ein
junger Mensch von 24 Jahren sich in einem Zeitungsartikel von 1953 erdreistet, Heidegger
einen »faschistischen Philosophen« zu nennen. Von Habermas’ Seite hingegen verfügen
wir über drei relevante Schriften mit zahlreichen Bezügen auf Schmitt: Habermas 1987,
S. 101–114; Habermas 1995, S. 112–122; Habermas 2012, S. 238–256.

8 Vgl. Teschke 2011.
9 Vgl. Habermas 2005, S. 23–24.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 87

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


[wirft]«.10 Im Fall von Schmitt ist es nicht nur sein politisches Engagement während
der Zeit des Nationalsozialismus, sondern auch sein Verhalten nach 1945, das sein
Werk in einem trüben Licht erscheinen lässt. Seine Unfähigkeit zur Selbstkritik und
die Weigerung, sich öffentlich von dem Regime zu distanzieren, in dessen Dienst er
sein umfassendes juristisches Wissen gestellt hatte, erzeugen bei Habermas beson-
dere Ablehnung. Die Empörung steigerte sich durch Schmitts wiederholte Recht-
fertigungsversuche11 und den »rabiaten Antisemitismus« seiner posthum im Glos-
sarium (2015)12 publizierten privaten Anmerkungen.

Habermas sieht in Schmitt eine der zentralen Figuren unserer »fatalen Traditio-
nen« und identifiziert ihn als relevanten Teil von jenem »dunklen Grund des
deutschen Geistes«, dem er auch Ernst Jünger und Martin Heidegger zuordnet:
»Repräsentanten dieses Geistes in seiner Größe, aber eben auch in seiner Gefähr-
lichkeit«.13 Weil ihre Ideen erlaubten, »den Nationalsozialismus immerhin als eine
Variante des ›Eigenen‹«14 wahrzunehmen, spielen die drei Denker eine besondere
Rolle als Gegenfolie für Habermas’ eigene Positionierung. In der ablehnenden Hal-
tung gegenüber ihnen gibt es jedoch klare Abstufungen: das Vermächtnis Schmitts
wird von ihm wegen des Einflusses seiner Analysen auf die Auslegung des Grund-
gesetzes als besonders gefährlich eingestuft.15 Der ungebrochene Einfluss seiner
Anhänger mit privilegierten Positionen in der Akademie, besonders im Verfassungs-
recht, trotz der Relegation ihres Lehrers, macht ihn noch nach seinem Tod zu einer
beunruhigenden Persönlichkeit:16 »Noch heute scheiden sich an Carl Schmitt die
Geister.«17 Doch vertraute Habermas darauf, dass Schmitts Einfluss die Grenzen
nicht überschreiten und sich nicht auf die angelsächsische Welt ausdehnen
würde.18 Es sieht nicht so aus, als ob er damit richtig lag, denn mit den Anschlägen
des 11. September 2001 rückten die Ideen Schmitts erneut und nachhaltig in den
Vordergrund.

 
10 Habermas 1991, S. 53.
11 Vgl. Habermas 1987, S. 108.
12 Vgl. Habermas 1995, S. 118.
13 Habermas 1981, S. 63. Obwohl es in der Nachkriegszeit durchaus üblich war, die drei

Autoren miteinander in Verbindung zu bringen (vgl. Krockow 1958), hält Heinrich
Meier (2013, S. 149) fest, dass Schmitts Verbindung mit Jünger – dem meistzitierten
Autor in seinem Glossarium – sehr eng war, nicht aber die zu Heidegger.

14 Habermas 1995, S. 121.
15 Vgl. Schlink 1996.
16 Die Angst, dass die Ideen Heideggers oder Schmitts die politisch-philosophische Szene in

Deutschland dominieren könnten, hat Habermas nie wirklich überwunden: »The threat
of reactionary, ›young conservative‹, ›antimodern‹, or ›counter-enlightenment‹ thought
regaining traction in German political culture is never far from Habermas’s mind. Whe-
ther the threat is always as real as Habermas seems to think is debatable«; Specter 2010,
S. 11.

17 Habermas 1987, S. 103.
18 Vgl. ebd., S. 110.

88 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


Habermas gibt zu bedenken, dass es notwendig sei, Schmitts Werk nicht nur in
der wirren Periode der Zwischenkriegszeit zu verorten, sondern auch in der langen
Friedenszeit nach 1945.19 Sein schwieriges Erbe wird in dieser zweiten Epoche noch
sichtbarer. Für Habermas ist dieser Punkt so kardinal, dass man ohne Übertreibung
sagen kann, dass »Schmitts Einfluss auf das politische Denken und die politische
Kultur der Bundesrepublik einer der Hauptfaktoren war, die Habermas zum Stu-
dium des Rechts führten«.20 Grund genug hatte er zu diesem Urteil, denn Schmitts
Beiträge stellen den wohl qualifiziertesten Versuch dar, ein autoritäres, antiliberales
politisches Projekt zum Sturz der Weimarer Regierung zu legitimieren.21 Es ist
wichtig zu sehen, dass damals auch die marxistischen Kritiker gern ihre Gering-
schätzung gegenüber der parlamentarischen Demokratie in toto zur Schau stellten.
Diese Art coincidentia oppositorum, so zeitgebunden sie auch sein mag, erklärt das
baldige Auftauchen einer linken Lesart Schmitts. Er vermochte es, eine Generation
von jungen Deutschen zu beeinflussen, die, in entgegengesetzten Ideologien behei-
matet, einen verbissenen Antiliberalismus teilten.22 Allerdings verschwand die Fas-
zination gewisser linker Kreise in Deutschland, als 1933 klar wurde, dass Schmitts
Kritik am Liberalismus nicht in eine Verteidigung der Demokratie, sondern in die
Apologie einer plebiszitären Diktatur mündete.23 Trotz gewisser Texte der 1950er
und 1960er Jahre, die ihn als entschiedenen Kritiker der liberalen Demokratie
durchgehen lassen könnten, für die er sich sogar gelegentlich schmittianischer Argu-
mente bediente, wäre es verfehlt, Habermas diesem Kreis der »Linksschmittianer«
zuzuordnen.24

Kritik am Begriff des Politischen

Das Denken Schmitts kann als ehrgeiziges Projekt der Aufwertung des Politischen
angesehen werden. Weil es bei diesem Projekt nicht nur um eine unbarmherzige
Abrechnung mit der liberalen Demokratie geht, sondern um die vollständige
Demontage der normativen Voraussetzungen des deliberativen Politikverständnis-
ses, wird die Widerlegung der Schmitt’schen Thesen für Habermas zu einem Grund-
anliegen.

2.

 
19 Vgl. Habermas 1995, S. 112–122.
20 Specter 2010, S. 17; eigene Übersetzung.
21 Vgl. Maus 1976, S. 103.
22 Die frühen Schriften von Otto Kirchheimer und Franz L. Neumann stehen paradigma-

tisch für einen solchen »Linksschmittianismus«. Zwar waren sie in erster Linie von den
juristischen Ideen Schmitts fasziniert und weniger von seinen praktischen Positionen (vgl.
Colom 1992, S. 99–120); diese Faszination ist jedoch ein klarer Hinweis auf die verblüf-
fende Ähnlichkeit der ideologischen Positionen Linker wie Rechter des politischen Spek-
trums; vgl. Söllner 1983 und Kennedy 1987.

23 Vgl. Traverso 2008, S. 275.
24 Vgl. Kennedy 1987; Müller 2011, S. 90 und 206.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 89

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


Im Blick auf Schmitts Schlüsselwerk Der Begriff des Politischen25 konstatiert
Habermas zunächst, dass dort die These vertreten werde, »wesentliche Merkmale
des traditionellen Begriffs […] des Politischen« seien noch in der frühen Moderne
»in der Entscheidungsmacht des Souveräns« verkörpert.26 Die spätere Neutralisie-
rung des Politischen durch Unterbindung jedes »unmittelbaren Eingriff[s] des Sou-
veräns in die geltende Rechtsordnung«27 sei das Werk der liberalen Regime des 19.
und beginnenden 20. Jahrhunderts. Diese Auffassung weist Habermas strikt zurück
und deutet sie als symptomatisch für die Schwäche des historischen Urteils des
katholischen Juristen: »Schmitt irrt, wenn er die Auflösung jenes Amalgams aus
Religion und Politik, die wir mit der Traditionsgestalt des Politischen verbinden,
erst den Verfassungsrevolutionen des späten 18. Jahrhunderts zuschreibt.«28 Er
übergehe, dass dieser Prozess bereits mit den ersten modernen Staatsgebilden ein-
setzte, die sich mit einer bürokratischen Struktur ausgestattet hatten, um den Wirt-
schaftsaustausch des beginnenden Kapitalismus zu regulieren und die mit dem welt-
anschaulichen Pluralismus einhergehenden blutigen Konfessionskriege zu befrieden.
Die Transformation des Politischen und die folgende Neutralisierung des Antago-
nismus sind laut Habermas lediglich eine Antwort auf das explosive Potenzial, das
sich im Zuge solcher historischer Neuerungen aufstaute. Auch die Säkularisierung
der staatlichen Macht sei in diesem Sinne zu verstehen. Zweifellos erodieren diese
Prozesse den autoritären Kern der souveränen Macht, den Schmitt unbedingt erhal-
ten möchte und den er benötigt, um sein dezisionistisches Konzept des Politischen
zu verteidigen.

Zwischen 1922 und 1933, also zur Zeit der Rechtskraft der demokratischen Wei-
marer Verfassung, widmete sich Schmitt der Ausarbeitung der Grundlagen einer
besonderen Form von Demokratie. Ausgehend von seinem Schlüsselwerk, fiel es ihm
nicht schwer, seinem Begriff des Politischen ein noch autoritäreres Profil zu geben,
um ihn an die Praxis des Hitler-Regimes anzupassen.29 Es bedurfte hier nur einer
Variation, denn im Grunde war das Gift schon ausgelegt. So rühmt Schmitt José
Donoso Cortés in seiner Politischen Theologie (1922) emphatisch als Vordenker
eines Dezisionismus, der, konsequent zu Ende gedacht, in die Forderung einer poli-
tischen Diktatur mündet.30

Für Schmitt ist der Gegensatz von Freund und Feind »die spezifisch politische
Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und Motive zurück-

 
25 Schmitt (1963 [1932]). Die Bedeutung, die Schmitt selbst dem Text Der Begriff des Poli-

tischen gab, spiegelt sich in der Tatsache wider, dass er drei verschiedene Versionen dieses
Aufsatzes ausarbeitete, jede davon mit konzeptionellen Veränderungen und wichtigen
inhaltlichen Erläuterungen (vgl. Meier 2013, S. 14–16).

26 Habermas 2012, S. 244.
27 Schmitt 1990 [1922], S. 49.
28 Habermas 2012, S. 245.
29 Vgl. ebd., S. 248–249, Fußnote 13.
30 Vgl. Schmitt 1990 [1922], S. 83.

90 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


führen lassen«31 und ohne die weder das Politische noch der Staat existierten. Geht
man davon aus, dass das Politische seinen Sinn aus der permanent gegebenen
»reale[n] Möglichkeit der physischen Tötung« der Menschen durch andere Men-
schen zieht,32 so stellt der Liberalismus in der Leugnung dieses ursprünglichen
Antagonismus letztlich die Negation der Politik dar. Dies erklärt Schmitts intensives
Bestreben, den rationalistischen Glauben an die Möglichkeit eines argumentativ
gestützten Konsenses zu demontieren. Im Gegensatz zur liberalen Auffassung, der
zufolge die Anderen als Gegner anzusehen sind, deren Ideen man bestreiten kann,
tritt Schmitt dafür ein, sie als Feinde wahrzunehmen, die vernichtet werden müssen.
Er weist damit die Rolle der praktischen Vernunft und moralischer Erwägungen im
politischen Bereich zurück. Dieses Politikverständnis ist dem von Habermas dia-
metral entgegengesetzt, vor allem seinem Entwurf eines Verfahrens zur Erlangung
intersubjektiver Übereinkünfte im öffentlichen Raum.

Die normativen Voraussetzungen der Demokratie kritisch zu hinterfragen ist eine
für die Umsetzung des demokratischen Ideals unerlässliche Aufgabe. Dass Schmitt
dies tut, ist also nicht verwerflich. Jedoch ist ihm sehr wohl vorzuwerfen, dass seine
Kritik sich auf eine wenig glaubhafte Idealisierung der normativen Voraussetzungen
der Demokratie stützt. Diese Kritik wird übrigens auch von einem Teil der Linken
übernommen. Entsprechend bestürzt äußert sich Habermas über diejenigen, »die
den Teufel mit dem Beelzebub austreiben, indem sie das Loch der fehlenden mar-
xistischen Demokratietheorie mit Carl Schmitts faschistischer Demokratiekritik
stopfen«.33 Es könne zum Beispiel nicht angehen, das Mehrheitsprinzip als realis-
tische Annäherung an den rationalen Konsens über Bord zu werfen und stattdessen
einen unkontrollierbaren Prozess der Akklamation unmündiger Massen zu for-
dern.34 Ein solches Manöver mag mit dem von Schmitt verteidigten genuin politi-
schen Konzept des autoritären und antipluralistischen Staates konform sein. Mit
dem Prozess freier demokratischer Willensbildung ist diese plebiszitäre Komponente
nicht vereinbar.35

Schmitts juristisch-politische Grundposition ist die des Dezisionismus. Dieser
richtet sich ausdrücklich gegen die normativistische These, wie sie exemplarisch von
Hans Kelsen verteidigt wird. Der Wiener Jurist interpretierte das Recht als rational
strukturiertes Normensystem, das seine Geltungsgründe intern aus dem eigenen
System bezieht. Gegenüber diesem unräumlichen und ahistorischen Konzept betont
Schmitt, dass Recht und Staat sich auf einen Akt der Entscheidung gründen. Auf
diesem politisch-existentiellen Begriff basiert die gesamte Argumentation, mit der
er die Gültigkeit der Norm und der politischen Debatte, zweier konstitutiver Ele-
mente der liberalen Tradition, zu unterminieren sucht.36 So stehen sich zwei politi-

 
31 Schmitt 1963 [1932], S. 26.
32 Ebd., S. 33.
33 Habermas 1987, S. 112.
34 Vgl. ebd., S. 103.
35 Vgl. Cohen, Arato 1992, S. 240–241.
36 Habermas 2011, S. 45.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 91

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


sche Modelle gegenüber: das rationalistisch-aufklärerische und das voluntaristisch-
romantische. Indem er letzteres wiederbelebt und die Unterordnung des Rechts
unter die Politik postuliert, fordert Schmitt eine Form der Macht zurück, die geeig-
net sei, die Paralyse einer in der Legalität ihrer parlamentarischen Institutionen ein-
geschlossenen Demokratie zu verhindern.37 Um die Bedrohung der Nichtregie-
rungsfähigkeit zu überwinden, besteht Schmitt darauf, dass die Gültigkeit des
Rechts sich von der Entscheidung des souveränen Subjekts herleite, welche durch-
zusetzen sei, unabhängig von den Mitteln, derer es dazu bedürfe. Die Grenzen einer
solchen Machtausübung festzulegen kümmerte ihn nicht.

Darüber hinaus stand Schmitts Begriff des Politischen weiterhin in klarem Bezug
zu den Annahmen, die er in seiner Politischen Theologie verteidigt hatte. Schon
damals hatte er den Wert der Entscheidung gepriesen, desjenigen Prinzips, um wel-
ches das Denken der katholischen Philosophen der Restauration kreiste (Joseph De
Maistre, Louis de Bonald und José Donoso Cortés), auf die er sich in seinem Kampf
gegen den Liberalismus stützte, den er als eine Position disqualifizierte, die »auch
die metaphysische Wahrheit in eine Diskussion auflösen [möchte]«.38 Bei den
genannten Denkern nimmt er zwei Anleihen: den historisch-theologischen Hinter-
grund der politischen Auseinandersetzung und den metaphysischen Kern des Poli-
tischen in der »reine[n], nicht räsonierende[n] und nicht diskutierende[n], sich nicht
rechtfertigende[n], also aus dem Nichts geschaffene[n] absolute[n] Entschei-
dung«.39 Schon die Wahl dieses doktrinären Fundaments ist für Habermas ausrei-
chend, um Schmitts Konzept des Politischen als »klerikofaschistisch« zu kennzeich-
nen. Es ist ihm ein dringendes Anliegen, vor einer Wiederbelebung der politischen
Theologie zu warnen.40

Die Kritik der parlamentarischen Demokratie

Es ist sehr wahrscheinlich, dass, wie Specter betont, »Habermas’ spezifische Leis-
tung als Bürger der Bonner Republik darin bestand, der Linken dabei zu helfen, den
normativen und institutionellen Wert der liberalen Verfassungsordnung wieder
wertzuschätzen«.41 Gewiss ist, dass er die Geringschätzung der liberalen Demokra-
tie von Seiten der ersten Vertreter der Frankfurter Schule (insbesondere Theodor W.
Adorno und Max Horkheimer) niemals geteilt hat. Vielmehr war es ihm, so McCar-
thy, sein ganzes Werk hindurch daran gelegen, »die Grundlagen der demokratischen
Theorie zu überdenken und neu zu konzipieren«.42 Dies hat ihn dazu geführt, den

3.

 
37 Vgl. Traverso 2008, S. 269.
38 Schmitt 1990 [1932], S. 80.
39 Ebd., S. 83.
40 Habermas 2012, S. 250.
41 Specter 2010, S. 204; eigene Übersetzung.
42 McCarthy 1991, S. 181; eigene Übersetzung.

92 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


internen Zusammenhang zwischen Rechtsstaat und Demokratie systematisch neu
zu begründen,43 der von einer Reihe autoritärer Juristen unterminiert worden war.

Habermas gesteht durchaus zu, dass eine Spannung besteht zwischen dem Libe-
ralismus mit seinen traditionellen Vorbehalten gegenüber der Volkssouveränität
und einem starken Konzept von Demokratie – eine Einschätzung übrigens, die in
Weimar einen Gemeinplatz darstellte. Bei Schmitt allerdings verwandelt sich diese
Spannung in einen Gegensatz inkompatibler Prinzipien: Der Liberalismus habe mit
einem eingefleischten Glauben an die öffentliche, rationale Debatte zu tun, während
die Demokratie vor allem auf die Mechanismen fixiert sei, welche die Identifikation
der Regierten mit den Regierenden ermöglichen.44 Habermas divergiert hier grund-
legend. Die Prinzipien der liberalen Demokratie, vor allem jene, die eine rationale
und öffentliche Diskussion regeln, macht er gar zur Grundlage einer kritischen
Moral.45

Um den genannten Gegensatz plausibel zu machen, muss Schmitt nicht nur »eine
existentialistische Auffassung des demokratischen Entscheidungsprozesses«46

postulieren, sondern auch »ethnonationale Begriffe der politischen Romantik«47

übernehmen. Er denkt die Nation als »vorpolitische Gegebenheit«, sozusagen als
natürliches Substrat der staatlichen Organisation, und nicht als »Produkt des Gesell-
schaftsvertrages«. Wenn man wie Schmitt davon ausgeht, dass der Volkswille »kei-
nen vernünftigen normativen Gehalt hat und sich vielmehr im expressiven Gehalt
eines naturalisierten Volksgeistes erschöpft, braucht er auch nicht aus öffentlicher
Diskussion hervorzugehen«.48 Hier treten eminente Unterschiede zu Habermas’
Position hervor, der betont: »Anders als bei Schmitt, [sind] Volkssouveränität und
Menschenrechte, Demokratie und Rechtsstaat begrifflich verschränkt.«49 Beide
Prinzipien bilden zusammen das Fundament des verfassungsmäßig-demokratischen
Staates,50 sodass sich in ihm das demokratische und das liberale Moment vereinen,
wenn auch in permanenter Spannung und wechselseitiger Beschränkung. Wie Seyla
Benhabib in Habermas’ Sinne sagen würde, sind die Wiederaushandlung und Refor-
mulierung jener Prinzipien Teil der täglichen Praxis der liberalen Demokratien.51

Schmitt verfolgt eine ähnliche intellektuelle Strategie, wie sie Habermas selbst an
anderen Fronten entfaltet: Er rekonstruiert sorgfältig die ideale Architektur des
liberalen Parlamentarismus, um im Gegenzug harsche Kritik an seinem tatsächli-
chen Funktionieren zu üben, das sich eher als eine selektive Repräsentation orga-
nisierter Interessen darstellt. Schließlich formuliert er ein Alternativmodell zur par-

 
43 Vgl. Habermas 1996, S. 293–305.
44 Vgl. Schmitt 1923, S. 30–41.
45 Vgl. Kennedy 1987, S. 55.
46 Habermas 1996, S. 161.
47 Habermas 2012, S. 249, Fußnote 13.
48 Habermas 1996, S. 162.
49 Ebd., S. 163.
50 Vgl. Habermas 1992, S. 112–135.
51 Vgl. Benhabib 2004, S. 44–45 und 196–197.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 93

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


lamentarischen und pluralistischen Demokratie, welches Habermas zufolge als
»identitäre Demokratie« oder »plebiszitäre Führerdemokratie« bezeichnet werden
könnte, insofern es »sich auf ein homogenes Volk stützt und auf einen charismati-
schen Führer hin angelegt ist«, eine Demokratie, »die auf eine homogene Bevölke-
rung und deren spontane Stimmungslagen zugeschnitten ist«.52 Ein Modell, das im
Einklang steht mit Schmitts existentialistisch gefärbter voluntaristischer Konzeption
des Politischen.

Schon in Habermas’ erstem Buch Strukturwandel der Öffentlichkeit53 finden sich
zahlreiche Bezüge auf Schmitts Schriften. Diese sind größtenteils nicht besonders
kritisch. Erst zwei Jahrzehnte später mit dem Entwurf der Diskursethik und der
Theorie der deliberativen Politik wird deutlich, dass der Dezisionismus Schmitts auf
eine Negierung seines eigenen Vorschlags hinausläuft. Habermas interessierte
zunächst Schmitts klare Unterscheidung zwischen Diskussion und Verhandlung, die
seine Unterscheidung von genuiner Argumentation und strategischem Sprach-
gebrauch in gewisser Weise antizipiert.54 »Diskussion«, behauptet Schmitt, »bedeu-
tet einen Meinungsaustausch, der von dem Zweck beherrscht ist, den Gegner mit
rationalen Argumenten von einer Wahrheit und Richtigkeit zu überzeugen oder sich
von der Wahrheit und Richtigkeit überzeugen zu lassen.«55 In offenem und voll-
ständigem Gegensatz dazu steht der Begriff der Verhandlungen, »bei denen es nicht
darauf ankommt, die rationale Richtigkeit zu finden, sondern Interessen und
Gewinnchancen zu berechnen und durchzusetzen und das eigene Interesse nach
Möglichkeit zur Geltung zu bringen«.56 Habermas dient dieser Gegensatz, anders
als bei Schmitt, zur Identifikation des Prinzips der öffentlichen Diskussion als Prin-
zip der Rechtmäßigkeit. Die Konzepte bleiben, aber die Argumente verkehren sich
ins Gegenteil.

Schmitt verbeißt sich in die Kritik an der Idee von Verhandlung und Kompromiss
und an der liberalen Illusion, die entscheidenden Alternativen umgehen und den
politischen Konflikt im Rekurs auf die öffentliche Diskussion vermeiden oder auf-
lösen zu können. So verfalle man in einen Zustand der Unentschiedenheit, der zur
Handlungsunfähigkeit führe.57 Wenn man diese Kritik akzeptiert, warnt Habermas,
gefährde das ernsthaft den Kern der freiheitlich-demokratischen Idee der öffentli-
chen Vernunft.58 Dieser normative Kern beruht auf der Überzeugung, dass man
durch Dialog und öffentliche Debatte der unterschiedlichen Interessenvertreter zu
einer gemeinsamen Auffassung des »Gemeinwohls« gelangen kann; eine regulative
Idee, die Habermas für unverzichtbar hält und die nicht auf strategische Rationalität
reduzierbar ist.

 
52 Habermas 2012, S. 248, Fußnote 13.
53 Habermas 1962.
54 Vgl. Cohen, Arato 1992, S. 202.
55 Schmitt 1923, S. 9.
56 Ebd.
57 Vgl. ebd., S. 61–63.
58 Vgl. Johnson 1998.

94 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


Schmitt diagnostiziert im Liberalismus eine Tendenz zur Neutralisierung des poli-
tischen Konflikts und zur Entpolitisierung unter der Maske einer institutionalisier-
ten und bürokratisierten Politik. Diese Kritik wurde unter anderem von Claude
Lefort und Chantal Mouffe aufgegriffen, in kritischer Distanzierung von einer har-
monischen Idee der Gesellschaft und Politik, wie sie von Rawls und Habermas ver-
treten wird. Beide, so Mouffe, reformulierten im Zuge eines dialogischen Modells
des rationalistischen Universalismus neutralisierende Abstraktionen des radikalen
Konflikts, die keine klare Entscheidung, sondern lediglich eine Versöhnung des
sozialen Antagonismus anstreben. Zu diesen Abstraktionen rechnet Mouffe einen
großen Teil des konzeptuellen Gerüsts der beiden Positionen, von der »öffentlichen
Sphäre« über die »Deliberation« bis zum »kommunikativen Handeln«. Beide Auto-
ren erlägen damit derselben Schwäche, die Schmitt den klassischen Liberalen vor-
wirft, nämlich der Unfähigkeit, in Situationen, die weder Aufschub noch Kompro-
miss dulden, eine entschiedene Haltung einzunehmen.59

Zur Kritik des Rechtspazifismus und der universalistischen Moral

Die Rechtfertigung eines von Kant inspirierten kosmopolitischen Projekts, das als
normatives Leitmodell in einer globalisierten Welt dienen kann, ist ein grundlegen-
des Ziel der politischen Philosophie, wie Habermas sie seit 1995 ausgearbeitet
hat.60 Seiner Auffassung nach bedarf das internationale Recht zur Aufrechterhal-
tung des Friedens einer proaktiven Haltung zu den Menschenrechten. Dass diese
Position im Einklang mit dem moralischen Universalismus steht, der auch die Dis-
kursethik prägt, macht sie nicht immun gegen Kritik, erst recht nicht angesichts der
starken Argumente, die Schmitt gegen das humanistische Fundament des Rechtspa-
zifismus formuliert hat. Habermas ist mit gutem Grund der Auffassung, dass er zur
Fundierung seiner Thesen zunächst diese Argumente entkräften muss.61 Er sieht
klar, dass die normativen Voraussetzungen, auf denen die neue Weltordnung beru-
hen solle, nur dann Geltung erlangen können, wenn es gelingt, das Kantische Pro-
jekt, aus dem der zeitgenössische liberale Kosmopolitismus seine Inspiration
bezieht, gegenüber dem Modell Schmitts durchzusetzen, dessen sich die radikalen
Kritiker der neoliberalen Globalisierung bedienen.62

4.

 
59 Mouffe (1993) wirft Habermas und Rawls vor, sie versuchten, den in jeder sozialen

Beziehung bestehenden Antagonismus und mit ihm seine transformierende Kraft zu
deaktivieren. Ihr Rekurs auf Schmitt dient der Bekämpfung des Paradigmas, das die bei-
den Liberalen in der politischen Philosophie durchsetzen möchten. Noch bedenklicher
ist ihr hartes Urteil über Habermas’ Schmitt-Lektüre: »To present Schmitt, as Habermas
does, as having a simplistic, one-sided view of politics, is a complete misreading of his
work« (Mouffe 1993, S. 115).

60 Vgl. Habermas 1996, S. 192–236. Dazu vgl. Velasco 2013, S. 175–181.
61 Vgl. Kervégan 2013, S. 59.
62 Vgl. Habermas 1996, S. 217–226; Habermas 2004, S. 187–193.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 95

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


Wenn, wie in der Konzeption Schmitts, »alle Politik wesentlich Außenpolitik
[ist]«,63 das heißt kollektiv organisierte Selbstbehauptung eines Volkes gegenüber
einem Feind von außen, dann kommt jeder Versuch, eine Nation materiell und
ideologisch zu entwaffnen, einer Negation der Politik gleich. So erklärt sich eine der
Obsessionen, die Schmitts Werk in der Phase seiner größten Produktivität (1919–
1945) kennzeichnen, nämlich »mit seiner Kritik am Rechtspazifismus die doktri-
nalen und juridisch-internationalen Hindernisse einer gewaltsamen Revision des
Status quo von Versailles in Misskredit zu bringen und mit seiner Doktrin des
›Großraums‹ den aggressiven Expansionismus der Nazis zu rechtfertigen«.64

Die Ablehnung des kosmopolitischen Projekts geht bei Schmitt mit einem tiefen
Anti-Humanitarismus einher. In radikaler Ablehnung des Kantischen Ideals macht
er sich die Sentenz von Proudhon zu eigen: »Wer Menschheit sagt, will betrü-
gen.«65 Wie Hegel hält Schmitt den Terminus »Menschheit« nicht nur für eine
»schlechte Abstraktion«, sondern sieht in seiner Anwendung einen ideologischen
Missbrauch: »Die Menschheit als solche kann keinen Krieg führen, denn sie hat
keinen Feind, wenigstens nicht auf diesem Planeten. […] ›Menschheit‹ ist ein beson-
ders brauchbares ideologisches Instrument imperialistischer Expansionen und in
ihrer ethisch-humanitären Form ein spezifisches Vehikel des ökonomischen Impe-
rialismus.«66 Darüber hinaus diene der Terminus der Entschuldigung inhumaner
Verhaltensweisen, wie Deutschland sie im Versailler Vertrag habe erdulden müssen.
Für Habermas versteckt sich hinter solchen Argumenten lediglich Schmitts Absicht,
sich selbst zu entlasten und das eigene Verhalten zu rechtfertigen.67

Die Kritik an Humanitarismus, Menschenrechten und Rechtspazifismus wurde
zum Schlachtruf in Schmitts persönlichem Kreuzzug gegen die universalistische
Moral. Sie seien lediglich ideologische Instrumente im Dienste eines Projekts der
Weltherrschaft. Diese Kritik, die einen tiefen Zynismus hinsichtlich der globalen
Machtverhältnisse durchblicken lässt, betrifft nicht nur das Verhalten der Sieger-
mächte von Versailles, sondern auch die Politik der UNO nach 1945. Im einen wie
im anderen Fall »[gehorcht] die Politik einer Weltorganisation, die sich von Kants
Idee des ewigen Friedens inspirieren lässt und auf die Herstellung eines weltbürger-
lichen Zustandes abzielt, […] nach seiner [Schmitts] Auffassung derselben Logik:

 
63 Habermas 1987, S. 68.
64 Campderrich 2005, S. 13; eigene Übersetzung. Die These des Rechtspazifismus – die

Sicherung des Friedens durch das Völkerrecht – impliziert nicht die Errichtung eines ein-
zigen, universellen, übergeordneten Staates, nicht einmal als Endziel. Schmitt lehnt die
Idee eines Weltstaates rundherum ab, weil dies die Unterdrückung der Politik bedeuten
würde: einen »idyllischen Endzustand der restlosen und endgültigen Entpolitisierung«;
Schmitt 1963 [1932], S. 54. In diesem Punkt hätte Habermas kaum etwas einzuwenden,
da auch er der Auffassung ist, dass die Sicherung des Weltfriedens am besten durch eine
permanente zwischenstaatliche Organisation zu erreichen sei; vgl. Habermas 2004,
S. 113–143.

65 Schmitt 1963 [1932], S. 55.
66 Ebd., S. 54–55.
67 Vgl. Habermas 1996, S. 181.

96 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


der Pan-Interventionismus führe zwangsläufig zur Pan-Kriminalisierung und damit
zur Pervertierung des Zieles, dem er dienen soll«.68

Die Kriminalisierung des Krieges unterwandert die Idee, dass alle Staaten kraft
ihrer eigenen Bedingungen Feinde seien. Deshalb verteidigt Schmitt konsequent
einen »nicht-diskriminierenden Kriegsbegriff«69 als einzige Form, die Sphäre des
Politischen lebendig zu halten und die uneingeschränkte nationale Selbstbehauptung
zu sichern. Laut Schmitt führt die Theorie des gerechten Krieges unausweichlich in
den totalen Krieg. Dem stimmt auch Habermas zu: Die »moralischen Bewertungen
des Gegners [vergiften] internationale Beziehungen und [intensivieren] Kriege«.70

Eine Moralisierung der Antagonismen unter dem Deckmantel des Humanitarismus
führe zum selben Ergebnis. Habermas kann nicht umhin, der Kritik an dem im
Namen der Menschenrechte praktizierten moralischen Imperialismus einen wahren
Kern zuzugestehen. Auch er hält es für entscheidend, auf diese die internationalen
Beziehungen bedrohende Tendenz aufmerksam zu machen; aber nicht, ohne
zugleich die Falschheit bestimmter Annahmen Schmitts zu unterstreichen, insbe-
sondere derjenigen, »dass sich diese Moralisierung nur dadurch verhindern ließe,
dass die internationale Politik vom Recht und das Recht von der Moral freigehalten
oder gesäubert wird«.71 Den perversen Effekten eines ausschließlich moralischen
Verständnisses der internationalen Politik müsse entgegengewirkt werden, aber
nicht durch Entmoralisierung der Politik, sondern durch eine demokratische Trans-
formation der Moral in ein positiviertes System der Rechte.72 Habermas setzt in
diesem Zusammenhang auf die Konstitutionalisierung der internationalen
Sphäre73 und konstatiert: »Die Klage über eine ›Moralisierung‹ des Krieges geht
freilich ins Leere, sobald die Ächtung des Krieges als ein Schritt zur ›Verrechtlichung‹
der internationalen Beziehungen begriffen wird.«74

In weiten Teilen sind Schmitts Reflexionen über den Status der Menschenrechte
durch deren Positivierung nach dem Zweiten Weltkrieg und die Etablierung supra-
nationaler Rechtsprechung zu ihrem Schutz überholt worden. Habermas hat damit
den Vorteil, sich auf einen tatsächlichen historischen Prozess stützen zu können, der
über die normativen Veränderungen hinaus die Entstehung einer globalen öffentli-
chen Sphäre ermöglicht hat. Sein Vorschlag bleibt nicht bloß präskriptiv. Schmitt
hingegen – bestrebt, seinen existentialistischen Begriff des Politischen auf den inter-
nationalen Bereich auszuweiten – rebelliert gegen die Einführung bindender Nor-
men, welche die staatliche Souveränität brechen können. Verzweifelte Versuche

 
68 Ebd., S. 220.
69 Vgl. Schmitt 2005, S. 518–596.
70 Habermas 2004, S. 188.
71 Habermas 1996, S. 233.
72 Vgl. ebd., S. 235.
73 Vgl. Habermas 2008, S. 96–127.
74 Habermas 2004, S. 70.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 97

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


angesichts einer sie überholenden Realität: Über Krieg und Frieden »können nicht
einmal mehr die Supermächte frei disponieren«.75

Vor dem Horizont des kriminellen Expansionismus des Dritten Reichs entwickelte
Schmitt schließlich den Begriff der Großräume mit dem Ziel, die Grundlagen für
einen neuen Nomos der Erde zu etablieren. Seiner deutschen Version einer Monroe
Doktrin zufolge würden sich diese Räume als Einflusssphären abzeichnen, die vor
externer Einmischung gesichert wären (Völkerrechtliche Großraumordnung: mit
Interventionsverbot für raumfremde Mächte, so der bedeutungsvolle Titel einer
Schrift von 1939). Die Absicht der Legitimierung der völkermordenden Aneignung
von Gebieten durch die Nazis ist in dieser anti-universalistischen Konstruktion
kaum zu übersehen.76 Habermas findet in diesem pluralistischen Entwurf der Welt-
ordnung insbesondere zwei falsche Annahmen: Einerseits vernachlässige Schmitt die
Gefahr einer asymmetrischen Beförderung der Feindseligkeiten, andererseits abstra-
hiere er von der wachsenden globalen Interdependenz und halte stattdessen an der
falschen Idee einer relativen Unabhängigkeit der Subjekte des internationalen
Rechts fest.77

In jedem Fall ist eine Auseinandersetzung mit den geopolitischen Ideen Schmitts
unumgänglich, wenn es darum geht, die im Kalten Krieg zunehmend auftretenden
kriegerischen humanitären Interventionen zu rechtfertigen. Jene Interventionen
wurden von Schmitt scharf kritisiert. Er sah in ihnen die Umsetzung der naturrecht-
lichen Doktrin des bellum justum. Habermas, der dieser Doktrin zwar eine gewisse
Plausibilität einräumt, hält dennoch fest, dass »die Tatsache, daß ein Staat nach
Maßstäben des demokratischen Rechtsstaates illegitim ist, natürlich keine hinrei-
chende Bedingung für eine Intervention in dessen innere Angelegenheiten« ist.78

Auch er verhehlt seine Zweifel nicht und gibt zu bedenken, dass die Art und Weise,
in der bestimmte Interventionen durchgeführt werden – wie im Falle der Interven-
tion der NATO im Kosovo 1999 – am Ende Schmitt Recht geben könnten.79 Auch
lehnt er dessen Kritik an der »Moralisierung« der Außenpolitik der Staaten nicht
rundherum ab, weil er fürchtet, dass eine so geführte Menschenrechtspolitik degra-
dieren und die Form eines »Krieges gegen das Böse« annehmen könnte. Zur Ver-
hinderung dieser unheilvollen Tendenz schlägt er eine strikt juristische Behandlung
der Menschenrechtsverletzungen vor. Eine solche ist seiner Auffassung nach nur
durch Umsetzung eines juridischen Kosmopolitismus kantischer Prägung möglich.

Konfrontation, Kontextualisierung und kritische Aneignung

Auch wenn die Ablehnung, die der Name Carl Schmitt in Habermas wachruft,
offensichtlich ist, fertigt er ihn doch nicht einfach mit Hinweis auf seine Kompli-

5.

 
75 Habermas 1990, S. 154.
76 Vgl. Teschke 2011, S. 187.
77 Vgl. Habermas 2008, S. 118–119.
78 Habermas 1996, S. 179.
79 Vgl. Habermas 2001, S. 30–32; Habermas 2011, S. 35.

98 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


zenschaft mit dem Nazi-Regime ab, wie er es mit anderen Widersachern durchaus
getan hat. Er bekämpft leidenschaftlich seine Ideen, versagt ihnen aber niemals die
Anerkennung als intellektuellem Stimulus. Dies führt jedoch nicht zu einer »neu-
tralisierenden Dekontextualisierung«. Ohne den antidemokratischen Autoritaris-
mus zu übergehen, der Schmitts Schriften durchzieht, bleibt Habermas’ Haltung
aufmerksam forschend: Er nähert sich seinem Denken nicht mit herabsetzendem
Vorbehalt, sondern mit der Haltung dessen, der sich fragt, was man von ihm lernen
kann, überrascht von der unglaublichen Rezeption seines Werks außerhalb
Deutschlands und seiner anhaltenden Bedeutung nicht nur im Wirkungsbereich
autoritärer Regimes, wie zum Beispiel im Spanien Francos,80 sondern auch in kon-
solidierten demokratischen Systemen. Ihm ist klar: Wenn er seine Thesen auf dem
Gebiet des Rechts und der Politik zur Geltung bringen will, muss er sich mit Schmitt
messen.

Einerseits bestätigt sich auch mit Blick auf Habermas die enorme intellektuelle
Verlockung und Herausforderung, die mit dem Werk Schmitts verbunden ist. Des-
sen ungeachtet trägt seine Rezeption ganz eigene Züge: In den Texten, die er ihm
widmet, finden sich sowohl Konfrontation als auch Kontextualisierung und gele-
gentlich sogar selektive Aneignung des Schmitt’schen Denkens. Im Grunde hält sich
Habermas mit seiner durchweg politischen Lesart an sein übliches Verfahren. Die
Originalität seiner theoretischen Bemühungen ist durchaus vereinbar mit einer frei-
mütigen Empfänglichkeit für fremde Ideen. Wie ein Schwamm saugt er die Theorien
verschiedenster Autoren auf, filtert sie und konserviert und verarbeitet alles, was
seinem eigenen Denken nützlich ist.81 Diese Arbeit der Einverleibung ist eng ver-
bunden mit seiner enormen hermeneutischen Fähigkeit, die Bedeutung seines Den-
kens in seiner intrinsischen historischen Verflechtung zu beleuchten.

Was er praktiziert, ist keine naive Verwendung Schmitt’scher Kategorien, sondern
eine kritische Aneignung ihrer explikativen Kraft. Auf jeden Fall zeigt er enorme
Reserven gegenüber dem heute in alternativen Kreisen so verbreiteten Konzept des
Politischen. Nicht nur hält er es für zu stark normativ aufgeladen, sondern vor allem,
nicht zuletzt durch den Einfluss von Schmitts Politischer Theologie, zu belastet mit
theologischen und metaphysischen Konnotationen. Er gesteht eine gewisse »unter-
schwellige Aktualität von Strauss und Schmitt« zu, warnt aber zugleich, dass deren
»Theorien auch auf der Linken kritiklos angeeignet werden und in dieser ungaren
Form das politische Denken oft genug vergiften«.82 Beim Spiel mit solchen Ideen
sind die Risiken schwer zu kalkulieren. Sich auf sie einzulassen ist ein gefährliches
Unterfangen, eine liaison dangereuse.

Literatur

Benhabib, Seyla 2004. The rights of others. Cambridge: Cambridge University Press.
Campderrich, Ramón 2005. La palabra de Behemoth. Madrid: Trotta.

 
80 Vgl. Saralegui 2016.
81 Vgl. Pinzani 2007, S. 9.
82 Habermas 2012, S. 117.

Der lange Schatten von Carl Schmitt 99

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


Cohen, Jean L.; Arato, Andrew 1992. Civil society and political theory. Cambridge: MIT Press.
Colom, Francisco 1992. Las caras del Leviatán. Barcelona: Anthropos.
Habermas, Jürgen 1962. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Neuwied: Luchterhand.
Habermas, Jürgen 1981. Philosophisch-politische Profile. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1987. Eine Art Schadensabwicklung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
Habermas, Jürgen 1990. Die nachholende Revolution. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1991. Texte und Kontexte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1992. Faktizität und Geltung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1995. Die Normalität einer Berliner Republik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1996. Die Einbeziehung des Anderen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2001. Zeit der Übergänge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2004. Der gespaltene Westen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2005. Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2008. Ach, Europa. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2011. Zur Verfassung Europas. Berlin: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2012. Nachmetaphysisches Denken II. Berlin: Suhrkamp.
Johnson, Pauline 1998. »Carl Schmitt, Ju ̈rgen Habermas, and the crisis of politics«, in The

European Legacy 3, 6, S. 15–32.
Kennedy, Ellen 1987. »Carl Schmitt and the Frankfurt School«, in Telos 71, S. 37–66.
Kervégan, Jean-François 2013. ¿Qué hacemos con Carl Schmitt? Madrid: Escola y Mayo.
Krockow, Christian Graf von 1958. Die Entscheidung. Eine Untersuchung über Ernst Jünger,

Carl Schmitt und Martin Heidegger. Stuttgart: Enke.
Maus, Ingeborg 1976. Bürgerliche Rechtstheorie und Faschismus. München: Fink.
McCarthy, Thomas 1991. Ideals and illusions. Cambridge: MIT Press.
Mehring, Reinhard 2009. Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. München: C. H. Beck.
Meier, Heinrich 2013. Carl Schmitt, Leo Strauss und »Der Begriff des Politischen«. Stuttgart:

Metzler.
Mouffe, Chantal 1993. The return of the political. London, New York: Verso.
Mouffe, Chantal. Hrsg. 1999. The challenge of Carl Schmitt. London, New York: Verso.
Müller, Jan-Werner 2011. Ein gefährlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in Europa. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Pinzani, Alessandro 2007. Jürgen Habermas. München: C. H. Beck.
Saralegui, Miguel 2016. Carl Schmitt pensador español. Madrid: Editorial Trotta.
Schlink, Bernhard 1996. »Why Carl Schmitt?«, in Constellations 2, 3, S. 429–441.
Schmitt, Carl 1923. Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. Leipzig,

München: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 1950. Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Köln:

Greven.
Schmitt, Carl 1963 [1932]. Der Begriff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 1990 [1922]. Politische Theologie. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2005. Frieden oder Pazifismus? Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2015. Glossarium. Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis 1958. Berlin: Duncker

& Humblot.
Söllner, Alfons 1983. »Linke Schüler der konservativen Revolution?«, in Leviathan 11, 2, S. 214–

232.
Specter, Matthew G. 2010. Habermas: an intellectual biography. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press.
Teschke, Benno Gerhard 2011. »Fatal attraction: a critique of Carl Schmitt’s international poli-

tical and legal theory«, in International Theory 3, 2, S. 179–227.
Traverso, Enzo 2008. Im Bann der Gewalt. Der europäische Bürgerkrieg 1914–1945. München:

Siedler.
Velasco, Juan Carlos 2013. Habermas. El uso público de la razón. Madrid: Alianza.

100 Juan Carlos Velasco

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86


Zusammenfassung: Die Rezeptionsgeschichte des Werks von Carl Schmitt lässt sich grob in
zwei Etappen gliedern. Während zunächst seine Kritik an der liberalen Demokratie im Zen-
trum des Interesses stand, verlagerte sich der Fokus nach dem Ende des Kalten Krieges auf
seine Philosophie der internationalen Beziehungen. In diesem Artikel wird gezeigt, dass auch
Jürgen Habermas’ aufmerksame Lektüre von Schmitts Texten diesen Schritten weitgehend
folgt. Statt einer naiven Verwendung und Übernahme Schmitt’scher Kategorien findet sich
bei Habermas allerdings eine kritische Aneignung ihres explikativen Potenzials. Darüber
hinaus zeigt er große Vorbehalte gegenüber zentralen Ideen des sogenannten »Kronjuristen
des Dritten Reiches«. Dies betrifft insbesondere das in alternativen politischen Kreisen bis
heute weit verbreitete Konzept des »Politischen«.

Stichworte: Carl Schmitt, Jürgen Habermas, Dezisionismus, das Politische, konservative Kri-
tik des Liberalismus, internationale politische Theorie

The long shadow of Carl Schmitt. The Crown Jurist of the Third Reich read by
Habermas

Summary: While initially criticism of liberal democracy was the aspect of Carl Schmitt’s work
which received attention, since the end of the Cold War interest has shifted towards his phi-
losophy of international relations. Throughout this article it is shown that to a large extent
Jürgen Habermas’ attentive reading of certain Schmitt texts follows in these steps. Rather
than naively using Schmitt’s categories, Habermas practices a critical appropriation of his
explanatory potential. Nevertheless, he manifests enormous reservations regarding the elon-
gated shadow cast by his ideas and, in particular, by his concept of the political which is so
prevalent today in alternative political circles.

Keywords: Carl Schmitt, Jürgen Habermas, decisionism, the Political, conservative critique
of liberalism, international political theory

Autor

Juan Carlos Velasco
Instituto de Filosofía del CSIC (Spanish National Research Council)
C/ Albasanz, 26–28
28037 Madrid – Spanien
jc.velasco@csic.es

Der lange Schatten von Carl Schmitt 101

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 04:46:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

