AUFSATZ
Juan Carlos Velasco

Der lange Schatten von Carl Schmitt!

Der »Kronjurist des Dritten Reiches«, gelesen von Jurgen Habermas

Carl Schmitt, der wie wenige Denker des 20. Jahrhunderts schon zu Lebzeiten pola-
risierte, hat auch nach seinem Tod in den Leitlinien der zeitgenossischen Geopolitik
seine Spuren hinterlassen. Seine begrifflichen Koordinaten durchziehen beharrlich
die akademischen Debatten tiber die Machtausiibung in Zeiten verschirfter Kon-
flikte, in, wie er sagen wiirde, politischen Zeiten. Unhinterfragt nimmt man Anlei-
hen bei Schliisselkategorien von Schmitt, um im Wettstreit um die politische Hege-
monie den Sieg davonzutragen. Seine legendire Uberzeugungskraft entfaltet ihre
Wirkung heute nicht nur weit iiber die Grenzen seines eigenen Landes und Europas
hinaus. Sein Einfluss erstreckt sich auf die theoretischen Grundlagen der Neuen
Rechten ebenso wie auf die in Reaktion auf den 11. September 2001 implementier-
ten Prinzipien der nordamerikanischen AufSenpolitik.

Allerdings ist der Rekurs auf Schmitt sehr polyvalent: Er ist die graue Eminenz,
zu der nicht nur Neokonservative zurtickkehren, die ihn auf den gleichen Rang
erheben wie Leo Strauss,? sondern auch radikale Demokraten wie Antonio Negri,
Michael Hardt, Giorgio Agamben, Claude Lefort, Chantal Mouffe oder Ernest
Laclau.3 In Schmitt koinzidieren rechte Konservative und postmarxistische Linke in
einer Art »fataler Attraktion«.* Die einen wie die anderen iibernehmen von ihm den
Horizont der Konfliktivitat und Feindseligkeit als zentrale Achse des Politischen.
Nicht selten werden seine Voraussetzungen unkritisch, gar in apologetischer Manier
tibernommen.’ Dies entspricht in keiner Hinsicht der Haltung von Jiirgen Haber-

1 Die Forschungsarbeit an diesem Artikel wurde gefordert durch die Alexander von Hum-
boldt-Stiftung.

2 Leo Strauss und Carl Schmitt gelten zu Recht als intellektuelle Viter der neokonservativen
Bewegung Nordamerikas, deren Einfluss wihrend der Prisidentschaft von Georg W. Bush
ihren Hohepunkt erreichte. Zwar gingen ihre personlichen Wege spéter auseinander, doch
wihrend der Weimarer Republik standen sie, wie Heinrich Meier (2013) aufzeigt, in
direktem Kontakt. Auch wenn Habermas das Interesse der Schiiler von Strauss und Schmitt
an einem Briickenschlag hervorhebt (vgl. Habermas 1987, S. 111), so verhehlt er, sich von
beiden deutlich distanzierend, doch nicht seine hohere Wertschitzung fiir Strauss (vgl.
Habermas 2012, S. 127).

3 Eines der eloquentesten Zeugnisse der Rehabilitierung der politischen Theorie Schmitts ist
der von Chantal Mouffe (1999) herausgegebene Sammelband. Die zehn Beitrdge spiegeln
die Vielfalt der Lesarten seines Werks im Kreise linksorientierter Denker.

4 Vgl. Teschke 2011.
5 Vgl. Mehring 2009.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019, S. 86 — 101, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-1-86

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 87

mas, der, wie sich entlang dieses Beitrags zeigen wird, solche interpretativen Exzesse
vermeidet.

Habermas ist ein aufmerksamer und bissiger Leser von Schmitt, aber auch ein
kluger Leser, der sich von dem Glanz dessen Werks nicht blenden ldsst. Auch wenn
er Schmitt gelegentlich als »integralistischen Katholiken« bezeichnet hat,® ist Haber-
mas alles andere als ein Verleumder: In stetem und vehementem Kampf gegen
Schmitts Thesen beruft er sich kontinuierlich auf dessen Texte. Seit der Publikation
seiner ersten politischen Schriften Ende der 1950er Jahre hat er niemals aufgehort,
sich mit Schmitts Ideen auseinanderzusetzen.”

Waihrend in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts die Kritiken am Liberalismus
und an der parlamentarischen Demokratie, die Schmitt zur Zeit der Weimarer
Republik formulierte, im Fokus der Rezeption standen, hat sich das Interesse nach
dem Ende des Kalten Krieges auf Themen wie die Unterscheidung von moralischer
und rechtlicher Ordnung oder die Spannung zwischen nationaler Unabhingigkeit
und Menschenrechten verlagert, um sich schliefSlich im neuen Jahrtausend auf seine
politische Philosophie und seine Auffassung der internationalen Beziehungen zu
konzentrieren.® Auch Habermas durchliuft in seiner Schmitt-Rezeption diese Sta-
tionen.

1. Schmitt und die gegenaufklarerische Konstellation in Deutschland

Habermas’ Perspektive auf Schmitts Werk ist die eines deutschen Intellektuellen der
Nachkriegszeit. Er gehort zu jenem Jahrgang deutscher Denker, die ihr Universi-
tatsstudium kurz nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs begonnen haben, also zu
einer Generation, die vereint ist in der Ablehnung jener Denktraditionen, die zur
Blindheit gegentiber einer Katastrophe nie gekannten Ausmafles beigetragen
haben.? Noch erschiittert von der Nazi-Barbarei, war es ihr oberstes Ziel, in
Deutschland eine starke Demokratie zu griinden, welche die neuerliche Errichtung
einer totalitiren Ordnung verhindern sollte.

Schon in Bezug auf Martin Heidegger betonte Habermas, dass »das fragwiirdige
politische Verhalten eines Autors [...] auf sein Werk gewiss einen Schatten

6 Habermas 2012, S. 136.

7 Zwischen dem Werk von Schmitt und Habermas ist eine Art Dialog entstanden; ihre
unterschiedlichen Stellungnahmen zu verschiedensten Fragen haben die Form von Replik
und Gegenreplik angenommen. Allerdings handelt es sich hier, wenn tiberhaupt, um einen
zutiefst asymmetrischen Dialog, denn von Seiten Schmitts sind nur drei Anspielungen auf
Habermas verzeichnet, noch dazu in privaten Notizen (vgl. Schmitt 2015, S. 300, 304
und 351). Zwei davon bringen lediglich sein Entsetzen dariiber zum Ausdruck, dass ein
junger Mensch von 24 Jahren sich in einem Zeitungsartikel von 1953 erdreistet, Heidegger
einen »faschistischen Philosophen« zu nennen. Von Habermas’ Seite hingegen verfiigen
wir uber drei relevante Schriften mit zahlreichen Beziigen auf Schmitt: Habermas 1987,
S.101-114; Habermas 1995, S. 112-122; Habermas 2012, S. 238-256.

8 Vgl. Teschke 2011.
9 Vgl. Habermas 20035, S. 23-24.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

88 Juan Carlos Velasco

[wirft]«.1% Im Fall von Schmitt ist es nicht nur sein politisches Engagement wihrend
der Zeit des Nationalsozialismus, sondern auch sein Verhalten nach 19435, das sein
Werk in einem triiben Licht erscheinen lisst. Seine Unfahigkeit zur Selbstkritik und
die Weigerung, sich 6ffentlich von dem Regime zu distanzieren, in dessen Dienst er
sein umfassendes juristisches Wissen gestellt hatte, erzeugen bei Habermas beson-
dere Ablehnung. Die Emporung steigerte sich durch Schmitts wiederholte Recht-
fertigungsversuche'! und den »rabiaten Antisemitismus« seiner posthum im Glos-
sarium (2015)12 publizierten privaten Anmerkungen.

Habermas sieht in Schmitt eine der zentralen Figuren unserer »fatalen Traditio-
nen« und identifiziert ihn als relevanten Teil von jenem »dunklen Grund des
deutschen Geistes«, dem er auch Ernst Jiinger und Martin Heidegger zuordnet:
»Reprasentanten dieses Geistes in seiner GrofSe, aber eben auch in seiner Gefihr-
lichkeit«.!3 Weil ihre Ideen erlaubten, »den Nationalsozialismus immerhin als eine
Variante des >Eigenen<«14 wahrzunehmen, spielen die drei Denker eine besondere
Rolle als Gegenfolie fiir Habermas’ eigene Positionierung. In der ablehnenden Hal-
tung gegenuber ihnen gibt es jedoch klare Abstufungen: das Vermachtnis Schmitts
wird von ihm wegen des Einflusses seiner Analysen auf die Auslegung des Grund-
gesetzes als besonders gefihrlich eingestuft.!> Der ungebrochene Einfluss seiner
Anhanger mit privilegierten Positionen in der Akademie, besonders im Verfassungs-
recht, trotz der Relegation ihres Lehrers, macht ihn noch nach seinem Tod zu einer
beunruhigenden Personlichkeit:'® »Noch heute scheiden sich an Carl Schmitt die
Geister.«!7 Doch vertraute Habermas darauf, dass Schmitts Einfluss die Grenzen
nicht uUberschreiten und sich nicht auf die angelsichsische Welt ausdehnen
wiirde.'8 Es sieht nicht so aus, als ob er damit richtig lag, denn mit den Anschligen
des 11. September 2001 rickten die Ideen Schmitts erneut und nachhaltig in den
Vordergrund.

10 Habermas 1991, S. 53.
11 Vgl. Habermas 1987, S. 108.
12 Vgl. Habermas 1995, S. 118.

13 Habermas 1981, S. 63. Obwohl es in der Nachkriegszeit durchaus ublich war, die drei
Autoren miteinander in Verbindung zu bringen (vgl. Krockow 1958), hilt Heinrich
Meier (2013, S. 149) fest, dass Schmitts Verbindung mit Jiinger — dem meistzitierten
Autor in seinem Glossarium — sehr eng war, nicht aber die zu Heidegger.

14 Habermas 1995, S. 121.

15 Vgl. Schlink 1996.

16 Die Angst, dass die Ideen Heideggers oder Schmitts die politisch-philosophische Szene in
Deutschland dominieren konnten, hat Habermas nie wirklich iiberwunden: » The threat
of reactionary, >young conservatives, »antimoderns, or >counter-enlightenment« thought
regaining traction in German political culture is never far from Habermas’s mind. Whe-

ther the threat is always as real as Habermas seems to think is debatable«; Specter 2010,
S.11.

17 Habermas 1987, S.103.
18 Vgl. ebd., S. 110.

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 89

Habermas gibt zu bedenken, dass es notwendig sei, Schmitts Werk nicht nur in
der wirren Periode der Zwischenkriegszeit zu verorten, sondern auch in der langen
Friedenszeit nach 1945.19 Sein schwieriges Erbe wird in dieser zweiten Epoche noch
sichtbarer. Fiir Habermas ist dieser Punkt so kardinal, dass man ohne Ubertreibung
sagen kann, dass »Schmitts Einfluss auf das politische Denken und die politische
Kultur der Bundesrepublik einer der Hauptfaktoren war, die Habermas zum Stu-
dium des Rechts fiihrten«.20 Grund genug hatte er zu diesem Urteil, denn Schmitts
Beitrage stellen den wohl qualifiziertesten Versuch dar, ein autoritires, antiliberales
politisches Projekt zum Sturz der Weimarer Regierung zu legitimieren.?! Es ist
wichtig zu sehen, dass damals auch die marxistischen Kritiker gern ihre Gering-
schitzung gegeniiber der parlamentarischen Demokratie i toto zur Schau stellten.
Diese Art coincidentia oppositorum, so zeitgebunden sie auch sein mag, erklart das
baldige Auftauchen einer linken Lesart Schmitts. Er vermochte es, eine Generation
von jungen Deutschen zu beeinflussen, die, in entgegengesetzten Ideologien behei-
matet, einen verbissenen Antiliberalismus teilten.2? Allerdings verschwand die Fas-
zination gewisser linker Kreise in Deutschland, als 1933 klar wurde, dass Schmitts
Kritik am Liberalismus nicht in eine Verteidigung der Demokratie, sondern in die
Apologie einer plebiszitiren Diktatur miindete.23 Trotz gewisser Texte der 1950er
und 1960er Jahre, die ihn als entschiedenen Kritiker der liberalen Demokratie
durchgehen lassen konnten, fur die er sich sogar gelegentlich schmittianischer Argu-
mente bediente, wire es verfehlt, Habermas diesem Kreis der » Linksschmittianer«
zuzuordnen.?*

2. Kritik am Begriff des Politischen

Das Denken Schmitts kann als ehrgeiziges Projekt der Aufwertung des Politischen
angesehen werden. Weil es bei diesem Projekt nicht nur um eine unbarmherzige
Abrechnung mit der liberalen Demokratie geht, sondern um die vollstindige
Demontage der normativen Voraussetzungen des deliberativen Politikverstandnis-
ses, wird die Widerlegung der Schmitt’schen Thesen fiir Habermas zu einem Grund-
anliegen.

19 Vgl. Habermas 1995, S. 112-122.
20 Specter 2010, S. 17; eigene Ubersetzung.
21 Vgl. Maus 1976, S. 103.

22 Die frithen Schriften von Otto Kirchheimer und Franz L. Neumann stehen paradigma-
tisch fiir einen solchen »Linksschmittianismus«. Zwar waren sie in erster Linie von den
juristischen Ideen Schmitts fasziniert und weniger von seinen praktischen Positionen (vgl.
Colom 1992, S. 99-120); diese Faszination ist jedoch ein klarer Hinweis auf die verbliif-
fende Ahnlichkeit der ideologischen Positionen Linker wie Rechter des politischen Spek-
trums; vgl. Sollner 1983 und Kennedy 1987.

23 Vgl. Traverso 2008, S.275.
24 Vgl. Kennedy 1987; Miiller 2011, S. 90 und 206.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

90 Juan Carlos Velasco

Im Blick auf Schmitts Schliisselwerk Der Begriff des Politischen®*> konstatiert
Habermas zunichst, dass dort die These vertreten werde, »wesentliche Merkmale
des traditionellen Begriffs [...] des Politischen« seien noch in der frithen Moderne
»in der Entscheidungsmacht des Souverians« verkorpert.2¢ Die spitere Neutralisie-
rung des Politischen durch Unterbindung jedes »unmittelbaren Eingriff[s] des Sou-
verins in die geltende Rechtsordnung«?” sei das Werk der liberalen Regime des 19.
und beginnenden 20. Jahrhunderts. Diese Auffassung weist Habermas strikt zuriick
und deutet sie als symptomatisch fiir die Schwiache des historischen Urteils des
katholischen Juristen: »Schmitt irrt, wenn er die Auflosung jenes Amalgams aus
Religion und Politik, die wir mit der Traditionsgestalt des Politischen verbinden,
erst den Verfassungsrevolutionen des spiten 18. Jahrhunderts zuschreibt.«28 Er
ubergehe, dass dieser Prozess bereits mit den ersten modernen Staatsgebilden ein-
setzte, die sich mit einer biirokratischen Struktur ausgestattet hatten, um den Wirt-
schaftsaustausch des beginnenden Kapitalismus zu regulieren und die mit dem welt-
anschaulichen Pluralismus einhergehenden blutigen Konfessionskriege zu befrieden.
Die Transformation des Politischen und die folgende Neutralisierung des Antago-
nismus sind laut Habermas lediglich eine Antwort auf das explosive Potenzial, das
sich im Zuge solcher historischer Neuerungen aufstaute. Auch die Sikularisierung
der staatlichen Macht sei in diesem Sinne zu verstehen. Zweifellos erodieren diese
Prozesse den autoritiren Kern der souverdnen Macht, den Schmitt unbedingt erhal-
ten mochte und den er bendtigt, um sein dezisionistisches Konzept des Politischen
zu verteidigen.

Zwischen 1922 und 1933, also zur Zeit der Rechtskraft der demokratischen Wei-
marer Verfassung, widmete sich Schmitt der Ausarbeitung der Grundlagen einer
besonderen Form von Demokratie. Ausgehend von seinem Schlisselwerk, fiel es ihm
nicht schwer, seinem Begriff des Politischen ein noch autoritareres Profil zu geben,
um ihn an die Praxis des Hitler-Regimes anzupassen.?’ Es bedurfte hier nur einer
Variation, denn im Grunde war das Gift schon ausgelegt. So ruhmt Schmitt José
Donoso Cortés in seiner Politischen Theologie (1922) emphatisch als Vordenker
eines Dezisionismus, der, konsequent zu Ende gedacht, in die Forderung einer poli-
tischen Diktatur miindet.3?

Fur Schmitt ist der Gegensatz von Freund und Feind »die spezifisch politische
Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und Motive zuriick-

25 Schmitt (1963 [1932]). Die Bedeutung, die Schmitt selbst dem Text Der Begriff des Poli-
tischen gab, spiegelt sich in der Tatsache wider, dass er drei verschiedene Versionen dieses
Aufsatzes ausarbeitete, jede davon mit konzeptionellen Verdnderungen und wichtigen
inhaltlichen Erliuterungen (vgl. Meier 2013, S. 14-16).

26 Habermas 2012, S. 244.

27 Schmitt 1990 [1922], S. 49.

28 Habermas 2012, S. 245.

29 Vgl. ebd., S.248-249, Fufinote 13.
30 Vgl. Schmitt 1990 [1922], S. 83.

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 91

fithren lassen«3! und ohne die weder das Politische noch der Staat existierten. Geht
man davon aus, dass das Politische seinen Sinn aus der permanent gegebenen
»reale[n] Moglichkeit der physischen Totung« der Menschen durch andere Men-
schen zieht,3? so stellt der Liberalismus in der Leugnung dieses urspriinglichen
Antagonismus letztlich die Negation der Politik dar. Dies erklart Schmitts intensives
Bestreben, den rationalistischen Glauben an die Moglichkeit eines argumentativ
gestiitzten Konsenses zu demontieren. Im Gegensatz zur liberalen Auffassung, der
zufolge die Anderen als Gegner anzusehen sind, deren Ideen man bestreiten kann,
tritt Schmitt dafiir ein, sie als Feinde wahrzunehmen, die vernichtet werden miissen.
Er weist damit die Rolle der praktischen Vernunft und moralischer Erwagungen im
politischen Bereich zuriick. Dieses Politikverstandnis ist dem von Habermas dia-
metral entgegengesetzt, vor allem seinem Entwurf eines Verfahrens zur Erlangung
intersubjektiver Ubereinkiinfte im 6ffentlichen Raum.

Die normativen Voraussetzungen der Demokratie kritisch zu hinterfragen ist eine
fir die Umsetzung des demokratischen Ideals unerlassliche Aufgabe. Dass Schmitt
dies tut, ist also nicht verwerflich. Jedoch ist ihm sehr wohl vorzuwerfen, dass seine
Kritik sich auf eine wenig glaubhafte Idealisierung der normativen Voraussetzungen
der Demokratie stiitzt. Diese Kritik wird tibrigens auch von einem Teil der Linken
ubernommen. Entsprechend bestiirzt dufSert sich Habermas tiber diejenigen, »die
den Teufel mit dem Beelzebub austreiben, indem sie das Loch der fehlenden mar-
xistischen Demokratietheorie mit Carl Schmitts faschistischer Demokratiekritik
stopfen«.33 Es konne zum Beispiel nicht angehen, das Mehrheitsprinzip als realis-
tische Annaherung an den rationalen Konsens tiber Bord zu werfen und stattdessen
einen unkontrollierbaren Prozess der Akklamation unmiindiger Massen zu for-
dern.3* Ein solches Manéver mag mit dem von Schmitt verteidigten genuin politi-
schen Konzept des autoritiren und antipluralistischen Staates konform sein. Mit
dem Prozess freier demokratischer Willensbildung ist diese plebiszitire Komponente
nicht vereinbar.3’

Schmitts juristisch-politische Grundposition ist die des Dezisionismus. Dieser
richtet sich ausdrucklich gegen die normativistische These, wie sie exemplarisch von
Hans Kelsen verteidigt wird. Der Wiener Jurist interpretierte das Recht als rational
strukturiertes Normensystem, das seine Geltungsgriinde intern aus dem eigenen
System bezieht. Gegeniiber diesem unraumlichen und ahistorischen Konzept betont
Schmitt, dass Recht und Staat sich auf einen Akt der Entscheidung griinden. Auf
diesem politisch-existentiellen Begriff basiert die gesamte Argumentation, mit der
er die Giiltigkeit der Norm und der politischen Debatte, zweier konstitutiver Ele-
mente der liberalen Tradition, zu unterminieren sucht.3¢ So stehen sich zwei politi-

31 Schmitt 1963 [1932], S. 26.

32 Ebd, S. 33.

33 Habermas 1987, S.112.

34 Vgl. ebd., S. 103.

35 Vgl. Cohen, Arato 1992, S.240-241.
36 Habermas 2011, S. 45.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

92 Juan Carlos Velasco

sche Modelle gegenuber: das rationalistisch-aufklarerische und das voluntaristisch-
romantische. Indem er letzteres wiederbelebt und die Unterordnung des Rechts
unter die Politik postuliert, fordert Schmitt eine Form der Macht zuriick, die geeig-
net sei, die Paralyse einer in der Legalitdt ihrer parlamentarischen Institutionen ein-
geschlossenen Demokratie zu verhindern.3” Um die Bedrohung der Nichtregie-
rungsfihigkeit zu tberwinden, besteht Schmitt darauf, dass die Gultigkeit des
Rechts sich von der Entscheidung des souverianen Subjekts herleite, welche durch-
zusetzen sei, unabhingig von den Mitteln, derer es dazu bediirfe. Die Grenzen einer
solchen Machtausiibung festzulegen kiimmerte ihn nicht.

Dariiber hinaus stand Schmitts Begriff des Politischen weiterhin in klarem Bezug
zu den Annahmen, die er in seiner Politischen Theologie verteidigt hatte. Schon
damals hatte er den Wert der Entscheidung gepriesen, desjenigen Prinzips, um wel-
ches das Denken der katholischen Philosophen der Restauration kreiste (Joseph De
Maistre, Louis de Bonald und José Donoso Cortés), auf die er sich in seinem Kampf
gegen den Liberalismus stiitzte, den er als eine Position disqualifizierte, die »auch
die metaphysische Wahrheit in eine Diskussion auflésen [mochte]«.38 Bei den
genannten Denkern nimmt er zwei Anleihen: den historisch-theologischen Hinter-
grund der politischen Auseinandersetzung und den metaphysischen Kern des Poli-
tischen in der »reine[n], nicht rasonierende[n] und nicht diskutierende[n], sich nicht
rechtfertigende[n], also aus dem Nichts geschaffene[n] absolute[n] Entschei-
dung«.3® Schon die Wahl dieses doktrindren Fundaments ist fiir Habermas ausrei-
chend, um Schmitts Konzept des Politischen als »klerikofaschistisch« zu kennzeich-
nen. Es ist ihm ein dringendes Anliegen, vor einer Wiederbelebung der politischen
Theologie zu warnen.*0

3. Die Kritik der parlamentarischen Demokratie

Es ist sehr wahrscheinlich, dass, wie Specter betont, »Habermas’ spezifische Leis-
tung als Burger der Bonner Republik darin bestand, der Linken dabei zu helfen, den
normativen und institutionellen Wert der liberalen Verfassungsordnung wieder
wertzuschitzen«.*! Gewiss ist, dass er die Geringschitzung der liberalen Demokra-
tie von Seiten der ersten Vertreter der Frankfurter Schule (insbesondere Theodor W.
Adorno und Max Horkheimer) niemals geteilt hat. Vielmehr war es ihm, so McCar-
thy, sein ganzes Werk hindurch daran gelegen, »die Grundlagen der demokratischen
Theorie zu iiberdenken und neu zu konzipieren«.4? Dies hat ihn dazu gefiihrt, den

37 Vgl. Traverso 2008, S. 269.

38 Schmitt 1990 [1932], S. 80.

39 Ebd., S. 83.

40 Habermas 2012, S.250.

41 Specter 2010, S. 204; eigene Ubersetzung.
42 McCarthy 1991, S. 181; eigene Ubersetzung.

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 93

internen Zusammenhang zwischen Rechtsstaat und Demokratie systematisch neu
zu begriinden,*? der von einer Reihe autoritirer Juristen unterminiert worden war.

Habermas gesteht durchaus zu, dass eine Spannung besteht zwischen dem Libe-
ralismus mit seinen traditionellen Vorbehalten gegenuber der Volkssouveranitit
und einem starken Konzept von Demokratie — eine Einschatzung ubrigens, die in
Weimar einen Gemeinplatz darstellte. Bei Schmitt allerdings verwandelt sich diese
Spannung in einen Gegensatz inkompatibler Prinzipien: Der Liberalismus habe mit
einem eingefleischten Glauben an die 6ffentliche, rationale Debatte zu tun, wahrend
die Demokratie vor allem auf die Mechanismen fixiert sei, welche die Identifikation
der Regierten mit den Regierenden erméglichen.** Habermas divergiert hier grund-
legend. Die Prinzipien der liberalen Demokratie, vor allem jene, die eine rationale
und offentliche Diskussion regeln, macht er gar zur Grundlage einer kritischen
Moral.#

Um den genannten Gegensatz plausibel zu machen, muss Schmitt nicht nur »eine
existentialistische Auffassung des demokratischen Entscheidungsprozesses«#6
postulieren, sondern auch »ethnonationale Begriffe der politischen Romantik «*7
ubernehmen. Er denkt die Nation als »vorpolitische Gegebenheit«, sozusagen als
natiirliches Substrat der staatlichen Organisation, und nicht als »Produkt des Gesell-
schaftsvertrages«. Wenn man wie Schmitt davon ausgeht, dass der Volkswille »kei-
nen verniinftigen normativen Gehalt hat und sich vielmehr im expressiven Gehalt
eines naturalisierten Volksgeistes erschopft, braucht er auch nicht aus offentlicher
Diskussion hervorzugehen«.*8 Hier treten eminente Unterschiede zu Habermas’
Position hervor, der betont: » Anders als bei Schmitt, [sind] Volkssouveranitit und
Menschenrechte, Demokratie und Rechtsstaat begrifflich verschrinkt.«*’ Beide
Prinzipien bilden zusammen das Fundament des verfassungsmafSig-demokratischen
Staates, 0 sodass sich in ihm das demokratische und das liberale Moment vereinen,
wenn auch in permanenter Spannung und wechselseitiger Beschrankung. Wie Seyla
Benhabib in Habermas’ Sinne sagen wiirde, sind die Wiederaushandlung und Refor-
mulierung jener Prinzipien Teil der tiglichen Praxis der liberalen Demokratien.’!

Schmitt verfolgt eine ahnliche intellektuelle Strategie, wie sie Habermas selbst an
anderen Fronten entfaltet: Er rekonstruiert sorgfiltig die ideale Architektur des
liberalen Parlamentarismus, um im Gegenzug harsche Kritik an seinem tatsachli-
chen Funktionieren zu uben, das sich eher als eine selektive Reprasentation orga-
nisierter Interessen darstellt. SchliefSlich formuliert er ein Alternativmodell zur par-

43 Vgl. Habermas 1996, S. 293-305.

44 Vgl. Schmitt 1923, S. 30-41.

45 Vgl. Kennedy 1987, S. 55.

46 Habermas 1996, S. 161.

47 Habermas 2012, S. 249, Fufsnote 13.

48 Habermas 1996, S. 162.

49 Ebd.,S.163.

50 Vgl. Habermas 1992, S. 112-135.

51 Vgl. Benhabib 2004, S. 44-45 und 196-197.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

94 Juan Carlos Velasco

lamentarischen und pluralistischen Demokratie, welches Habermas zufolge als
»identitire Demokratie« oder »plebiszitire Fithrerdemokratie« bezeichnet werden
konnte, insofern es »sich auf ein homogenes Volk stiitzt und auf einen charismati-
schen Fuhrer hin angelegt ist«, eine Demokratie, »die auf eine homogene Bevolke-
rung und deren spontane Stimmungslagen zugeschnitten ist«.°2 Ein Modell, das im
Einklang steht mit Schmitts existentialistisch gefarbter voluntaristischer Konzeption
des Politischen.

Schon in Habermas’ erstem Buch Strukturwandel der Offentlichkeit’3 finden sich
zahlreiche Beziige auf Schmitts Schriften. Diese sind grofStenteils nicht besonders
kritisch. Erst zwei Jahrzehnte spater mit dem Entwurf der Diskursethik und der
Theorie der deliberativen Politik wird deutlich, dass der Dezisionismus Schmitts auf
eine Negierung seines eigenen Vorschlags hinausliuft. Habermas interessierte
zundchst Schmitts klare Unterscheidung zwischen Diskussion und Verhandlung, die
seine Unterscheidung von genuiner Argumentation und strategischem Sprach-
gebrauch in gewisser Weise antizipiert.* » Diskussion«, behauptet Schmitt, »bedeu-
tet einen Meinungsaustausch, der von dem Zweck beherrscht ist, den Gegner mit
rationalen Argumenten von einer Wahrheit und Richtigkeit zu tiberzeugen oder sich
von der Wahrheit und Richtigkeit iiberzeugen zu lassen.«> In offenem und voll-
standigem Gegensatz dazu steht der Begriff der Verhandlungen, »bei denen es nicht
darauf ankommt, die rationale Richtigkeit zu finden, sondern Interessen und
Gewinnchancen zu berechnen und durchzusetzen und das eigene Interesse nach
Moglichkeit zur Geltung zu bringen«.’¢ Habermas dient dieser Gegensatz, anders
als bei Schmitt, zur Identifikation des Prinzips der 6ffentlichen Diskussion als Prin-
zip der Rechtmafigkeit. Die Konzepte bleiben, aber die Argumente verkehren sich
ins Gegenteil.

Schmitt verbeifst sich in die Kritik an der Idee von Verhandlung und Kompromiss
und an der liberalen Illusion, die entscheidenden Alternativen umgehen und den
politischen Konflikt im Rekurs auf die 6ffentliche Diskussion vermeiden oder auf-
losen zu konnen. So verfalle man in einen Zustand der Unentschiedenheit, der zur
Handlungsunfihigkeit fithre.’” Wenn man diese Kritik akzeptiert, warnt Habermas,
gefihrde das ernsthaft den Kern der freiheitlich-demokratischen Idee der offentli-
chen Vernunft.’8 Dieser normative Kern beruht auf der Uberzeugung, dass man
durch Dialog und o6ffentliche Debatte der unterschiedlichen Interessenvertreter zu
einer gemeinsamen Auffassung des » Gemeinwohls« gelangen kann; eine regulative
Idee, die Habermas fiir unverzichtbar halt und die nicht auf strategische Rationalitat
reduzierbar ist.

52 Habermas 2012, S. 248, Fuf$note 13.
53 Habermas 1962.

54 Vgl. Cohen, Arato 1992, S.202.

55 Schmitt 1923, S. 9.

56 Ebd.

57 Vgl. ebd., S. 61-63.

58 Vgl. Johnson 1998.

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 95

Schmitt diagnostiziert im Liberalismus eine Tendenz zur Neutralisierung des poli-
tischen Konflikts und zur Entpolitisierung unter der Maske einer institutionalisier-
ten und burokratisierten Politik. Diese Kritik wurde unter anderem von Claude
Lefort und Chantal Mouffe aufgegriffen, in kritischer Distanzierung von einer har-
monischen Idee der Gesellschaft und Politik, wie sie von Rawls und Habermas ver-
treten wird. Beide, so Mouffe, reformulierten im Zuge eines dialogischen Modells
des rationalistischen Universalismus neutralisierende Abstraktionen des radikalen
Konflikts, die keine klare Entscheidung, sondern lediglich eine Versohnung des
sozialen Antagonismus anstreben. Zu diesen Abstraktionen rechnet Mouffe einen
groflen Teil des konzeptuellen Geriists der beiden Positionen, von der »offentlichen
Sphiare« uber die »Deliberation« bis zum »kommunikativen Handeln«. Beide Auto-
ren erligen damit derselben Schwiche, die Schmitt den klassischen Liberalen vor-
wirft, namlich der Unfahigkeit, in Situationen, die weder Aufschub noch Kompro-
miss dulden, eine entschiedene Haltung einzunehmen.>?

4. Zur Kritik des Rechtspazifismus und der universalistischen Moral

Die Rechtfertigung eines von Kant inspirierten kosmopolitischen Projekts, das als
normatives Leitmodell in einer globalisierten Welt dienen kann, ist ein grundlegen-
des Ziel der politischen Philosophie, wie Habermas sie seit 1995 ausgearbeitet
hat.®0 Seiner Auffassung nach bedarf das internationale Recht zur Aufrechterhal-
tung des Friedens einer proaktiven Haltung zu den Menschenrechten. Dass diese
Position im Einklang mit dem moralischen Universalismus steht, der auch die Dis-
kursethik pragt, macht sie nicht immun gegen Kritik, erst recht nicht angesichts der
starken Argumente, die Schmitt gegen das humanistische Fundament des Rechtspa-
zifismus formuliert hat. Habermas ist mit gutem Grund der Auffassung, dass er zur
Fundierung seiner Thesen zunichst diese Argumente entkriften muss.®! Er sieht
klar, dass die normativen Voraussetzungen, auf denen die neue Weltordnung beru-
hen solle, nur dann Geltung erlangen konnen, wenn es gelingt, das Kantische Pro-
jekt, aus dem der zeitgendssische liberale Kosmopolitismus seine Inspiration
bezieht, gegeniiber dem Modell Schmitts durchzusetzen, dessen sich die radikalen
Kritiker der neoliberalen Globalisierung bedienen.62

59 Mouffe (1993) wirft Habermas und Rawls vor, sie versuchten, den in jeder sozialen
Beziehung bestehenden Antagonismus und mit ihm seine transformierende Kraft zu
deaktivieren. Ihr Rekurs auf Schmitt dient der Bekimpfung des Paradigmas, das die bei-
den Liberalen in der politischen Philosophie durchsetzen méchten. Noch bedenklicher
ist ihr hartes Urteil iber Habermas® Schmitt-Lektiire: » To present Schmitt, as Habermas
does, as having a simplistic, one-sided view of politics, is a complete misreading of his
work« (Mouffe 1993, S. 115).

60 Vgl. Habermas 1996, S. 192-236. Dazu vgl. Velasco 2013, S. 175-181.
61 Vgl. Kervégan 2013, S. 59.
62 Vgl. Habermas 1996, S. 217-226; Habermas 2004, S. 187-193.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

96 Juan Carlos Velasco

Wenn, wie in der Konzeption Schmitts, »alle Politik wesentlich AufSenpolitik
[ist]«,%3 das heifdt kollektiv organisierte Selbstbehauptung eines Volkes gegeniiber
einem Feind von aufSen, dann kommt jeder Versuch, eine Nation materiell und
ideologisch zu entwaffnen, einer Negation der Politik gleich. So erklart sich eine der
Obsessionen, die Schmitts Werk in der Phase seiner grofSten Produktivitat (1919-
1945) kennzeichnen, namlich »mit seiner Kritik am Rechtspazifismus die doktri-
nalen und juridisch-internationalen Hindernisse einer gewaltsamen Revision des
Status quo von Versailles in Misskredit zu bringen und mit seiner Doktrin des
»>GrofSraums« den aggressiven Expansionismus der Nazis zu rechtfertigen «.64

Die Ablehnung des kosmopolitischen Projekts geht bei Schmitt mit einem tiefen
Anti-Humanitarismus einher. In radikaler Ablehnung des Kantischen Ideals macht
er sich die Sentenz von Proudhon zu eigen: »Wer Menschheit sagt, will betrii-
gen.«% Wie Hegel hilt Schmitt den Terminus »Menschheit« nicht nur fiir eine
»schlechte Abstraktion«, sondern sieht in seiner Anwendung einen ideologischen
Missbrauch: »Die Menschbeit als solche kann keinen Krieg fithren, denn sie hat
keinen Feind, wenigstens nicht auf diesem Planeten. [...] >Menschheit«<ist ein beson-
ders brauchbares ideologisches Instrument imperialistischer Expansionen und in
ihrer ethisch-humanitaren Form ein spezifisches Vehikel des 6konomischen Impe-
rialismus.«%¢ Dariiber hinaus diene der Terminus der Entschuldigung inhumaner
Verhaltensweisen, wie Deutschland sie im Versailler Vertrag habe erdulden miissen.
Fiir Habermas versteckt sich hinter solchen Argumenten lediglich Schmitts Absicht,
sich selbst zu entlasten und das eigene Verhalten zu rechtfertigen.¢”

Die Kritik an Humanitarismus, Menschenrechten und Rechtspazifismus wurde
zum Schlachtruf in Schmitts personlichem Kreuzzug gegen die universalistische
Moral. Sie seien lediglich ideologische Instrumente im Dienste eines Projekts der
Weltherrschaft. Diese Kritik, die einen tiefen Zynismus hinsichtlich der globalen
Machtverhiltnisse durchblicken lasst, betrifft nicht nur das Verhalten der Sieger-
machte von Versailles, sondern auch die Politik der UNO nach 1945. Im einen wie
im anderen Fall »[gehorcht]| die Politik einer Weltorganisation, die sich von Kants
Idee des ewigen Friedens inspirieren lasst und auf die Herstellung eines weltburger-
lichen Zustandes abzielt, [...] nach seiner [Schmitts] Auffassung derselben Logik:

63 Habermas 1987, S. 68.

64 Campderrich 2005, S. 13; eigene Ubersetzung. Die These des Rechtspazifismus — die
Sicherung des Friedens durch das Volkerrecht — impliziert nicht die Errichtung eines ein-
zigen, universellen, ibergeordneten Staates, nicht einmal als Endziel. Schmitt lehnt die
Idee eines Weltstaates rundherum ab, weil dies die Unterdriickung der Politik bedeuten
wirde: einen »idyllischen Endzustand der restlosen und endgultigen Entpolitisierung«;
Schmitt 1963 [1932], S. 54. In diesem Punkt hatte Habermas kaum etwas einzuwenden,
da auch er der Auffassung ist, dass die Sicherung des Weltfriedens am besten durch eine
permanente zwischenstaatliche Organisation zu erreichen sei; vgl. Habermas 2004,
S.113-143.

65 Schmitt 1963 [1932], S. 55.
66 Ebd., S.54-55.
67 Vgl. Habermas 1996, S. 181.

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 97

der Pan-Interventionismus fithre zwangslaufig zur Pan-Kriminalisierung und damit
zur Pervertierung des Zieles, dem er dienen soll«.%8

Die Kriminalisierung des Krieges unterwandert die Idee, dass alle Staaten kraft
ihrer eigenen Bedingungen Feinde seien. Deshalb verteidigt Schmitt konsequent
einen »nicht-diskriminierenden Kriegsbegriff«®® als einzige Form, die Sphire des
Politischen lebendig zu halten und die uneingeschrankte nationale Selbstbehauptung
zu sichern. Laut Schmitt fithrt die Theorie des gerechten Krieges unausweichlich in
den totalen Krieg. Dem stimmt auch Habermas zu: Die »moralischen Bewertungen
des Gegners [vergiften] internationale Beziehungen und [intensivieren] Kriege«.”0
Eine Moralisierung der Antagonismen unter dem Deckmantel des Humanitarismus
fithre zum selben Ergebnis. Habermas kann nicht umhin, der Kritik an dem im
Namen der Menschenrechte praktizierten moralischen Imperialismus einen wahren
Kern zuzugestehen. Auch er halt es fiir entscheidend, auf diese die internationalen
Beziehungen bedrohende Tendenz aufmerksam zu machen; aber nicht, ohne
zugleich die Falschheit bestimmter Annahmen Schmitts zu unterstreichen, insbe-
sondere derjenigen, »dass sich diese Moralisierung nur dadurch verhindern liefSe,
dass die internationale Politik vom Recht und das Recht von der Moral freigehalten
oder gesidubert wird«.”! Den perversen Effekten eines ausschliefflich moralischen
Verstindnisses der internationalen Politik musse entgegengewirkt werden, aber
nicht durch Entmoralisierung der Politik, sondern durch eine demokratische Trans-
formation der Moral in ein positiviertes System der Rechte.”? Habermas setzt in
diesem Zusammenhang auf die Konstitutionalisierung der internationalen
Sphire”3 und konstatiert: »Die Klage iiber eine »Moralisierung« des Krieges geht
freilich ins Leere, sobald die Achtung des Krieges als ein Schritt zur »Verrechtlichung«
der internationalen Beziehungen begriffen wird. «74

In weiten Teilen sind Schmitts Reflexionen tiber den Status der Menschenrechte
durch deren Positivierung nach dem Zweiten Weltkrieg und die Etablierung supra-
nationaler Rechtsprechung zu ihrem Schutz tiberholt worden. Habermas hat damit
den Vorteil, sich auf einen tatsiachlichen historischen Prozess stiitzen zu konnen, der
uber die normativen Veranderungen hinaus die Entstehung einer globalen offentli-
chen Sphire ermoglicht hat. Sein Vorschlag bleibt nicht blofS praskriptiv. Schmitt
hingegen — bestrebt, seinen existentialistischen Begriff des Politischen auf den inter-
nationalen Bereich auszuweiten — rebelliert gegen die Einfithrung bindender Nor-
men, welche die staatliche Souveranitat brechen konnen. Verzweifelte Versuche

68 Ebd., S.220.

69 Vgl. Schmitt 2005, S. 518-596.
70 Habermas 2004, S. 188.

71 Habermas 1996, S. 233.

72 Vgl. ebd., S.235.

73 Vgl. Habermas 2008, S. 96-127.
74 Habermas 2004, S. 70.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

98 Juan Carlos Velasco

angesichts einer sie iiberholenden Realitit: Uber Krieg und Frieden »kénnen nicht
einmal mehr die Supermichte frei disponieren«.”>

Vor dem Horizont des kriminellen Expansionismus des Dritten Reichs entwickelte
Schmitt schliefSlich den Begriff der Groffrdume mit dem Ziel, die Grundlagen fir
einen neuen Nomos der Erde zu etablieren. Seiner deutschen Version einer Monroe
Doktrin zufolge wiirden sich diese Raume als Einflusssphiren abzeichnen, die vor
externer Einmischung gesichert waren (Volkerrechtliche GrofSraumordnung: mit
Interventionsverbot fiir raumfremde Mdchte, so der bedeutungsvolle Titel einer
Schrift von 1939). Die Absicht der Legitimierung der volkermordenden Aneignung
von Gebieten durch die Nazis ist in dieser anti-universalistischen Konstruktion
kaum zu iibersehen.”® Habermas findet in diesem pluralistischen Entwurf der Welt-
ordnung insbesondere zwei falsche Annahmen: Einerseits vernachlissige Schmitt die
Gefahr einer asymmetrischen Beforderung der Feindseligkeiten, andererseits abstra-
hiere er von der wachsenden globalen Interdependenz und halte stattdessen an der
falschen Idee einer relativen Unabhingigkeit der Subjekte des internationalen
Rechts fest.””

In jedem Fall ist eine Auseinandersetzung mit den geopolitischen Ideen Schmitts
unumganglich, wenn es darum geht, die im Kalten Krieg zunehmend auftretenden
kriegerischen humanitaren Interventionen zu rechtfertigen. Jene Interventionen
wurden von Schmitt scharf kritisiert. Er sah in ihnen die Umsetzung der naturrecht-
lichen Doktrin des bellum justum. Habermas, der dieser Doktrin zwar eine gewisse
Plausibilitat einraumt, hailt dennoch fest, dass »die Tatsache, dafs ein Staat nach
Mafsstaben des demokratischen Rechtsstaates illegitim ist, natiirlich keine hinrei-
chende Bedingung fiir eine Intervention in dessen innere Angelegenheiten« ist.”$
Auch er verhehlt seine Zweifel nicht und gibt zu bedenken, dass die Art und Weise,
in der bestimmte Interventionen durchgefiihrt werden — wie im Falle der Interven-
tion der NATO im Kosovo 1999 — am Ende Schmitt Recht geben konnten.”® Auch
lehnt er dessen Kritik an der »Moralisierung« der Auflenpolitik der Staaten nicht
rundherum ab, weil er furchtet, dass eine so gefiihrte Menschenrechtspolitik degra-
dieren und die Form eines »Krieges gegen das Bose« annehmen konnte. Zur Ver-
hinderung dieser unheilvollen Tendenz schligt er eine strikt juristische Behandlung
der Menschenrechtsverletzungen vor. Eine solche ist seiner Auffassung nach nur
durch Umsetzung eines juridischen Kosmopolitismus kantischer Pragung moglich.

5. Konfrontation, Kontextualisierung und kritische Aneignung

Auch wenn die Ablehnung, die der Name Carl Schmitt in Habermas wachrulft,
offensichtlich ist, fertigt er ihn doch nicht einfach mit Hinweis auf seine Kompli-

75 Habermas 1990, S. 154.

76 Vgl. Teschke 2011, S. 187.

77 Vgl. Habermas 2008, S. 118-119.

78 Habermas 1996, S. 179.

79 Vgl. Habermas 2001, S. 30-32; Habermas 2011, S. 35.

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 99

zenschaft mit dem Nazi-Regime ab, wie er es mit anderen Widersachern durchaus
getan hat. Er bekampft leidenschaftlich seine Ideen, versagt ihnen aber niemals die
Anerkennung als intellektuellem Stimulus. Dies fiihrt jedoch nicht zu einer »neu-
tralisierenden Dekontextualisierung«. Ohne den antidemokratischen Autoritaris-
mus zu ubergehen, der Schmitts Schriften durchzieht, bleibt Habermas® Haltung
aufmerksam forschend: Er nihert sich seinem Denken nicht mit herabsetzendem
Vorbehalt, sondern mit der Haltung dessen, der sich fragt, was man von ihm lernen
kann, uberrascht von der unglaublichen Rezeption seines Werks aufSerhalb
Deutschlands und seiner anhaltenden Bedeutung nicht nur im Wirkungsbereich
autoritirer Regimes, wie zum Beispiel im Spanien Francos,3? sondern auch in kon-
solidierten demokratischen Systemen. Thm ist klar: Wenn er seine Thesen auf dem
Gebiet des Rechts und der Politik zur Geltung bringen will, muss er sich mit Schmitt
messen.

Einerseits bestatigt sich auch mit Blick auf Habermas die enorme intellektuelle
Verlockung und Herausforderung, die mit dem Werk Schmitts verbunden ist. Des-
sen ungeachtet tragt seine Rezeption ganz eigene Ziige: In den Texten, die er ihm
widmet, finden sich sowohl Konfrontation als auch Kontextualisierung und gele-
gentlich sogar selektive Aneignung des Schmitt’schen Denkens. Im Grunde hilt sich
Habermas mit seiner durchweg politischen Lesart an sein tbliches Verfahren. Die
Originalitit seiner theoretischen Bemithungen ist durchaus vereinbar mit einer frei-
miitigen Empfanglichkeit fiir fremde Ideen. Wie ein Schwamm saugt er die Theorien
verschiedenster Autoren auf, filtert sie und konserviert und verarbeitet alles, was
seinem eigenen Denken niitzlich ist.3! Diese Arbeit der Einverleibung ist eng ver-
bunden mit seiner enormen hermeneutischen Fahigkeit, die Bedeutung seines Den-
kens in seiner intrinsischen historischen Verflechtung zu beleuchten.

Was er praktiziert, ist keine naive Verwendung Schmitt’scher Kategorien, sondern
eine kritische Aneignung ihrer explikativen Kraft. Auf jeden Fall zeigt er enorme
Reserven gegeniiber dem heute in alternativen Kreisen so verbreiteten Konzept des
Politischen. Nicht nur halt er es fiir zu stark normativ aufgeladen, sondern vor allem,
nicht zuletzt durch den Einfluss von Schmitts Politischer Theologie, zu belastet mit
theologischen und metaphysischen Konnotationen. Er gesteht eine gewisse »unter-
schwellige Aktualitiat von Strauss und Schmitt« zu, warnt aber zugleich, dass deren
»Theorien auch auf der Linken kritiklos angeeignet werden und in dieser ungaren
Form das politische Denken oft genug vergiften«.32 Beim Spiel mit solchen Ideen
sind die Risiken schwer zu kalkulieren. Sich auf sie einzulassen ist ein gefahrliches
Unterfangen, eine liaison dangereuse.

Literatur

Benhabib, Seyla 2004. The rights of others. Cambridge: Cambridge University Press.
Campderrich, Ramon 2005. La palabra de Behemoth. Madrid: Trotta.

80 Vgl. Saralegui 2016.
81 Vgl. Pinzani 2007, S. 9.
82 Habermas 2012, S.117.

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

100 Juan Carlos Velasco

Cohen, Jean L.; Arato, Andrew 1992. Civil society and political theory. Cambridge: MIT Press.
Colom, Francisco 1992. Las caras del Leviatan. Barcelona: Anthropos.

Habermas, Jiirgen 1962.
Habermas, Jiirgen 1981.
Habermas, Jurgen 1987.
Habermas, Jirgen 1990.
Habermas, Jiirgen 1991.
Habermas, Jirgen 1992.
Habermas, Jirgen 1995.
Habermas, Jiirgen 1996.
Habermas, Jirgen 2001.
Habermas, Jiirgen 2004.
Habermas, Jiirgen 2005.
Habermas, Jurgen 2008.
Habermas, Jirgen 2011.
Habermas, Jiirgen 2012.

Johnson, Pauline 1998.

European Legacy 3,

Strukturwandel der Offentlichkeit. Neuwied: Luchterhand.
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Eine Art Schadensabwicklung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

Die nachholende Revolution. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Texte und Kontexte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Faktizitdt und Geltung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Die Normalitit einer Berliner Republik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Die Einbeziehung des Anderen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Zeit der Uberginge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Der gespaltene Westen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Ach, Europa. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Zur Verfassung Europas. Berlin: Suhrkamp.

Nachmetaphysisches Denken II. Berlin: Suhrkamp.

»Carl Schmitt, Jurgen Habermas, and the crisis of politics«, in The
6,S.15-32.

Kennedy, Ellen 1987. »Carl Schmitt and the Frankfurt School«, in Telos 71, S. 37-66.

Kervégan, Jean-Francois 2013. ;Qué hacemos con Carl Schmitt? Madrid: Escola y Mayo.

Krockow, Christian Graf von 1958. Die Entscheidung. Eine Untersuchung iiber Ernst Jiinger,
Carl Schmitt und Martin Heidegger. Stuttgart: Enke.

Maus, Ingeborg 1976. Biirgerliche Rechtstheorie und Faschismus. Minchen: Fink.

McCarthy, Thomas 1991. Ideals and illusions. Cambridge: MIT Press.

Mebhring, Reinhard 2009. Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. Minchen: C. H. Beck.

Meier, Heinrich 2013. Carl Schmitt, Leo Strauss und » Der Begriff des Politischen«. Stuttgart:

Metzler.

Mouffe, Chantal 1993. The return of the political. London, New York: Verso.

Mouffe, Chantal. Hrsg. 1999. The challenge of Carl Schmitt. London, New York: Verso.

Miiller, Jan-Werner 2011. Ein gefdbrlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in Europa. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Pinzani, Alessandro 2007. Jiirgen Habermas. Miinchen: C. H. Beck.

Saralegui, Miguel 2016. Carl Schmitt pensador espanol. Madrid: Editorial Trotta.

Schlink, Bernhard 1996.

»Why Carl Schmitt?«, in Constellations 2, 3, S. 429-441.

Schmitt, Carl 1923. Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. Leipzig,
Miinchen: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 1950. Der Nomos der Erde im Vilkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Koln:

Greven.

Schmitt, Carl 1963 [1932]. Der Begriff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 1990 [1922]. Politische Theologie. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 200S5. Frieden oder Pazifismus? Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2015. Glossarium. Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis 1958. Berlin: Duncker

& Humblot.

Sollner, Alfons 1983. »Linke Schiiler der konservativen Revolution?«, in Leviathan 11,2, S.214—

232.

Specter, Matthew G. 2010. Habermas: an intellectual biography. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press.

Teschke, Benno Gerhard 2011. »Fatal attraction: a critique of Carl Schmitt’s international poli-
tical and legal theory«, in International Theory 3,2, S.179-227.
Traverso, Enzo 2008. Im Bann der Gewalt. Der europdische Biirgerkrieg 1914-1945. Miinchen:

Siedler.

Velasco, Juan Carlos 2013. Habermas. El uso piblico de la razén. Madrid: Alianza.

IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Inhatts ir it, Fir o

fiir oder ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

Der lange Schatten von Carl Schmitt 101

Zusammenfassung: Die Rezeptionsgeschichte des Werks von Carl Schmitt lasst sich grob in
zwei Etappen gliedern. Wihrend zunichst seine Kritik an der liberalen Demokratie im Zen-
trum des Interesses stand, verlagerte sich der Fokus nach dem Ende des Kalten Krieges auf
seine Philosophie der internationalen Beziehungen. In diesem Artikel wird gezeigt, dass auch
Jiirgen Habermas® aufmerksame Lektiire von Schmitts Texten diesen Schritten weitgehend
folgt. Statt einer naiven Verwendung und Ubernahme Schmitt’scher Kategorien findet sich
bei Habermas allerdings eine kritische Aneignung ihres explikativen Potenzials. Dariiber
hinaus zeigt er grofSe Vorbehalte gegeniiber zentralen Ideen des sogenannten »Kronjuristen
des Dritten Reiches«. Dies betrifft insbesondere das in alternativen politischen Kreisen bis
heute weit verbreitete Konzept des »Politischen«.

Stichworte: Carl Schmitt, Jiirgen Habermas, Dezisionismus, das Politische, konservative Kri-
tik des Liberalismus, internationale politische Theorie

The long shadow of Carl Schmitt. The Crown Jurist of the Third Reich read by
Habermas

Summary: While initially criticism of liberal democracy was the aspect of Carl Schmitt’s work
which received attention, since the end of the Cold War interest has shifted towards his phi-
losophy of international relations. Throughout this article it is shown that to a large extent
Jiirgen Habermas’ attentive reading of certain Schmitt texts follows in these steps. Rather
than naively using Schmitt’s categories, Habermas practices a critical appropriation of his
explanatory potential. Nevertheless, he manifests enormous reservations regarding the elon-
gated shadow cast by his ideas and, in particular, by his concept of the political which is so
prevalent today in alternative political circles.

Keywords: Carl Schmitt, Jurgen Habermas, decisionism, the Political, conservative critique
of liberalism, international political theory

Autor

Juan Carlos Velasco

Instituto de Filosofia del CSIC (Spanish National Research Council)
C/ Albasanz, 26-28

28037 Madrid — Spanien

jc.velasco@csic.es

Leviathan, 47. Jg., 1/2019

https:/dol. IP 216.73.216118, am 28.01.2026, 04:45:43.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-1-86

